
 
 

REINTERPRETASI ESENSI FI SABILILLAH PERSPEKTIF 
IBNU ‘ASYUR: KAJIAN MAQASID AL-QUR’AN  

DALAM TAFSIR AL-TAHRIR  
WA AL-TANWIR 

 
 

SKRIPSI 

 
Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat memperoleh Gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
 
 

 

 

Disusun Oleh: 

 

GHOFI ALGIFARI 
NIM: 12130212028 

 
Pembimbing I 

Dr. Jani Arni, S.Th.I., M.Ag 
 

Pembimbing II 
Dr.Hj. Fatmah Taufik Hidayat., Lc., MA 

 

 
FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 
SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447H./2025 M. 

NO. 81/IAT-U/SU-S1/2026 











 
 

i 
 

MOTTO 

“Angin berhembus bukan untuk menggoyangkan pohon, tapi untuk menguji 

kekuatan akar”. 

(Ali Bin Abi Thalib) 

 

“Tujuan utama pendidikan bukanlah mengisi pikiran dengan ilmu, melainkan 

menyalakan api dalam jiwa agar manusia mampu melihat kebenaran dengan 

kesadarannya sendiri” 

(Plato) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ii 
 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. yang telah 

melimpahkan rahmat, karunia, serta petunjuk-Nya, sehingga penulis dapat 

menyelesaikan skripsi ini dengan baik. Shalawat serta salam semoga senantiasa 

tercurah kepada Nabi Muhammad Saw., keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya 

yang setia mengikuti ajaran hingga akhir zaman. 

Skripsi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar sarjana 

pada program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Penulis menyadari bahwa 

dalam proses penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari bantuan, dukungan, 

bimbingan, dan doa dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh rasa hormat 

dan terima kasih, penulis menyampaikan apresiasi yang setulus-tulusnya kepada: 

1. Teristimewa kedua orang tua saya tercinta, yaitu Iswen dan Susi Yendra yang 

senantiasa memberikan doa, kasih sayang, pengorbanan, motivasi, serta 

dukungan tanpa henti, baik secara moril maupun materil, sehingga penulis 

mampu menyelesaikan studi ini. 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Lenny 

Nofianti, MS., SE., M.Si., AK., CK yang telah memberikan kesempatan kepada 

penulis untuk menimba ilmu di lingkungan kampus yang tercinta ini. 

3. Dekan Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Dr. Hj. Rina 

Rehayati, M.Ag, Wakil Dekan I, Dr. Iskandar Arnel, MA., P.hD, Wakil Dekan 

II, Dr. Afrizal Nur, S.Th.I., MIS, Serta Wakil Dekan III, Dr. Agus Firdaus 

Chandra, Lc., MA, yang telah memfasilitasi dan membimbing mahasiswa 

dalam proses akademik. 

4. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT), Dr. Jani Arni, S.Th. I., 

M.Ag, yang senantiasa memberikan arahan serta motivasi dalam menyelesaikan 

studi. 

5. Pembimbing Akademik saya, Dr. H. Agustiar, M.Ag, yang telah membimbing 

dan mengarahkan penulis selama menjalani perkuliahan. 



 
 

iii 
 

6. Pembimbing I, Dr. Jani Arni, S.Th. I., M.Ag, yang dengan penuh kesabaran 

telah memberikan bimbingan, arahan, kritik, dan saran yang membangun dalam 

penyusunan skripsi ini. 

7. Pembimbing II, Dr. Hj. Fatmah Taufik Hidayat., Lc., MA, yang juga dengan 

penuh ketelatenan telah meluangkan waktu, tenaga, serta pikiran untuk 

membimbing dan menyempurnakan skripsi ini. 

8. Sahabat-sahabat tercinta, Irfan Saputra, Della Fahillah, dan Anjelina yang selalu 

setia menemani, membantu, dan menyemangati penulis dalam suka maupun 

duka selama proses perkuliahan hingga penyusunan skripsi ini. 

9. Teman-teman seperjuangan Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir (IAT) 

Angkatan 2021, terima kasih atas kebersamaan, kenangan, serta semangat 

perjuangan yang tak terlupakan. 

10. Dan terakhir, untuk diri penulis sendiri, terima kasih telah bertahan, berjuang, 

dan tidak menyerah hingga berada di titik ini. Semoga segala usaha dan 

pengorbanan menjadi amal yang bernilai di sisi Allah Swt. 

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kesempurnaan. Oleh 

karena itu, penulis sangat mengharapkan kritik dan saran yang bersifat membangun 

demi perbaikan karya ini di masa yang akan datang. Semoga skripsi ini dapat 

memberikan manfaat bagi penulis khususnya, serta bagi para pembaca dan 

pengembangan ilmu pengetahuan pada umumnya. 

 

Pekanbaru, ………………… 2025 

Penulis 

 

 

 

Ghofi Algifari 
12130212028   



 
 

iv 
 

DAFTAR ISI 

 
HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO  ....................................................................................................  i 

KATA PENGANTAR ...............................................................................  ii 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  iv 

PEDOMAN LITERASI ............................................................................  vi 

ABSTRAK .................................................................................................  viii 

ABSTRACT ...............................................................................................  ix 

 x  ....................................................................................................  ا�����

BAB I PENDAHULUAN .....................................................................  1 

A. Latar Belakang Masalah .......................................................  1 

B. Penegasan Istilah ..................................................................  6 

C. Identifikasi Masalah .............................................................  8 

D. Batasan Masalah ...................................................................  8 

E. Rumusan Masalah ................................................................  9 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............................................  9 

G. Sistematika Penulisan ...........................................................  10 

BAB II KERANGKA TEORETIS .......................................................  12 

A. Landasan Teori .....................................................................  12 

1. Fi Sabilillah.....................................................................  12 

2. Maqasid al-Qur’an ..........................................................  24 

3. Ibnu Asy’ur dan Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir. ..........  31 

B. Tinjauan Kepustakaan ..........................................................  37 

BAB III METODE PENELTIAN ..........................................................  44 

A. Jenis Penelitan ......................................................................  44 

B. Pendekatan Penelitian  ..........................................................  44 

C. Sumber Data Penelitian ........................................................  44 



 
 

v 
 

D. Teknik Pengumpulan Data ...................................................  45 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS ................................  46 

A. Reinterpretasi Ibnu ‘Asyur Terhadap Ayat-Ayat Yang 

Berkaitan dengan Fi Sabilillah .............................................  46 

1. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS Al-Baqarah Ayat 190 .........  46 

2. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS Al-Baqarah Ayat 261 .........  47 

3. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS An-Nisa’ Ayat 100 .............  49 

4. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS At-Taubah Ayat 60 .............  51 

5. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS Al-Hajj Ayat 78 ..................  53 

6. Penafsiran Ibnu Asy’ur QS Al-Hujurat Ayat 15 ............  55 

B. Penerapan Konsep Fi Sabilillah Dalam Tinjauan Maqasid 

Al-Qur’an perspektif Ibnu ‘Āsyūr ........................................  57 

1. Dimensi Siyasi ................................................................  58 

2. Dimensi Tarbawy ...........................................................  61 

3. Dimensi Iqtisadi ..............................................................  66 

C. Analisa Penulis terhadap Reinterpretasi Fi Sabīlillāh 

Perspektif Ibnu ‘Āsyūr……………………………………..  70 

BAB V  KESIMPULAN DAN SARAN .................................................  72 

A. Kesimpulan ...........................................................................  72 

B. Saran .....................................................................................  73 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  74 

BIODATA PENULIS ................................................................................  77 

  

 

 

 

 

 



 
 

vi 
 

PEDOMAN LITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ” ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ئ Sh ص

   Dl ض

 

 

B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 



 
 

vii 
 

 

Vokal (a) panjang = A� Misalnya قال menjadi Q��la 

Vokal (I) panjang = I� Misalnya قي� menjadi Q�̂la 

Vokal (u) panjang = U� Misalnya دون menjadi D��na 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

“i”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) = و Misalnya ق�ل Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) = ئ Misalnya خئر Menjadi Khayrun 

 
C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya ال�س�� الم�رس� menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya فى 

 .menjadi fi rahmatillah رحم� �

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan “al” lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut: 

1. Al-Ima�m al-Bukha�riy mengatakan... 

2. Al-Bukha�riy muqaddimah kitabnya menjelaskan... 

3. Masya�’Alla�h ka�na wa ma� lam yasya’lam yakun. 

 

 

 



 
 

viii 
 

ABSTRAK 

Skripsi ini berjudul “Reinterpretasi Esensi fi sabīlillāh dalam Perspektif Ibnu 
‘Āsyūr: Kajian Maqāṣid al-Qur’ān dalam Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr” 
istilah fi sabīlillāh dalam literatur klasik sering dipahami secara terbatas pada 
jihad dalam konteks peperangan. Pemaknaan yang sempit tersebut tidak 
mencerminkan keluasan tujuan syariat yang bersifat komprehensif dan 
berorientasi pada kemaslahatan. Ibnu ‘Āsyūr sebagai mufassir modern 
memberikan pendekatan baru melalui maqāṣid al-Qur’ān, yang menekankan 
pentingnya memahami maksud dan tujuan ilahi di balik ayat-ayat fi sabīlillāh. 
Dengan demikian, diperlukan kajian mendalam untuk menelusuri perluasan 
makna tersebut. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode penelitian kepustakaan (library research) dan tafsir maqāṣidī. Sumber 
primer penelitian adalah Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, sedangkan sumber 
sekunder berasal dari literatur tafsir, buku-buku maqāṣid, serta karya ilmiah 
yang relevan. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis melalui 
pembahasan tematik terhadap ayat-ayat terkait. Tujuan penelitian ini adalah 
untuk mengungkap reinterpretasi Ibnu ‘Āsyūr mengenai makna fi sabīlillāh 
serta relevansinya dalam tiga dimensi maqāṣid, yaitu siyāsī, tarbawī, dan 
iqtiṣādī. Hasil penelitian menunjukkan bahwa fi sabīlillāh mencakup 
perjuangan menjaga stabilitas sosial-politik, pengembangan pendidikan dan 
dakwah, serta pemberdayaan ekonomi umat. Dengan demikian, konsep fi 
sabīlillāh memiliki cakupan luas dan relevan dalam kehidupan modern. 

Kata Kunci: Fi Sabīlillāh, Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, Ibnu ‘Āsyūr, Maqāṣid 
al-Qur’ān. 

 

 
 

 

 

  



 
 

ix 
 

ABSTRACT 

The thesis is entitled "Reinterpretation of the Essence of  fi sabīlillāh in 
the Perspective of Ibnu ‘Asyur: A Study of Maqāṣid al-Qur’an in Tafsir al-
Taḥrir wa al-Tanwir." The term fi sabīlillāh is frequently interpreted in a 
restricted manner within classical literature, specifically as jihad in the context 
of warfare. This restricted interpretation does not accurately reflect the 
extensive and welfare-oriented objectives of Sharia law.  Ibnu ‘Āsyūr, a 
contemporary exegete, proposes a novel approach through maqāṣid al-Qur’ān, 
which underscores the significance of comprehending the divine intent and 
purpose underlying the verses fi sabīlillāh.  Consequently, a comprehensive 
investigation is imperative to elucidate the evolution of this concept. This study 
adopts a qualitative approach, incorporating library research and maqāṣidī 
interpretation methods to analyse the text. Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr serves 
as the primary source of research, with additional material derived from tafsir 
literature, maqāṣid books, and relevant scientific works. The data analysis was 
conducted using both descriptive and analytical methods, with the relevant 
verses being examined through a thematic discussion. The objective of this 
study is to elucidate Ibnu ‘Āsyūr's reinterpretation of the concept of fi sabīlillāh, 
and its pertinence in the three maqāṣid, yaitu siyāsī, tarbawī, dan iqtiṣādī. The 
study's findings indicate that the concept of fi sabīlillāh encompasses a 
multifaceted series of efforts aimed at maintaining socio-political stability, 
fostering the development of education and da'wah, and promoting economic 
empowerment within the Islamic community. Consequently, the notion of fi 
sabīlillāh possesses a wide-ranging application and pertinence in contemporary 
society. 

Keywords: Fi Sabīlillāh, Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, Ibnu ‘Āsyūr, Maqāṣid 
al-Qur’ān. 

 

  



 
 

x 
 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Dalam khazanah tafsir klasik, mayoritas ulama memahami istilah fī 

sabīlillāh secara dominan sebagai bentuk jihād qitālī, yaitu perjuangan 

bersenjata dalam rangka membela agama Allah. al-Ṭabarī, misalnya, 

menafsirkan fī sabīlillāh sebagai segala bentuk pengeluaran dan pengorbanan 

yang ditujukan untuk peperangan di jalan Allah.1 Demikian pula Ibn Kathīr 

memaknai istilah tersebut sebagai dukungan terhadap para mujahid dalam 

konteks peperangan melawan musuh Islam. Sementara itu, dalam tafsir 

kontemporer, sejumlah ulama mulai memperluas makna fī sabīlillāh tidak 

hanya terbatas pada perang fisik, tetapi mencakup segala bentuk aktivitas yang 

bertujuan menegakkan kemaslahatan umat, seperti dakwah, pendidikan, 

pembangunan sosial, serta perjuangan melawan kebodohan dan kemiskinan. 

Yūsuf al-Qaraḍāwī, misalnya, menegaskan bahwa fī sabīlillāh mencakup 

seluruh upaya kolektif untuk membela dan mengembangkan agama Islam 

dalam berbagai bidang kehidupan. Pendekatan serupa juga dikemukakan oleh 

Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ‘Āsyūr yang memandang fī sabīlillāh sebagai konsep 

perjuangan komprehensif yang harus dipahami sesuai dengan tujuan-tujuan 

syariat (maqāṣid al-Qur’an) dan kebutuhan zaman. 

Pemahaman ini menunjukkan adanya ketegangan antara pandangan 

klasik dengan perkembangan kontekstual masyarakat Islam masa kini. Masalah 

yang dihadapi oleh umat saat ini tidak lagi didominasi oleh konflik bersenjata, 

tetapi lebih kepada isu kebodohan, kemiskinan, ketidakadilan sosial, krisis 

moral, serta ketertinggalan dalam ilmu pengetahuan dan ekonomi.2 Jika konsep 

fī sabīlillāh terus dipahami dalam ruang lingkup yang sempit, maka ajaran al-

Qur’an bisa kehilangan kekuatan transformasionalnya dalam menghadapi 

tantangan-tantangan kemanusiaan modern. Dengan demikian, diperlukan 

 
1 Abū Ja‘far al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Jilid 4 (Beirut: Dār al-

Fikr, t.t.), hlm. 112. 
2 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama 

(Tangerang: Lentera Hati, 2020), hlm. 188. 



 2 

 
 

penafsiran yang tidak hanya berlandaskan pada teks, tetapi juga pada tujuan-

tujuan normatif al-Qur’an untuk mencapai kesejahteraan umat.3 

Secara tekstual, term fī sabīlillāh muncul dalam berbagai ayat dalam al-

Qur’an, seperti dalam QS at-Taubah ayat 60: 

�� ِ�َ�بِ�وَا�ْ�اِ� �ا��� �وَِ� ��ُ�ُْ�ُ�ُمْ �ِ�َ� �وَا�ُْ�ؤَ� �َ�َْ�َ�� �وَا�ْٰ�ِ�ِ�ْ�َ �وَا�َْ�ٰ�ِ�ْ�ِ َ�ٰ�ُ��ِ��ُْ�َ�َ�اۤءِ �ا��� ��َ� �وَِ�ْ َ�ْ�ِِ��ٰ
�ٌ�ْ�ِ�َ�ٌ�ْ�َِ�� ُ �وَا��ٰ �ِ َ��ا��ٰ ��ِ��ً�َْ�ِ�َ�� ��ِ�ْ�ِ �وَاْ�ِ��ا��� ِ َ�ِ�ْ�ِ��ا��ٰ

Artinya: Sesungguhnya zakat itu hanyalah untuk orang-orang fakir, orang-
orang miskin, para amil zakat, orang-orang yang dilunakkan hatinya 
(mualaf), untuk (memerdekakan) para hamba sahaya, untuk 
(membebaskan) orang-orang yang berutang, untuk jalan Allah dan 
untuk orang-orang yang sedang dalam perjalanan (yang memerlukan 
pertolongan), sebagai kewajiban dari Allah. Allah Maha Mengetahui 
lagi Maha Bijaksana.4 

Dalam literatur tafsir klasik, mayoritas mufassir menafsirkan fī 

sabīlillāh dalam QS. at-Taubah [9]: 60 sebagai jihad dalam konteks 

peperangan.5 al-Ṭabarī dalam Jāmi’ al-Bayān menjelaskan bahwa yang 

dimaksud dengan fī sabīlillāh adalah para mujahid yang berperang di jalan 

Allah dan segala kebutuhan yang berkaitan dengan peperangan, meskipun 

mereka tidak termasuk golongan fakir atau miskin.6 Penafsiran ini menegaskan 

bahwa fī sabīlillāh dipahami dalam kerangka jihad qitāl. sehingga mereka 

berhak menerima zakat untuk membiayai kebutuhan jihad. Dengan demikian, fī 

sabīlillāh dipahami sebagai kategori yang berkaitan langsung dengan aktivitas 

militer demi membela agama.7 

Penafsiran serupa juga dikemukakan oleh Ibnu Kathīr dalam Tafsīr al-

Qur’ān al-‘Aẓīm. Ia menyatakan bahwa fī sabīlillāh dalam ayat tersebut 

merujuk kepada orang-orang yang berjuang di jalan Allah, terutama dalam 

peperangan, sehingga zakat boleh diberikan untuk memenuhi kebutuhan 

 
3 Muhammad Hasbi Amiruddin dkk., "The Concept of Fi Sabilillah in the Context of 

Contemporary Social Challenges," International Journal of Academic Research in Business and 
Social Sciences 12, no. 6 (2022), hlm. 455. 

4 Qur’an Kemenag, At-Taubah ayat 60. 
5 Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib, Jilid 16 (Beirut: Dar al-Fikr, 1981), hlm. 113. 
6 Abu Ja’far Muhammad bin Jarir al-Tabari, Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil ay al-Qur’an, Jilid 

14 (Kairo: Dar al-Hajr, 2001), hlm. 315-317. 
7 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 3 (Damaskus: Dar al-Fikr, 

2018), hlm. 1945-1947. 



 3 

 
 

mereka dan perlengkapan jihad.8 Demikian pula al-Qurṭubī dalam al-Jāmi’ li 

Aḥkām al-Qur’ān memahami fī sabīlillāh sebagai segala bentuk pembiayaan 

yang berkaitan dengan jihad perang, meskipun ia juga mencatat adanya 

perbedaan pendapat ulama mengenai kemungkinan perluasan makna tersebut.9 

Dalam sebuah hadits, Rasulullah menerangkan pengertian fi sabīlillah,  

ِ�رَُ��لُ� �ا�� ُ�صَ�� ُ��ِ�َ��ْ�وََ���َ��َ�َْ��ِ�ا�� ���ً�وَ�ُ�َ��ِ�ُ�َ�َ��َ�ً��ُ�َ��ِ�ُ�ا��� ��ي��رَِ�ءً�وَ�ُ�َ��ِ�ُ�َ�ِ
ِ�َ�ِ���ِ�ِ��ذَِ�َ� ِ�رَُ��لُ��َ�َ�لَ�ا�� �ا�� ُ�صَ�� َ��ُ�ِ��َُ��نَ��َ��َ�َ�َ��ْ�وََ���َ��َ�َْ��ِ�ا�� ِ�َ�ِ ِ�َ�ا��
ِ�َ�ِ���ِ�ِ���َ�ُ�َ�ا�ُْ��َْ�� ا��

Artinya: Rasulullah Saw. ditanya tentang seorang laki-laki yang berjuang 
karena keberanian, seorang berjuang karena kesombongan, dan 
seorang lagi berjuang karena riya, yang manakah diantara mereka 
yang berjuang di jalan Allah? Rasulullah Saw. menjawab, “Barang 
siapa yang berjuang untuk meninggikan kalimat Allah (Islam), dia 
berjuang di jalan Allah”. (HR. Bukhari, Muslim, dan Abu Musa al-
Asy’ary).10 

Fi sabīlillah dalam al-Quran dan hadis lebih terfokus pada makna 

perang. Dalam konteks ini, hal ini terlihat kurang relevan, terutama dengan 

adanya nash-nash lain yang menjelaskan fi sabīlillah atau jihad dalam konteks 

haji atau pencarian ilmu. Selain itu, relevansi tersebut juga berkurang seiring 

dengan perubahan zaman. Di sisi lain, memperluas makna fi sabīlillah untuk 

mencakup semua bentuk ketaatan dianggap kurang tepat, terutama bila 

dibandingkan dengan tujuan dan fungsi zakat yang dijelaskan dalam nash-nash 

wahyu.11  

Makna fi sabilillah berhubungan dengan perang adalah bahwa para 

ulama salaf pada masa itu terlibat aktif dalam konflik terhadap orang yang 

bukan Muslim, dimulai dari berbagai masalah yang ada. Oleh karena itu, 

pemahaman fi sabilillah yang lebih fokus pada perjuangan dalam berperang 

 
8 Imāduddīn Abu al-Fidā’ Ismā‘īl bin Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid 4 (Kairo: 

Muassasah Qurṭubah, 2000), hlm. 166. 
9 Abū ‘Abdillāh al-Qurṭubī, al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 8 (Kairo: Dār al-Kutub al-

Miṣriyyah, 1964), hlm. 185. 
10 Hadits Shahih Muslim No. 3525 
11 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 3 (Damaskus: Dar al-Fikr, 

2018), hlm. 1948. 



 4 

 
 

untuk membela Islam bisa dianggap wajar.12 Namun, jika konsep para ulama 

salaf ini diterapkan di zaman sekarang, bisa jadi tidak lagi cocok dan akan 

menjadi ketinggalan zaman. Akibatnya, distribusi zakat tidak dapat dilakukan 

dengan efisien karena situasi umat dan kebutuhan mereka sangat berbeda saat 

ini.13  

Berangkat dari fakta tersebut, dapat dikemukakan bahwa pemaknaan fī 

sabīlillāh yang semata-mata dibatasi pada jihad perang tidak sepenuhnya 

merepresentasikan tujuan normatif al-Qur’an yang bersifat universal dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat.14 al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai 

teks hukum yang mengatur konteks tertentu, tetapi juga sebagai petunjuk hidup 

yang bertujuan menjaga agama, jiwa, akal, harta, dan kehormatan manusia. 

Dengan demikian, segala bentuk perjuangan yang secara substansial diarahkan 

untuk menegakkan nilai-nilai tersebut dapat dipahami sebagai bagian dari fī 

sabīlillāh.15 

Pada perkembangan selanjutnya, sejumlah pemikir kontemporer mulai 

menawarkan pemaknaan yang lebih luas terhadap fī sabīlillāh. Mereka 

memandang bahwa term ini tidak hanya terbatas pada peperangan, tetapi 

mencakup segala bentuk perjuangan yang bertujuan menegakkan agama, 

menjaga kemaslahatan umat, serta memperjuangkan nilai-nilai keadilan dan 

kemanusiaan.16 Dalam konteks ini, Ibnu ‘Āsyūr melalui karya monumentalnya 

Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr tampil sebagai mufassir yang secara sistematis 

menekankan pendekatan tujuan (maqāṣid al-Qur’ān).17 Ia menafsirkan ayat ini, 

tidak ada perbedaan pendapat yang menyatakan bahwa maksudnya adalah 

 
12 Mohammad Hashim Kamali, Shari'ah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld 

Publications, 2017), hlm. 154-156. 
13 Masdar Farid Mas’udi, Pajak itu Zakat: Uang Publik dalam Islam (Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar, 2020), hlm. 112-115. 
14 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach 

(London: International Institute of Islamic Thought, 2023), hlm. 120. 
15 Muhammad bin 'Asyur, Maqasid al-Shari'ah al-Islamiyyah (Tunis: Dar al-Salam, 

2022), hlm. 204. 
16 usuf al-Qaradawi, Fiqh al-Zakah, terj. Salman Harun dkk (Jakarta: Lentera Antarnusa, 

2019), hlm. 612. 
17 Muhammad al-Thahir bin ‘Asyur, Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, Jilid 10 (Tunis: al-

Dar al-Tunisiyyah, 1984), hlm. 238-240. 



 5 

 
 

perang. Tentara yang berperang dan membutuhkan dana di area konflik akan 

menerima bagian dari harta zakat, meskipun mereka memiliki kekayaan di 

tempat tinggal mereka. Sementara itu, para tentara yang sudah kaya di lokasi 

perang tidak akan mendapatkan zakat sebagai fi sabīlillāh,18  

Seiring berjalannya waktu, beberapa ulama dan pemikir modern mulai 

memberikan makna yang lebih luas. Mereka meyakini bahwa fi sabīlillāh tidak 

hanya terbatas pada perang, tetapi juga mencakup seluruh bentuk perjuangan 

untuk membangun agama, melindungi kepentingan umat, serta 

memperjuangkan prinsip - prinsip keadilan dan kemanusiaan.19 Dalam konteks 

ini, Ibnu 'Āsyūr melalui karya pentingnya Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr 

menjadi salah satu mufassir yang secara konsisten menekankan pendekatan 

tujuan (maqāṣid al-Qur'ān) dalam memahami ayat-ayat al-Qur'an. Beliau 

berusaha menafsirkan teks tidak hanya secara literal dan historis, tetapi juga 

berdasarkan hikmah dan tujuan.20 

Dalam konteks ini, pendekatan maqāṣid al-Qur’ān menjadi penting 

sebagai kerangka untuk membaca teks al-Qur’an secara lebih komprehensif dan 

kontekstual.21 Salah satu tokoh yang secara sistematis mengembangkan 

pendekatan ini adalah Ibnu ‘Āsyūr melalui karya Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr. 

Ia menekankan bahwa penafsiran ayat-ayat al-Qur’an harus 

mempertimbangkan tujuan-tujuan syariat, bukan sekadar makna literal atau 

konteks historis. Oleh karena itu, reinterpretasi fī sabīlillāh dalam perspektif 

Ibnu ‘Āsyūr dapat dipandang sebagai upaya untuk memperluas makna jihad dari 

sekadar perjuangan fisik menuju seluruh bentuk usaha yang bertujuan 

menegakkan agama dan merealisasikan kemaslahatan umat.22 

 
18 Ibid, hlm 241. 
19 Mahmud Shaltut, al-Islam: 'Aqidah wa Shari'ah (Kairo: Dar al-Shuruq, 2001), hlm. 

102. 
20 Muhammad al-Thahir bin ‘Asyur, Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyah, ed. Mohamed 

el-Tahir el-Mesawi (Kuala Lumpur: Dawn Publications, 2006), hlm. 115-117. 
21 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Tafsir: Formal dan Material (Yogyakarta: Idea 

Press, 2022), hlm. 145 
22 Muhammad al-Thahir bin ‘Asyur, Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyah, ed. Mohamed 

el-Tahir el-Mesawi (Kuala Lumpur: Dawn Publications, 2006), hlm. 125-127. 



 6 

 
 

Untuk menjawab problem pemaknaan fī sabīlillāh yang cenderung 

sempit, diperlukan kajian tafsir yang berfokus pada analisis tujuan (maqāṣid al-

Qur’ān) di balik penggunaan istilah tersebut. Penelitian ini menawarkan solusi 

melalui pendekatan tematik (mawḍū‘ī) terhadap ayat-ayat yang memuat term fī 

sabīlillāh, dengan menjadikan Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr karya Ibnu ‘Āsyūr 

sebagai rujukan utama.23 

Walaupun banyak penelitian tentang fī sabīlillāh telah dilakukan, 

sebagian besar dari penelitian tersebut terfokus pada diskusi mengenai fikih 

zakat atau jihad secara umum.24 Penelitian yang secara mendetail membahas 

reinterpretasi fī sabīlillāh melalui perspektif Ibnu ‘Āsyūr dengan menggunakan 

pendekatan maqāṣid al-Qur’ān masih sangat sedikit. Banyak studi belum 

meneliti secara sistematis bagaimana Ibnu ‘Āsyūr menerapkan kerangka 

maqāṣid untuk memperluas pemahaman tentang fī sabīlillāh, serta dampak 

pemaknaan tersebut terhadap pengertian jihad, dakwah, pendidikan, serta aspek 

sosial dan ekonomi umat.25 

Kekurangan ini mengakibatkan kontribusi pemikiran Ibnu ‘Āsyūr dalam 

mengkaji ulang makna fī sabīlillāh belum sepenuhnya terlihat dalam penelitian 

akademis. Oleh sebab itu, penulis ingin mengkaji dengan fokus dan mendalam 

untuk mengeksplorasi konsep fī sabīlillāh dalam tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr 

dengan menggunakan kerangka maqāṣid al-Qur’ān perspektif Thahir ibn 

Asyur,26 dengan fokus pada penafsiran QS Al-Baqarah [2]: 190, QS Al-Baqarah 

[2]: 261, QS An-Nisā’ [4]: 100, QS At-Taubah [9]: 60, QS Al-Ḥajj [22]: 78, QS 

Al-Ḥujurāt [49]: 15. 

 

 
23 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir: Syarat, Ketentuan, dan Aturan yang Patut Diketahui 

dalam Memahami Ayat-Ayat Al-Qur'an (Tangerang: Lentera Hati, 2019), hlm. 385-388. 
24 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Zakah, Jilid 2 (Kairo: Maktabah Wahbah, 2006); dan 

Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, Jilid 1 
25 Muhammad Al-Thahir Mesawi, "Ibn Ashur's Contribution to the Study of the 

Objectives of the Quran," The American Journal of Islamic Social Sciences 23, no. 4 (2006): 26-30. 
26 Muhammad al-Thahir bin ‘Asyur, Maqasid al-Shari’ah al-Islamiyyah, ed. Mohamed 

el-Tahir el-Mesawi (Kuala Lumpur: Dawn Publications, 2006), hlm. 158. 



 7 

 
 

B. Penegasan Istilah 

Agar penelitian ini mudah untuk dipahami dan agar terhindar dari 

kekeliruan dan kesalahan dalam memahami istilah kata kunci yang terdapat 

didalam judul. Penulis merasa perlu untuk menjelaskan istilah-istilah tersebut 

sebagai berikut: 

1. Reinterpretasi 

Reinterpretasi adalah suatu upaya penafsiran ulang terhadap suatu 

konsep, teks, maupun istilah dengan menggunakan kerangka pendekatan 

baru agar maknanya lebih kontekstual, komprehensif, dan relevan dengan 

erkembangan zaman.27 

2. Fi sabilillah 

Fi sabilillah terdiri dari tiga kata yang dirangkai menjadi satu, lafaz 

fi dalam istilah bahasa Arab merupakan huruf jar, sedangkan lafaz sabilillah 

terdiri dari dua kata sabil dan Allah, dalam bahasa Arab sering disebut 

mudhaf dan mudhaf ilaih. Sabil memiliki makna “Thariq”, Sabilillah 

adalah kalimat yang bersifat umum, mencakup segala amal perbuatan 

ikhlas, yang digunakan mendekatkan diri kepada Allah SWT. Dengan 

melaksanakan segala perbuatan wajib, sunat dan bermacam kebajikan 

lainnya, jadi Fi sabilillah adalah orang yang berjuang di jalan Allah.28 

3. Al-Tahrir wa al-Tanwir  

Kitab Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr adalah salah satu karya dari 

Thahir Ibnu Asyur yang berjumlah 15 jilid dengan berisikan 30 juz 

penafsiran ayat al-Qur’an yang dimulai dari surah al-Fatihah hingga surah 

an-Nas. Kitab ini diterbitkan pada tahun 1968 M. di Turnisia oleh penerbit 

al-Dār al-Tūnisiyyah li al-Nashr.29 

4. Maqasid al-Qur’an 

Maqāṣid al-Qur’ān merupakan cara untuk menginterpretasi pesan 

yang terdapat dalam al-Qur’an. Istilah maqāṣid al-Qur’ān, yang 

diterjemahkan sebagai tujuan-tujuan utama dari al-Qur’an, mirip dengan 

 
27 Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) daring, “Reinterpretasi” 
28 Jamalia Idrus, Makna Fiy Sabilillah Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir 

Maudhu’iy), Skripsi UIN SUSKA RIAU, Hlm 6. 
29 Jani arni, Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn ‘Asyur. 



 8 

 
 

maqāṣid al-Sharī‘ah (tujuan-tujuan utama hukum Islam), yang telah dipakai 

oleh banyak ulama Muslim terkemuka sepanjang ratusan tahun. 

Penggunaan istilah ini secara benar terhubung dengan kemajuan pemikiran 

yang cemerlang dan kreatif. Terdapat warisan berharga berupa banyak 

literatur yang mendalam tentang maqāṣid al-Qur’ān, yang telah ada melalui 

penggunaan dan pengembangan konsep yang panjang.30 

C. Identifikasi Masalah 

Permasalahan penelitian yang penulis ajukan ini dapat didentifikasi 

permasalahannya sebagai berikut: 

1. Reinterpretasikan Ibnu ‘Asyur terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan fi 

sabilillah 

2. Penerapan maqasid al-Qur’an dalam penafsiran ayat-ayat al-Qur’an tentang 

fi sabilillah 

3. Potensi perbedaan implikasi hukum dan sosial antara pemaknaan fī 

sabīlillāh secara klasik dan reinterpretasi berbasis maqāṣid al-Qur’ān. 

4. Belum adanya pemetaan yang sistematis mengenai ayat-ayat al-Qur’an 

yang memuat term fī sabīlillāh dalam Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr serta 

pola penafsirannya menurut Ibnu ‘Āsyūr. 

5. Penerapan konsep fi sabilillah dalam tinjauan maqasid al-Qur’an perspektif 

Ibnu ‘Āsyūr 

6. Kebutuhan akan formulasi konseptual fī sabīlillāh yang mampu 

menjembatani otoritas teks al-Qur’an dengan tuntutan realitas umat Islam 

kontemporer. 

D. Batasan Masalah 

Agar penelitian ini lebih terarah dan tidak melebar dari fokus 

pembahasan, maka penulis membatasi kajian pada aspek-aspek tertentu 

yang berkaitan secara langsung dengan objek penelitian. Fokus penelitian 

diarahkan pada tiga dimensi utama yang merepresentasikan cakupan makna 

fī sabīlillāh dalam kerangka Maqāṣid al-Qur’ān. 

 
30 Syed Alaudeen Seyed Ibrahim, Thameem Ushama, Maqāṣid al-Qur’ān: Exploring 

Higher Objectives And Intellectual Insights, Journal al-Burhān of Qurʾān and Sunnah Studies,Vol. 
8, No.1, 2024, Hlm 6. 



 9 

 
 

Pertama, dimensi siyāsī, yang merujuk pada konteks jihād fī 

sabīlillāh atau perjuangan fisik di jalan Allah, sebagaimana tercermin dalam 

QS Al-Baqarah [2]: 190 dan QS Al-Ḥajj [22]: 78. 

Kedua, dimensi tarbawī, yang berkaitan dengan konteks hijrah fī 

sabīlillāh sebagai bentuk pengorbanan dan perjuangan non-militer, 

sebagaimana termaktub dalam QS An-Nisā’ [4]: 100 dan QS Al-Ḥujurāt 

[49]: 15. 

Ketiga, dimensi iqtisādī, yang berhubungan dengan infāq fī 

sabīlillāh dalam konteks distribusi zakat dan pembelanjaan harta untuk 

kepentingan perjuangan serta kemaslahatan umat, sebagaimana dijelaskan 

dalam QS Al-Baqarah [2]: 261 dan QS At-Taubah [9]: 60. 

Kajian ini secara khusus difokuskan pada penafsiran Ibnu ‘Āsyūr 

dalam Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, tanpa melakukan kajian komparatif 

secara mendalam terhadap penafsiran mufassir lainnya. 

E. Rumusan Masalah 

Demi memperjelas focus kajian dalam penelitian, rumusan masalah 

yang ingin penulis teliti adalah: 

1. Bagaimana reinterpretasi Ibnu ‘Āsyūr terhadap ayat-ayat yang berkaitan 

dengan fi sabilillah? 

2. Bagaimana penerapan konsep fi sabīlillāh dalam tinjauan maqasid al-

Qur’an perspektif Ibnu ‘Āsyūr? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan  

a. Untuk menganalisis reinterpretasi Ibnu ‘Āsyūr terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an yang berkaitan dengan term fī sabīlillāh dalam Tafsīr al-Taḥrīr 

wa al-Tanwīr.  

b. Untuk menjelaskan penerapan konsep fī sabīlillāh dalam tinjauan 

maqāṣid al-Qur’ān menurut perspektif Ibnu ‘Āsyūr serta relevansinya 

dengan kehidupan umat Islam kontemporer. 

2. Manfaat  

a. Secara teoritis, penelitian ini digunakan untuk memberikan tambahan 

wawasan tentang bagaimana Ibnu ‘Āsyūr menginterpretasikan fi 



 10 

 
 

sabilillah dalam konteks maqasid al-Qur’an dan bagaimana penerapan 

konsep fi sabilillah dapat diperluas dalam konteks social, ekonomi, dan 

kemanusiaan sesuai dengan maqasid al-Qur’an. Penulis juga berharap 

penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi bagi kajian keislaman 

terutama di bidang tafsir khususnya dan berguna untuk menambah 

khazanah keilmuan dalam bidang pemikiran islam dan Tafsir al-Qur‟an. 

b. Secara praktis, penelitian ini digunakan sebagai pemenuhan kewajiban 

akademik selaku mahasiswa strata satu Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau untuk menyelesaikan karya ilmiah berupa skripsi 

sebagai syarat untuk mendapatkan gelar sarjana. 

 
G. Sistematika Penulisan 

Untuk mencegah kekeliruan dalam penyusunan serta mempermudah 

pembahasan dan pemahaman, maka suatu karya ilmiah yang bagus memerlukan 

sistematika. Hal ini akan menjadikan karya ilmiah tersebut mudah difahami dan 

tersusun rapi. Dalam penyusunan isi penelitian ini, maka penulisannya 

dilakukan berdasarkan sistematika pembahasan sebagai berikut: 

BAB I: Merupakan pendahuluan, yaitu pengantar yang menggambarkan 

seluruh isi tulisan, sehingga dapat memberikan informasi tentang segala sesuatu 

yang berkaitan dengan penelitian ini. Pendahuluan meliputi latar belakang 

masalah, yang bertujuan untuk memberikan penjelasan secara akademik 

mengapa penelitian ini perlu dilakukan dan apa yang melatarbelakangi penulis 

melakukan penelitian ini. Selanjutnya, identiFikasi masalah, untuk 

memaparkan permasalahan yang terkait dengan judul ini. Lalu penegasan 

istilah, untuk menegaskan makna beberapa istilah kunci yang terdapat dalam 

penelitian ini yang bertujuan untuk menghindari kesalahan pembaca atas makna 

yang dimaksudkan. Batasan dan rumusan masalah, agar dalam penelitian ini 

lebih terfokus kepada apa yang menjadi tujuan utamanya, atau apa yang akan 

diteliti. Tujuan dan manfaat penelitian, untuk menjelaskan pentingnya 

penelitian ini serta tujuan yang hendak dicapai, dan sistematika penulisan yang 

akan membantu dalam memahami keseluruhan isi penelitian ini. 



 11 

 
 

BAB II: Merupakan kerangka teori yang berisikan landasan teori dan 

tinjauan kepustakaan (penelitian yang relevan). 

BAB III: Berisikan metode penilitian yang terdiri dari jenis penelitian, 

sumber data yang terdiri dari data primer dan sekunder, teknik pengumpulan 

data, yaitu tahapan-tahapan yang penulis lakukan dalam mengumpulkan data, 

serta teknik analisis data, yaitu tahapan dan cara analisis yang dilakukan.  

BAB IV: Berisikan penyajian dan analisis data (pembahasan dan hasil). 

Pada bab ini data dan analisisnya akan disatukan dalam bab ini, yang setiap data 

yang dikemukakan akan langsung diberikan analisisnya masing-masing. 

BAB V: Merupakan penutup yang berisikan kesimpulan. Dalam bab ini 

penulis memberikan beberapa kesimpulan dari uraian yang dikemukakan dalam 

rumusan masalah. Setelah itu penulis memberikan saran-saran yang dianggap 

penting untuk kemajuan maupun kelanjutan penelitian yang lebih baik. 

 



12 

BAB II 

KERANGKA TEORETIS 

 
A. Landasan Teori 

1. Fi Sabilillah 

a. Pengertian Fi sabilillah 

Secara etimologis, kata fi sabilillah berasal dari bahasa Arab dan 

merupakan gabungan dari tiga unsur, yaitu kata depan fi yang berarti “di 

dalam”, serta sabīl dan Allāh. Kata sabīl sendiri berasal dari akar kata 

sabila–yasbilu yang berarti "jalan" (ṭarīq). Dalam struktur gramatikal 

bahasa Arab, sabīl berfungsi sebagai mudhāf (kata yang dihubungkan), 

sedangkan Allāh sebagai mudhāf ilayh (kata yang mengikutinya), 

sehingga secara harFiah, fi sabilillah bermakna “di jalan Allah”.31 

Secara terminologis, fi sabilillah diartikan sebagai segala bentuk 

perbuatan atau aktivitas yang dilakukan seseorang dengan niat 

mendekatkan diri kepada Allah SWT untuk meraih keridhaan-nya.32 

Makna ini mencakup segala amal baik, baik yang bersifat wajib maupun 

sunnah, selama dikerjakan secara ikhlas karena Allah. Oleh karena itu, 

konsep fi sabilillah tidak hanya terbatas pada jihad dalam bentuk 

peperangan, tetapi juga mencakup perjuangan dakwah, pendidikan, 

kemanusiaan, dan pengembangan sosial yang bertujuan menegakkan 

nilai-nilai Islam.33 

Dalam kamus besar bahasa Indonesia (KBBI) sabīlillah artinya 

jalan Allah.34 Mahmud Yunus menyebutkan dalam kamusnya 

 
31 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 1997), hlm. 617 
32 Muhammad Ali al-Shabuni, Tafsir Ayat al-Ahkam fiy al-Qur’an, Jilid 1, (Beirut: Dar 

al-Fiykr, 1980), hlm. 75. 
33 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Jakarta: Mizan, 2000), hlm. 459. 
34 https://kbbi.web.id/sabilillah 



 13 

 
 

sabiilullah ( ���ِ�َ�ِ� ِ ا�� ) artinya perjuangan, menuntut ilmu, kebaikan-

kebaikan yang disuruh Allah.35 

Menurut al-Rāghib al-Aṣfahānī dalam Mufradāt Alfāẓ al-

Qur’ān, kata sabīl berarti ṭarīq ilā al-ghāyah (jalan menuju tujuan), dan 

ketika dikaitkan dengan lafaz Allah, maka yang dimaksud adalah jalan 

menuju keridhaan dan kebenaran yang diridhai Allah. Dengan 

demikian, segala amal yang mengantarkan seseorang pada kebenaran 

dan kemaslahatan dapat dikategorikan sebagai fī sabīlillāh.36 

Kata fi sabīlillāh disebut sebanyak ± 67 kali dalam al-Qur`an 

yang mencakup kepada konteks seperti: 

1) Qital (perang) seperti terdapat dalam QS. Al-Baqarah ayat 154, 190, 

244, 246, Ali Imron ayat 13, 146,157,167,169, An-Nisa ayat 74, 75, 

76, 84. 37 

2) Jihád (Memaksimalkan usaha meninggikan agama Allah) seperti 

dalam QS. Al-Maidah ayat 54, At-Taubah ayat 19, 41. 

3) Hijrah, Seperti dalam QS. An-Nisa:98, 100.38 

4) Infaq, seperti dalam QS. Al-Baqoroh: 195, 261, 262. Al-Anfal ayat 

60, At-Taubah ayat 34. 39 

5) Hishar (boikot). Seperti dalam QS.Al-Baqarah  ayat 273.40 

b.  Pendapat Ulama Klasik Tentang Fi Sabililah 

Dalam penggunaan makna yang mutlak (sempit) Sebagian besar 

ulama, termasuk empat imam mazhab (Hanafi, Maliki, Syafi'i, dan 

Hanbali), cenderung kepada pendapat pertama (mudhayyiqin), yang 

menyatakan bahwa yang termasuk fi sabilillah adalah para pejuang yang 

 
35 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Hidakarya, 1989), hlm. 162-163 
36 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān, (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), h. 236. 
37 M. Sarbini,Tafsir Fi Sabilillah  Dan Implikasinya Bagi Cakupan Fiy Sabilillah  Sebagai 

Mustahik Zakat, Jurnal AL MASHLAHAH, Vol.06,No.01. hlm 9. 
38 Ibid,10. 
39 Ibid, 11. 
40 Ibid, 12. 



 14 

 
 

terlibat dalam pertempuran fisik melawan musuh-musuh Allah untuk 

menegakkan agama Islam.41 

Perbedaannya bukan terletak pada dalil, melainkan pada manhaj 

atau metodologi istimbath ahkam, yaitu cara berpikir dan logika yang 

digunakan untuk mengeluarkan hukum Fiqh dari sumber-sumber al-

Quran dan Sunnah.42 

Pendapat ini dipegang oleh mayoritas ulama, dengan dasar 

bahwa pada masa Rasulullah saw., bagian dari fi sabilillah tidak 

digunakan untuk membangun masjid atau madrasah, melainkan hanya 

untuk mereka yang terlibat dalam jihad fisik. 43 

Ibnu Kathir dalam Tafsir al-Qur’an al-‘Azim memahami fi 

sabilillah sebagai peperrangan yang disyari’atkan untuk membela Islam 

dan kaum Muslimin. Ia juga menekankan bahwa jihad tersebut harus 

dilakukan sesuai dengan aturan syari’at dan tidak melampaui batas. 

Sementara itu al-Qurtubi dalam kitab tafsirnya al-Jami’ li ahkam 

al-Qur’an, fi sabilillah" dalam konteks ini merujuk kepada prajurit Islam 

yang berperang di jalan Allah serta para penjaga perbatasan wilayah 

Islam. Mereka diberikan segala yang diperlukan untuk berperang, 

termasuk perlengkapan, tanpa memandang status sosial mereka, baik 

kaya maupun miskin. Ini adalah pendapat yang dianut oleh mayoritas 

ulama, termasuk madzhab Maliki. 

Namun, penafsiran ini berbeda dengan pandangan Ibnu Umar, 

yang menafsirkan "fi sabilillah" dalam ayat tersebut sebagai orang-

orang yang berhaji atau berumrah. Riwayat dari Ahmad dan Ishak juga 

menyebutkan bahwa "sabilillah" berarti berhaji. 

 
41 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiyqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid 2, (Damaskus: Dār al-Fiykr, 

1985), hlm. 725–726. 
42 Muhammad Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Islamiyyah fiy al-Siyasah wa al-Aqaid 

wa Tarikh al-Mazahib al-Fiyqhiyyah, (Kairo: Dar al-Fiykr al- ‘Arabi, 1998), hlm. 321. 
43 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Zakat, Jilid 1, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 2001), hlm. 

397–398. 



 15 

 
 

Pemahaman klasik ini sangat dipengaruhi oleh kondisi social 

dan politik pada saat itu, dimana peperangan dan ekspansi wilayah 

menjadi realitas yang tidak terpisahkan dari kehidupan umat Islam. 

c. Pendapat Ulama Kontemporer Tentang Makna Fi Sabilillah 

1) Rasyid Ridho  

Sebagai seorang ulama yang lahir pada akhir abad ke-19 dan 

mengalami periode awal abad ke-20, Rasyid Ridha tampaknya 

menyadari, merasakan, dan memahami kondisi negara atau 

kekhalifahan Islam yang sedang dijajah oleh bangsa imperialis 

Barat. Ia melihat bahwa Islam tidak hanya berkutat pada persoalan 

ukhrawi batiniah semata. Ridha berusaha memahami eksistensi fî 

sabîlillâh sebagai berbagai jalan yang dapat ditempuh untuk 

mempertahankan keyakinan dan amal demi meraih keridhaan serta 

balasan dari Allah SWT.44 

Selain itu, ia juga mengaitkannya dengan kemaslahatan 

umum yang menjadi pondasi untuk menegakkan urusan agama dan 

pemerintahan, bukan hanya untuk kepentingan pribadi. Berdasarkan 

pandangan ini, Ridha menilai bahwa ibadah haji tidak termasuk 

dalam kategori kemaslahatan umum atau bersama. Menurutnya, haji 

merupakan fardu 'ain yang diwajibkan bagi orang yang mampu, 

namun tidak wajib bagi mereka yang belum mampu, karena haji 

adalah kemaslahatan pribadi, bukan urusan agama umum. Meskipun 

demikian, Rasyid Ridha menganggap pelaksanaan ibadah haji 

sebagai bagian dari syiar agama, dan dalam konteks ini, ia menilai 

bahwa bagian zakat untuk fi sabilillah dapat digunakan untuk 

mendukung kelancaran pelaksanaan haji.45 

Ridha juga berpendapat bahwa term fi sabilillah terkait 

dengan perang, namun yang lebih diutamakan adalah persiapan 

 
44 Muhammad Rasyid Ridha, al-Manar, Jilid 1, (Kairo: Maktabah al-Manar, 1906), hlm. 

15-18. 
45 Siti Tatmainul Qulub & Ahmad Munif, Pemaknaan Fî sabîlillâh sebagai Mustahik 

Zakat menurut Ulama Kontemporer, Jurnal Bimas Islam Vol.8. No.IV 2015, Hlm. 617. 



 16 

 
 

untuk perang, seperti membeli senjata dan menyiapkan pasukan. Ia 

juga memasukkan pendirian rumah sakit tentara dalam kategori ini. 

Selain itu, Ridha menilai bahwa bagian zakat fi sabilillah pada 

masanya perlu digunakan untuk mempersiapkan dakwah Islam dan 

mengirim para dai ke negeri-negeri non-Muslim.46 

2) Yusuf Al-Qardawi 

Yusuf Qardhawi, dalam karya besarnya Fiqhu Zakat, 

mencoba memberikan penjelasan mengenai fi sabilillah sebagai 

salah satu mustahiq zakat. Berdasarkan sumber utama hukum Islam, 

yaitu al-Qur’an dan sunnah, serta pendapat sahabat, ulama salaf, dan 

ulama modern, Qardhawi menyimpulkan bahwa fi sabilillah 

mencakup dua hal utama. Pertama, usaha membebaskan negara 

Islam dari hukum orang kafir.  

Yusuf Qardhawi melihat bahwa jika di suatu daerah terjadi 

peperangan untuk membebaskan diri dari kekuasaan hukum kafir 

dan keluar dari keburukannya, maka hal ini termasuk dalam kategori 

fi sabilillah yang wajib dibantu dengan zakat, dengan 

memperhatikan beberapa aspek, seperti hasil zakat yang tersedia, 

kebutuhan, dan kadar kebutuhan tersebut. Kedua, usaha untuk 

mengembalikan hukum Islam. Menurut Qardhawi, pekerjaan utama 

umat Islam saat ini yang layak disematkan sebagai fi sabilillah 

adalah upaya yang sungguh-sungguh untuk menghidupkan kembali 

ajaran Islam yang benar. Semua aspek, seperti akidah, pemahaman, 

syiar, syariah, akhlak, dan tradisi, harus disesuaikan dengan aturan 

hukum Islam. Kedua aspek ini, bagi Qardhawi, bertujuan untuk 

mengembalikan kejayaan dan peradaban Islam.47 

3) Quraisy Shihab 

 
46 Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, Jilid 5, (Kairo: Maktabah al-Manar, 1932), 

hlm. 212-214. 
47 Siti Tatmainul Qulub & Ahmad Munif, Hlm. 621. 



 17 

 
 

Fi sabîlillâh dipahami oleh mayoritas ulama sebagai para 

pejuang yang terlibat dalam peperangan, baik secara langsung 

maupun tidak langsung. Ini juga mencakup pembelian senjata, 

pembangunan benteng, dan hal-hal lain yang berkaitan dengan 

pertahanan negara, yang disesuaikan dengan kebutuhan dan 

perkembangan zaman. Beberapa ulama bahkan berpendapat bahwa 

jamaah haji atau umrah juga termasuk dalam kategori ini.48 

Saat ini, banyak ulama kontemporer yang memasukkan 

semua kegiatan sosial ke dalam kelompok ini, baik yang dikelola 

oleh individu maupun organisasi Islam, seperti pembangunan 

lembaga pendidikan, masjid, rumah sakit, dan lain-lain. Alasan 

mereka adalah bahwa kata fi sabîlillâh dari segi kebahasaan 

mencakup segala aktivitas yang mengarah menuju jalan dan 

keridhaan Allah. "Ini adalah pintu yang sangat luas, mencakup 

semua kemaslahatan umum," demikian tulis Sayyid Quthub dalam 

tafsirnya.49 

Dasar dari pendapat mereka adalah ijtihad yang lebih luas dan 

berbicara dalam konteks fiqih prioritas. Saat ini, medan jihad fi 

sabilillah dalam bentuk fisik mungkin tidak sebanyak dulu. Sementara 

itu, kegiatan tarbiyah dan pembinaan umat yang selama ini terabaikan 

membutuhkan dana yang besar. Hal ini terutama berlaku di negara-

negara dengan mayoritas non-Muslim seperti Amerika, Eropa, dan 

Australia.50 

d. Bentuk- bentuk Fi sabilillah 

Pada zaman Nabi Muhammad SAW, makna fi sabilillah sangat 

berkait dengan jihad fisik, yang berarti bertempur melawan musuh-

musuh Islam untuk mempertahankan dan menyebarkan ajaran Islam. 

 
48 Muhammad al-Jurjani, al-Ta’rifāt, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), hlm. 147. 
49 Dr.M. Quraisy Shihab, Tafsir Al-Misbah, Vol 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2006), Hlm. 634. 
50 Muhammad `Abdul Qadir Abu Faris, Fiyqh al-Zakat wa Usuluhu, (Beirut: Dar al-Fiykr, 

1999), hlm. 125–127; Yusuf al-Qaradawi, Fiyqh al-Zakat, hlm. 410–412. 



 18 

 
 

Pemahaman ini berakar pada konteks sejarah ketika umat Islam 

menghadapi banyak tantangan dan konflik, baik dari pihak musyrikin 

Quraisy maupun dari berbagai bangsa lainnya.51 

1) Jihad dalam Bentuk Perang 

Secara linguistik, istilah jihad (جه�د) berasal dari kata jahada, 

yang berarti "berjuang dengan usaha maksimal" atau "berusaha 

keras".52 Di dalam konteks syariah, jihad diartikan sebagai upaya 

terbaik untuk menegakkan ajaran Allah, yang dapat mencakup 

peperangan, penyebaran agama, pendidikan, atau perjuangan 

lainnya.53  

Namun, dalam konteks fi sabilillah pada waktu Nabi 

Muhammad SAW, jihad lebih sering dipahami sebagai peperangan 

untuk membela agama Allah melawan lawan-lawan Islam. Selama 

masa kenabian, umat Islam menghadapi banyak tantangan dari 

berbagai kelompok, terutama dari kaum Quraisy Makkah yang 

melawan dakwah Nabi dan menyiksa para pengikutnya. Setelah 

hijrah ke Madinah, terjadinya perang menjadi tak terelakkan. Dalam 

kondisi ini,54 Allah SWT menurunkan wahyu yang 

memperbolehkan dan mewajibkan jihad perang. Seperti dalam QS 

al-Baqarah ayat 190 yang berbunyi:  

�ا�ُْ�ْ�َ�ِ���َ� �� ِ�ُ��َ� َ �ا�� ن�
�
�وََ���َْ�َ�ُ�وا�ۚ�ا ْ�َُ��ُ��ِ��َُ���َ� ِ �ا�� ِ وَ�َ�ِ��ُ�ا�ِ��َ�ِ��ِ��ا��

Artinya: Dan perangilah di jalan Allah orang-orang yang 

memerangi kamu, tetapi janganlah kamu melampaui 

batas, karena sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-

orang yang melampaui batas.55 

 
51 Ibn Kathir, Al-Bidaya wa al-Nihaya, Beirut: Dar al-Fiykr, 1997, jilid 3, hlm. 145 
52 Muhammad Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al 

Qur'an (Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 1, hlm. 439-441. 
53Sayyid Quthb, Fi Zilal al-Qur’an (Dalam Bayang-Bayang Al-Qur’an), terj. Muhammad 

Quraish Shihab (Jakarta: Lentera Hati, 2003), jilid 3, hlm. 202-204. 
54 Ibn Kathir, Al-Bidaya wa al-Nihaya (Beirut: Dar al-Fiykr, 1997), jilid 3, hlm. 155-160. 
55 Qur’an kemenag al-Baqarah ayat 190. 



 19 

 
 

Menurut al-Ṭabarī, ayat ini menunjukkan bahwa jihad 

dilakukan semata-mata karena Allah, bukan karena ambisi duniawi 

atau politik.56 fi sabīlillāh berarti memerangi orang-orang kafir yang 

menyerang kaum muslimin dengan tujuan menegakkan agama Allah 

dan menolak kezaliman. 

Demikian pula Ibn Kathīr menafsirkan bahwa berperang di 

jalan Allah berarti berjuang agar kalimat Allah menjadi yang 

tertinggi (li takūna kalimatullāhi hiya al-Ulyā), bukan untuk 

memperoleh harta rampasan atau kekuasaan.57 

Dengan demikian, jihad fi sabīlillāh pada masa Nabi 

dimaknai sebagai puncak pengorbanan seorang mukmin, di mana 

jiwa, raga, dan harta dikorbankan demi membela agama dan 

menegakkan kebenaran. 

Jihad perang ini dilakukan bukan untuk ambisi kekuasaan, 

melainkan untuk membela Islam, melindungi umat dari penindasan, 

dan menegakkan keadilan. Dalam konteks fiqh zakat, jihad perang 

(qital) secara eksplisit dikategorikan sebagai fi sabilillah. Para 

mujahid (pejuang di jalan Allah) yang tidak digaji oleh negara atau 

tidak memiliki bekal, berhak menerima bagian dari zakat.58 

2) Infāq Fi Sabīlillāh (Menginfakkan Harta di Jalan Allah) 

Konsep infāq fi sabīlillāh adalah salah satu topik yang sangat 

penting dalam al-Qur’an, yang terhubung dengan nilai-nilai jihad, 

ketulusan, dan solidaritas sosial. Dalam pandangan tradisional, 

istilah ini berarti mengeluarkan harta demi kepentingan jihad dan 

menjaga agama Islam, baik itu berupa dukungan bagi tentara 

muslim, penyediaan sarana tempur, atau bantuan kepada orang-

orang lemah yang berjuang di jalan Allah. 

 
56 Al-Ṭabarī, Jāmi’ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Juz 2, Beirut: Dār al-Fiykr, 1992, 

hlm. 448. 
57 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 1, Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1999, hlm. 236. 
58 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Kuala Lumpur: 

Islamic Book Trust, 2003), hlm. 364-366. 



 20 

 
 

Al-Qur’an menyebut istilah fi sabīlillāh dalam konteks infak 

pada beberapa ayat, di antaranya: 

�ُ�َ� ������َ�� ِ �َ�مُْ��ُ�ِ�ُ��نَ��� ��َ�ْ����ِ�ِ���ِ�َ����ِ ْ�عَ����َۢ��َْ��َ���� �َ�ثََ�ِ��� َ���َ��ِ�َ� كُ�ِ�ِ����َ

۟�ئَ�ُ�ُ��ُۢ�َ��� ُ����وَ�ۗ��َ��������ِ ُ����وَ�ۗ���ََ��ءُٓ�ِ�َ���َُ�ٰ�ِ�فُ��� ِ�عٌ��� �َِ��ٌ�وَ�

Artinya:  Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya 
di jalan Allah adalah seperti (orang-orang yang 
menabur) sebutir biji (benih) yang menumbuhkan tujuh 
tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah 
melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia 
kehendaki. Allah Mahaluas lagi Maha Mengetahui.59 

 
Ayat ini berfungsi sebagai landasan teologis untuk 

pemahaman infak di jalan Allah. Perbandingan dengan “sebutir biji 

yang menghasilkan tujuh tangkai” menunjukkan peningkatan pahala 

bagi mereka yang menyumbang dengan niat tulus. 

Menurut al-Qurṭubī, ayat ini memberikan dorongan moral 

yang kuat untuk menggunakan harta demi memperjuangkan agama 

Allah. Ia menjelaskan bahwa istilah fi sabīlillāh di ayat ini secara 

harFiah berarti “di jalan Allah,” tetapi dalam konteks hukum syar‘i, 

maksudnya adalah infak yang dilakukan untuk jihad dan 

kepentingan dakwah Islam, bukan hanya untuk kegiatan sosial 

biasa.60 

Selain itu, al-Rāzī juga menggarisbawahi bahwa arti “di jalan 

Allah” dalam ayat ini meliputi segala jenis pengeluaran yang 

mendukung keberlangsungan agama, termasuk biaya untuk 

pasukan, bantuan logistik dalam peperangan, serta dukungan bagi 

mereka yang berjuang dalam kepatuhan kepada Allah.61 

3) Zakat Fi Sabīlillāh 

 
59 Qur’an kemenag al-Baqarah ayat 261. 
60 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 3, Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 

1964, hlm. 345. 
61 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ al-Ghayb, Juz 7, Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 

1995, hlm. 25. 



 21 

 
 

Dalam konteks zakat, istilah fi sabīlillāh merupakan salah 

satu dari delapan golongan (aṣnāf) yang berhak menerima zakat 

sebagaimana dijelaskan dalam QS At-Taubah ayat 60: 

��َ� �
�
َ��َ�تُ�ا �َ��ِ��َ�َْ�َ�وَا�َْ��ِ�ِ��َ�وَا�َْ�َ��ِ��ِ��ِ�ُْ��ََ�اءِ�ا��� ِ�َ�بِ�ا�وَِ���ُ�ُ�ُ�ُمْ�وَا�ُْ�ؤَ� ��

ِ�َ�ِ���ِ�وَِ��وَا�ْ�َ�رِِ��َ� ِ���ِ�وَاْ��ِ�ا�� �َ��َ�ِ�َ��ً�ۗ��ا��� ��ِ�ِ ُ�ۗ��ا�� َ�ِ��ٌ��َِ��ٌ�وَا��

Artinya: Sesungguhnya zakat-zakat itu hanyalah untuk orang-orang 
fakir, orang-orang miskin, amil zakat, muallaf yang 
dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) hamba sahaya, 
orang yang berhutang, untuk (dibelanjakan) di jalan 
Allah (fī sabīlillāh), dan untuk orang yang sedang dalam 
perjalanan; sebagai ketetapan dari Allah. Allah Maha 
Mengetahui lagi Maha Bijaksana.62 

 
Dalam ayat ini, fi sabīlillāh disebutkan tanpa adanya 

penjelasan lebih lanjut. Hal ini membuat para mufassir klasik 

memberikan penafsiran yang bergantung pada konteks sosial dan 

sejarah ketika ayat itu diturunkan. Banyak ulama klasik menafsirkan 

fi sabīlillāh dengan fokus khusus pada jihad, yakni para mujahid 

yang bertempur untuk menegakkan agama Allah dan tidak 

menerima gaji dari pemerintah. 

Imam al-Syāfi‘ī menegaskan bahwa fi sabīlillāh dalam ayat 

zakat hanya diperuntukkan bagi para pejuang (mujāhidīn) yang 

berperang di jalan Allah dan tidak menerima gaji tetap. Dalam al-

Umm, beliau menyebut: 

“Yang dimaksud dengan fi sabīlillāh ialah mereka yang 

berperang di jalan Allah tanpa menerima upah atau gaji dari 

baitulmal.”63 

Menurut ulama Mālikiyyah, sebagaimana dijelaskan oleh al-

Qurṭubī dalam al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān, kategori fi sabīlillāh 

terbatas pada orang-orang yang berperang melawan musuh Islam, 

 
62 Qur’an kemenag at-Taubah ayat 60. 
63 Al-Syāfi‘ī, Al-Umm, Juz 2, hlm. 96. 



 22 

 
 

baik mereka yang kaya maupun miskin. Tujuannya bukan untuk 

membantu kehidupan pribadi mereka, tetapi untuk mendukung 

kepentingan jihad secara langsung.64 

Ulama mazhab Ḥanafiah juga menegaskan bahwa fi 

sabīlillāh adalah para pejuang yang sukarela berjihad di medan 

perang, dan zakat dapat digunakan untuk membantu persiapan 

mereka, seperti pembelian senjata, kuda, atau kebutuhan logistik 

perang.65 

Namun menurut al-Kāsānī dalam Badā’i al-Ṣanā’i, bila jihad 

sedang tidak berlangsung, dana tersebut tetap boleh disimpan untuk 

kebutuhan perang di masa depan. 

Mazhab Ḥanbaliyah memiliki pandangan serupa. Ibn 

Qudāmah dalam al-Mughnī menjelaskan bahwa fi sabīlillāh 

diperuntukkan bagi mereka yang berjihad, bahkan jika mereka kaya, 

selama mereka ikut berjuang dengan jiwa dan raga.66 

Namun sebagian ulama Ḥambali kemudian memperluas 

maknanya kepada segala bentuk perjuangan menegakkan agama, 

seperti membiayai orang yang menuntut ilmu agama atau 

berdakwah, meski pandangan ini muncul dalam fase-fase yang lebih 

modern. 

4) Hijrah Fi Sabīlillāh 

Secara etimologi, kata hijrah berasal dari akar kata hajara 

yang berarti meninggalkan, berpindah, atau memisahkan diri. Dalam 

konteks Islam, hijrah memiliki arti berpindah dari satu tempat ke 

tempat lain untuk melindungi dan menegakkan agama Allah.67 

Di sisi lain, istilah fi sabīlillāh menunjukkan bahwa 

perpindahan itu bukan didasarkan pada kepentingan duniawi, 

 
64 Al-Qurṭubī, Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 8, hlm. 175. 
65 Al-Kāsānī, Badā’i al-Ṣanā’i fī Tartīb al-Syarā’i‘, Juz 2, hlm. 45. 
66 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, Juz 9, hlm. 327. 
67 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir Arab-Indonesia Terlengkap 

(Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), hlm. 1472. 



 23 

 
 

melainkan ditujukan untuk berjuang di jalan Allah dengan tulus, 

baik untuk melindungi akidah, menegakkan dakwah, maupun 

mempertahankan keberadaan umat Islam.68 

Konsep hijrah fi sabīlillāh banyak disebut dalam al-Qur’an, 

antara lain dalam QS. An-Naḥl [16]: 41: 

�َ�ْ� ِ ا�� ُ�وْاو� �ج� َِفَِه� �عْدَِِ�ْ�َ�اّ�ٰ �� مَُْظُِ�ُ�ْ�ا�� ���� ِ�ّ���ُ� �ْ���فَِل َ�ا��  ��� س�� �جْ�َُح� �� و�
ةَِ خِ�� ُرَاْ�ٰ �ُْ�ال��َْا�كْب� �عْ��ُ�ْ�ن�َ��� ��۝ي

Artinya:  Dan orang-orang yang berhijrah di jalan Allah setelah 
mereka dizalimi, pasti Kami tempatkan mereka di dunia 
ini pada tempat yang baik; dan sesungguhnya pahala 
akhirat lebih besar, kalau mereka mengetahui.69 

 
Ayat ini menegaskan bahwa hijrah bukan sekadar 

perpindahan geografis, tetapi tindakan spiritual dan ideologis demi 

mempertahankan keimanan. Dengan demikian, hijrah yang 

dilakukan “fi sabīlillāh” adalah bentuk jihad non-militer perjuangan 

meninggalkan segala sesuatu yang menghalangi tegaknya agama 

Allah. 

Pada masa Rasulullah صلى الله عليه وسلم hijrah merupakan syarat utama 

keselamatan dan keislaman yang sempurna, karena hanya dengan 

berpindah ke wilayah Islam seseorang dapat beribadah dengan bebas 

dan berpartisipasi dalam perjuangan umat. 

Namun, setelah penaklukan Makkah, Nabi bersabda: 

�دٌ�وَ�َِ��ْ�ا�َْ�ْ�حِ،�َْ��َ�ِ�َْ�ةَ�َ�� وَِ���ٌ�،ِ�َ

Artinya: Tidak ada hijrah setelah penaklukan (Makkah), tetapi yang 

ada adalah jihad dan niat” (HR. al-Bukhārī, Muslim)70 

Hadis ini menunjukkan bahwa hijrah fisik tidak lagi wajib, 

tetapi nilai hijrah fi sabīlillāh tetap hidup dalam bentuk perjuangan 

non-fisik seperti menegakkan dakwah, menuntut ilmu, dan 

 
68 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Berbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 421. 
69 Qur’am kemenag an-Nahl ayat 41. 
70 Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Jihād, Bab Lā Hijrata ba‘da al-Fatḥ, no. 2783. 



 24 

 
 

menegakkan keadilan di jalan Allah. Inilah bentuk transisi makna 

dari hijrah fisik menuju hijrah maknawi (spiritual), namun tetap 

dalam koridor fi sabīlillāh. 

Dalam perspektif klasik, hijrah fi sabīlillāh dianggap sebagai 

salah satu bentuk utama dari usaha di jalan Allah,71 setara dengan 

jihad dan infak yang mencakup: 

a) Perpindahan fisik dari negeri kufur menuju negeri Islam demi 

menjaga iman. 

b) Pengorbanan harta, keluarga, dan kedudukan untuk menegakkan 

agama Allah. 

c) Jihad non-militer, karena menuntut kesabaran dan keteguhan 

spiritual.72 

2. Maqasid Al-Qur’an 

a. Pengertian Maqashid al-Qur’an  

Maqashid al-Qur’an adalah istilah yang terdiri dari dua kata, 

yaitu maqashid dan al-Qur’an. Secara umum, maqashid adalah bentuk 

jamak dari qasada, yang berarti menuju atau mengarah ke sesuatu. 

Menurut Ibnu ‘Āsyūr, maqashid berasal dari bahasa Arab, yaitu 

maqashid, yang merupakan bentuk plural dari maqshad. Kata ini 

memiliki arti maksud, sasaran, prinsip, niat, tujuan, dan tujuan akhir. 

Beberapa ahli hukum Islam menyatakan bahwa maqashid adalah 

ungkapan yang bertujuan untuk melegitimasi kepentingan masyarakat. 

Namun, makna qashada tidak terbatas pada penjelasan yang telah 

disebutkan. Dalam al-Qur’an atau dalam bahasa Arab, qashada juga bisa 

berarti jalan yang benar, posisi tengah, atau tujuan serta target. 

Kata kedua dalam istilah tersebut adalah al-Qur’an. Di dalam al-

Qur’an, para ulama membagi pengertian al-Qur’an menjadi empat 

kategori. Pertama, al-Qur’an diambil dari bahasa Arab yaitu qara'a, yang 

 
71 Al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 13 (Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī, t.t.), 

hlm. 9. 
72 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 1 (Beirut: Dār al-

Ma‘rifah, 1379 H), hlm. 10–11. 



 25 

 
 

berarti membaca, sehingga al-Qur’an bisa dilihat sebagai teks yang 

dapat dibaca. Kedua, al-Qur’an berasal dari istilah al-Jam'u yang berarti 

kumpulan. Hal ini menunjukkan bahwa al-Qur’an berisi sejumlah ajaran 

atau aturan yang terdapat dalam kitab-kitab sebelumnya. Ketiga, al-

Qur’an berasal dari kata qarana, yang berarti menyertai atau 

menyandingkan. Makna ini menunjukkan bahwa di dalam al-Qur’an 

terdapat keterkaitan antara satu ayat dengan ayat yang lainnya.73 

Kajian mengenai maqaṣid al-Qur’an merupakan suatu isu yang 

telah ada sejak lama dan masih menarik perhatian para pemikir Muslim 

saat ini. Banyak penelitian tentang maqaṣid al-Qur’an menjadi bagian 

penting dari studi maqāṣid al-Shari'ah yang sekarang ini semakin 

populer dalam kajian Alquran. Fenomena yang dikenal sebagai tafsir 

maqaṣidi kini menjadi tren dalam kajian Alquran. Sebagai sebuah 

fenomena, kajian tafsir maqaṣidi digunakan untuk menganalisis isu-isu 

modern dalam konteks Alquran, termasuk di dalamnya tema tentang 

kebebasan beragama.74 

Maqasid al-Qur’an sangat terkait dengan tafsir. Tafsir adalah 

suatu usaha untuk mengidentiFikasi isi al-Qur’an dengan seksama dan 

hati-hati. Jalaludin as-Suyuti mendeskripsikan tafsir sebagai disiplin 

ilmu yang bertujuan untuk memahami Kitabullah yang diwahyukan 

Allah kepada Nabi Muhammad SAW, dengan menjelaskan maknanya 

dan menarik kesimpulan hukum. Di sisi lain, maqasid al-Qur’an menjadi 

dasar dan pedoman dalam menafsirkan al-Qur’an.75 

b. Konsep Maqasid Al-Qur’an 

Kajian Maqashid al-Qur’an berawal dari kajian pokok syariah. 

Menurut Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd, secara etimologi Maqashid dapat 

diartikan dengan tujuan, rahasia. Induk, tujuan, kemajuan. 

 
73 Fitri Amelia, Euthanasia Dalam Al-Qur’an Perspektif Ibnu Asyur (Suatu Tinjauan 

Maqashid Al-Qur'ān) Skripsi UIN SUSKA RIAU Tahun 2024, Hlm 15. 
74 Abdul Mufiyd, Maqasid Al-Qur’an Perspektif Muhammad Al-Ghazali. Al-Bayan, 

Jurnal Study Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4 No.2 2019. 
75 Ibid,121. 



 26 

 
 

Sedangkan secara terminologi, Maqashid menurut Waṣfī dapat 

didefiinikan dengan: Sesuatu yang ditetapkan oleh Syāri’ (Allah dan 

Rasul-Nya) berupa penetapan ketentuan-ketentuan Islam untuk 

mencapai kepentingan bersama di dunia dan akhirat” Sedangkan 

secara istilah, Menurut Waṣfī Maqashid al-Qur’an dapat didefiniskan 

dengan: Sesuatu yang menegaskan adanya tujuan surah-surah, ayat-

ayat, dan tema tema dalam al-Qur’an.  

Namun demikian, menurut Waṣfī, Maqashid al-Qur’an belum 

menjadi perhatian yang serius untuk kajian Ulum al-Qur’an, sehingga 

belum ditemukan asas yang jelas pada kitab-kitab Ulum al-Qur’an. 

Padahal Maqashid al-Qur’an seharusnya menjadi muqaddimah Ulum 

al-Qur’an karena Ia berbicara tentang hak 

al-Qur’an itu sendiri. Waṣfī ‘Āsyūr Abū Zayd mengkaji Maqashid al-

Qur’an dengan memisahkan antara Maqashid al-Qur’an dan 

Maqashid al-Syariah sebagai disiplin ilmu yang independent.76
 

Menurut Waṣfī, dengan Maqashid Syari’ah hukum syariah 

dapat difahami dengan benar, dan juga bisa memahami  

tujuan diberlakukan suatu hukum berdasarkan Naṣ yang diturunkan 

sekaligus membatasi pemetaan Maṣālih dan Mafāsid.77 

c. Metode Ibnu ‘Āsyūr dalam Mengidentifikasi Maqāṣid Al-Qur’ān  

Ibnu 'Āsyūr adalah seorang mufassir modern yang sukses 

mengintegrasikan ide maqāṣid tidak hanya dalam bidang hukum 

(maqāṣid al-syarī‘ah), tetapi juga dalam tafsir al-Qur’an. Di dalam al-

Taḥrīr wa al-Tanwīr, ia menggunakan metode yang unik dan terstruktur 

untuk menemukan serta memahami maqāṣid al-Qur’ān. Pendekatannya 

 
76 Siti Khotijah, MAQASHID AL-QUR’AN DAN INTERPRETASI WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD, Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol 1, No 2, 2022, Hlm, 44. 
77 Ibid, 45. 



 27 

 
 

tidak hanya berfokus pada teks, tetapi juga melibatkan rasionalitas, 

konteks, dan tema.78 

1) Metode Tekstual 

Metode tekstual merupakan Langkah pertama yang harus 

digunakan dalam mengungkap maqasid al-Qur’an maupun maqasid 

khususnya yang mencakup tentang berbagai topik dan pembahasan.  

Oleh karena itu metode tekstual merupakan teknik paling 

kuat dan paling utama, sebab al-Qur’an sendiri yang berbicara 

tentang maqasid al-Qur’an ataupun mengira sebuah kemungkinan 

tentangnya, sebaliknya metode tekstual menetapkan sebuah maqasid 

secara jelas dan pasti dengan keyakinan bulat.79 

2) Metode Induktif 

Al-Tahrir ibn ‘Asyur mengungkapkan bahwa metode 

induktif merupakan Teknik paling populer80 yang dibagi menjadi 

dua: pertama, proses induktif dari banyak ‘illat (alasan) yang 

mengantarkan pada satu hikmah yang sama kemudian ditetapkan 

bahwa satu hikmah tersebut adalah maqasid syar’i. 

Kedua, proses induktif yang dilakukan pada dalil-dalil 

hukum yang disatukan oleh satu ‘illah yang sama lalu disimpulkan 

dengan keyakinan bahwa alas an itulah yang disebut dengan maqsad 

sebagaimana yang diinginkan Allah. Metode induktif yang kedua  

ini juga dibagi menjadi dua yaitu induktif sempurna dan induktif 

tidak sempurna. 

Penulis berpendapat bahwa maqasid apapun, baik yang 

umum maupun khusus sama-sama menbutuhkan metode induktif 

dalam proses pencariannya.81 

3) Metode Konklusif 

 
78 Muḥammad al-Ṭāhir ibn ‘Āsyūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār al-

Su’ūdī, 1946), hlm. 5–6. 
79 Dr. Wasfiy Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi (Jakarta Selatan: Qaf Media 

Kreativa, 2020) Hlm 86. 
80 Ibid, 95 
81 Ibid, 96 



 28 

 
 

Metode konklusif tidak bisa dipisahkan dari metode 

induktif,82 keterkaitan keduanya tampak dalam tahapan-tahapan 

yang digunakan dalam proses penarikan kesimpulan. Setelah semua 

prosedur induktif dilalui, para mufassir atau ahli Fikih diwajibkan 

melakukan analisis lanjutan atas berbagai temuan mereka guna 

menghasilkan kesimpulan yang utuh. Proses ini dilakukan melalui 

eksplorasi dan telaah mendalam, berlandaskan metode konklusif 

yang mencakup kaidah-kaidah khusus dalam menganalisis lafaz dan 

makna ayat-ayat al-Qur’an agar dapat diperoleh 

pemaknaan yang benar.83 

4) Metode Eksperimen Para Pakar Al-Qur’an 

Metode ini tidak kalah pentingnya dalam menyikapi maqasid 

al-Qur’an, kendati tidak bebas dari kemungkinan adanya kesalahan 

dan tidak juga sekuat metode-metode sebelumnya, namun metode 

ini masih dapat diterima dengan mempertimbangkan pengalaman 

dan tingkat keilmuan para pakar al-Qur’an, dan hasil analisis mereka 

yang didasarkan pada penelitian induktif dapat menjadi landasan 

dalam merumuskan tujuan al-Qur’an.84 

d. Pembagian Maqasid Al-Qur’an. 

1) Maqashid Umum al-Qur’an 

Mengutip dari ar-Raysūnī, menurut Waṣfī ada enam 

Maqashid Umum al-Qur’an yaitu; mengesakan Allah dan 

menyeru untuk   menyembah-Nya, memberikan hidayah urusan 

agama dan duniawi, mensucikan dan mengajarkan kebijaksanaan, 

memberikan rahmat dan kebahagiaan, membangun kebenaran  

dan keadilan, dan meluruskan pemikiran. Sependapat dengan 

Abd Karīm Hāmidī, Waṣfī menegaskan tujuan utama dari tujuan-

 
82 Ibid, 103 
83 Ibid, 104 
84 Ibid, 107 



 29 

 
 

tujuan yang telah disebutkan ialah merealisasikan kemaslahatan 

umat, adapun tujuan-tujuan lain berporos pada tujuan tersebut.85 

2) Maqashid khusus 

Meliputi beberapa tema dalam al-Qur’an 

yang dikategorikan menjadi dua, Maqashid al-Khās yang 

berkaitan dengan suatu bahasan dari bahasan-bahasan yang ada 

dalam al-Qur’an, seperti pembahasan mengenai ibadah, akidah, 

muamalah, politik, interaksi social, dan hukum beserta vonis-

vonisnya, daan Maqashid Khusus terkait dengan tema dari  

tema-tema yang ada dalam al-Qur’an seperti pembahasan kaum 

Yahudi dalam al-Qur’an yang kemudian akan ditemukan berbagai 

aspek dari Kaum Yahudi. 

3) Maqasid surah 

Dapat ditemukan pada setiap surah dalam al-Qur’an yang 

mana ditopang oleh beberapa maqasid di bawahnya. Maqasid 

sebuah surah juga dapat berasal dari tema-tema kecil dari surah 

tersebut. Maqasid surah al-Qur’an menuntut pembacaan teliti, 

kehati-hatian, tadabur mendalam, pengetahuan atas tema-tema 

tematiknya, pemeriksaan tujuan dari setiap tema di dalamnya dan 

yang terakhir melakukan kontemplasi untuk menyimpulkan maqasid 

utama dari surah tersebut. Dikatakan bahwa orang pertama yang 

melakukan ijtihad dibidang ini ialah Imam Majd al-Dīn al-

Fayrūzabādī (w. 817 H) dalam karyanya yang berjudul Baṣā’ir 

Dzawī al-Tamyīz fī Laṭā’if al-Kitāb al-‘Aziz yang diterbitkan al-

Majlis al-A’lā li al-Syu’ūn al-Islāmiyyah (Majlis Tertinggi Urusan 

Keagamaan), dalam karyanya ia menjelaskan al-Qur’an surah 

persurah sebagaimana susunannya dalam al-Qur’an, maqasid surah 

 
85 Siti Khotijah, MAQASHID AL-QUR’AN DAN INTERPRETASI WAṢFĪ ‘ĀSYŪR ABŪ 

ZAYD, Journal of Quran and Tafseer Studies, Vol 1, No 2, 2022, Hlm, 45 



 30 

 
 

dijabarkan dengan menjelaskan nasikh Mansukh, bagian 

mutasyabuh dari surah, dan keutamaan surah. 

4) Maqashid kata al-Qur’an 

Maqashid ini berhubungan dengan ilmu semantic, yang 

mempelajari penggunaan lafadz oleh orang-orang Arab, yang 

membedakan ungkapan sesuai konteks dan tujuan yang ingin 

dicapai. Cara mengetahui Maqashid ayat ialah dengan 

memperhatikan lafadz dan pengembangan maknanya, atau 

sederhananya menafsirkan lafadz-lafadznya dahulu, lalu 

menunjukkan maksud dari lafadz-lafadz tersebut, Waṣfī menyebut 

ayat-ayat al-Qur’an masing-masing memiliki Maqashid, yang bisa 

jadi berupa satu ayat dengan Maqashidnya sendiri, atau beberapa 

ayat dengan satu maksud yang sama, dan satu ayat bisa jadi memiliki 

Maqashid yang beragam.86 

Namun demikian, seorang mufasir tidak dapat mengadakan 

Maqashid ayat yang pada dasarnya tidak melekat dan tidak ada pada 

suatu ayat. Karena manfaat dari mengetahui Maqashid ayat ialah 

mengetahui hakikat kandungannya, juga beberapa fungsi lain seperti 

menghubungkan satu ayat dengan ayat lainnya berdasarkan tujuan 

pokok yang sama, membuktikan keselarasan al-Qur’an dengan fakta 

bahwa antar ayat dalam al-Qur’an terdapat keselarasan, Adapun 

tujuan utama mengetahui Maqashid ayat ialah sampainya seorang 

mufasir pada pemahaman makna untuk dapat memahami Maqashid-

Maqashid yang lain. 

5) Maqashid kata dan huruf dalam al-Qur’an 

Menurut Waṣfī, konsep maqahsid seperti ini telah ada 

dipelopori oleh Imam Abd al-Qāhir al-Jurjanjī dalam karyanya yang 

berjudul Dalā’il al-I’jāz. Sederhananya, sebuah kata dalam al-

Qur’an mampu menunjukkan makna yang dalam, bahkan sebuah 

 
86 Ibid, 46. 



 31 

 
 

kata mampu menggambarkan suasana dengan hanya melihat dan 

merasakan pelafalannya. Contohnya ialah pada pelafalan kata 

“Layubaṭṭi’ann” pada QS. an-Nisā: 72. Ketika kata tersebut 

dilafalkan, yang dirasakan ialah beratnya susunan huruf-huruf 

tersebut. kata tersebut menunjukkan gambaran seseorang yang 

enggan melakukan sesuatu, yang dalam konteks ayat tersebut ialah 

enggan pergi ke medan perang. Gerakan lamban pada pengucapan 

kata tersebut membuat lidah seakan-akan tersangkut pada langit-

langit mulut dan membuatnya lama untuk diselesaikan, begitu indah 

cara Allah menyampaikan Maqashid ayat melalui keindahan huruf-

hurufnya. Demikianlah mu’jizat al-Qur’an ditampakkan melalui 

pemilihan lafadz, diksi dan huruf.87 

3. Ibnu Asy’ur dan Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir. 

a. Ibnu Asy’ur 

Nama lengkap Ibnu Asy’ur adalah Muhammad al-Thahir ibn 

Muhammad ibn Muhammad al-Thahir ibn Muhammad ibn Muhammad 

al-Syadzuliy ibn Abd al-Qadir ibn Muhammad ibn ‘Asyur. Ayahnya 

bernama Muhammad ibn ‘Asyur, sedangkan ibunya bernama Fathimah 

binti al-Syeikh al-Wazir Muhammad al-Aziz ibn Muhammad al-Habib 

ibn Muhammad al-Thaib ibn Muhammad ibn Muhammad Bu’atur. 

Muhammad al-Thahir ibn Asyur lebih dikenal dengan nama Ibn ‘Asyur. 

Ia dilahirkan di Mursi pada bulan Jumadil Awal tahun 1296 Hijriah atau 

September tahun 1879 Masehi. 

Ibn ‘Asyur lahir dalam sebuah keluarga yang menghargai ilmu. 

Dia dikenal sebagai seorang yang cerdas dan mencintai pengetahuan. 

Kehebatannya sudah terlihat sejak kecil. Pada usia enam tahun, dia 

mulai belajar di masjid Sayyidi al-Mujawar yang berada di Tunis. Di 

tempat itu, dia mulai menghafal dan belajar al-Qur’an dengan Syeikh 

Muhammad al-Khiyariy, serta mempelajari kitab Syarh al-Syeikh 

 
87 Ibid, 47. 



 32 

 
 

Khalid al-Azhariy ‘Ala al-Jurmiyah. Selain itu, dia juga diajarkan untuk 

menghafal matan-matan ilmiah, termasuk karya Ibn ‘Asyir, al-Risalah, 

dan al-Qathar. Hal ini tampaknya menjadi tradisi para ulama di masa 

lalu untuk menghafal matan-matan ilmiah guna memiliki dasar ilmu 

yang kokoh. 

Sejak masa kecilnya, Ibn ‘Asyur dirawat oleh kakeknya, seorang 

Syaikh terkemuka di Bu’atur. Kakeknya sangat mencintainya dan 

memberikan perhatian yang besar. Dari beliau, Ibn ‘Asyur mendapatkan 

banyak pengetahuan agama, termasuk hadits dan balaghah. Di antara 

buku-buku yang dipelajarinya adalah kitab karya al-Bukhariy dan 

Miftah oleh al-Sakakiy. Kakeknya juga membimbingnya dalam sastra, 

kata-kata bijak, serta badi’ yang terdapat dalam karya sastra al-Bahtariy. 

Di samping itu, Ibn ‘Asyur juga diajarkan bahasa Prancis.88 

Pada tahun 1310 H, ketika usianya masih terbilang muda, Ibn 

‘Asyur melanjutkan studinya di al-Jami’ah al-Zaitunah. Di universitas 

ini, ia mempelajari beragam ilmu agama, baik yang berkaitan dengan 

tujuan syari’ah (maqashid) seperti tafsir al-Qur’an, qira’at, hadits, 

mushthalah hadits, ‘ilmu al-kalam, ushul al-Fiqh, Fiqh, dan lainnya, 

serta ilmu-ilmu penunjang (wasilah) seperti ‘ilmu al-nahwu, sharf, 

balaghah, dan manthiq.89 

Mereka tinggal di wilayah Andalusia, ditengah berkembangnya 

ilmu pengetahuan, muncullah sebuah suku yang bernama suku 

‘Asyuriyah. Suku ini masih menerapkan gaya hidup nomaden. Sekitar 

tahun 1620 M, mereka berpindah ke Maghrib, dan di tahun 1648 M, 

mereka menuju Tunisia. Di antara leluhur suku ini terdapat Syeikh 

Shaleh Syarif Abdullah dan Muhammad ibn 'Asyur al-Husniy. Dari 

suku 'Asyuriyah, lahir seorang ulama terkemuka yang dikenal dalam 

bidang ushul Fiqh dan tafsir, yaitu Muhammad al-Thahir ibn 'Asyur. 

 
88 Jani Arni, Tafsir al-Tahrir wa al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir ibn Asyur, 

Jurnal USHULUDDIN Vol. XVII No. 1, Januari 2011: Hlm 81. 
89 Ibid,82. 



 33 

 
 

b. Pendidikan Ibnu Asy’ur 

Ibnu 'Asyur mulai mempelajari al-Qur’an di usia 6 tahun dan 

kemudian menghafal Matan al-Jurūmiyah serta belajar bahasa Perancis. 

Dia memasuki Universitas az-Zaitunah ketika berusia 14 tahun. Di 

universitas ini, ia mempelajari berbagai bidang seperti ilmu hadis, Fikih, 

ushul Fiqh, bahasa Arab, sejarah, dan banyak lagi. Setelah 

menyelesaikan pendidikan selama 7 tahun di tempat tersebut, ia meraih 

gelar sarjana pada tahun 1899 M/1317 H. 

Sepanjang karirnya, Ibnu 'Asyur pernah menjabat sebagai ketua 

majelis Auqâf dan mulai berperan sebagai qâdhî pada tahun 1913 

M/1331 H. Ia menjalani peran sebagai qâdhî selama satu dekade, lalu 

pada tahun 1933 M/1341 H, Ibnu 'Asyur terpilih menjadi mufti untuk 

mazhab Maliki dan juga menjadi Guru Besar di universitas tempat ia 

belajar. Berdasarkan pengetahuan yang dimilikinya, dedikasinya 

terhadap pendidikan, kerja keras, dan kepintarannya, banyak orang yang 

mendorongnya untuk mengabdi pada ilmu, sehingga ia menghabiskan 

banyak waktunya untuk mengajar dan menulis buku saat menjabat 

sebagai guru dan tokoh agama. Ia meninggal dunia pada tahun 1973 

M/1393 H.90 

c. Karya-Karya Ibnu Asy’ur 

Di antara tulisan-tulisan Muhammad Tahir Ibn dalam bidang 

ilmu keislaman adalah: 

1) Tahrir wa al-Tanwir 

2) Maqasid as-Syari’iyyah 

3) Ushul an-Nidham 

4) Alaisa as-Subkhi 

5) Al-Waqfu wa atsaruhu fil Islam 

6) Kasfu al-Mugtha mina-ma’ani wa al-Fadhil waqi’ah fil Muwatha’ 

7) Qisah al-Maulid 

8) Khausi ‘Ala tanqih lisyababu ad-Dinil Qarny 

 
90 Zulfa Hasanah, Penafsiran Ulama Tafsir Terhadap Ayat-Ayat Anti Korupsi Dalam Al-

Qur`an (Studi Tafsir Maqasidi), UIN ANTASARI 2023, Hlm 43-44. 



 34 

 
 

9) Fatawa Wa Rasail Fiqhiyyah 

10)  At-Tawadhuhuttashih Fi Ushulufqi Karya-karya Muhammad Tahir 

Ibn’.91 

Karya dalam bahasa arab dan sastra: 

1) Ushul Al-Insya’ wa al-Khitabah 

2) MujizulBalaghah 

3) Syarah Qasidul-Aqsa 

4) Tahqiq Diwan Bisyar 

5) Al-Wudhuh fi Musykilah al-Mutnaba 

6) Syarah Diwani al-Himasah Liabi Tamam 

7) Diwani Nabighah ad-Dzahabi 

8) Tarjamah Liabi al-Alam 

Karya-karya Muhammad Thahir Ibn ' dalam bentuk majalah 

ilmiah: 

1) As-Sa’adah al‘Udhma 

2) Al-Majalah az-Zaituniyyah 

3) Huda al-Islam 

4) Nur al-Islam 

5) Misbah as-Syirq 

6) Majalah al-Manar 

7) Majalah al-Hidayah al-Islamiyyah 

8) Majalah Majma’ al-Lughah al- ‘Arabiyyah 

9) Majalah al-Majma’ al-Ilmi bi Damaskus.92 

d. Metodologi Penulisan Kitab At-Tahir Wa At-Tanwir 

Ibnu 'Asyur menekankan dalam tafsirnya, al-Tahrir wa al-

Tanwir, terutama untuk menguraikan aspek-aspek keajaiban dan 

linguistik Arab (balagah). Setelah menjelaskan secara mendalam 

mengenai pendekatan yang diambil oleh Muhammad Ibnu 'Asyur dalam 

penyusunan tafsirnya, dapat disimpulkan bahwa metode yang 

 
91 Muhammad Chamdan, Hlm 37. 
92 Muhammad Chamdan, 38. 



 35 

 
 

digunakan hanya berfokus pada satu metodologi, yaitu metode billughah 

atau tahlili. 

Sebagai seorang ahli tafsir yang mengikuti mazhab Maliki, ia 

menyusun karyanya dengan cara analitis (tahlili) dan berupaya untuk 

mengkritik karya-karya yang telah ada sebelumnya. Beberapa orang 

berpendapat bahwa menggunakan tafsir tahlili lebih menantang 

dibandingkan dengan tafsir lainnya, seperti tafsir Ibnu Kasir, Qurtubi, 

tafsir al-Furqan, atau tafsir bi al-ma'sur. Tafsir bi al-ma'sur mengacu 

pada penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an itu sendiri, hadis, serta 

pendapat sahabat, tabi’in, dan tabi’ al-tabi’in. Di sisi lain, tafsir tahlili 

menjelaskan al-Qur’an secara rinci, mulai dari surat al-Fatihah hingga 

surat al-Nas.93 

Aspek linguistik menjadi hal yang sangat penting dalam cara 

Ibnu ‘Āsyūr menafsirkan teks. Ia memberikan penjelasan terperinci 

tentang makna dari kata-kata atau kalimat yang ada dalam ayat, serta 

melihat hubungan makna antara ayat-ayat yang berkaitan satu sama lain. 

Selain itu, ia juga memperhatikan berbagai bacaan al-Qur’an, yang 

memengaruhi cara ayat-ayat tersebut ditafsirkan. Sabab nuzul, atau latar 

belakang turunnya ayat, juga merupakan elemen penting dalam metode 

tafsirnya. Ibnu ‘Āsyūr menganggap bahwa memahami konteks sejarah 

dan situasi di balik setiap wahyu al-Qur’an sangat penting, karena hal 

ini bisa memperdalam makna yang terkandung dalam ayat-ayat tersebut. 

Dalam hal hukum Islam, Ibnu ‘Āsyūr memperkuat 

pandangannya dengan mengaitkan tafsir al-Qur’an dengan konteks 

sosial dan hukum yang ada saat itu, serta menerapkan prinsip-prinsip 

umum yang dapat digunakan dalam berbagai keadaan. Ia juga 

menekankan nilai-nilai moral dan historis yang ada dalam kisah-kisah 

al-Qur’an. Ia menjelaskan secara rinci tentang latar belakang nama 

surat, jumlah ayat dalam surat, dan juga hubungan antar surat, yang 

 
93 Khaerul Asfar, Metodologi Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya Muammad Tahir Ibnu 

‘Asyur, Jurnal Studi Al-Quran dan Tafsir. Volume 1 Nomor 1 (Januari-Juni 2022): 62. 



 36 

 
 

memberikan pemahaman yang lebih luas tentang struktur keseluruhan 

al-Qur’an. Metode tafsir yang sistematis ini menunjukkan bahwa dalam 

menafsirkan al-Qur’an, Ibnu ‘Āsyūr tidak hanya melihat aspek teologis, 

linguistik, dan historis, tetapi juga menggabungkan pendekatan ilmiah 

dan pengetahuan relevan lainnya untuk memastikan bahwa 

penafsirannya komprehensif dan mendalam.94 

Sistematika Penafsiran Tafsir at-Tahrir Wa at-Tanwir mencermati 

penafsiran Ibnu ‘Asy’ur dan sistematika penafsirannya akan kita 

dapatkan langkah-langkah berikut: 

1) Menjelaskan nama surah dan nama-nama lainya jika ada, 

menjelaskan keutamaanya, menjelaskan makkiyah atau madaniyah 

ayat, jumlah ayat dan lain-lain. 

2) Menjelaskan kandungan surah secara global, dalam poin-poin yang 

berbeda-beda sesuai dengan tema dan masalah yang dibahas dan 

sesuai dengan susunanya dalam al-Qur’an. 

3) Menjelaskan kandungan ayat demi ayat atau beberapa ayat yang 

memiliki masalah atau tema yuang sama, secara rinci. Dimulai dari 

pemaknaan kosa kata dengan i’rab dan pemaparan i’jaz lughawinya, 

bila perlu meminta penjelasan dari syair-syair arab jahili sebagai 

syahid atau penguat kebahasaanya. Ia juga menjelaskan munasabah 

ayat, sebagai nuzul, nasikh mansukh, dan lain-lain.95 

 

B. Tinjauan Kepustakaan 

Kajian kepustakaan merujuk pada analisis terhadap studi-studi atau 

literatur-literatur yang telah ada sebelumnya. Sebelum memulai penelitian ini, 

penulis menelaah hasil-hasil penelitian atau kajian sebelumnya yang relevan 

dengan topik yang dipilih.  

 
94Muhammad Jalaludin Al-Mahaly, Metode Penafsiran Ibnu Asy’ur Dalam Menafsirkan 

al-Qur’an, Jurnal ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol.3, No. 3 (2024). Hlm 144. 
95 Muhammad Jalaludin Al-Mahaly,63. 



 37 

 
 

Kajian tentang fi sabilillah bukanlah kajian yang baru dalam dunia 

penelitian, ada beberapa kajian terdahulu yang membahas tentang fi sabilillah 

dalam kajian maqasid syari’ah, seperti:  

1. Tesis yang dibuat oleh Imam Ahmadi yang berjudul Epistemologi Tafsir 

Ibnu' Asyur Dan Implikasinya Terhadap Penetapan Maqasid al-Qur’an 

Dalam al-Tahrir Wa Al-Tanwir, IAIN Tulungagung.96 yang mana beliau 

membahas tentang bagaimana Ibnu ‘Āsyūr menafsirkan teks al-Qur’an 

berdasarkan riwayat-riwayat penafsiran untuk mengetahui Asbab Nuzul, 

Nasikh Mansukh, dan lain-lainnya, dan implikasi dari metode penafsiran 

Ibnu ‘Āsyūr tersebut dengan penetapan maqasid al-Qur’an dalam karya 

tafsirnya. Adapun perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini terletak 

pada objek kajian dan fokus analisis. Skripsi ini tidak membahas 

epistemologi tafsir Ibnu ‘Āsyūr secara umum, melainkan secara spesifik 

mengkaji reinterpretasi makna fi sabīlillāh dalam perspektif Ibnu ‘Āsyūr 

melalui pendekatan maqāṣid al-Qur’ān. Dengan demikian, penelitian ini 

lebih bersifat tematik-konseptual, yaitu menelusuri perluasan makna satu 

istilah kunci dalam al-Qur’an, kemudian menganalisis relevansinya dalam 

tiga dimensi maqāṣid, yakni siyāsī, tarbawī, dan iqtiṣādī. Oleh karena itu, 

jika penelitian Imam Ahmadi berorientasi pada aspek metodologis dan 

epistemologis tafsir Ibnu ‘Āsyūr secara menyeluruh, maka skripsi ini 

berfokus pada aspek aplikatif dari konsep maqāṣid al-Qur’ān dalam satu 

tema tertentu, yaitu fi sabīlillāh. Perbedaan ini menunjukkan bahwa skripsi 

ini memiliki kontribusi baru dalam memperkaya kajian tematik maqāṣid, 

khususnya dalam memahami konsep fi sabīlillāh secara kontekstual dan 

relevan dengan kebutuhan masyarakat modern. 

2. Tesis yang ditulis oleh Lukmanul Hakim, Lc. Yang berjudul Tinjauan 

Program Distribusi Zakat Kepada Asnaf Fi sabilillah Berdasarkan Maqasid 

 
96 Imam Ahmadi, Epistemologi Tafsir Ibnu' Asyur Dan Implikasinya Terhadap Penetapan 

Maqasid Al-Qur’an Dalam Al-Tahrir Wa Al-Tanwir (IAIN Tulungagung, 2017) hlm 219. 
 



 38 

 
 

Asy-Syari’ah kajian di BAZNAS Kota Yogyakarta.97 Dimana beliau 

membahas tentang bagaimana pendistribusian zakat yang dilakukan oleh 

BAZNAS Kota Yogyakarta, dengan menggunakan kajian maqasid syari’ah. 

Dan dalam konsepnya BAZNAS kota Yogyakarta mengikuti BAZNAS 

pusat untuk menafsirkan makna fi sabilillah, yaitu dengan menggunakan 

fatwa DSN MUI, dan zakat atas fi sabilillah boleh di tasarufkan guna untuk 

keperluan maslahah ammah (kepentingan umum). 

Adapun perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini terletak pada 

landasan teoretis dan ruang lingkup kajian. Penelitian Lukmanul Hakim 

bersifat empiris-praktis, karena menitikberatkan pada studi lapangan terkait 

kebijakan distribusi zakat oleh lembaga tertentu. Sementara itu, skripsi ini 

bersifat normatif-konseptual, karena berfokus pada kajian tafsir al-Qur’an 

terhadap makna fi sabīlillāh dalam perspektif Ibnu ‘Āsyūr melalui 

pendekatan maqāṣid al-Qur’ān. Dengan demikian, skripsi ini tidak hanya 

menilai praktik kelembagaan atau kebijakan distribusi zakat, tetapi berusaha 

menggali akar konseptual dan teologis dari istilah fi sabīlillāh langsung dari 

sumber primer tafsir. Hal ini menunjukkan bahwa kontribusi skripsi ini 

terletak pada penguatan basis teoritis pemaknaan fi sabīlillāh, yang dapat 

menjadi rujukan konseptual bagi praktik-praktik distribusi zakat dan 

kebijakan sosial keagamaan di masa kontemporer. 

3. Skripsi yang ditulis oleh Anna Jopatul Fikriah yang berjudul Makna fi 

Sabilillah Dalam Surat At-Taubah ayat 60 Menurut Tafsir al-Qurtubi dan 

Tafsir al-Manar.98 Skripsi ini membahas tentang perbedaan pandangan 

tentang fī sabīlillah. Menurut al-Qurṭubi, fī sabīlillah merujuk pada para 

pejuang di jalan Allah, yang sering disebut sebagai pejuang jihad, yang 

berjuang dalam peperangan, menjaga agama Allah, dan mempertahankan 

kalimat Allah. Sementara itu, tafsir al-Manār oleh Rasyid Ridha 

 
97 Lukmanul Hakim, Lc. Tinjauan Program Distribusi Zakat Kepada Asnaf Fiy Sabilillah 

Berdasarkan Maqasid Asy-Syari’ah kajian di BAZNAS Kota Yogyakarta. (UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, 2018). hlm 86. 

98 Anna Jopatul Fikriah, Makna Fiy Sabilillah Dalam Surat At-Taubah Ayat 60 Menurut 
Tafsir Al-Qurtubi dan Tafsir Al-Manar. (UIN Ar-Raniry Darussalam-Banda Aceh, 2023). hlm 64. 



 39 

 
 

menafsirkan fī sabīlillah sebagai segala usaha dalam ketaatan kepada Allah, 

yang tidak hanya mencakup mereka yang berperang di jalan Allah, tetapi 

juga termasuk segala bentuk perjuangan lainnya, asalkan tidak untuk 

kepentingan pribadi. Mengenai haji, meskipun dapat dianggap sebagai 

bagian dari fī sabīlillah. Adapun perbedaan skripsi tersebut dengan 

penelitian ini terletak pada perspektif analisis dan ruang lingkup kajian. 

Skripsi Anna Jopatul Fikriah bersifat komparatif-tafsiriyah, karena 

membandingkan dua tafsir terhadap satu ayat tertentu. Sementara itu, skripsi 

ini tidak bersifat perbandingan antar mufassir, melainkan secara khusus 

mengkaji satu mufassir, yaitu Ibnu ‘Āsyūr, dengan menekankan pendekatan 

maqāṣid al-Qur’ān. Selain itu, penelitian ini tidak terbatas pada satu ayat, 

melainkan menelusuri ayat-ayat fi sabīlillāh secara tematik dalam seluruh 

al-Qur’an, kemudian menganalisisnya dalam tiga dimensi maqāṣid, yaitu 

siyāsī, tarbawī, dan iqtiṣādī. Dengan demikian, skripsi ini menawarkan 

kontribusi yang lebih konseptual dan integratif dalam memahami makna fi 

sabīlillāh, tidak hanya sebagai istilah fikih zakat atau perdebatan tafsir 

klasik, tetapi sebagai konsep perjuangan multidimensional yang relevan 

dengan dinamika kehidupan modern. 

4. Artikel yang ditulis oleh Halimatus Sa’diyah, Sitti Lailatul Hasanah, yang 

berjudul Konsep Dan Peran Istidlal Maqashid Al-Syari’ah Dalam Islam.99 

yang mana beliau membahas tentang Peran Maqashid Syari’ah dalam 

Pengembangan Hukum, karna untuk menetapkan hukum terhadap kasus 

yang tidak tertampung oleh al-Qur’an dan Sunnah, maka yang harus 

dilakukan adalah dengan menggunakan Metode istinbat, seperti qiyas, 

istihsan, dan maslahah mursalah yang didasarkan atas maqasid syari’ah.  

Adapun perbedaan artikel tersebut dengan skripsi ini terletak pada objek 

kajian dan ranah keilmuan yang digunakan. Artikel Halimatus Sa’diyah dan 

Sitti Lailatul Hasanah berada dalam wilayah usul fikih normatif, karena 

fokus pada teori istinbāṭ hukum dan pengembangan metodologi penetapan 

 
99 Halimatus Sa’diyah, Sitti Lailatul Hasanah, Konsep Dan Peran Istidlal Maqashid 

Al-Syari’ah Dalam Islam, Journal of Islamic Family Law Vol.3No.1Oktober 2022. hlm 47. 



 40 

 
 

hukum Islam. Sementara itu, skripsi ini berada dalam ranah ilmu tafsir, 

karena mengkaji langsung teks al-Qur’an melalui penafsiran Ibnu ‘Āsyūr 

dengan pendekatan maqāṣid al-Qur’ān. Dengan demikian, jika artikel 

tersebut menempatkan maqāṣid al-syarī‘ah sebagai landasan dalam 

merumuskan hukum terhadap persoalan kontemporer, maka skripsi ini 

menggunakan maqāṣid al-Qur’ān sebagai alat analisis untuk 

mereinterpretasi makna suatu istilah Qur’ani, yaitu fi sabīlillāh. Oleh karena 

itu, kontribusi skripsi ini bukan pada pengembangan metodologi hukum 

Islam, melainkan pada penguatan pemahaman konseptual terhadap makna 

dan tujuan ayat-ayat al-Qur’an secara tematik dan kontekstual. 

5.  Artikel yang ditulis oleh Abdurrahman Kasdi, yang berjudul Maqasid 

Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam Syatibi dalam kitab al-Muwaffaqat.100 

yang mana beliau membahas tentang maqasid Syariah menurut imam 

Syatibi didalam kitab al-muwaffaqat, dan beliau menjelaskan tentang 

biograFi dan karya-karya yang ditulis oleh imam Syatibi dan membahas isi 

dari Sebagian dari kitab al-muwaffaqat.  Adapun perbedaan artikel tersebut 

dengan skripsi ini terletak pada fokus tokoh dan orientasi kajian. Artikel 

Abdurrahman Kasdi bersifat teoritis-historis, karena berfokus pada 

pemikiran Imam al-Syāṭibī dalam bidang usul fikih dan pengembangan teori 

maqāṣid al-syarī‘ah secara umum. Sementara itu, skripsi ini tidak mengkaji 

pemikiran al-Syāṭibī secara khusus, melainkan menitikberatkan pada 

pemikiran Ibnu ‘Āsyūr sebagai mufassir modern dalam memahami maqāṣid 

al-Qur’ān. Dengan demikian, jika artikel tersebut berorientasi pada 

pemaparan konsep maqāṣid sebagai teori dasar hukum Islam, maka skripsi 

ini berorientasi pada penerapan maqāṣid dalam kajian tafsir tematik al-

Qur’an. Kontribusi skripsi ini terletak pada pengembangan pemahaman 

konseptual istilah fi sabīlillāh melalui analisis tafsir Ibnu ‘Āsyūr, bukan 

pada pengkajian sejarah atau klasifikasi teori maqāṣid secara umum. 

 
100 Abdurrahman Kasdi, Maqasid Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam Syatibi Dalam 

Kitab A-Muwaffaqat, jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam Vol. 5, No. 1, Juni 2014. hlm 61 



 41 

 
 

6. Artikel yang ditulis oleh Siti Tatmainul Qulub dan Ahmad Munif, yang 

berjudul Pemaknaan Fî sabîlillâh sebagai Mustahik Zakat menurut Ulama 

Kontemporer.101 yang mana membahas tentang fî sabîlillâh, sebagai salah 

satu dari delapan asnaf zakat, menurut para ulama kontemporer, memiliki 

makna yang fleksibel. Mereka berusaha untuk mengartikan fî sabîlillâh 

tidak hanya secara sempit, seperti jihad atau perjuangan fisik, misalnya 

perang melawan orang kaFir, yang dipandang oleh ulama salaf. Ulama 

kontemporer melihat makna fî sabîlillâh sebagai sesuatu yang berkaitan 

dengan kemaslahatan, manfaat, atau kebaikan umum. Dengan demikian, 

jihad atau perjuangan dalam konteks fî sabîlillâh bisa diarahkan pada 

perjuangan non-fisik, seperti pengembangan pendidikan, peradaban, dan 

kebudayaan Islam secara luas, yang tetap dalam rangka menegakkan agama 

Islam sebagai rahmatan lil alamin. Adapun perbedaan artikel tersebut 

dengan skripsi ini terletak pada pendekatan dan sumber rujukan utama. 

Artikel Siti Tatmainul Qulub dan Ahmad Munif bersifat normatif-fikih, 

karena menitikberatkan pada pandangan ulama kontemporer dalam konteks 

zakat dan distribusinya. Sementara itu, skripsi ini bersifat tafsiriyah-

tekstual, karena menggali langsung makna fī sabīlillāh dari penafsiran Ibnu 

‘Āsyūr dalam Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr melalui pendekatan maqāṣid 

al-Qur’ān. Dengan demikian, meskipun secara substansi sama-sama 

menekankan perluasan makna fī sabīlillāh, skripsi ini memiliki kontribusi 

yang berbeda, yaitu menyediakan landasan teoretis berbasis tafsir al-Qur’an, 

bukan sekadar pandangan fikih kontemporer. Hal ini menjadikan skripsi ini 

lebih kuat secara epistemologis karena berpijak langsung pada analisis 

mufassir terhadap teks wahyu. 

7. Artikel yang ditulis oleh Putri Yunita, Solahuddin Al-Ayubi, yang berjudul 

Analisis Maqasid Syariah Terhadap Implementasi Penyaluran Dan 

Penghimpunan Dana Ziswaf Pada Lembaga Amil Zakat Baitulmal 

 
101 Siti Tatmainul Qulub dan Ahmad Munif, Pemaknaan Fî sabîlillâh sebagai Mustahik 

Zakat menurut Ulama Kontemporer, Jurnal Bimas Islam Vol.8. No.IV (2015). hlm 626. 



 42 

 
 

Tazkia.102 yang mana beliau membahas tentang bagaimana penyaluran dan 

penghimpunan dana ZISWAF pada lembaga amil zakat baitulmal tazkia 

menggunakan analisis maqasid syari’ah, yaitu dengan berlandaskan Hifz al-

Din, Hifdz an-Nafs, Hifdz al-Mal, Hifdz al-Aql, dan Hifdz an-Nasl.  Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa kebijakan Baitulmal Tazkia dalam 

mengelola dana ZISWAF secara umum telah sejalan dengan prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah, karena program-program yang dijalankan tidak hanya 

bersifat karitatif, tetapi juga berorientasi pada pemberdayaan dan 

peningkatan kualitas hidup mustaḥiq. Adapun perbedaan artikel tersebut 

dengan skripsi ini terletak pada karakter penelitian dan objek kajian. Artikel 

Putri Yunita dan Solahuddin Al-Ayubi bersifat empiris-institusional, karena 

mengkaji praktik manajerial lembaga zakat tertentu melalui perspektif 

maqāṣid al-syarī‘ah. Sementara itu, skripsi ini bersifat konseptual-

tafsiriyah, karena berfokus pada analisis makna fi sabīlillāh dalam al-Qur’an 

melalui penafsiran Ibnu ‘Āsyūr. Dengan demikian, artikel tersebut 

menempatkan maqāṣid sebagai alat evaluasi kebijakan kelembagaan, 

sedangkan skripsi ini menempatkan maqāṣid sebagai pendekatan 

hermeneutik untuk memahami teks al-Qur’an. Perbedaan ini menunjukkan 

bahwa kontribusi skripsi ini tidak berada pada ranah praktik lembaga zakat, 

melainkan pada penguatan dasar konseptual makna fi sabīlillāh yang dapat 

menjadi rujukan normatif bagi berbagai praktik sosial-keagamaan. 

8. Artikel yang di tulis oleh Jani Arni yang berjudul, Tafsir al-Tahrir wa al 

Tanwir Karya Muhammad al-Thahrir ibn Asyur.103 yang mana beliau 

membahas tentang bagaimana Ibn ‘Asyur dalam menjelaskan makna ayat 

al-Quran mengkaji dari berbagai aspek, seperti penjelasan tentang 

munasabah, dan penjelasan makna kebahasaan. Dan sistematika penjelasan 

ayat mengikut dengan urutan mushaf. Dan penafsiran yang dikemukakan 

 
102 Putri Yunita, Solahuddin Al-Ayubi, Analisis Maqasid Syariah Terhadap Implementasi 

Penyaluran Dan Penghimpunan Dana Ziswaf Pada Lembaga Amil Zakat Baitulmal Tazkia, Jurnal 
Studi Hukum Islam Vol. 13, No. 1, (2024). hlm 127. 

103 Jani Arni, Tafsir al-Tahrir wa al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir ibn Asyur, 
Jurnal Ushuluddin Vol. XVII No. 1, Januari (2011). hlm 95. 

 



 43 

 
 

Ibn ‘Asyur banyak bersumber dari analisis kebahasaan dan penjelasan 

ilmiah, dan tidak terlalu sering penjelasan ayat dengan ayat atau hadis Nabi, 

sehingga dapat dikatakan bentuk penafsirannya.  Adapun perbedaan artikel 

tersebut dengan skripsi ini terletak pada ruang lingkup dan fokus kajian. 

Artikel Jani Arni bersifat deskriptif-metodologis, karena hanya 

memaparkan karakteristik umum dan metode penafsiran Ibnu ‘Āsyūr secara 

global. Sementara itu, skripsi ini tidak berhenti pada pemaparan metode, 

tetapi secara spesifik menerapkan pendekatan maqāṣid al-Qur’ān untuk 

menganalisis satu konsep kunci, yaitu fi sabīlillāh, dalam tafsir Ibnu ‘Āsyūr. 

Dengan demikian, artikel tersebut berfungsi sebagai landasan teoretis 

mengenai profil tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, sedangkan skripsi ini 

berperan sebagai pengembangan aplikatif dari tafsir tersebut dalam kajian 

tematik yang lebih mendalam dan kontekstual 



44 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 
A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif yaitu penelitian 

kepustakaan (Library Reseach) yang bersumber dari beberapa buku, jurnal, dan 

karya ilmiah yang relevan dengan masalah atau focus penelitian. Library 

reseach adalah kegiatan mengumpulkan, memeriksa, dan memberikan 

informasi atau keterangan yang dibutuhkan. Berupa berbagai literature seperti 

kitab, buku dan lain-lain yang menyangkut dengan pokok pembahasan. Dalam 

hal ini penulis berupaya mengkaji dan meneliti serta memahami tentang 

reinterpretasi fi sabilillah dalam perspektif Ibnu Asy’ur kajian maqasid al-

Qur’an dalam ayat-ayat al-Qur’an. 

Dalam hal ini penulis menelusuri dan mencatat semua data serta 

informasi yang didapatkan dari jurnal, skripsi serta buku-buku yang berkaitan 

dengan teori relativitas dan kepustakaan yang berhubungan dengan topik 

penelitian. Sehingga penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif. 

 
B. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī) 

dengan kerangka maqāṣid al-Qur’ān, yaitu menganalisis dan menafsirkan ayat-

ayat al-Qur’an berdasarkan tujuan dan hikmah syariat dalam memahami konsep 

fi sabilillah sebagaimana ditafsirkan Ibnu ‘Āsyūr dalam Tafsir al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr, lalu dikaitkan dengan tujuan-tujuan syariat (maqāṣid). Pendekatan ini 

dipilih karena relevan dengan fokus penelitian terhadap penafsiran Ibnu ‘Āsyūr 

yang menonjolkan dimensi tujuan (maqāṣid) dalam memahami konsep fi 

sabīlillāh. 

 
C. Sumber Data Penelitian 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari dua kategori yaitu: 

1. Data primer, yaitu data yang berkaitan langsung dengan objek permasalahan 

yang akan dibahas. Dalam penelitian ini, data primer yang digunakan 



 45 

 
 

terpusat pada al-Qur’an serta sejumlah literatur berupa kitab-kitab tafsir dan 

kajian-kajian yang mengulas makna term "fi sabilillah". Rujukan pokok 

yang menjadi acuan utama adalah kitab tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr 

karangan Thahir Ibn 'Asyur. 

2. Data sekunder, yaitu data yang dihasilkan atau diperoleh dari berbagai 

sumber yang sudah ada. Seperti buku, jurnal, makalah, dan literature yang 

relevan dengan masalah yang akan dibahas. Data jenis ini mencakup 

literatur-literatur pelengkap yang, meskipun tidak bersifat langsung, tetapi 

tetap memberikan kontribusi signifikan dalam memperkuat analisis dan 

pembahasan dalam penelitian 

 
D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yaitu pengumpulan data yang di peroleh 

langsung dari hasil pengumpulan objek penelitian. Teknik pengumpulan data 

yang di gunakan oleh penulis dalam penelitian ini adalah dengan cara 

mengidentiFikasi bahan-bahan dalam mengumpulkan data. 

Adapun Langkah-langkah atau cara kerja yang di tempuh dalam 

penafsiran ini adalah sebagai berikut: 

1. Menganilis surah apa saja yang berhubungan dengan fi sabilillah. 

2. Menafsirkan ayat-ayat yang berkaitan dengan fi sabilillah. 

3. Menganalisis bagaimana konsep fi sabilillah diperluas dengan maqasid al-

Qur’an di zaman modern. 

4. Menela’ah beberapa literatur yang ada, kemudian mengutip bagian-bagian 

yang berhubungan dengan penelitian. 

Data pustaka merupakan data yang di ambil dari kepustakaan yang 

berupa buku, jurnal, artikel, skripsi website dan lain sebagainya, Penulis 

mengambil data untuk penelitian ini dengan menggunakan buku, jurnal, artikel 

yang terkait dengan judul yang di teliti. 

 

 



72 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 
A.  Kesimpulan  

1. Ibnu ‘Āsyūr menafsirkan fi sabilillah secara lebih luas dibanding pemahaman 

klasik yang hanya menekankan jihad fisik. Menurutnya, fi sabilillah 

mencakup semua bentuk perjuangan yang ikhlas untuk menegakkan agama, 

melindungi umat, dan mempertahankan prinsip-prinsip kebenaran dan 

keadilan. Dalam ayat-ayat yang dikaji, seperti QS Al-Baqarah ayat 190 dan 

261, An-Nisa’ ayat 100, At-Taubah ayat 60, Al-Hajj ayat 78, Al-Hujurat 

ayat 15 Ibnu ‘Āsyūr menekankan bahwa konsep ini bukan hanya berkaitan 

dengan peperangan, tetapi juga memiliki konsep seperti, dimensi 

pendidikan, moral, dan psikologis. Hal ini bertujuan membentuk karakter 

umat, menumbuhkan kesabaran, keberanian, ketabahan, dan semangat 

pengorbanan demi agama, sehingga nilai fi sabilillah tetap relevan 

sepanjang zaman. 

2. Ibnu ‘Āsyūr membuka ruang untuk memperluas penerapan fi sabilillah di luar 

konteks perang, menjadikannya pedoman strategis dalam membangun 

masyarakat yang adil, bermartabat, dan beradab. Konsep ini dapat 

diwujudkan melalui pendidikan, pemberdayaan sosial, pengentasan 

kemiskinan, dan kegiatan kemanusiaan yang mendukung kesejahteraan 

umat.  Pertama dalam dimensi siyasi, fi sabilillah dipahami sebagai 

perjungan untuk menegakakan keadilan, menjaga kedaulatan umat, dan 

melindungi  hak-hak dasar manusia. Kedua dalam dimensi tarbawy, fi 

sabililah dipahami sebagai perjuangan spiritual, hijrah nilai, serta 

pengorbanan untuk mempertahankan dan meneguhkan keimanan. Ketiga 

yaitu dimensi itisadi, fi sabilillah berkaitan erat dengan pengelolan harta 

untuk kepentingan perjuangan umat, baik melalui zakat, infak, wakaf 

maupun sedekah. 

 

 



 73 

 
 

B.  Saran 

Pembahasan mengenai konsep fi sabilillah menurut Ibnu ‘Āsyūr 

merupakan salah satu aspek kajian yang penting dan menarik untuk ditelaah 

lebih mendalam. Ibnu ‘Āsyūr memperluas pengertian fi sabilillah tidak hanya 

terbatas pada jihad fisik, tetapi juga mencakup seluruh bentuk perjuangan yang 

ikhlas untuk menegakkan agama, melindungi umat, dan meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat. Meskipun skripsi ini telah membahas beberapa ayat 

yang berkaitan dengan fi sabilillah, pemahaman yang lebih komprehensif masih 

diperlukan. Oleh karena itu, diharapkan para pembaca tidak hanya menjadikan 

skripsi ini sebagai satu-satunya referensi, tetapi terus memperluas wawasan dan 

menambah literatur agar pengertian dan penerapan fi sabilillah dapat 

berkembang, relevan, dan bermanfaat dalam konteks kehidupan modern. 

Penelitian ini menunjukkan pentingnya penggunaan pendekatan 

maqāṣid al-Qur’ān dalam menafsirkan ayat-ayat tematik. Oleh karena itu, 

disarankan agar studi tafsir ke depan: 

1. Lebih banyak meneliti tafsir maqāṣidī dalam karya-karya ulama klasik dan 

modern. 

2. Mengembangkan metodologi penafsiran yang menghubungkan nilai-nilai 

teks dengan kebutuhan umat kontemporer. 

Dengan cara ini, al-Qur’an akan senantiasa menjadi sumber inspirasi 

moral dan solusi praktis bagi berbagai tantangan kehidupan modern. 

 

 

 

 

 

 

 



74 

DAFTAR PUSTAKA 

 
Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. 1993. Islam and Secularism. Kuala Lumpur: 

ISTAC. 
 
Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. 1997. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 
 
Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. 1964. Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 
 
Al-Tāhir Ibn ‘Āshūr, Muḥammad. 1946. Maqāṣid al-Sharī’ah al-Islāmiyyah. 

Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah. 
 
Auda Jasser, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach (London: International Institute of Islamic Thought, 2023) 
 
Auffah Yumni. 2016. “Kemaslahatan Dalam Konsep Maqasid Al-Syari’ah.” Jurnal 

Nizhamiyah, Vol. VI No. 2. 
 
Aulia, N. N., Jaharuddin, Sudirman, & Hartutik. 2024. “Pengelolaan Zakat Di 

BAZNAS Tangerang Selatan Perspektif Maqāshid Syariah Ibnu Ashur.” 
JIEI, Vol. 10 No. 3. 

 
Abdillah Abi Muhammad Bin Ahmad Al-Ansari Al-Qurtubi. Tafsir Al-Jami’ Li 

Ahkam Al-Qur’an. 
 
Al-Syatibi, Abu Ishaq. 1989. Al-Muwafaqat Fi Usul al-Shari’ah. Diterjemahkan 

oleh Ayman al-Zawahiri. Beirut: Dar al-Maklima. 
 
Aprilio, Danis Rizfal. 2021. “Maqasid Asy Syari’ah Dalam Keuangan Islam.” 

Jurnal Nahdlatul Fikr, Vol. 3, No. 1. 
 
Departemen Agama Republik Indonesia. 2005. Al-Qur’an dan Terjemahannya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 
 
Dr. WasFi Asyur Abu Zayd, Metode Tafsir Maqasidi (Jakarta Selatan: Qaf Media 

Kreativa, 2020) 
 
Hakim, Lukmanul, Lc. 2018. Tinjauan Program Distribusi Zakat Kepada Asnaf Fi 

Sabilillah Berdasarkan Maqasid Asy-Syari’ah: Kajian Di BazNaz Kota 
Yogyakarta. Tesis UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta. 

 
Halimatus, Sa’diyah. 2022. “Sitti Lailatul Hasanah Konsep Dan Peran Istidlal 

Maqashid Al-Syari’ah Dalam Islam.” Journal of Islamic Family Law, Vol. 
3 No. 1 Oktober. 



 75 

 
 

 
Hasbullah, Muhammad. Etika Islam: Perspektif dan Implementasi dalam 

Kehidupan. Prenadamedia Group, 2018. 

Idrus, Jamalia. 2011. “Makna Fi Sabilillah Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir 
Maudhu’iy).” UIN SUSKA RIAU 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. 1996. Madārij al-Sālikīn. Beirut: Dār al-Kutub al-
Ilmiyyah. 

Jopatul, Anna Fikriah. 2023. Makna Fi Sabilillah Dalam Surat Al-Taubah Ayat 60 
Menurut Tafsir Al-Qurtbi Dan Tafsir Al-Manar. Skripsi UIN Ar-Raniry 
Darussalam-Banda Aceh. 

Kasdi, Abdurrahman. 2014. “Maqasid Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam Syatibi 
Dalam Kitab Al-Muqaffaqat.” Jurnal IAIN Kudus, Vol. 5, No. 1. 

Mukhtar, Nuruddin al-Khadimi, al-Ijtihad al-Maqasidi: Hujiyyatuha, Dawabituhu, 
Majalatuhu (Doha: Wizarah al-Awqaf, 2019), hlm. 85-88. 

Maharani, Julian. 2021. “Pendekatan Maqasidi dalam Interpretasi Ayat-Ayat Riba 
pada Analisis Tafsir Ibn Ashur dan al-Maraghi.” MISYKAT: Jurnal Ilmu-
ilmu Al-Qur’an Hadits Syari’ah dan Tarbiyah. 

Muhammad Abduh. 1902. Al-Islām wa al-Naṣrāniyyah ma’a al-‘Ilm wa al-
Madaniyyah. Kairo: Dār al-Manār. 

Muhammad Abduh. 1964. Risālat al-Tawḥīd. Kairo: Dār al-Manār. 

Muzakkir. "Keutamaan Belajar dan Mengajarkan Al-Qur’an: Metode Maudhu’i 
dalam Perspektif Hadis." Lentera Pendidikan: Jurnal Ilmu Tarbiyah dan 
Keguruan, no. 2 (2017). 

Pudyas, Mabruri Salim. “Arti Fisabilillah dalam Al-Qur’an, Pahami Konsep dan 
Contoh Perbuatan.” Diakses pada 24 Agustus 2023. 

Putri, Yunita & Al-Ayubi, Solahuddin. 2024. “Analisis Maqasid Syariah Terhadap 
Implementasi Penyaluran Dan Penghimpunan Dana Ziswaf Pada Lembaga 
Amil Zakat Baitulmal Tazkia.” Jurnal Studi Hukum Islam, Vol. 13 No. 1. 

Rida Rashid. 1922. Al-Khilāfah aw al-Imāmah al-‘Uẓmā. Kairo: al-Manār. 
 
Sayyid Qutb. 1979. Fi Zilal al-Qur’an. Kairo: Dar al-Shuruq. 
 
Shalehah, Lisnani Amaliatus. 2021. “Penafsiran Ayat-Ayat Al-Wakaf.” Jurnal 

Tafsere, Vol. 10 No. 1. 

 

Shihab, M Shihab. 2000. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 
Persoalan Umat. Jakarta: Mizan. 



 76 

 
 

Tatmainul, Siti Qulub & Munif, Ahmad. 2015. “Pemaknaan Fî sabîlillâh sebagai 
Mustahik Zakat menurut Ulama Kontemporer.” Jurnal Bimas Islam, Vol. 8 
No. IV. 

Umer, M. Chapra, Islam and the Economic Challenge (Leicester: Islamic 
Foundation, 1992), 

Wahbah al-Zuhaili. 1998. Tafsir al-Munir Fi al-Aqidah wa al-Syari’ah wa al-
Manhaj. Jilid 2. Damaskus: Dar al-Fikr. 

 
Zatadini, Nabila & Syamsuri. 2019. “Konsep Maqasid Syariah Menurut Al-Syatibi 

Dan Kontribusinya Dalam Kebijakan Fiskal.” Jurnal Ekonomi dan 
Perbankan Syariah, Vol. 4, No. 1 

 
Zuhairini, Abdul. “Konsep Perdamaian dan Stabilitas Sosial dalam Islam.” Jurnal 

Studi Islam, Vol. 12, No. 1, 2015. 
 
  Zulfahnuri Muh Syamsu dkk, Pengelolaan Zakat sebagai Upaya Pemberdayaan 

Ekonomi Umat (Studi Kasus di IZI Sulawesi Tenggara). Fawaid: Jurnal 
Ilmiah Ekonomi dan Keuangan Islam Vol 03 No 1 (2021) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 77 

 
 

BIODATA PENULIS 
 

Nama   : Ghofi Algifari 

Te$mpat/Tgl. Lahir : Payakumbuh, 16 Januari 2003 

Pe$ke$rjaan  : Mahasiswa 

Alamat Ru$mah : Tanjung Barulak,Kubang, Kec. Guguak, Kab. Lima Puluh 

Kota, Prov. Sumatera Barat. 

No. Te$lp/HP : 085830316829 

E-mail : ghofiozora@gmail.com  

Nama Orang Tua  

Ayah : Iswen 

Ibu$ : Susi Yendra  

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD : SDN 07 Kubang   : Lulus Tahun 2014              

SLTP : MTS-s TI Tabek Gadang  : Lulus Tahun 2018 

SLTA  : MA-s TI Tabek Gadang   : Lulus Tahun 2021 

PENGALAMAN ORGANISASI 

Anggota IMAMIKA (2021- Sekarang) 

 
 

 

 


