
 
 

ANALISIS PENGELOLAAN INFAK DAN SEDEKAH OLEH LAZISMU 

PEKANBARU TERHADAP KESEJAHTERAAN ANAK YATIM DHUAFA 

DALAM PERSPEKTIF MAQASHID SYARIAH 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk Melengkapi Tugas dan Memenuhi Syarat  

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Hukum (S.H) 

Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 

 

 

M. RASYID RIDHO 

NIM.12120113044 

 

 

PROGRAM S 1 

PRODI HUKUM KELUARGA ISLAM (AHWAL SYAKHSIYYAH) 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

2026 M/1447 H 







 



 
 

i 

 

ABSTRAK 

 

M. Rasyid Ridho, (2026):  Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh 

Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan 

Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif Maqashid 

Syariah 

 

Penelitian ini bertujuan menganalisis pengelolaan infak dan sedekah oleh 

Lazismu Pekanbaru serta dampaknya terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa 

dalam perspektif Maqashid Syariah. Penghimpunan dana infak dan sedekah 

dilakukan melalui berbagai jalur, seperti infak rutin bulanan, kotak infak di masjid 

dan sekolah Muhammadiyah, donasi online, serta kerja sama dengan lembaga atau 

komunitas sosial. Selain itu, Lazismu Pekanbaru aktif melakukan edukasi dan 

sosialisasi mengenai pentingnya infak dan sedekah melalui pengajian, seminar, 

media sosial, dan laporan tahunan, dengan tujuan menumbuhkan kesadaran 

masyarakat bahwa infak dan sedekah merupakan instrumen sosial sekaligus 

kewajiban agama. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengelolaan infak dan sedekah oleh 

Lazismu Pekanbaru berdampak signifikan terhadap kesejahteraan anak yatim 

dhuafa, baik dari aspek materi, pendidikan, psikologis, sosial, maupun spiritual. 

Bantuan yang diberikan tidak hanya memenuhi kebutuhan dasar anak, tetapi juga 

membina karakter, meningkatkan kepercayaan diri, dan memotivasi anak untuk 

berkembang secara optimal. Analisis berdasarkan perspektif Maqashid Syariah 

menunjukkan bahwa pengelolaan dana ini telah mendukung perlindungan agama 

(hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-„aql), keturunan (hifz an-nasl), dan 

harta (hifz al-mal), serta memperkuat keberlanjutan program sosial. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Lazismu Pekanbaru telah menjalankan 

pengelolaan infak dan sedekah secara profesional, berbasis syariah, dan holistik, 

sehingga manfaat yang diberikan bagi anak yatim dhuafa bersifat jangka pendek 

maupun jangka panjang. Temuan ini menegaskan pentingnya strategi pengelolaan 

yang terstruktur, transparan, dan berbasis prinsip Maqashid Syariah untuk 

meningkatkan kesejahteraan sosial secara menyeluruh. 

Kata Kunci: Infak, Sedekah, Anak Yatim Dhuafa, Maqashid Syariah 

 

 

 



 
 

ii 

 

KATA PENGANTAR 

   

Asalamualaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

 Se.gala puji dan syukur pe.nulis panjatkan ke. hadirat Allah SWT, Tuhan 

se.me.sta alam, atas se.gala limpahan rahmat, taufik, se.rta hidayah-Nya se.hingga 

pe.nulis dapat me.nye.le.saikan pe.nyusunan Skripsi ini de.ngan judul “Analisis 

Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu Pekanbaru Terhadap 

Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif Maqashid Syariah”. 

Shalawat dan salam se.moga se.nantiasa te.rcurah ke.pada junjungan Nabi be.sar 

Muhammad SAW, be.se.rta ke.luarga, sahabat, dan pe.ngikut be.liau hingga akhir 

zaman. 

 Pe.nulis me.nyadari bahwa dalam prose.s pe.nyusunan Skripsi ini tidak 

te.rle.pas dari be.rbagai tantangan dan ke.te.rbatasan, baik dari se.gi waktu, 

ke.mampuan, maupun pe.mahaman. Namun, de.ngan izin dan rahmat Allah SWT 

se.rta dukungan dari be.rbagai pihak, baik se.cara moril maupun mate.ril, pe.nulis 

akhirnya dapat me.nye.le.saikan pe.nulisan Skripsi ini. Ole.h kare.na itu, Pe.nulis 

me.nyampaikan ucapan te.rima ka sih yang se.be.sar-be.sarnya ke.pada: 

1. Kedua orang tua tercinta yang paling berjasa dalam hidup Penulis Ayahanda 

Syamsir dan Ibunda Emita Suryani yang selalu menjadi penyemangat Penulis 

sebagai sandaran terkuat dari kerasnya dunia, yang tiada hentinya selalu 

memberikan kasih sayang, doa, dukungan dan motivasi dengan penuh 

keikhlasan yang tak terhingga kepada Penulis dalam menyelesaikan 

perkuliahan serta menyelesaikan Penulisan Skripsi ini. 



 
 

iii 

 

2. Ibu Prof. Dr. Leny Nofianti, M.S, AK, CA. Selaku Rektor Universitas Islam Negri 

Sultan Syarif Kasim Riau, Wakil Rektor I Bapak Prof. H. Raihani, M.Ed.. Ph.D, 

Wakil Rektor II Bapak Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng. dan Wakil Rektor III Bapak 

Dr. Haris Simaremare, M.T, dan Civitas Akademika Universitas Islam Negri Sultan 

Syarif Kasim Riau. 

3. Bapak Dr. H. Maghfirah, MA selaku Dekan Fakultas Syari'ah dan Hukum 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, beserta Bapak Dr. 

Muhammad Darwis, SH., MH selaku Wakil Dekan I, Ibu Dr. Nurnasrina, 

SE.M.Si selaku Wakil Dekan II, dan Bapak Dr. M. Alpi Syahrin, SH, MH 

selaku Wakil Dekan III Fakultas Syari'ah dan Hukum Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang mempermudah penulis dalam 

menyelesaikan penulisan skripsi. 

4. Bapak Irfan Zulfikar, M.Ag selaku Ketua Program Studi Hukum Keluarga 

dan Bapak Kemas Muhammad Gemilang, S.H.I.,M.H selaku Sekretaris 

Program Studi Hukum Keluarga. 

5. Bapak Prof. Dr. H. Suhayib, M.Ag selaku pembimbing I dan Bapak Afrizal 

Ahmad, M.Sy selaku pembimbing II yang telah banyak membantu dan 

meluangkan waktu untuk memberikan bimbingan dan arahan dengan sabar, 

ikhlas dan rasa tanggung jawab sehingga Skripsi ini dapat diselesaikan 

dengan baik. 

6. Ibuk Desi Devrika Devra, S.HI., M.Si. selaku Penasehat Akedemik yang telah 

membimbing selama menuntut ilmu di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 



 
 

iv 

 

7. Bapak, Ibu para dose.n dan Staf Administrasi UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 

yang te.lah me.ndidik, me.mbimbing, dan me.mbe.rikan ilmu yang be.rmanfaat 

se.lama Pe.nulis me.ne.mpuh pe.ndidikan di bangku pe.rkuliahan. 

8. Saudara-saudari Pe.nulis te.rsayang Isra Wahyudi, Septia Ulfa, dan 

Muhammad Irsyad atas doa, dukungan, dan se.mangat yang se.nantiasa 

dibe.rikan me.skipun te.rbe.ntang jarak yang jauh. Se.moga kita bisa me.njadi 

anak ke.banggan ke.dua orang tua. 

9. Ke.pada sahabat dan te.man Pe.nulis yang  se.lalu hadir me.mbe.ri se.mangat, 

tawa, dan dukungan se.rta sudah me.mbantu, me.mbe.ri masukan/saran dan 

nasihat ke.pada Pe.nulis dalam me.nye.le.saikan Skripsi ini. 

 

 

   Pe.kanbaru, 17 Desember 2025 

 

M. Rasyid Ridho 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

v 

 

DAFTAR ISI 

ABSTRAK ........................................................................................................... i 

KATA PENGANTAR ......................................................................................... ii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ v 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Batasan Masalah........................................................................................ 5 

C. Rumusan Masalah ..................................................................................... 6 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................................. 6 

BAB II LANDASAN TEORI ............................................................................. 8 

1. Kerangka Teoritis ........................................................................................... 8 

A. Infak, dan Sedekah dalam Perspektif Islam .............................................. 8 

B. Pengelolaan Infak, dan Sedekah dalam Islam ........................................... 12 

C. Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa dalam Perspektif Islam ..................... 16 

D. Maqashid Syariah sebagai Kerangka Analisis .......................................... 21 

E. Pengelolaan Infak dan Sedekah dalam Perspektif Maqashid Syari‟ah ..... 24 

2. Penelitian Terdahulu ....................................................................................... 30 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 34 

A. Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian............................................... 34 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian .................................................................... 34 

C. Subjek dan Objek Penelitian ..................................................................... 35 

D. Sumber Data .............................................................................................. 36 

E. Teknik Pengumpulan Data ........................................................................ 36 

F. Teknik Analisis Data ................................................................................. 37 

G. Teknik Keabsahan Data ............................................................................ 37 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................... 39 

A. Gambaran Umum LAZISMU Pekanbaru ................................................. 39 

B. Pengelolaan Infak dan Sedekah di LAZISMU Pekanbaru ........................ 40 

C. Pendistribusian dan Pendayagunaan Infak dan Sedekah untuk Anak Yatim 

Dhuafa ....................................................................................................... 42 

D. Dampak Pengelolaan Infak dan Sedekah terhadap Kesejahteraan Anak 

Yatim Dhuafa ............................................................................................ 46 



 
 

vi 

 

E. Analisis Pengelolaan Infak dan Sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru dalam 

Perspektif Maqashid Syariah .................................................................... 50 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN ............................................................ 59 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 59 

B. Saran ........................................................................................................ 60 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN



 

 

 

 

 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang 

Islam sebagai agama yang sempurna telah memberikan pedoman yang 

komprehensif dalam mengatur kehidupan manusia, baik dalam aspek ibadah 

maupun sosial kemasyarakatan. Salah satu bentuk ajaran Islam yang 

menegaskan kepedulian terhadap kesejahteraan sosial adalah perintah untuk 

berinfak dan bersedekah. Al-Qur‟an menegaskan bahwa harta yang dimiliki 

manusia pada hakikatnya mengandung hak bagi orang lain, khususnya mereka 

yang membutuhkan. Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Baqarah ayat 261 

yang menjelaskan bahwa infak di jalan Allah akan dilipatgandakan pahalanya, 

sebagai bentuk motivasi spiritual sekaligus dorongan untuk mewujudkan 

keadilan sosial.
1
 

Dalam konteks kebangsaan, nilai-nilai infak dan sedekah sejalan dengan 

tujuan negara sebagaimana tertuang dalam Pembukaan Undang-Undang Dasar 

Negara Republik Indonesia Tahun 1945, khususnya dalam upaya mewujudkan 

kesejahteraan umum dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia. Negara 

menjamin pemeliharaan fakir miskin dan anak-anak terlantar sebagaimana 

diatur dalam Pasal 34 ayat (1) UUD 1945, sehingga pengelolaan dana sosial 

keagamaan seperti infak dan sedekah memiliki legitimasi konstitusional 

sebagai bagian dari upaya perlindungan sosial.
2
 

                                                           
1 Al-Qur‟an, Q.S. Al-Baqarah [2]: 261. 
2 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 34 ayat (1). 



 

 

 

2 

 

 
 

Secara yuridis formal, pengelolaan zakat, infak, dan sedekah di Indonesia 

diatur dalam Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan 

Zakat. Undang-undang ini menegaskan bahwa pengelolaan zakat dan dana 

sosial keagamaan lainnya bertujuan untuk meningkatkan efektivitas dan 

efisiensi pelayanan serta mewujudkan kesejahteraan masyarakat dan 

penanggulangan kemiskinan. Dengan demikian, pengelolaan infak dan sedekah 

tidak hanya memiliki landasan teologis, tetapi juga memiliki dasar hukum yang 

kuat dalam sistem hukum nasional.
3
 

Infak dan sedekah merupakan instrumen penting dalam sistem ekonomi 

Islam yang berfungsi sebagai sarana distribusi kekayaan dan pemberdayaan 

sosial umat. Melalui infak dan sedekah, kesenjangan sosial dapat dikurangi 

serta kebutuhan dasar masyarakat kurang mampu dapat terpenuhi, khususnya 

kelompok rentan seperti anak yatim dan dhuafa. Dalam Islam, pengelolaan 

infak dan sedekah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga memiliki dimensi 

sosial-ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan umat secara 

berkelanjutan.
4
 

Di Indonesia, pengelolaan dana infak dan sedekah semakin berkembang 

seiring dengan meningkatnya kesadaran masyarakat untuk menyalurkan dana 

sosial melalui lembaga amil zakat resmi. Salah satu lembaga yang berperan 

aktif dalam pengelolaan dana tersebut adalah Lembaga Amil Zakat, Infak, dan 

Sedekah Muhammadiyah (LAZISMU). LAZISMU hadir sebagai lembaga 

filantropi Islam yang bertujuan menghimpun dan menyalurkan dana umat 

                                                           
3 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan 

Zakat. 
4 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), hlm. 23. 



 

 

 

3 

 

 
 

secara profesional, transparan, dan akuntabel guna meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat, termasuk anak yatim dan dhuafa.
5
 

Kota Pekanbaru sebagai salah satu pusat pertumbuhan ekonomi di 

Provinsi Riau masih menghadapi permasalahan sosial, khususnya terkait 

kesejahteraan anak yatim dan dhuafa. Keterbatasan akses pendidikan, 

kesehatan, serta pemenuhan kebutuhan dasar menjadi tantangan yang perlu 

mendapatkan perhatian serius. Oleh karena itu, peran LAZISMU Pekanbaru 

dalam mengelola dan menyalurkan infak dan sedekah menjadi sangat strategis 

dalam mendukung peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa di wilayah 

tersebut.
6
 

Namun demikian, efektivitas pengelolaan infak dan sedekah tidak hanya 

dapat diukur dari besarnya dana yang dihimpun dan disalurkan, tetapi juga dari 

sejauh mana dana tersebut mampu mewujudkan kemaslahatan sesuai dengan 

tujuan syariat Islam. Konsep Maqashid Syariah menekankan lima tujuan utama 

syariat, yaitu menjaga agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-

„aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). Oleh karena itu, 

pengelolaan infak dan sedekah idealnya mampu memberikan dampak nyata 

terhadap pemenuhan lima aspek tersebut dalam kehidupan anak yatim dhuafa.
7
 

Selain itu, pengelolaan infak dan sedekah yang profesional menuntut 

adanya sistem manajemen yang baik, mulai dari proses penghimpunan, 

                                                           
5 Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan 

Zakat 
6 Badan Pusat Statistik Kota Pekanbaru, Data Kemiskinan dan Sosial, (Pekanbaru: BPS, 

2023) 
7 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 2008), 

hlm. 15. 



 

 

 

4 

 

 
 

pendistribusian, hingga pendayagunaan dana. Pengelolaan yang tidak tepat 

sasaran berpotensi menjadikan dana infak dan sedekah hanya bersifat 

konsumtif dan tidak memberikan dampak jangka panjang terhadap 

kesejahteraan penerima manfaat. Oleh karena itu, lembaga amil zakat dituntut 

untuk memiliki strategi pemberdayaan yang berorientasi pada peningkatan 

kualitas hidup mustahik, khususnya anak yatim dhuafa, agar mereka mampu 

keluar dari lingkaran kemiskinan.
8
 

Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, Islam memberikan 

perhatian yang sangat besar terhadap perlindungan dan pemenuhan hak-hak 

mereka. Anak yatim tidak hanya membutuhkan bantuan materi, tetapi juga 

pembinaan mental, pendidikan, dan jaminan keberlangsungan hidup yang 

layak. Hal ini sejalan dengan prinsip Maqashid Syariah, terutama dalam 

menjaga jiwa, akal, dan keturunan. Dengan demikian, pengelolaan infak dan 

sedekah seharusnya tidak berhenti pada pemenuhan kebutuhan sesaat, 

melainkan diarahkan pada pembangunan sumber daya manusia anak yatim 

dhuafa secara holistik.
9
 

Lebih lanjut, pendekatan Maqashid Syariah dalam menilai pengelolaan 

dana infak dan sedekah memberikan kerangka evaluasi yang komprehensif. 

Pendekatan ini tidak hanya menilai aspek kepatuhan syariah secara formal, 

tetapi juga melihat dampak sosial dan kemaslahatan yang dihasilkan. Oleh 

karena itu, analisis pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru 

                                                           
8 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2002), hlm. 89. 
9 Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid II, (Damaskus: Dar al-Fikr, 

2007), hlm. 844. 



 

 

 

5 

 

 
 

dalam perspektif Maqashid Syariah menjadi penting untuk mengetahui sejauh 

mana program-program yang dijalankan telah selaras dengan tujuan utama 

syariat Islam dalam mewujudkan kesejahteraan umat.
10

 

Islam sebagai agama yang bersifat rahmatan lil 'alamin tidak hanya 

mengatur hubungan manusia dengan Allah (hablum minallāh), tetapi juga 

hubungan manusia dengan sesama (hablum minannās). Salah satu instrumen 

penting dalam Islam yang berfungsi sebagai solusi sosial-ekonomi adalah 

zakat, infak, dan sedekah (ZIS). ZIS tidak hanya berfungsi sebagai ibadah 

individual, tetapi juga sebagai instrumen distribusi kekayaan dan pengentasan 

kemiskinan.
11

 

LAZISMU Pekanbaru sebagai salah satu Lembaga Amil Zakat Nasional 

(LAZNAS) memiliki berbagai program sosial yang menyasar kelompok 

dhuafa, termasuk anak yatim. Program-program tersebut mencakup bantuan 

pendidikan, santunan ekonomi, pembinaan keagamaan, serta program 

pemberdayaan  lainnya. Namun, sejauh mana pengelolaan infak, dan sedekah 

tersebut benar-benar berdampak pada kesejahteraan anak yatim dhuafa perlu 

dianalisis secara mendalam dan sistematis.
12

 

Dalam konteks keilmuan Islam kontemporer, pengukuran keberhasilan 

pengelolaan ZIS tidak cukup hanya dilihat dari aspek administratif atau jumlah 

dana yang disalurkan, tetapi juga harus dianalisis berdasarkan tujuan-tujuan 

                                                           
6. 10 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 2004), hlm. 9. 
11 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh az-Zakah, Jilid I (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999), hlm. 

35. 
12 Ahmad Dahlan, Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Sosial, Jurnal 

Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 2 (2020), hlm. 112. 



 

 

 

6 

 

 
 

syariat Islam (Maqashid Syariah). Maqashid Syariah merupakan konsep yang 

menjelaskan tujuan utama diturunkannya hukum Islam, yaitu untuk 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan.
13

 

Menurut Imam al-Syathibi, Maqashid Syariah bertujuan untuk menjaga 

lima aspek pokok kehidupan manusia, yaitu agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-

nafs), akal (hifz al-'aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). 

Kelima tujuan ini dapat dijadikan indikator dalam menilai apakah suatu 

kebijakan atau program, termasuk pengelolaan zakat, telah sesuai dengan nilai-

nilai Islam atau belum.
14

 

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dapat dianalisis melalui perspektif 

Maqashid Syariah, misalnya melalui pemenuhan kebutuhan dasar (hifz an-

nafs), akses pendidikan (hifz al-'aql), pembinaan akhlak dan keimanan (hifz ad-

din), perlindungan sosial (hifz an-nasl), serta pemenuhan kebutuhan ekonomi 

(hifz al-mal). Dengan demikian, pendekatan Maqashid Syariah memberikan 

kerangka analisis yang komprehensif dan holistik.
15

 

Selain sebagai instrumen ibadah, infak dan sedekah memiliki peran 

strategis dalam mendorong pembangunan sosial yang inklusif. Dalam 

perspektif ekonomi Islam, infak dan sedekah berfungsi sebagai mekanisme 

redistribusi kekayaan yang bertujuan mengurangi ketimpangan sosial dan 

memperkuat solidaritas umat. Keberadaan dana sosial keagamaan ini 

diharapkan mampu menjadi solusi alternatif dalam mengatasi permasalahan 

                                                           
13 6. Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 

2008), hlm. 2. 
14 Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Jilid II (Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiyyah, 2004), hlm. 8. 
15 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid II (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 234 



 

 

 

7 

 

 
 

kemiskinan struktural yang belum sepenuhnya dapat diselesaikan oleh sistem 

ekonomi konvensional.
16

 

Perkembangan lembaga filantropi Islam di Indonesia menunjukkan 

adanya pergeseran paradigma dari penyaluran bantuan yang bersifat karitatif 

menuju pendekatan pemberdayaan yang berorientasi pada keberlanjutan. 

Pendekatan ini menekankan pentingnya pemanfaatan dana infak dan sedekah 

untuk meningkatkan kapasitas dan kemandirian mustahik melalui pendidikan, 

pelatihan, dan penguatan ekonomi produktif. Dengan demikian, infak dan 

sedekah tidak hanya memberikan manfaat jangka pendek, tetapi juga 

berkontribusi terhadap peningkatan kualitas hidup penerima manfaat dalam 

jangka panjang.
17

 

Dalam praktiknya, pengelolaan infak dan sedekah menghadapi berbagai 

tantangan, seperti akuntabilitas pengelolaan dana, ketepatan sasaran 

pendistribusian, serta pengukuran dampak program terhadap kesejahteraan 

mustahik. Tanpa sistem manajemen yang baik dan evaluasi yang 

komprehensif, dana infak dan sedekah berpotensi hanya bersifat konsumtif dan 

kurang memberikan dampak signifikan terhadap perubahan sosial. Oleh karena 

itu, diperlukan kerangka evaluasi yang tidak hanya menilai aspek administratif, 

tetapi juga memperhatikan tujuan dan nilai-nilai syariah.
18

 

                                                           
16 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh az-Zakah, Jilid II (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 2001), 

hlm. 15–18. 
17 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern (Jakarta: Gema Insani Press, 

2002), hlm. 87–90. 
18 M. Anwar Bashori, “Manajemen Pengelolaan Zakat dan Dampaknya terhadap 

Kesejahteraan Mustahik,” Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 5, No. 2 (2018), hlm. 45–47. 



 

 

 

8 

 

 
 

Pendekatan Maqashid Syariah menjadi sangat relevan dalam menilai 

pengelolaan dana infak dan sedekah karena konsep ini menekankan pada 

tujuan utama diturunkannya syariat Islam, yaitu untuk mewujudkan 

kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Maqashid Syariah memberikan 

perspektif yang lebih luas dalam memahami kesejahteraan, tidak terbatas pada 

aspek ekonomi, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan 

keberlangsungan hidup manusia.
19

 

Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, pendekatan Maqashid 

Syariah memungkinkan analisis yang lebih holistik terhadap dampak 

pengelolaan infak dan sedekah. Kesejahteraan anak yatim tidak hanya diukur 

dari terpenuhinya kebutuhan materi, tetapi juga dari terjaminnya pendidikan, 

pembinaan keagamaan, perlindungan sosial, serta kesempatan untuk tumbuh 

dan berkembang secara layak. Hal ini sejalan dengan tujuan syariat Islam 

dalam menjaga jiwa, akal, keturunan, dan harta secara berimbang.
20

 

Potensi infak dan sedekah di Indonesia sangat besar seiring dengan 

mayoritas penduduk yang beragama Islam. Potensi ini apabila dikelola secara 

optimal dapat menjadi sumber pendanaan sosial yang signifikan dalam 

mendukung pembangunan kesejahteraan masyarakat. Namun demikian, 

besarnya potensi tersebut belum sepenuhnya terealisasi secara maksimal karena 

masih adanya kendala dalam penghimpunan dana, literasi masyarakat, serta 

kepercayaan publik terhadap lembaga pengelola dana sosial Islam. Oleh karena 

                                                           
19 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: The 

International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 21–25. 
20 Abu Ishaq al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Jilid II (Beirut: Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 8–10 



 

 

 

9 

 

 
 

itu, penguatan tata kelola dan transparansi lembaga amil zakat menjadi faktor 

penting dalam meningkatkan partisipasi masyarakat.
21

 

Pengelolaan infak dan sedekah yang efektif menuntut adanya prinsip 

good governance, seperti amanah, transparansi, akuntabilitas, dan 

profesionalisme. Prinsip-prinsip tersebut tidak hanya menjadi tuntutan 

manajerial modern, tetapi juga merupakan nilai-nilai yang sejalan dengan 

ajaran Islam. Penerapan tata kelola yang baik diharapkan mampu 

meningkatkan kepercayaan muzakki dan munfiq, sehingga berdampak pada 

peningkatan dana yang dihimpun serta efektivitas pendistribusiannya.
22

 

Selain aspek tata kelola, keberhasilan pengelolaan infak dan sedekah juga 

sangat ditentukan oleh ketepatan program pendayagunaan dana. Program yang 

dirancang secara partisipatif dan berbasis kebutuhan mustahik akan lebih 

berpeluang memberikan dampak yang berkelanjutan. Dalam konteks anak 

yatim dhuafa, program pemberdayaan yang terintegrasi antara bantuan 

ekonomi, pendidikan, dan pembinaan karakter menjadi kebutuhan mendesak 

agar mereka tidak hanya menjadi penerima bantuan, tetapi juga mampu 

mandiri di masa depan.
23

 

Di tingkat daerah, lembaga amil zakat memiliki peran strategis karena 

berhadapan langsung dengan kondisi sosial masyarakat setempat. LAZISMU 

Pekanbaru, sebagai bagian dari jaringan filantropi Muhammadiyah, memiliki 

                                                           
21 Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Outlook Zakat Indonesia (Jakarta: 

BAZNAS, 2022), hlm. 12–15. 
22 Nurul Huda dan Mohamad Heykal, Lembaga Keuangan Islam: Tinjauan Teoritis dan 

Praktis (Jakarta: Kencana, 2010), hlm. 213–215. 
23 Muhammad Daud Ali, Sistem Ekonomi Islam: Zakat dan Wakaf (Jakarta: UI Press, 

2006), hlm. 98–101. 



 

 

 

10 

 

 
 

peluang besar untuk mengembangkan model pengelolaan infak dan sedekah 

yang responsif terhadap kebutuhan lokal. Dengan memahami karakteristik 

sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat Pekanbaru, LAZISMU diharapkan 

mampu merancang program yang tepat sasaran dan berdampak nyata terhadap 

kesejahteraan anak yatim dhuafa.
24

 

Namun demikian, keberhasilan suatu program sosial tidak dapat 

dilepaskan dari proses monitoring dan evaluasi yang berkelanjutan. Evaluasi 

berbasis Maqashid Syariah menjadi penting untuk memastikan bahwa setiap 

program yang dijalankan tidak hanya memenuhi standar administratif, tetapi 

juga selaras dengan tujuan syariat Islam. Melalui evaluasi ini, dapat diketahui 

apakah program-program infak dan sedekah telah memberikan kontribusi 

terhadap perlindungan jiwa, peningkatan kualitas akal, penguatan keimanan, 

keberlanjutan keturunan, serta kemandirian ekonomi anak yatim dhuafa.
25

 

Berdasarkan dari uraian diatas, maka Penulis tertarik untuk mengadakan 

penelitian dengan judul: “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh 

Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam 

Perspektif Maqashid Syariah”. 

B. Batasan Masalah 

Berdasarkan pemaparan latar belakang masalah tersebut, agar penelitian 

ini lebih terarah, tersistematis dan terfokus pada satu masalah maka Penulis 

membatasi masalah yaitu: “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh 

                                                           
24 Ahmad Dahlan, “Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Masyarakat,” 

Jurnal Filantropi Islam, Vol. 4, No. 1 (2019), hlm. 60–62. 
25 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah: A Beginner’s Guide (London: IIIT, 2010), hlm. 

43–46. 



 

 

 

11 

 

 
 

Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam 

Perspektif Maqashid Syariah”. 

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah dikemukakan di atas, 

maka rumusan masalah yang diajukan sebagai berikut: 

1. Bagaimana pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru? 

2. Bagaimana tingkat kesejahteraan anak yatim dhuafa penerima manfaat 

LAZISMU Pekanbaru? 

3. Bagaimana pengelolaan infak dan sedekah tersebut ditinjau dari 

perspektif Maqashid Syariah? 

D.  Tujuan dan Manfaat Penelitan 

1. Tujuan Penelitian 

Berkenaan dengan pokok permasalahan ini, maka tujuan penelitian 

dapat dirumuskan sebagai berikut :  

a. Untuk Mengetahui pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU 

Pekanbaru. 

b. Untuk Mengetahui tingkat kesejahteraan anak yatim dhuafa penerima 

manfaat LAZISMU Pekanbaru. 

c. Untuk Mengetahui pengelolaan infak dan sedekah tersebut ditinjau dari 

perspektif Maqashid Syariah. 

2. Manfaat Penelitian 



 

 

 

12 

 

 
 

a. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi  

kepada para pembaca serta menambah pengetahuan keilmuan dalam 

bidang hukum keluarga. 

b. Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai 

acuan bagi peneliti selanjutnya. 

c. Penelitian ini bermanfaat untuk melengkapi tugas akhir serta sekaligus 

syarat memperoleh gelar sarjana Hukum pada Fakultas Syariah dan 

Hukum dalam prodi Hukum Keluarga Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau. 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

13 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

1. Kerangka Teoritis 

A. Infak, dan Sedekah dalam Perspektif Islam 

Infak secara etimologis berasal dari kata anfaqa yang berarti 

membelanjakan atau mengeluarkan harta. Dalam terminologi syariat, infak 

diartikan sebagai pengeluaran harta yang dilakukan oleh seorang muslim untuk 

kepentingan yang diperintahkan oleh Allah SWT, baik bersifat wajib maupun 

sunnah. Infak mencakup berbagai bentuk pengeluaran harta, termasuk zakat, 

sedekah, dan nafkah, sehingga memiliki cakupan yang lebih luas dibandingkan 

sedekah.
26

 

Sedekah berasal dari kata shadaqa yang berarti kebenaran. Secara istilah, 

sedekah merupakan pemberian sesuatu kepada orang lain dengan ikhlas karena 

mengharap ridha Allah SWT. Sedekah tidak terbatas pada harta, tetapi juga 

mencakup perbuatan baik nonmateri seperti senyuman, bantuan tenaga, 

maupun nasehat yang baik. Hal ini menunjukkan bahwa sedekah memiliki 

dimensi sosial dan spiritual yang sangat luas dalam ajaran Islam.
27

 

Infak dan sedekah memiliki peran strategis dalam membangun 

kesejahteraan umat, terutama bagi kelompok rentan seperti fakir, miskin, dan 

anak yatim dhuafa. Islam menempatkan kedua instrumen ini sebagai 

mekanisme distribusi kekayaan agar tidak terjadi penumpukan harta pada 

kelompok tertentu 

                                                           
26 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991) 
27 Wahbah Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989). 



 

 

 

14 

 

 
 

saja. Dengan demikian, infak dan sedekah berfungsi sebagai instrumen 

keadilan sosial dan ekonomi.
28

 

Dasar hukum infak dan sedekah terdapat dalam Al-Qur'an, salah satunya 

dalam Surah Al-Baqarah ayat 261 yang menjelaskan bahwa orang-orang yang 

menafkahkan hartanya di jalan Allah akan dilipatgandakan pahalanya. Ayat ini 

menunjukkan bahwa infak memiliki nilai ibadah yang tinggi dan berdampak 

besar bagi pelakunya maupun penerimanya.
29

 

                                                                                       ي                                                  

                                                                            

Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah 

adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji (benih) yang 

menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah 

melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia kehendaki. Allah 

Mahaluas lagi Maha Mengetahui. 

 

Selain itu, dalam Surah Al-Baqarah ayat 267, Allah SWT memerintahkan 

orang-orang beriman untuk menginfakkan sebagian dari harta yang baik dan 

halal. Ayat ini menegaskan bahwa infak tidak hanya se kadar mengeluarkan 

harta, tetapi juga harus memperhatikan kualitas dan kehalalan harta tersebut.
30

 

           ق ے                                                                                                            

                                                                                                                                 

                   

Wahai orang-orang yang beriman, infakkanlah sebagian dari hasil 

usahamu yang baik-baik dan sebagian dari apa yang Kami keluarkan dari 

                                                           
28 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani, 

2002). 
29 Al-Qur'an Surah Al-Baqarah ayat 261. 
30 Al-Qur'an Surah Al-Baqarah ayat 267. 



 

 

 

15 

 

 
 

bumi untukmu. Janganlah kamu memilih yang buruk untuk kamu 

infakkan, padahal kamu tidak mau mengambilnya, kecuali dengan 

memicingkan mata (enggan) terhadapnya. Ketahuilah bahwa Allah 

Mahakaya lagi Maha Terpuji. 

 

Infak dapat dibedakan menjadi infak wajib dan infak sunnah. Infak wajib 

mencakup zakat dan nafkah keluarga, sedangkan infak sunnah meliputi 

sumbangan sosial, bantuan kemanusiaan, dan pengeluaran lain yang tidak 

diwajibkan namun dianjurkan. Pembagian ini menunjukkan fleksibilitas infak 

dalam menjawab berbagai kebutuhan sosial masyarakat.
31

 

Sedekah juga terbagi menjadi sedekah materi dan nonmateri. Sedekah 

materi berupa pemberian harta atau barang, sedangkan sedekah nonmateri 

dapat berupa senyuman, menyingkirkan gangguan di jalan, atau membantu 

orang lain dengan tenaga dan pikiran. Konsep ini menunjukkan bahwa setiap 

muslim memiliki kesempatan yang sama untuk bersedekah sesuai dengan 

kemampuannya.
32

 

Dalam konteks lembaga amil zakat seperti Lazismu, infak dan sedekah 

biasanya dikelola secara produktif dan konsumtif. Pengelolaan konsumtif 

bertujuan memenuhi kebutuhan dasar mustahik, sedangkan pengelolaan 

produktif diarahkan untuk meningkatkan kemandirian ekonomi dan 

kesejahteraan jangka panjang.
33

 

Infak dan sedekah dalam Islam juga memiliki dimensi pendidikan moral 

bagi umat Islam. Melalui praktik infak dan sedekah, seorang muslim dilatih 

untuk memiliki sifat dermawan, empati, serta kepedulian terhadap kondisi 

                                                           
31 M. Ali Hasan, Zakat dan Infak, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006) 
32 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, (Kairo: Dar al-Fath, 2004). 
33 Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, (Jakarta: IMZ, 2007). 



 

 

 

16 

 

 
 

sosial di sekitarnya. Nilai-nilai ini menjadi fondasi penting dalam membangun 

masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban. Oleh karena itu, infak dan 

sedekah tidak hanya berdampak pada penerima, tetapi juga membentuk 

karakter spiritual dan sosial pemberinya.
34

 

Selain itu, infak dan sedekah berfungsi sebagai sarana pembersihan harta 

dan jiwa. Islam mengajarkan bahwa sebagian harta yang dimiliki seseorang 

terdapat hak orang lain di dalamnya. Dengan berinfak dan bersedekah, seorang 

muslim membersihkan hartanya dari sifat kikir dan cinta berlebihan terhadap 

dunia, sekaligus membersihkan jiwanya dari sikap individualistis. Konsep ini 

menunjukkan bahwa infak dan sedekah memiliki fungsi tazkiyah (penyucian) 

yang sangat penting dalam kehidupan seorang muslim.
35

 

Infak dan sedekah juga berperan sebagai instrumen stabilisasi sosial dan 

ekonomi. Ketika terjadi ketimpangan ekonomi atau krisis sosial, infak dan 

sedekah dapat menjadi solusi cepat untuk membantu kelompok masyarakat 

yang terdampak. Fleksibilitas infak dan sedekah memungkinkan dana tersebut 

disalurkan sesuai dengan kebutuhan mendesak masyarakat, sehingga mampu 

mengurangi beban sosial dan mencegah terjadinya konflik akibat kesenjangan 

ekonomi.
36

 

Pengelolaan infak dan sedekah yang terorganisir melalui lembaga resmi 

memberikan peluang yang lebih besar dalam menciptakan dampak sosial yang 

luas. Lembaga pengelola dapat memetakan kebutuhan mustahik, menentukan 

                                                           
34 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Jilid III, (Kairo: Dar al-Fath, 2004), hlm. 34.  
35 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), hlm. 55. 
36 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge, (Leicester: The Islamic 

Foundation, 1992), hlm. 226. 



 

 

 

17 

 

 
 

prioritas program, serta melakukan pendampingan secara berkelanjutan. 

Dengan demikian, infak dan sedekah tidak hanya bersifat individual, tetapi 

berkembang menjadi gerakan sosial yang terstruktur dan berorientasi pada 

pemberdayaan umat.
37

 

Infak dan sedekah dalam perspektif Islam merupakan instrumen ibadah 

sekaligus sosial yang memiliki peran strategis dalam mewujudkan 

kesejahteraan dan keadilan sosial. Pemahaman yang komprehensif terhadap 

konsep infak dan sedekah menjadi landasan penting dalam menilai bagaimana 

pengelolaannya dapat memberikan kontribusi nyata terhadap peningkatan 

kesejahteraan masyarakat, khususnya anak yatim dhuafa.
38

 

B. Pengelolaan Infak, dan Sedekah dalam Islam 

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam merupakan suatu proses 

yang mencakup kegiatan perencanaan, penghimpunan, pendistribusian, serta 

pendayagunaan dana yang bersumber dari infak dan sedekah umat Islam. 

Pengelolaan ini bertujuan untuk memastikan bahwa dana yang terkumpul dapat 

dimanfaatkan secara optimal sesuai dengan prinsip syariah guna mewujudkan 

kemaslahatan umat, khususnya bagi kelompok masyarakat yang membutuhkan 

seperti fakir, miskin, dan anak yatim dhuafa.
39

 

Dalam perspektif Islam, pengelolaan infak dan sedekah harus dilandasi 

oleh prinsip amanah dan tanggung jawab. Dana infak dan sedekah merupakan 

                                                           
37 Didin Hafidhuddin, Manajemen Zakat Indonesia, (Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2011), hlm. 73. 
38 Ahmad Sarwat, Fiqih Zakat, Infak, dan Sedekah, (Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 

2018), hlm. 19. 
39 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002. 



 

 

 

18 

 

 
 

titipan dari para pemberi (muzakki dan munfiq) yang harus dikelola secara 

jujur dan transparan. Oleh karena itu, pengelola infak dan sedekah dituntut 

untuk memiliki integritas moral serta kemampuan manajerial agar dana yang 

dikelola dapat memberikan manfaat yang maksimal bagi penerima.
40

 

Infak dan sedekah memiliki karakter yang lebih fleksibel dibandingkan 

zakat, baik dari sisi jumlah, waktu, maupun sasaran penerima. Fleksibilitas ini 

menjadikan infak dan sedekah sebagai instrumen sosial yang sangat potensial 

dalam menjawab berbagai persoalan kesejahteraan masyarakat. Namun 

demikian, fleksibilitas tersebut tetap harus diiringi dengan pengelolaan yang 

terarah agar tidak menimbulkan ketidaktepatan sasaran dan pemborosan 

dana.
41

 

Penghimpunan dana infak dan sedekah merupakan tahap awal dalam 

pengelolaan infak dan sedekah. Penghimpunan dilakukan melalui berbagai 

strategi, seperti sosialisasi, edukasi keagamaan, dan penguatan kesadaran sosial 

masyarakat. Dalam Islam, anjuran berinfak dan bersedekah tidak hanya 

bertujuan untuk membersihkan harta, tetapi juga untuk menumbuhkan 

solidaritas sosial dan kepedulian terhadap sesama.
42

 

Tahap pendistribusian infak dan sedekah merupakan proses penyaluran 

dana kepada pihak-pihak yang berhak menerima. Islam memberikan perhatian 

besar terhadap kelompok lemah, termasuk anak yatim dhuafa, sebagaimana 

ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur'an dan hadis. Oleh karena itu, 

pendistribusian infak dan sedekah harus mengutamakan prinsip keadilan, 

                                                           
40 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991. 
41 Wahbah Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989. 
42 M. Ali Hasan, Zakat dan Infak, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006 



 

 

 

19 

 

 
 

prioritas kebutuhan, serta ketepatan sasaran agar tujuan sosial dari infak dan 

sedekah dapat tercapai.
43

 

Selain pendistribusian yang bersifat konsumtif, Islam juga mendorong 

pendayagunaan infak dan sedekah secara produktif. Pendayagunaan produktif 

bertujuan untuk meningkatkan kemandirian dan kesejahteraan penerima dalam 

jangka panjang. Bentuk pendayagunaan produktif dapat berupa bantuan 

pendidikan, pelatihan keterampilan, pembinaan usaha, serta program 

pemberdayaan ekonomi yang berkelanjutan.
44

 

Dalam konteks anak yatim dhuafa, pengelolaan infak dan sedekah 

memiliki peran strategis dalam memenuhi kebutuhan dasar dan meningkatkan 

kualitas hidup mereka. Dana infak dan sedekah dapat dimanfaatkan untuk 

biaya pendidikan, kesehatan, pemenuhan gizi, serta pembinaan mental dan 

spiritual. Pendekatan ini sejalan dengan tujuan Islam untuk melindungi dan 

memuliakan anak yatim sebagai bagian dari tanggung jawab sosial umat.
45

 

Pengelolaan infak dan sedekah yang baik juga harus memperhatikan 

prinsip transparansi dan akuntabilitas. Lembaga pengelola infak dan sedekah 

dituntut untuk menyampaikan laporan pengelolaan dana secara terbuka kepada 

masyarakat. Transparansi ini penting untuk menjaga kepercayaan publik dan 

memastikan keberlanjutan penghimpunan dana infak dan sedekah.
46

 

Dalam Islam, pengelolaan infak dan sedekah juga harus memperhatikan 

prinsip efektivitas dan efisiensi agar dana yang tersedia dapat memberikan 

                                                           
43 Al-Qur'an Surah Al-Baqarah ayat 215. 
44 Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007. 
45 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Kairo: Dar al-Fath, 2004. 
46 Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015. 



 

 

 

20 

 

 
 

dampak sosial yang luas. Efektivitas berkaitan dengan tercapainya tujuan sosial 

yang diharapkan, sedangkan efisiensi berkaitan dengan penggunaan dana 

secara optimal tanpa pemborosan. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam yang 

melarang sikap israf (berlebih-lebihan) dan mendorong pemanfaatan harta 

secara bijaksana demi kemaslahatan bersama.
47

 

Selain itu, pengelolaan infak dan sedekah perlu dilakukan secara 

terencana dan berkelanjutan. Perencanaan yang matang memungkinkan 

lembaga pengelola untuk menyusun program-program yang sesuai dengan 

kebutuhan mustahik serta kondisi sosial masyarakat. Dalam konteks ini, Islam 

mendorong adanya perencanaan yang berbasis pada prioritas kebutuhan dan 

kemanfaatan jangka panjang, sehingga infak dan sedekah tidak hanya bersifat 

reaktif, tetapi juga solutif terhadap permasalahan sosial.
48

 

Perkembangan lembaga filantropi Islam di era modern menuntut adanya 

profesionalisme dalam pengelolaan infak dan sedekah. Profesionalisme ini 

mencakup peningkatan kualitas sumber daya manusia, penerapan sistem 

manajemen yang baik, serta pemanfaatan teknologi informasi dalam proses 

penghimpunan dan pendistribusian dana. Pengelolaan yang profesional 

diharapkan mampu meningkatkan kepercayaan masyarakat dan memperluas 

jangkauan manfaat infak dan sedekah.
49

 

                                                           
47 Yusuf Qardhawi, Daur al-Qiyam wa al-Akhlak fi al-Iqtishad al-Islami, (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1995), hlm. 120.  
48 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, Jilid II, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 

2005), hlm. 87. 
49 Didin Hafidhuddin, Manajemen Zakat Indonesia, (Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2011), hlm. 56. 



 

 

 

21 

 

 
 

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam juga memiliki dimensi 

dakwah dan edukasi sosial. Melalui kegiatan infak dan sedekah, umat Islam 

diajak untuk memahami pentingnya kepedulian sosial dan tanggung jawab 

terhadap sesama. Oleh karena itu, lembaga pengelola tidak hanya berperan 

sebagai penyalur dana, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang 

menanamkan nilai-nilai keislaman seperti keikhlasan, empati, dan solidaritas.
50

 

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam tidak hanya dipahami 

sebagai aktivitas administratif semata, tetapi sebagai bagian dari sistem sosial-

ekonomi Islam yang bertujuan untuk mewujudkan keadilan dan kesejahteraan 

umat. Pengelolaan yang sesuai dengan prinsip syariah, profesional, dan 

berorientasi pada kemaslahatan akan menjadikan infak dan sedekah sebagai 

instrumen strategis dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat, khususnya 

anak yatim dhuafa.
51

 

C. Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa dalam Perspektif Islam 

Kesejahteraan dalam Islam dipahami sebagai kondisi terpenuhinya 

kebutuhan manusia secara menyeluruh, baik kebutuhan material, spiritual, 

maupun sosial. Konsep kesejahteraan ini menekankan keseimbangan antara 

kehidupan dunia dan akhirat, sehingga manusia tidak hanya mengejar 

kemakmuran materi, tetapi juga kualitas moral dan spiritual. Oleh karena itu, 

                                                           
50 Sayyid Qutb, Fi Zhilal al-Qur’an, Jilid I, (Kairo: Dar al-Syuruq, 2003), hlm. 311. 
51 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development in the Light of Maqasid al-

Shariah, (London: IIIT, 2008), hlm. 94. 



 

 

 

22 

 

 
 

kesejahteraan dalam Islam memiliki makna yang lebih luas dibandingkan 

dengan konsep kesejahteraan dalam perspektif ekonomi konvensional.
52

 

Anak yatim dhuafa merupakan kelompok masyarakat yang sangat rentan 

mengalami ketidak-sejahteraan akibat kehilangan orang tua, khususnya ayah, 

yang berperan sebagai penopang ekonomi keluarga. Kondisi ini sering kali 

berdampak pada keterbatasan akses pendidikan, kesehatan, dan perlindungan 

sosial. Islam memberikan perhatian yang sangat besar terhadap perlindungan 

anak yatim, bahkan Al-Qur'an secara tegas melarang segala bentuk perlakuan 

sewenang-wenang terhadap mereka.
53

 

Perhatian Islam terhadap anak yatim tidak hanya bersifat normatif, tetapi 

juga praktis melalui perintah untuk memelihara, menyantuni, dan memenuhi 

kebutuhan mereka. Rasulullah SAW menjanjikan kedudukan yang mulia bagi 

orang-orang yang menyantuni anak yatim, yang menunjukkan bahwa perhatian 

terhadap anak yatim merupakan indikator keimanan dan kepedulian sosial 

seorang muslim. Oleh karena itu, kesejahteraan anak yatim dhuafa menjadi 

tanggung jawab kolektif umat Islam.
54

 

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dapat diukur melalui terpenuhinya 

kebutuhan dasar seperti pangan, sandang, dan papan, serta akses terhadap 

pendidikan yang layak dan pelayanan kesehatan. Selain itu, aspek pembinaan 

mental, spiritual, dan perlindungan sosial juga menjadi indikator penting dalam 

                                                           
52 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT, 2008), 

hlm. 25. 
53 dhuha 
54 Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dar Ihya' at-Turats, 2004). 



 

 

 

23 

 

 
 

menilai kesejahteraan mereka. Dengan demikian, kesejahteraan anak yatim 

dhuafa harus dipahami secara holistik dan berkelanjutan.
55

 

Islam memandang kesejahteraan anak yatim sebagai bagian integral dari 

tanggung jawab sosial urmat. Anak yatim tidak hanya membutuhkan bantuan 

material, tetapi juga perhatian emosional dan pembinaan moral agar mereka 

dapat tumbuh dan berkembang secara optimal. Ketidakstabilan psikologis 

akibat kehilangan orang tua sering kali menjadi tantangan tersendiri bagi anak 

yatim, sehingga intervensi sosial yang bersifat holistik sangat diperlukan. Oleh 

karena itu, konsep kesejahteraan anak yatim dalam Islam mencakup dimensi 

psikologis, sosial, dan spiritual.
56

 

Kesejahteraan anak yatim dhuafa juga berkaitan erat dengan 

keberlanjutan masa depan mereka sebagai generasi penerus bangsa. Akses 

terhadap pendidikan yang layak menjadi faktor kunci dalam memutus rantai 

kemiskinan antargenerasi. Islam sangat menekankan pentingnya pendidikan 

sebagai sarana pengembangan akal dan pembentukan karakter. Dengan 

demikian, upaya peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa melalui 

pendidikan sejalan dengan nilai-nilai dasar ajaran Islam.
57

 

Perlindungan sosial terhadap anak yatim dhuafa tidak hanya menjadi 

tanggung jawab keluarga atau lembaga sosial tertentu, tetapi juga merupakan 

kewajiban kolektif masyarakat dan negara. Dalam konteks negara modern, 

perlindungan ini dapat diwujudkan melalui kebijakan sosial yang berpihak 

                                                           
55 Ahmad Kholil, Perlindungan Anak Yatim dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2016), hlm. 102. 
56 Ahmad Kholil, Perlindungan Anak Yatim dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2016), hlm. 119. 
57 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 241. 



 

 

 

24 

 

 
 

pada kelompok rentan, termasuk dukungan terhadap lembaga zakat dan 

filantropi Islam. Sinergi antara lembaga zakat dan kebijakan publik diharapkan 

mampu menciptakan sistem perlindungan sosial yang lebih efektif dan 

berkelanjutan.
58

 

Dalam perspektif Islam, kesejahteraan anak yatim dhuafa juga erat 

kaitannya dengan konsep al-falah, yaitu keberhasilan dan kebahagiaan hidup di 

dunia dan akhirat. Al-falah tidak hanya diukur dari kecukupan materi, tetapi 

juga dari ketenangan jiwa, stabilitas sosial, dan kedekatan kepada Allah SWT. 

Oleh karena itu, upaya meningkatkan kesejahteraan anak yatim dhuafa harus 

diarahkan pada penciptaan kehidupan yang layak sekaligus bermakna secara 

spiritual.
59

 

Islam menempatkan anak yatim sebagai kelompok yang harus 

diprioritaskan dalam distribusi harta sosial seperti zakat, infak, dan sedekah. 

Penempatan anak yatim sebagai mustahik menunjukkan bahwa kesejahteraan 

mereka merupakan bagian dari agenda keadilan sosial dalam Islam. Melalui 

mekanisme ini, Islam berupaya memastikan bahwa anak yatim dhuafa tidak 

terpinggirkan dari kehidupan sosial dan ekonomi, serta memiliki kesempatan 

yang sama untuk berkembang sebagaimana anggota masyarakat lainnya.
60

 

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dalam Islam juga berkaitan dengan 

prinsip keadilan dan persaudaraan (ukhuwwah islamiyah). Islam mengajarkan 

bahwa setiap muslim memiliki tanggung jawab moral untuk membantu sesama, 

                                                           
58 M. Nur Rianto Al Arif, Ekonomi Sosial Islam (Bandung: Alfabeta, 2018), hlm. 134. 
59 M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge, (Leicester: The Islamic 

Foundation, 1992), hlm. 15  
60 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), hlm. 231. 



 

 

 

25 

 

 
 

terutama mereka yang berada dalam kondisi lemah dan membutuhkan. Dengan 

demikian, perhatian terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa mencerminkan 

implementasi nilai-nilai solidaritas sosial dan empati dalam kehidupan 

bermasyarakat.
61

 

Pendekatan Islam terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa juga 

menekankan pentingnya keberlanjutan (sustainability). Bantuan yang diberikan 

tidak hanya bersifat karitatif sesaat, tetapi diarahkan untuk membangun 

kemandirian jangka panjang. Pemberian akses pendidikan, pembinaan 

keterampilan, dan pendampingan sosial menjadi bagian dari upaya strategis 

untuk memastikan bahwa anak yatim dhuafa mampu menjalani kehidupan 

yang lebih baik di masa depan.
62

 

Dengan demikian, konsep kesejahteraan anak yatim dhuafa dalam 

perspektif Islam bersifat komprehensif dan multidimensional. Kesejahteraan 

tidak hanya dipahami sebagai terpenuhinya kebutuhan dasar, tetapi juga 

mencakup aspek spiritual, psikologis, sosial, dan masa depan. Oleh karena itu, 

pengelolaan infak dan sedekah yang berorientasi pada kesejahteraan anak 

yatim dhuafa harus disusun secara terencana dan terintegrasi agar sejalan 

dengan nilai-nilai Islam dan tujuan syariat.
63

 

 

 

                                                           
61 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Jilid III, (Kairo: Dar al-Fath, 2004), hlm. 45. 
62 Didin Hafidhuddin, Peran Strategis Zakat dalam Pembangunan Ekonomi, (Jakarta: 

Gema Insani Press, 2003), hlm. 112. 
63 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 

2008), hlm. 37. 



 

 

 

26 

 

 
 

D. Maqashid Syariah sebagai Kerangka Analisis 

Maqashid Syariah merupakan konsep yang menjelaskan tujuan-tujuan 

utama ditetapkannya hukum Islam, yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan dan 

mencegah kemudaratan bagi manusia. Konsep ini telah dikembangkan oleh 

para ulama klasik seperti Imam al-Ghazali dan Imam al-Syathibi, yang 

menekankan bahwa seluruh hukum Islam pada dasarnya bertujuan untuk 

menjaga kepentingan manusia. Maqashid Syariah menjadi landasan filosofis 

dalam memahami dan mengimplementasikan syariat Islam secara 

kontekstual.
64

 

Dalam Maqashid Syariah, kesejahteraan manusia diwujudkan melalui 

perlindungan terhadap lima aspek fundamental kehidupan, yaitu agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. Kelima aspek ini saling berkaitan dan tidak dapat 

dipisahkan satu sama lain. Oleh karena itu, setiap kebijakan dan program 

sosial, termasuk pengelolaan zakat, infak, dan sedekah, idealnya diarahkan 

untuk menjaga dan mengembangkan kelima aspek tersebut secara seimbang.
65

 

Pendekatan Maqashid Syariah memberikan kerangka analisis yang 

komprehensif dalam menilai efektivitas pengelolaan ZIS terhadap 

kesejahteraan anak yatim dhuafa. Pemenuhan kebutuhan dasar berkaitan 

dengan perlindungan jiwa, akses pendidikan berkaitan dengan perlindungan 

akal, pembinaan keagamaan berkaitan dengan perlindungan agama, 

perlindungan sosial berkaitan dengan perlindungan keturunan, dan bantuan 

                                                           
64 Al-Ghazali, al-Mustashfa (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2000), hlm. 174. 
65 Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat, hlm. 10. 



 

 

 

27 

 

 
 

ekonomi berkaitan dengan perlindungan harta. Dengan demikian, Maqashid 

Syariah menjadi alat evaluasi yang relevan dan aplikatif.
66

 

Pendekatan Maqashid Syariah memberikan fleksibilitas dalam 

memahami dan mengimplementasikan hukum Islam sesuai dengan konteks 

zaman dan kebutuhan masyarakat. Konsep ini memungkinkan syariat Islam 

untuk tetap relevan dalam menjawab persoalan-persoalan sosial kontemporer, 

termasuk masalah kemiskinan dan kesejahteraan anak yatim dhuafa. Dengan 

berfokus pada tujuan hukum, Maqashid Syariah mendorong lahirnya kebijakan 

dan program sosial yang lebih adaptif dan berorientasi pada kemaslahatan 

nyata.
67

 

Dalam kajian ekonomi Islam kontemporer, Maqashid Syariah sering 

digunakan sebagai alat evaluasi terhadap kebijakan dan praktik ekonomi, 

termasuk pengelolaan zakat. Pendekatan ini menilai keberhasilan suatu 

program bukan hanya dari kepatuhan formal terhadap aturan, tetapi juga dari 

dampaknya terhadap kualitas hidup masyarakat. Oleh karena itu, Maqashid 

Syariah menjadi paradigma penting dalam mengukur efektivitas pengelolaan 

ZIS secara komprehensif.
68

 

Maqashid Syariah juga dapat diklasifikasikan berdasarkan tingkat 

kebutuhan manusia, yaitu dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan 

tahsiniyyat (tersier). Kebutuhan primer merupakan kebutuhan yang sangat 

mendasar bagi keberlangsungan hidup manusia dan harus dipenuhi agar tidak 

menimbulkan kerusakan sosial. Dalam konteks pengelolaan infak dan sedekah, 

                                                           
66 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah, hlm. 37. 
67 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah (London: IIIT, 2008), hlm. 52. 
68 Ibid., hlm. 61. 



 

 

 

28 

 

 
 

pemenuhan kebutuhan dharuriyyat anak yatim dhuafa seperti pangan, sandang, 

papan, pendidikan dasar, dan kesehatan menjadi prioritas utama yang sejalan 

dengan tujuan syariat Islam.
69

 

Selain kebutuhan primer, pengelolaan infak dan sedekah juga diarahkan 

untuk memenuhi kebutuhan hajiyyat, yaitu kebutuhan yang apabila tidak 

terpenuhi tidak mengancam kehidupan, tetapi dapat menimbulkan kesulitan 

dan keterbatasan. Program peningkatan keterampilan, pembinaan karakter, 

serta dukungan pendidikan lanjutan bagi anak yatim dhuafa merupakan contoh 

pemenuhan kebutuhan hajiyyat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Maqashid 

Syariah tidak hanya menekankan aspek kelangsungan hidup, tetapi juga 

kualitas hidup penerima manfaat.
70

 

Selanjutnya, pemenuhan kebutuhan tahsiniyyat bertujuan untuk 

menyempurnakan kehidupan manusia agar lebih bermartabat dan beretika. 

Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, pemenuhan aspek ini dapat 

diwujudkan melalui pembinaan akhlak, penguatan nilai-nilai keislaman, serta 

penciptaan lingkungan sosial yang mendukung tumbuh kembang anak secara 

optimal. Dengan demikian, pengelolaan infak dan sedekah tidak hanya 

berorientasi pada bantuan materi, tetapi juga pada pembentukan kepribadian 

dan moral yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.
71

 

                                                           
69 Abu Ishaq al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 2004), hlm. 10. 
70 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT, 

2008), hlm. 25. 
71 Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 2011), hlm. 

1023. 



 

 

 

29 

 

 
 

Penerapan Maqashid Syariah sebagai kerangka analisis juga mendorong 

lembaga pengelola ZIS untuk melakukan perencanaan dan evaluasi program 

secara berkelanjutan. Setiap program yang dijalankan perlu dianalisis 

dampaknya terhadap kelima tujuan syariat serta tingkat kebutuhan yang 

dipenuhi. Dengan pendekatan ini, lembaga seperti LAZISMU dapat 

memastikan bahwa dana infak dan sedekah dikelola secara efektif, tepat 

sasaran, dan mampu memberikan kemaslahatan jangka panjang bagi anak 

yatim dhuafa.
72

 

Dengan demikian, penggunaan Maqashid Syariah sebagai kerangka 

analisis dalam penelitian ini tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga aplikatif 

dan kontekstual. Kerangka ini memungkinkan peneliti untuk menilai 

pengelolaan infak dan sedekah secara lebih menyeluruh, baik dari sisi tujuan, 

proses, maupun hasil. Oleh karena itu, Maqashid Syariah menjadi pendekatan 

yang relevan dalam menganalisis kontribusi pengelolaan ZIS terhadap 

peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa secara berkelanjutan.
73

 

 

E. Pengelolaan Infak dan Sedekah dalam Perspektif Maqashid Syari’ah 

Maqashid Syari'ah merupakan tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai 

oleh syariat Islam dalam menetapkan hukum-hukum-Nya. Tujuan tersebut 

berorientasi pada tercapainya kemaslahatan dan terhindarnya kerusakan bagi 

kehidupan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Dalam konteks sosial 

ekonomi Islam, Maqashid Syari'ah menjadi landasan normatif dalam 

                                                           
72 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani Press, 

2002), hlm. 97 
73 Ahmad Sarwat, Maqashid Syariah, (Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 2019), hlm. 63. 



 

 

 

30 

 

 
 

pengelolaan infak dan sedekah agar dana yang dihimpun dan disalurkan benar-

benar memberikan manfaat yang luas bagi masyarakat.
74

 

Menurut Al-Syatibi, Maqashid Syari'ah mencakup lima tujuan pokok, 

yaitu menjaga agama (hifz ad-din), menjaga jiwa (hifz an-nafs), menjaga akal 

(hifz al-'aql), menjaga keturunan (hifz an-nasl), dan menjaga harta (hifz al-

mal). Kelima tujuan ini menjadi parameter utama dalam menilai apakah suatu 

kebijakan atau pengelolaan dana sosial Islam telah sesuai dengan tujuan syariat 

atau belum.
75

 

Pengelolaan infak dan sedekah dalam perspektif hifz ad-din diarahkan 

untuk memperkuat nilai-nilai keimanan dan ketakwaan, baik bagi pemberi 

maupun penerima. Melalui infak dan sedekah, umat Islam dididik untuk 

memiliki kepedulian sosial sebagai bagian dari implementasi ajaran agama. 

Selain itu, dana infak dan sedekah juga dapat digunakan untuk mendukung 

kegiatan keagamaan dan pembinaan spiritual anak yatim dhuafa agar mereka 

tumbuh dengan nilai-nilai Islam yang kuat.
76

 

Dalam perspektif hifz an-nafs, pengelolaan infak dan sedekah berfungsi 

untuk menjaga keberlangsungan hidup dan keselamatan jiwa penerima. 

Penyaluran infak dan sedekah untuk kebutuhan pangan, kesehatan, dan tempat 

tinggal merupakan bentuk nyata dari perlindungan jiwa. Bagi anak yatim 

dhuafa, pemenuhan kebutuhan dasar ini sangat penting agar mereka dapat 

hidup secara layak dan terhindar dari berbagai risiko sosial.
77

 

                                                           
74 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 2008. 
75 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 
76 Yusuf Qardhawi, Fiqh az-Zakah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991. 
77 Wahbah Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989. 



 

 

 

31 

 

 
 

Selanjutnya, hifz al-'aql tercermin dalam pengelolaan infak dan sedekah 

yang diarahkan untuk mendukung pendidikan dan pengembangan intelektual. 

Dana infak dan sedekah dapat dimanfaatkan untuk biaya pendidikan, beasiswa, 

penyediaan sarana belajar, serta pembinaan keterampilan. Upaya ini bertujuan 

untuk menjaga dan mengembangkan akal anak yatim dhuafa agar mereka 

memiliki kesempatan yang sama dalam memperoleh ilmu pengetahuan.
78

 

Dalam aspek hifz an-nasl, pengelolaan infak dan sedekah berkontribusi 

dalam menjaga keberlangsungan dan kualitas generasi. Program pembinaan 

anak yatim dhuafa yang mencakup pendidikan, kesehatan, dan pembentukan 

karakter merupakan bagian dari upaya menjaga keturunan agar tumbuh 

menjadi generasi yang sehat, berakhlak, dan mandiri. Dengan demikian, infak 

dan sedekah berperan strategis dalam membangun masa depan umat.
79

 

Adapun dalam perspektif hifz al-mal, pengelolaan infak dan sedekah 

berfungsi sebagai mekanisme distribusi harta yang adil dan berkeadilan sosial. 

Pengelolaan yang profesional dan transparan memastikan bahwa harta yang 

diinfakkan dan disedekahkan tidak disalahgunakan, melainkan disalurkan 

kepada pihak yang benar-benar membutuhkan. Hal ini sejalan dengan tujuan 

syariat untuk mencegah penumpukan harta pada kelompok tertentu saja.
80

 

Pengelolaan infak dan sedekah berbasis Maqashid Syari'ah juga 

menuntut adanya orientasi keberlanjutan (sustainability). Oleh karena itu, 

pendayagunaan dana infak dan sedekah tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi 

                                                           
78 Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015. 
79 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic 

Foundation, 1992. 
80 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002. 



 

 

 

32 

 

 
 

juga produktif. Pendekatan produktif memungkinkan mustahik, termasuk anak 

yatim dhuafa, untuk meningkatkan kemandirian ekonomi dan kualitas hidup 

secara jangka panjang.
81

 

Dalam konteks lembaga pengelola seperti Lazismu, perspektif Maqashid 

Syari'ah menjadi kerangka evaluatif dalam menilai efektivitas program 

pengelolaan infak dan sedekah. Program yang dijalankan tidak hanya dinilai 

dari jumlah dana yang tersalurkan, tetapi juga dari sejauh mana program 

tersebut mampu mewujudkan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariat. 

Dengan demikian, Maqashid Syari'ah menjadi indikator penting dalam analisis 

pengelolaan infak dan sedekah.
82

 

Pengelolaan infak dan sedekah dalam perspektif Maqashid Syari'ah juga 

harus memperhatikan hierarki kebutuhan manusia yang terdiri atas kebutuhan 

daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Pada tingkat daruriyyat, infak dan 

sedekah diarahkan untuk memenuhi kebutuhan pokok seperti pangan, sandang, 

papan, kesehatan, dan pendidikan dasar anak yatim dhuafa. Pemenuhan 

kebutuhan ini menjadi prioritas utama karena berkaitan langsung dengan 

kelangsungan hidup dan martabat manusia.
83

 

Pada tingkat hajiyyat, pengelolaan infak dan sedekah bertujuan untuk 

menghilangkan kesulitan dan memperbaiki kualitas hidup penerima. Program-

program seperti bantuan pendidikan lanjutan, pelatihan keterampilan, dan 

pembinaan ekonomi keluarga anak yatim dhuafa termasuk dalam kategori ini. 

                                                           
81 Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007. 
82 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016 
83 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 



 

 

 

33 

 

 
 

Pendekatan hajiyyat memungkinkan mustahik untuk menjalani kehidupan yang 

lebih stabil tanpa mengalami kesulitan yang berlebihan.
84

 

Sementara itu, pada tingkat tahsiniyyat, infak dan sedekah diarahkan 

untuk menyempurnakan kehidupan sosial dan moral anak yatim dhuafa. 

Bentuk pendayagunaan pada tingkat ini dapat berupa pembinaan karakter, 

penguatan akhlak, serta dukungan terhadap kegiatan sosial dan keagamaan. 

Pendekatan tahsiniyyat mencerminkan tujuan syariat dalam menciptakan 

kehidupan yang beradab dan bermartabat.
85

 

Pengelolaan infak dan sedekah berbasis Maqashid Syari'ah juga 

menuntut adanya keseimbangan antara aspek spiritual dan material. Islam tidak 

memisahkan antara kesejahteraan ekonomi dan pembangunan moral. Oleh 

karena itu, program infak dan sedekah yang hanya berorientasi pada bantuan 

materi tanpa pembinaan nilai-nilai keislaman dinilai belum sepenuhnya sejalan 

dengan tujuan syariat.
86

 

Selain itu, prinsip keadilan (al-'adl) dan kemaslahatan (al-maslahah) 

menjadi fondasi utama dalam pengelolaan infak dan sedekah. Keadilan 

tercermin dalam penetapan prioritas penerima dan pemerataan manfaat, 

sedangkan kemaslahatan tercermin dalam dampak positif yang dirasakan oleh 

mustahik secara berkelanjutan. Prinsip ini menegaskan bahwa setiap kebijakan 

                                                           
84 Ahmad Al-Raysuni, Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of 

Islamic Law, London: IIIT, 2005. 
85 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 2008. 
86 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic 

Foundation, 1992. 



 

 

 

34 

 

 
 

pengelolaan infak dan sedekah harus diuji berdasarkan manfaat dan 

mudaratnya bagi masyarakat.
87

 

Akuntabilitas dan transparansi juga merupakan bagian penting dari 

Maqashid Syari'ah dalam pengelolaan infak dan sedekah. Pengelola memiliki 

kewajiban moral dan syar'i untuk mempertanggungjawabkan dana yang 

dikelola kepada Allah SWT dan kepada masyarakat. Pelaporan yang jelas dan 

terbuka menjadi sarana untuk menjaga kepercayaan publik dan memastikan 

keberlanjutan pengelolaan dana infak dan sedekah.
88

 

Dalam konteks pemberdayaan anak yatim dhuafa, pendekatan Maqashid 

Syari'ah mendorong transformasi mustahik dari penerima bantuan menjadi 

individu yang mandiri dan produktif. Pendayagunaan infak dan sedekah secara 

produktif dinilai lebih sejalan dengan tujuan jangka panjang syariat, yaitu 

mengurangi kemiskinan struktural dan menciptakan kesejahteraan yang 

berkelanjutan.
89

 

Pengelolaan infak dan sedekah yang berorientasi pada Maqashid Syari'ah 

juga harus adaptif terhadap perkembangan sosial dan ekonomi masyarakat. 

Inovasi dalam program pengelolaan dana, pemanfaatan teknologi, serta 

penguatan kapasitas sumber daya manusia pengelola merupakan bagian dari 

upaya mewujudkan kemaslahatan yang lebih luas. Adaptasi ini penting agar 

pengelolaan infak dan sedekah tetap relevan dan efektif dalam menjawab 

tantangan zaman.
90

 

                                                           
87 Wahbah Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989. 
88 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002. 
89 Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007. 
90 Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015. 



 

 

 

35 

 

 
 

Dengan demikian, Maqashid Syari'ah tidak hanya berfungsi sebagai 

konsep normatif, tetapi juga sebagai kerangka operasional dalam merancang, 

melaksanakan, dan mengevaluasi pengelolaan infak dan sedekah. Penerapan 

perspektif Maqashid Syari'ah secara konsisten diharapkan mampu 

meningkatkan efektivitas pengelolaan infak dan sedekah serta memperkuat 

perannya dalam mewujudkan kesejahteraan anak yatim dhuafa.
91

 

2. Penelitian Terdahulu 

Dalam kajian ini, peneliti menyertakan sejumlah hasil penelitian terdahulu 

yang memiliki relevansi kuat dengan topik yang tengah dikaji. Pencantuman 

referensi ini bertujuan untuk memperkaya landasan teoritis, memberikan 

gambaran mengenai perkembangan studi sebelumnya, serta memperkuat 

argumen dan posisi penelitian dalam konteks ilmiah yang lebih luas: 

NO Nama/Judul Metode 

Penelitian 

Hasil Perbedaan 

Penelitian 

1. (Ahmad 

Dahlan), 

“Peran 

Lembaga 

Amil Zakat 

dalam 

Pemberdayaan 

Anak Yatim 

Penelitian 

kualitatif 

deskriptif dengan 

teknik 

pengumpulan 

data berupa 

wawancara, 

observasi, dan 

Lembaga amil 

zakat memiliki 

peran yang 

signifikan dalam 

meningkatkan 

kesejahteraan 

anak yatim 

dhuafa, 

Penelitian Ahmad 

Dahlan belum 

menggunakan 

perspektif 

Maqashid Syariah 

sebagai alat 

analisis, sedangkan 

penelitian ini 

                                                           
91 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016. 



 

 

 

36 

 

 
 

Dhuafa” dokumentasi. khususnya 

melalui program 

bantuan 

pendidikan, 

santunan rutin, 

dan pembinaan 

keagamaan. 

Program-

program 

tersebut dinilai 

mampu 

membantu 

memenuhi 

kebutuhan dasar 

anak yatim, 

meskipun belum 

sepenuhnya 

berorientasi 

pada 

pemberdayaan 

jangka panjang. 

secara khusus 

menganalisis 

pengelolaan zakat, 

infak, dan sedekah 

dalam perspektif 

Maqashid Syariah 

serta difokuskan 

pada LAZISMU 

Pekanbaru sebagai 

objek penelitian. 

2 (Siti Nur 

Aisyah) 

Penelitian ini 

menggunakan 

Pengelolaan 

zakat produktif 

Penelitian Siti Nur 

Aisyah 



 

 

 

37 

 

 
 

"Pengelolaan 

Zakat 

Produktif 

dalam 

Meningkatkan 

Kesejahteraan 

Mustahik" 

metode kualitatif 

dengan 

pendekatan studi 

kasus, dengan 

lokasi penelitian 

pada salah satu 

lembaga amil 

zakat nasional. 

mampu 

meningkatkan 

kesejahteraan 

mustahik secara 

ekonomi 

melalui program 

bantuan modal 

usaha dan 

pendampingan. 

menitikberatkan 

pada zakat 

produktif dan 

mustahik secara 

umum, sedangkan 

penelitian ini 

memfokuskan 

pada anak yatim 

dhuafa sebagai 

penerima manfaat. 

3 (Muhammad 

Rizki), 

"Analisis 

Pengelolaan 

Zakat dalam 

Perspektif 

Maqashid 

Syariah" 

Penelitian 

kualitatif 

normatif-

empiris. 

Hasil penelitian 

menunjukkan 

bahwa 

pengelolaan 

zakat yang 

dilakukan oleh 

lembaga 

tersebut telah 

sesuai dengan 

sebagian tujuan 

Maqashid 

Syariah, 

terutama dalam 

Perbedaan 

penelitian ini 

dengan penelitian 

yang akan 

dilakukan terletak 

pada fokus 

penerima manfaat. 

Penelitian 

Muhammad Rizki 

membahas 

pengelolaan zakat 

secara umum, 

sedangkan 



 

 

 

38 

 

 
 

aspek 

perlindungan 

harta dan jiwa. 

Namun, 

penelitian ini 

belum mengkaji 

secara spesifik 

dampak 

pengelolaan 

zakat terhadap 

kelompok 

rentan tertentu 

seperti anak 

yatim dhuafa. 

penelitian ini 

secara khusus 

menitikberatkan 

pada kesejahteraan 

anak yatim dhuafa 

serta mengaitkan 

pengelolaan zakat, 

infak, dan sedekah 

oleh LAZISMU 

Pekanbaru dengan 

kelima aspek 

Maqashid Syariah. 

 

 

 



` 

 

 

 

 

39 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif-analitis. Penelitian kualitatif digunakan untuk memahami fenomena 

sosial secara mendalam melalui pengumpulan data berupa kata-kata, 

tindakan, dan dokumen yang relevan dengan objek penelitian. Pendekatan ini 

dipilih karena penelitian bertujuan untuk menggambarkan dan menganalisis 

peran Lazismu Kota Pekanbaru dalam pengelolaan dana zakat untuk 

kesejahteraan anak yatim secara komprehensif.
92

 

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk mendeskripsikan 

fakta-fakta empiris di lapangan dan kemudian dianalisis dengan teori serta 

konsep Maqashid Syari'ah. Dengan pendekatan ini, peneliti tidak hanya 

menggambarkan praktik pengelolaan zakat, tetapi juga menilai kesesuaiannya 

dengan tujuan-tujuan syariat Islam. Pendekatan ini lazim digunakan dalam 

penelitian ekonomi dan hukum Islam di lingkungan perguruan tinggi 

keagamaan Islam.
93

 

 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian  

Penelitian ini dilakukan di Lazismu Kota Pekanbaru, Provinsi Riau. 

Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa Lazismu Kota 

                                                           
92 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2017), hlm. 6. 
93 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2017), hlm. 9 



 

 

 

40 

 

 
 

Pekanbaru merupakan salah satu lembaga amil zakat yang aktif dalam 

mengelola dan menyalurkan dana zakat untuk program kesejahteraan sosial, 

termasuk program bagi anak yatim. Selain itu, Lazismu Kota Pekanbaru 

memiliki struktur organisasi dan program yang jelas sehingga memudahkan 

peneliti dalam memperoleh data yang dibutuhkan. 

Waktu penelitian dilaksanakan selama kurang lebih tiga bulan, 

dimulai dari tahap persiapan, pengumpulan data, hingga analisis data. 

Rentang waktu ini dianggap cukup untuk memperoleh data yang mendalam 

dan akurat terkait pengelolaan dana infak dan sedekah serta implementasi 

program kesejahteraan anak yatim dhuafa di Lazismu Kota Pekanbaru. 

 

C. Subjek dan Objek Penelitian 

Subjek penelitian adalah pihak-pihak yang menjadi sumber informasi 

utama dalam penelitian ini. Subjek penelitian meliputi pimpinan Lazismu 

Kota Pekanbaru, staf pengelola, serta pihak terkait yang terlibat langsung 

dalam program pengelolaan dan pendistribusian dana zakat kepada anak 

yatim. Pemilihan subjek dilakukan secara purposive, yaitu berdasarkan 

pertimbangan bahwa subjek tersebut memiliki pengetahuan dan pengalaman 

yang relevan dengan fokus penelitian. 

Objek penelitian ini adalah peran Lazismu Kota Pekanbaru dalam 

pengelolaan dana infak dan sedekah untuk kesejahteraan anak yatim ditinjau 

dari perspektif Maqashid Syari'ah. Fokus objek penelitian mencakup 

mekanisme penghimpunan, pendistribusian, pendayagunaan dana, serta 

dampaknya terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa. 



 

 

 

41 

 

 
 

D. Sumber Data 

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data 

sekunder. Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara 

mendalam dan observasi terhadap aktivitas pengelolaan dana zakat di 

Lazismu Kota Pekanbaru. Data primer ini menjadi sumber utama untuk 

memahami praktik nyata pengelolaan zakat dan program kesejahteraan anak 

yatim dhuafa.
94

 

Data sekunder diperoleh dari berbagai sumber tertulis seperti buku, 

jurnal ilmiah, peraturan perundang-undangan, laporan tahunan Lazismu, serta 

dokumen lain yang relevan dengan topik penelitian. Data sekunder digunakan 

untuk memperkuat analisis dan memberikan landasan teoritis dalam 

penelitian ini.
95

 

E. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

wawancara, observasi, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara semi-

terstruktur kepada informan kunci untuk memperoleh informasi mendalam 

mengenai pengelolaan dana infak dan sedekah dan program kesejahteraan 

anak yatim dhuafa. Teknik ini memungkinkan peneliti untuk menggali data 

secara fleksibel namun tetap terarah.
96

 

Observasi dilakukan dengan cara mengamati secara langsung aktivitas 

Lazismu Kota Pekanbaru, khususnya yang berkaitan dengan pengelolaan dan 

pendistribusian dana infak dan sedekah. Observasi ini bertujuan untuk 

                                                           
94 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, him. 137. 
95 Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif, hlm. 159. 
96 Ibid., hlm. 186. 



 

 

 

42 

 

 
 

memperoleh gambaran nyata mengenai praktik pengelolaan infak dan 

sedekah di lapangan. 

Dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data berupa laporan 

keuangan, profil lembaga, program kerja, dan dokumen lain yang relevan. 

Teknik dokumentasi berfungsi sebagai pelengkap dan pendukung data hasil 

wawancara dan observasi. 

 

F. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif dengan 

menggunakan model analisis interaktif. Proses analisis data meliputi tiga 

tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

Tahapan ini dilakukan secara berkesinambungan sejak pengumpulan data 

hingga penelitian selesai.
97

 

Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan 

perspektif Maqashid Syari'ah. Peneliti mengkaji sejauh mana pengelolaan 

dana zakat Lazismu Kota Pekanbaru telah memenuhi lima tujuan utama 

Maqashid Syari'ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

 

G. Teknik Keabsahan Data 

Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik 

triangulasi. Triangulasi dilakukan dengan cara membandingkan data yang 

diperoleh dari berbagai sumber dan teknik pengumpulan data, seperti 

                                                           
97 Miles, Huberman, Qualitative Data Analysis, (California: Sage, 2014), hlm. 12 



 

 

 

43 

 

 
 

wawancara, observasi, dan dokumentasi. Teknik ini bertujuan untuk 

meningkatkan validitas dan reliabilitas data penelitian.
98

 

Selain itu, peneliti juga melakukan pengecekan ulang data kepada 

informan (member check) untuk memastikan bahwa data yang diperoleh 

sesuai dengan fakta di lapangan. Langkah ini penting untuk menghindari 

kesalahan interpretasi dan meningkatkan kredibilitas hasil penelitian.
99

                                                           
98 Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, hlm. 330 
99 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, hlm. 276 



 
 
 
 

 

64 

 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan 

Pengelolaan infak, dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru telah 

memberikan kontribusi yang signifikan terhadap peningkatan kesejahteraan 

anak yatim dhuafa. Hal ini tercermin dari berbagai program yang dijalankan 

oleh lembaga, baik dalam bentuk bantuan pemenuhan kebutuhan dasar, 

bantuan pendidikan, maupun pembinaan keagamaan dan sosial. Program-

program tersebut menunjukkan bahwa pengelolaan infak dan sedekah oleh 

LAZISMU Pekanbaru tidak hanya berfokus pada penyaluran bantuan yang 

bersifat konsumtif, tetapi juga mengarah pada upaya pembinaan dan 

pengembangan kualitas hidup anak yatim dhuafa secara berkelanjutan. 

Pengelolaan infak dan sedekah yang dilakukan oleh LAZISMU 

Pekanbaru juga dapat dinilai telah sejalan dengan prinsip-prinsip Maqashid 

Syariah. Bantuan pendidikan dan pendampingan belajar berkontribusi dalam 

menjaga dan mengeınbangkan akal anak yatim dhuafa, sementara pembinaan 

keagamaan mendukung perlindungan agama dan pembentukan karakter 

religius. Selain itu, bantuan pemenuhan kebutuhan dasar dan pendampingan 

sosial berperan dalam menjaga jiwa dan martabat anak yatim dhuafa, sehingga 

mereka dapat tumbuh dan berkembang dalam kondisi yang lebih layak dan 

manusiawi. 

 

 

 



 

 

 

65 

 

 
 

B. Saran 

Berdasarkan kesimpulan yang telah diuraikan, penulis memberikan 

saran kepada LAZISMU Pekanbaru diharapkan dapat terus meningkatkan 

kualitas pengelolaan infak, dan sedekah, khususnya dalam pengembangan 

program pendayagunaan produktif yang berorientasi pada kemandirian 

ekonomi jangka panjang. Program pemberdayaan tersebut dapat dirancang 

secara bertahap dan disesuaikan dengan usia serta potensi anak yatim dhuafa, 

sehingga manfaat yang diberikan tidak hanya bersifat jangka pendek, tetapi 

juga berkelanjutan, dan juga Lazismu Pekanbaru di sarankan untuk 

memperkuat sinergi antara pembinaan spiritual, pendidikan, dan pemberdayaan 

ekonomi agar program-program yang dijalankan lebih terintegrasi. Kolaborasi 

dengan lembaga pendidikan, amal usaha Muhammadiyah, pemerintah daerah, 

serta masyarakat luas diharapkan dapat memperluas jangkauan program dan 

meningkatkan efektivitas pengelolaan infak dan sedekah dalam meningkatkan 

kesejahteraan anak yatim dhuafa. 



 
 
 
 

 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafaqat (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2004). 

Ahmad Al-Raysuni, Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and 

Intents of Islamic Law, London: IIIT, 2005. 

Ahmad Dahlan, Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Sosial, Jurnal 

Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 2 (2020). 

Ahmad Kholil, Kesejahteraan Sosial dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2015). 

Al-Ghazali, al-Mustashfa (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2000). 

Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah. 

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2011). 

Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2016 

Didin Hafidhuddin, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007. 

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Pembangunan Sosial (Jakarta: Gema Insani, 

2007). 

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 

2002. 

Didin Hafidhuddin, Zakat dan Pemberdayaan Umat (Jakarta: Gema Insani, 2011). 

Dokumentasi Struktur Organisasi LAZISMU Pekanbaru 

Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, (Jakarta: IMZ, 2007). 

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIIT, 

2008. 



 
 
 
 

 

 
 

Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya (Jakarta: Kemenag RI, 

2019). 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2017). 

M. Ali Hasan, Zakat dan Infak, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006) 

M. Nur Rianto Al Arif, Ekonomi Sosial Islam (Bandung: Alfabeta, 2018). 

M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an (Bandung: Mizan, 2007). 

M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic 

Foundation, 1992. 

Miles, Huberman, Qualitative Data Analysis, (California: Sage, 2014). 

Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dar Ihya' at-Turats, 2004). 

Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015. 

Profil LAZISMU Pekanbaru, Dokumentasi Internal, 2024. 

Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, (Kairo: Dar al-Fath, 2004). 

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2017). 

Wahbah Zuhaili, Fiqh Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989). 

Wawancara Ketua LAZISMU Pekanbaru. 

Wawancara Penerima Manfaat LAZISMU Pekanbaru. 

Wawancara Staf SDM LAZISMU Pekanbaru. 

Wawancara Staf Program LAZISMU Pekanbaru. 

Wawancara Wali Anak Yatim. 

Yusuf al-Qaradawi, Fiqh az-Zakah, Jilid I (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999). 



 
 
 
 

 

 
 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

Lampiran I: Daftar Wawancara 

A. Pertanyaan untuk Pengelola LAZISMU Pekanbaru 

1. Bagaimana gambaran umum program infak dan sedekah untuk anak yatim 

dhuafa di LAZISMU Pekanbaru? 

2. Apa tujuan utama pengelolaan infak dan sedekah bagi anak yatim dhuafa? 

3. Bantuan apa saja yang diberikan untuk memenuhi kebutuhan dasar anak 

yatim? 

4. Bagaimana dampak bantuan tersebut terhadap kehidupan sehari-hari anak 

yatim dhuafa? 

5. Aspek Maqashid Syariah apa yang paling terlihat dampaknya dalam 

program anak yatim? 

B. Pertanyaan untuk Anak Yatim Dhuafa 

1. Bantuan apa saja yang kamu terima dari LAZISMU Pekanbaru? 

2. Apakah bantuan tersebut membantu kamu dalam kehidupan sehari-hari? 

3. Bagaimana perasaan kamu setelah mengikuti kegiatan pengajian atau 

pembinaan? 

4. Apa harapan kamu ke depan setelah mengikuti program dari LAZISMU? 

 

 

 

 



 
 
 
 

 

 
 

Lampiran II : Dokumentasi Penelitian 

 

Gambar I : Peneliti bersama Rifani Agustin S. Si, informan staf SDM LAZISMU 

Pekanbaru 

 

 

Gambar II : Peneliti bersama Romaito Rambe S. Pd, informan staf SDM 

LAZISMU Pekanbaru 

 

 



 
 
 
 

 

 
 

 

 

 

Gambar III : Peneliti bersama Abdul Rasyid SH., MH, informan staf program 

LAZISMU Pekanbaru 

 

 

 

 

 

 

 

 







 


