N =
20 25 ANALISIS PENGELOLAAN INFAK DAN SEDEKAH OLEH LAZISMU
320 g3T
2@ o o PEKANBARU TERHADAP KESEJAHTERAAN ANAK YATIM DHUAFA
28823 DALAM PERSPEKTIF MAQASHID SYARIAH

=

Q

: SKRIPSI

.

&

=

§ Diajukan untuk Melengkapi Tugas dan Memenuhi Syarat

-

w

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Hukum (S.H)
Fakultas Syariah dan Hukum

‘nery eysng Nin Jefem BueA uebunuadey ueyibnisw yepn uedi

‘yejesew njens uenelun neje ynuy uesinuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘ueniauad ‘ueyipipuad uebunuaday ynjun eAuey uedi

M. RASYID RIDHO
NIM.12120113044

JJaquuns ueyingaAusiu uep ueywniuesusw edue) 1ul siny eA1ey ynines neje ueibeges dinbusu

PROGRAM S 1
PRODI HUKUM KELUARGA ISLAM (AHWAL SYAKHSIYYAH)
FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
2026 M/1447 H

nelry exysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iul sijn} eAley yninjas neje ueibegss yeAueqiadwaw uep ueywnuwnbuau



LEMBAR PERSETUJUAN

ipsi dengan Judul “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu

@adap Kesejaliteraan Anak Yatin Dhuafa Perspektif Magashid Syariah™

: M. Rasyid Ridho
212120113044

: Hukum Keluarga




v

NVIY VASNS NIN
U3
n f"

%
= |
=)

PENGESAHAN

©
Skapsi dengan judul Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu

PeRanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif
Magashid Syariah yang ditulis oleh:
_c.'
e : M. Rasyid Ridho
5 Nim 12120113044
=.  Program Studi : Hukum Keluarga Islam

Beqgas dynbusw Buele|q “|

nun eAuey uediynbuad ‘e
Suepun-Buepun 1Bunpuing eidio yeH

di munaqasyahkan pada:
: Kamis, 15 Januari 2026

| uesyiBnisw sepl uednnbuad q

N
9
o)
[}
=
(=}
=i
m )
=
«Q
c
=
=
=
=
:}:
Q.
o
=)
3
@




eje ueibeqes dnnbusw Bu
Buepun-Buepun 1Bunpuiqg eyd

SURAT PERNYATAAN

yang bertanda tangan di bawah ini:
;M. Rasyid Ridho
12120113044
Pekanbaru/ 16 November 2001
Syariah dan Hukum
Hukum Keluarga Islam (Akhwal Syakhshiyyah)
Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu

: X
ey
SUMopcrny




B Byene Nin ielesm Buek Lief

ABSTRAK

M. Rasyid Ridho, (2026):  Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh
Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan
Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif Magashid
Syariah

Penelitian ini bertujuan menganalisis pengelolaan infak dan sedekah oleh
Lazismu Pekanbaru serta dampaknya terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa
dalam perspektif Magashid Syariah. Penghimpunan dana infak dan sedekah
dilakukan melalui berbagai jalur, seperti infak rutin bulanan, kotak infak di masjid
dan sekolah Muhammadiyah, donasi online, serta kerja sama dengan lembaga atau
komunitas sosial. Selain itu, Lazismu Pekanbaru aktif melakukan edukasi dan
sosialisasi mengenai pentingnya infak dan sedekah melalui pengajian, seminar,
media sosial, dan laporan tahunan, dengan tujuan menumbuhkan kesadaran
masyarakat bahwa infak dan sedekah merupakan instrumen sosial sekaligus
kewajiban agama.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pengelolaan infak dan sedekah oleh
Lazismu Pekanbaru berdampak signifikan terhadap kesejahteraan anak yatim
dhuafa, baik dari aspek materi, pendidikan, psikologis, sosial, maupun spiritual.
Bantuan yang diberikan tidak hanya memenuhi kebutuhan dasar anak, tetapi juga
membina karakter, meningkatkan kepercayaan diri, dan memotivasi anak untuk
berkembang secara optimal. Analisis berdasarkan perspektif Magashid Syariah
menunjukkan bahwa pengelolaan dana ini telah mendukung perlindungan agama
(hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan
harta (hifz al-mal), serta memperkuat keberlanjutan program sosial.

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Lazismu Pekanbaru telah menjalankan
pengelolaan infak dan sedekah secara profesional, berbasis syariah, dan holistik,
sehingga manfaat yang diberikan bagi anak yatim dhuafa bersifat jangka pendek
maupun jangka panjang. Temuan ini menegaskan pentingnya strategi pengelolaan
yang terstruktur, transparan, dan berbasis prinsip Magashid Syariah untuk
meningkatkan kesejahteraan sosial secara menyeluruh.

Kata Kunci: Infak, Sedekah, Anak Yatim Dhuafa, Magashid Syariah



KATA PENGANTAR

Asalamualaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah SWT, Tuhan
semesta alam, atas segala limpahan rahmat, taufik, serta hidayah-Nya sehingga
penulis dapat menyelesaikan penyusunan Skripsi ini dengan judul “Analisis
Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu Pekanbaru Terhadap
Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif Maqgashid Syariah”.
Shalawat dan salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan Nabi besar
Muhammad SAW, beserta keluarga, sahabat, dan pengikut beliau hingga akhir
zaman.

Penulis menyadari bahwa dalam proses penyusunan Skripsi ini tidak
terlepas dari berbagai tantangan dan keterbatasan, baik dari segi waktu,
kemampuan, maupun pemahaman. Namun, dengan izin dan rahmat Allah SWT
serta dukungan dari berbagai pihak, baik secara moril maupun materil, penulis
akhirnya dapat menyelesaikan penulisan Skripsi ini. Oleh karena itu, Penulis
menyampaikan ucapan terima ka sih yang sebesar-besarnya kepada:

1.- Kedua orang tua tercinta yang paling berjasa dalam hidup Penulis Ayahanda
Syamsir dan Ibunda Emita Suryani yang selalu menjadi penyemangat Penulis
sebagai sandaran terkuat dari kerasnya dunia, yang tiada hentinya selalu
memberikan kasih sayang, doa, dukungan dan motivasi dengan penuh
keikhlasan yang tak terhingga kepada Penulis dalam menyelesaikan

perkuliahan serta menyelesaikan Penulisan Skripsi ini.



I
1 (o] '..'
- o B

Ibu Prof. Dr. Leny Nofianti, M.S, AK, CA. Selaku Rektor Universitas Islam Negri
Sultan Syarif Kasim Riau, Wakil Rektor | Bapak Prof. H. Raihani, M.Ed.. Ph.D,
Wakil Rektor 1l Bapak Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng. dan Wakil Rektor 111 Bapak
Dr. Haris Simaremare, M. T, dan Civitas Akademika Universitas Islam Negri Sultan
Syarif Kasim Riau.

Bapak Dr. H. Maghfirah, MA selaku Dekan Fakultas Syari'ah dan Hukum
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, beserta Bapak Dr.
Muhammad Darwis, SH., MH selaku Wakil Dekan I, Ibu Dr. Nurnasrina,
SE.M.Si selaku Wakil Dekan Il, dan Bapak Dr. M. Alpi Syahrin, SH, MH
selaku Wakil Dekan Ill Fakultas Syari'ah dan Hukum Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang mempermudah penulis dalam
menyelesaikan penulisan skripsi.

Bapak Irfan Zulfikar, M.Ag selaku Ketua Program Studi Hukum Keluarga
dan Bapak Kemas Muhammad Gemilang, S.H.I.,M.H selaku Sekretaris
Program Studi Hukum Keluarga.

Bapak Prof. Dr. H. Suhayib, M.Ag selaku pembimbing | dan Bapak Afrizal
Ahmad, M.Sy selaku pembimbing Il yang telah banyak membantu dan
meluangkan waktu untuk memberikan bimbingan dan arahan dengan sabar,
ikhlas dan rasa tanggung jawab sehingga Skripsi ini dapat diselesaikan
dengan baik.

Ibuk Desi Devrika Devra, S.HI., M.Si. selaku Penasehat Akedemik yang telah
membimbing selama menuntut ilmu di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif

Kasim Riau.



7. Bapak, Ibu para dosen dan Staf Administrasi UIN Sultan Syarif Kasim Riau,

Buele|q 'L

yang telah mendidik, membimbing, dan memberikan ilmu yang bermanfaat

selama Penulis menempuh pendidikan di bangku perkuliahan.

22

Saudara-saudari Penulis tersayang Isra Wahyudi, Septia Ulfa, dan

Muhammad Irsyad atas doa, dukungan, dan semangat yang senantiasa

eje ueibeqgas dinbusw

Buepun-Buepun 1Bunpuljiqg e3din YeH

diberikan meskipun terbentang jarak yang jauh. Semoga kita bisa menjadi

anak kebanggan kedua orang tua.

9.0 Kepada sahabat dan teman Penulis yang selalu hadir memberi semangat,

‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedi

tawa, dan dukungan serta sudah membantu, memberi masukan/saran dan

nasihat kepada Penulis dalam menyelesaikan Skripsi ini.

eauel] lul sini B.f(\_JE.\! yninjas n

Ne1E

Wwe|jep Iul sijnj eAley yninjas ne

‘nery Bysng NN Jefem

Pekanbaru, 17 Desember 2025

yeiwj efiey uesijnuad ‘uenijpuad

AU Uep uejuinjueduawl

£
\

M. Rasyid Ridho

Jaquuns ueXings

ad ‘uelode| ueunsnAuad *

nery eysng NN wizi eduel undede ynuaq

‘yejesewl niens uenelun neje yijy uesinu



DAFTAR ISI
ABSTRAK .ottt ettt et ne e i
KATA PENGANTAR ..ot i
DAFTAR IS .o %
BAB | PENDAHULUAN ...ttt 1
A, Latar BelaKang ........coooviiiiiicc e 1
B. Batasan Masalah...........cccooiiiiiiiie e 5
C. RUMUSAN MASAlAN .....oveiieiiiiiee e e 6
D. Tujuan dan Manfaat Penelitian ...........cccooeieiiiiiiiiniieeee e 6
BAB 11 LANDASAN TEORI ..ottt 8
1. Kerangka TEOFTIS ......ccveeiiieiieeiie e sie ettt e e sbae s aeesraesnna e 8
A. Infak, dan Sedekah dalam Perspektif Islam ...........ccccooooviviiiiiniininiene. 8
B. Pengelolaan Infak, dan Sedekah dalam Islam.............c..ccocooiiiiiiicn, 12
C. Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa dalam Perspektif Islam..................... 16
D. Magashid Syariah sebagai Kerangka Analisis..........c.cccovverviierivereennnn 21
E. Pengelolaan Infak dan Sedekah dalam Perspektif Maqashid Syari’ah .....24
2. Penelitian TerdanUlU..........cvooieiiiiiiiece e 30
= ; BAB 111 METODE PENELITIAN .....ooiiiiiieiee e 34
: s A. Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian..........cc.ccoovvninrennncicsennnn 34
B. Lokasi dan Waktu PENELIan ............co.vvvevreerieeseeseeesssseeessesessssenenen, 34
5 3 C. Subjek dan Objek Penelitian ..........cccovuerveieiiiiiinisisesiee e 35
S D. SUMDEE DALA.......ccuiiiiieiiiiiice ettt 36
E. Teknik Pengumpulan Data............ccoouiiiiiiiiiineciseseeeeeee e 36
F. Teknik ANalisis Data.........cccceieiuiiiiiiiiieieie et 37
G. Teknik Keabsahan Data ...........c.ccoviiriieiinieieieie s 37
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN.......ccccocviiiiiiiiciein, 39
> A. Gambaran Umum LAZISMU Pekanbaru .........ccccccovevverveieniieieene e 39
= B. Pengelolaan Infak dan Sedekah di LAZISMU Pekanbaru........................ 40
C. Pendistribusian dan Pendayagunaan Infak dan Sedekah untuk Anak Yatim
s DNUATA ..o 42
5 D. Dampak Pengelolaan Infak dan Sedekah terhadap Kesejahteraan Anak
= Yatim DRUATA.......coiiiie s 46
S v



£E2 o oo
ST D 0D ©
C : F
< : F
> i i
g i i
Q2 : oo
< H : H
X H H H H
[«B] H H H H
o : oo
=S A
= i i
Lo : P
N P
< i i i
[ : : :
o : o
m H H H H
s i i
e i i
[ H H : H
X : -
(SR H : H
2 i i i s
(22 zZ R
c g i
Sc
-
E2 =z
p n < N
=] : H
o N H
s o < i g
o S - H v
e o S i p
BM = 32 @«
w — N
52 0 £8 & Z
<& w X 3 m x
© me o_Alm BB__xM:_Wmcmxm Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau

q\l Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
_ H_._;MW 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:

A .., .n.. m.nm:@cznm::m:<mczExxmum:::@m:vmza_exm:__um:m__:m:.Um:c__mm:_AmJ\m:36:_nm:<cmc:m:_mbo$:_nm:c__mmg_A::xmﬁmc::_mcm:mcmEBmmm_m:.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

UIN SUSKA RIAU



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang

Islam sebagai agama yang sempurna telah memberikan pedoman yang
komprehensif dalam mengatur kehidupan manusia, baik dalam aspek ibadah
maupun sosial kemasyarakatan. Salah satu bentuk ajaran Islam yang
menegaskan kepedulian terhadap kesejahteraan sosial adalah perintah untuk
berinfak dan bersedekah. Al-Qur’an menegaskan bahwa harta yang dimiliki
manusia pada hakikatnya mengandung hak bagi orang lain, khususnya mereka
yang membutuhkan. Allah SWT berfirman dalam Q.S. Al-Bagarah ayat 261
yang menjelaskan bahwa infak di jalan Allah akan dilipatgandakan pahalanya,
sebagai bentuk motivasi spiritual sekaligus dorongan untuk mewujudkan
keadilan sosial.*

Dalam konteks kebangsaan, nilai-nilai infak dan sedekah sejalan dengan
tujuan negara sebagaimana tertuang dalam Pembukaan Undang-Undang Dasar
Negara Republik Indonesia Tahun 1945, khususnya dalam upaya mewujudkan
kesejahteraan umum dan keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia. Negara
menjamin pemeliharaan fakir miskin dan anak-anak terlantar sebagaimana
diatur dalam Pasal 34 ayat (1) UUD 1945, sehingga pengelolaan dana sosial
keagamaan seperti infak dan sedekah memiliki legitimasi konstitusional

sebagai bagian dari upaya perlindungan sosial.?

! Al-Qur’an, Q.S. Al-Bagarah [2]: 261.
2 Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945, Pasal 34 ayat (1).



Secara yuridis formal, pengelolaan zakat, infak, dan sedekah di Indonesia
diatur dalam Undang-Undang Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan
Zakat. Undang-undang ini menegaskan bahwa pengelolaan zakat dan dana
sosial keagamaan lainnya bertujuan untuk meningkatkan efektivitas dan
efisiensi pelayanan serta mewujudkan kesejahteraan masyarakat dan
penanggulangan kemiskinan. Dengan demikian, pengelolaan infak dan sedekah
tidak hanya memiliki landasan teologis, tetapi juga memiliki dasar hukum yang
kuat dalam sistem hukum nasional.?

Infak dan sedekah merupakan instrumen penting dalam sistem ekonomi
Islam yang berfungsi sebagai sarana distribusi kekayaan dan pemberdayaan
sosial umat. Melalui infak dan sedekah, kesenjangan sosial dapat dikurangi
serta kebutuhan dasar masyarakat kurang mampu dapat terpenuhi, khususnya
kelompok rentan seperti anak yatim dan dhuafa. Dalam Islam, pengelolaan
infak dan sedekah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga memiliki dimensi
sosial-ekonomi  yang berorientasi pada kesejahteraan umat secara
berkelanjutan.*

Di Indonesia, pengelolaan dana infak dan sedekah semakin berkembang
seiring dengan meningkatnya kesadaran masyarakat untuk menyalurkan dana
sosial melalui lembaga amil zakat resmi. Salah satu lembaga yang berperan
aktif dalam pengelolaan dana tersebut adalah Lembaga Amil Zakat, Infak, dan
Sedekah Muhammadiyah (LAZISMU). LAZISMU hadir sebagai lembaga

filantropi Islam yang bertujuan menghimpun dan menyalurkan dana umat

® Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan

Zakat.

* Yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), him. 23.



secara profesional, transparan, dan akuntabel guna meningkatkan kesejahteraan
masyarakat, termasuk anak yatim dan dhuafa.’

Kota Pekanbaru sebagai salah satu pusat pertumbuhan ekonomi di
Provinsi Riau masih menghadapi permasalahan sosial, khususnya terkait
kesejahteraan anak yatim dan dhuafa. Keterbatasan akses pendidikan,
kesehatan, serta pemenuhan kebutuhan dasar menjadi tantangan yang perlu
mendapatkan perhatian serius. Oleh karena itu, peran LAZISMU Pekanbaru
dalam mengelola dan menyalurkan infak dan sedekah menjadi sangat strategis
dalam mendukung peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa di wilayah
tersebut.’

Namun demikian, efektivitas pengelolaan infak dan sedekah tidak hanya
dapat diukur dari besarnya dana yang dihimpun dan disalurkan, tetapi juga dari
sejauh mana dana tersebut mampu mewujudkan kemaslahatan sesuai dengan
tujuan syariat Islam. Konsep Magashid Syariah menekankan lima tujuan utama
syariat, yaitu menjaga agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-
‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). Oleh karena itu,
pengelolaan infak dan sedekah idealnya mampu memberikan dampak nyata
terhadap pemenuhan lima aspek tersebut dalam kehidupan anak yatim dhuafa.’

Selain itu, pengelolaan infak dan sedekah yang profesional menuntut

adanya sistem manajemen yang baik, mulai dari proses penghimpunan,

> Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 23 Tahun 2011 tentang Pengelolaan

Zakat

® Badan Pusat Statistik Kota Pekanbaru, Data Kemiskinan dan Sosial, (Pekanbaru: BPS,

2023)

" Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: I11T, 2008),

him. 15.



pendistribusian, hingga pendayagunaan dana. Pengelolaan yang tidak tepat
sasaran berpotensi menjadikan dana infak dan sedekah hanya bersifat
konsumtif dan tidak memberikan dampak jangka panjang terhadap
kesejahteraan penerima manfaat. Oleh karena itu, lembaga amil zakat dituntut
untuk memiliki strategi pemberdayaan yang berorientasi pada peningkatan
kualitas hidup mustahik, khususnya anak yatim dhuafa, agar mereka mampu
keluar dari lingkaran kemiskinan.®

Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, Islam memberikan
perhatian yang sangat besar terhadap perlindungan dan pemenuhan hak-hak
mereka. Anak yatim tidak hanya membutuhkan bantuan materi, tetapi juga
pembinaan mental, pendidikan, dan jaminan keberlangsungan hidup yang
layak. Hal ini sejalan dengan prinsip Magashid Syariah, terutama dalam
menjaga jiwa, akal, dan keturunan. Dengan demikian, pengelolaan infak dan
sedekah seharusnya tidak berhenti pada pemenuhan kebutuhan sesaat,
melainkan diarahkan pada pembangunan sumber daya manusia anak yatim
dhuafa secara holistik.’

Lebih lanjut, pendekatan Magashid Syariah dalam menilai pengelolaan
dana infak dan sedekah memberikan kerangka evaluasi yang komprehensif.
Pendekatan ini tidak hanya menilai aspek kepatuhan syariah secara formal,
tetapi juga melihat dampak sosial dan kemaslahatan yang dihasilkan. Oleh

karena itu, analisis pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru

® Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani Press,

2002), him. 89.

° Wahbah az-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Jilid 11, (Damaskus: Dar al-Fikr,

2007), him. 844.



dalam perspektif Magashid Syariah menjadi penting untuk mengetahui sejauh
mana program-program yang dijalankan telah selaras dengan tujuan utama
syariat Islam dalam mewujudkan kesejahteraan umat.*®

Islam sebagai agama yang bersifat rahmatan lil ‘alamin tidak hanya
mengatur hubungan manusia dengan Allah (hablum minallah), tetapi juga
hubungan manusia dengan sesama (hablum minannds). Salah satu instrumen
penting dalam Islam yang berfungsi sebagai solusi sosial-ekonomi adalah
zakat, infak, dan sedekah (ZIS). ZIS tidak hanya berfungsi sebagai ibadah
individual, tetapi juga sebagai instrumen distribusi kekayaan dan pengentasan
kemiskinan.'

LAZISMU Pekanbaru sebagai salah satu Lembaga Amil Zakat Nasional
(LAZNAS) memiliki berbagai program sosial yang menyasar kelompok
dhuafa, termasuk anak yatim. Program-program tersebut mencakup bantuan
pendidikan, santunan ekonomi, pembinaan keagamaan, serta program
pemberdayaan lainnya. Namun, sejauh mana pengelolaan infak, dan sedekah
tersebut benar-benar berdampak pada kesejahteraan anak yatim dhuafa perlu
dianalisis secara mendalam dan sistematis.*?

Dalam konteks keilmuan Islam kontemporer, pengukuran keberhasilan
pengelolaan ZIS tidak cukup hanya dilihat dari aspek administratif atau jumlah

dana yang disalurkan, tetapi juga harus dianalisis berdasarkan tujuan-tujuan

6. '° Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, (Beirut: Dar al-Kutub al-
Iimiyyah, 2004), him. 9.
1 Yusuf al-Qaradawi, Figh az-Zakah, Jilid | (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999), him.

35.

2 Ahmad Dahlan, Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Sosial, Jurnal

Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 2 (2020), him. 112.



Syariat Islam (Magashid Syariah). Magashid Syariah merupakan konsep yang
menjelaskan tujuan utama diturunkannya hukum Islam, vyaitu untuk
mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan.™

Menurut Imam al-Syathibi, Magashid Syariah bertujuan untuk menjaga
lima aspek pokok kehidupan manusia, yaitu agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-
nafs), akal (hifz al-'agl), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal).
Kelima tujuan ini dapat dijadikan indikator dalam menilai apakah suatu
kebijakan atau program, termasuk pengelolaan zakat, telah sesuai dengan nilai-
nilai Islam atau belum.*

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dapat dianalisis melalui perspektif
Magashid Syariah, misalnya melalui pemenuhan kebutuhan dasar (hifz an-
nafs), akses pendidikan (hifz al-'agl), pembinaan akhlak dan keimanan (hifz ad-
din), perlindungan sosial (hifz an-nasl), serta pemenuhan kebutuhan ekonomi
(hifz al-mal). Dengan demikian, pendekatan Magashid Syariah memberikan
kerangka analisis yang komprehensif dan holistik.™

Selain sebagai instrumen ibadah, infak dan sedekah memiliki peran
strategis dalam mendorong pembangunan sosial yang inklusif. Dalam
perspektif ekonomi Islam, infak dan sedekah berfungsi sebagai mekanisme
redistribusi kekayaan yang bertujuan mengurangi ketimpangan sosial dan
memperkuat solidaritas umat. Keberadaan dana sosial keagamaan ini

diharapkan mampu menjadi solusi alternatif dalam mengatasi permasalahan

3 6. Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: IIIT,

2008), him. 2.

Y Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafagat fi Ushul al-Shariah, Jilid 1l (Beirut: Dar al-

Kutub al-'limiyyah, 2004), him. 8.

5 Amir Syarifuddin, Ushul Figh, Jilid 11 (Jakarta: Kencana, 2011), him. 234



kemiskinan struktural yang belum sepenuhnya dapat diselesaikan oleh sistem
ekonomi konvensional.*®

Perkembangan lembaga filantropi Islam di Indonesia menunjukkan
adanya pergeseran paradigma dari penyaluran bantuan yang bersifat karitatif
menuju pendekatan pemberdayaan yang berorientasi pada keberlanjutan.
Pendekatan ini menekankan pentingnya pemanfaatan dana infak dan sedekah
untuk meningkatkan kapasitas dan kemandirian mustahik melalui pendidikan,
pelatihan, dan penguatan ekonomi produktif. Dengan demikian, infak dan
sedekah tidak hanya memberikan manfaat jangka pendek, tetapi juga
berkontribusi terhadap peningkatan kualitas hidup penerima manfaat dalam
jangka panjang.’

Dalam praktiknya, pengelolaan infak dan sedekah menghadapi berbagai
tantangan, seperti akuntabilitas pengelolaan dana, ketepatan sasaran
pendistribusian, serta pengukuran dampak program terhadap kesejahteraan
mustahik. Tanpa sistem manajemen yang baik dan evaluasi yang
komprehensif, dana infak dan sedekah berpotensi hanya bersifat konsumtif dan
kurang memberikan dampak signifikan terhadap perubahan sosial. Oleh karena
itu, diperlukan kerangka evaluasi yang tidak hanya menilai aspek administratif,

tetapi juga memperhatikan tujuan dan nilai-nilai syariah.*®

18 Yusuf al-Qaradawi, Figh az-Zakah, Jilid Il (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 2001),

him. 15-18.

7 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern (Jakarta: Gema Insani Press,

2002), him. 87-90.

8 M. Anwar Bashori, “Manajemen Pengelolaan Zakat dan Dampaknya terhadap

Kesejahteraan Mustahik,” Jurnal Ekonomi Syariah, Vol. 5, No. 2 (2018), him. 45-47.



Pendekatan Magashid Syariah menjadi sangat relevan dalam menilai
pengelolaan dana infak dan sedekah karena konsep ini menekankan pada
tujuan utama diturunkannya syariat Islam, yaitu untuk mewujudkan
kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Magashid Syariah memberikan
perspektif yang lebih luas dalam memahami kesejahteraan, tidak terbatas pada
aspek ekonomi, tetapi juga mencakup dimensi spiritual, intelektual, sosial, dan
keberlangsungan hidup manusia.*®

Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, pendekatan Magashid
Syariah  memungkinkan analisis yang lebih holistik terhadap dampak
pengelolaan infak dan sedekah. Kesejahteraan anak yatim tidak hanya diukur
dari terpenuhinya kebutuhan materi, tetapi juga dari terjaminnya pendidikan,
pembinaan keagamaan, perlindungan sosial, serta kesempatan untuk tumbuh
dan berkembang secara layak. Hal ini sejalan dengan tujuan syariat Islam
dalam menjaga jiwa, akal, keturunan, dan harta secara berimbang.?

Potensi infak dan sedekah di Indonesia sangat besar seiring dengan
mayoritas penduduk yang beragama Islam. Potensi ini apabila dikelola secara
optimal dapat menjadi sumber pendanaan sosial yang signifikan dalam
mendukung pembangunan kesejahteraan masyarakat. Namun demikian,
besarnya potensi tersebut belum sepenuhnya terealisasi secara maksimal karena
masih adanya kendala dalam penghimpunan dana, literasi masyarakat, serta

kepercayaan publik terhadap lembaga pengelola dana sosial Islam. Oleh karena

9 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: The

International Institute of Islamic Thought, 2008), him. 21-25.

2 Abu Ishaq al-Syathibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Shariah, Jilid Il (Beirut: Dar al-

Kutub al-1Imiyyah, 2004), him. 8-10



itu, penguatan tata kelola dan transparansi lembaga amil zakat menjadi faktor
penting dalam meningkatkan partisipasi masyarakat.?

Pengelolaan infak dan sedekah yang efektif menuntut adanya prinsip
good governance, seperti amanah, transparansi, akuntabilitas, dan
profesionalisme. Prinsip-prinsip tersebut tidak hanya menjadi tuntutan
manajerial modern, tetapi juga merupakan nilai-nilai yang sejalan dengan
ajaran Islam. Penerapan tata kelola yang baik diharapkan mampu
meningkatkan kepercayaan muzakki dan munfiq, sehingga berdampak pada
peningkatan dana yang dihimpun serta efektivitas pendistribusiannya.?

Selain aspek tata kelola, keberhasilan pengelolaan infak dan sedekah juga
sangat ditentukan oleh ketepatan program pendayagunaan dana. Program yang
dirancang secara partisipatif dan berbasis kebutuhan mustahik akan lebih
berpeluang memberikan dampak yang berkelanjutan. Dalam konteks anak
yatim dhuafa, program pemberdayaan yang terintegrasi antara bantuan
ekonomi, pendidikan, dan pembinaan karakter menjadi kebutuhan mendesak
agar mereka tidak hanya menjadi penerima bantuan, tetapi juga mampu
mandiri di masa depan.?

Di tingkat daerah, lembaga amil zakat memiliki peran strategis karena
berhadapan langsung dengan kondisi sosial masyarakat setempat. LAZISMU

Pekanbaru, sebagai bagian dari jaringan filantropi Muhammadiyah, memiliki

2l Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS), Outlook Zakat Indonesia (Jakarta:

BAZNAS, 2022), him. 12-15.

22 Nurul Huda dan Mohamad Heykal, Lembaga Keuangan Islam: Tinjauan Teoritis dan

Praktis (Jakarta: Kencana, 2010), him. 213-215.

2 Muhammad Daud Ali, Sistem Ekonomi Islam: Zakat dan Wakaf (Jakarta: Ul Press,

2006), him. 98-101.



10

peluang besar untuk mengembangkan model pengelolaan infak dan sedekah
yang responsif terhadap kebutuhan lokal. Dengan memahami karakteristik
sosial, budaya, dan ekonomi masyarakat Pekanbaru, LAZISMU diharapkan
mampu merancang program yang tepat sasaran dan berdampak nyata terhadap
kesejahteraan anak yatim dhuafa.?*

Namun demikian, keberhasilan suatu program sosial tidak dapat
dilepaskan dari proses monitoring dan evaluasi yang berkelanjutan. Evaluasi
berbasis Magashid Syariah menjadi penting untuk memastikan bahwa setiap
program yang dijalankan tidak hanya memenuhi standar administratif, tetapi
juga selaras dengan tujuan syariat Islam. Melalui evaluasi ini, dapat diketahui
apakah program-program infak dan sedekah telah memberikan kontribusi
terhadap perlindungan jiwa, peningkatan kualitas akal, penguatan keimanan,
keberlanjutan keturunan, serta kemandirian ekonomi anak yatim dhuafa.?®

Berdasarkan dari uraian diatas, maka Penulis tertarik untuk mengadakan
penelitian dengan judul: “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh
Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam

Perspektif Maqgashid Syariah”.

B.-Batasan Masalah
Berdasarkan pemaparan latar belakang masalah tersebut, agar penelitian
ini lebih terarah, tersistematis dan terfokus pada satu masalah maka Penulis

membatasi masalah yaitu: “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh

% Ahmad Dahlan, “Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Masyarakat,”
Jurnal Filantropi Islam, Vol. 4, No. 1 (2019), him. 60-62.

% Jasser Auda, Maqasid al-Shariah: A Beginner’s Guide (London: T, 2010), him.
43-46.



11

Lazismu Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam

Perspektif Maqgashid Syariah”.

C. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang masalah yang telah dikemukakan di atas,
maka rumusan masalah yang diajukan sebagai berikut:
1. Bagaimana pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru?
2. Bagaimana tingkat kesejahteraan anak yatim dhuafa penerima manfaat
LAZISMU Pekanbaru?
3. Bagaimana pengelolaan infak dan sedekah tersebut ditinjau dari

perspektif Magashid Syariah?

D. Tujuan dan Manfaat Penelitan
1. Tujuan Penelitian

Berkenaan dengan pokok permasalahan ini, maka tujuan penelitian

dapat dirumuskan sebagai berikut :

a. Untuk Mengetahui pengelolaan infak dan sedekah oleh LAZISMU

> ‘ Pekanbaru.

b. Untuk Mengetahui tingkat kesejahteraan anak yatim dhuafa penerima
manfaat LAZISMU Pekanbaru.

c. Untuk Mengetahui pengelolaan infak dan sedekah tersebut ditinjau dari

perspektif Magashid Syariah.

2. Manfaat Penelitian



nery eysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iu sijny eAley yninjas neje ueibeges yeAueqiadwaw uep ueywnwnbusw Buele|iq 'z

‘nery eysng NN Jefem 6ueh uebunuadey ueyibnisw yepn uednnbuad ‘g

‘yejesew njens uenelun neje ynuy uesinuad ‘uelode] ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘uenjauad ‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedinnbuad ‘e

JJaquuns ueyingaAusiu uep ueywniuesusw edue) 1ul siny eAiey ynines neje ueibeqas diynbusw Buele|q ‘|

Buepun-Buepun 1Bunpuljig e3d1) YeH

12

a. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan informasi
kepada para pembaca serta menambah pengetahuan keilmuan dalam
bidang hukum keluarga.

b. Secara praktis, penelitian ini diharapkan memberikan manfaat sebagai
acuan bagi peneliti selanjutnya.

c. Penelitian ini bermanfaat untuk melengkapi tugas akhir serta sekaligus
syarat memperoleh gelar sarjana Hukum pada Fakultas Syariah dan
Hukum dalam prodi Hukum Keluarga Universitas Islam Negeri Sultan

Syarif Kasim Riau.



BAB Il

LANDASAN TEORI

1. Kerangka Teoritis

A:-Infak, dan Sedekah dalam Perspektif Islam

Infak secara etimologis berasal dari kata anfaga yang berarti
membelanjakan atau mengeluarkan harta. Dalam terminologi syariat, infak
diartikan sebagai pengeluaran harta yang dilakukan oleh seorang muslim untuk
kepentingan yang diperintahkan oleh Allah SWT, baik bersifat wajib maupun
sunnah. Infak mencakup berbagai bentuk pengeluaran harta, termasuk zakat,
sedekah, dan nafkah, sehingga memiliki cakupan yang lebih luas dibandingkan
sedekah.?®

Sedekah berasal dari kata shadaga yang berarti kebenaran. Secara istilah,
sedekah merupakan pemberian sesuatu kepada orang lain dengan ikhlas karena
mengharap ridha Allah SWT. Sedekah tidak terbatas pada harta, tetapi juga
mencakup perbuatan baik nonmateri seperti senyuman, bantuan tenaga,
maupun nasehat yang baik. Hal ini menunjukkan bahwa sedekah memiliki
dimensi sosial dan spiritual yang sangat luas dalam ajaran Islam.?’

Infak dan sedekah memiliki peran strategis dalam membangun
kesejahteraan umat, terutama bagi kelompok rentan seperti fakir, miskin, dan
anak yatim dhuafa. Islam menempatkan kedua instrumen ini sebagai
mekanisme distribusi kekayaan agar tidak terjadi penumpukan harta pada

kelompok tertentu

%6 yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991)
" Wahbah Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989).

13



14

saja. Dengan demikian, infak dan sedekah berfungsi sebagai instrumen
keadilan sosial dan ekonomi.?®
Dasar hukum infak dan sedekah terdapat dalam Al-Qur'an, salah satunya
dalam Surah Al-Bagarah ayat 261 yang menjelaskan bahwa orang-orang yang
menafkahkan hartanya di jalan Allah akan dilipatgandakan pahalanya. Ayat ini
menunjukkan bahwa infak memiliki nilai ibadah yang tinggi dan berdampak
besar bagi pelakunya maupun penerimanya.”
U Gl &3 24050 s e 1 a8 208 501 i (e 8 (R AT
Bl 458 015 Cinlia) (il 2L A5 3 Al
Perumpamaan orang-orang yang menginfakkan hartanya di jalan Allah
adalah seperti (orang-orang yang menabur) sebutir biji (benih) yang
menumbuhkan tujuh tangkai, pada setiap tangkai ada seratus biji. Allah

melipatgandakan (pahala) bagi siapa yang Dia kehendaki. Allah
Mahaluas lagi Maha Mengetahui.

Selain itu, dalam Surah Al-Bagarah ayat 267, Allah SWT memerintahkan

5 orang-orang beriman untuk menginfakkan sebagian dari harta yang baik dan
halal. Ayat ini menegaskan bahwa infak tidak hanya se kadar mengeluarkan

harta, tetapi juga harus memperhatikan kualitas dan kehalalan harta tersebut.*

sl od 1 sl il (e il Lo 208 aay LS AT &1 5 1 5 )

Y5 1 sakE Capdll A ¢ 30 205 400l V) () slaaidh a1 sale 5 ST
_f_ % Zs;c}m”’/

Wahai orang-orang yang beriman, infakkanlah sebagian dari hasil
usahamu yang baik-baik dan sebagian dari apa yang Kami keluarkan dari

8 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani,
= 2002).

= 2 Al-Qur'an Surah Al-Bagarah ayat 261.

% Al-Qur'an Surah Al-Bagarah ayat 267.



15

bumi untukmu. Janganlah kamu memilih yang buruk untuk kamu

infakkan, padahal kamu tidak mau mengambilnya, kecuali dengan

memicingkan mata (enggan) terhadapnya. Ketahuilah bahwa Allah

Mahakaya lagi Maha Terpuji.

Infak dapat dibedakan menjadi infak wajib dan infak sunnah. Infak wajib
mencakup zakat dan nafkah keluarga, sedangkan infak sunnah meliputi
sumbangan sosial, bantuan kemanusiaan, dan pengeluaran lain yang tidak
diwajibkan namun dianjurkan. Pembagian ini menunjukkan fleksibilitas infak
dalam menjawab berbagai kebutuhan sosial masyarakat.™*

Sedekah juga terbagi menjadi sedekah materi dan nonmateri. Sedekah
materi berupa pemberian harta atau barang, sedangkan sedekah nonmateri
dapat berupa senyuman, menyingkirkan gangguan di jalan, atau membantu
orang lain dengan tenaga dan pikiran. Konsep ini menunjukkan bahwa setiap
muslim memiliki kesempatan yang sama untuk bersedekah sesuai dengan
kemampuannya.®

Dalam konteks lembaga amil zakat seperti Lazismu, infak dan sedekah
biasanya dikelola secara produktif dan konsumtif. Pengelolaan konsumtif
bertujuan memenuhi kebutuhan dasar mustahik, sedangkan pengelolaan
produktif diarahkan untuk meningkatkan kemandirian ekonomi dan
kesejahteraan jangka panjang.®

Infak dan sedekah dalam Islam juga memiliki dimensi pendidikan moral

bagi umat Islam. Melalui praktik infak dan sedekah, seorang muslim dilatih

untuk memiliki sifat dermawan, empati, serta kepedulian terhadap kondisi

31 M. Ali Hasan, Zakat dan Infak, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006)
%2 Sayyid Sabiqg, Figh Sunnah, (Kairo: Dar al-Fath, 2004).
* Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, (Jakarta: IMZ, 2007).



ey

16

sosial di sekitarnya. Nilai-nilai ini menjadi fondasi penting dalam membangun
masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban. Oleh karena itu, infak dan
sedekah tidak hanya berdampak pada penerima, tetapi juga membentuk
karakter spiritual dan sosial pemberinya.>

Selain itu, infak dan sedekah berfungsi sebagai sarana pembersihan harta
dan jiwa. Islam mengajarkan bahwa sebagian harta yang dimiliki seseorang
terdapat hak orang lain di dalamnya. Dengan berinfak dan bersedekah, seorang
muslim membersihkan hartanya dari sifat kikir dan cinta berlebihan terhadap
dunia, sekaligus membersihkan jiwanya dari sikap individualistis. Konsep ini
menunjukkan bahwa infak dan sedekah memiliki fungsi tazkiyah (penyucian)
yang sangat penting dalam kehidupan seorang muslim.*®

Infak dan sedekah juga berperan sebagai instrumen stabilisasi sosial dan
ekonomi. Ketika terjadi ketimpangan ekonomi atau Krisis sosial, infak dan
sedekah dapat menjadi solusi cepat untuk membantu kelompok masyarakat
yang terdampak. Fleksibilitas infak dan sedekah memungkinkan dana tersebut
disalurkan sesuai dengan kebutuhan mendesak masyarakat, sehingga mampu
mengurangi beban sosial dan mencegah terjadinya konflik akibat kesenjangan
ekonomi.*

Pengelolaan infak dan sedekah yang terorganisir melalui lembaga resmi
memberikan peluang yang lebih besar dalam menciptakan dampak sosial yang

Juas. Lembaga pengelola dapat memetakan kebutuhan mustahik, menentukan

* Sayyid Sabiqg, Figh Sunnah, Jilid 111, (Kairo: Dar al-Fath, 2004), him. 34.
% yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), him. 55.
% M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge, (Leicester: The lIslamic

Foundation, 1992), him. 226.



17

prioritas program, serta melakukan pendampingan secara berkelanjutan.
Dengan demikian, infak dan sedekah tidak hanya bersifat individual, tetapi
berkembang menjadi gerakan sosial yang terstruktur dan berorientasi pada
pemberdayaan umat.*’

Infak dan sedekah dalam perspektif Islam merupakan instrumen ibadah
sekaligus sosial yang memiliki peran strategis dalam mewujudkan
kesejahteraan dan keadilan sosial. Pemahaman yang komprehensif terhadap
konsep infak dan sedekah menjadi landasan penting dalam menilai bagaimana
pengelolaannya dapat memberikan kontribusi nyata terhadap peningkatan

kesejahteraan masyarakat, khususnya anak yatim dhuafa.®

. Pengelolaan Infak, dan Sedekah dalam Islam

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam merupakan suatu proses
yang mencakup kegiatan perencanaan, penghimpunan, pendistribusian, serta
pendayagunaan dana yang bersumber dari infak dan sedekah umat Islam.
Pengelolaan ini bertujuan untuk memastikan bahwa dana yang terkumpul dapat
dimanfaatkan secara optimal sesuai dengan prinsip syariah guna mewujudkan
kemaslahatan umat, khususnya bagi kelompok masyarakat yang membutuhkan
seperti fakir, miskin, dan anak yatim dhuafa.*

Dalam perspektif Islam, pengelolaan infak dan sedekah harus dilandasi

oleh prinsip amanah dan tanggung jawab. Dana infak dan sedekah merupakan

¥ Didin Hafidhuddin, Manajemen Zakat Indonesia, (Jakarta: Kencana Prenada Media

Group, 2011), him. 73.

% Ahmad Sarwat, Figih Zakat, Infak, dan Sedekah, (Jakarta: Rumah Figih Publishing,

2018), him. 19.

% Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002.



18

titipan dari para pemberi (muzakki dan munfig) yang harus dikelola secara
jujur dan transparan. Oleh karena itu, pengelola infak dan sedekah dituntut
untuk memiliki integritas moral serta kemampuan manajerial agar dana yang
dikelola dapat memberikan manfaat yang maksimal bagi penerima.*°

Infak dan sedekah memiliki karakter yang lebih fleksibel dibandingkan
zakat, baik dari sisi jumlah, waktu, maupun sasaran penerima. Fleksibilitas ini
menjadikan infak dan sedekah sebagai instrumen sosial yang sangat potensial
dalam menjawab berbagai persoalan kesejahteraan masyarakat. Namun
demikian, fleksibilitas tersebut tetap harus diiringi dengan pengelolaan yang
terarah agar tidak menimbulkan ketidaktepatan sasaran dan pemborosan
dana.**

Penghimpunan dana infak dan sedekah merupakan tahap awal dalam
pengelolaan infak dan sedekah. Penghimpunan dilakukan melalui berbagai
strategi, seperti sosialisasi, edukasi keagamaan, dan penguatan kesadaran sosial
masyarakat. Dalam Islam, anjuran berinfak dan bersedekah tidak hanya
bertujuan untuk membersihkan harta, tetapi juga untuk menumbuhkan
solidaritas sosial dan kepedulian terhadap sesama.*?

Tahap pendistribusian infak dan sedekah merupakan proses penyaluran
dana kepada pihak-pihak yang berhak menerima. Islam memberikan perhatian
besar terhadap kelompok lemah, termasuk anak yatim dhuafa, sebagaimana
ditegaskan dalam berbagai ayat Al-Qur'an dan hadis. Oleh karena itu,

pendistribusian infak dan sedekah harus mengutamakan prinsip keadilan,

%0 yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991.
*1 Wahbah Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989.
2 M. Ali Hasan, Zakat dan Infak, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006



19

prioritas kebutuhan, serta ketepatan sasaran agar tujuan sosial dari infak dan
sedekah dapat tercapai.*®

Selain pendistribusian yang bersifat konsumtif, Islam juga mendorong
pendayagunaan infak dan sedekah secara produktif. Pendayagunaan produktif
bertujuan untuk meningkatkan kemandirian dan kesejahteraan penerima dalam
jangka panjang. Bentuk pendayagunaan produktif dapat berupa bantuan
pendidikan, pelatihan keterampilan, pembinaan wusaha, serta program
pemberdayaan ekonomi yang berkelanjutan.**

Dalam konteks anak yatim dhuafa, pengelolaan infak dan sedekah
memiliki peran strategis dalam memenuhi kebutuhan dasar dan meningkatkan
kualitas hidup mereka. Dana infak dan sedekah dapat dimanfaatkan untuk
biaya pendidikan, kesehatan, pemenuhan gizi, serta pembinaan mental dan
spiritual. Pendekatan ini sejalan dengan tujuan Islam untuk melindungi dan
memuliakan anak yatim sebagai bagian dari tanggung jawab sosial umat.*

Pengelolaan infak dan sedekah yang baik juga harus memperhatikan
prinsip transparansi dan akuntabilitas. Lembaga pengelola infak dan sedekah
dituntut untuk menyampaikan laporan pengelolaan dana secara terbuka kepada
masyarakat. Transparansi ini penting untuk menjaga kepercayaan publik dan
memastikan keberlanjutan penghimpunan dana infak dan sedekah.*

Dalam Islam, pengelolaan infak dan sedekah juga harus memperhatikan

prinsip efektivitas dan efisiensi agar dana yang tersedia dapat memberikan

“* Al-Qur'an Surah Al-Bagarah ayat 215.

* Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007.
** Sayyid Sabiqg, Figh Sunnah, Kairo: Dar al-Fath, 2004.

*® Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015.



20

dampak sosial yang luas. Efektivitas berkaitan dengan tercapainya tujuan sosial
yang diharapkan, sedangkan efisiensi berkaitan dengan penggunaan dana
secara optimal tanpa pemborosan. Prinsip ini sejalan dengan ajaran Islam yang
melarang sikap israf (berlebih-lebihan) dan mendorong pemanfaatan harta
secara bijaksana demi kemaslahatan bersama.*’

Selain itu, pengelolaan infak dan sedekah perlu dilakukan secara
terencana dan berkelanjutan. Perencanaan yang matang memungkinkan
lembaga pengelola untuk menyusun program-program yang sesuai dengan
kebutuhan mustahik serta kondisi sosial masyarakat. Dalam konteks ini, Islam
mendorong adanya perencanaan yang berbasis pada prioritas kebutuhan dan
kemanfaatan jangka panjang, sehingga infak dan sedekah tidak hanya bersifat
reaktif, tetapi juga solutif terhadap permasalahan sosial.*®

Perkembangan lembaga filantropi Islam di era modern menuntut adanya
profesionalisme dalam pengelolaan infak dan sedekah. Profesionalisme ini
mencakup peningkatan kualitas sumber daya manusia, penerapan sistem
manajemen yang baik, serta pemanfaatan teknologi informasi dalam proses
penghimpunan dan pendistribusian dana. Pengelolaan yang profesional
diharapkan mampu meningkatkan kepercayaan masyarakat dan memperluas

jangkauan manfaat infak dan sedekah.*®

" Yusuf Qardhawi, Daur al-Qiyam wa al-Akhlak fi al-Igtishad al-Islami, (Kairo:

Maktabah Wahbah, 1995), him. 120.

“ Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din, Jilid 11, (Beirut: Dar al-Kutub al-lImiyyah,

2005), him. 87.

* Didin Hafidhuddin, Manajemen Zakat Indonesia, (Jakarta: Kencana Prenada Media

Group, 2011), him. 56.



21

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam juga memiliki dimensi
dakwah dan edukasi sosial. Melalui kegiatan infak dan sedekah, umat Islam
diajak untuk memahami pentingnya kepedulian sosial dan tanggung jawab
terhadap sesama. Oleh karena itu, lembaga pengelola tidak hanya berperan
sebagai penyalur dana, tetapi juga sebagai agen perubahan sosial yang
menanamkan nilai-nilai keislaman seperti keikhlasan, empati, dan solidaritas.>

Pengelolaan infak dan sedekah dalam Islam tidak hanya dipahami
sebagai aktivitas administratif semata, tetapi sebagai bagian dari sistem sosial-
ekonomi Islam yang bertujuan untuk mewujudkan keadilan dan kesejahteraan
umat. Pengelolaan yang sesuai dengan prinsip syariah, profesional, dan
berorientasi pada kemaslahatan akan menjadikan infak dan sedekah sebagai
instrumen strategis dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat, khususnya

anak yatim dhuafa.™

. Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa dalam Perspektif Islam

Kesejahteraan dalam Islam dipahami sebagai kondisi terpenuhinya
kebutuhan manusia secara menyeluruh, baik kebutuhan material, spiritual,
maupun sosial. Konsep kesejahteraan ini menekankan keseimbangan antara
kehidupan dunia dan akhirat, sehingga manusia tidak hanya mengejar

kemakmuran materi, tetapi juga kualitas moral dan spiritual. Oleh karena itu,

%% sayyid Qutb, Fi Zhilal al-Qur’an, Jilid I, (Kairo: Dar al-Syurug, 2003), him. 311.
> M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development in the Light of Magasid al-

Shariah, (London: I1IT, 2008), him. 94.



22

kesejahteraan dalam Islam memiliki makna yang lebih luas dibandingkan
dengan konsep kesejahteraan dalam perspektif ekonomi konvensional.*?

Anak yatim dhuafa merupakan kelompok masyarakat yang sangat rentan
mengalami ketidak-sejahteraan akibat kehilangan orang tua, khususnya ayah,
yang berperan sebagai penopang ekonomi keluarga. Kondisi ini sering kali
berdampak pada keterbatasan akses pendidikan, kesehatan, dan perlindungan
sosial. Islam memberikan perhatian yang sangat besar terhadap perlindungan
anak yatim, bahkan Al-Qur'an secara tegas melarang segala bentuk perlakuan
sewenang-wenang terhadap mereka.*®

Perhatian Islam terhadap anak yatim tidak hanya bersifat normatif, tetapi
juga praktis melalui perintah untuk memelihara, menyantuni, dan memenuhi
kebutuhan mereka. Rasulullah SAW menjanjikan kedudukan yang mulia bagi
orang-orang yang menyantuni anak yatim, yang menunjukkan bahwa perhatian
terhadap anak yatim merupakan indikator keimanan dan kepedulian sosial
seorang muslim. Oleh karena itu, kesejahteraan anak yatim dhuafa menjadi
tanggung jawab kolektif umat Islam.>*

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dapat diukur melalui terpenuhinya
kebutuhan dasar seperti pangan, sandang, dan papan, serta akses terhadap
pendidikan yang layak dan pelayanan kesehatan. Selain itu, aspek pembinaan

mental, spiritual, dan perlindungan sosial juga menjadi indikator penting dalam

%2 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London: I11T, 2008),

him. 25.

53
dhuha
** Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dar Ihya' at-Turats, 2004).



23

menilai kesejahteraan mereka. Dengan demikian, kesejahteraan anak yatim
dhuafa harus dipahami secara holistik dan berkelanjutan.

Islam memandang kesejahteraan anak yatim sebagai bagian integral dari
tanggung jawab sosial urmat. Anak yatim tidak hanya membutuhkan bantuan
material, tetapi juga perhatian emosional dan pembinaan moral agar mereka
dapat tumbuh dan berkembang secara optimal. Ketidakstabilan psikologis
akibat kehilangan orang tua sering kali menjadi tantangan tersendiri bagi anak
yatim, sehingga intervensi sosial yang bersifat holistik sangat diperlukan. Oleh
karena itu, konsep kesejahteraan anak yatim dalam Islam mencakup dimensi
psikologis, sosial, dan spiritual.>®

Kesejahteraan anak yatim dhuafa juga berkaitan erat dengan
keberlanjutan masa depan mereka sebagai generasi penerus bangsa. Akses
terhadap pendidikan yang layak menjadi faktor kunci dalam memutus rantai
kemiskinan antargenerasi. Islam sangat menekankan pentingnya pendidikan
sebagai sarana pengembangan akal dan pembentukan karakter. Dengan
demikian, upaya peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa melalui
pendidikan sejalan dengan nilai-nilai dasar ajaran Islam.>”

Perlindungan sosial terhadap anak yatim dhuafa tidak hanya menjadi
tanggung jawab keluarga atau lembaga sosial tertentu, tetapi juga merupakan

kewajiban kolektif masyarakat dan negara. Dalam konteks negara modern,

perlindungan ini dapat diwujudkan melalui kebijakan sosial yang berpihak

%> Ahmad Kholil, Perlindungan Anak Yatim dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2016), him. 102.

% Ahmad Kholil, Perlindungan Anak Yatim dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,

2016), him. 119.

" Amir Syarifuddin, Ushul Figh (Jakarta: Kencana, 2011), him. 241.



24

pada kelompok rentan, termasuk dukungan terhadap lembaga zakat dan
filantropi Islam. Sinergi antara lembaga zakat dan kebijakan publik diharapkan
mampu menciptakan sistem perlindungan sosial yang lebih efektif dan
berkelanjutan.*®

Dalam perspektif Islam, kesejahteraan anak yatim dhuafa juga erat
kaitannya dengan konsep al-falah, yaitu keberhasilan dan kebahagiaan hidup di
dunia dan akhirat. Al-falah tidak hanya diukur dari kecukupan materi, tetapi
juga dari ketenangan jiwa, stabilitas sosial, dan kedekatan kepada Allah SWT.
Oleh karena itu, upaya meningkatkan kesejahteraan anak yatim dhuafa harus
diarahkan pada penciptaan kehidupan yang layak sekaligus bermakna secara
spiritual.>

Islam menempatkan anak yatim sebagai kelompok yang harus
diprioritaskan dalam distribusi harta sosial seperti zakat, infak, dan sedekah.
Penempatan anak yatim sebagai mustahik menunjukkan bahwa kesejahteraan
mereka merupakan bagian dari agenda keadilan sosial dalam Islam. Melalui
mekanisme ini, Islam berupaya memastikan bahwa anak yatim dhuafa tidak
terpinggirkan dari kehidupan sosial dan ekonomi, serta memiliki kesempatan
yang sama untuk berkembang sebagaimana anggota masyarakat lainnya.®

Kesejahteraan anak yatim dhuafa dalam Islam juga berkaitan dengan

prinsip keadilan dan persaudaraan (ukhuwwah islamiyah). Islam mengajarkan

bahwa setiap muslim memiliki tanggung jawab moral untuk membantu sesama,

%8 M. Nur Rianto Al Arif, Ekonomi Sosial Islam (Bandung: Alfabeta, 2018), him. 134.
* M. Umer Chapra, Islam and the Economic Challenge, (Leicester: The Islamic

Foundation, 1992), him. 15

¢ yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991), him. 231.



25

terutama mereka yang berada dalam kondisi lemah dan membutuhkan. Dengan
demikian, perhatian terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa mencerminkan
implementasi nilai-nilai solidaritas sosial dan empati dalam kehidupan
bermasyarakat.®

Pendekatan Islam terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa juga
menekankan pentingnya keberlanjutan (sustainability). Bantuan yang diberikan
tidak hanya bersifat Karitatif sesaat, tetapi diarahkan untuk membangun
kemandirian jangka panjang. Pemberian akses pendidikan, pembinaan
keterampilan, dan pendampingan sosial menjadi bagian dari upaya strategis
untuk memastikan bahwa anak yatim dhuafa mampu menjalani kehidupan
yang lebih baik di masa depan.®

Dengan demikian, konsep kesejahteraan anak yatim dhuafa dalam
perspektif Islam bersifat komprehensif dan multidimensional. Kesejahteraan
tidak hanya dipahami sebagai terpenuhinya kebutuhan dasar, tetapi juga
mencakup aspek spiritual, psikologis, sosial, dan masa depan. Oleh karena itu,
pengelolaan infak dan sedekah yang berorientasi pada kesejahteraan anak
yatim dhuafa harus disusun secara terencana dan terintegrasi agar sejalan

dengan nilai-nilai Islam dan tujuan syariat.®®

¢! Sayyid Sabiqg, Figh Sunnah, Jilid 111, (Kairo: Dar al-Fath, 2004), him. 45.
%2 Didin Hafidhuddin, Peran Strategis Zakat dalam Pembangunan Ekonomi, (Jakarta:

Gema Insani Press, 2003), him. 112.

8 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: HIT,

2008), him. 37.



26

D.-Magqgashid Syariah sebagai Kerangka Analisis

Magashid Syariah merupakan konsep yang menjelaskan tujuan-tujuan
utama ditetapkannya hukum Islam, yaitu untuk mewujudkan kemaslahatan dan
mencegah kemudaratan bagi manusia. Konsep ini telah dikembangkan oleh
para ulama Kklasik seperti Imam al-Ghazali dan Imam al-Syathibi, yang
menekankan bahwa seluruh hukum Islam pada dasarnya bertujuan untuk
menjaga kepentingan manusia. Magashid Syariah menjadi landasan filosofis
dalam memahami dan mengimplementasikan syariat Islam secara
kontekstual.**

Dalam Magashid Syariah, kesejahteraan manusia diwujudkan melalui
perlindungan terhadap lima aspek fundamental kehidupan, yaitu agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta. Kelima aspek ini saling berkaitan dan tidak dapat
dipisahkan satu sama lain. Oleh karena itu, setiap kebijakan dan program
sosial, termasuk pengelolaan zakat, infak, dan sedekah, idealnya diarahkan
untuk menjaga dan mengembangkan kelima aspek tersebut secara seimbang.®®

Pendekatan Magashid Syariah memberikan kerangka analisis yang
komprehensif dalam menilai efektivitas pengelolaan ZIS terhadap
kesejahteraan anak yatim dhuafa. Pemenuhan kebutuhan dasar berkaitan
dengan perlindungan jiwa, akses pendidikan berkaitan dengan perlindungan
akal, pembinaan keagamaan berkaitan dengan perlindungan agama,

perlindungan sosial berkaitan dengan perlindungan keturunan, dan bantuan

& Al-Ghazali, al-Mustashfa (Beirut: Dar al-Kutub al-'llmiyyah, 2000), him. 174.
% Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafagat, him. 10.



27

ekonomi berkaitan dengan perlindungan harta. Dengan demikian, Magashid
Syariah menjadi alat evaluasi yang relevan dan aplikatif.®®

Pendekatan Magashid Syariah memberikan fleksibilitas dalam
memahami dan mengimplementasikan hukum Islam sesuai dengan konteks
zaman dan kebutuhan masyarakat. Konsep ini memungkinkan syariat Islam
untuk tetap relevan dalam menjawab persoalan-persoalan sosial kontemporer,
termasuk masalah kemiskinan dan kesejahteraan anak yatim dhuafa. Dengan
berfokus pada tujuan hukum, Magashid Syariah mendorong lahirnya kebijakan
dan program sosial yang lebih adaptif dan berorientasi pada kemaslahatan
nyata.®’

Dalam kajian ekonomi Islam kontemporer, Magashid Syariah sering
digunakan sebagai alat evaluasi terhadap kebijakan dan praktik ekonomi,
termasuk pengelolaan zakat. Pendekatan ini menilai keberhasilan suatu
program bukan hanya dari kepatuhan formal terhadap aturan, tetapi juga dari
dampaknya terhadap kualitas hidup masyarakat. Oleh karena itu, Magashid
Syariah menjadi paradigma penting dalam mengukur efektivitas pengelolaan
ZIS secara komprehensif.%

Magashid Syariah juga dapat diklasifikasikan berdasarkan tingkat
kebutuhan manusia, yaitu dharuriyyat (primer), hajiyyat (sekunder), dan
tahsiniyyat (tersier). Kebutuhan primer merupakan kebutuhan yang sangat
mendasar bagi keberlangsungan hidup manusia dan harus dipenuhi agar tidak

menimbulkan kerusakan sosial. Dalam konteks pengelolaan infak dan sedekah,

% Jasser Auda, Maqasid al-Shariah, him. 37.
67 Jasser Auda, Magasid al-Shariah (London: I1IT, 2008), him. 52.
% Ibid., him. 61.



28

pemenuhan kebutuhan dharuriyyat anak yatim dhuafa seperti pangan, sandang,
papan, pendidikan dasar, dan kesehatan menjadi prioritas utama yang sejalan
dengan tujuan syariat Islam.®®

Selain kebutuhan primer, pengelolaan infak dan sedekah juga diarahkan
untuk memenuhi kebutuhan hajiyyat, yaitu kebutuhan yang apabila tidak
terpenuhi tidak mengancam kehidupan, tetapi dapat menimbulkan kesulitan
dan keterbatasan. Program peningkatan keterampilan, pembinaan karakter,
serta dukungan pendidikan lanjutan bagi anak yatim dhuafa merupakan contoh
pemenuhan kebutuhan hajiyyat. Pendekatan ini menunjukkan bahwa Magashid
Syariah tidak hanya menekankan aspek kelangsungan hidup, tetapi juga
kualitas hidup penerima manfaat.”

Selanjutnya, pemenuhan kebutuhan tahsiniyyat bertujuan untuk
menyempurnakan kehidupan manusia agar lebih bermartabat dan beretika.
Dalam konteks kesejahteraan anak yatim dhuafa, pemenuhan aspek ini dapat
diwujudkan melalui pembinaan akhlak, penguatan nilai-nilai keislaman, serta
penciptaan lingkungan sosial yang mendukung tumbuh kembang anak secara
optimal. Dengan demikian, pengelolaan infak dan sedekah tidak hanya
berorientasi pada bantuan materi, tetapi juga pada pembentukan kepribadian

dan moral yang sesuai dengan nilai-nilai Islam.™

% Abu Ishaq al-Syathibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Shariah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

IImiyyah, 2004), him. 10.

™ Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, (London: IIIT,

2008), him. 25.

™ Wahbah az-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 2011), him.

1023.



29

Penerapan Magashid Syariah sebagai kerangka analisis juga mendorong
lembaga pengelola ZIS untuk melakukan perencanaan dan evaluasi program
secara berkelanjutan. Setiap program yang dijalankan perlu dianalisis
dampaknya terhadap kelima tujuan syariat serta tingkat kebutuhan yang
dipenuhi. Dengan pendekatan ini, lembaga seperti LAZISMU dapat
memastikan bahwa dana infak dan sedekah dikelola secara efektif, tepat
sasaran, dan mampu memberikan kemaslahatan jangka panjang bagi anak
yatim dhuafa.”

Dengan demikian, penggunaan Magashid Syariah sebagai kerangka
analisis dalam penelitian ini tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga aplikatif
dan kontekstual. Kerangka ini memungkinkan peneliti untuk menilai
pengelolaan infak dan sedekah secara lebih menyeluruh, baik dari sisi tujuan,
proses, maupun hasil. Oleh karena itu, Magashid Syariah menjadi pendekatan
yang relevan dalam menganalisis kontribusi pengelolaan ZIS terhadap

peningkatan kesejahteraan anak yatim dhuafa secara berkelanjutan.”

-Pengelolaan Infak dan Sedekah dalam Perspektif Maqashid Syari’ah

Magashid Syari'ah merupakan tujuan-tujuan utama yang hendak dicapai
oleh syariat Islam dalam menetapkan hukum-hukum-Nya. Tujuan tersebut
berorientasi pada tercapainya kemaslahatan dan terhindarnya kerusakan bagi
kehidupan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Dalam konteks sosial

ekonomi Islam, Magashid Syari'ah menjadi landasan normatif dalam

"2 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, (Jakarta: Gema Insani Press,

2002), him. 97

8 Ahmad Sarwat, Maqgashid Syariah, (Jakarta: Rumah Figih Publishing, 2019), him. 63.



30

pengelolaan infak dan sedekah agar dana yang dihimpun dan disalurkan benar-
benar memberikan manfaat yang luas bagi masyarakat.

Menurut Al-Syatibi, Magashid Syari'ah mencakup lima tujuan pokok,
yaitu menjaga agama (hifz ad-din), menjaga jiwa (hifz an-nafs), menjaga akal
(hifz al-'agl), menjaga keturunan (hifz an-nasl), dan menjaga harta (hifz al-
mal). Kelima tujuan ini menjadi parameter utama dalam menilai apakah suatu
kebijakan atau pengelolaan dana sosial Islam telah sesuai dengan tujuan syariat
atau belum.”

Pengelolaan infak dan sedekah dalam perspektif hifz ad-din diarahkan
untuk memperkuat nilai-nilai keimanan dan ketakwaan, baik bagi pemberi
maupun penerima. Melalui infak dan sedekah, umat Islam dididik untuk
memiliki kepedulian sosial sebagai bagian dari implementasi ajaran agama.
Selain itu, dana infak dan sedekah juga dapat digunakan untuk mendukung
kegiatan keagamaan dan pembinaan spiritual anak yatim dhuafa agar mereka
tumbuh dengan nilai-nilai Islam yang kuat.”

Dalam perspektif hifz an-nafs, pengelolaan infak dan sedekah berfungsi
untuk menjaga keberlangsungan hidup dan keselamatan jiwa penerima.
Penyaluran infak dan sedekah untuk kebutuhan pangan, kesehatan, dan tempat
tinggal merupakan bentuk nyata dari perlindungan jiwa. Bagi anak yatim
dhuafa, pemenuhan kebutuhan dasar ini sangat penting agar mereka dapat

hidup secara layak dan terhindar dari berbagai risiko sosial.”’

™ Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: 11T, 2008.
> Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-l1imiyyah.

"8 yusuf Qardhawi, Figh az-Zakah, Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1991.

" Wahbah Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989.



31

Selanjutnya, hifz al-'agl tercermin dalam pengelolaan infak dan sedekah
yang diarahkan untuk mendukung pendidikan dan pengembangan intelektual.
Dana infak dan sedekah dapat dimanfaatkan untuk biaya pendidikan, beasiswa,
penyediaan sarana belajar, serta pembinaan keterampilan. Upaya ini bertujuan
untuk menjaga dan mengembangkan akal anak yatim dhuafa agar mereka
memiliki kesempatan yang sama dalam memperoleh ilmu pengetahuan.’

Dalam aspek hifz an-nasl, pengelolaan infak dan sedekah berkontribusi
dalam menjaga keberlangsungan dan kualitas generasi. Program pembinaan
anak yatim dhuafa yang mencakup pendidikan, kesehatan, dan pembentukan
karakter merupakan bagian dari upaya menjaga keturunan agar tumbuh
menjadi generasi yang sehat, berakhlak, dan mandiri. Dengan demikian, infak
dan sedekah berperan strategis dalam membangun masa depan umat.”

Adapun dalam perspektif hifz al-mal, pengelolaan infak dan sedekah
berfungsi sebagai mekanisme distribusi harta yang adil dan berkeadilan sosial.
Pengelolaan yang profesional dan transparan memastikan bahwa harta yang
diinfakkan dan disedekahkan tidak disalahgunakan, melainkan disalurkan
kepada pihak yang benar-benar membutuhkan. Hal ini sejalan dengan tujuan
syariat untuk mencegah penumpukan harta pada kelompok tertentu saja.®

Pengelolaan infak dan sedekah berbasis Magashid Syari'ah juga
menuntut adanya orientasi keberlanjutan (sustainability). Oleh karena itu,

pendayagunaan dana infak dan sedekah tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi

"8 Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015.
M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic

Foundation, 1992.

8 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002.



32

juga produktif. Pendekatan produktif memungkinkan mustahik, termasuk anak
yatim dhuafa, untuk meningkatkan kemandirian ekonomi dan kualitas hidup
secara jangka panjang.®*

Dalam konteks lembaga pengelola seperti Lazismu, perspektif Magashid
Syari'ah menjadi kerangka evaluatif dalam menilai efektivitas program
pengelolaan infak dan sedekah. Program yang dijalankan tidak hanya dinilai
dari jumlah dana yang tersalurkan, tetapi juga dari sejauh mana program
tersebut mampu mewujudkan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariat.
Dengan demikian, Magashid Syari‘ah menjadi indikator penting dalam analisis
pengelolaan infak dan sedekah.®

Pengelolaan infak dan sedekah dalam perspektif Magashid Syari‘ah juga
harus memperhatikan hierarki kebutuhan manusia yang terdiri atas kebutuhan
daruriyyat, hajiyyat, dan tahsiniyyat. Pada tingkat daruriyyat, infak dan
sedekah diarahkan untuk memenuhi kebutuhan pokok seperti pangan, sandang,
papan, kesehatan, dan pendidikan dasar anak yatim dhuafa. Pemenuhan
kebutuhan ini menjadi prioritas utama karena berkaitan langsung dengan
kelangsungan hidup dan martabat manusia.®

Pada tingkat hajiyyat, pengelolaan infak dan sedekah bertujuan untuk
menghilangkan kesulitan dan memperbaiki kualitas hidup penerima. Program-
program seperti bantuan pendidikan lanjutan, pelatihan keterampilan, dan

pembinaan ekonomi keluarga anak yatim dhuafa termasuk dalam kategori ini.

8 Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007.
8 Asafri Jaya Bakri, Konsep Magashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016
8 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah.



33

Pendekatan hajiyyat memungkinkan mustahik untuk menjalani kehidupan yang
lebih stabil tanpa mengalami kesulitan yang berlebihan.®*

Sementara itu, pada tingkat tahsiniyyat, infak dan sedekah diarahkan
untuk menyempurnakan kehidupan sosial dan moral anak yatim dhuafa.
Bentuk pendayagunaan pada tingkat ini dapat berupa pembinaan karakter,
penguatan akhlak, serta dukungan terhadap kegiatan sosial dan keagamaan.
Pendekatan tahsiniyyat mencerminkan tujuan syariat dalam menciptakan
kehidupan yang beradab dan bermartabat.®

Pengelolaan infak dan sedekah berbasis Magashid Syari'ah juga
menuntut adanya keseimbangan antara aspek spiritual dan material. Islam tidak
memisahkan antara kesejahteraan ekonomi dan pembangunan moral. Oleh

karena itu, program infak dan sedekah yang hanya berorientasi pada bantuan

materi tanpa pembinaan nilai-nilai keislaman dinilai belum sepenuhnya sejalan
dengan tujuan syariat.®®
3 Selain itu, prinsip keadilan (al-'adl) dan kemaslahatan (al-maslahah)

menjadi fondasi utama dalam pengelolaan infak dan sedekah. Keadilan

tercermin dalam penetapan prioritas penerima dan pemerataan manfaat,

sedangkan kemaslahatan tercermin dalam dampak positif yang dirasakan oleh

mustahik secara berkelanjutan. Prinsip ini menegaskan bahwa setiap kebijakan

g 8 Ahmad Al-Raysuni, Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and Intents of

T Islamic Law, London: 11T, 2005.

= 8 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: 11T, 2008.

= 8 M. Umer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic
Foundation, 1992.



34

pengelolaan infak dan sedekah harus diuji berdasarkan manfaat dan
mudaratnya bagi masyarakat.®’

Akuntabilitas dan transparansi juga merupakan bagian penting dari
Magashid Syari'ah dalam pengelolaan infak dan sedekah. Pengelola memiliki
kewajiban moral dan syari untuk mempertanggungjawabkan dana yang
dikelola kepada Allah SWT dan kepada masyarakat. Pelaporan yang jelas dan
terbuka menjadi sarana untuk menjaga kepercayaan publik dan memastikan
keberlanjutan pengelolaan dana infak dan sedekah.®®

Dalam konteks pemberdayaan anak yatim dhuafa, pendekatan Magashid
Syari'ah mendorong transformasi mustahik dari penerima bantuan menjadi
individu yang mandiri dan produktif. Pendayagunaan infak dan sedekah secara
produktif dinilai lebih sejalan dengan tujuan jangka panjang sSyariat, yaitu
mengurangi kemiskinan struktural dan menciptakan kesejahteraan yang
berkelanjutan.®

Pengelolaan infak dan sedekah yang berorientasi pada Magashid Syari‘ah
juga harus adaptif terhadap perkembangan sosial dan ekonomi masyarakat.
Inovasi dalam program pengelolaan dana, pemanfaatan teknologi, serta
penguatan kapasitas sumber daya manusia pengelola merupakan bagian dari
upaya mewujudkan kemaslahatan yang lebih luas. Adaptasi ini penting agar
pengelolaan infak dan sedekah tetap relevan dan efektif dalam menjawab

tantangan zaman.*

8 Wahbah Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr, 1989.

8 Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani, 2002.
% Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007.

% Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015.



35

Dengan demikian, Magashid Syari‘ah tidak hanya berfungsi sebagai
konsep normatif, tetapi juga sebagai kerangka operasional dalam merancang,
melaksanakan, dan mengevaluasi pengelolaan infak dan sedekah. Penerapan
perspektif Magashid Syari'ah secara konsisten diharapkan mampu
meningkatkan efektivitas pengelolaan infak dan sedekah serta memperkuat

perannya dalam mewujudkan kesejahteraan anak yatim dhuafa.*

2.Penelitian Terdahulu

Dalam kajian ini, peneliti menyertakan sejumlah hasil penelitian terdahulu
yang memiliki relevansi kuat dengan topik yang tengah dikaji. Pencantuman
referensi ini bertujuan untuk memperkaya landasan teoritis, memberikan

gambaran mengenai perkembangan studi sebelumnya, serta memperkuat

argumen dan posisi penelitian dalam konteks ilmiah yang lebih luas:

NO | Nama/Judul Metode Hasil Perbedaan
Penelitian Penelitian
1. | (Ahmad Penelitian Lembaga amil | Penelitian Ahmad
Dahlan), kualitatif zakat memiliki | Dahlan belum
“Peran deskriptif dengan | peran yang | menggunakan
Lembaga teknik signifikan dalam | perspektif
Amil  Zakat | pengumpulan meningkatkan Magashid Syariah
dalam data berupa | kesejahteraan sebagai alat
Pemberdayaan | wawancara, anak yatim | analisis, sedangkan
Anak Yatim | observasi, dan | dhuafa, penelitian ini

° Asafri Jaya Bakri, Konsep Magashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2016.




Beqes yeAueqiadwsaw uep ueyjwnwnbuaw Buele|iq 'z

m BueA uebunuaday ueyibniaw yepn uednynbuad 'q

‘yejesew njens uenelun neje ynuy uesinuad ‘uelode] ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘uenjauad ‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedinnbuad ‘e

nelry exysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iul sijn} eAIey yninjas neje ue

!
e

‘nery e)sng NN Jele

36

Buepun-Buepun 1Bunpuljiqg e3din YeH

:lagquuns ueyingaAusiw uep ueywiniuesuaw edue) U1 siny eAiey ynunjas neje ueibeges dinbusw Bueleq ‘|

Dhuafa” dokumentasi. Khususnya secara khusus
melalui program | menganalisis
bantuan pengelolaan zakat,
pendidikan, infak, dan sedekah
santunan rutin, | dalam  perspektif
dan pembinaan | Magashid Syariah
keagamaan. serta  difokuskan
Program- pada LAZISMU
program Pekanbaru sebagai
tersebut dinilai | objek penelitian.
mampu
membantu
memenuhi
kebutuhan dasar
anak yatim,
meskipun belum
sepenuhnya
berorientasi
pada
pemberdayaan
jangka panjang.

2 (Siti Nur | Penelitian ini | Pengelolaan Penelitian Siti Nur

Aisyah) menggunakan zakat produktif | Aisyah




si|n] eAIBY Yninjas neje L

u

)
o

s

yejesew njens

-
o

=
O

37

"Pengelolaan | metode kualitatif | mampu menitikberatkan
Zakat dengan meningkatkan pada zakat
Produktif pendekatan studi | kesejahteraan produktif dan
dalam kasus,  dengan | mustahik secara | mustahik  secara
Meningkatkan | lokasi penelitian | ekonomi umum, sedangkan
Kesejahteraan | pada salah satu | melalui program | penelitian ini
Mustahik" lembaga  amil | bantuan modal | memfokuskan
zakat nasional. usaha dan pada anak yatim
pendampingan. | dhuafa sebagai
penerima manfaat.
(Muhammad | Penelitian Hasil penelitian | Perbedaan
Rizki), kualitatif menunjukkan penelitian ini
"Analisis normatif- bahwa dengan penelitian
Pengelolaan empiris. pengelolaan yang akan
Zakat dalam zakat yang | dilakukan terletak
Perspektif dilakukan oleh | pada fokus
Magashid lembaga penerima manfaat.
Syariah" tersebut  telah | Penelitian
sesuai  dengan | Muhammad Rizki

sebagian tujuan
Magashid
Syariah,

terutama dalam

membahas
pengelolaan zakat
secara umum,

sedangkan




ot = (%) c © c 5 = c ¢ .
™ = > g 5 S T s =2 S v
%) @ X X~ X > > o [
> [ S > ) < [<B) c (%) - —
= © Q = = N S 2] Fer} I3} =
X X = T © = S
< <= (=) TN = =
IS © c c @ < 7
c 3 n = e = s = = S
=] - = X > = Q © 7}
T 5 = © x © D X S E &S
s 3 8 § £ 5 8 £ &8 3 3 £
s & E & & 8 & £ © o x 2
; = SN o S5 X
s oy & = =
s = > g c & g © g
(o)) m o I = ) [
c = c n < () ¢ -~ S
5 < . @ = = o =
s ©° £ = . —— o Ll O
x £ 5 2 =ZT E £ o g < E § t £
o = B e L S < c < o S o =
> o} S < @ ) o < o = © S S &
< o < Z o o » O o N X 2 7] >

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.




BAB Il

METODE PENELITIAN

A Jenis Penelitian dan Pendekatan Penelitian

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-analitis. Penelitian kualitatif digunakan untuk memahami fenomena
sosial secara mendalam melalui pengumpulan data berupa kata-kata,
tindakan, dan dokumen yang relevan dengan objek penelitian. Pendekatan ini
dipilih karena penelitian bertujuan untuk menggambarkan dan menganalisis
peran Lazismu Kota Pekanbaru dalam pengelolaan dana zakat untuk
kesejahteraan anak yatim secara komprehensif.*

Pendekatan deskriptif-analitis digunakan untuk mendeskripsikan
fakta-fakta empiris di lapangan dan kemudian dianalisis dengan teori serta
konsep Magashid Syari‘ah. Dengan pendekatan ini, peneliti tidak hanya
menggambarkan praktik pengelolaan zakat, tetapi juga menilai kesesuaiannya
dengan tujuan-tujuan syariat Islam. Pendekatan ini lazim digunakan dalam
penelitian ekonomi dan hukum Islam di lingkungan perguruan tinggi

keagamaan Islam.*

Lokasi dan Waktu Penelitian
Penelitian ini dilakukan di Lazismu Kota Pekanbaru, Provinsi Riau.

Pemilihan lokasi ini didasarkan pada pertimbangan bahwa Lazismu Kota

%2 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya,

2017), him. 6.

% Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2017), him. 9

39



40

Pekanbaru merupakan salah satu lembaga amil zakat yang aktif dalam
mengelola dan menyalurkan dana zakat untuk program kesejahteraan sosial,
termasuk program bagi anak yatim. Selain itu, Lazismu Kota Pekanbaru
memiliki struktur organisasi dan program yang jelas sehingga memudahkan
peneliti dalam memperoleh data yang dibutuhkan.

Waktu penelitian dilaksanakan selama kurang lebih tiga bulan,
dimulai dari tahap persiapan, pengumpulan data, hingga analisis data.
Rentang waktu ini dianggap cukup untuk memperoleh data yang mendalam
dan akurat terkait pengelolaan dana infak dan sedekah serta implementasi

program kesejahteraan anak yatim dhuafa di Lazismu Kota Pekanbaru.

. Subjek dan Objek Penelitian

Subjek penelitian adalah pihak-pihak yang menjadi sumber informasi
utama dalam penelitian ini. Subjek penelitian meliputi pimpinan Lazismu
Kota Pekanbaru, staf pengelola, serta pihak terkait yang terlibat langsung
dalam program pengelolaan dan pendistribusian dana zakat kepada anak
yatim. Pemilihan subjek dilakukan secara purposive, yaitu berdasarkan
pertimbangan bahwa subjek tersebut memiliki pengetahuan dan pengalaman
yang relevan dengan fokus penelitian.

Objek penelitian ini adalah peran Lazismu Kota Pekanbaru dalam
pengelolaan dana infak dan sedekah untuk kesejahteraan anak yatim ditinjau
dari perspektif Magashid Syari'ah. Fokus objek penelitian mencakup
mekanisme penghimpunan, pendistribusian, pendayagunaan dana, serta

dampaknya terhadap kesejahteraan anak yatim dhuafa.



41

= D." Sumber Data

Sumber data dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan data
sekunder. Data primer diperoleh langsung dari lapangan melalui wawancara
mendalam dan observasi terhadap aktivitas pengelolaan dana zakat di
Lazismu Kota Pekanbaru. Data primer ini menjadi sumber utama untuk
memahami praktik nyata pengelolaan zakat dan program kesejahteraan anak
yatim dhuafa.*

Data sekunder diperoleh dari berbagai sumber tertulis seperti buku,
jurnal ilmiah, peraturan perundang-undangan, laporan tahunan Lazismu, serta
dokumen lain yang relevan dengan topik penelitian. Data sekunder digunakan
untuk memperkuat analisis dan memberikan landasan teoritis dalam

penelitian ini.*

E. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah
3 wawancara, observasi, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan secara semi-

terstruktur kepada informan kunci untuk memperoleh informasi mendalam

mengenai pengelolaan dana infak dan sedekah dan program kesejahteraan

anak yatim dhuafa. Teknik ini memungkinkan peneliti untuk menggali data
secara fleksibel namun tetap terarah.*®

c 9 Observasi dilakukan dengan cara mengamati secara langsung aktivitas
= Lazismu Kota Pekanbaru, khususnya yang berkaitan dengan pengelolaan dan

_ : pendistribusian dana infak dan sedekah. Observasi ini bertujuan untuk

= * Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, him. 137.
5 % Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif, him. 159.
% bid., him. 186.



edu

T
NIN Uizl

42

memperoleh gambaran nyata mengenai praktik pengelolaan infak dan
sedekah di lapangan.

Dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data berupa laporan
keuangan, profil lembaga, program kerja, dan dokumen lain yang relevan.
Teknik dokumentasi berfungsi sebagai pelengkap dan pendukung data hasil

wawancara dan observasi.

Teknik Analisis Data

Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif dengan
menggunakan model analisis interaktif. Proses analisis data meliputi tiga
tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan.
Tahapan ini dilakukan secara berkesinambungan sejak pengumpulan data
hingga penelitian selesai.”’

Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis dengan menggunakan
perspektif Magashid Syari'ah. Peneliti mengkaji sejauh mana pengelolaan
dana zakat Lazismu Kota Pekanbaru telah memenuhi lima tujuan utama

Magashid Syari‘ah, yaitu menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Teknik Keabsahan Data
Untuk menjamin keabsahan data, penelitian ini menggunakan teknik
triangulasi. Triangulasi dilakukan dengan cara membandingkan data yang

diperoleh dari berbagai sumber dan teknik pengumpulan data, seperti

" Miles, Huberman, Qualitative Data Analysis, (California: Sage, 2014), him. 12



b
)
)
Q
=)
(o]
=]
—
@
=)
(o]
=
—
- )
| o
-
-
=
)
=}
o
Ah)
=
3
3
o
@
—
jog
4)]
=]
=
Q
=
w
@
o
1h)
Q
@
[Ah)
—
[Ah)
-
w
D
=
=
Tt
-~
@
<
1))
=
=
=]
Q.
[AY)
)
=3
—
o
[4%]
3
—
C
-~
jah)
o
o))
e
(=
=
o
=
o
A)]
N
-
c
e
w
-
wn
Y
1))
A
1y}
E

o2
-5
@
=
(@
|
=
=]
QO
=
=
Q.
o)
=
=
-
@
= |
|
<
=
)
=
=
@
e
@
=
=
=)
(o]
)]
=
e
Y]
=
(@]
=
R
=
—
-
=
w
c
w
=
)
A
)
c

QO
o
(]
= |
w
o
=
QO
=
=7
Q
=
[\]
C
=
o
=
]
g )
o
=
=]
(=]
(W]
=
©
D
=
-
=
-
Q
=
o
@
@
=
Q
=
o
D
=
[
7]
a
=}
r3
jub]
—
~
Q
3
)
=
o
(]
=3
<
o
wn
=
=
)]
>
[
©
@]
=
1))
=
o
(]
=
c
7]
aQ
o
—.
%
[\]
o
&=
=g
=
(W]
=
jub]
=
wn
=
QO
[u]
w
jub]
(]
=71

—
@)
)
Q
>
@
-
—
@
S
@
" e
=
=
w
®
o
Q
Q
QO
S
W
Q
@
cs
o
©
=
—
=
=0
=
9
<
®
=
=
=
3.
=
Q
S
O
Q
=
-
@
>
)
Q)
=
=
s
=
-
.3
Q
=
o
W)
=
3
®
=
\_<
@
o
c
S
g
O
=)
w
=
=
o
@
=

T
4]
D
O
T
=4
Q
=)
=
a
=
5
Q
c
=
o
fat]
=
@
(=
-
o
Q0
=,
@

43

wawancara, observasi, dan dokumentasi. Teknik ini bertujuan untuk

| meningkatkan validitas dan reliabilitas data penelitian.*®

Selain itu, peneliti juga melakukan pengecekan ulang data kepada
informan (member check) untuk memastikan bahwa data yang diperoleh

sesuai dengan fakta di lapangan. Langkah ini penting untuk menghindari

_kesalahan interpretasi dan meningkatkan kredibilitas hasil penelitian.”

% Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, him. 330
% Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, him. 276



BAB V

KESIMPULAN DAN SARAN

A. Kesimpulan

Pengelolaan infak, dan sedekah oleh LAZISMU Pekanbaru telah
memberikan kontribusi yang signifikan terhadap peningkatan kesejahteraan
anak yatim dhuafa. Hal ini tercermin dari berbagai program yang dijalankan
oleh lembaga, baik dalam bentuk bantuan pemenuhan kebutuhan dasar,
bantuan pendidikan, maupun pembinaan keagamaan dan sosial. Program-
program tersebut menunjukkan bahwa pengelolaan infak dan sedekah oleh
LAZISMU Pekanbaru tidak hanya berfokus pada penyaluran bantuan yang
bersifat konsumtif, tetapi juga mengarah pada upaya pembinaan dan
pengembangan kualitas hidup anak yatim dhuafa secara berkelanjutan.

Pengelolaan infak dan sedekah yang dilakukan oleh LAZISMU
Pekanbaru juga dapat dinilai telah sejalan dengan prinsip-prinsip Magashid
Syariah. Bantuan pendidikan dan pendampingan belajar berkontribusi dalam
menjaga dan mengeinbangkan akal anak yatim dhuafa, sementara pembinaan
keagamaan mendukung perlindungan agama dan pembentukan karakter
religius. Selain itu, bantuan pemenuhan kebutuhan dasar dan pendampingan
sosial berperan dalam menjaga jiwa dan martabat anak yatim dhuafa, sehingga
mereka dapat tumbuh dan berkembang dalam kondisi yang lebih layak dan

manusiawi.

64



ANIO L7 ed
NI Uizl edu

65

Berdasarkan kesimpulan yang telah diuraikan, penulis memberikan
saran kepada LAZISMU Pekanbaru diharapkan dapat terus meningkatkan
kualitas pengelolaan infak, dan sedekah, khususnya dalam pengembangan
program pendayagunaan produktif yang berorientasi pada kemandirian
ekonomi jangka panjang. Program pemberdayaan tersebut dapat dirancang
secara bertahap dan disesuaikan dengan usia serta potensi anak yatim dhuafa,
sehingga manfaat yang diberikan tidak hanya bersifat jangka pendek, tetapi
juga berkelanjutan, dan juga Lazismu Pekanbaru di sarankan untuk
memperkuat sinergi antara pembinaan spiritual, pendidikan, dan pemberdayaan
ekonomi agar program-program yang dijalankan lebih terintegrasi. Kolaborasi
dengan lembaga pendidikan, amal usaha Muhammadiyah, pemerintah daerah,
serta masyarakat luas diharapkan dapat memperluas jangkauan program dan
meningkatkan efektivitas pengelolaan infak dan sedekah dalam meningkatkan

kesejahteraan anak yatim dhuafa.



DAFTAR PUSTAKA

Abu Ishaq al-Syathibi, al-Muwafagat (Beirut: Dar al-Kutub al-'Iimiyyah, 2004).

Ahmad Al-Raysuni, Imam al-Shatibi's Theory of the Higher Objectives and
Intents of Islamic Law, London: 11T, 2005.

Ahmad Dahlan, Peran Lembaga Amil Zakat dalam Pemberdayaan Sosial, Jurnal
Ekonomi Syariah, Vol. 5 No. 2 (2020).

Ahmad Kholil, Kesejahteraan Sosial dalam Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2015).

Al-Ghazali, al-Mustashfa (Beirut: Dar al-Kutub al-'llmiyyah, 2000).

Al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushul al-Shariah, Beirut: Dar al-Kutub al-l1imiyyah.

Amir Syarifuddin, Ushul Figh (Jakarta: Kencana, 2011).

Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid Syariah, Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2016

Didin Hafidhuddin, Membangun Peradaban Zakat, Jakarta: IMZ, 2007.

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Pembangunan Sosial (Jakarta: Gema Insani,
2007).

Didin Hafidhuddin, Zakat dalam Perekonomian Modern, Jakarta: Gema Insani,
2002.

Didin Hafidhuddin, Zakat dan Pemberdayaan Umat (Jakarta: Gema Insani, 2011).

Dokumentasi Struktur Organisasi LAZISMU Pekanbaru

Hafidhuddin & Juwaini, Membangun Peradaban Zakat, (Jakarta: IMZ, 2007).

Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law, London: IIT,

2008.



Kementerian Agama RI, Al-Qur'an dan Terjemahannya (Jakarta: Kemenag R,
2019).

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2017).

M:Ali Hasan, Zakat dan Infak, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2006)

M. Nur Rianto Al Arif, Ekonomi Sosial Islam (Bandung: Alfabeta, 2018).

M:."Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‘an (Bandung: Mizan, 2007).

M:oUmer Chapra, The Islamic Vision of Development, Leicester: The Islamic
Foundation, 1992.

Miles, Huberman, Qualitative Data Analysis, (California: Sage, 2014).

Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif.

Muslim bin al-Hajjaj, Shahih Muslim (Beirut: Dar lhya' at-Turats, 2004).

Nurul Huda, Ekonomi Pembangunan Islam, Jakarta: Kencana, 2015.
Profil LAZISMU Pekanbaru, Dokumentasi Internal, 2024.

_f‘___f Sayyid Sabig, Figh Sunnah, (Kairo: Dar al-Fath, 2004).

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, (Bandung: Alfabeta, 2017).

Wahbah Zuhaili, Figh Islam wa Adillatuhu, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1989).

Wawancara Ketua LAZISMU Pekanbaru.
Wawancara Penerima Manfaat LAZISMU Pekanbaru.
c 2 Wawancara Staf SDM LAZISMU Pekanbaru.

= Wawancara Staf Program LAZISMU Pekanbaru.

_ £ Wawancara Wali Anak Yatim.

= Yusuf al-Qaradawi, Figh az-Zakah, Jilid | (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1999).



72
NeH

e1din

a

uepun 1Bunpuiy

epun-b

ue
N

D

e1e 1ieiBeaac yektiealadiisin

£1ey UNINISS
By yninjos

A

1.

LAMPIRAN-LAMPIRAN

5 Lampiran I: Daftar Wawancara

Pertanyaan untuk Pengelola LAZISMU Pekanbaru
Bagaimana gambaran umum program infak dan sedekah untuk anak yatim

dhuafa di LAZISMU Pekanbaru?

. Apa tujuan utama pengelolaan infak dan sedekah bagi anak yatim dhuafa?

Bantuan apa saja yang diberikan untuk memenuhi kebutuhan dasar anak
yatim?

Bagaimana dampak bantuan tersebut terhadap kehidupan sehari-hari anak
yatim dhuafa?

Aspek Magashid Syariah apa yang paling terlihat dampaknya dalam

program anak yatim?

Pertanyaan untuk Anak Yatim Dhuafa

Bantuan apa saja yang kamu terima dari LAZISMU Pekanbaru?

. Apakah bantuan tersebut membantu kamu dalam kehidupan sehari-hari?

Bagaimana perasaan kamu setelah mengikuti kegiatan pengajian atau
pembinaan?

Apa harapan kamu ke depan setelah mengikuti program dari LAZISMU?



UIN SUSKA RIAL

: Peneliti bersama Romaito Rambe S. Pd, informan staf SDM

: Peneliti bersama Rifani Agustin S. Si, informan staf SDM LAZISMU

=}
S
]
o
<]
2 iV
) ]
hnu [a
c T -]
S < >
= o n
- <
[«B]
(a8 —
‘»
©
+—
c
(«B]
e
S
X
o
o
—_ =
p 3
c —
£ 5 @ma
o o]
c e i
[ © D1
2 O]

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



UIN SUSKA RIAL

: Peneliti bersama Abdul Rasyid SH., MH, informan staf program
LAZISMU Pekanbaru

Gambar 111

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



‘nery eysng NN uizi edue) undede ymuaq wejep Iul sin} eA1ey yninjes neje ueibegas yeAueqiadwaw uep ueyjwnwnbuaw Buele|iq 'z

NVIE YESNS NIN
o/l

‘nery BYsng NiN Jelem Bueh ueBunuadsy ueyiBnisw yepn uedinBuad “q
=

|[2sew mens uenelun neje ynuy uesiinuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘yeiw) eAiey uesinuad ‘uenijauad ‘ueyipipuad uebunuaday ymun eAuey uednnbuad e

rf .

)

3,

h

:Jagquins uexngaAuaw uep ueyjwnjuesusw eduey jul sijn} eAiey yninjas neje ueibeqas dinbusw Buele|q ‘|

0

Buepun-Buepun 1Bunpuig eidio YeH

PENGESAHAN PERBAIKAN SKRIPSI

ABH @

Skripsi dengan judul Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu
Pelanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam Perspektif

Magashid Syariah yang ditulis oleh:

i Nama : M. Rasyid Ridho

=~ NIM 12120113044

— Program Studi : Hukum Keluarga Islam

=

f:” Telah diperbaiki sesuai dengan permintaan Tim Penguji Munagasyah
FaRultas Syariah dan Hukum Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

eb)

py) Pekanbaru, 23 Januari 2026

Q© TIM PENGUJI MUNAQASY A

c
Ketua Sidang
Prof. Dr. H. Subayib, ML Ag ol o AT et
Sekretaris

Dr. Ade Fariz Fahrullah, M.Ag
Penguji |
H. Mhd. Kastulani, SH, MH

Penguji I
Aftizal Ahmad, M.Sy

Mengetahui:
Wakil Dekan [
Fakultas fyariah dan Hukum

<o

Twis, S.HI, MH
NIP. 19780227 200801 1

Dr.

IISeY] JiIeAg uejng jo AJISIdATU() dDIWE[S] d)®



KEMENTERIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
FAKULTAS SYARIAH & HUKUM

oglall g dc il ayle

ACLULTY OF SHARIALAND 1AW
JI. H.R. Soebrantas No. 155 KM 15 Tuah Madani - Pekanbaru 28293 PO Box. 1004 Telp/Fax. 0761-562052

g ! g Web.www fasih.uin- m«kn acid Emall : fasih@uin-suska.ac.id

S e 28 B

“Sidrel e MR ) . ¢

NEngr 3 =1 l7_§I/l'n,04/l<.l/PP,()().9/| 212025 15 Desember 2025
SihaS 2 2 Biasa

%1@ 1%‘ & 1 (Sit) Proposal

gﬂgl S ¢ § Mokion Izin Riset

§855% =

(@ CE E,; % @ Kepada

58 752 YPimpinan LAZISMU

= 5}3 5 3 Kota Pekanbaru

2858 o

L4 % § S Assalamu'alaikum warahmatullahi wabarakatuh

Slea S S 7 Disampaikan bahwa salah seorang mahasiswa Fakultas Syariah dan Hukum
3 g % g Unyersitas Sultan Syarif Kasim Riau :

LS 90 =

$C5g £ Nama - M. Rasyid Ridho

Eo 2 NIM £ 12120113044

mc3g Jurusan : Hukum Keluarga Islam

) Semester : IX (Sembilan)

Bos S

= % zQ Bermaksud akan mengadakan riset guna menyelesaikan Penulisan Skripsi yang berjudul :
S 328  “Peran Lazismu Kota Pekanbaru dalam Pengelolaan Dana Zakat untuk Kesejahteraan Anak
g © 7 2  Yatim Perspektif Maqashid Syari'ah”.

5 23

g g § Pelaksanaan kegiatan riset ini berlangsung selama 3 (tiga) bulan terhitung mulai
;. By tanggal surat ini dibuat. Untuk itu kami mohon kiranya kepada Saudara berkenan
o 3 = memberikan izin guna terlaksananya riset dimaksud.

= > @ wn

3 T ‘% § Demikian disampaikan, atas perhatian dan kerjasamanya diucapkan terima kasih.
= @ @

& § % = a.n.Dekan

8 25 2 Wakil Dekan I,

£ 28 I

§ 8 E

5 3 5

c g < Dr. Muhammad Darwis, S. HI., MH
S o NIP. 19780227 200801 1 009

e 3 o

) -

2 Dekan Fahn& Syariah dan Hukum UIN Suska Riau

fi

%{ jrredkg

| fiens uene

on i talah ditandatangan secara elskironik menggunakan sertfikat elektronk yang diterbitkan Balal Besar Sertifikasi Elekronik (BBS(E)




tazie
azismu

PEKANBARU

s

{lh=
L -

NVId VASNS NIN

eganbaf@, 18 Rajab 1447 H

9

wf e
= o L 07Januari 2025 M

3% 2

Lg O -~

Noghor C002.EKS/II1.17/A/2025

fa@mp. T

=

Ead  “Keterangan Riset

w

D =

FePada ¥Eh.

‘gh'gverslxs Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
FaRultas-Syariah dan Hukum

B =

1_‘@m pat
w
-~

salamu?glaikum Warahmatullahi Wabarokatuh

Dengan hormat, kami mendoakan semoga Bapak/Ibu berad
@ehat d4n sukses dalam menjalankan tugas. Aamiin Ya Rabbal ‘alamiin.

Menindaklanjuti surat yang kami terima nomor
§11731/Un.04/F.l/PP.00.9/12/2025 perihal kegiatan Riset. Maka dengan ini
diberitahukan bahwa kami menerima mahasiswa dibawah ini untuk melakukan riset

a dalam keadaan

In} BM? yninias

e} 1ul

‘nery BYsng NiN Jelem Bueh ueBunuadsy ueyiBnisw yepn uedinBuad “q

-Njens ue £ !
) nelun neje iy uesinuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘yeiw) efuey uesiinuad ‘uenijpuad ‘ueyipipuad uebunuaday ymun eAuey uednnbuad e

3dan mengambil data di LAZISMU Pekanbaru
Nama - M. Rasyid Ridho |
NIM : 12120113044
Jurusan . Hukum Keluarga Islam
Judul . “Analisis Pengelolaan Infak Dan Sedekah Oleh Lazismu
0 Pekanbaru Terhadap Kesejahteraan Anak Yatim Dhuafa Dalam
§ Perspektif Maqashid Syariah”

Demikﬁ‘n surat ini kami buat untuk dapat dipergunakan sebagaimana mestinya.

s

Fastabigul Khairat.
(]

Wassalgmu'alaikum Warahmatullahi Wabarokatuh
=]

:1aquins ueyINgeAuUSW uep ueywnue

SIJAT

Nazika

‘ne
I BYSnS NIN Wizl edue) undede ynjuag wejep Ul siiny eAIRy yninjas neje ueibeqges yeAueqiadweaw uep ueywnwnbuaw Buele|iq 'z

(=}
Fadhldgllah S p
Manajg_n: LAZISMU Pekanbaru

=

=

w

<

0

H

:h‘




