
 

KONTEKSTUALISASI MANUSIA SEBAGAI KHALIFAH 

DALAM AL-QUR’AN SURAH AL-AN’AM AYAT 165 

(Studi Komparatif Antara Penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi) 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

ABDUL DZIKRI 

12130214031 
 

Pembimbing I 

Dr. Ali Akbar, MIS 

 

Pembimbing II 

Prof. Dr. Wilaela, M.Ag 
 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H / 2026 M 

 

71/IAT-U/SU-S1/2026



https://v3.camscanner.com/user/download


 

 

  



 

  



 

  



 

 

MOTTO 

 

نْسَافِ اِلََّّ مَا سَعٰى ٩٣۝ ۙ  كَاَفْ لَّيْسَ لِلِْْ  
bahwa manusia hanya memperoleh apa yang telah diusahakannya, 

(An-Najm [53] : 39) 

 

 

―Berpikir kritis adalah kewajiban akademik, bersikap rendah hati adalah kewajiban 

moral.‖ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



i 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillâhirobbil „alamîn, ungkapan syukur senantiasa peneliti panjatkan 

kepada Allah Swt. tuhan langit dan bumi, karena-Nya lah peneliti masih diberi jalan dan 

kesempatan untuk dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul ―Kontekstualisasi 

Manusia Sebagai Khalifah Dalam AL-Qur‟an Surah Al-Aa‟am Ayat 165(Studi 

Komparatif Antara Penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi”.Selanjutnya shalawat beserta 

salam semoga senantiasa tercurahkan untuk baginda Nabi agung Muhammad SAW. 

Karena beliau merupakan teladan bagi seluruh penuntut ilmu dan bagi seluruh umatnya 

karena jasa dan perjuangan yang telah beliau lakukan sehingga kita dapat merasakan 

buahnya hingga saat ini. 

Penelitian skripsi ini dibuat dalam rangka untuk melengkapi syarat guna 

memperolah gelar sarjana agama (S.Ag) pada program studi ilmu Al-Qur‘an dan tafsir 

di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. peneliti menyadari dalam proses 

pembuatan skripsi ini, kelancaran yang peneliti dapati tidaklah terlepas dari peran 

orang-orang yang berada disekitar peneliti, oleh karena itu, peneliti ingin mengucapkan 

banyak terimaksih kepada pihak-pihak tersebut diantaranya adalah: 

1. Ucapan terima kasih yang tak terhingga penulis sampaikan kepada Ayah tercinta 

(Alm.), Amak, keenam adik tersayang, serta seluruh keluarga besar. Semoga 

Allah Swt. senantiasa melimpahkan rahmat dan keberkahan-Nya kepada mereka 

semua. Penulis mengucapkan terima kasih atas seluruh doa, dukungan, 

pengorbanan, dan kasih sayang yang telah diberikan selama ini. 

2. Terima kasih kepada Rektor UIN Suska Riau, Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., 

S.E., M.Si., Ak., C.A., C.M. , beserta seluruh jajarannya, yang telah memberikan 

kesempatan kepada peneliti untuk menimba ilmu di universitas ini. 

3. Terima kasih kepada Dekan Fakultas Ushuluddin, Dr. Rina Rehayati, M.Ag, 

Wakil Dekan I Drs. H. Iskandar Arnel, MA., Ph.D, Wakil Dekan II Dr. Afrizal 

Nur, S.Th.I, M.IS, dan Wakil Dekan III Dr. Agus Firdaus Candra, Lc., MA,.atas 

dedikasi dan kerja keras untuk seluruh mahasiswa Fakultas Ushuluddin. 



ii 

 

4. Terima kasih kepada Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Dr. Jani 

Arni, S.Th.I, M.Ag., beserta seluruh jajarannya, yang telah memberikan 

kemudahan selama proses perkuliahan hingga penyelesaian studi. 

5. Terima kasih kepada Dr. H. Khairunnas Jamal, MA.selaku sebagai Penasihat 

Akademik yang telah begitu banyak memudahkan urusan perkuliahan dan telah 

banyak peneliti mintai bantuannya. 

6. Terima kasih kepada Dr. Ali Akbar, MIS dan Prof. Dr. Wilaela, M.Ag selaku 

sebagai dosen pembimbing skripsi, atas semua arahan, masukan dan juga 

koreksi untuk kemajuan hingga selesainya penulisan skripsi ini. 

7. Terima kasih peneliti ucapkan kepada seluruh dosen pengajar yang telah 

menyalurkan begitu banyak ilmu kepada peneliti, semoga Allah balas dengan 

kebaikan semua ilmu yang telah diberikan dan semoga terdapat berkah padanya.  

8. Terima kasih kepada semua rekan-rekan seperjuangan dari Iat gost class 

terkhusus untuk orang yang selalu saya mintai sarannya tentang banyak hal dan 

semua member lelaki perkasa, terima kasih untuk semua kebersamaannya 

selama ini serta perjalanan yang luar biasa ini. 

9. Terakhir, terima kasih kepada diri sendiri karena telah berusaha sejauh ini, 

teruslah berjuang dan berkembang. 

Demikianlah akhir dari kata pengantar ini, peneliti menyadari bahwa skripsi ini 

masih memiliki banyak kekurangan yang masih perlu dibenahi untuk menjadi skripsi 

yang lebih sempurna lagi, maka dari itu segala bentuk kritik dan saran mengenai skripsi 

ini untuk kemajuannya dimasa yang akan mendatang akan sangat peneliti terima dengan 

lapang dada. Akhir kata semoga skripsi ini dapat memberi manfaat untuk kemajuan 

pengetahuan bagi kita semua, dan semoga Allah catat sebagai amal ibadah bagi penulis 

dan semoga terdapat berkah didalamnya. 

       Pekanbaru, 17 Desember 2025  

 

 

 ABDUL DZIKRI 

                                                                                                    12130214031 

  



iii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat Keputusan 

Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, sebagaimana 

yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic 

Transliteration), INIS Fellow 1992.* 

A. Konsonan 

 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ؼ J ج

 Q ؽ H ح

 K ؾ Kh خ

 L ؿ D د

 M ـ Dz ذ

 N ف R ر

 W ك Z ز

 H ق S س

̀  ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 



iv 

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

  Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dlommah dengan ―u‖, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

- Vokal (a) panjang = Â misalnya قال menjadi     qâla 

- Vokal (i) panjang   = Î misalnya قيل menjadi qîla 

- Vokal (u) panjang = Û Misalnya         دون  menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―i‖, melainkan 

tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat diakhirnya. Begitu juga 

dengan suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”. 

Perhatikan contoh berikut: 

- Diftong (aw)  = ــــو     misalnya قوؿ menjadi qawlun 

- Diftong (ay)    = ــيـ     misalnya خير menjadi khayrun 

    

C. Ta’ Marbûthah (ة) 

 Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah kalimat, tetapi 

apabila ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan ―h‖ misalnya الرسالة للمدرسة menjadi Al- risalah li al mudarrisah, atau 

apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, 

maka ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat 

berikutnya, misalnya في رحمة الله menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafdh Al-Jalalah 

 Kata sandang berupa ―al‖ (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah kalimat 

yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

a. Al-Imâm Al-Bukhâriy mengatakan.... 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

c. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya‟ lam yakun. 

 

 



v 

 

ABSTRAK 

 

Kontekstualisasi manusia sebagai khalifah merupakan gagasan fundamental dalam Al-

Qur‘an yang berkaitan erat dengan kedudukan, tanggung jawab moral, dan peran 

manusia dalam mengelola kehidupan di bumi. Al-Qur‘an Surah Al-An‗am ayat 165 

secara tegas menempatkan manusia sebagai khalifah yang diberi amanah dan diuji 

melalui perbedaan derajat serta karunia yang dianugerahkan Allah Swt. Namun, 

pemaknaan terhadap kontekstualisasi manusia sebagai khalifah tidak bersifat tunggal, 

melainkan dipengaruhi oleh latar belakang keilmuan, metodologi, dan konteks sosial 

para mufasir. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji kontekstualisasi 

manusia sebagai khalifah dalam QS. Al-An‗am ayat 165 melalui studi komparatif antara 

penafsiran Fakhruddin Al-Razi dan Ahmad Musthafa Al-Maraghi. Penelitian ini 

merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif-

deskriptif dan metode komparatif (muqāran). Sumber data primer diperoleh dari kitab 

Mafātiḥ Al-Ghayb karya Fakhruddin Al-Razi dan Tafsīr Al-Marāghī karya Ahmad 

Musthafa Al-Maraghi, sedangkan data sekunder berasal dari literatur tafsir dan kajian 

ilmiah yang relevan. Teknik analisis data dilakukan dengan mengkaji persamaan dan 

perbedaan penafsiran kedua mufasir terkait makna kekhalifahan, ruang lingkup 

tanggung jawab manusia, serta implikasi etis dan sosial dari ayat tersebut. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Al-Razi menafsirkan kontekstualisasi manusia sebagai 

khalifah dengan pendekatan filosofis-teologis yang menekankan peran akal, hikmah 

ilahi, dan dimensi ujian moral dalam pelaksanaan kekhalifahan. Sementara itu, Al-

Maraghi menekankan pendekatan sosial kontekstual dengan mengaitkan kekhalifahan 

pada tanggung jawab praktis manusia dalam menegakkan keadilan, membangun 

kehidupan sosial yang bermartabat, serta menghindari kerusakan. Kontekstualisasi dari 

kedua penafsiran tersebut menunjukkan bahwa manusia sebagai khalifah memiliki 

relevansi kuat dalam menjawab tantangan kontemporer, terutama dalam bidang 

kepemimpinan, etika sosial, dan tanggung jawab ekologis. 

Kata kunci: kontekstualisasi, khalifah, QS. Al-An‗am: 165, Al-Razi, Al-Maraghi. 

 

 

  



vi 

 

ABSTRACT 

The contextualization of human beings as khalifah is a fundamental theme in the Qur‘an 

that is closely related to human status, moral responsibility, and their role in managing 

life on earth. Qur‘an Surah Al-An‗am verse 165 explicitly positions humans as khalifah 

who are entrusted with responsibility and tested through differences in rank and divine 

blessings granted by Allah SWT. However, the understanding of the contextualization of 

humans as khalifah is not singular, as it is influenced by the scholarly background, 

interpretive methodology, and socio-historical context of Qur‘anic exegetes. Therefore, 

this study aims to examine the contextualization of humans as khalifah in QS. Al-

An‗am verse 165 through a comparative analysis of the interpretations of Fakhruddin 

Al-Razi and Ahmad Musthafa Al-Maraghi. This research is a library-based study 

employing a qualitative-descriptive approach with a comparative (muqāran) method. 

Primary data were obtained from Mafātiḥ Al-Ghayb by Fakhruddin Al-Razi and Tafsīr 

Al-Marāghī by Ahmad Musthafa Al-Maraghi, while secondary data were collected from 

relevant tafsir literature and academic studies. Data analysis was conducted by 

examining the similarities and differences in both exegetes‘ interpretations concerning 

the meaning of khalifah, the scope of human responsibility, and the ethical and social 

implications of the verse. The findings indicate that Al-Razi contextualizes humans as 

khalifah through a philosophicAl-theological approach, emphasizing the role of reason, 

divine wisdom, and moral testing in the implementation of khalifah. Meanwhile, Al-

Maraghi emphasizes a socio-contextual approach by linking khalifah to practical human 

responsibilities in upholding justice, developing dignified social life, and preventing 

corruption. The contextualization offered by both interpretations demonstrates that the 

notion of humans as khalifah remains highly relevant in addressing contemporary 

challenges, particularly in leadership, social ethics, and ecological responsibility. 

Keywords: contextualization, khalifah, QS. Al-An‗am: 165, Al-Razi, Al-Maraghi. 

 

  



vii 

 

 الدلخص
تعُدُّ كونتَكْسْتُواليِزاَسِي الإنساف كخليفة من القضايا الأساسية في القرآف الكريم، لدا لذا من ارتباط كثيق 

على الأرض. كقد أكدت سورة الأنعاـ الآية بمكانة الإنساف، كمسؤكليتو الأخلْقية، كدكره في إدارة الحياة 
على جعل الإنساف خليفة في الأرض، مع تحميلو الأمانة كاختباره من خلْؿ تفاكت الدرجات كما  561

آتاه الله من النِّعم. غير أف فهم كونتَكْسْتُواليِزاَسِي الإنساف كخليفة لَّ يأتي على معنى كاحد، بل يتأثر 
التفسيري، كالسياؽ الَّجتماعي كالتاريخي للمفسرين. كانطلْقاً من ذلك، تهدؼ  بالخلفية العلمية، كالدنهج

من خلْؿ دراسة  561ىذه الدراسة إلى بحث كونتَكْسْتُواليِزاَسِي الإنساف كخليفة في سورة الأنعاـ الآية 
ث تعتمد ىذه الدراسة على منهج البح .مقارنة بين تفسير فخر الدين الرازي كأحمد مصطفى الدراغي

قَارَف(. كقد تمثلت مصادر البيانات الأكلية 
ُ
الدكتبي، باستخداـ الددخل الوصفي التحليلي كالدنهج الدقارف )الد

لأحمد مصطفى الدراغي، بينما استُمدّت  تفسير الدراغيلفخر الدين الرازي ككتاب  مفاتيح الغيبفي كتاب 
كتم تحليل البيانات من خلْؿ دراسة أكجو  البيانات الثانوية من الكتب كالدراسات العلمية ذات الصلة.

الَّتفاؽ كالَّختلْؼ بين الدفسرين في بياف معنى الخلْفة، كحدكد مسؤكلية الإنساف، كالآثار الأخلْقية 
كتوصلت الدراسة إلى أف الرازي يقدّـ كونتَكْسْتُواليِزاَسِي الإنساف كخليفة  .كالَّجتماعية الدترتبة على الآية

فية كلْمية تركز على دكر العقل، كالحكمة الإلذية، كبعُد الَّبتلْء الأخلْقي. في حين من خلْؿ مقاربة فلس
يؤكد الدراغي الدقاربة الَّجتماعية السياقية، كيربط الخلْفة بالدسؤكلية العملية للإنساف في تحقيق العدالة، كبناء 

لإنساف كخليفة ما زالت ذات صلة قوية المجتمع، كمنع الفساد. كتُظهر ىذه الدراسة أف كونتَكْسْتُواليِزاَسِي ا
 .بمواجهة التحديات الدعاصرة، لَّ سيما في لرالَّت القيادة، كالأخلْؽ الَّجتماعية، كالدسؤكلية البيئية

 .، الرازي، الدراغي561الكونتَكْسْتُواليِزاَسِي، الخلْفة، الأنعاـ:  :الكلمات المفتاحية
  



viii 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS 1 

NOTA DINAS 2 

PERNYATAAN KEASLIAN 

MOTTO ............................................................................................................................ i 

KATA PENGANTAR ...................................................................................................... i 

PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................................... iii 

ABSTRAK ....................................................................................................................... v 

ABSTRACT ................................................................................................................... vi 

 vii ............................................................................................................................. الملخص

DAFTAR ISI ................................................................................................................ viii 

BAB I PENDAHULUAN ............................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ....................................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ................................................................................................... 4 

C. Identifikasi Masalah .............................................................................................. 7 

D. Batasan Masalah .................................................................................................... 7 

E. Rumusan Masalah ................................................................................................. 8 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............................................................................. 8 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................................ 9 

BAB II  KAJIAN TEORETIS ...................................................................................... 11 

A. Landasan Teori...................................................................................................... 11 

1. Pengertian Kontekstualisasi .............................................................................. 11 

2. Kontekstualisasi dalam Tafsir ........................................................................... 11 



ix 

 

3. Manusia Sebagai Khalifah ............................................................................... 12 

4. Tugas dan Fungsi Manusia Sebagai Khalifah .................................................. 15 

5. Tafsir Mafatiḥ Al-Ghayb dan Tafsir Al-Maraghi ............................................. 17 

B. Literatur Review .................................................................................................. 28 

BAB III METODE PENELITIAN .............................................................................. 32 

A. Jenis Penelitian .................................................................................................... 32 

B. Pendekatan penelitian .......................................................................................... 32 

C. Sumber Data ........................................................................................................ 32 

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................................... 33 

E. Teknik Analisis Data ............................................................................................ 34 

BAB IV HASIL DAN ANALISIS ................................................................................ 35 

A. Penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi Surah Al- An‘am Ayat 165 ......................... 35 

B. Persamaan dan Perbedaan Kontekstualisasi Manusia Sebagai Khalifah............. 45 

BAB V PENUTUP ........................................................................................................ 53 

A. Kesimpulan .......................................................................................................... 53 

B. Saran .................................................................................................................... 54 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................................... 55 

 

 
 

 

 

 

 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Dalam perkembangan keislaman abad modern, konsep manusia sebagai khalifah 

merupakan salah satu gagasan fundamental yang terus dikaji ulang seiring 

perubahan zaman. Hal ini tidak terlepas dari kedudukannya sebagai salah satu 

konsep antropologis paling penting dalam Al-Qur‘an yang berkaitan langsung 

dengan hakikat manusia, tanggung jawab moral, dan perannya dalam mengelola 

bumi. Perubahan lingkungan global, ancaman ekologis, ketidakadilan sosial, dan 

ketimpangan umat manusia menjadikan pembahasan mengenai amanah 

kekhalifahan memiliki urgensi lebih besar dibanding periode manapun sebelumnya. 

Al-Qur‘an secara khusus memberikan penekanan terhadap kedudukan manusia 

sebagai khalā‟if Al-ardh sebagaimana termaktub dalam QS. Al-An‘am ayat 165,  

لُوكَُمْ فيْ مَا فَ الََّْرْضِ كَرَفَعَ بػَعْضَكُمْ فػَوْؽَ بػَعْضٍ دَرَجٰتٍ لِّيَبػْ اِفَّ  ۙ  اٰتٰىكُمْ  ۙ  كَىُوَ الَّذِيْ جَعَلَكُمْ خَلٰٰۤىِٕ

رَّحِيْمٌ  لَغَفُوْرٌ  ۙ  كَانَِّو ۙ  رَبَّكَ سَريِْعُ الْعِقَابِ   

Artinya ―Dan Dialah yang menjadikan kamu sebagai khalifah-khalifah di bumi 

dan meninggikan sebagian kamu atas sebagian yang lain beberapa derajat untuk 

mengujimu terhadap apa yang diberikan-Nya kepadamu‖ Sesungguhnya Tuhanmu 

sangat cepat siksaan-Nya, dan sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha 

Penyayang. 

Ayat ini menegaskan bahwa Allah menjadikan manusia sebagai khalifah-

khalifah di bumi untuk menguji siapa yang paling baik amalnya. Ayat ini memberi 

gambaran bahwa kekhalifahan tidak hanya mencerminkan kedudukan istimewa 

manusia, tetapi juga menegaskan tanggung jawab etis dan spiritual dalam seluruh 

aspek kehidupannya. Sejumlah penelitian modern menunjukkan bahwa diskursus 

kekhalifahan dalam konteks kontemporer harus dikaitkan dengan isu ekologi, etika 

lingkungan, dan keadilan sosial, bukan sekadar kepemimpinan politik atau religius 

semata.
1
Namun demikian, meskipun konsep khalifah telah banyak dibahas, 

pemahaman mendalam tentang makna khalifah menurut para mufasir klasik dan 

                                                           
1
 Siti Maryam, ―Khalifah dan Krisis Ekologi dalam Perspektif Teologi Islam,‖ Jurnal Al-Bayan, 

vol. 27, no. 2 (2019), hlm. 145–160. 



2 

 

modern masih mengalami pergeseran. Banyak umat Muslim memahami 

kekhalifahan sebatas kehormatan manusia sebagai makhluk utama, tanpa menggali 

makna tanggung jawab yang lebih luas seperti keharusan menjaga keseimbangan 

alam, menegakkan keadilan, serta menjaga hubungan harmonis dengan sesama 

makhluk.
2
Perbedaan pendekatan penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi, misalnya, 

menunjukkan bahwa pembacaan terhadap konsep khalifah dapat dipengaruhi oleh 

konteks sosial, intelektual, dan metodologi tafsir yang digunakan. 

Secara terminologis, istilah khalifah berasal dari akar kata khalafa yang 

bermakna menggantikan, meneruskan, atau menduduki posisi setelah yang lain. 

Namun dalam penafsiran Al-Qur‘an, istilah ini memiliki nuansa makna yang 

beragam. Sebagian mufasir menekankan aspek representatif manusia sebagai wakil 

Tuhan (vicegerent of God), sedangkan yang lain menekankan keberlanjutan 

generasi dan tanggung jawab sosial manusia.
3
 

Pada abad modern, perluasan makna khalifah semakin kompleks. Para pemikir 

kontemporer memandang bahwa kekhalifahan tidak boleh dipahami sebagai 

legitimasi dominasi manusia terhadap alam, tetapi sebagai mandat etis untuk 

menjaga keseimbangan ekosistem (eco-theology). Hal ini sejalan dengan 

meningkatnya kesadaran masyarakat global mengenai krisis lingkungan yang 

semakin mengancam keberlangsungan hidup umat manusia.
4
 

Fakhruddin Al-Razi (544–606 H) dan Ahmad Musthafa Al-Maraghi (1298–1371 

H) adalah dua mufasir besar yang mewakili dua pendekatan metodologis berbeda. 

Al-Razi, dalam Mafatiḥ Al-Ghayb, dikenal dengan pendekatan rasionAl-filosofis 

yang menjadikan akal sebagai alat penting dalam memahami Al-Qur‘an. Ia juga 

banyak membahas aspek metafisik, teologis, dan kosmologis dari setiap ayat.
5
Al-

Maraghi, dalam Tafsir Al-Maraghi, lebih menekankan pendekatan sosial, moral, 

                                                           
2
 M. Arif Munandar, ―Rekonstruksi Makna Khalifah dalam Diskursus Modern,‖ Jurnal Studi 

Quran, vol. 8, no. 1 (2022). 
3
 Ahmad Khairuddin, ―Semantik Khalifah dalam Al-Qur‘an: Kajian Bahasa dan Tafsir,‖ Jurnal 

Al-Dalil, vol. 6, no. 1 (2018). 
4
 Sarah S. Widodo, ―Eco-Theology dan Tanggung Jawab Manusia terhadap Alam,‖ Jurnal Ilmu 

Ushuluddin, vol. 29, no. 1 (2021). 
5
 Fatimah Zuhriyah, ―Metode Tafsir Fakhruddin Al-Razi: Analisis Epistemologis,‖ Jurnal Ilmiah 

Ilmu Qur‟an, vol. 13, no. 2 (2017). 



3 

 

dan kemaslahatan praktis dalam memahami ayat-ayat Al-Qur‘an. Tafsirnya 

dianggap lebih relevan dengan persoalan sosial umat pada abad modern.
6
 

Perbandingan keduanya terkait makna manusia sebagai khalifah dalam QS. Al-

An‘am ayat 165 sangat penting karena, Mereka mempresentasikan dua paradigma 

hermeneutik berbeda, filsafat rasional dan sosiAl-kontekstual. Keduanya sering 

dijadikan rujukan dalam studi Islam modern, terutama dalam pembahasan etika 

sosial dan antropologi Islam.Konteks zaman yang sangat berbeda memungkinkan 

adanya perbedaan orientasi pemaknaan terhadap konsep khalifah. 

Pemikiran Al-Razi dapat dipahami sebagai upaya menegaskan fondasi teologis 

kekhalifahan, yakni bahwa manusia memiliki kedudukan mulia karena potensi 

akalnya. Dalam banyak penjelasannya, Al-Razi menegaskan bahwa derajat manusia 

ditentukan oleh kemampuannya menggunakan akal untuk mencapai kebenaran. 

Dari sini dapat dipahami bahwa kekhalifahan menurut Al-Razi harus diletakkan 

dalam kerangka rasionalitas dan moralitas. Ia menolak pemahaman bahwa 

kelebihan derajat manusia adalah bentuk diskriminasi, melainkan peluang untuk 

mencapai kesempurnaan moral. Pemikiran ini menjadi sangat relevan bagi 

masyarakat modern yang dihadapkan pada tantangan etika ilmu pengetahuan dan 

teknologi. Dengan kemampuan akalnya, manusia dapat memilih untuk 

menggunakan teknologi sebagai alat pemakmuran, atau justru sebagai alat 

destruksi. Dalam perspektif Al-Razi, pilihan inilah yang menjadi ujian kekhalifahan 

manusia.
7
 

Sebaliknya, Al-Maraghi melihat kekhalifahan dari sisi fungsi sosial. Baginya, 

manusia diberi kedudukan ini agar mampu membawa kemajuan bagi 

masyarakatnya. Oleh karena itu, Al-Maraghi menekankan pentingnya nilai kerja, 

pendidikan, dan kontribusi sosial dalam menjalankan kekhalifahan. Tafsirnya sarat 

dengan penjelasan praktis tentang bagaimana manusia seharusnya bersikap sebagai 

khalifah: berbuat adil, menjaga hubungan sosial, meningkatkan kualitas moral, serta 

menghindari penindasan. Pendekatan ini merupakan refleksi dari kondisi sosial 

                                                           
6
 Muhammad Anwar, ―Pendekatan Sosial dalam Tafsir Al-Maraghi,‖ Jurnal Tafsir dan Ulumul 

Qur‟an, vol. 10, no. 1 (2016). 
7
 Nadia Rahman, ―Akal dan Etika dalam Tafsir Al-Razi,‖ Islamic Intellectual History Review, 

vol. 4, no. 2 (2020): 144–162. 



4 

 

umat Islam pada masanya yang mengalami tekanan kolonialisme dan 

keterbelakangan pendidikan. Dengan demikian, Al-Maraghi memandang 

kekhalifahan sebagai agenda pembaruan sosial dan pembangunan masyarakat yang 

lebih baik.
8
 

Untuk itu, penulis tertarik membahasnya dalam bentuk kajian penelitian ilmiah 

dengan judul KONTEKSTUALISASI MANUSIA SEBAGAI KHALIFAH 

DALAM AL-QUR’AN SURAH AL-AN’AM AYAT 165 (STUDI 

KOMPARATIF ANTARA PENAFSIRAN AL-RAZI DAN AL MARAGHI). 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari terjadinya perluasan makna dan guna memperjelas 

penegasan istilah dalam penelitian ini, maka ada beberapa penegasan istilah pokok 

yang terdapat dalam judul yaitu 

1. Kontekstualisasi 

Yang dimaksud dengan kontekstualisasi dalam penelitian ini Adalah proses 

memahami dan menerapkan makna ayat Al-Qur‘an dengan mempertimbangkan 

konteks sosial, budaya, historis dan problematika kontemporer sehingga pesan-

pesan Al-Qur‘an tetap relevan bagi masyarakat pada berbagai zaman. 

Kontekstualisasi bukanlah upaya mengubah teks Al-Qur‘an, tetapi mengaktualkan 

makna dasarnya agar berfungsi secara efektif dalam menjawab kebutuhan zaman 

modern.
9
 

Dalam penelitian ini, kontekstualisasi digunakan untuk menggali pesan Al- 

Qur‘an Surah Al-An‗am ayat 165 tentang kekhalifahan manusia melalui dua 

perspektif,Penafsiran Al-Razi yang kaya dengan pendekatan filosofis-teologis, dan 

Penafsiran Al-Maraghi yang berorientasi pada problem sosial dan peradaban 

modern.Kontekstualisasi dilakukan dengan memadukan kedua penafsiran tersebut, 

lalu menghubungkannya dengan persoalan kontemporer,seperti krisis 

ekologi,degradasi moral publik,dan tantangan kepemimpinan modern.Dengan 

                                                           
8
 Sami Yousri, ―Reformist Impulse in Tafsir Al-Maraghi,‖ Arab World Studies Journal, vol. 11, 

no. 1 (2019): 88–107. 
9
 Abdullah Saeed, Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach, 

Routledge, 2014. 

 



5 

 

demikian,istilah kontekstualisasi dalam penelitian ini dipahami sebagai upaya 

ilmiah untuk menempatkan ajaran Al-Qur‘an secara fungsional dalam lingkungan 

sosial yang terus berubah.
10

 

2. Khalifah 

Istilah khalifah berasal dari kata khalafa–yakhlufu yang secara bahasa berarti 

pengganti, yang datang setelah, atau yang diberi mandat untuk mengelola sesuatu. 

Dalam Al-Qur‘an, istilah ini digunakan dalam beberapa ayat, termasuk QS.Al-

An‗am ayat 165, untuk menggambarkan posisi manusia sebagai makhluk yang 

diberi amanah oleh Allah untuk mengelola, menjaga, dan memakmurkan bumi 

dengan prinsip keadilan dan tanggung jawab moral.
11

 

Secara terminologis,para ulama tafsir dan pemikir Islam kontemporer memaknai 

khalifah sebaga Wakil (representative) Allah di bumi,yang bertugas memerankan 

nilai-nilai ketuhanan seperti keadilan, rahmat, dan amanah.Pengelola bumi 

(stewardship),yaitu manusia diberikan kemampuan akal dan kehendak untuk 

mengatur kehidupan alam dan sosial tanpa melakukan kerusakan (fasad).Subjek 

moral yang akan dimintai pertanggungjawaban atas tindakan dan menggunakan 

kebebasan dalam batas nilai-nilai ilahi.Makhluk yang memiliki peran sosial, yaitu 

menciptakan masyarakat yang berkeadilan, beradab, dan membawa kemaslahatan.
12

 

3. Komparatif 

Menurut Abdul Hayy Al-Farmawi, metode komparatif (muqaran) dalam 

penafsiran Al-Qur'an adalah pendekatan yang dilakukan dengan menghimpun ayat 

ayat yang saling berkaitan, kemudian mengkaji, meneliti, serta membandingkan 

berbagai pandangan para mufasir, baik dari kalangan salaf maupun khalaf, dengan 

memanfaatkan sumber-sumber tafsir bil ma‘tsur maupun bil ra‘yi. Selain itu tafsir 

muqarran juga membandingkan suatu permasalah yang kemudian perbandingan 

tersebut dilakukan antara ayat Al-Qur‘an dan hadits Nabi yang secara lahiriah 

                                                           
10

 Mohammed Hashas, The Idea of European Islam: Religion, Ethics, Politics and Society, 

Edinburgh University Press, 2019. 
11

 Kholid Al-Walid, ―The Role of Human Agency in the Qur‘anic Concept of Khilāfah,‖ Studia 

Islamika 29, no. 1 (2022): 55–82. 
12

 Muhammad Yusuf, ―Reconstructing the Meaning of Khalifah in Modern Qur‘anic Studies,‖ 

Al-Jami‟ah: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019): 389–412. 



6 

 

tampak berbeda, dengan tujuan untuk memahami keterkaitan dan harmonisasi 

maknanya.
13

 

Berbeda dengan pendapat Abdul Hayy Al-Farmawi, M. Quraish Shihab 

mendefinisikan metode komparatif (muqaran) sebagai upaya membandingkan ayat-

ayat Al-Qur'an yang memiliki kesamaan redaksi dalam dua permasalahan yang 

berbeda, atau ayat-ayat yang memiliki perbedaan redaksi dalam satu isu yang sama 

atau serupa. Selain itu, metode ini juga mencakup perbandingan antara ayat-ayat 

Al-Qur'an dengan hadis hadis Nabi SAW yang secara lahiriah tampak bertentangan, 

serta perbandingan berbagai pandangan ulama tafsir dalam menafsirkan ayatayat 

AlQur'an.
14

 

Dari defenisi diatas maka diambil kesimpulan metode komparasi atau muqarran 

itu kedalam tiga kategori/bentuk: 

a. Melakukan perbandingan antara ayat-ayat Al-Qur'an yang memiliki 

kemiripan susunan kata dalam dua atau lebih persoalan, atau ayat-ayat dengan 

redaksi berbeda tetapi membahas satu topik yang sama atau diperkirakan serupa 

b. Membandingkan ayat-ayat Al-Qur‘an dengan hadits Nabi yang secara 

lahirian Nampak berbeda/bertentangan. 

c. Membandingkan penafsiran ulama yang berbeda dalam menafsirkan 

ayat-ayat Al-Qur‘an.
15

 

Maka dari ketiga kategori tersebut, penelitian ini masuk kepada kategori yang 

ketiga. Penelitian ini bertujuan untuk membandingkan penafsiran Al- Razi dan Al-

Maraghi tentang Kontekstualisasi Manusia Sebagai Khalifah dalam Al-Qur‘an 

Surah Al-An‘am ayat 165. Kedua penafsiran tersebut memiliki perbedaan didalam 

coraknya serta perbedaan keahlian ilmu dan masa hidup mufassirnya. 

 

                                                           
13

 Syahrin Pasaribu, ―Metode Muqorron Dalam Al-Qur‘an‖, Wahana Inovasi: Jurnal  

Penelitian dan Pengabdian Masyarakat, Vol. 9 No. 1 Tahun 2020, hlm. 43. 
14

 ibid., hlm. 44. 
15

 Ibid,,, 



7 

 

C. Identifikasi Masalah 

Dalam penelitian berjudul “Kontekstualisasi Manusia sebagai Khalifah dalam 

Al-Qur‘an QS. Al-An‗am:165 (Studi Komparatif Antara Penafsiran Al-Razi dan 

Al-Maraghi)‖, dapat diidentifikasi beberapa masalah pokok sebagai berikut: 

1. Belum adanya pemahaman yang komprehensif mengenai makna manusia 

sebagai khalifah dalam QS. Al-An‗am ayat 165 karena adanya perbedaan metode 

dan latar belakang para mufasir. 

2. Penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi menunjukkan pendekatan yang 

berbeda, baik dalam gaya tafsir, metodologi, maupun orientasi keilmuan, tetapi 

perbedaan tersebut belum dianalisis secara mendalam dalam konteks ayat ini. 

3. Belum jelas bagaimana relevansi makna khalifah versi Al-Razi dan Al-

Maraghi terhadap konteks kehidupan manusia modern, terutama terkait tanggung 

jawab sosial, moral, dan ekologis. 

4. Kontekstualisasi makna khalifah dalam masyarakat kontemporer belum 

dipetakan secara sistematis berdasarkan perbandingan kedua tafsir tersebut. 

5. Kurangnya penelitian komparatif khusus yang menyoroti QS. Al-An‗am 

ayat 165 dari dua tokoh mufasir berbeda zaman dan metode sehingga pemaknaan 

khalifah dalam ayat ini berpotensi disalahpahami hanya sebagai otoritas kekuasaan, 

bukan amanah tanggung jawab. 

D. Batasan Masalah 

Penelitian mengenai “Kontekstualisasi Manusia sebagai Khalifah dalam Al-

Qur‟an Surah Al-An„am ayat 165 (Studi Komparatif antara Penafsiran Al-Razi dan 

Al-Maraghi)” ini dibatasi pada kajian tafsir yang berfokus pada penjelasan kedua 

mufasir mengenai makna istilah khalifah, ruang lingkup tanggung jawab manusia, 

serta implikasi etis-sosiologis dari ayat tersebut. Pembahasan hanya diarahkan pada 

analisis komparatif terhadap metode, corak tafsir, serta argumentasi yang 

digunakan oleh Fakhruddin Al-Razi dalam Mafatiḥ Al-Ghayb dan Ahmad Musthafa 

Al-Maraghi dalam Tafsir Al-Maraghi tanpa memperluas kajian pada penafsiran 

ulama lain. Penelitian ini juga tidak mengkaji seluruh konsep kekhalifahan dalam 

Al-Qur‘an secara umum, melainkan dibatasi hanya pada Q.S. Al-An‗am ayat 165. 

Selain itu, konteks sosiAl-politik pada masa hidup kedua mufasir dianalisis sejauh 



8 

 

relevansinya dengan pembentukan gagasan tentang manusia sebagai khalifah, tanpa 

memperluas pada aspek historis lain yang tidak berhubungan langsung dengan 

konstruksi pemikiran mereka. Dengan demikian, penelitian ini terfokus pada 

menemukan titik temu dan titik beda pemahaman kedua mufasir dalam menjelaskan 

posisi, tugas, dan tanggung jawab manusia sebagai khalifah dalam batasan teks ayat 

dan pendekatan tafsir masing-masing. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang, maka rumusan masalah dalam penelitian ini dapat 

dirumuskan  sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran Al-Razi dan Al-Maraghi terhadap 

Kontekstualisasi manusia sebagai khalifah dalam QS. Al-An‗am ayat 165? 

2. Apa saja persamaan dan perbedaan antara penafsiran Ar-Razi dan Al-

Maraghi terkait Kontekstualisasi manusia sebagai khalifah dalam Surah Al-An‗am 

ayat 165? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan dari penelitian ini yaitu : 

a. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji dan menganalisis secara 

mendalam makna kekhalifahan manusia sebagaimana termaktub dalam Al-Qur‘an 

Surah Al-An‗am ayat 165, baik dari aspek bahasa, konteks, maupun pesan moral 

yang terkandung di dalamnya. 

b. penelitian ini bermaksud mendeskripsikan dan membandingkan 

penafsiran Fakhruddin Ar-Razi dalam Mafatiḥ Al-Ghayb dengan penafsiran Ahmad 

Musthafa Al-Maraghi dalam Tafsīr Al-Maraghi mengenai konseptualisasi manusia 

sebagai khalifah. 

2. Manfaat dari penelitian ini yaitu : 

a. Manfaat Teoretis 

Penelitian ini diharapkan dapat, Memperkaya khazanah keilmuan dalam studi 

tafsir, khususnya yang berkaitan dengan konsep manusia sebagai khalifah dalam 

Al-Qur‘an.Dan memberikan kontribusi akademik dalam bidang studi komparatif 



9 

 

tafsir, terutama terkait metodologi dan pendekatan yang digunakan oleh Al-Razi 

dan Al-Maraghi. 

b. Manfaat Praktis 

Memberikan pemahaman aplikatif kepada pembaca mengenai tanggung jawab 

manusia sebagai khalifah, baik dalam konteks sosial, ekologis, maupun moral. 

Menjadi bahan pertimbangan bagi pendidik, praktisi keislaman, dan masyarakat 

umum dalam memahami peran manusia dalam menjaga keseimbangan alam dan 

kehidupan. Menghadirkan perspektif keislaman yang relevan untuk menjawab 

tantangan modern, seperti krisis lingkungan, degradasi moral, serta persoalan 

kepemimpinan dan amanah sosial. 

G. Sistematika Penulisan 

Penelitian yang berkualitas harus disusun secara sistematis dan mengikuti kaidah 

penulisan yang telah ditetapkan. Sistematisasi ini diperlukan agar penelitian dapat 

disajikan dengan baik dan benar. Oleh karena itu, sistematika penulisan dalam 

proposal penelitian skripsi ini disusun sebagai berikut: 

BAB 1 : Berisi tentang pendahuluan penelitian, yang berisi pengantar dalam 

penilitian untuk menggambarkan mengenai permasalahan yang ada 

dalam penelitian ini. Bab I Pendahuluan mencakup beberapa bagian 

utama, yaitu Latar Belakang, Penegasan Istilah, Identifikasi Masalah, 

Batasan Masalah, Rumusan Masalah, serta Tujuan dan Manfaat 

Penelitian. 

BAB II : Berisi tentang landasan teori penelitian, landasan terori diperlukan 

dalam penelitian agar penelitian memiliki dasar yang jelas untuk 

menyelesaikan permasalahan yang terdapat di dalamnya, maka Bab 

II landasan teori ini tersusun atas Landasan Teori dan Kajian 

Relevan. 

BAB III : Di dalam Bab III ini berisi tentang metode penelitian.metodologi 

penelitian memiliki peran yang sangat penting di dalam sebuah 

penelitian agar penelitian itu dapat terlaksana dengan baik dan benar, 

dengan menggunakan metode-metode yang ada dalam 

mengumpulkan serta mengolah data yang dibutuhkan.Metode 



10 

 

penelitian ini terdiri dari Jenis Penelitian, Pendekatan Penelitian, 

Sumber Data, Teknik Pengumpulan Data serta Teknik Analisis Data. 

BAB IV : Pada bab IV ini adalah bab pembahasan dan analisis dari kajian ini, 

yang berisi penyajian dari dari data yang telah dikumpulkan dan 

kemudian dilanjutkan dengan analisis penulis terhadap data tersebut. 

Bab ini diawali dengan pemaparan makna khalifah dalam QS. Al-

An‗am ayat 165, kemudian dilanjutkan dengan analisis mendalam 

mengenai penafsiran ar-Razi dan Al-Maraghi secara terpisah. 

Setelah itu, dilakukan pembahasan komparatif yang menguraikan 

persamaan dan perbedaan kedua mufasir berdasarkan karakter 

metodologis, fokus penafsiran, dan konteks sosiAl-historis yang 

melatarbelakanginya. Bab ini juga menguraikan relevansi dan 

kontekstualisasi konsep khalifah tersebut terhadap kehidupan 

manusia modern. 

Bab V : Bab ini merupakan bagian akhir yang berisi kesimpulan dari seluruh 

pembahasan yang telah dipaparkan pada Bab IV, dengan merangkum 

jawaban pokok atas rumusan masalah penelitian. Selain itu, pada bab 

ini penulis juga menyampaikan beberapa saran yang ditujukan 

kepada pembaca, guna memberikan arahan bagi penelitian-penelitian 

selanjutnya agar dapat dilakukan dengan lebih baik dan lebih 

komprehensif.  

  



11 

BAB II  

KAJIAN TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Pengertian Kontekstualisasi 

Istilah kontekstualisasi berasal dari kata ―konteks,‖ yang mengacu pada situasi 

atau kondisi tertentu di mana suatu peristiwa terjadi atau sebuah teks muncul. 

Adapun istilah ―kontekstual‖ sendiri menunjukkan keterkaitan dengan konteks 

tertentu. Menurut Noeng Muhadjir, istilah kontekstual memiliki sejumlah definisi 

yang beragam, di antaranya:  

1. Berbagai upaya untuk memahami makna dalam rangka mengantisipasi masalah-

masalah yang muncul saat ini.  

2.  Makna yang mempertimbangkan relevansi antara masa lalu, masa kini, dan 

masa depan; di mana suatu hal dilihat dari sudut pandang sejarah, makna 

fungsional saat ini, dan prediksi makna yang relevan di masa mendatang.  

3. Menjelaskan keterkaitan antara pusat (central) dan pinggiran (periphery), di 

mana Al-Qur'an berfungsi sebagai pusat (central), sedangkan penerapannya 

dalam kehidupan nyata berada di wilayah periferi.
16

 

2. Kontekstualisasi dalam Tafsir 

Kontekstualisasi adalah usaha untuk memahami informasi atau fenomena secara 

lebih menyeluruh dengan melihat konteks di mana hal tersebut terjadi. Dalam kajian 

tafsir, penafsiran kontekstual berarti menafsirkan Al-Qur‘an dengan 

mempertimbangkan aspek kebahasaan, latar historis, serta unsur sosiologis dan 

antropologis yang relevan dalam kehidupan masyarakat Arab pra-Islam dan saat 

wahyu Al-Qur‘an diturunkanPendekatan kontekstual dalam penafsiran Alquran 

merupakan usaha untuk memahami makna ayat-ayat dengan mempertimbangkan 

berbagai aspek di luar teks, seperti peristiwa atau kondisi yang melatarbelakangi 

turunnya ayat, termasuk faktor sejarah, geografi, budaya sosial, dan prinsip-prinsip 

kausalitas yang terkait. Dengan demikian, kajian kontekstual terhadap ayat-ayat 

Alquran sangat berkaitan dengan pemahaman mengenai asbab nuzul Al-ayat. 

                                                           
16

 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000),  

hlm. 263-264. 



12 

 

Namun, faktanya tidak semua ayat memiliki latar belakang pewahyuan (asbab Al-

nuzul), sehingga ada ayat yang bersifat umum dan ada pula yang bersifat khusus.
17

 

3. Manusia Sebagai Khalifah 

a. Definisi Khalifah 

Konsep manusia sebagai khalifah dalam tradisi Qur‘ani merupakan gagasan 

sentral yang memadukan status ontologis dan tanggung jawab normative,secara 

ontologis manusia ditempatkan sebagai makhluk yang diberi keistimewaan akal, 

kehendak,dan kapasitas moral,sedangkan secara normatif manusia dipanggil untuk 

memikul amanah (kepercayaan) dalam bentuk pengelolaan, pemeliharaan,dan 

penegakan keseimbangan di muka bumi.Pemahaman ini tidak sekadar klaim 

kehormatan ontologis,melainkan sebuah mandat yang menuntut 

pertanggungjawaban etis: manusia dilarang memperlakukan alam serta sesama 

secara eksploitatif, namun diwajibkan mengelola sumber daya secara bijak demi 

kelestarian dan kemaslahatan umat.Dalam perspektif ini, khalifah tidak bermakna 

hak milik absolut melainkan peran stewardship(kepemimpinan)yang bertanggung 

jawab yang menuntut pengintegrasian spiritualitas dan etika dalam tindakan sehari-

hari.
18

 

Secara terminologis,ayat yang menjadi perhatian penelitian ini, Q.S. Al-An‗am 

ayat 165, menempatkan manusia pada posisi yang berbeda derajatnya dengan 

makhluk lain, namun posisi tersebut langsung diiringi oleh gagasan ujian dan 

amanah. Oleh karena itu, definisi khalifah mesti mencakup dimensi evaluatif dan 

normative ia adalah posisi yang mengandung peluang untuk kebaikan sekaligus 

risiko penyalahgunaan. Dalam kerangka hermeneutika kontemporer, makna ayat ini 

tidak hanya dibaca dalam kacamata tekstual historis,tetapi mesti 

dikontekstualisasikan agar relevan bagi persoalan modern,misalnya krisis 

lingkungan,tata kelola sumber daya, dan ketidakadilan sosial sehingga kefungsian 

                                                           
17

 Abudin Nata, Peta Keagamaan PemikiranPemikiran Islam di Indonesia (Jakarta: Raja  

Grafindo Persada, 2001), hlm. 107-110. 
18

 A. Alfiyah, ―Humans as Caliphs on Earth: Environmental Responsibility in Islamic 

Perspective,‖ Jurnal Kebijakan Ilmiah 9, no. 1 (2024): 15–29. 



13 

 

istilah khalifah melampaui wacana teoretis dan menjadi prinsip aksi sosial serta 

kebijakan publik.
19

 

Dari sudut pandang etika lingkungan, konsep khalifah berperan sebagai landasan 

normatif untuk etika ekologis Islam karena menghubungkan tugas manusia pada 

Tuhan dengan kewajiban terhadap ciptaan-Nya.Banyak kajian kontemporer 

menegaskan bahwa memahami manusia sebagai khalifah mengimplikasikan 

tanggung jawab untuk menjaga mizan (keseimbangan) dan melaksanakan amanah 

berupa perlindungan habitat, penggunaan sumber daya yang berkelanjutan, serta 

praktek hidup yang mengurangi kerusakan ekologis.Oleh karena itu,tafsir yang 

menempatkan khalifah dalam bingkai stewardship memberi alternatif etika 

terhadap narasi eksploitasi alam dan menunjang upaya keberlanjutan yang 

bersandar pada nilai-nilai religius.
20

 

Dalam dimensi sosiAl-politik dan pendidikan, implikasi khalifah memerlukan 

penegakan prinsip keadilan (adl), kebaikan umum (maslahah), dan pembinaan 

karakter sehingga individu dan institusi mampu menerjemahkan amanah menjadi 

kebijakan dan perilaku publik.Konsepsi khalifah yang dikontekstualisasikan 

menurut para peneliti mutakhir juga diaplikasikan dalam pendidikan karakter di 

pesantren, kurikulum sekolah berbasis nilai, dan program-program komunitas yang 

menumbuhkan kesadaran ekologis sebagai bagian dari tanggung jawab religius.Hal 

ini menunjukkan bahwa konsep khalifah tidak hanya relevan pada tataran 

teologi,tetapi juga memiliki fungsi praktis dalam membentuk agen-agen perubahan 

sosial yang bertanggung jawab.
21

 

Epistemologis, pengertian khalifah menuntut peran ilmu dan akal sebagai sarana 

pelaksanaan amanah.Manusia diberi kapasitas rasional untuk memahami alam, 

mengenali hukum-hukum alam, dan merancang teknologi yang memakmurkan 

selama tidak melanggar prinsip keadilan dan keseimbangan.Oleh karena itu, tafsir 

                                                           
19

 Abdullah Saeed, Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach 

(London: Routledge, 2016), 33–47. 
20

 H. Al-Qurashi, ―An Analytical Study of the Islamic Concept of Environmental Stewardship 

(Khilafah) in the Context of Climate Change,‖ Journal of Islamic Environmental Ethics 5, no. 2 (2023): 

101–120. 
21

 S. Syukri, ―A Case Study at Darularafah Raya Pesantren: Khalifah in Environmental Ethics 

Education,‖ Jurnal Pendidikan Islam 12, no. 2 (2024): 221–240. 



14 

 

yang menekankan aspek rasional dan ilmiah dari kekhalifahan mendorong integrasi 

ilmu pengetahuan dan etika religius,ilmu diposisikan sebagai instrumental yang 

harus dikawal oleh nilai-nilai moral Qur‘ani.Kajian-kajian akademik menunjukan 

bahwa pemikiran semacam ini relevan ketika menghadapi tantangan modern seperti 

perubahan iklim dan pengelolaan sumber daya alam yang menuntut kombinasi 

antara pengetahuan teknis dan orientasi nilai.
22

 

Namun demikian, perlu ditegaskan bahwa walaupun konsep khalifah 

mengandung muatan universal, interpretasinya beragam tergantung corak 

metodologis mufassir.Tafsir yang cenderung politis dapat menyempitkan makna 

khalifah menjadi struktur kekuasaan formal,sementara tafsir yang berorientasi etis-

sosial menegaskan fungsi kemanusiaan dan tanggung jawab ekologis.Pendekatan 

kontekstual menuntut keseimbangan antara pemahaman tekstual, konteks historis 

mufassir, dan kebutuhan kontemporer sehingga aplikasi istilah khalifah tetap setia 

pada semangat ayat tetapi relevan terhadap tantangan zaman. Hal ini menjustifikasi 

perlunya studi komparatif terhadap penafsiran klasik dan modern (seperti Al-Razi 

dan Al-Maraghi) untuk menggali bagaimana perbedaan metodologis melahirkan 

nuansa pemahaman yang pada akhirnya mempengaruhi aplikasi etis dan kebijakan 

publik.
23

 

Secara ringkas, definisi ―manusia sebagai khalifah‖ yang operasional untuk 

penelitian ini dirumuskan sebagai,manusia adalah wakil Ilahi di bumi yang diberi 

keistimewaan akal dan tanggung jawab moral untuk mengelola, memelihara, dan 

menegakkan keseimbangan (mizan) demi kemaslahatan hidup Bersama,posisi itu 

dibingkai oleh amanah yang mengandung ujian moral sehingga pelaksanaannya 

harus diwarnai prinsip-prinsip keadilan, tanggung jawab ekologis, dan penggunaan 

ilmu yang etis. Dengan definisi ini, kajian terhadap Q.S. Al-An‗am ayat165 

dimaknai sebagai upaya menautkan teks normatif dengan praktik sosiAl-

                                                           
22

 Walid ‗Azzam, Al-Fikr Al-Tafsīrī „inda Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī (Cairo: Dār Al-Salām, 2020). 
23

 Fikri Ys Al-Irsyad and Deden Rohmanudin, ―Keunikan Teknik Khusus Penyusunan Tafsir Al-

Qur'an oleh Al-Maraghi,‖ Jurnal Iman dan Spiritualitas 2, no. 4 (2022): 475–481. 



15 

 

kontemporer sehingga kekhalifahan menjadi prinsip yang hidup dalam tindakan dan 

kebijakan, bukan sekadar konsep teoretis.
24

 

4. Tugas dan Fungsi Manusia Sebagai Khalifah 

Konsep manusia sebagai khalifah dalam Al-Qur‘an merupakan salah satu 

gagasan fundamental yang mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 

manusia, dan alam.Dalam Q.S. Al-An‗am ayat 165, Allah menegaskan bahwa 

manusia diberikan amanah untuk menjadi penerus di bumi serta diuji melalui 

berbagai bentuk karunia dan tanggung jawab.Ayat ini bukan hanya 

menggambarkan kedudukan manusia secara teologis, tetapi juga memiliki implikasi 

sosial, moral, dan ekologis. Dengan demikian, pembahasan mengenai tugas dan 

fungsi manusia sebagai khalifah terutama dalam perspektif kontekstual menjadi 

sangat penting untuk memahami bagaimana ajaran Al-Qur‘an dapat diterapkan 

dalam realitas kontemporer.
25

 

Secara teologis, tugas utama manusia sebagai khalifah adalah melaksanakan 

amanah kehambaan (ubudiyyah) dan kepemimpinan (khilafah) secara seimbang. 

Keduanya merupakan dua dimensi yang saling melengkapi. Dimensi pertama, 

sebagai hamba, manusia berkewajiban menaati seluruh perintah Allah, menjauhi 

larangan-Nya, serta menjaga integritas spiritualnya. Dimensi kedua, sebagai 

khalifah, manusia memikul tanggung jawab untuk mengelola bumi secara etis, adil, 

dan berkelanjutan. Quraish Shihab menjelaskan bahwa manusia dipilih sebagai 

khalifah bukan karena kesempurnaannya, melainkan karena kemampuannya dalam 

menerima, memahami, dan menjalankan amanah secara multidimensional spiritual, 

intelektual, dan moral.
26

 

Tugas berikutnya dari manusia sebagai khalifah adalah menegakkan keadilan 

sosial.Dalam konteks ayat tersebut, Allah memberikan kedudukan yang berbeda-

beda kepada manusia sebagai bentuk ujian atas kecakapan mereka dalam bertindak 

adil. Menurut Abdullah Saeed,perbedaan kedudukan ini harus dipahami sebagai 

                                                           
24

 Ridzwan Ahmad, ―Human Responsibility in Qur‘anic Cosmology,‖ Qur‟anic Studies Review 

8, no. 1 (2020): 59–78. 
25

 Muhammad Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an: Fungsi dan Peran Manusia di Bumi 

(Jakarta: Lentera Hati, 2016), hlm 112. 
26

 Ibid,.hlm 115 



16 

 

peluang untuk menciptakan tatanan sosial yang harmonis, bukan sebagai legitimasi 

penindasan.
27

 Keadilan menjadi fondasi utama dari konsep khilafah, karena melalui 

keadilanlah hubungan manusia baik secara vertikal maupun horizontal,dapat 

berjalan seimbang.Keadilan sosial mencakup pemeliharaan hak-hak 

individu,perlindungan kelompok yang lemah, serta distribusi sumber daya yang 

merata. 

Selain itu, manusia sebagai khalifah juga memiliki fungsi pemelihara dan 

pengelola lingkungan,menegaskan bahwa bumi dan segala isinya diciptakan 

sebagai sarana ujian bagi manusia, sehingga pengelolaannya harus dilakukan 

dengan penuh tanggung jawab.Mangunjaya menyatakan bahwa konsep khalifah 

dalam Al-Qur‘an memiliki implikasi ekologis yang sangat kuat, terutama dalam 

konteks krisis lingkungan saat ini.
28

Dalam pandangan ekoteologis,manusia tidak 

boleh mengeksploitasi alam secara berlebihan, sebab tindakan tersebut 

bertentangan dengan prinsip mizan (keseimbangan) yang ditegaskan dalam 

berbagai ayat Al-Qur‘anDengan demikian, pelestarian lingkungan bukan hanya isu 

moral, tetapi juga amanah teologis yang melekat pada fungsi kekhalifahan. 

Fungsi selanjutnya yang harus dijalankan manusia sebagai khalifah adalah 

mengembangkan ilmu pengetahuan dan peradaban.Kedudukan manusia sebagai 

makhluk berakal mengimplikasikan kewajiban untuk bertafakur, meneliti, dan 

mengembangkan sains sebagai wujud dari optimalisasi potensi yang diberikan 

Allah. Nasr menegaskan bahwa pengembangan ilmu pengetahuan dalam Islam 

tidak boleh terpisah dari nilai spiritual,sebaliknya,ia harus menjadi jalan untuk 

mengenal kebesaran Allah melalui tanda-tanda-Nya di alam semesta.
29

Dalam 

kerangka ini, manusia sebagai khalifah berperan sebagai agen transformasi yang 

membawa kemajuan peradaban tanpa menanggalkan etika religius sebagai 

pedoman. 

                                                           
27

 Abdullah Saeed, Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach 

(New York: Routledge, 2016),hlm 98. 
28

 Fachruddin M. Mangunjaya, Ekoteologi Islam dan Konservasi Lingkungan (Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 2019),hlm 87. 
29

 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (Chicago: Kazi 

Publications, 2017),hlm 45. 



17 

 

Lebih jauh, tugas kekhalifahan juga mencakup tanggung jawab moral dan etis 

dalam kehidupan sosial.Manusia dituntut untuk menjaga akhlak,mengedepankan 

kejujuran, serta berkontribusi terhadap terciptanya masyarakat yang damai. Ibrahim 

Kalin menjelaskan bahwa etika Islam menempatkan manusia sebagai penjaga nilai-

nilai moral yang harus diwujudkan dalam tindakan nyata, baik di tingkat individu 

maupun komunitas.
30

Dengan demikian, tugas manusia sebagai khalifah tidak hanya 

bersifat normatif, tetapi juga memiliki dimensi praksis yang kuat. 

Di samping tugas-tugas tersebut, manusia sebagai khalifah juga memiliki fungsi 

menjaga perdamaian dan menjauhi kerusakan (fasad).Konflik, kekerasan, dan 

perusakan bumi merupakan bentuk pengingkaran terhadap misi kekhalifahan. Auda 

menyatakan bahwa maqasid syariah sebagai kerangka moral Islam mengarahkan 

manusia untuk menjaga kemaslahatan universal yang meliputi agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta.
31

Dalam perspektif ini, setiap tindakan yang merusak tatanan 

sosial maupun ekologis merupakan bentuk pengkhianatan terhadap amanah Allah. 

Terakhir, tugas kekhalifahan juga mensyaratkan pertanggungjawaban 

eskatologis.Al-Qur‘an Surah Al-An‗am ayat 165 menutup pesan tentang 

kekhalifahan dengan pengingat bahwa Allah senantiasa mengawasi dan akan 

membalas setiap perbuatan manusia. Ini menunjukkan bahwa kekhalifahan bukan 

hanya tanggung jawab duniawi, melainkan juga berkaitan dengan kehidupan 

akhirat.Dengan demikian, seluruh fungsi manusia sebagai khalifah harus dijalankan 

dengan kesadaran bahwa setiap amanah kelak akan dimintai pertanggungjawaban 

di hadapan Allah.
32

 

5. Tafsir Mafatiḥ Al-Ghayb dan Tafsir Al-Maraghi 

Di dalam pembahasan penelitian ini nantinya akan berfokus dan banyak 

memakai pembahasan atau nilai-nilai dari pemikiran yang dilakukan Al-Razi dan 

Al-Maraghi di dalam kitab tafsirnya, maka sudah seharusnya untuk memaparkan 

lebih lanjut mengenai hAl-hal yang berkaitan dengan Al-Razi dan Al-Maraghi juga 

                                                           
30

 Ibrahim Kalin, Moral Vision and Perennial Wisdom in Islam (London: Wiley-Blackwell, 

2020),hlm 64. 
31

 Jasser Auda, Reforming Muslim Thought in the Twenty-First Century (London: Claritas Books, 

2020),hlm 101. 
32

 Khaled Abou El-Fadl, Reasoning with God: Reclaiming Shari„ah in the Modern Age (Lanham: 

Rowman & Littlefield, 2015),hlm 153. 



18 

 

tafsirnya di dalam landasan teori penelitian ini agar penelitian ini lebih jelas 

arahnya dan mudah di pahami. Lebih lanjut penulis akan memaparkan mengenai 

biografi, karya-karya, serta metodologi tafsir yang terdapat dalam kitab dua ulama 

tersebut. 

a. Biografi Fakhruddin Ar-Razi 

Fakhruddin Al-Razi, yang bernama lengkap Muḥammad ibn ʿUmar ibn 

Ḥusayn Al-Taymi Al-Bakri, lahir pada tahun 544 H/1150 M di kota 

Rayy,Persia, dalam sebuah keluarga ilmuwan yang memiliki latar belakang 

keagamaan kuat. Ayahnya, Ḍiya Al-Din ʿUmar Al-Razi, adalah seorang ulama 

madzhab Syafi‗i yang menjadi guru pertamanya dalam ilmu fikih, usul, dan 

teologi. Lingkungan intelektual keluarga inilah yang memberikan fondasi bagi 

kecerdasan dan kecenderungan filosofis Al-Razi sejak masa muda. Ia juga 

belajar kepada Majd Al-Din Al-Jili, seorang teolog Asy‗ari terkemuka yang 

memperkuat orientasi kalam rasional Al-Razi. Sejak kecil, Al-Razi dikenal 

memiliki daya hafal yang kuat dan ketajaman nalar yang membuatnya cepat 

menguasai berbagai disiplin ilmu, mulai dari logika, falsafah, ilmu kalam, 

hingga tafsir Al-Qur‘an.
33

 

Pada masa remajanya, Al-Razi mulai menunjukkan kemampuan debat 

yang luar biasa. Karena kecerdasannya, ia segera dikenal sebagai “Imām Al-

Mushakkikīn” (pemimpin para pengkritik) karena gaya argumentatif dan 

kecenderungannya menguji setiap pandangan secara ketat. Karier 

intelektualnya makin berkembang ketika ia mulai melakukan perjalanan ilmiah 

ke kota-kota besar seperti Maraghah, Hamadan, Bukhara, Ghaznah, hingga 

Herat, mengikuti tradisi rihlah ilmiah yang lazim pada ulama besar kala itu. Di 

Ghaznah, ia memperoleh dukungan politik dari para penguasa dinasti 

Khwarazmian yang memungkinkannya untuk mengajar dan menulis secara 

intensif. Pada masa inilah ia menyusun banyak karya besar di bidang kalam, 

filsafat, dan tafsir.
34

 

                                                           
33

 Ahmad Fahmi Hasan, Intellectual Roots of Fakhr Al-Din Al-Razi, Cairo: Dar Al-Nashr Al-

Hadithah, 2017, hlm. 21–25. 
34

 Tariq Jaffer, Fakhr Al-Din Al-Razi and the Development of Islamic Theology, Oxford: Oxford 

University Press, 2015 (cet. 2019), hlm. 44–52. 



19 

 

Al-Razi dikenal sebagai salah satu mufasir pertama yang 

mengembangkan pendekatan tafsir filosofis-kalamī secara sistematis melalui 

karya monumentalnya ―Mafatiḥ Al-Ghayb‖ atau lebih dikenal dengan Tafsir 

Al-Kabir. Karyanya ini bukan sekadar penafsiran ayat, tetapi juga sebuah 

ensiklopedia ilmu-ilmu rasional pada abad ke-12, memuat diskusi mendalam 

tentang metafisika, teologi, kosmologi, dan etika. Selain tafsir, Al-Razi juga 

menulis puluhan karya dalam logika, filsafat, usul fikih, dan ilmu-ilmu alam, 

menjadikannya salah satu tokoh paling produktif dalam sejarah intelektual 

Islam. Pandangannya banyak dipengaruhi oleh filsafat Ibn Sina (Avicenna), 

namun ia juga mengembangkan kritik tajam terhadap sistem peripatetis, 

sehingga membentuk corak pemikiran rasional yang khas dalam tradisi 

Asy‗ariyah.
35

 

Kehidupan ilmiah Al-Razi tidak lepas dari perdebatan dan konflik 

intelektual. Pandangan rasionalnya sering menimbulkan resistensi dari 

kelompok Hanbali dan sebagian fuqaha tradisionalis. Ia bahkan pernah 

mengalami intimidasi ketika berada di Herat akibat kritiknya terhadap 

kelompok ekstremis tertentu. Namun demikian, kedudukannya sebagai ulama 

besar tidak pernah tergoyahkan. Ia terus melanjutkan aktivitas menulis dan 

mengajar hingga usia lanjut, dan murid-muridnya tersebar di berbagai wilayah 

Islam. Di antara murid terkenalnya adalah Najm Al-Din Al-Katibi dan Al-Sa‗d 

Al-Taftazani yang kemudian menjadi tokoh penting dalam perkembangan 

logika dan teologi Islam.
36

 

Di akhir hayatnya, Al-Razi menetap di kota Herat, di mana ia 

memperoleh perlindungan dari para penguasa setempat dan tetap aktif menulis 

hingga kondisi kesehatannya memburuk. Ia wafat pada 6 Jumadil Awal 606 

H/1210 M dalam usia sekitar 60 tahun. Riwayat populer menyebutkan ia 

meninggal setelah mengalami sakit yang cukup lama, dan sebagian laporan 

klasik mengisahkan bahwa ia diracun oleh kelompok fanatik yang menentang 

                                                           
35

 Ayman Shihadeh, Doubts on Avicenna: A Study and Edition of Fakhr Al-Din Al-Razi‟s Al-

Mabahith Al-Mashriqiyya, Leiden: Brill, 2016, hlm. 10–14. 
36

 Elisabeth Steiner, Theological Encounters of Fakhr Al-Din Al-Razi, Berlin: De Gruyter, 2020, 

hlm. 77–83. 



20 

 

pandangan intelektualnya,meski narasi ini tidak sepenuhnya dapat 

diverifikasi.Fakhruddin Al-Razi dimakamkan di Herat, dan warisan 

keilmuannya menjadi fondasi penting bagi tradisi tafsir dan teologi Islam 

selama berabad-abad, serta terus dipelajari oleh para akademisi modern sebagai 

salah satu puncak dari rasionalisme Islam abad pertengahan.
37

 

1) Karya-karya Fakhruddin Ar-Razi 

Fakhruddin Al-Rāzī (544–606 H/1150–1210 M) dikenal sebagai salah 

satu ulama paling produktif dalam sejarah intelektual Islam, dengan karya yang 

mencakup teologi, filsafat, logika, tafsir, hingga ilmu alam. Salah satu karya 

terbesarnya adalah Mafatiḥ Al-Ghayb atau Tafsir Al-Kabir, sebuah tafsir 

ensiklopedis dalam puluhan jilid yang bukan hanya memberikan makna ayat-

ayat Al-Qur‘an, tetapi juga memuat diskusi panjang mengenai logika, 

metafisika, ilmu alam, dan kritik filsafat. Tafsir ini dianggap sebagai puncak 

metode tafsir rasional Asy‗ariyah dan menjadi karya monumental yang 

memengaruhi tradisi tafsir hingga masa modern.
38

Selain itu, ia juga menulis 

Al-Maṭalib Al-„Aliyah min Al-„Ilm Al-Ilahi, sebuah karya besar dalam 

metafisika yang membahas konsep ketuhanan, kosmologi, epistemologi, dan 

hubungan sebab-akibat. Karya ini menunjukkan kedalaman analisis filosofis 

Al-Razi sekaligus kritiknya terhadap filsafat peripatetik, terutama sistem 

Avicennian.
39

 

Dalam bidang ilmu kalam, Al-Rāzī menghasilkan sejumlah karya penting 

seperti Al-Arba„in fi Uṣul Al-Din, Al-Muḥaṣṣal, dan Nihayat Al-„Uqul fī 

Dirayat Al-Uṣul. Al-Arba„in menjadi salah satu buku teologi Asy‗ariyah paling 

sistematis karena memuat argumentasi rasional mengenai sifat-sifat Tuhan, 

kehendak ilahi, penciptaan, dan pengetahuan manusia. Adapun Al-Muḥaṣṣal 

sering dipandang sebagai ringkasan komprehensif pemikiran teologi Islam 

sebelum periode Al-Razi, sekaligus menunjukkan ketajaman analisanya 

                                                           
37

 Ahmed El Shamsy, Rediscovering the Islamic Classics, Princeton: Princeton University Press, 

2020, hlm. 141–145. 
38

 Tariq Jaffer, Fakhr Al-Din Al-Razi and the Development of Islamic Theology, Oxford 

University Press, 2019, hlm. 112–130. 
39

 Ayman Shihadeh, Doubts on Avicenna: A Study and Edition of Fakhr Al-Din Al-Razi‟s Al-

Mabahith Al-Mashriqiyya, Brill, 2016, hlm. 29–37. 



21 

 

terhadap pemikiran Mu‗tazilah, Maturidiyah, dan peripatetik. Sementara itu, 

Nihayat Al-„Uqul menjadi karya monumental yang memadukan logika, 

epistemologi, dan kalam, sehingga dipandang sebagai salah satu karya 

terpenting dalam pengembangan metodologi teologi Asy‗ariyah.
40

 

Dalam bidang usul fikih, Al-Razi terkenal dengan karyanya Al-Maḥṣūl fi 

„Ilm Uṣul Al-Fiqh, sebuah karya metodologis yang menyatukan perdebatan 

teologis, kaidah-kaidah usul, serta pendekatan logika dalam satu kerangka 

analitis. Buku ini menjadi rujukan penting di madrasah Syafi‗iyah karena 

menjelaskan dasar-dasar istidlāl, qiyas, istishāb, serta teori nash secara 

komprehensif.Karyanya ini memperkuat reputasinya sebagai teolog sekaligus 

metodolog hukum yang brilian.
41

Selain itu, ia juga menulis Ma„alim Uṣul Al-

Din, sebuah ringkasan teologi dan dasar-dasar keyakinan Islam yang lebih 

mudah diakses oleh pelajar tingkat menengah tetapi tetap mencerminkan 

ketajaman argumentatifnya. 

Sementara itu, dalam bidang filsafat dan logika,Al-Razi menyusun karya 

penting seperti Al-Mabaḥith Al-Mashriqiyyah, Sharḥ Al-Isharat wa Al-

Tanbihat, dan Al-Mulakhkhaṣ fi Al-Mantiq. Al-Mabaḥith Al-Mashriqiyyah 

merupakan kritik besar terhadap pemikiran Ibn Sīnā serta pembahasan 

mendalam tentang metafisika, psikologi, dan ilmu alam. Melalui karya ini, Al-

Razi bukan saja mengkritik peripatetik, tetapi juga mengembangkan model 

argumen baru yang berpengaruh besar terhadap perkembangan filsafat Islam. 

Sharḥ Al-Isharat, yang merupakan komentar atas karya Ibn Sina, menjadi bukti 

keahliannya dalam logika dan filsafat teoretis, sedangkan Al-Mulakhkhaṣ 

digunakan secara luas di lingkungan pendidikan Islam medieval sebagai teks 

dasar ilmu logika.
42

 

2) Pendekatan tafsir Fakhruddin Ar-Razi 

                                                           
40

 Elisabeth Steiner, Theological Encounters of Fakhr Al-Din Al-Razi, De Gruyter, 2020, hlm. 

41–48. 
41

 Robert Wisnovsky, Avicenna‟s Metaphysics in Context, Brill, 2018, hlm. 204–210. 
42

 Ahmed El Shamsy, Rediscovering the Islamic Classics, Princeton University Press, 2020, hlm. 

148–152. 



22 

 

Pendekatan tafsir Fakhruddin Al-Razi dalam Mafatiḥ Al-Ghayb atau 

Tafsir Al-Kabir dikenal sebagai salah satu model tafsir rasionAl-kalam yang 

paling sistematis dalam sejarah pemikiran Islam. Al-Razi menggabungkan 

antara metode tafsir bi Al-ra‘yi, argumen logis, dan analisis teologis Asy‗ariyah 

untuk menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an.Ia tidak hanya berfokus pada makna 

literal teks, tetapi juga menekankan penyelidikan filosofis mengenai konsep-

konsep besar seperti keberadaan Tuhan, penciptaan, kehendak ilahi, dan 

hubungan sebab-akibat. Dengan demikian, pendekatan tafsirnya bersifat 

multidimensional, mencakup linguistik, teologi, logika, filsafat, dan 

kosmologi.Al-Razi sering memulai penafsiran dengan memaparkan berbagai 

pandangan ulama klasik, kemudian memperbandingkannya, dan terakhir 

memberikan analisis kritisnya sendiri berdasarkan prinsip rasional dan 

teologis.
43

 

Salah satu ciri penting dalam pendekatan tafsirnya adalah ketertarikannya 

pada isykal (problematisasi), yaitu upaya mengajukan pertanyaan-pertanyaan 

filosofis yang mendalam untuk menguji koherensi makna ayat.Ia sering 

memunculkan banyak perdebatan logis sebelum memberikan solusi, sehingga 

tafsirnya berfungsi sebagai forum dialektika teologis.Metode ini membuat 

tafsir Al-Razi lebih dekat dengan gaya literatur kalam dan filsafat daripada 

tafsir tradisional.Dalam banyak kasus, Al-Raz memberikan ruang panjang 

untuk pembahasan metafisika atau argumen rasional sebelum kembali ke 

makna ayat, menandakan bahwa ia menggunakan Al-Qur‘an sebagai titik awal 

dialog intelektual yang luas. Karena itu, sebagian ulama menyebut tafsirnya 

―lebih banyak filsafat daripada tafsir‖, meskipun kajian modern menunjukkan 

bahwa pendekatan ini merupakan kontribusi penting bagi perkembangan tafsir 

intelektual dalam Islam.
44

 

Selain pendekatan rasional, Al-Razi juga menggunakan metode tafsir 

semantik-linguistik,dengan mengkaji akar kata, perubahan makna, struktur 

                                                           
43

 Tariq Jaffer, Fakhr Al-Din Al-Razi and the Development of Islamic Theology, Oxford 

University Press, 2019, hlm. 145–153. 
44

 Elisabeth Steiner, Theological Encounters of Fakhr Al-Din Al-Razi, De Gruyter, 2020, hlm. 

92–101. 



23 

 

kalimat, dan hubungan antar-ayat (munasabah).Ia memadukan dalil naqli (teks) 

dan dalil 'aqli (rasional) secara seimbang, meski penekanan terbesarnya tetap 

pada argumentasi intelektual.Dalam menjelaskan ayat-ayat hukum, ia 

membawa analisis dari ilmu usul fikih melalui karya-karyanya seperti Al-

Maḥṣul. Ia juga memberi perhatian pada aspek kosmologi Qur‘ani, seperti 

pembahasan tentang penciptaan alam, pergerakan langit, unsur-unsur material, 

dan struktur jiwa manusia, yang menjadi salah satu ciri paling khas dari 

tafsirnya. Oleh karena itu, pendekatan tafsir Al-Razi sering dipahami sebagai 

sintesis antara ilmu tafsir, kalam, dan falsafah yang menandai puncak 

rasionalisme Islam pada abad ke-12.
45

 

Dalam banyak kajian kontemporer, pendekatan tafsir Al-Razi dipandang 

sebagai tonggak penting dalam sejarah hermeneutika Islam karena memperluas 

cakupan tafsir dari sekadar pemaknaan tekstual menuju refleksi intelektual 

yang lebih luas.Dengan mengintegrasikan kerangka teologis Asy‗ariyah dan 

konsep-konsep falsafi, ia berhasil menghasilkan karya tafsir yang bukan hanya 

menjelaskan ayat-ayat Al-Qur‘an, tetapi juga membangun sistem pemikiran 

komprehensif tentang realitas.Karya-karyanya memberikan fondasi bagi 

generasi setelahnya, termasuk Al-Bayḍawi, Al-Tafazani, dan Al-Jurjai, yang 

turut mengembangkan tradisi tafsir rasional. Oleh karena itu, Tafsir Al-Kabir 

dianggap sebagai salah satu karya paling berpengaruh dalam sejarah tafsir 

karena memberikan paradigma baru yang menggabungkan teks suci dengan 

nalar filosofis secara harmonis.
46

 

b. Biografi Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

 Ahmad Musthafa Al-Maraghi (1883–1945 M) merupakan salah satu 

ulama dan mufassir modernis paling berpengaruh di dunia Arab pada awal 

abad ke-20. Ia lahir pada tahun 1883 di Desa Al-Maraghah, Provinsi Sohaj, 

Mesir Selatan, dari keluarga ulama terpandang yang menjadikan pendidikan 

agama sebagai tradisi utama. Sejak kecil ia belajar Al-Qur‘an, bahasa Arab, 

                                                           
45

 Ayman Shihadeh, The Oxford Handbook of Islamic Philosophy, Oxford University Press, 

2017, hlm. 312–318. 
46

 Ahmed El Shamsy, Rediscovering the Islamic Classics, Princeton University Press, 2020, hlm. 

154–159. 



24 

 

fikih, dan ilmu-ilmu dasar agama dari ayah serta para guru di desanya sebelum 

kemudian melanjutkan pendidikan formalnya ke Al-Azhar.Di institusi inilah 

kecerdasan dan ketekunannya mulai menonjol, terutama dalam bidang fikih, 

bahasa Arab, dan balaghah. Pada masa studinya, ia dipengaruhi oleh gagasan 

pembaruan Islam yang dipopulerkan para pemikir modern seperti Muhammad 

Abduh dan Rashid Ridha, yang kemudian sangat membentuk karakter 

intelektualnya kelak.
47

 

Setelah menyelesaikan studi di Al-Azhar, Al-Maraghi mengabdi sebagai 

pengajar, peneliti, dan hakim syar‗i di berbagai daerah Mesir seperti Qena dan 

Khartoum. Keahliannya dalam hukum Islam serta kecakapannya dalam bahasa 

Arab membuatnya cepat naik dalam struktur birokrasi keagamaan. Pada tahun 

1928 ia diangkat menjadi anggota Hay‟at Kibar Al-„Ulama‟ (Dewan Ulama 

Senior), lembaga tertinggi keilmuan di Mesir kala itu. Kariernya terus 

meningkat hingga ia menduduki jabatan penting sebagai Syaikh Al-Azhar pada 

tahun 1935 dan kembali menjabat untuk periode kedua pada tahun 1945.Pada 

masa kepemimpinannya, ia melakukan berbagai reformasi pendidikan di Al-

Azhar, termasuk pembaruan kurikulum, peningkatan standar akademik, serta 

mendorong keterlibatan ulama dalam isu kemasyarakatan modern. Upayanya 

ini membuatnya dikenal sebagai salah satu tokoh reformis Al-Azhar terpenting 

pada abad ke-20.
48

 

Karya monumentalnya yang paling terkenal adalah Tafsir Al-Maraghi, 

sebuah tafsir yang disusun dengan pendekatan modern, rasional, dan mudah 

dipahami oleh masyarakat awam. Tafsir ini memiliki ciri khas dengan 

penggunaan bahasa yang sederhana, penjelasan konteks sosial ayat, serta 

pembahasan hukum dan etika Islam yang relevan dengan kehidupan 

kontemporer. Al-Maraghi menolak taklid buta dan mengedepankan pentingnya 

menjadikan Al-Qur‘an sebagai pedoman moral yang hidup, bukan sekadar teks 

historis.Melalui tafsir ini, ia berusaha menghidupkan kembali pemahaman 

                                                           
47

 Ibrahim M. Abu Rabi‘, Contemporary Arab Thought: Cultural Critique in Comparative 

Perspective, Cambridge University Press, 2017, hlm. 214–216. 
48

 Indira Falk Gesink, Islamic Reform and Conservatism: Al-Azhar and the Evolution of Modern 

Sunni Islam, I.B. Tauris, 2018, hlm. 133–139. 



25 

 

keagamaan yang moderat dan objektif dalam merespons tantangan modernitas, 

kolonialisme, dan kemunduran umat Islam.Tafsirnya menjadi salah satu karya 

yang paling banyak dicetak dan dipelajari di dunia Islam pada abad ke-20.
49

 

Sebagai seorang intelektual modernis, Al-Maraghi juga menulis sejumlah 

karya dalam bidang fikih, pendidikan, dan pemikiran keislaman yang berfokus 

pada pembaruan hukum Islam serta peningkatan kualitas pendidikan agama. Ia 

mendorong metode istinbāṭ yang sesuai dengan perkembangan zaman, 

terutama dalam isu-isu sosial, ekonomi, dan politik. Kehidupannya ditandai 

oleh komitmen terhadap reformasi sosial dan pendidikan, sebuah misi yang ia 

jalankan hingga akhir hayatnya. Ahmad Musthafa Al-Maraghi wafat pada 

tahun 1945 di Kairo dan dimakamkan dengan penghormatan 

negara.Warisannya tetap hidup melalui karya-karyanya, terutama tafsirnya, 

yang terus dibaca dan dijadikan rujukan oleh para peneliti, ulama, dan siswa 

hingga masa kini.
50

 

1) Karya-karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

Ahmad Musthafa Al-Maraghi dikenal sebagai salah satu mufassir paling 

berpengaruh pada abad ke-20 yang menghasilkan sejumlah karya monumental, 

terutama di bidang tafsir, pendidikan, dan kajian keislaman.Karya yang paling 

terkenal adalah Tafsīr Al-Maraghi, sebuah tafsir lengkap 30 juz yang ditulis 

dengan gaya modern, komunikatif, serta menekankan aspek sosial dan moral 

dalam pemahaman Al-Qur‘an.Tafsir ini dianggap sebagai tafsir yang membuka 

jalan bagi pendekatan rasional dan tematik dalam tradisi tafsir modern, 

sekaligus menjadi rujukan utama di banyak institusi pendidikan Islam di dunia 

Arab dan Asia Tenggara.
51

 Selain karya tersebut,Al-Maraghi juga menulis 

Tafsir Juz „Amma, yaitu penjelasan ringkas atas surat-surat pendek dengan 

                                                           
49

 Johanna Pink, Muslim Qur‟anic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive 

Communities, De Gruyter, 2019, hlm. 58–62. 
50

 Muhammad Abdel Haleem, The Qur‟an and its Readers Worldwide, Routledge, 2020, hlm. 

121–123. 
51

 Muhammad Farid. Modern Approaches to Qur‟anic Exegesis: A Study on Al-Marāghī. Cairo: 

Dar Al-Taqrib, 2018, hlm. 45–47. 



26 

 

pendekatan pendidikan moral yang ditujukan bagi pelajar.
52

Beliau juga 

menyusun Ṭabaqat Al-Mufassirin, sebuah karya penting yang memuat biografi 

para mufassir terkemuka dari berbagai periode sejarah, yang sekaligus 

memperlihatkan keluasan wawasan historis dan metodologisnya dalam disiplin 

ilmu tafsir.
53

 

Di bidang pemikiran keislaman, Al-Maaghi menulis Al-Fatawa Al-

Maraghiyyah, yaitu kumpulan fatwa-fatwa kontemporer yang mencerminkan 

pandangannya yang moderat serta responsif terhadap problem sosial pada 

zamannya.
54

Ia juga menghasilkan Al-„Aqa‟id Al-Islamiyyah, sebuah buku yang 

menjelaskan pokok-pokok akidah Islam dengan pendekatan rasional dan 

argumentatif sehingga banyak digunakan sebagai bahan ajar teologi 

modern.
55

Sementara dalam ranah pendidikan, ia menulis Tarikh Al-Tarbiyah 

Al-Isamiyyah, sebuah karya yang membahas perkembangan pendidikan Islam 

sepanjang sejarah serta relevansinya terhadap pembaruan sistem pendidikan 

masa kini.
56

Keseluruhan karya tersebut menunjukkan bahwa Al-Maraghi 

bukan sekadar seorang mufassir, tetapi juga seorang pemikir pendidikan dan 

pembaru sosial yang memberikan kontribusi luas bagi pemikiran Islam 

modern. 

2) Pendekatan tafsir Ahmad Musthafa Al-Maraghi 

  Pendekatan tafsir Ahmad Musthafa Al-Maraghi merupakan salah satu 

pendekatan modern dalam tradisi tafsir abad ke-20 yang menekankan 

rasionalitas, kemudahan pemahaman, serta relevansi ajaran Al-Qur‘an bagi 

masyarakat kontemporer.Al-Maraghi mengembangkan metode penafsiran yang 

dikenal sebagai pendekatan adabi ijtima‗i (sastra-sosial),yakni sebuah corak 

yang berusaha menghubungkan ayat-ayat Al-Qur‘an dengan realitas sosial dan 

                                                           
52

 Aisha Khalid. Educational Dimensions in Tafsir Juz „Amma by Al-Maraghi. Beirut: Markaz 

Al-Buḥuṡ Al-Tarbawiyyah, 2019, hlm. 12–15. 
53

 Hasan Al-Mubarak. Historiography of Qur‟anic Scholars. Amman: Dār Al-Fikr Al-Mu‗aṣir, 

2020, hlm. 103–105. 
54

 Sami Al-Hakim. Contemporary Islamic Legal Thought. Dubai: Dār Al-Nahḍah Al-‗Arabiyyah, 

2021, hlm. 88–90. 
55

 Layla Ahmad. Rational Theology in Modern Muslim Scholarship. Kuala Lumpur: IIUM Press, 

2017, hlm. 122–124. 
56

 Yusuf Karim. Islamic Education and Reform Movements. Istanbul: Dār Al-Nur, 2020, hlm. 56–

60. 



27 

 

problematika masyarakat secara langsung.
57

Pendekatan ini menjadikan 

tafsirnya mudah dipahami oleh pembaca dari berbagai kalangan, sekaligus 

menjadikannya salah satu tafsir yang paling banyak digunakan di dunia Islam 

modern. 

Dalam penafsirannya, Al-Maraghi sangat menekankan kejelasan bahasa 

dan struktur penjelasan yang sistematis.Ia menghindari pembahasan yang 

terlalu filosofis, metafisik, atau polemis sebagaimana terlihat dalam tafsir 

klasik seperti Mafatiḥ Al-Ghayb karya Fakhruddin Al-Razi.Sebaliknya,ia 

memulai penafsiran dengan menjelaskan munasabah antar-ayat, makna 

kosakata penting, lalu memberikan uraian penafsiran yang praktis dan aplikatif, 

sebelum diakhiri dengan pelajaran moral (Al-‗ibrah) dari ayat 

tersebut.
58

Dengan cara ini, tafsir Al-Marāghī tampil sebagai tafsir yang tidak 

hanya memuat aspek keilmuan, tetapi juga bernuansa pendidikan moral dan 

sosial. 

Selain mengedepankan bahasa yang mudah dipahami, Al-Maraghi juga 

menggunakan pendekatan rasional (Al-manhaj Al-‗aqlī) dalam memahami 

ayat-ayat yang berkaitan dengan hukum, akidah, maupun kisah-kisah Al-

Qur‘an.Menurutnya, penggunaan akal merupakan bagian dari petunjuk Al-

Qur‘an itu sendiri sehingga penafsiran harus sejalan dengan prinsip rasional, 

empiris, dan tidak bertentangan dengan pengalaman manusia.
59

Ia menolak 

penafsiran mistis yang tidak memiliki landasan kuat dan cenderung 

spekulatif.Oleh sebab itu, dalam tafsirnya Al-Marāghī sering mengutip fakta 

sejarah, ilmu pengetahuan, dan analisis logis untuk memperkuat argumennya.
60

 

Pendekatan Al-Maraghi juga ditandai dengan kritik terhadap pola 

penafsiran tradisional yang terlalu dipenuhi riwayat Isra‘iliyyat. Ia menilai 

bahwa banyak kisah tambahan dari tradisi Yahudi dan Nasrani tidak memiliki 

                                                           
57

 Khalid, Amir. Modern Qur‟anic Hermeneutics in Egypt: The Rise of SociAl-Interpretive Tafsir. 

Cairo: Markaz Al-Buḥuṡ Al-Islamiyyah, 2019, hlm. 77–80. 
58

 Hasan, Lina. The Structure of Modern Tafsir Literature: A Study of Al-Marāghī‟s Method. 

Beirut: Dār Al-Fikr Al-‗Arabī, 2020, hlm. 112–114. 
59

 Rahman, Yusuf. Rationality in Modern Qur‟anic Exegesis. Kuala Lumpur: IIUM Press, 2018, 

hlm. 45–49. 
60

 Saeed, Nadia. Science and Logic in Contemporary Tafsir. Amman: Dār Al-Nahḍah Al-

‗Arabiyyah, 2021, hlm. 93–95. 



28 

 

nilai autentik dan seringkali menyesatkan pemahaman terhadap ayat. Karena 

itu, ia hanya menggunakan riwayat sahih dan menghindari kisah-kisah yang 

tidak memiliki dasar kuat dalam Al-Qur‘an dan hadis.
61

Sikap kritis terhadap 

Isra‘iliyyat membuat tafsirnya dianggap lebih murni secara metodologis dan 

lebih relevan bagi pembaca modern yang menginginkan pendekatan ilmiah 

terhadap teks suci. 

Salah satu karakter penting lainnya adalah orientasi islahi (reformis), yakni 

dorongan untuk menjadikan Al-Qur‘an sebagai pedoman reformasi sosial dan 

kemajuan peradaban. Pandangan ini dipengaruhi oleh lingkungan intelektual 

Mesir pada masa pembaruan Islam yang dipelopori oleh Muhammad ‗Abduh 

dan Rashid Rida.Oleh karena itu, tafsir Al-Maraghi banyak menyoroti tema-

tema seperti keadilan sosial, pendidikan, akhlak masyarakat, tata moral 

keluarga, dan pembaruan hukum.
62

 Pendekatan ini menjadikan tafsirnya bukan 

hanya sebuah karya ilmiah, tetapi juga motor perubahan pemikiran di dunia 

Islam modern. 

Dengan demikian, pendekatan tafsir Ahmad Musthafa Al-Maraghi dapat 

diringkas sebagai metode yang rasional, sosial, mudah dipahami, bebas dari 

riwayat yang tidak valid, dan berorientasi pada pembaruan masyarakat. 

Karakteristik inilah yang menjadikan Tafsir Al-Maraghi sebagai salah satu 

tafsir paling berpengaruh dalam perkembangan tafsir pada era modern, 

khususnya di dunia Islam Timur Tengah dan Asia Tenggara. 

B. Literatur Review 

Berikut adalah beberapa penelitian terdahulu yang dinilai berkaitan dan 

senada dengan pembahasan penelitian ini diantaranya adalah: 

1.  Skripsi dengan judul : ―Kepemimpinan Profetik Dalam Pendidikan Islam 

Dalam Qs Al An‘am : 165‖ sebuah skripsi dari IAIN Hasanuddin Pare tahun 

2023 yang di tulis oleh Sri Putri.penelitian tersebut membahas keberhasilan 

                                                           
61

 Mahmud, Fahri. Criticism of Isra‟iliyyat in Modern Tafsir. Dubai: Dār Al-Taqaddum, 2017, 

hlm. 130–132. 
62

 Karim, Salman. Reformist Thought in 20th Century Tafsir. Istanbul: Dār Al-Nūr Al-Islāmī, 

2022, hlm. 58–62. 

 



29 

 

kepemimpinan yang telah dibuktikan oleh nabi Muhammad Saw selaku seorang 

pemimpin,Beliau adalah seorang yang paling berhasil dan berpengaruh 

sepanjang masa.hal ini yang sebaiknya menjadi teladan dalam memimpin adalah 

kepemimpinan Nabi (propetic).Kepemimpinan   profetik merupakan 

kepemimpinan yang melandaskan kepribadiandari Rasulullah   saw dalam 

menjalankan   kepemimpinannya, Karena kepemimpinan   profetik   dalam 

alquran   telah disinggunng serta sudah dicontohkan oleh Rasulullah saw.
63

 

2. Skripsi dengan judul : “Perbandingan Penafsiran Klasik dan Modern tentang 

Khalifah dalam QS. Al-An‗ām Ayat 165.‖ merupakan sebuah skripsi dari IAIN 

Palangka Raya tahun 2002 yang ditulis oleh Muhamad Putra penelitian tersebut 

membahas pendekatan modern mufasir terhadap ayat tersebut. Putra 

membandingkan antara pemahaman klasik dan modern, menunjukkan bahwa 

mufasir klasik seperti Al-Razi menekankan aspek kemuliaan dan keutamaan 

manusia, sedangkan mufasir modern seperti Al-Maraghi menekankan dimensi 

sosial dan pendidikan dalam memahami kekhalifahan.
64

 Kajian ini penting 

karena menampilkan pergeseran paradigma dalam menafsirkan ayat tersebut 

sejalan perkembangan pemikiran. 

3. Skripsi dengan judul : ―Amanah Kekhalifahan dan Pelestarian Lingkungan 

Perspektif QS. Al-An‗ām: 165.‖ Sebuah skripsi dari UIN Alauddin Makassar 

tahun 2020 yang ditulis oleh Nurhasanah .penelitian tersebut membahas konsep 

manusia sebagai khalifah dengan fokus pada dimensi lingkungan. Ia 

menegaskan bahwa ayat 165 berfungsi sebagai dasar teologis bagi pelestarian 

alam karena amanah kekhalifahan bermakna menjaga bumi dari 

kerusakan.
65

Skripsi ini menyimpulkan bahwa kerusakan alam modern 

merupakan bentuk penyimpangan dari teori khalifah yang seharusnya 

menempatkan manusia sebagai penjaga keseimbangan ekologis. Perspektif ini 

memperluas diskusi kekhalifahan ke bidang eco-Islam. 

                                                           
63

 Sri Putri, Kepemimpinan Profetik Dalam Pendidikan Islam Dalam Qs Al An‟am : 165, Al-

Mafazi, Vol.1. No.1. 2023 
64

 Putra, Muhammad. Perbandingan Penafsiran Klasik dan Modern tentang Khalifah dalam QS. 

Al-An„ām Ayat 165. Skripsi, IAIN Palangka Raya, 2022, hlm. 66–70. 
65

 Nurhasanah, Fitri. Amanah Kekhalifahan dan Pelestarian Lingkungan Perspektif QS. Al-

An„ām: 165. Skripsi, UIN Alauddin Makassar, 2020, hlm. 51–54. 



30 

 

4. Artikel yang berjudul : ―Membangun Gender Partnership di Era 5.0 Perspektif 

QS. Al-Hujurat ayat 13 dan QS. Al-An‘am ayat 165‖.jurnal ini dipublikasikan 

oleh jurnal Al-qudwah dari fakultas ushuluddin UIN Suska Riau yang ditulis 

oleh Nusrotul A'la, Adrika Fithrotul Aini, Najib Irsyadi.jurnal ini membahas 

tentang kemitraan gender (gender partnership) pada Era 5.0 berdasarkan Al-

Qur‘an surah Al-Hujurat ayat 13 dan surah Al-An‘am ayat 165. Sehingga 

pemahaman tentang kemitraan gender mampu menjadi salah satu cara mengatasi 

kesenjangan gender, meningkatkan kesejahteraan dan kualitas Sumber Daya 

Manusia (SDM). Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah 

penelitian kualitatif dengan bentuk studi pustaka berdasarkan sumber data dari 

buku, artikel, dan karya yang membahas kemitraan gender.
66

 

5. Artikel yang berjudul : ―Hubungan Antara Alam Dan Manusia Menurut 

Pandangan Islam‖.Jurnal ini dipublikasikan oleh jurnal ilmu Al-qur‘an dan hadis 

UIN Antasari Banjarmasin yang ditulis oleh Nanang Jainuddin.jurnal ini 

membahas tentang Penciptaan alam  semesta  oleh  Allah  memperlihatkan  

keindahan  dan  keberagaman,  dengan  manusia diangkat  sebagai  khalifah  

untuk  menjaga  dan  memanfaatkan  alam  dengan  bijak.  Konsep  ini 

memberikan arahan mengenai pengelolaan berkelanjutan dan perlindungan 

lingkungan. Ayat-ayat  Al-Qur'an  dan  hadis-hadis  Rasulullah  SAW  

menggarisbawahi  pentingnya  merawat  alam, menghindari  pemborosan  

sumber  daya,  dan  menjaga  keseimbangan  ekosistem.  Pandangan Islam  

tentang  manusia  sebagai khalifah  menekankan  tanggung  jawab  moral  dan  

etika  dalam memperlakukan alam dengan penuh rasa tanggung jawab.
67

 

6. Artikel yang berjudul : ―Eksistensi Konselor Sebagai Khalifah Perspektif Tafsir 

Maudhu‘iy‖.Jurnal Mahasiswa Bk An-Nur : Berbeda, Bermakna, Mulia 

Universitas Islam Negeri Mahmud Yunus Batusangkar.yang ditulis oleh Tri 

Putri Amelia , Irman.jurnal ini membahas tentang konselor harus membekali diri 

                                                           
66

 Nusrotul A'la, Adrika Fithrotul Aini, Najib Irsyadi, Membangun Gender Partnership Di Era 

5.0 Perspektif Qs. Al-Hujurat Ayat 13 Dan Qs. Al-An‟am Ayat 165, Al-Qudwah, Vol.1. No.1. 2023 

 
67

 Nanang jainuddin, Hubungan Antara Alam Dan Manusia Menurut Pandangan Islam,Jurnal 

Ilmu Al-Quran dan Hadis, Vol. 3. No. 2. 2023 



31 

 

dengan ilmu pengetahuan dan mencerminkan kepribadian konselor islami 

sebagaimana yang telah ditentukan secara teoritis tentang kompetensi keilmuan, 

kepribadian dan profesionalitas serta keahlian-keahlian praktis yang harus 

dimiliki seorang konselor.
68

 

7. Artikel yang berjudul : ―Konsep Manusia Dalam Al-Qur‘an‖(Telaah Kritis 

Tentang Makna Dan Eksistensi).Jurnal Fakultas Syariah dan Hukum Universitas 

Islam Negeri (UIN) Alauddin Makassar.yang ditulis oleh Dudung 

Abdullah.jurnal ini membahas tentang Manusia bisa tinggal menetap lama hanya 

dipermukaan bumi. Manusia eksis di pentas  kehidupan  dengan  memiliki  

beberapa  predikat yang baik  antara  lain sebagai ahsan al  taqwim, sebagai ulu  

al  albab yang  menjadikan  spektrum  warna yang eksklusif dan tampil beda di 

antara makhluk lainnya, namun secara kodrati manusia pun memiliki kelemahan 

dan keterbatasan.
69

 

 

                                                           
68

 Tri Putri Amelia S , Irman. Berbeda, Bermakna, Eksistensi Konselor Sebagai Khalifah 

Perspektif Tafsir Maudhu‟iy. Jurnal Mahasiswa BK An-Nur. Volume 9 Nomor 2 Tahun 2023.hlm 308-320 
69

 Dudung Abdullah, Konsep Manusia Dalam Al-Qur‟an Telaah Kritis tentang Makna dan 

Eksistensi,jurnal Al-Daulah,Vol.6. No. 2. 2017. 



32 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

 Dalam penelitian ini, digunakan pendekatan kualitatif, yang mana data 

yang disajikan berupa rangkaian kata-kata yang disusun menjadi kalimat dan 

paragraf, bukan dalam bentuk angka.
70

 Metode kualitatif adalah pendekatan 

penelitian yang berfokus pada pemahaman suatu fenomena berdasarkan persepsi 

terhadapnya, dengan data yang dianalisis secara deskriptif dalam bentuk narasi 

tertulis mengenai objek penelitian. 58 Dan juga penelitian ini merupakan 

penelitian kepustakaan (library research) karena referensi data yang digunakan 

dalam penelitian ini berasal dari sumber-sumber yang tertulis berupa buku, 

artikel, web internet, naskah, dokumen, foto, dan lain-lain yang berkenaan 

dengan tema pembahasan penelitian ini.
71

 

B. Pendekatan penelitian 

Agar penyajian data dalam penelitian ini lebih sistematis, peneliti 

menerapkan pola berpikir deduktif, yaitu pola pikir yang berangkat dari hAl-hal 

yang bersifat umum lalu kemudian melakukan pengamatan dan penelitian 

terhadap hAl-hal yang bersifat lebih terperinci.
72

Peneliti terlebih dahulu 

mengumpulkan ayat-ayat yang berhubungan dengan tema ribath, kemudian 

melakukan kajian lebih mendalam terhadap pemaknaan ayat tersebut, diikuti 

dengan perbandingan dari dua perspektif kitab tafsir yang berbeda. Dalam 

penelitian ini, penulis mengadopsi metode tafsir muqorron (perbandingan). 

C. Sumber Data 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan sumber yang bersifat primer 

dan juga sekunder, seperti yang akan disebutkan dibawah ini: 

                                                           
70

 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013), hlm. 11. 
71

 Syafrida Hafni Sahir, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Penerbit KBM Indonesia,  

2021), hlm. 6. 
72

 Nashruddin Baidani dan Erwati Aziz, Metode Khusus… hlm.76. 



33 

 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dari penelitian ini adalah kitab suci Al-

Qur‘an, dan kitab tafsir Al-Kabir yang dikenal dengan Mafatih Al-Ghaib 

karya Ar-Razi dan kitab tafsir Al-Maraghi karya Al-Maraghi terkhusus 

yang membahas surah Al-An‘am ayat 165. 

2. Sumber Data Skunder 

Sedangkan sumber data sekunder penelitian ini berasal dari 

berbagai sumber-sumber yang berkaitan dengan pembahasan yang akan 

diteliti oleh penulis, meliputi dari kitab hadits, buku, skripsi, jurnal, 

artikel, web internet, serta dokumen-dokumen lainya. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

 Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini disesuaikan dengan 

karakteristik penelitian kepustakaan. Oleh karena itu, penulis mengumpulkan 

berbagai data yang relevan dengan topik pembahasan, kemudian menyusunnya 

dalam bentuk paragraf yang sistematis. Selanjutnya, data tersebut dianalisis 

secara mendalam guna memperoleh hasil yang sejalan dengan tujuan penelitian. 

Adapun teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 

1. Menetapkan topik pembahasan penelitian.  

2. Mengumpulkan ayat-ayat yang memiliki keterkaitan dengan topik yang 

dikaji dalam penelitian ini.  

3. Menyusun ayat-ayat berdasarkan latar belakang turunnya ayat tersebut 

(berdasarkan Asbabun Nuzul). 

4. Memahami keterkaitan (munasabah) antara ayat-ayat Al-Qur‘an yang 

digunakan dalam pembahasan.  

5. Menyusun pembahasan yang sistematis, teratur dan secara keseluruhan.  

6. Mencari sumber-sumber pendukung apabila dibutuhkan dalam pembahasan, 

baik dari Hadits maupun yang lainnya. 



34 

 

1.  Mempelajari dan mengkompromikan antara ayat yang umum dan yang 

khusus.
73

 

E. Teknik Analisis Data 

Setelah seluruh data penelitian yang diperlukan berhasil dikumpulkan, 

langkah berikutnya adalah melakukan perbandingan dan analisis terhadap data 

tersebut. Tujuan dari hal ini adalah untuk mendapatkan pemahaman yang sesuai 

dengan tujuan penelitian berdasarkan sumber data yang ada.Dalam analisis data, 

penulis menggunakan metode deskriptif analisis kualitatif.Tahapan yang 

ditempuh peneliti dalam mengolah data pada riset ini dijabarkan sebagai berikut: 

1. Memuat ayat-ayat dan penafsiran tentang kontekstualisasi manusia sebagai 

khalifah dalam Al-Qur‘an Surah Al-An‘am ayat 165 yang telah dijelaskan 

oleh Al-Razi dan Al- Maraghi kedalam pembahasan.  

2. Mengkomparasikan pendapat kedua ulama tafsir tersebut dalam menafsirkan 

ayat-ayat tentang kontekstualisasi manusia sebagai khalifah dalam Al-

Qur‘an. 

3. Menguraikan persamaan dan perbedaan antara kedua penafsiran tersebut. 

4. Melakukan penganalisaan akhir terhadap kedua pendapat mufassir tersebut. 

5. Menyimpulkan hasil analisis dengan mengemukakan kecenderungan makna 

atau penafsiran.
74

  

                                                           
73

 Abd al Hayy al Farmawi, Metode tafsir Mawdhu‟iy : Suatu Pengantar, Terj. Suryan A.  

Jamran, (Jakarta: PT. Raja grafindo Persada, 1994), hlm. 45 
74

 Ahmad Yani, Metodologi Tafsir Maudhu‟i dan Muqaran, (Jakarta: PT RajaGrafindo  

Persada, 2018), hlm. 123–130. 



53 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai kontekstualisasi manusia sebagai 

khalifah dalam QS. Al-An‗am ayat 165 melalui studi komparatif terhadap 

penafsiran Fakhruddin Al-Razi dan Ahmad Musthafa Al-Maraghi, dapat 

disimpulkan bahwa: 

1. Q.S. Al-An‗am ayat 165 menegaskan bahwa manusia diangkat sebagai 

khalīfah di bumi dengan konsekuensi adanya perbedaan derajat sebagai 

bentuk ujian dari Allah. Kekhalifahan manusia tidak dimaknai sebagai 

kekuasaan absolut, melainkan sebagai amanah yang mengandung 

tanggung jawab moral, spiritual, dan sosial. Fakhr Al-Din Al-Razi 

menafsirkan konsep khalifah dalam Q.S. Al-An‗am ayat 165 dengan 

menekankan dimensi teologis dan filosofis.Menurutnya, perbedaan derajat 

manusia merupakan sunnatullah yang bertujuan menguji ketaatan dan 

tanggung jawab manusia dalam mengelola amanah. Kekhalifahan 

dipahami sebagai posisi etis yang menuntut kesadaran moral dan 

pertanggungjawaban di hadapan Allah. Ahmad Mustafa Al-Maraghi 

menafsirkan khalifah sebagai mandat sosial untuk memakmurkan bumi 

dan menegakkan keadilan. Perbedaan derajat manusia dipahami sebagai 

pembagian peran dan fungsi sosial yang saling melengkapi. Penafsiran Al-

Maraghi lebih bersifat kontekstual dan aplikatif, sehingga relevan dengan 

persoalan kepemimpinan, pendidikan, dan kemasyarakatan. 

2. Kedua mufasir sepakat bahwa kekhalifahan manusia merupakan amanah 

dari Allah yang mengandung unsur ujian dan pertanggungjawaban. 

Keduanya juga menolak pemaknaan kekhalifahan sebagai legitimasi 

kekuasaan yang sewenang-wenang dan menegaskan pentingnya nilai 

moral dan keadilan dalam menjalankan fungsi kekhalifahan. Perbedaan 

utama terletak pada orientasi penafsiran. Al-Razi lebih menekankan aspek 



54 

 

teologis, rasional, dan etis dalam memahami kekhalifahan, sedangkan Al-

Marāghī menitikberatkan pada aspek sosial, praktis, dan kontekstual. 

Perbedaan ini menunjukkan karakter tafsir klasik-filosofis dan tafsir 

modernis-reformatif. Kontekstualisasi Q.S. Al-An‗am ayat 165 melalui 

pendekatan komparatif menunjukkan bahwa konsep khalifah bersifat 

dinamis dan relevan sepanjang zaman. Sintesis pemikiran Al-Razi dan Al-

Maraghi memberikan landasan konseptual bahwa manusia sebagai 

khalifah adalah subjek moral yang bertanggung jawab secara spiritual 

sekaligus agen sosial yang dituntut untuk mewujudkan keadilan, 

kemaslahatan, dan keberlanjutan kehidupan di bumi. Hasil penelitian ini 

memperkaya khazanah kajian tafsir tematik dan komparatif, serta 

memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan etika 

kepemimpinan, pendidikan Islam, dan tanggung jawab ekologis dalam 

perspektif Al-Qur‘an. 

B. Saran 

Demikianlah skripsi ini peneliti selesaikan dengan sebaik-baiknya sesuai 

dengan kemampuan yang peneliti miliki. Penelitian ini bukanlah penelitian yang 

telah secara tuntas membahas mengenai istilah kata kontekstualisasi manusia 

sebagai khalifah  di dalam Al-Qur‘an, peneliti menyadari bahwa masih banyak 

kekurangan dalam penelitian ini, oleh karena itu peneliti bersifat terbuka 

terhadap kritik dan saran dengan tujuan untuk memberikan kemajuan bagi 

penelitian ini kedepannya. 

Secara keseluruhan, penelitian ini menggarisbawahi bahwa konsep 

manusia sebagai khalifah merupakan ajaran Qur‘ani yang sarat nilai dan 

memiliki relevansi kuat dalam membangun pribadi yang bertakwa, masyarakat 

yang beradab, dan peradaban yang berkelanjutan.Oleh karena itu,diperlukan 

upaya berkelanjutan untuk mengkontekstualisasikannya agar tetap hidup dan 

menyinari kehidupan umat manusia sepanjang zaman. 

  



55 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdel Haleem.Muhammad, The Qur‟an and its Readers Worldwide, Routledge, 

2020. 

Ahmad .Ridzwan, ―Human Responsibility in Qur‘anic Cosmology,‖ Qur‟anic 

Studies Review 8, no. 1 (2020). 

Ahmad.Layla ,Rational Theology in Modern Muslim Scholarship. Kuala Lumpur: 

IIUM Press, 2017. 

Alfiyah,A. ―Humans as Caliphs on Earth: Environmental Responsibility in Islamic 

Perspective,‖ Jurnal Kebijakan Ilmiah 9, no. 1 (2024). 

Al-Hakim ,Sami. Contemporary Islamic Legal Thought. Dubai: Dār Al-Nahḍah 

Al-‗Arabiyyah, 2021. 

Al-Maraghi ,Ahmad Musthafa, Tafsir Al-Maraghi, terj. Hery Noer Aly, Semarang: 

Toha Putra, cet. baru, 2016, jil. 7. 

Al-Mubarak .Hasan. Historiography of Qur‟anic Scholars. Amman: Dār Al-Fikr 

Al-Mu‗aṣir, 2020. 

Al-Qurashi.H., ―An Analytical Study of the Islamic Concept of Environmental 

Stewardship (Khilafah) in the Context of Climate Change,‖ Journal of 

Islamic Environmental Ethics 5, no. 2 (2023). 

Al-Razi, Fakhruddin, Mafatiḥ Al-Ghayb, Juz 13 (Beirut: Dar Ihya‘ Al-Turath Al-

‗Arabi, t.t.) 

Al-Walid.Kholid, ―The Role of Human Agency in the Qur‘anic Concept of 

Khilāfah,‖ Studia Islamika 29, no. 1 (2022). 

Amir. Khalid, Modern Qur‟anic Hermeneutics in Egypt: The Rise of SociAl-

Interpretive Tafsir. Cairo: Markaz Al-Buḥuṡ Al-Islamiyyah, 2019. 

Anwar. Muhammad, ―Pendekatan Sosial dalam Tafsir Al-Maraghi,‖ Jurnal Tafsir 

dan Ulumul Qur‟an, vol. 10, no. 1 (2016). 

Arikunto,Suharsimi,Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik, (Jakarta: 

Rineka Cipta, 2013). 

Arni, Jani, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013). 

Auda.Jasser ,Reforming Muslim Thought in the Twenty-First Century (London: 

Claritas Books, 2020). 



56 

 

Azzam.Walid ,Al-Fikr Al-Tafsīrī „inda Fakhr Al-Dīn Al-Rāzī (Cairo: Dār Al-

Salām, 2020). 

Deden Rohmanudin .And Fikri Ys Al-Irsyad ,―Keunikan Teknik Khusus 

Penyusunan Tafsir Al-Qur'an oleh Al-Maraghi,‖ Jurnal 

El-Fadl, Khaled Abou Reasoning with God: Reclaiming Shari„ah in the Modern 

Age (Lanham: Rowman & Littlefield, 2015). 

Erwati Aziz, Nashruddin Baidani dan ,Metode Khusus. 

Farid.Muhammad. Modern Approaches to Qur‟anic Exegesis: A Study on Al-

Marāghī. Cairo: Dar Al-Taqrib, 2018. 

Fitri Nurhasanah,. Amanah Kekhalifahan dan Pelestarian Lingkungan Perspektif 

QS. Al-An„ām: 165. Skripsi, UIN Alauddin Makassar, 2020‘. 

Gottschalk.Louis,Understanding History: A Primer of Historical Method, (New 

York: Alfred A. Knopf, 1950). 

Hafni Sahir, Syafrida ,Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Penerbit KBM 

Indonesia, 2021). 

Hashas .Mohammed, The Idea of European Islam: Religion, Ethics, Politics and 

Society, Edinburgh University Press, 2019. 

jainuddin .Nanang, Hubungan Antara Alam Dan Manusia Menurut Pandangan 

Islam,Jurnal Ilmu Al-Quran dan Hadis, Vol. 3. No. 2. 2023 

Kalin .Ibrahim, Moral Vision and Perennial Wisdom in Islam (London: Wiley-

Blackwell, 2020). 

Karim Yusuf. Islamic Education and Reform Movements. Istanbul: Dār Al-Nur, 

2020. 

Khairuddin, Ahmad. ―Semantik Khalifah dalam Al-Qur‘an: Kajian Bahasa dan 

Tafsir,‖ Jurnal Al-Dalil, vol. 6, no. 1 (2018). 

Khalid. Aisha,Educational Dimensions in Tafsir Juz „Amma by Al-Maraghi. 

Beirut: Markaz Al-Buḥuṡ Al-Tarbawiyyah, 2019. 

M.Fachruddin,Mangunjaya, Ekoteologi Islam dan Konservasi Lingkungan 

(Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2019). 

Maryam. Siti, ―Khalifah dan Krisis Ekologi dalam Perspektif Teologi Islam,‖ 

Jurnal Al-Bayan, vol. 27, no. 2 (2019), hlm. 145–160. 



57 

 

Muhammad.Putra,.Perbandingan Penafsiran Klasik dan Modern tentang Khalifah 

dalam QS. Al-An„ām Ayat 165. Skripsi, IAIN Palangka Raya, 2022. 

Munandar.M. Arif, ―Rekonstruksi Makna Khalifah dalam Diskursus Modern,‖ 

Jurnal Studi Quran, vol. 8, no. 1 (2022). 

Najib Irsyadi .Nusrotul A'la, Adrika Fithrotul Aini, Membangun Gender 

Partnership Di Era 5.0 Perspektif Qs. Al-Hujurat Ayat 13 Dan Qs. Al-

An‟am Ayat 165, Al-Qudwah, Vol.1. No.1. 2023 

Nasr.Seyyed Hossein,Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man 

(Chicago: Kazi Publications, 2017). 

Nata .Abudin, Peta Keagamaan PemikiranPemikiran Islam di Indonesia (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2001). 

Pink.Johanna, Muslim Qur‟anic Interpretation Today: Media, Genealogies and 

Interpretive Communities, De Gruyter, 2019,. 

Putri,Sri ,Kepemimpinan Profetik Dalam Pendidikan Islam Dalam Qs Al An‟am : 

165, Al-Mafazi, Vol.1. No.1. 2023 

Quraish Shihab.Muhammad, Membumikan Al-Qur‟an: Fungsi dan Peran 

Manusia di Bumi (Jakarta: Lentera Hati, 2016). 

Rahman, Nadia,―Akal dan Etika dalam Tafsir Al-Razi,‖ Islamic Intellectual 

History Review, vol. 4, no. 2 (2020):  

S , Irman. Tri Putri Amelia S , Irman. Berbeda, Bermakna, Eksistensi Konselor 

Sebagai Khalifah Perspektif Tafsir Maudhu‟iy. Jurnal Mahasiswa BK An-

Nur. Volume 9 Nomor 2 Tahun 2023. 

Saeed .Abdullah, Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A 

Contextualist Approach (New York: Routledge, 2016),hlm 98. 

Saeed.Abdullah ,Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach, Routledge, 2014. 

Saeed.Abdullah,Reading the Qur‟an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach (London: Routledge, 2016). 

Salman. Karim, Reformist Thought in 20th Century Tafsir. Istanbul: Dār Al-Nūr 

Al-Islāmī, 2022. 

Syukri, S. ―A Case Study at Darularafah Raya Pesantren: Khalifah in 

Environmental Ethics Education,‖ Jurnal Pendidikan Islam 12, no. 2 

(2024). 



58 

 

Widodo.Sarah S. ―Eco-Theology dan Tanggung Jawab Manusia terhadap Alam,‖ 

Jurnal Ilmu Ushuluddin, vol. 29, no. 1 (2021). 

Yousri. Sami, ―Reformist Impulse in Tafsir Al-Maraghi,‖ Arab World Studies 

Journal, vol. 11, no. 1 (2019). 

Yusuf.Muhammad,―Reconstructing the Meaning of Khalifah in Modern Qur‘anic 

Studies,‖ Al-Jami‟ah: Journal of Islamic Studies 57, no. 2 (2019). 

Zuhriyah, Fatimah,―Metode Tafsir Fakhruddin Al-Razi: Analisis Epistemologis,‖ 

Jurnal Ilmiah Ilmu Qur‟an, vol. 13, no. 2 (2017). 

 



 

 

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : Abdul Dzikri 

Tempat/Tgl. Lahir : Siak, 04 April 2002 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Desa Dosan Kecamatan Pusako Kabupaten Siak 

No. Telp/HP : 082288041964 

Nama Orang Tua :  

Ayah : Firdaus (alm) 

Ibu : Jusma Muharnis 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD : SDN 03 Dosan, Lulus Tahun 2014 

SLTP : SMPN 02 PUSAKO, Lulus Tahun 2017 

SLTA : SMAN 1 PUSAKO, Lulus Tahun 2020 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. - 

KARYA ILMIAH 

2. - 

 

 


