
KONTEKSTUALISASI KONSEP JIHAD DALAM AL-QUR’AN  

(STUDI KOMPARATIF PENAFSIRAN IBNU ASYUR DAN ALI ASH-

SHABUNI) 

  

TESIS 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Magister Hukum  

(M.H) Pada Program Studi Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadits 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh : 

BENNY WAHYUDHI RM 

NIM: 22390215337 

 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H/ 2026 M 















i

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmanirrahim, 

Segala puji dan rasa syukur penulis ucapkan kehadirat Allah S.W.T., yang telah 

memberikan rahmat dan hidayah-Nya, petunjuk dan pertolongan-Nya sehingga 

penulis dapat menyelesaikan tesis ini. Shalawat beserta salam penulis kirimkan buat 

junjungan alam Nabi Muhammad S.A.W., yang telah membawa umat manusia dari 

alam jahiliah menuju alam cahaya keimanan dan ilmu pengetahuan. Penyusunan tesis 

ini adalah sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister Hukum (M.H) 

pada program studi Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadis Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Dalam tesis ini penulis 

mengambil judul “Kontekstualisasi Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an (Studi 

Komparatif Penafsiran Ibnu Asyur Dan Ali Ash-Shabuni)”. 

Dalam menyelesaikan tesis ini dapat penulis selesaikan berkat bantuan, 

bimbingan dan motivasi dari berbagai pihak. Terutama dan teristimewa buat Bapak 

Sargatua Rambe S.P, Ibu Eni Setijaningsih S,Pd. M.M, Adek tersayang Naila Sabrina 

Rm dan Hidayatun Husnaini S.Ikom. Terima kasih atas pengorbanan, cinta, kasih 

sayang, kesabaran dan motivasi yang diberikan kepada penulis sehingga penulis dapat 

menyelesaikan perkuliahan di Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. Selain itu pada kesempatan ini, penulis juga ingin mengatakan dengan 

penuh hormat ucapan terima kasih dan penghargaan kepada: 



ii

1. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., M.Si., Ak., CA selaku Rektor UIN Suska 

Riau, beserta Wakil Rektor I Prof. H. Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor II Dr. 

Alex Wenda, S.T., M.Eng., Wakil Rektor III Dr. Haris Simaremare, M.T., yang 

telah memberikan kesempatan belajar bagi peneliti untuk menimba ilmu di 

Perguruan Tinggi ini. 

2. Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., Direktur Pascasarjana, Abdul Hadi, M.A., Ph.D., 

Wakil Direktur, beserta staff dan karyawan Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah menyediakan pelayanan akademik 

bagi peneliti selama melaksanakan pendidikan di Program Pascasarjana ini. 

3. Dr. Bambang Hermanto, M.Ag., ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam 

dan Dr. Ade Fariz Fahrullah, M.Ag., sekretaris Program Studi Hukum Keluarga 

Islam Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Prof. Dr. H. Suhayib, M.Ag (pembimbing utama) dan Dr. Erman Gani, M.Ag, 

(pembimbing pendamping)., pembimbing tesis yang dengan penuh kesabaran 

telah banyak berperan memberikan petunjuk hingga selesainya tesis ini, telah 

meluangkan waktu, memberikan saran, tunjuk ajar, motivasi, dan nasehat kepada 

penulis dalam menyusun tesis ini. 

5. Seluruh dosen dilingkungan Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau khususnya dosen Jurusan Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadis 

yang menjadi tempat bertanya dan telah membekali ilmu kepada penulis selama 

menempuh pendidikan di Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 



iii

6. Bapak/Ibu guru penulis yang telah mengajarkan ilmunya sejak dari Sekolah 

Dasar Negeri 003 Rambah Kabupaten Rokan Hulu, MTs dan MA Pondok 

Pesantren Khalid Bin Walid Rokan Hulu, hingga dosen-dosen di Fakultas 

Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Terima kasih 

penulis ucapkan untuk segala keikhlasan dan pengorbanan Bapak dan Ibu guru. 

7. Teman-teman seperjuangan khususnya mahasiswa program studi Hukum 

Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadis (S2) angkatan genap 2024, yakni lokal Tafsir 

Hadis yang selama ini belajar, berdiskusi dan berjuang bersama serta telah 

memberikan canda tawa yang memiliki rasa kekeluargaan yang begitu besar. 

Penulis juga menyadari bahwa tesis ini masih jauh dari kesempurnaan, 

seluruh kebenaran datangnya dari Allah Subhanahu wa Ta’ala dan apabila ada 

kesalahan merupakan kekhilafan dan keterbatasan ilmu yang penulis miliki. Oleh 

karena itu penulis mengharapkan kritik dan saran dari berbagai pihak yang 

bersifat membangun dan memberi masukan demi perbaikan tesis ini. Semoga 

tesis ini menjadi ilmu yang bermanfaat dan menjadi ladang amal bagi penulis, 

serta sebagai bagian dakwah di jalan Agama Islam. Amin  

Pekanbaru, 10 Desember 2025 

Hormat saya, 

 

 

Benny Wahyudhi Rm 



iv

PEDOMAN TRANSLITERASI 

1. Padanan Aksara 

Berikut ini adalah daftar aksara Arab dan padanannya dalam aksara Latin. 

 PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

Tansliterasi Arab-Latin berdasarkan Surat Keputusan Bersama Menteri 

Agama RI dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor 158/1987 dan 

0543 b/ U / 1987, tanggal 22 Januari 1988. 

 a. Konsonan Tunggal 

Huruf Arab Huruf Latin Keterangan 

 TtuyTidak dilambangkan Tidak dilambangkan ا

 B Be ب

 T Te ت

 Ś       S dengan titik di atasnya ث

 J Je ج

  Ḥ H dengan titik di bawah ح

 KH Ka dan Ha خ

 D De د

 Ż               Z dengan titik di atasnya ذ

 R Er ر

 Z Zet ز

 S Es س

 SY Es dan Ye ش

 Ṣ S dengan titik di bawahnya ص

 Ḍ D dengan titik di bawahnya ض

 Ṭ T dengan titik di bawahnya ط

 Ẓ Z dengan titik di bawahnya ظ

 koma terbalik di atasnya            ‘ ع

 GH Ge dan Ha غ

 F Ef ف



v

 Q Ki ق

 K Ka ك

 L El ل

 M Em م

 N En ن

 W We و

 H Ha ه

 Apostrof ′ ء

 Y Ye ي

b. Konsonan Rangkap 

Konsonan rangkap, termasuk tanda syad | d | ah, ditulis lengkap 

َ�����ِ   ditulis Ahmadiyyah : أ����

c.  T�’ Marb�thah di akhir Kata 

1) Bila dimatikan ditulis h, kecuali untuk kata-kata Arab yang sudah    

terserap menjadi bahasa Indonesia  

�َ� ��� �� �� : ditulis jama’ah 

2) Bila dihidapkan karena berangkai dengan kata lain ditulis t 

�َ���� : ditulis ni’matull�h 

 ditulis zak�tul-fithri : ز��ةَا����

d. Vokal Pendek  

Fathah ditulis a, kasroh ditulis i, dan dhomah ditulis u 

e. Vokal Panjang 

1) a panjang ditulis �, i panjang ditulis ĩ dan u panjang ditulis �, masing-

masing dengan tanda ( ̄ ) di atasnya 

2) (fathah + y�’ tanpa dua tititk yang dimatikan ditulis ai, dan fathah + 

waw� mati ditulis au 

f. Vokal-Vokal Pendek yang Berurutan dalam satu kata dipisahkan 

dengan apostrof (   ’ ) 

 ditulis a’antum : أا���  

 ditulis mu’annas :�ؤ��َ  



vi

g. Kata Sandang Alief + L�m 

1) Bila diikuti hurf Qomariyyah ditulis al-  

 ditulis al-Qur’an : ا���آن   

2) Bila diikuti huruf syamsiyyah, huruf i diganti dengan huruf syamsiyyah 

yang mengikutinya 

 ditulis Asy-Syĩ’ah :ا�����    

h. Huruf Besar 

 Penulisan huruf besar disesuaikan dengan EYD 

i.  Kata dalam Rangkaian Frase dan Kalimat 

Ditulis kata per kata, atau ditulis menurut bunyi atau pengucapannya 

dalam rangkaian tersebut. 

 ditulis syaikh al-Isl�m  atau syaikhul-Isl�m : ���َا���م     

j. Lain-Lain 

Kata-kata yang sudah dibakukan dalam kamus besar bahasa   

Indonesia (seperti kata ijmak, nas, dan lain-lain), tidak mengikti pedoman 

transliterasi ini dan ditulis sebagaimana dalam kamus tersebut. 

DAFTAR SINGKATAN  

    cet. : cetakan 

ed.  : editor 

eds.  : editors 

H.  : hijriyah 

h.   : halaman 

J.  : Jilid atau Juz 

l.   : Lahir 

M.  : Masehi 

Saw.  : sallall�hu ’alaihi wa sallam 

Swt. : subh�� nah� wata’�l� 

   t.d.   : tidak diterbitkan 

t.dt  : tanpa data (tempat, penerbit, dan tahun penerbitan) 

t.tp. : tanpa tempat (kota, negeri, atau negara) 

t.np. : tanpa nama penerbit 

t.th.` : tanpa tahun 

terj.  : terjemahan 

Vol./V: Volume 



vii

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR ................................................................................................... i 

PEDOMAN TRANSLITERASI .................................................................................. iv 

DAFTAR ISI ............................................................................................................... vii 

ABSTRAK ................................................................................................................... ix 

BAB I ............................................................................................................................ 1 

PENDAHULUAN ........................................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ..................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ................................................................................................ 7 

C. Permasalahan...................................................................................................... 9 

D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian ..................................................................... 11 

E. Sistematika Penulisan ...................................................................................... 13 

BAB II ......................................................................................................................... 15 

LANDASAN TEORI .................................................................................................. 15 

A. Teori-Teori Tentang Jihad................................................................................ 15 

 Definisi Jihad ................................................................................................ 15 

 Jihad dalam Al-Qur’an ................................................................................. 18 

 Jihad al-nafs .................................................................................................. 23 

 Upaya Jihad al-nafs ...................................................................................... 31 

B. Metode Penafsiran ............................................................................................ 31 

 Definisi Metode Penafsiran .......................................................................... 31 

 Metode Penafsiran Ibnu ‘Asyur Dalam Kitab Al-Tahrir Wa Al-Tanwir ...... 37 

 Metode Penafsiran Ali Ash-Shabuni Dalam Kitab Shafwat At-Tafasir ....... 40 

C. Biografi Ibnu Asyur dan Ali Ash-Shabuni....................................................... 43 

 Ibnu ‘Asyur ................................................................................................... 43 

 Ali Ash-Shabuni ........................................................................................... 48 



viii

D. Kajian Terdahulu .............................................................................................. 52 

BAB III ....................................................................................................................... 60 

METODE PENELITIAN ............................................................................................ 60 

A. Jenis Penelitian ................................................................................................. 60 

B. Sumber Data ..................................................................................................... 61 

C. Teknik Pengumpulan Data ............................................................................... 62 

D. Teknik Analisa Data ......................................................................................... 63 

BAB IV ....................................................................................................................... 64 

PEMBAHASAN ......................................................................................................... 64 

A. Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an Perspektif Ibnu ‘Asyur Dan Ali Ash-Shabuni

 64 

 Surat Ali Imran Ayat 142 ............................................................................. 64 

 Surat At-Taubah ayat 73 ............................................................................... 66 

 Surat Al-Hajj ayat 78 .................................................................................... 69 

 Surat Al-Furqan ayat 52 ............................................................................... 72 

 Surah Lukman ayat 15 .................................................................................. 74 

B. Kontekstualisasi Penafsiran Jihad Dalam Al-Qur’an Menurut Ibnu ‘Asyur Dan 

Ali Ash-Shabuni ...................................................................................................... 77 

 Kontekstualisasi penafsiran jihad menurut Ibnu ‘Asyur .............................. 77 

 Kontekstualisasi penafsiran jihad menurut ali ash-shabuni ......................... 88 

 Implementasi Ayat-Ayat Jihad Dalam Konteks Kekinian ........................... 96 

BAB V ....................................................................................................................... 124 

PENUTUP ................................................................................................................. 124 

A. Kesimpulan .................................................................................................... 124 

B. Saran ............................................................................................................... 125 

DAFTAR PUSTAKA ............................................................................................... 127 

BIODATA MAHASISWA ....................................................................................... 134 

 



ix

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan mengontekstualisasikan konsep jihad dalam al-Qur’an 

melalui studi komparatif penafsiran dua mufasir modern, Ibnu Asyur dalam At-Tahrir 

wa At-Tanwir dan Ali Ash-Shabuni dalam Shafwatut Tafasir, mengingat adanya 

ambiguitas dan penyempitan makna jihad di era kontemporer. Permasalahan utama 

yang dikaji adalah bagaimana kedua mufasir tersebut menafsirkan, membandingkan 

serta merumuskan kontekstualisasi konsep jihad yang relevan. Penelitian ini 

merupakan penelitian studi pustaka (library research) dengan pendekatan tafsir 

tematik. Rujukan dari kajian ini diambil dari beberapa sumber primer dan sekunder. 

Penelitian ini menempuh beberapa langkah dalam pengumpulan data. Setelah itu data 

yang diperoleh dianalisis dengan metode analisis deskriptif. Adapun hasil dari 

penelitian ini, kedua ulama ini secara efektif memindahkan fokus jihad dari domain 

militer ke domain intelektual, moral, dan dakwah. Bentuk kontekstualisasi Ibnu 

'Asyur sangat kental dengan pendekatan fungsional dan linguistik, ditunjukkan 

melalui penggunaan istilah "muqawamah bil hujjah" yang secara eksplisit berarti 

"perlawanan atau perjuangan dengan argumentasi atau bukti". Hal ini mengarahkan 

jihad pada dimensi perjuangan intelektual melawan kebodohan dan ideologi yang 

salah, menjadikannya relevan untuk tantangan modern. Sementara itu, Ali Ash-

Shabuni mengkontekstualisasikan dengan penekanan pada jihad an-nafs (perjuangan 

melawan diri sendiri) dan menjadikan jihad qital sebagai opsi pertahanan yang sangat 

terbatas, sehingga penafsiran mereka berdua secara kolektif menghasilkan kerangka 

pemikiran jihad yang damai. 

Kata Kunci: Kontekstualisasi, Jihad, Ibnu ‘Asyur, Ali Ash-Shabuni. 

 

 

 

 

 

 

 

 



x

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi

 



1

BAB I 

PENDAHULUAN 

  

A. Latar Belakang Masalah 

Al-Qur’an adalah sebagai petunjuk bagi umat manusia yang tidak ada 

keraguan didalamnya diturunkan kepada manusia sebagai petunjuk dalam segala 

aspek kehidupan. Oleh karena itu harus dijadikan sebagai pedoman hidup. Agar 

selamat di dunia dan akhirat. Hal ini telah dijelaskan dalam al-Qur’an terdapat pada 

Q.S Al Baqarah Ayat 185 yang berbunyi. 

 أُ�زلَِ فِ�ِ� ٱْ�ُ�ْ�ءَانُ ُ�ً�ى ������سِ وَ�َ�����َ�ٍ� ��َ� ٱْ�َُ�ى� وَٱْ�ُ�ْ��َ�نِ  َٓ�شَْ�ُ� رََ�ضَ�نَ ٱ��ِ�ى

Artinya: (Beberapa hari yang ditentukan itu ialah) bulan Ramadhan, bulan 

yang di dalamnya diturunkan (permulaan) al-Quran sebagai petunjuk bagi manusia 

dan penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan pembeda (antara yang hak dan 

yang bathil).1 

Al-Qur’an akan mengarahkan manusia menuju jalan kebenaran (lurus) agar 

manusia tidak keliru dalam menjalankan aktifitas kehidupannya. Al-Qur’an adalah 

kitab yang memberikan penjelasan secara komprehensif, baik masalah besar dan kecil 

termasuk juga bagaimana sebuah sistem dalam berperang yang benar yang sesuai 

1 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an Kemenag RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya Edisi 
Penyempurnaan, Jakarta, 2019), hlm. 28. 



2

petunjuk al-Qur’an dan Rasulnya. Oleh sebab itu segala upaya pemahaman dan 

pengaplikasian al-Qur’an seharusnya dipertimbangkan melalui berbagai faktor yang 

sulit dalam sejarah kehidupan manusia. 

Al-Qur’an harus ditafsirkan melalui penelusuran-penelusuran dengan melihat 

kondisinya, baik dari segi sosiologi, kultural, psikologis, etika dan sebagainya.2 

Ajaran al-Qur’an meliputi segala bidang aspek kehidupan manusia dan saling 

menjaga antara bangsa dan agama. Diantaranya ajaran al-Qur’an itu adalah perintah 

untuk berjihad.  

Jihad      merupakan      kewajiban      seorang      mukmin      untuk 

mempertahankan    agamanya    dari    serangan    lawan.    Wujud    dari serangan 

tersebut tidak harus berupa serangan fisik, akan tetapi dapat berupa  serangan  

pemikiran,  keilmuan,  teknologi,  perekonomian  dan lain  sebagainya. Pada  

prakteknya,  umat  Islam  dapat  melakukan  jihad dengan   bersungguh-sungguh   

meningkatkan   kualitas   dari   menjadi seorang pemikir, ahli di bidang keilmuan, 

teknologi, perekonomian dan bidang-bidang  lain  yang  rawan  terjadi  konflik  

antara  orang  Islam  dan pihak lain yang berusaha untuk menghancurkan Islam. 

Jihad merupakan bentuk isim masdar yang berasal dari jahada yujahidu 

jihadan wa mujahadatan. Menurut etimologis, jihad bermakna tekad, usaha dan 

kemampuan. Jihad juga memiliki makna menaggung kesulitan. Kemudian, kata jihad 

lebih sering digunakan dengan arti perang (al-qital) dalam melindungi kehormatan 

2 Emah Ainun Nadjib,Surat Kanjeng Nabi (Bandung: Mizan,1997) hlm.335. 



3

umat Islam. Namun banyak orang mereduksi makna jihad menjadi perang, sedangkan 

perang adalah bagian terakhir dari kata jihad, dalam artian perang (al-qital) memiliki 

arti yang berbeda dengan jihad itu sendiri.3 Ketika kata jihad disebutkan, dalam Islam 

tidak ada kata selain berperang di jalan Allah (al-qital fi sabilillah) dalam hal itu 

adalah benar mengingat adt yang berlaku. tapi begitulah contoh takalluf4 yang tidak 

perlu dan dilarang, padahal secara etimologi disebutkan tidak ada yang salah. Secara 

bahasa, kedua kata tersebut memiliki arti yang berbeda, baik secara tersirat maupun 

semantik. 

Secara nash, kata jihad disebutkan dalam al-Qur’an sebanyak empat puluh 

kali dan tersebar di beberapa surat yang ada dalam al-Qur’an dengan berbagai bentuk 

dan makna tersendiri, yaitu Surah al-Baqarah ayat 218, Surah Ali imran ayat 142, 

Surah an-Nisa’ Ayat 95, Surah al-Ma’idah Ayat 54, Surah al-Anfal ayat 71, 74, dan 

75, Surah at-Taubah ayat 16, 19, 20, 24, 41, 44, 73, 81, 86, dan 88, Surah al-Hajj 

ayat 78, Surah al-Furqan ayat 52, Surah al-‘Ankabut Ayat 6 dan 69, Surah 

Muhammad ayat 31, Surah al-Hujurat ayat 15, Surah al-Mumtahanah ayat 1, Surah 

as-Saff ayat 11, dan Surah at-Tahrim ayat 9.5 

Istilah jihad sering sekali dijelaskan dalam al-Qur’an, dalam salah satu 

firman-Nya pada surat at-Taubah ayat 73 sebagai berikut: 

3 Yusuf Qardhawi, Fiqih Jihad : Sebuah Karya Monumental Terlengkap tentang jihad 
menurut Al-Qur’an dan Sunnah. ( Bandung : Mizan Jilid I ) hlm.1005. 

4 Takalluf merupakan sebuah proses dan usaha sungguh-sungguh untuk menjadi. Teten J, 
Hayat. Terapi Dzikir : Epistemologi Healing Sufi (Bogor : Guepedia 2021 ) hlm. 71. 

5 M. Syafi’i Saragih., Memaknai Jihad (Antra Sayyid Quthb & Quraish Shihab), 
(Yogyajarta : Deepublish, 2015) hlm. 3. 



4

ِ�ِ�  ���ِ�� ٱأَ���َ�� َٓ�يَ�   ُ�ْ� َ�َ���ُ�  ٓ�ََ�َ�ْ�ِ�ْ�  غُْ�ظْ ٱوَ  ْ�ُ��َ�ِ�ِ��َ ٱوَ  ْ�ُ����رَ ٱ�َ�  ْ�َ�ِ��ُ ٱوَ�ِْ�َ�  ٓ�َوََ�ْ�وَ���

Artinya: Wahai Nabi, berjihadlah (melawan) orang-orang kafir dan orang-

orang munafik itu, dan bersikap keraslah terhadap mereka. Tempat mereka ialah 

jahannam. Dan itu adalah tempat kembali yang seburuk-buruknya.  

Menurut Ibnu Asyur dalam tafsirnya bahwa jihad yang diperintahkan kepada 

kedua kelompok itu berbeda, dan istilah “jihad” disini digunakan dalam arti harfiah 

dan kiasan. Manfaat menggabungkan orang-orang kafir dan orang-orang munafik 

dalam jihad adalah untuk menanamkan rasa takut di hati mereka, karena masing-

masing dari mereka takut urusannya akan terbongkar dan ia akan diperlakukan 

sebagai orang kafir yang berperang, dan itu akan melemahkan kekuatan mereka. 

Adapun jihad melawan mereka secara nyata, hal itu mustahil, karena mereka tidak 

menunjukkan kekafiran mereka secara terang-terangan. Oleh karena itu, sebagian 

besar mufasir menafsirkan jihad terhadap orang munafik sebagai perdebatan dengan 

hujjah dan penerapan hukuman yang ditentukan ketika diperlukan.6 

Menurut Ali Ash-Shabuni perangilah orang-orang kafir dengan pedang, dan 

orang-orang munafik dengan lisan, dan bersikaplah keras terhadap mereka dalam 

jihad dan peperangan.7 Adapun sebab turunnya ayat ini dijelaskan didalam tafsirnya 

bahwa sekelompok orang munafik mencelakai Rasulullah dan mengatakan hal-hal 

6 Muhammad Thahir  Ibn  Asyur, Al-Tahrir  Wa  al-Tanwir (Tunisia: Dar  al-Tunisia li al-
Nasyr, 1984). Juz 10. hlm 266.

7 Ash-Shabuni. Shafwat At-Tafasir.  (Dar Al-Qutub Al-Islamiyah, 1998). jilid 1.hlm 549. 



5

yang tidak pantas tentang beliau. Sebagian dari mereka berkata: Jangan lakukan itu, 

karena kami khawatir perkataanmu akan sampai kepadanya dan ia akan mencelakai 

kami. Al-Jallas bin Suwaid berkata: Kami akan mengatakan apa pun yang kami 

inginkan, lalu kami akan mendatanginya dan ia akan mempercayai apa yang kami 

katakan, karena Muhammad hanyalah pendengar. 

Berdasarkan penjelasan Ibnu Asyur dan Ali Ash-Shabuni, terdapat persamaan 

dan perbedaan dalam memaknai jihad terhadap orang kafir dan munafik. Keduanya 

sepakat bahwa jihad terhadap orang kafir dilakukan secara nyata dan keras, sementara 

terhadap orang munafik tidak dilakukan dengan peperangan fisik karena mereka tidak 

menampakkan kekafiran secara terang-terangan. Namun, Ibnu Asyur menekankan 

perbedaan makna jihad secara harfiah dan kiasan, di mana jihad terhadap orang 

munafik lebih diarahkan pada perdebatan dengan hujjah serta penerapan hukuman 

bila diperlukan, dengan tujuan melemahkan kekuatan mereka melalui rasa takut. 

Sementara itu, Ali Ash-Shabuni lebih menegaskan bentuk jihad secara praktis, yaitu 

memerangi orang kafir dengan pedang dan menghadapi orang munafik dengan lisan, 

serta mengaitkannya dengan sebab turunnya ayat yang berkaitan dengan perilaku 

orang-orang munafik yang menyakiti Rasulullah melalui ucapan-ucapan yang tidak 

pantas. 

Penulis hendak mencoba mencari beberapa hal yang berhubungan dari 

kontekstualisasi konsep jihad dalam al-Qur’an dengan berpedoman kepada kedua 

ulama tafsir Ibnu ‘Asyur dan Ali Ash-shabuni terkait praktek jihad pada masyarakat. 



6

Analisis ini penulis dapat menarik benang merah sebagai bentuk kontekstualisasi 

konsep jihad dalam al-Qur’an dan nanti dapat dijadikan paduan sejauh mana 

masyarakat paham dalam memahami kontekstualisasi konsep jihad dan ketepatannya 

dalam memahami. 

Kedua pandangan Mufasir itulah yang menjadi alasan penulis mengkaji kedua 

tokoh tersebut. Pertama: pada awalnya: Ibnu ‘Asyur adalah seorang tokoh 

kontemporer yang unik  dan ada beberapa ide-idenya menimbulkan konflik di antara 

banyak orang. Salah satu karyanya yang menjadi sanad mendasar pada penelitian kali 

ini ialah Tafsir at-Tahrir wa at-Tanwir yang dalam penelitian ini berfokus pada ayat-

ayat jihad. Kedua, ash-Shabuni adalah seorang ulama yang memiliki disiplin ilmu 

yang beragam. Salah satu cirinya adalah aktivitasnya yang mencolok di bidang ilmu 

dan pengetahuan. Ia banyak menggunakan kesempatannya berkompetisi dengan 

waktu untuk menelorkan karya ilmiah yang bermanfaat dan memberi energi 

pencerahan, yang merupakan buah penelaahan, pembahasan, dan penelitian yang 

cukup lama. Dalam menuangkan pemikirannya, ash-Shabuni tidak tergesa-gesa dan 

tidak sekedar mengejar kuantitas karya tertulis semata, namun menekankan bobot 

ilmiah, kedalam pemahaman, serta mengedepankan kualitas dari karya ilmiah yang 

dihasilkan, agar mendekati kesempurnaan dan memprioritaskan validitas serta tingkat 

kebenaran. Sehingga karya-karyanya di lingkungan ulama Islam dianggap memiliki  

karakter tersendiri bagi seorang pemikir baru. Lebih dari itu, hasil penanya dinilai 



7

penting bagi umat Islam dan para pecinta ilmu (intelek) untuk masa-masa yang akan  

datang.8 

Dari latar belakang dan permasalahan di atas timbul sebuah pertanyaan yang 

pantas jadi kajian selanjutnya ialah bagaimana kontekstualisasi konsep jihad yang 

patut difahami bagi seluruh umat muslim yang menjadi tuntunan Allah termaktub 

dalam al-Qur’an? Atas dasar pertanyaan tersebut mendorong penulis dalam mengkaji 

lebih dalam lagi terhadap makna jihad yang dimaksudkan al-Qur’an. Dengan 

berpedoman pakar khususnya Ibnu ‘Asyur dan Ali Ash-shabuni yang sudah masyhur, 

penulis berharap kontekstualisasi konsep jihad dalam al-Qur’an bisa terwujud 

sehingga tidak lagi terjadi kesimpang siuran dalam memaknai jihad yang sebenarnya 

dari berbagai isu di dalam masyarakat. Maka penelitian ini akan disusun dengan judul 

“KONTEKATUALISASI KONSEP JIHAD DALAM AL-QUR’AN (STUDI 

KOMPARATIF PENAFSIRAN IBNU ASYUR DAN ALI ASH-SHABUNI)”.  

B. Penegasan Istilah 

1. Kontekstualisasi 

Kata kontekstualisasi berasal dari dua kata yaitu, kontekstual dan 

imbuhan isasi, dalam KKBI kontekstual itu berarti yang berkaitan dengan 

konteks yang artinya situasi yang ada hubungannya dengan suatu kejadian, atau 

bagian suatu uraian atau kalimat yang dapat mendukung atau menambah 

8 Ash-Shabuni. Shafwat At-Tafasir.  (Dar Al-Qutub Al-Islamiyah, 1998). hlm. 14 



8

kejelasan makna.9 Sedangkan imbuhan isasi berfungsi sebagai pembentuk kata 

benda, dan menunjukkan arti yang mengarah kepada proses.10 Maka, 

Kontekstualisasi adalah proses penempatan suatu informasi, ide, atau fenomena 

dalam konteks atau kejadian tertentu untuk memberikan makna yang lebih 

dalam dan jelas. 

2. Konsep 

Secara umum, kata konsep berasal dari bahasa latin “Conseptum” yang 

artinya sesuatu yang dapat dipahami. Konsep adalah sesuatu yang umum, atau 

representasi intelektual abstrak dari situasi, objek atau peristiwa, suatu akal 

pikiran, suatu ide atau gambaran mental. Menurut Singarimbun dan Efendi, 

konsep adalah generalisasi dari sekelompok fenomena atau kejadian-kejadian 

tertentu.11 

3. Jihad 

Dalam kitab Mu’jam al-Mausu’i Li Alfadz al-Qur’an al-Karim 

diterangkan bahwa kata Jahada-Yujahidu (  ����- ���� ) bersama derivasinya 

mempunyai dua makna, yaitu mengerahkan segala kemampuan ( ل ا���ع��) dan 

perang di jalan allah (al-Qital). Sedangkan kata Jahada (���) beserta 

9 Tim Redaksi, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 751. 
10 Junaidi, Alkanews.com: Fungsi dan Akhiran -Is, -Isme, -Isasi dan -itas, dikutip dari 

https://alkanews.com/fungsi-dan-arti-akhiran-is-isme-isasi-dan-itas/  
11 Masri Singarimbun, Metode Penelitian Survei, (Jakarta, Lp3es, 1985), hlm. 44. 



9

derivasinya mempunyai arti Ghayah, al-Nihayah (tujuan akhir), Mashaqqah 

(kesulitan), al-Was’u (kemampuan) dan al-Thaqah (kemampuan).12 

4. Al-Qur’an 

Menurut istilah al-Qur’an adalah firman Allah SWT yang diturunkan  

kepada Nabi Muhammad SAW yang memiliki kemukjizatan lafal, membacanya 

bernilai ibadah, diriwayatkan secara mutawatir, yang tertulis dalam mushaf, 

dimulai dengan surat al-Fatihah dan diakhiri dengan surah an-Nas.13 

5. Studi Komparatif 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia kata Studi memiliki arti Penelitian 

Ilmiah, Kajian, dan Telaahan. Sedangkan komparatif memiliki arti berkenaan 

atau berdasarkan perbandingan.14 Jadi dapat disimpulkan bahwa Studi 

komparatif adalah penelitian yang dilakukan untuk membandingkan suatu 

variabel (objek penelitian), antara subjek yang berbeda atau waktu yang 

berbeda dan menemukan hubungan sebab-akibatnya antara kedua objek yang 

sedang diteliti. 15 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

12 Ahmad Mukhtar Umar, al-Mu’jam al-Mausu’i Li Alfadz al-Qur’an al-Karim Wa 
Qira’atih (Riyad: Muassasah al-Trath,2002), hlm. 130. 

13 Muhammad Abu  Syuhbah, al-Madkhal li al-Dirasah Al-Qur’an al-Karim (Bairut: Dar al 
Jil, 1412 H / 1992 M), hlm.20. 

14 Tim Redaksi, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 743.
15 Hartono, Metodologi Penelitian, (Pekanbaru: Zanafa Publishing, 2019), hlm. 77.



10

Melihat dari permasalahan yang telah disampaikan pada latar belakang di 

atas, maka dapat di identifikasikan beberapa permasalahan yang timbul, 

permasalahannya antara lain: 

1. Perlu adanya pemahaman lebih mendalam tentang jihad di dalam 

al-Qur’an. 

2. Adanya kesalahpahaman tentang memahami interpretasi dari ayat-

ayat jihad. 

3. Banyak yang tidak mengetahui tentang metode jihad yang di 

paparkan oleh Ibnu ‘Asyur dan Ali ash-Shabuni. 

4. Kurangnya pendalaman metode penafsiran Ibnu Asyur dan Ali 

ash-Shabuni tentang ayat-ayat jihad. 

5. Perlu melihat kembali relevansi penafsiran ayat-ayat tentang jihad 

dengan masa sekarang ini. 

2. Batasan Masalah 

Penelitian ini dibatasi pada kajian mengenai konsep jihad dalam Al-

Qur’an dengan berfokus pada perbandingan penafsiran antara Ibnu ‘Asyur 

dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir dan Ali Ash-Shabuni dalam Shafwat at-

Tafasir. Pembahasan difokuskan pada ayat-ayat yang secara langsung berkaitan 

dengan jihad, baik dalam konteks peperangan (al-harb) maupun perjuangan 

membela agama, dengan fokus utama pada ayat-ayat yang terdapat dalam Surah 

Ali Imran ayat 142, At-Taubah ayat 73, Al-Hajj ayat 78, Al-Furqan ayat 52, dan 



11

Luqman ayat 15. Penelitian ini menitikberatkan pada analisis terhadap cara 

kedua mufasir memahami dan menafsirkan ayat-ayat jihad tersebut serta 

pengaruh konteks sosial, politik, dan keilmuan pada masa masing-masing 

terhadap corak penafsiran mereka. Adapun penelitian ini tidak mencakup 

pembahasan seluruh ayat al-ahkam atau keseluruhan aspek jihad dalam fikih 

Islam, melainkan terbatas pada dimensi tafsir dan pemaknaan kontekstual 

terhadap ayat-ayat jihad dalam kedua karya tersebut.  

3. Rumusan Masalah 

Dalam penelitian ini, terdapat rumusan masalah yang perlu dibahas 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana konsep jihad dalam al-Qur’an perspektif Ibnu ‘Asyur dan 

Ali Ash-Shabuni?  

2. Bagaimana bentuk kontekstualisasi penafsiran jihad dalam al-Qur’an 

perspektif Ibnu ‘Asyur dan Ali Ash-Shabuni?   

D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian   

Berdasarkan pemaparan dari rumusan dan batasan masalah sebelumnya 

maka tujuan dari tesis ini adalah untuk menjawab berbagai permasalahan 

berikut: 

a. Memahami konsep jihad dalam al-Qur’an menurut perspektif Ibnu 

‘Asyur dan Ali Ash-Shabuni. 



12

b. Mengetahui bentuk kontekstualisasi penafsiran jihad menurut Ibnu 

‘Asyur dan Ali Ash-Shabuni. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Secara Teoritis 

Manfaat yang didapat dari penelitian ini adalah memperluas 

wawasan dan pengetahuan tentang Islam, terutama mengenai pemahaman 

tentang jihad. Hasil penelitian ini dihaarapkan juga akan meningkatkan 

ketaqwaan kepada Allah SWT. 

Penelitian ini juga diharapkan memiliki manfaat bagi pembaca dan 

penulis dimana hasilnya merupakan kontribusi bagi pengembangan 

pemikiran di bidang keagamaan, khususnya dalam bidang Tafsir Hadits. 

b. Secara Praktis 

Memberi motivasi dan mendorong jiwa intelektual muda untuk 

terus mengulik kemukjizatan al-Qur’an karena masih banyak rahasia yang 

belum terungkap oleh akal manusia. Terutama dalam bidang tafsir hadis 

yang selalu memberikan pemahaman yang lebih menjawab persoalan 

zaman dari penjelasan al-Qur’an. 

Selanjutnya manfaat penelitian ini juga sebagai salah satu syarat 

guna memperoleh gelar Magister Hukum (M.H) pada program studi 

Hukum Keluarga konsentrasi Tafsir Hadits, Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 



13

E. Sistematika Penulisan 

Penelitian yang baik adalah penelitian yang ditulis secara sistematis guna 

mempermudah dalam memahami pembahasan. Dalam penelitian ini dibagi 

kepada lima bab, setiap bab memiliki rincian bahasan sebagai berikut:  

BAB I Merupakan pendahuluan yang berisi bahasan-bahasan pengantar 

dalam penelitian. yang dimulai dengan latar belakang penelitian ini, 

sebab penelitian ini  harus diselesaikan. Kemudian, untuk 

menghindari kesalahpahaman, penegasan istilah dilakukan untuk 

menjelaskan arti istilah pada judul penelitian. Selanjutnya, masalah-

masalah yang ada pada latar belakang penelitian diidentifikasi, dan 

kemudian dirumuskan masalah apa pun yang akan dibahas dalam 

penelitian ini. Disertakan juga tujuan dan manfaat dari penelitian 

ini, dan diakhiri dengan penjelasan singkat tentang sistematika 

penulisan penelitian.  

BAB II Pemaparan kerangka teoritis. Dengan diawali pemaparan landasan 

teori serta tinjauan kepustakaan yang relevan dengan bahasan 

penelitian. Dalam bab ini dipaparkan bahasan terkait 

kontekstualisasi konsep jihad dalam al-qur’an (studi komparatif 

antara penafsiran ibnu asyur dan ali ash-shabuni). 

BAB III Berisi penjelasan metode penelitian yang digunakan. Yaitu 

penjelasan terkait jenis penelitian, sumber data primer dan skunder 



14

dalam penelitian, teknik dalam pengumpulan data terkait bahasan 

serta teknik analisis yang digunakan dalam mengolah data. 

BAB IV Berisi jawaban dari rumusan masalah, yaitu menjelaskan tentang 

kontekstualisasi penafsiran Ibnu ‘Asyur dan Ali Ash-Shabuni 

mengenai ayat-ayat tetang jihad serta menjelaskan relevansinya 

terhadap zaman sekarang ini dengan menganalisis penafsiran Ibnu 

‘Asyur dan Ali ash-Shabuni tentang ayat-ayat jihad. 

BAB V Berisi bab terakhir ini, berisi tentang kesimpulan dan saran. 



15

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Teori-Teori Tentang Jihad 

 Definisi Jihad 

Jihad secara etimologi berasal dari bahasa Arab, al-jihad. Kata tersebut 

berderivasi dari kata juhd atau jahd. Kata  ���-  ���- ا���  mempunyai lebih 

dari 20 makna, semuanya berkisar pada makna kemampuan (ا�����)  kesulitan َ

(ا����)  kemampuan dan kesempatan َ(ا���ع)َ perang َا����ل) )  dan bersungguh-

sungguh )16.)ا������ Karena itu para ulama tafsir, hadis, fiqh dan ahli bahasa selalu 

mengartikan jihad secara bahasa dengan makna mencurahkan segenap 

kemampuan atau (bersungguh-sungguh menundukkan) kesulitan. 

Secara istilah teknis menurut Ragib al-Isfahani kata jihad dalam al-

Qur'an mempunyai tiga arti, yaitu berjuang melawan musuh nyata, berjuang 

melawan setan dan berjuang melawan nafsu.17 

Berdasarkan pendapat tersebut menurut Ibnu Qayyim al- Jauziah jihad 

adalah menggunakan atau mengeluarkan tenaga, daya, usaha atau kekuatan 

16 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. (Yogyakarta: Pustaka Progressif, 
1997), hlm. 217. 

17 Raghib al-Isfahani, Mu'jam Mufradat Alfaz al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 2004),hlm. 163. 



16

untuk melawan suatu objek yang tercela dalam rangka menegakkan agama Allah 

dengan melalui objek berupa musuh yang kelihatan, setan dan nafsu.18 

Membicarakan jihad berarti membicarakan juga derivasinya, yaitu ijtihad 

dan mujahadah. Baik jihad, ijtihad maupun mujahadah berasal dan satu akar 

kata yang bermakna keseriusan dan kesungguhan. Dari makna leksikal kata 

jihad, dapat dipahami bahwa, berjihad adalah membangun atau mengupayakan 

sesuatu yang bersifat fisik maupun non-fisik. Sebutan lain, yakni ijtihad yang 

berarti usaha membangun sisi intelektualitas manusia, seperti ijtihad para ulama. 

Sementara mujahadah berarti upaya sungguh-sungguh membangun spiritualitas 

manusia.19 

Menurut Quraish Shihab jihad yang berasal dari kata ja-ha-da 

mempunyai aneka makna. Yang kesemuanya bermuara kepada mencurahkan 

seluruh kemampuan atau menanggung penderitaan. Sehingga yang dimaksud 

dengan mujahid adalah yang mencurahkan segala kemampuannya dan berkorban 

dengan nyawa atau tenaga, pikiran, emosi dan apa saja yang berkaitan dengan 

diri manusia. Sehingga jihad tidak mengenal putus asa, menyerah, kelesuan tidak 

pula pamrih.20 

Menurut Sayyid Sabiq jihad adalah berasal dari kata al-juhd. upaya dan 

kesusahan. Artinya meluangkan segalanya dan berupaya sekuat tenaga serta 

18 Abdul Aziz Dahlan (et all), Ensiklopedi Hukum Islam, (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, 1996), jilid 4, 
hlm. 1395. 

19 Ibid., hlm. 105. 
20 M. Quraish shihab, Tafsir al Misbah Pesan Dan Keserasian al-Qur'an, (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 

hlm. 134. 



17

menanggung segala kesusahan di dalam memerangi musuh dan menahan 

serangan.21 

Jumhur Ulama berpendapat bahwa kewajiban jihad dapat ditunaikan 

dalam empat bentuk: dengan hati, lidah, tangan dan pedang. Jihad bentuk 

pertama berkenaan dengan perlawanan terhadap Iblis dan rayuannya kepada 

manusia untuk melakukan kejahatan (jihad internal), jihad melawan hawa nafsu 

dianggap sangat penting sehingga sering disebut jihad al-akbar, jihad jenis kedua 

dan ketiga dijalankan terutama untuk menegakkan kebenaran dan mencegah 

kemungkaran. Jihad jenis keempat sama artinya dengan perang dan berkenaan 

dengan perang melawan orang-orang kafir dan musuh Islam.22 

Jihad menurut Hasan al-Banna seperti dikutip Yusuf Al-Qardhawi, 

menyebutkan jihad adalah kewajiban muslim yang berkelanjutan hingga hari 

kiamat; Bahwa tingkatan terendah jihad berupa penolakan hati atas keburukan 

atau kemungkaran dan tingkat tertingginya berupa perang di jalan Allah di 

antara keduanya adalah perjuangan dengan lisan, pena dan tangan untuk 

mengatakan kebenaran di hadapan penguasa yang zalim.23 

Menurut Ibnu Rusyd, sesungguhnya kalimat jihad fisabilillah jika 

digunakan maka tidak ada makna yang tepat, kecuali berjihad dengan orang kafir 

dengan pedang sehingga mereka memeluk Islam atau mereka membayar jizyah 

(pajak) dengan tangan-tangan mereka.24 

21 Sayyid Sabiq, Fiqh al-Sunnah, (Beirut: Dar al-Kitab al-'Arabiy, 1392 H), jilid II. 
22 Azyumardi Azra, Pergolakan Politik Islam dari Fundamentalis Modernisme Hingga Post-Modernisme, 

(Jakarta: Paramadina, 1996), hlm. 136. 
23 Yusuf Al-Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah hasan Al-banna, terj Bustami A Gani dan zainal 

abidin Ahmad, (Jakarta: Bulan Bintang, 1980), hlm. 7. 
24 Hilmy Bakar Al-Mascaty, Panduan Jihad Untuk Aktivis Geraka Islam (Jakarta: Gema Insani Press, 

2001), hlm. 18. 



18

Dalam Islam, jihad tidak selalu identik dengan berperang semata, seperti 

anggapan orang awam. Ibnu Qayyim al-Jauziyyah membagi jihad ke dalam 

empat tingkatan : 

1) Jihad melawan hawa nafsu 

2) Jihad melawan syetan 

3) Jihad melawan orang-orang kafir dan munafik 

4) Jihad melawan kezaliman dan bid’ah 

 Jihad dalam Al-Qur’an 

Kata jihad terulang dalam al-Qur’an sebanyak 41 kali dengan berbagai 

bentuknya. Kata jihad terambil dari kata َ���َ yang berarti lebih atau sukar. Jihad 

memang sulit dan menyebabkan keletihan. Ada juga yang berpendapat berasal 

dari kata َ��� yang berarti kemampuan dan harus dilakukan sebesar 

kemampuan.25 ini juga bisa dilihat di kitab Al-Mu'jam al Mufahras li al-Fadz al-

Qur’an al Karim yang ditulis oleh Muhammad Fu'ad Abdal Baqi bahwa kata 

jihad dengan berbagai bentuknya ada 41 di dalam al-Qur’an yang tersebar dalam 

beberapa surat.26 

Al-Qur’an juga mempergunakan dua kata dalam menjelaskan makna 

jihad yaitu al-qital dan al-harb. Di dalam al-Qur’an kata Qital disebut 13 kali 

dan dalam semua derivasinya (asal mula) 144 kali, sedangkan kata harb (dalam 

bentuk masdar) 4 kali dan dalam bentuk lainnya 2 kali. Selain itu, ada pula dua 

25 14 Muhammad Fuad Abdal Baqi, Al Mu'jam al Mufahras li Al Fadz al-Qur’an al Karim, ( Darul Fikri: 
1992 M. – 1412 H), hlm. 232-233 

26 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Tafsir Maudhu’ atas berbagai Persoalan Umat, (Bandung: 
Mizan, 1998) , hlm. 501 



19

kata lain yang berarti perang atau peperangan, yaitu gazwah yang berarti perang 

yang diikuti oleh Nabi Muhammad Saw dan sariyah yang berarti peperangan 

antara kaum muslimin dan kaum kafir pada zaman Nabi Muhammad tetapi Nabi 

sendiri tidak ikut serta dalam peperangan itu.27 Seperti yang telah dijelaskan 

diatas, bahwa jihad mempunyai makna yang sangat variatif. Sehingga banyak 

orang yang menyalah artikan jihad dengan menyamakannya dengan makna yang 

terkandung dalam kata “qital” dan pada zaman seperti sekarang ini sering 

disamakan artinya dengan “terorisme” seperti yang sedang gencar-gencarnya 

dibicarakan. 

Padahal jika kita memaknai arti antara jihad, qital, dan terorisme 

sesungguhnya sangatlah berbeda. Makna qital pada dasarnya juga terkandung 

dalam ayat-ayat al-Qur’an. Ayat-ayat dalam al-Qur’an secara garis besar terdiri 

dari dua kelompok jika dilihat darimana ayat itu turun, yaitu surat makiyyah dan 

madaniyah. Jumlah ayat jihad yang turun di mekkah sebanyak 7 ayat dan yang 

turun di Madinah sebanyak 34 ayat. Secara garis besar ayat-ayat yang 

menyebutkan tentang qital ini terdapat pada surat-surat madaniyah dan ayat yang 

menerangkan jihad terdapat pada surat makiyah. Untuk memahami makna yang 

terkandung dalam ayat qital ini tidak akan bisa tanpa memahami kondisi dan 

sebab-sebab yang melatar belakangi ayat tersebut diturunkan. Hal tersebut 

dilatar belakangi oleh faktor sejarah yakni dalam rangka berdakwah. Perubahan 

lingkungan mempengaruhi sarana yang dipergunakan untuk berdakwah. Pada 

saat Nabi berada di Makkah, jihad dilakukan dengan jihad nafsu maka jihad di 

27 Deni Irawan, “Kontroversi Makna Dan Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an Tentang Menciptakan 
Perdamaian”, (Jurnal Religi: Vol. X, No. 1, Januari 2014), hlm. 69 



20

madinah dilaksanakan dengan jihad qital atau perang sebab kekuatan antara dua 

kubu yaitu kubu iman dan kafir.28 

Choiruddin Hadhiri dalam Klasifikasi Kandungan al-Qur’an jilid II 

menyatakan bahwa jihad dalam al-Qur’an di kelompokkan menjadi dua. 

1. Jihad merupakan usaha bersungguh-sungguh dalam mencurahkan segala 

kemampuan (QS. al-Furqan ayat 52). 

ِ�ْ�ُ�� �ِ�ِ فََ�  ِ��ِ�َ� وَ�َ�   ِ�َ��دًا َ�ِ��اً ۦُ�ِ�عِ ٱْ��َ�

Artinya :Maka janganlah kamu mengikuti orang-orang kafir, dan berjihadlah 

terhadap mereka dengan Al Quran dengan jihad yang besar. 

2. Jihad adalah perang di jalan Allah, mendakwahi orang kafir baik lisan 

maupun perbuatan dan memerangi jika menolak. Dalam Al-Qur’an Allah 

Berfirman :  

ِ�ُ�وا َوَ�َ� �ِ� ِ�ْ� حَ�جٍَ  ٓ�َ ۦِ� ٱ���ِ� حَق� ِ�َ��دِهِ  ٓ� ����َ�  ٓ�َُ�َ� ٱْ�َ�َ���ُ�ْ� وََ�� َ�َ�َ� َ�َ�ْ�ُ�ْ� ِ� ٱ���

َ�ا �َِ�ُ��نَ ٱ���ُ��لُ شَِ��ً�ا َ�َ�ْ�ُ�ْ� ُ�َ� َ����ُ�ُ� ٱْ�ُ��ْ  ٓ�َأَ�ِ�ُ�ْ� إِ�ْ��َ�ِ��َ�  ِ�ِ�َ� ِ�� �َ�ْ�ُ� وَِ� �َ�

َوََ�ُ���ُ�ا َفَ�َِ��ُ��ا ٓ�َءَ َ�َ�� ٱ����سِ َٓ�شَُ�َ�ا ٓ� ةَ وَءَاُ��ا ٓ� َٱ���َ��� َٱ�ز�َ���ةَ وَٱْ�َ�ِ�ُ��ا ٓ� �ٓ  �َ�ُ �ِ����ِ�

 فَِ�ْ�َ� ٱْ�َ�ْ�َ�� وَ�ِْ�َ� ٱ���ِ��ُ  ٓ�ََ�ْ��َ��ُ�ْ� 

Artinya : Dan berjihadlah kamu pada jalan Allah dengan jihad yang sebenar-
benarnya. Dia telah memilih kamu dan Dia sekali-kali tidak menjadikan 
untuk kamu dalam agama suatu kesempitan. (Ikutilah) agama orang tuamu 
Ibrahim. Dia (Allah) telah menamai kamu sekalian orang-orang muslim dari 
dahulu, dan (begitu pula) dalam (Al Quran) ini, supaya Rasul itu menjadi 

28 Gamal Al-Banna, Jihad, Cet. 1, (Jakarta: Mata Air Publishing, 2006), hlm. 67. 



21

saksi atas dirimu dan supaya kamu semua menjadi saksi atas segenap 
manusia, maka dirikanlah sembahyang, tunaikanlah zakat dan berpeganglah 
kamu pada tali Allah. Dia adalah Pelindungmu, maka Dialah sebaik-baik 
Pelindung dan sebaik baik Penolong.(Qs.Al-Hajj ayat 78).29 
 

Diantara bentuk jihad yang umum dikenal adalah perang suci yang 

dilakukan umat Islam terhadap orang-orang kafir (non muslim) dalam rangka 

menegakkan dan mempertahankan agama Islam. Ini tidak berarti bahwa kata 

jihad harus hanya berarti peperangan, sebab kata jihad pada dasarnya 

mengandung pengertian yang amat luas dan mencakup setiap bentuk 

perjuangan yang diridhai oleh Allah.30 

Dengan demikian pengertian jihad bukan terbatas pada perang, tetapi 

mencakup segala bentuk kegiatan dan usaha yang sungguh-sungguh dalam 

rangka dakwah Islam, amar makruf nahi munkar. Termasuk ke dalam 

pengertian jihad memerangi hawa nafsu, bahkan perjuangan memerangi hawa 

nafsu seperti dinyatakan dalam salah satu sabda Rasulullah : 

ِ� أَوْ رََ�ْ�َ�� ِ�َ� اِْ�َ��دِ اَْ�صَْ�ِ� إَِ� اِْ�َ��دِ اَْ�ْ�َ�ِ. �َ�ُ��ا: وََ�� ِ�َ��دُ اَْ�ْ�َ�ِ؟ �َ�لَ: ِ�َ��دُ اْ�َ��ْ 

 ِ�َ��دُ ا����ْ��ِ 

Artinya : “Kami telah kembali dari jihad kecil menuju jihad besar. 

Mereka berkata: Apakah jihad besar itu? Nabi saw menjawab: Jihad hati 

atau jihad nafsu.”31 

29 Choiruddin Hadhiri, Klasifikasi Kandungan al-Qur’an, Jilid II, ( Jakarta: Gema Insani Press, 1993), 
hlm. 156 

30 Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam,( Jakarta: Djambatan, 2002), hlm. 489 
31 Diriwayatkan Ad-Dailami, Al-Baihaqi dalam Az-Zuhd, dan Al-Khathib”. Jami’ Al Ahadits (15164) 



22

Berjihad di jalan Allah pada dasarnya merupakan kewajiban setiap 

muslim sesuai dengan kesanggupan dan kemampuan masing-masing, dan 

setiap orang Islam pada hakikatnya memiliki kesempatan untuk berjihad 

dalam pengertian yang luas seperti yang telah dikemukakan. Berjuang di jalan 

Allah dapat dilakukan melalui ilmu pengetahuan, dan pemikiran (jihad 

intelektual),32 disamping harta benda dan bahkan jiwa di mana perlu. 

Sebagaimana firman Allah dalam Surat at-Taubah ayat 41 sebagai berikut: 

َٱ�ِ�ُ�وا ِ�ُ�واخَِ��فً� وَ�ِ�َ  ٓ� َ�ً� وَ�َ� ِ�ُ�ْ� وَأَ�ُ�ِ�ُ�ْ� ِ� َ�ِ��ِ� ٱ���ِ�  ٓ� ٌ� ��ُ�ْ� إِن  ٓ�َِ�َ�ْ��َ� ِ�ُ�ْ� خَ��ْ ذَ�

 ُ��ُ�ْ� �َ�ْ�َ�ُ��نَ 

Artinya : “Berangkatlah kamu dalam keadaan merasa ringan ataupun 

merasa berat, dan berjihadlah dengan harta dan dirimu dijalan Allah. Yang 

demikian itu adalah lebih baik bagimu jika kamu mengetahui”. (QS. at-

Taubah : 41). 

Perintah jihad dalam al-Qur’an sering kali dikaitkan dengan 

fisabilillah. Sebagaimana ayat diatas. Hakikat sabilillah adalah segala jalur 

atau usaha untuk mencapai ridho Allah dengan titik sentral pada perwujudan 

tauhid dalam bidang akidah, kasih sayang dalam bidang akhlak dan adil 

dalam bidang syariat. Dirangkaikannya jihad dengan sabilillah merupakan 

32 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Tafsir Maudhu’ atas berbagai Persoalan Umat, (Bandung: 
Mizan, 1998), hlm. 505. 



23

isyarat bahwa pelaksanaan jihad tidak boleh menyimpang dari norma-norma 

dan kaidah-kaidah yang telah ditentukan oleh Allah.33 

Para ulama sependapat bahwa hukum jihad adalah wajib berdasarkan 

nash yang terdapat dalam al-Qur’an dan Sunnah Rasul. Namun terdapat 

perbedaan pendapat tentang sifat wajibnya, apakah dibedakan secara individu 

(wajib ‘ain) atau kolektif (wajib kifayah). Hal ini berpangkal dari sudut 

pandang yang berbeda terhadap makna jihad. Apabila jihad diartikan sebagai 

perang secara fisik (jihadul ashgar) maka hukumnya fardhu kifayah.34 

 Jihad al-nafs 

Kata nafs atau bentuk jama'nya (anfus) sering kali hanya diterjemahkan 

dengan "jiwa". Akan tetapi Menurut Quraish Shihab kata anfus dalam al-Qur'an 

memiliki banyak arti, yaitu "nyawa", "hati", "jenis", dan "totalitas manusia", di 

mana terpadu jiwa raganya.35 Sedangkan menurut Ragib al-Asfahani, kata nafs 

memiliki tiga arti, yaitu nyawa, zat dan nafas.36 Namun, tetapi ia tidak 

menjelaskan secara lebih rinci masing-masing arti tersebut. 

Kata nafs dengan sejumlah kata turunannya di dalam al-Qur'an 

digunakan paling tidak dalam dua konteks, yaitu Tuhan dan manusia. Dalam 

mempersonifikasikan wujud Tuhan, al-Qur'an menggunakan kata nafs, maka 

dalam konteks ini berarti Zat (Zat Allah). Dalam mempersonifikasikan wujud 

33 Depag. Direktorat Jendral Pembinaan Kelembagaan Agama Islam Proyek Peningkatan Sarana dan 
Prasarana Perguruan Tinggi Agama, Ensiklopedi Islam Di Indonesia,( Jakarta: Departemen Agama, 1992/1993), 
hlm. 552 

34 Rusyd, Ibnu, Terjemahan Bidayatul Mujtahid , ed. by Ahmad abu Al-majdi, (Pustaka Azzam, 2006) 
35 Quraish Shihab,Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, (Bandung: Mizan Pustaka, 1994), hlm. 

107. 
36 Raghib al-Isfahani. Mu'jam Mufradat Alfaz al-Qur'an, (Beirut: Dar al-Ma'rifah, 2004)., hlm. 238. 



24

manusia al-Qur'an juga menggunakan kata nafs, maka dalam konteks ini 

diartikan dengan diri (jiwa raga).37 

Tentang bentuk-bentuk nafs sebagian besar sufi berpendapat bahwa nafs 

tersusun atas empat tingkatan, yaitu nafs yang memerintah (nafs ammarah), nafs 

yang penuh penyesalan (nafs lawwamah), nafs yang terilhami (nafs mulhamah) 

dan nafs yang tenang (nafs muthma 'inah)". 

1) Nafs Mulhamah 

Nafs mulhamah adalah nafs yang baru terilhamkan oleh tarikan Ruh Ilahi 

dan tarikan badan. Jika nafs condong kepada unsur Ruh Ilahi-nya ia akan naik 

memasuki tingkatan nafs lawwamah dan jika ia tertarik ke arah unsur badan-nya 

ia turun ke bawah, yaitu tingkatan nafs Ammarah (nafs yang memerintah). Jadi 

pada tingkatan nafs mulhamamah, nafs belum melakukan aktivitas apapun. 

Pada permulaan tingkatan ini nafs bersikap netral. 

2) Nafs Ammarah 

Nafs ammarah mendorong seseorang ke arah sifat badan dan 

kesenangan-kesenangan jasmaninya serta hasrat seksual. Nafs ammarah 

mendorong seseorang untuk mendapatkan sifat jahat berdasar sifat materinya 

(badan) sendiri yang dibawa sejak lahirnya. Apabila seseorang menyerah 

terhadapnya, maka yang dapat ia hasilkan hanya kejahatan, karena dia hanya 

37 Rohimin, Jihad: Makna dan Hikmah (Jakarta: Erlangga, 2007), hlm. 149. 



25

menyuruh kepada kejahatan. Kecuali jika Tuhan memberikan rahmat dan 

anugerah kepadanya.38 

Inti dari jenis nafs ini adalah melampiaskan kesenangan syahwat. Orang 

yang memiliki nafsu ini, biasanya terlihat dengan tanda-tandanya, antara lain 

bakhil, tamak terhadap harta dunia, panjang angan-angan, sombong, ingin 

terkenal, hasad dengki, dan khianat.39 

Sayid Sabiq dalam bukunya Aqidah Islam mengatakan bahwa nafsu itu 

apabila keadaannya dapat menguasai watak yang jujur dan dapat memerintah 

tabiat yang berdasarkan fitrahnya sehingga dapat mengalahkan kesucian yang 

murni dan alsi, nafsu yang demikian adalah nafsu ammarah bissu', yakni yang 

senantiasa mengajak pemiliknya untuk berlaku buruk dan berbuat kejahatan.40 

3) Nafs Lawwamah 

Nafs lawwamah atau nafs yang penuh penyesalan dikenal demikian 

karena dia menyesal dan menyalahkan dirinya atas perbuatan-perbuatannya 

yang buruk. 

Nafs lawwamah adalah nafs yang berada pada proses kembali kepada 

Allah dan proses menjauhi maksiat. Nafs ini menghukumi seseorang untuk 

menenggelamkan dirinya dalam penghancuran diri.41 Pada tahapan atau 

tingkatan ini, seseorang sedang menjalani penggemblengan terhadap nafs-nya. 

38 Ismail Hakki Bursali, Tafsir Ruh al Bayan, (Beirut: Maktabah Islamiyah, 1985).hlm.275. 
39 Wawan Susety, Cermin Hati, (Jakarta: Tiga Serangkai, 2006), hlm. 17. 
40 Ibid.  
41 Ismail Hakki Bursali, Tafsir Ruh a Bayan, (Beirut: Maktabah Islamiyah, 1985).275. 



26

Orang yang memiliki nafs ini akan menyeret nafs-nya dari 

kecenderungan badan (materi)-nya yang dilambangkan dengan tanah, suatu 

lambang kerendahan, kehinaan, stagnasi, statis, ke arah yang berlawanan, yaitu 

dari bumi ke langit, dari tanah, jasad ke Ruh Ilahi. Ia mesti berjuang dan mulai 

melancarkan jihad untuk memerangi nafs-nya, yaitu nafs ammarah-nya yang 

cenderung menyeretnya ke bumi, menariknya ke arah keduniawian, nafsu perut, 

syahwat-syahwat badan dan segala hasrat kepada materi. 

4) Nafs Mutma’innah 

Nafs mutma'innah adalah nafs yang telah menemukan ketenangan dan 

ketentraman karena Allah. Nafs yang kepadanya diturunkan kedamaian dan 

disinari cahaya keyakinan, kedamaian dalam Allah dan terbebas dari 

kesusahan.42 Pada tahapan ini nafs telah memasuki gerbang Ruh Ilahi. Ia 

menjadi tenang dan damai karena disini manusia disemayamkan dalam 

kesucian, kebebasan, cinta, dan pengetahuan Ilahiyah. Ia menjadi cenderung 

kepada segala yang bersifat kekal abadi! 

Menurut Sayid Sabiq, ketika manusia telah dapat mencapai tingkat yang 

luhur dalam soal penjagaan jiwanya yakni dapat memerangi hawa nafsunya dan 

bersih dan pengaruhnya, dapat mengekang syahwatnya mengatasi segala 

macam kekurangan atau kerendahan jiwa, dirinya dapat dibawanya ke arah 

merebut kebenaran, kebaikan, keindahan, dan kesempurnaan manusia yang 

demikian ini sudah dapat dikatakan mencapai tingkat kebijaksanaan dan 

42 Ibid. hlm.433. 



27

kelurusan yang dikehendaki Allah. Nafsu ini seharusnya ditemukan di setiap 

manusia dalam kehidupan ini dengan tujuan supaya manusia berada di sisi 

Allah di alam akhirat kelak dengan memperoleh keridaan-Nya secara 

sempurna.43 

Dalam hal ini terdapat perbedaan antara jiwa (nafs) dan ruh. Jiwa dan ruh 

berbeda dari segi kualitas zatnya. Jiwa digambarkan sebagai zat yang bisa 

berubah-ubah kualitas, naik dan turun, jelek dan baik, kotor dan bersih. 

Sedangkan ruh digambarkan sebagai zat yang selalu baik dan suci, berkualitas 

tinggi. Bahkan digambarkan sebagai turunan dari zat ketuhanan. 

Perbedaan kedua antara ruh dan jiwa adalah pada fungsinya. Jiwa 

digambarkan sebagai sosok yang bertanggung jawab atas segala perbuatan 

kemanusiaannya. Bukan ruh yang bertanggung jawab atas segala perbuatan 

manusia, melainkan jiwa. Ruh adalah zat yang selalu baik dan berkualitas 

tinggi. Sebaliknya hawa nafsu adalah zat yang rendah dan selalu mengajak 

kepada keburukan. Sedangkan jiwa adalah zat yang bisa memilih kebaikan atau 

keburukan tersebut. Maka jiwa harus bertanggungjawab terhadap pilihannya itu. 

Setiap jiwa akan menerima konsekuensi atau balasan dari perbuatan jeleknya 

atau perbuatan baiknya. Ia yang terkena dosa dan pahala. Sedangkan ruh selalu 

mengajak kepada kebaikan.44 

Perbedaan yang ketiga adalah pada sifatnya. Jiwa bisa merasakan 

kesedihan, kebahagiaan, kedamaian, kekecewaan. Sedangkan ruh bersifat 

43 Wawan Susetya. Cermin hati. (Jakarta:Tiga Serangkai, 2006), hlm. 19. 
44Ibid. hlm. 20. 



28

cenderung selalu dalam kebaikan. Ruh adalah energi kehidupan yang 

mengandung fungsi dasar kehidupan itu sendiri. Dalam bahasa komputer, jiwa 

adalah program aplikasi sedangkan ruh adalah sistem operasi yang di dalamnya 

memiliki energi kehidupan, sedangkan jiwa adalah program aplikasi yang bisa 

menyebabkan seorang manusia memiliki kemampuan operasional. Jiwa bekerja 

pada sistem kerja ruh. Jika ruh tidak berfungsi maka jiwa pun tidak berfungsi, 

tapi sebaliknya, kalau jiwa tidak bekerja, ruh masih tetap bisa bekerja. Kalau 

diurutkan tingkat pengaruhnya, ruh-lah yang memiliki pengaruh paling besar, 

karena ia berpengaruh terhadap kerja jiwa dan badan sekaligus. Jika ruh tidak 

berfungsi, maka badan dan jiwa tidak berfungsi juga, alias mati. Urutan kedua 

adalah jiwa. Jiwa memiliki pengaruh pada badan tapi tidak mempunyai 

pengaruh pada ruh. Pengaruh jiwa pada badan tidaklah mutlak sebagaimana 

ruh.45 

Dari beberapa pengertian tentang jihad dan nafs di atas dapat ditarik 

sebuah pemahaman bahwa yang dimaksud jihad al-nafs adalah melawan hawa 

nafsu. Hawa nafsu di sini berarti dorongan jiwa dalam melakukan hal-hal yang 

dilarang oleh Allah atau dapat dikatakan melawan kecenderungan manusia 

kepada hal-hal yang di suka oleh jiwanya, yang bertentangan dengan ajaran 

Allah. 

Dalam hal ini, maksud jihad al-nafs di sini adalah berusaha melawan 

hawa nafsu yang mendorong kepada perbuatan yang melanggar perintah Allah. 

Penegasan hawa nafsu sebagai objek jihad secara eksplisit tidak disebutkan al-

45 Ibid. 



29

Qur'an secara khusus melalui term jihad dan term-term lain yang semakna. 

Namun, secara implisit banyak disebutkan di luar ayat-ayat tentang jihad. 

Kenyataan ini tidak berarti bahwa hawa nafsu tidak dianggap sebagai objek 

jihad, karena dalam ayat-ayat lain banyak ditegaskan agar manusia waspada dan 

melakukan jihad terhadap hawa nisu dengan cara tidak mengikutinya. 

Di dalam al-Qur'an, Allah menegaskan bahwa hawa nafsu merupakan 

bahaya laten bagi orang-orang yang berilmu. Karena mereka bisa saja menjadi 

sesat walaupun berilmu. Sebabnya tidak lain adalah karena mengikuti hawa 

nafsu. Sehingga ilmu yang turun dari Allah tidak mampu membuatnya teguh di 

atas jalan Allah. 

Penegasan di atas, baik secara eksplisit maupun implisit menunjukkan 

bahwa hawa nafsu juga dianggap sebagai objek jihad, musuh yang tidak kalah 

bahayanya dari yang lain. Di dalam ayat al-Qur'an banyak sekali peringatan 

agar orang islam senantiasa waspada terhadap bujukan hawa nafsu dan tidak 

mengikutinya, karena hawa nafsu selalu menyesatkan manusia dari plan Allah, 

dan orang yang memperturuti hawa nafsunya cenderung berlaku zalim. 

Bahaya hawa nafsu bagi seseorang tidak kalah bahayanya dengan musuh 

nyata dalam peperangan, bahkan hawa nafsu yang senantiasa bercokol dalam 

diri manusia jauh lebih berbahaya daripada musuh yang jelas kelihatan, karena 

hawa nafsu merupakan desakan atau keinginan hati seseorang terhadap sesuatu 

yang ia inginkan.46 Sebagaimana disebutkan dalam al-Qur'an bahwa hawa nafsu 

46 Rohimin, Jihad: Makna dan Hikmah, (Jakarta: Erlangga, 2007). hlm. 133. 



30

merupakan penyebab utama kesesatan, mengikuti hawa nafsu merupakan 

tindakan yang menyimpang dari kebenaran. 

Dalam al-Qur'an, term yang biasa digunakan untuk mengungkup hawa 

nafsu ialah term hawa, bentuk jamaknya ahwa. Term ini dengan sejumlah kata 

derifasinya disebutkan dalam al-Qur'an sebanyak 38 kali.47 Kata hawa dan ahwa 

dalam al-Qur'an tersebut semuanya mengacu kepada pengertian hawa nafsu, dan 

pengertian indah selanjutnya yang akan dijadikan sebagai objek jihad. 

Term lain yang digunakan al-Qur'an sebagai sinonim term hawa yang 

tidak kalah pentingnya dalam kaitan jihad ini ialah term syahwat, bentuk 

jamaknya syahawat. Term ini bisa juga diartikan dengan hawa nafsu.48 Dalam 

al-Qur'an term syahwat terdapat dalam dua ayat,49 sedangkan kata syahawat 

(bentuk jamaknya) terdapat dalam 3 ayat.50 Baik term syahwat maupun 

syahawat yang disebutkan dalam al-Qur'an, semuanya mengacu kepada 

pengertian hawa nafsu. 

Jihad melawan hawa nafsu untuk mencapai tingkat kesempurnaan budi 

pekerti dan akhlak yang mulia. Dengan perjuangan yang sungguh-sungguh, 

seseorang akan dapat terbebas dari nafsu ammarah lalu meningkat pada nafsu 

lawwamah. Tidak cukup sampai di situ seseorang harus terus berjuang hingga 

mencapai tahapan nafsu mutmainnah.51 

47 Ibid., hlm. 134. 
48 Munawwir, Ahmad Warson, Ali Ma'shum, and Zainal Abidin Munawwir. "Al-Munawwir, Kamus 

Arab-Indonesia. 1984. hlm. 748. 
49 Q.S. Al-A'raf [7]: 81 dan Q.S. Al-Naml [27]: 55. 
50 Q.S. Ali 'Imran [3]: 14, Q.S. Al-Nisa' [4]: dan Q.S. Maryam [19]: 59. 
51 Q.S. Al-Fajr [89]: 27-31. 



31

 Upaya Jihad al-nafs 

Ada beberapa upaya untuk melakukan jihad al-nafs sebagaimana 

diterangkan Said Hawwa dalam bukunya Tarbiyatur Ruhiyyah. Menurutnya 

terdapat empat langkah yang harus dilakukan secara baik oleh seorang mukmin 

untuk mematahkan serangan maut dari nafsu dan syetan, yaitu: Pertama, 

memantapkan eksistensi syahadatain dalam pribadi mukmin, yakni keimanan 

kepada Allah dan pengakuan kerasulan Nabi Muhammad. Kedua, menegakkan 

dan melaksanakan kewajiban-kewajiban; seperti shalat, zakat, puasa, haji 

bilamana mampu dan juga termasuk bermasyarakat sesuai dengan ajaran-ajaran 

Islam. Ketiga, adalah melaksanakan program ruhaniah yang dilakukan secara 

teratur dan intensif, seperti ibadah-ibadah sunnah, puasa sunnah, berdoa, 

membaca al-Qur'an dan tadarus, salat tahajjud termasuk zikir (wirid) harian. 

Sedangkan yang keempat, adalah melaksanakan mujahadah, yakni menjauhkan 

diri dari kemaksiatan dan kemungkaran, diam dari berkata-kata yang tidak baik 

rajin bangun malam untuk mengerjakan shalat malam (tahajjud), dan 

membiasakan lapar.52 

B. Metode Penafsiran 

 Definisi Metode Penafsiran 

Metode panafsiran  adalah  cara  dan  langkah-langkah  sistematis  dan  

merupakan seperangkat  ulasan  materi  yang  disiapkan  untuk  penulisan  tafsir  

al-Qur’an  agar  dapat sampai kepada maksud dan tujuan.53 M. Amin Summa 

menjelaskan, bahwa metode adalah sesuatu  yang  penting  dalam  penafsiran,  

52 Sa'id Hawa, Mensucikan Jiwa, (Jakarta: Robbani Press, 2004), hlm. 78. 
53 Musthafa al-Shawi al-Juwaini, Manahij fi al-Tafsir, (Kutb Dirasah al-Qur’aniyyah: tt.), hlm. 3. 



32

karena  para  ilmuwan  menyatakan,  metode  adalah suatu cara atau jalan, atau 

dengan kata lain cara ilmiah untuk dapat memahami atau mawas objek  yang  

menjadi sasaran ilmu yang bersangkutan.54 Abd al-Hayy al-Farmawi 

menyatakan  bahwa  metode  penyajian  tafsir  yang  dilakukan  oleh  kalangan  

ulama  terbagi menjadi  empat  macam,  pertama, tahlili (analitis), kedua, ijmali 

(global), ketiga, muqaran (komparatif), dan keempat maudu’i (tematik).55 

a. Metode Tafsir Tahlili  

Tahlili merupakan kalimat infinitif dari kata hallala – yuhallilu- tahlilan  

yang mengandung makna “mengurai, menganalisis”. Tafsir metode tahlili adalah 

tafsir yang menyoroti al-Qur’an dengan memaparkan segala makna dan aspek 

yang terkandung di dalamnya  sesuai  urutan  bacaan  yang  terdapat  di  dalam  

al-Qur’an mushaf Utsmani. Ada  sebagian  ulama  yang  menamai  metode  tafsir 

tahlîlî dengan  penamaan  yang  lain, sebut  saja,  Muhammad  Baqir  al-Shadr,  

ia  menyebutnya  dengan  tafsir tajz’i.56  yang secara  literal  berarti  tafsir  yang  

menguraikan  berdasarkan  bagian-bagian,  atau  tafsir parsial. 

Dalam melakukan penafsiran, mufassir memberikan perhatian  

sepenuhnya kepada semua aspek yang terkandung dalam ayat  yang  

ditafsirkannya  dengan  tujuan menghasilkan  makna  yang  benar  dari  setiap  

bagian ayat. Dalam menafsirkan al-Qur’an biasanya, mufassir yang 

menggunakan metode ini melakukan hal-hal dibawah ini: Pertama, menerangkan  

hubungan  (munasabah)  baik  antara  satu  ayat-dengan ayat  yang  lain  maupun  

54 M. Amin Summa, Studi Ilmu al-Qur’an 2, (Pustaka Firdaus, Jakarta: 2001), cet. ke-1, hlm. 109. 
55 Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudlu’i, (Al-Hadlarah al-Islamiyah, Kairo:  

1977), cet. ke- 2, hlm. 10. 
56 Muhammad Baqir Al-Shadr, Pendekatan Tematik Terhadap Tafsir al-Qur’an, terj. Monik Bey. ( jurnal 

Ulum al-Qur’an 1990, hlm. 28-30. 



33

antara  satu  surat  dengan  surat  yang  lain,  seperti  ketika menafsirkan surat 

Ali Imran maka mufassir akan menjelaskan munasabah  antara satu surat  Ali  

Imran  dengan  surat  al-Baqarah  dengan  pembahasan  yang  panjang  lebar. 

Kedua,  menjelaskan  sebab-sebab  turunnya  ayat  yang  disertai  dengan  

argumentasi pengutipannya. Ketiga,  menganalisis  kosa  kata  (mufradat)  dan  

lafadz  dari  sudut pandang  bahasa  Arab,  untuk  menguatkan  pendapatnya,  

terutama  dalam  menjelaskan mengenai  bahasa  ayat  yang  bersangkutan,  

mufassir  kadang-kadang  juga  mengutip sya’ir-sya’ir  sebelum  dan  pada  

masanya. Keempat, memaparkan kandungan ayat secara umum  dan  

maksudnya. Kelima,  menerangkan  unsur-unsur fashahah, bayan, i’jaznya,   bila   

dianggap   perlu,   khususnya   apabila   ayat-ayat yang   ditafsirkan mengandung  

keindahan  balaghah. Keenam,  menjelaskan  hukum  yang  dapat  ditarik dari   

ayat-ayat ahkam, yang berhubungan   dengan   persoalan   hukum. Ketujuh, 

menerangkan makna dan maksud syara’ yang terkandung dalam ayat 

bersangkutan. Sebagai sandarannya, mufassir mengambil manfaat dari ayat-ayat 

lainnya, hadits nabi yang  secara  jelas  menerangkan  ayat  yang  bersangkutan,  

pendapat  para  sahabat  dan tabi’in, disamping  ijtihad  mufassir  sendiri.  

Demikian  sekelumit  ketentuan  yang menjadi  keniscayaan  seorang  mufassir  

yang  menempuh  metode  tahlili  seperti  yang diungkapkan  Abd  al-  Hayy  al-

Farmawi.57 Pengutipan  pernyataan  sahabat,  tabi’in, biasanya disertai dengan 

komentar penilaian yang memadai atas perkataan tersebut.  

b. Metode Tafsir Ijmali 

57 Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudlu’i, (Kairo:Al-Hadlarah al-Islamiyah, cet. 
ke- 2. 1977), hlm.18-19.  



34

Adapun ijmali adalah metode tafsir yang digunakan untuk menjelaskan 

uraian-uraian  singkat  dan  global  tanpa  uraian  panjang  lebar.58 Atau  boleh  

dikatakan metode ini  menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an secara singkat tetapi  

mencakup, dengan menggunakan bahasa yang populer, mudah untuk  

dimengerti, dan enak dibaca. Sistematikanya  menuruti  susunan  ayat  dalam  

mushaf.  Disamping  itu,  penyajiannya tidak  terlalu  jauh  dari  gaya  bahasa  al-

Qur’an, sehingga pendengar dan pembacanya seakan-akan masih tetap  

mendengar al-Qur’an padahal yang didengarnya itu adalah tafsirannya.59  

Dengan  menggunakan  metode  ini,  mufassir  menjelaskan  makna  ayat-ayat   

al-Qur’an  secara  garis  besar  dengan  mengikuti  sistematika  tartib  mushafi, 

sehingga makna-makna saling berhubungan. Dalam menyajikan makna-makna 

ayat al-Qur’an  tersebut,  mufassir  menggunakan  ungkapan-ungkapan  yang  

diambil  dari  al-Qur’an  sendiri  dengan  menambahkan  kata-kata   atau   

kalimat penghubung, juga menyajikan peristiwa yang melatarbelakangi  

turunnya  ayat  (asbab al-nuzul),  hadits nabi, dan pernyataan-pernyataan dari 

ulama salaf secara singkat. Dengan gaya bahasa yang  mirip,  bahkan  sama  

dengan  lafadz  al-Qur’an, tampak terkesan bahwa al-Qur’an itu  sendiri  yang  

berbicara,  sehingga  lafadz-lafadz  al-Qur’an  itu  menjadi  jelas  dan mudah 

dipahami. 

c. Metode Tafsir Muqarran 

58 Said Aqil Husin Al Munawar. Al-Qur'an membangun tradisi kesalehan hakiki. (Ciputat Press, 2002), 
hlm. 72. 

59 Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudlu’i, (Kairo:Al-Hadlarah al-Islamiyah, cet. 
ke- 2. 1977), hlm. 72. 



35

Muqarran  memiliki  arti  perbandingan,  dalam  arti  metode  yang  

digunakan dalam  metode  ini  adalah  cara  kerja  dengan  membandingkan.  

Tetapi  definisi  lain memberikan pengertian muqaran sebagai metode tafsir yang 

menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an dengan merujuk pada perbandingan teks ayat-

ayat  al-Qur’an yang memiliki persamaan  atau  kemiripan  redaksi  di  dalam  

dua  kasus  atau  lebih,  dan  atau  memiliki redaksi  yang  berbeda  bagi  satu  

kasus  yang  sama,  bisa  juga  berarti  membandingkan ayat  al-Qur’an  dengan  

hadits  yang  pada  lahirnya  bertentangan,  dan  juga membandingkan berbagai 

pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan al-Qur’an.60 Objek  kajian  tafsir  

dengan  metode  ini  dapat  dikelompokkan  kepada  tiga macam, yaitu:  

1) Perbandingan  ayat  al-Qur’an dengan ayat lain.. 

2) Perbandingan ayat al-Qur’an dengan hadits.  

3) Perbandingan produk penafsiran mufassir  dengan mufassir lain.61 

Jelaslah  bahwa   yang  menjadi  objek  pembahasan  pada  bagian  ini  

adalah berbagai pendapat  yang  dikemukakan oleh para ulama tafsir dalam satu 

ayat tertentu, kemudian  melakukan  perbandingan  di  antara  berbagai  

pendapat  yang  dikemukakan itu.  Sedangkan  yang  dianalisis  dua  bagian  

yang  sebelumnya  adalah  perbandingan berbagai  redaksi  yang  mirip  dari  

ayat-ayat  al-Qur’an atau antara ayat dengan hadits yang kelihatannya secara 

lahiriah berlawanan. 

d. Metode Tafsir Maudu’i 

60 Ibid. 
61 M. Quraish Shihab. "Sejarah dan Ulum al-Qur’an." (Jakarta: Pusataka Firdaus. 2008), hlm. 93. 



36

Maudu’i  adalah  metode   yang  sedang  banyak  digandrungi  oleh  

sebagian kalangan mufassir. Metode maudu’i atau sistematika penyajian  tematik 

adalah metode yang ditempuh seorang mufassir dengan cara menghimpun 

seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang berbicara  tentang  satu  tema  atau masalah 

serta  mengarah  kepada  satu pengertian dan tujuan, sekalipun turunnya ayat 

secara berbeda. Tersebar pada berbagai surat dalam al-Qur’an dan berbeda pula 

waktu dan tempat turunnya. 

Kemudian ia menentukan ayat-ayat itu sesuai dengan masa turunnya, 

mengemukakan sebab turunnya sepanjang hal itu masih dimungkinkan (jika 

ayat-ayat itu turun karena sebab tertentu), menguraikannya dengan sempurna.  

Secara  global  metode  ini  memiliki  dua  bentuk,  yaitu: pertama,  tafsir 

yang membahas satu surah al-Qur’an secara menyeluruh, memperkenalkan dan 

menjelaskan maksud-maksud umum dan khususnya secara garis besar dengan 

cara menggabungkan ayat  yang  satu  dengan  ayat  yang  lainnya,  sehingga  

surat  tersebut  tampak  dalam bentuknya  yang  utuh,  teratur,  betul-betul  

cermat,  teliti  dan  sempurna.  Berkenaan dengan  bentuk  ini,  al-Syatibi  dalam  

kitabnya al-Muwafaqat berkata: “satu surat al-Qur’an, meskipun banyak 

mengandung masalah, tetapi sebenarnya masalah itu satu, karena pada 

hakikatnya menunjuk kepada satu maskud”.62 

Bentuk  kedua  adalah  tafsir  yang  menghimpun  dan  menyusun  ayat-

ayat  al-Qur’an yang memiliki kesamaan arah dan tema, kemudian memberikan 

penjelasan dan mengambil  kesimpulan  di  bawah  satu  bahasan  tema  tertentu.  

62 Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudlu’i, (Kairo:Al-Hadlarah al-Islamiyah, cet. 
ke- 2. 1977), hlm. 142-144. 



37

Melalui kajian  seperti ini,  mufassir  mencoba  menetapkan  pandangan  al-

Qur’an yang mengacu kepada tema khusus dari berbagai macam tema yang 

berkaitan dengan alam dan  kehidupan. Upaya mengaitkan antara satu ayat 

dengan ayat lainnya itu pada akhirnya akan mengantarkan mufassir  kepada  

kesimpulan  yang  menyeluruh  tentang  masalah  tertentu  menurut pandangan 

al-Qur’an. 

 Metode Penafsiran Ibnu ‘Asyur Dalam Kitab Al-Tahrir Wa Al-Tanwir 

Mengkaji tafsir buah karangan Ibnu ‘Asyur  tentu kita lihat dari berbagai 

aspek mulai dari segi materi, kitab ini terdiri dari tiga puluh juz dan terbagi 

kepada dua belas jilid. Masih diterbitkan oleh penerbit tunggal yang cukup 

terkenal. Sebuah tafsir kontemporer yang memiliki ciri khas tersendiri dalam 

paparannya menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Memiliki tampilan unik dan 

berbeda dengan kitab lain secara menyeluruh. Memiliki metode penyusunan 

yang komperehensif, yang tidak menghususkan satu jilid untuk satu juz saja 

melainkan secara acak. Kadang memuat dua juz bahkan sampai lima juz 

perjilidnya. Beliau memulai tafsirnya dengan sekelumit materi tentang hal-hal 

yang berhubungan dengan pengetahuan dasar memahami seluk beluk gaya 

bahasa al-Qur’an secara singkat. Memaparkan muqaddimahnya sampai kepada 

sepuluh bagian pembukaan, mulai dari penjelasan tafsir dan ta’wil, penjelasan 

fenomena tafsir bil ma’tsur dan bil ra’yi, asbabun nuzul, sampai kepada i’jaz al-

Qur’an. 

Itupun sampai menghabiskan seratus halaman pertama untuk penjelasan 

sesingkat ini. Mendeskripsikan cakupan bahasan dalam tafsir ini, beliau 



38

mengungkapkan dalam pendahuluan tafsirnya, “Saya benar-benar berusaha 

menampilkan dalam tafsir al-Quran hal-hal langka yang belum digarap oleh 

ulama tafsir sebelumnya. Menempatkan diri sebagai penengah perbedaan 

pendapat ulama yang pada satu waktu sepaham dengan salah satunya dan pada 

waktu lain berseberangan pendapat dengan alasan tersendiri. Dalam tafsir ini, 

saya berusaha mengungkap setiap i'jaz al-Qur’an, nilai-nilai linguistik arab 

(balaghah), gaya bahasa (badi’), yang terkandung dalam sebuah kalimat al-

Qur’an serta menjelaskan uslub-uslub penggunaannya menjelaskan hubungan 

antara satu ayat dengan ayat lainnya, terutama antara satu ayat dengan ayat 

sebelum dan sesudahnya.63 

Al-Qur’an telah didesain dengan sangat luar biasa, memiliki susunan 

yang unik namun tetap memiliki ketersambungan antara satu ayat dengan ayat 

lain. Tidak melewatkan satu surat pun dalam al-Qur’an kecuali berusaha 

menjelaskan secara lengkap setiap maksud yang terkandung di dalamnya secara 

utuh. Tidak sebatas menjelaskan makna setiap kata dan kalimatnya saja secara 

parsial, melainkan merangkai kembali makna tiap kata dan kalimat yang telah 

diurai terpisah menjadi satu tujuan atau maksud yang diusung oleh setiap ayat 

maupun surah al-Qur’an. Dalam metode pemaparan tafsir ini, tidak terlewatkan 

penjelasan secara gamblang tinjauan bahasa setiap kata dalam al-Qur’an, 

menyimak hikmah dari pemilihan kata yang digunakan sampai kepada sisi 

gramatikal setiap kalimat. Secara spesifik menilik setiap al-Qur’an dari kacamata 

63 Mani’ Abdul Halim Mahmud, alih bahasa Faisal Saleh & Syahdianor, Metodologi Tafsir: Kajian 
Komperhensif Metode Para Ahli Tafsir, hlm. 315. 



39

ilmu nahwu dan tashrif, turut melengkapi posisi i'rab dari penggalan kata-kata 

al-Qur’an.64 

Kita mengetahui bahwa Muhammad Ibnu ‘Asyur menitikberatkan 

terhadap tafsirnya al-tahrir wa al-tanwir terutama menjelaskan sisi-sisi i’jaznya, 

linguistik arab (balagah). Setelah menjabarkan panjang lebar tentang pendekatan 

Muhammad Ibnu ‘Asyur dalam menulis tafsirnya bisa kita simpulkan metode 

yang dipakai hanya mencakup satu metodolgi yaitu metode bil-lughah atau 

masuk ke metode tahlili, sebagai seorang pakar tafsir bermazhab Maliki menulis 

karya tafsirnya dengan metode analitis (tahlili) dan berusaha melakukan kritikan 

terhadap karya-karya sebelumnya.65 Dengan menggunakan tafsir tahlili maka 

sebagian orang mengatakan bahwa dengan menggunakan tafsir tahlili saja lebih 

sulit dibandingkan dengan tafsir yang lainya, seperti tafsir Ibnu Kasir, Qurtubi, 

tafsir al-Furqan, atau dengan tafsir bi al-ma’sur karena tafsir bil ma’sur 

manggunakan penafsiran al-Qur’an dengan al-Qur’an, al-Qur’an dengan hadis, 

al-Qur’an dan qaul sahabat, tabi’in, dan tabi’ altabiin. Adapun tafsir tahlili yakni 

dengan menjelaskan tafsir al-Qur’an secara terperinci mulai dari surat al-Fatihah 

hingga surat al-Nas.66 

Beliau juga mengungkap ketinggian bahasa al-Qur’an dan 

menghubungkannya dengan sistem budaya masyarakat guna menjadikan al-

Qur’an sebagai kitab petunjuk dan problem solver bagi permasalahan sosial 

masyarakat atau dengan kata lain corak penafsirannya adalah penafsiran Adabi 

64 Ibid. hlm. 317 
65 Abdul Halim, Epistemologi Tafsir Ibnu ‘Asyur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Thesis, 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2010), hlm. 18. 
66 Al-Hay, Al-Farmawi, Al-Biday ah FiTafsir Al-Maudu’i, (Mesir: Maktabah Jumhuriyah, 1977), hlm. 24. 



40

Ijtima’i.67 Hal yang serupa juga disebutkan dalam buku “Membahas Kitab Tafsir 

Klasik-Modern” Faizah Ali Syibramalisi, MA. dan Jauhar Azizy, MA.68 

 Metode Penafsiran Ali Ash-Shabuni Dalam Kitab Shafwat At-Tafasir 

Shafwat at-Tafasir adalah salah satu tafsir ash-Shabuni yang paling 

populer yang dikemas dengan sistematika yang relatif sederhana dan mudah 

dipahami. Ash-Shabuni menghabiskan waktu 5 tahun untuk menyelesaikan kitab 

ini, dengan berdasarkan materi tafsir yang telah ditulis oleh para mufasir 

terdahulu. Terutama pendapat dalam masalah pokok-pokok kitab tafsir, sambil 

memilih mana yang lebih relevan dengan konteks saat ini.69 

Shafwat at-Tafasir ini terdiri atas 3 jilid; jilid 1 memuat penafsiran surat 

Al Fatihah-Surat Yunus yang terdiri atas 608 halaman, Jilid 2 memuat penafsiran 

Surat Hud-Surat Fathir terdiri atas 591 halaman, Jilid 3 memuat penafsiran Surat 

Yasin-Surat An-Nas terdiri atas 638 halaman. Selain itu, ash-Shabuni 

mempunyai sistematika tersendiri dalam menafsirkan al Qur’an. ash-Shabuni 

memakai tahapan-tahapan dalam menafsirkan al-Qur’an yang terdapat pada 

kitab Shafwat al-Tafasir ini. 

Selain itu, ash-Shabuni mempunyai sistematika tersendiri dalam 

menafsirkan al Qur’an. ash-Shabuni memakai tahapan-tahapan dalam 

menafsirkan al-Qur’an yang terdapat pada kitab Shafwat al-Tafasir ini. 

Pertama, beliau memulai dengan menjelaskan isi surat secara global 

(bayan al ijmali li al-surah al-karimah). Kedua, beliau menerangkan kesesuaian 

67 Abdul Halim, Epistemologi Tafsir Ibnu ‘Asyur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, hlm. 18. 
68 Ali Syibramalisi, Faizah & Azizy, Jauhar, Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern (Lembaga Penelitian 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011), hlm. 123. 
69 Abdul Malik Al-Munir,“Shafwat at-Tafasir karya Al-Shabuni dan Contoh Penafsirannya Tentang Ayat-

Ayat Sifat”,( Analisis, Vol. 16, No. 2, Desember 2016), hlm.150. 



41

antara ayat-ayat (al-munasabah), yaitu hubungan antara ayat yang ditafsirkan 

dengan ayat sebelumnya. Ketiga, beliau mengemukakan tinjauan bahasa (al-

lughah), dengan membahas penggunaan bahasa Arab, termasuk argumen-

argumen seperti syair dan lain sebagainya. Keempat, Syekh Ali memaparkan 

sebab-sebab turunnya ayat (asbab al-nuzul), yang menjadi konteks historis 

penurunan ayat tersebut. Kelima, beliau menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an (al-

tafsir) secara rinci dan jelas dengan bahasa yang mudah dipahami oleh pembaca. 

Selanjutnya, beliau juga menyoroti aspek balaghah (al-balaghah), seperti 

kefasihan dan keindahan Al-Qur'an. Terakhir, beliau menyimpulkan pelajaran 

dan petunjuk yang dapat diambil dari penafsiran ayat tersebut (al-fawaid wa li 

al-thaif), sehingga tafsir ini menjadi panduan yang bermanfaat bagi umat 

Islam.70 

Meninjau dari sumbernya, kitab Shafwat at-Tafasir tergolong kepada 

tafsir bil ma’tsur dan tafsir bi ar-ra’yi. Tafsir bil ma’tsur dapat dilihat dari cara 

ash-Shabuni menafsirkan Al-Qur’an dalam kitab ini dengan menggunakan Al-

Qur’an, Hadis, Qaul Shahaby, dan Qaul Tabi'in. Kemudian tafsir bi ar-ra’yi 

didasarkan pada cara Syeikh Ali Ash-Shabuni dalam menggunakan sumber 

penafsiran yang tergolong dalam kumpulan tafsir bi ar-ra’yi al-mahmudah, 

antara lain tafsir Mafatih al-Ghoib, Anwar at-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil, tafsir 

70 Rahmad Sani, “Karakteristik Penafsiran Muhammad ’Ali Al-Shabuniy dalam Kitab Shafwah al 
Tafasir”, (Majalah Ilmu Pengetahuan dan Pemikiran Keagamaan Tajdid, Vol. 21, No. 1, 2018),hlm 33. 



42

Ruh al- Ma’ani karya Syihabuddin, dan kitab-kitab tafsir lain yang cenderung 

dengan tafsir bi ar-ra'yi.71 

Ash-Shabuni dalam menulis tafsirnya Shafwah al-Tafasir, mempunyai 

kelebihan tersendiri dibandingkan dengan kitab-kitab tafsir lainnya, antara lain 

karena disusun secara ringkas, namun tidak meninggalkan inovasi dan unsur 

keilmuannya, sehingga pembaca dapat memahami dan mampu 

mengkontekstualisasikan dengan kondisinya saat itu. Selain itu, tafsir ini juga 

memuat catatan kaki yang memudahkan pembaca melacak sumber kutipannya. 

I’jaz Al-Qur'an banyak ditemukan dengan mengutip perbedaan pendapat para 

ulama dari berbagai mazhab, karena kitab tafsir ini tidak bersifat soliter atau 

kosmopolitan dan memperkaya intuisi pembaca serta terbiasa dengan model 

seperti itu. 

Syeikh Ali Ash-Shabuni dalam menafsirkan ayat-ayat al-Quran lebih 

banyak didasarkan kepada pengertian ayat-ayat al-Quran itu pula dan seringkali 

menafsirkan ayat dengan ayat al-Quran yang lainnya. Ia juga menafsirkan suatu 

ayat dengan hadits, meskipun cenderung jarang dilakukan. Penafsiran Ia 

diperkuat dan dibandingkan dengan pendapat-pendapat mufassir besar yang Ia 

kutip, khususnya didominasi oleh penafsiran dari Ibnu Abbas yang juga sudah 

masyhur di kalangan umat islam. Penafsiran Ia dalam kitab ini jika ditinjau dari 

aspek kebahasaan dapat diketahui bahwa ungkapan-ungkapan yang Ia pilih lebih 

mudah untuk dipahami, struktur katanya yang baik dan mudah, dan tidak 

berbelit-belit, sehingga makna yang terkandung dalam suatu ayat akan lebih 

71 Fuad Salim, Abuzar Alghifari, & Beko Hendro, "Analisis Retorika dalam Tafsir Shafwah Al Tafasir 
Terhadap Surah Al-Bayyinah", (Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, Vol. 5, No. 2, 2024), 513-
528. 



43

mudah untuk dipahami. Hal lain yang menjadi karakteristik dari kitab ini adalah 

saat menjelaskan makna suatu kata atau faedah-faedah yang terkandung dalam 

suatu ayat, Ia mencantumkan syair-syair dari para penyair seperti Abu Al 

Athahiyah, Hisan, Zahir, Zaid ibn Nufail, dll. Selain itu juga diperkuat dengan 

pendapat para pakar keilmuan islam seperti Imam Malik, Ibnu Taimiyah, Al-

Wakidi, Al-Syatibi, Hasan al-Banna, dll. Hal tersebut bertujuan untuk 

memperkuat dan memperjelas makna yang terkandung dari suatu ayat yang 

ditafsirkan.72 

C. Biografi Ibnu Asyur dan Ali Ash-Shabuni 

 Ibnu ‘Asyur 

Ibnu ‘Asyur memiliki nama lengkap Muhammad al-Thahir bin 

Muhammad Thahir bin Muhammad bin Muhammad Shadzaliy bin Abdul Qodir 

Muhammad bin Asyur.73 Ia lahir pada tahun 1296 H/ 1879 M. di desa Marsi 

yaitu sebuah daerah di Tunisia bagian utara. Ia berasal dari keluarga yang 

terhormat yang berasal dari Andalusia. Ayahnya yang bernama Muhammad, 

seorang tokoh yang dipercaya memegang jabatan penting sebagai ketua Majlis 

Persatuan Wakaf. Ia menikah dengan Fatimah, anak perempuan dari Perdana 

Menteri Muhammad bin ‘Aziz al-Bu’atur dan kemudian dari pasangan inilah 

lahir Muhammad Thahir Ibnu ‘Asyur yang nantinya akan menjadi ulama di 

Tunisia.74 

72 Nastiar, Muhammad Addien. "Unsur Balaghah Dalam Surah Al-Qari’ah (Telaah Kitab Safwah al-
Tafasir)." (Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama 24.1 2023), hlm. 9. 

73 Ibnu Asyur, Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma’aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi’ah Fi Al-Muwatha’ (Kairo: Daar 
al-Salam, 2006),hm 153. 

74 Ibid, hlm 153-154. 



44

Keluarga Ibnu ‘Asyur selain terkenal sebagai keluarga religius juga 

dikenal sebagai cendekiawan. Kakek Ibnu ‘Asyur yang bernama Muhammad 

Thahir bin Muhammad bin Muhammad Syazli adalah seorang ahli nahwu, ahli 

fiqih yang terkenal banyak mengarang buku diantaranya “Hasyiyah Qathr 

alNada.” Pada tahun 1332 H ia mendapat kepercayaan sebagai Qadhi di Tunisia 

dan pada tahun 1341 H di masa pemerintahan Muhammad Shadiq Bey, ia 

diangkat menjadi Mufti. Ia meninggal pada tahun 1393 H.75 

Nama Ibnu ‘Asyur merupakan isim Kunyah (nama marga) dari sebuah 

keluarga besar dari keturunan al-Idrisyi al-Husyaimiyah, nenek moyang para 

pemuka masyarakat di Maroko yang salah satu anggota keluarganya yang 

bernama Muhammad ibnu ‘asyur tiba di Tunisia dan menetap disana. diantara 

penyebab hijrahnya ke Tunis karena adanya penyerangan tentara Salib ke 

Andalusia.76 

Melihat dari Nasab dan keturunannya, maka tidaklah berlebihan jika 

pepatah mengatakan “buah jatuh tak jauh dari pohonnya” untuk menggambarkan 

jejak prestasi yang diraih oleh keluarga Ibnu Asyur. Dengan lingkungan 

keluaraga yang memiliki apresiasi tinggi terhadap akademik, maka terciptalah 

generasi-generasi terbaik seperti Syeikh Ibnu ‘Asyur ini. 

Sejak kecil Ibnu ‘Asyur tumbuh dan berkembang di lingkungan keluarga 

yang mencintai ilmu pengetahuan. Seluruh keluarga, baik dari kedua orangtua 

maupun kakeknya selalu mendidik dan mengarahkan dirinya untuk mencintai 

ilmu pengetahuan. Mereka semua menginginkan Ibnu ‘Asyur tumbuh menjadi 

75 Ibn al-Khaujah, dan Muhammad al-Jaib. "Syeikh al-Islam al-Imam al-AkbarMuhammad al Thahir Ibn 
Asyur." (Beirut: Dar Muassasah Manbu’ li al-Tauzi.2004),hlm 154. 

76 Ibid. 



45

orang terhormat sebagaimana para pendahulu mereka. Diantara faktor 

pembentuk pola pikir dan wawasan keilmuannya adalah kecerdasaanya sejak 

kecil, dan faktor keluarga yang selalu mengarahkan kepada kecintaann terhadap 

ilmu pengetahuan dengan akidah ahli al-sunnah sunnah wa al-jamaah. Juga 

faktor guru-gurunya yang telah mempunyai pengaruh besar bagi karakter, jiwa 

dan ilmunya.77 

Sejak umur enam tahun Ibnu ‘Asyur mulai di perkenalkan mempelajari 

al-Quran, baik hafalan, tajwid, maupun qira’at-nya di sekitar tempat 

tinggalnya.78 Selain itu ia juga mempelajari dan menghafal matan al-Jurumiyyah 

juga mempelajari bahasa Prancis kepada al-Sayid Ahmad bin Wannas al-

Mahmudiy.79 Ketika menginjak usia 14 tahun tepatnya pada tahun 1310 H/ 1893 

M, Ibnu ‘Asyur mulai menampakkan langkahnya untuk menimba ilmu di 

Universitas alZaitunah.80 

Zaituniyah adalah nama sebuah masjid yang dalam perjalanan sejarah 

menjadi pusat kegiatan keagamaan yang sudah berafiliasi kepada mazhab Maliki 

dan hanya sebagian yang menganut mazhab Hanafi. Masjid ini merupakan 

lembaga pendidikan yang bonafid setaraf dengan al-Azhar yang selama berabad-

abad berfungsi sebagai pendidikan, informasi, dan penyebaran ilmu 

pengetahuan.81 Ibnu ‘Asyur di sana mempelajari fiqh dan ushul fiqh, juga bahasa 

Arab, hadits, tarikh, dan lainnya. setelah menimba ilmu selama tujuh tahun di 

77 Ibid. 
78 Ibnu Asyur, Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma’aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi’ah Fi Al-Muwatha’ (Kairo: 

Daar al-Salam, 2006),hlm.7. 
79Ibn al-Khaujah, dan Muhammad al-Jaib. "Syeikh al-Islam al-Imam al-AkbarMuhammad al Thahir Ibn 

Asyur." (Beirut: Dar Muassasah Manbu’ li al-Tauzi.2004).juz 1, hlm 157 
80 Ibid, hlm 154. 
81 Mani’ Abd Halim Mahmud, Kajian Tafsir Konprehensif Metode Ahli Tafsir, terj. Faisa Saleh 

Syahdianur (Jakarta: PT. Karya Grafindo, 2006),hlm. 313. 



46

Universitas alZaitunah, Ibnu ‘Asyur berhasil lulus dengan gelar sarjana pada 4 

Rabiul Awwal tahun 1317 H/ 11 Juli 1899 M. 

Selama belajar di Zaitunnah, Ibnu ‘Asyur  menampakkan kehausannya 

akan ilmu pengetahuan Islam. Di waktu luangnya, ia selalu menyempatkan diri 

untuk mentelaah kitab-kitab tafsir dan juga menghafal hadis, dan syair-syair 

Arab dari masa pra Islam hingga sesudahnya. Ia juga banyak membaca buku-

buku sejarah dan ilmu lainnya. Salah satu kitab yang ia tekuni adalah al-Milal 

wa alNihal. Ilmu-ilmu yang ia peroleh dari Universitas al-Zaitunah dan aktivitas 

keilmuannya membentuk kepribadian dan intelektualitas yang tinggi.82 Di 

samping itu, perhatian ayah dan kakeknya juga sangat berpengaruh dalam 

membentuk akhlak yang dimiliki Ibnu ‘Asyur  sehingga menjadi ulama besar di 

Tunisia. 

Karya-Karya Ibnu ‘Asyur: 

a. Tahrir wa al-Tanwir  

b. Maqasid asy-Syari’ah  

c. Usul An-Nidam  

d. Alaisa As-Subhi  

e. Al-Waqfu wa Atsaruhu fi Islam  

f. Kasyfu al-Mughta mina-Ma’ani wa al-Fadil Waqi’ah fi al-

Muwata’  

g. Qisah al-Maulid  

h. Khausi ‘Ala Tanqih Lisyababu Ad-din Al-Qarniy  

i. Fatawa wa Rasal Fiqhiyah 

82 Ibid ,hlm.33. 



47

j. At-Tawaduhuttashih fi Usul Fiqh83 

Ibnu Asyur, meskipun menganut mazhab Maliki, dikenal sebagai ulama 

yang objektif. Dalam al-Tahrir wa al-Tanwir, beliau bahkan mendukung mazhab 

yang bertentangan dengan mazhabnya sendiri, menunjukkan sikap objektifnya. 

Kontribusi Ibnu Asyur ini menggarisbawahi bahwa seorang penafsir dapat 

mengikuti mazhab tertentu selama memahami dalil-dalil dan melakukan 

penelitian ulang, serta memilih pandangan yang paling benar berdasarkan dalil.84 

Kitab ini tidak hanya relevan bagi pengkaji tafsir dan ilmu-ilmu al-Qur’an, tetapi 

juga memberikan dasar asumsi dan pedoman penafsiran yang berpotensi menjadi 

landasan bagi ulama-ulama kontemporer dalam penulisan karya tafsir mereka. 

Ibnu Asyur mencakup berbagai pembahasan, termasuk bahasa, fikih, filsafat, 

dan bidang lainnya, menjadikan karyanya sebagai sumber yang kaya dan penting 

dalam dunia keilmuan Islam. 

Contoh pemikiran Ibnu Asyur yang berpengaruh adalah pemikirannya 

tentang kepemimpinan perempuan dalam konteks politik. Beliau menegaskan 

kesetaraan hak dan kewajiban antara perempuan dan laki-laki. Meskipun 

menempatkan perempuan dalam kerangka kepemimpinan politik sesuai dengan 

fitrahnya, Ibnu Asyur memahami bahwa perempuan memiliki hak dan kewajiban 

yang sama dalam ranah politik. Namun, dia menekankan adanya batasanbatasan 

yang bersifat kontekstual, terutama dalam hal fisik, yang membuat perempuan 

83 Ibnu ‘Asyur, Alaisa Subhi, Darussukun li al-Nasry wa al-Thusy t.th., h.18. 
84 Ika Nur Hasanah, "Mengenal Kitab At-Tahrir wat Tanwir, Ensiklopedi Tafsir karya Bin Asyur", dikutip 

dari https://nu.or.id



48

tidak cocok untuk memimpin perang, mengingat kekuatan fisik laki-laki yang 

cenderung lebih besar.85 

Pemikiran Ibnu Asyur ini muncul dari metode konstruksi pemikiran yang 

berbasis pada maqasid (tujuan-tujuan syariat). Perspektifnya tentang 

kepemimpinan perempuan dalam politik diarahkan pada terciptanya 

kemaslahatan. Ibnu Asyur meyakini bahwa kepemimpinan perempuan dalam 

politik harus didasarkan pada orientasi menuju kemaslahatan. Oleh karena itu, 

dia memberikan empat indikator dalam pemikiran tentang kepemimpinan 

perempuan dalam politik: pasti, jelas, terukur, dan konsisten.86 

 Ali Ash-Shabuni 

Nama lengkap beliau adalah Muhammad bin Ali bin Jamil ash-Shabuni. 

Beliau lahir di kota Helb Syiria pada tahun 1928 M/1347 H dan beliau wafat 

pada tahun 2021 M/1442 H di Kota Yalova.87 Ali ash-Shabuni dibesarkan di 

tengah- tengah keluarga terpelajar, ayah beliau adalah Syekh Jamil, salah satu 

seorang ulama senior di Aleppo. Ali ash-Shabuni memperoleh pendidikan dasar 

dan formal mengenai bahasa Arab, ilmu waris, dan ilmu-ilmu agama di bawah 

bimbingan langsung sang ayah. Sejak usia kanak-kanak, ia sudah 

memperlihatkan bakat dan kecerdasan dalam menyerap berbagai ilmu agama. Di 

usianya masih anak-anak, Ali ash-Shabuni sudah hafal al-Qur’an. Tak heran 

kemampuan beliau ini membuat banyak ulama di tempatnya belajar sangat 

85 Dahrul Muftadin, 2022, "Perspektif Tafsir Maqashidi Ibnu Asyur Terhadap Kepemimpinan Perempuan 
Dalam Politik", Rusyan Fiqr, Vol. 18 No. 2.

86 Annur Wahid, Tahir Ibnu Asyur Dan Manhajnya Dalam Penafsiran Al-Qur’an, (Jurnal An-Nur,2024). 
hlm.116.

87 Muhammad Syakir, "Innalillah Mufassir Asal Suriah Syekh Ali al-Ş�b�ni Wafat, Maret 19, 2021, 
https://www.google.com/amp/s/www.nu.or.id/amp/obituari/innalillah-mufassir-asal-suriah-syekh-ali-al-shabuni-
wafat-ib9ae  



49

menyukai kepribadian ash-Shabuni. Selain belajar kepada Syekh Jamil, Ali ash-

Shabuni juga berguru pada ulama terkemuka di Aleppo, seperti Syekh 

Muhammad Said al-Idlibi, Syekh Muhammad Raghib al-Tabbakh dan Syekh 

Muhammad Najib Khayatah. Untuk menambah pengetahuannya, Ali ash-

Shabuni juga kerap mengikuti kajian-kajian para ulama lainnya yang biasa 

diselenggarakan di berbagai mesjid.88 

Setelah menyelesaikan studinya di bangku sekolah dasar, Ali ash-

Shabuni melanjutkan pendidikan formalnya ke sekolah milik pemerintah, 

Madrasah al- Tijariyya. Di sana ia hanya mengenyam pendidikan selama satu 

tahun, hal itu dikarenakan ia tidak setuju akan kecenderungan ilmiah sekolah itu 

dalam mengajarkan perdagangan dengan sistem ribawi yang terjadi di Bank. 

Selanjutnya ia melanjutkan ke sekolah khusus Syariah, Khasrawiyya yang 

berada di Aleppo. Di Khasrawiyya Ali ash-Shabuni bukan hanya mempelajari 

ilmu-ilmu di bidang keislaman seperti tasfir, fikih, hadits, dan lain sebagainya, 

akan tetapi Ali ash-Shabuni juga mempelajari pelajaran umum. Beliau berhasil 

menyelesaikan pendidikan di Khasrawiyya dan lulus pada tahun 1949.89 

Ali ash-Shabuni melanjutkan lagi pendidikannya di Universitas al-Azhar, 

Kairo, Mesir, hingga mendapatkan gelar Lc dari fakultas Syar'iah pada tahun 

1952. Tidak berhenti di sini, Beliau pun melanjutkan ke pasca sarjana dan lulus 

pada tahun 1954 dengan mendapatkan gelas Megister pada konsentrasi peradilan 

88 Ali Al-jufri, "Metode Tafsir Al-Wadhi A-Muyasssar Karya M. Ali Al-Shabuni", (Rausyan Fikr, 
12,2016), hlm45.https://jurnal.uindatokarama.ac.id/index.php/rsy/article/download/76/57  

89 Khairul Bahri Nasution, Bukhari, Dkk, "Hukum Islam Kontemporer (Dari Teori Impelementasi Tafsir 
Ayat-Ayat Hukum", (Aceh Utara: Sefa Bumi Persada, 2019), hlm. 21. 



50

Syariah (Qudha as-Sar'iyyah). Seluruh studinya di Mesir merupakan beasiswa 

dari Departemen Wakaf Suriah.90 

Setelah kuliah di Mesir, ash-Shabuni kembali ke kota kelahirannya. Ali 

ash-Shabuni mengajar di berbagai sekolah menegah atas (SMA) yang ada di 

Aleppo. Pekerjannya sebagai guru SMA ini beliau tekuni selama 8 tahun, dari 

tahun 1955 hingga tahun 1962. Setelah itu, ia pun mendapatkan tawaran 

mengajar di dua Universitas ternama, yakni di fakultas Syar'iah, Universitas 

Ummul Qura' dan fakultas Ilmu Pendidikan Islam, Universitas King Abdul Azis. 

Kedua universitas tersebut terletak di kota Makkah, di kedua universitas tersebut 

beliau menghabiskan waktu, dan aktivitas ini ia geluti selama 28 tahun.91 

Saat menjadi dosen di Ummul Qurra, Ali ash-Shabuni pernah 

menyandang jabatan ketua fakultas Syar'iah. Beliau dipercaya mengetuai Pusat 

Kajian Akademik dan Pelestarian Warisan Islam (Turats). Hingga beliau kini 

tercatat sebagai Guru Besar Ilmu Tafsir pada fakultas Ilmu Pendidikan Islam 

Universitas King Abdul Aziz. Selain mengajar di kedua Universitas tersebut, Ali 

ash-Shabuni juga memberikan kuliah umum bagi masyarakat di Masjidil Haram. 

Kuliah umum mengenai tafsir juga beliau berikan di salah satu mesjid di kota 

Jeddah. Kegiatan ini berjalan selama delapan tahun. Setiap materi yang beliau 

sampaikan direkamnya dalam kaset. Dengan demikian, tidak sedikit dari 

rekaman tersebut kemudian ditayangkan dalam program khusus di televisi. Di 

90 Andy Haryono, Abdur Razzaq,"Analisis Metode Tafsir Muhammad Ash-Shabuni Dalam Kitab Rawâiu' 
Al-Bayân", (Wardah, 18.1 2017)hlm. 58. https://doi.org/10.19109/wardah.v18i1.1432  

91 Khairul Bahri Nasution, Bukhari, Dkk, "Hukum Islam Kontemporer (Dari Teori Impelementasi Tafsir 
Ayat-ayat Hukum", 22. 



51

tahun 1998 proses rekaman yang berisi kuliah-kuliah umum Ali ash-Shabuni 

berhasil diselesaikan."92 

Ali ash-Shabuni memiliki pengetahuan yang luas, dengan kegiatannya 

yang menonjol di bidang ilmu pengajaran, beliau juga banyak menggunakan 

kesempatan dan waktunya untuk menuliskan karya-karya ilmiahnya yang 

bermanfaat. Sebagaimana dikatakan Rektor Universitas al-Malik Abdu al-Aziz, 

Abdullah Umar Nashif di dalam kitab tafsir Safwat al-Tafasir. 

Syekh Ali ash-Shabuni seorang Dosen Tafsir dan Ulumul Qur'an di 

Universitas Syar'iah di Fakultas Islam di Mekkah, beliau mengeluarkan 

sekumpulan tafsir-tafsir al-Qur'an, dari sejumlah cendekiawan atau ahli-ahli 

tafsir, agar bisa di jangkau oleh baik oleh para ulama juga para penuntut ilmu, ini 

adalah taufiq pada Allah swt. untuk penyusun, Allah lah yang membuatnya 

mampu untuk menujukkan kitab mulia agung ini, untuk mempermudah para 

peneliti pentingnya menelaah dan memahami kitab Allah."93 

Selama  beliau  mengabdikan  diri  untuk  ilmu  dan  penelitian,  beliau  

telah menelurkan  karya-karya  yang  sangat  bermanfaat,  di  antara  karya-karya  

beliau adalah: 

a. At-Tibyan Fi Ulumul Quranb. 

b. Tanwir Al-Adzham min Tafir Ruh Al-Bayan 

c. c.Min Qunuz Al-Sunnahd. 

d. Mukhtashar Tafsir Ath-Thabary 

e. Al-Mawaris fi Asy-Syariah ala Dhaw Al-Kitab wa Al-Sunnah 

92 Andy Hardaftar yono, Abdur Razzaq,"Analisis Metode Tafsir Muhammad Ash-Shabuni Dalam Kitab 
Rawâiu' Al-Bayân", 58. 

93 Lihat kata pengantar dalam kitab Shafwatut Tafasir (Beirut: Darul Qur'an Karim, 1981). 



52

f. Safwah At-Tafasir (3 jilid) 

g. Mukhtashor Ibnu Kasir (3 jilid) 

h. Rawaiul Bayan Tafsir Ayat Al-Ahkam (2 jilid) 

i. An-Nibuwah wa Al-Anbiya 

j. Syubuhat wa Abatil Haula Adad Zaujah Ar-Rasul94 

D. Kajian Terdahulu 

Terkait dengan penelitian yang dilakukan oleh penulis, terdapat beberapa 

penelitian yang berkaitan dengan judul yang penulis bahas. Untuk menghindari duplikasi 

dan plagiasi dari karya tulis ilmiah serta menunjukkan keabsahan penelitian ini, maka 

perlu di kaji beberapa literatur yang berkaitan dengan peneitian ini, diantaranya adalah 

sebagai berikut : 

1. Jurnal oleh Moh. Mauluddin yang berjudul “Ayat-Ayat Jihad Perspektif Tafsir 

Maqasidiy Ibnu Asyur’ pada tahun 2023. Penelitian  ini  membuktikan  bahwa  

konteks  jihad  tidak  terbatas pada  perang, melainkan juga mencakup jihad 

melawan hawa nafsu, jihad melawan kemunkaran, jihaddalam lingkup keluarga, 

jihad dalam pengelolaan harta, serta jihad dalam mencari ilmu atau melawan 

kebodohan. Temuan penting  dari penelitian ini adalah adanya variasi makna jihad 

yang melampaui  asumsi umum yang terkait dengan kekerasan dan perang.95 

2. Jurnal oleh Muhammad Luqman Hakim Al Qindi, Nanda Aminata, Muhammad 

Rafly, Abu Bakar yang berjudul “Studi Perbandingan Tafsir Al-Tahrir wa al-

Tanwir dan Tafsir Al-Manar terhadap Konsep Jihad: Analisis Redaksi Kata Jihad 

dan Qital” pada tahun 2025. penelitian ini adalah ditemukannya perbedaan makna 

94 Ridho Riyadi, Penafsiran Ali Ash-Shabuni Tentang Ayat-Ayat Zina, (Jurnal Al-Mubarak,2020) hlm.32. 
95 Moh. Mauluddin, Ayat-Ayat Jihad Perspektif Tafsir Maqasidiy Ibnu Asyur, (Lamongan: Al-Furqan 

Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, 2023). 



53

redaksi kata jihaddan qit�ldalam konteks jihad. Redaksi kata qital hanya terbatas 

pada konteks peperangan saja. Sedangkan redaksi kata jihad bermakna lebih luas 

dan  kompleks, tidak hanya terbatas  pada konteks peperangan saja.96 

3. Jurnal oleh Akmal Alna, Fatira Wahidah, Muh. Ikhsan, Muh. Syahrul Mubarak, 

Nurdin yang berjudul “Makna Jihad dalam al-Qur’an menurut Penafsiran Ibnu 

Katsir” pada tahun 2022. penelitian ini menunjukan bahwa Ibnu Katsir tidak  

mengupas secara mendalam kaidah kebahasaan mengenai kata jihad dalam al-

Qur’an tetapi cenderung menggunakan sumber tafsir bi al-ma’tsursecara    

konsisten sebagai penguat argumentasi  dalam  tafsirnya, ia juga tidak  mengupas 

permasalahan jihad dalam aspek fiqih dan aspek sosio-kultural tetapi ketika  

mentafsirkan  sebuah  ayat tentang  jihad akan  langsung  pada  inti ayatnyadengan 

menggunakan   pendekatan tekstual Ibnu Katsir cenderung menafsirkan   ayat-ayat 

jihad dalam al-Qur’an sebagai peperangan melawan musuh untuk membela Islam. 

Artinya, makna jihad dalam al-Qur’an dalam pandangan Ibnu Katsir tidak hanya 

bermakna perang  saja,  tetapi  kata jihad  memiliki  makna  yang  luas, jika  hanya 

dimaknai  dalam  arti  sempit maka  sama  halnya  memahami ayat dengan 

mengambil makna sebagian saja. Penelitian ini merekomendasikan bahwa jihad 

harus dimaknai secara komprehensif atau menyeluruh untuk menghindari    

kesalahpahaman dalam memaknai jihad.97 

4. Jurnal oleh Abdur Razzaq dan Jaka Perkasa yang berjudul “Penafsiran Ayat-Ayat 

Jihad Dalam Kitab Al-Qur’an Al-‘Adzim Karya Ibnu Katsir” pada tahun 2019. 

96 Muhammad Luqman Hakim Al Qindi, Nanda Aminata, Muhammad Rafly, Abu Bakar, Studi 
Perbandingan Tafsir Al-Tahrir wa al-Tanwir dan Tafsir Al-Manar terhadap Konsep Jihad: Analisis Redaksi Kata 
Jihad dan Qital, (Surabaya: Al-Karima Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2025). 

97 Alna, Akmal, et al. "Makna jihad dalam al-Qur’an menurut penafsiran Ibnu Katsir." (Gunung Djati 
Conference Series. Vol. 9. 2022).  



54

Hasil temuan dari kajian ini adalah ayat-ayat jihad yang ditafsirkan oleh Ibnu 

Katsir cenderung memaknai jihad dalam al-Qur’an sebagai peperangan melawan 

musuh untuk membela agama Islam. Kesimpulan tentang pentingnya jihad dan 

keistimewaannya di dalam Islam dengan konsep yang sesuai dengan syariah Islam 

dan sejalan dengan yang digariskan al-Qur’an dan juga dijelaskan oleh Hadits 

Rasulullah SAW walaupun tidak mengulas secara mendalam kaidah bahasa atau 

derivatif kata jihad dalam al Qur’an serta tidak membahas permasalahan jihad 

dalam ranah fiqih.98 

5. Tesis oleh Heri Hamdani yang berjudul “Pengaruh Kondisi Sosial Politik 

Terhadap Penafsiran Al-Qur'an (Studi Komparatif Penafsiran Sayyid Quthb Dan 

Ibnu Katsir Tentang Jihad)” pada tahun 2019. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

Ibnu Katsîr cenderung lebih inklusif dan lebih moderat dalam memaknai jihad 

dalam Al-Qur'an. Menurutnya jihad adalah mencurahkan seluruh kemampuan 

fisik dalam amal, yang dimulai dengan jihad melawan syetan, kemudian berjihad 

melawan kezholiman dan kerusakan yang ada pada masyarakat barulah setelah itu 

berjihad melawan kaum kafir dan orang munafik. Berbeda dengan Sayyid Quthb 

yang cenderung eksklusif dalam memaknai jihad dalam Al-Qur'an. Menurutnya 

jihad bersifat agresif, ofensif bukan defensif. Hal ini karena watak ajaran islam 

adalah ofensif menyebarkan rahmat melalui dakwah islam kepada seluruh insan. 

Perbedaan penafsiran ini dapat kita fahami, manakala melihat kondisi Sosial 

Politik yang berbeda antara kedua mufassir dalam menafsirkan jihad.99 

98 Razzaq, Abdur, and Jaka Perkasa. "Penafsiran Ayat-Ayat Jihad Dalam Kitab Al-Qur’an Al-‘Adzim 
Karya Ibnu Katsir". (Palembang:Jurnal Wardah, 2019). 

99 Heri Hamdani, Pengaruh Kondisi Sosial Politik terhadap Penafsiran Al-Qur'an (Studi Komparatif 
Penafsiran Sayyid Quthb dan Ibnu Katsir Tentang Jihad). (Jakarta:Institut PTIQ, 2019.). 



55

6. Jurnal oleh Fauziah Nur Ariza, M. Fahri Harahap yang berjudul “Pendekatan 

Kontekstual Dalam Memahami Ayat-Ayat Jihad: Analisis Pemikiran Mufassir 

Kontemporer Terhadap Isu Kekerasan dan Perdamaian” pada tahun 2025. 

Penelitian ini menunjukkan bahwa jihad dalam al-Qur’an bersifat multidimensi, 

mencakup perjuangan spiritual,  intelektual,  sosial,  dan  defensif  dalam  kondisi  

tertentu.  Pendekatan  kontekstual para   mufassir   kontemporer   mampu   

meluruskan   distorsi   makna   jihad   yang   sering disalahgunakan  kelompok  

radikal,  sekaligus  menegaskan  relevansi  jihad  sebagai  energi moral  untuk  

keadilan,  pembangunan,  dan  perdamaian  global. Temuan  ini  berimplikasi pada  

pengembangan  wacana  Islam  moderat yang mendukung terciptanya  masyarakat 

damai dan inklusif.100 

7. Jurnal oleh M.Coirun Nizar dan Muhammad Aziz yang berjudul “Kontekstualisasi 

Jihad Perspektif Keindonesiaan” pada tahun 2015. Tulisan ini berkesimpulan 

bahwa, jihad yang terdapat dalam al-Quran tidak hanya bermakna peperangan 

melawan musuh. Ada yang berhubungan dengan peperangan, dan ada pula yang 

tidak ada hubungannya dengan peperangan sama sekali. Pada intinya, jihad dapat 

diartikan sebagai segala upaya maksimal yang dilakukan oleh seorang muslim 

untuk menggapai ridho Allah SWT baik berupa peperangan maupun tidak. Pada 

sisi ini, selain muslim Indonesia harus bertindak aktif, negara atau kelompok yang 

100 Fauziah Nur Ariza, and M. Fahri Harahap. "Pendekatan Kontekstual Dalam Memahami Ayat-Ayat 
Jihad: Analisis Pemikiran Mufassir Kontemporer Terhadap Isu Kekerasan dan Perdamaian". (Al-Zayn: Jurnal Ilmu 
Sosial & Hukum, 2025). 



56

selama ini selalu mencitra burukkan Islam juga perlu membuang stigmatisasi 

terhadap Islam dan umatnya.101 

8. Tesis oleh Kasis Darmawan yang berjudul “Pemaknaan Jihad Secara Kontekstual 

(Aplikasi Metode Double Movement Fazlur Rahman)” pada tahun 2022. 

Kesimpulan besar tesis ini adalah: Pemaknaan jihad secara kontekstual dengan 

mengunakan metode double movement Fazlur Rahman, menghasilkan pemaknaan 

jihad yang konstruktif dan aktual sesuai dengan konteks di masa sekarang ini. 

Sebelumnya, pemaknaan jihad lebih cenderung dipahami secara tekstual, yang 

menghasilkan pemahaman jihad yang sempit dengan memaknai sebatas perang. 

Jihad pada dasarnya merupakan sebuah upaya dan kesungguhan dalam 

mencurahkan segala usaha dan kemampuan untuk mencapai tujuan. 

Kontekstualisasi jihad dalam konteks ke-Indonesiaan sekarang ini dapat dilakukan 

dalam bentuk jihad ekonomi untuk menanggulangi masalah kemiskinan, jihad 

dalam bidang pendidikan untuk mengatasi masalah keterbelakangan pendidikan, 

jihad politik dengan menegakkan sistem demokrasi yang sehat dan adil, dan jihad 

moderasi beragama di tengah berkembangnya pemahaman radikalisme, 

ekstremisme atau terorisme.102 

9. Jurnal oleh Haikal Fadhil Anam dkk yang berjudul “Kontekstualisasi Konsep 

Jihad Dalam Al-Qur’an (Q.S Al-Nisa [4]: 95) Sebagai Upaya Preventif Covid-

19)” pada tahun 2020. Berdasarkan hasil penelitian, perlawanan terhadap virus 

korona dapatdianggap sebagai jihad dengan alasan bahwa dalam konteksjihad 

101 M Coirun Nizar, "Kontekstualisasi Jihad Perspektif Ke-Indonesia-an." (Ulul Albab: Jurnal Studi 
Islam, 2015). 

102 Kasis Darmawan, Pemaknaan Jihad Secara Kontekstual (Aplikasi Metode Double Movement Fazlur 
Rahman). (Jakarta: Institut PTIQ Jakarta, 2022). 



57

umat yang pertama (dalam Q.S. al-Nisa [4]: 9) adalah berperanguntuk melindungi 

diri, jiwa, harta benda, dan orang lain. Jika ditarikdalam konteks pandemi saat ini, 

terdapat kesamaanyaitu melindungi jiwa. Perbedaannya terletak pada, jikasaat itu 

berperang melawan manusia, sementara saat ini berperangmelawan virus. Terkait 

intensitas bahayanya, kini lebih berbahaya karena dampaknya terhadap 

berbagaihal seperti ekonomi dan sosial. Jika bentuk jihad padazaman Nabi adalah 

dengan berperang menggunakan senjata; pedang,panah, kuda, tombak, harta 

benda, dan sebagainya, maka sekarang penggunaansenjata; masker, sabun, hand 

sanitizer, alat pelindung diri, alat kesehatan lainnya, harta benda, dan 

sebagainya.103 

10. Jurnal oleh Amir Hamzah yang berjudul “Jihad dalam Perspektif Al-Qur’an” pada 

tahun 2020. Penelitian ini membahas bahwa Makna  jihad  dalam al-Quran terjadi  

pemahamanyang  bertingkat  sesuai  dengan  karakter budaya  dan  kedalam  ilmu  

yang  dipahami  dalam al-Quran. Pemaparan  ayat  dapat  dipahami bawha  makna  

Jihad dalam al-Quran pada umunya tidak ada yang mengarah pada Jihad fisik 

seperti difahami oleh sebagian Islam jalur keras, tetapi boleh dilakukan dalam 

kondisi tertentu jika meneggakan kehormatan dan katahuidan. Perlu paradigma 

baru pemahaman makna Jihad yang  relevan  dengan  kondisi  dewasa  ini,  

khususnya  bangsa  Indonesia  untuk  mmberikan pilihan-pilihan  model  jihad  

yang  lebih  besar  pengaruhnya  terhadap  perbaikan  kualitas  hidup masyarakat 

103 Haikal Fadhil Anam, et al. "Kontekstualisasi Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an (QS Al-Nisa [4]: 95) 
Sebagai Upaya Preventif Covid-19)". (Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Hadis 2020). 



58

Indonesia seperti berjihad melawan berbagai macam ketidakadilan, jihad melawan 

korupsi, dan   kebodohan.104 

11. Jurnal oleh Alfi Syahriyati yang berjudul “Alquran dan Radikalisme: Analisis 

Ayat-Ayat Jihad dalam Media Online” pada tahun 2019. Penelitian ini membahas 

fenomena radikalisme pemahaman keagamaan yang dimuat dalam media online. 

Dengan menggunakan metode observasi dan analisa isi, penulis mendiskusikan 

ayat-ayat jihad yang dimuat di media online sebagai ekpresi faham radikalisme 

agama. Studi ini menemukan bahwa terdapat penyalahgunaan ayat-ayat Alquran 

dalam media online untuk mendapatkan simpatisan sebanyak mungkin dari para 

pengguna.105 

12. Jurnal oleh Husna Amin dan Saiful Akmal yang berjudul “Deradikalisasi 

Pemahaman Al-Qur’an (Ayat-ayat Jihad dan Qital)” pada tahun 2021. Studi  ini  

mencoba  untuk  menjelaskan  ayat-ayat  al-Qur’an  yang  sering digunakan 

sebagai pemantik terhadap munculnya tindakan radikal. Ayat-ayat tersebut secara 

zahir memang melambangkan sesuatu yang bersifat keras, karena makna jihad  

adalah  bersungguh-sungguh  sedangkan qital bermakna  membunuh. Namun,  

jika dilakukan  penelitian  lebih  dalam  maka  akan  didapati  bahwa  makna  ayat  

tersebut  tidak bisa  dilihat  secara  tekstual saja,tapi  juga  harus  melihat  faktor  

lingkungan  ketika  ayat tersebut  diturunkan,  perpolitikan  pada  masa  itu  dan  

kaidah-kaidah ulum al-Qur’an sebagai acuan dalam penafsiran.106 

104 Rumba Triana. "Tafsir Ayat-Ayat Jihad Dalam Al-Qur'a". (Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan 
Tafsir 2015). 

105 Syahriyati, Alfi. "Al-Quran dan Radikalisme: Analisis Ayat-Ayat Jihad dalam Media Online". (Quran 
and Hadith Studies, 2019). 

106 Amin, Husna, and Saiful Akmal. "Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an (Ayat-Ayat Jihad Dan 
Qital)." (TAFSE: Journal of Qur'anic Studies, 2021). 



59

13. Jurnal oleh Rafly, Muhammad, Akhmad Sulthoni, and Muhammad Mukharom 

Ridho. “Analisis Ayat-Ayat Jihad Dalam Rawai’u Al-Bayan fi Tafsir Ayat Al-

Ahkam Karya Ali Ash-Shabuni” pada tahun 2024. Penelitian ini membahas 

bahwa kaum musyrik dan ahli kitab tidak akan menerima Islam sampai  mereka  

dapat  mengembalikan  pemeluknya  ke  kekufuran.  Dalam  Kitab ini dijelaskan 

bahwa orang beriman harus berjuang di jalan Allah, demi tegaknya agamanya, 

dan seorang mukmin hendaknya berani dan perkasa. Nasib tawanan perang 

berbuat baik kepada para  tawanan. Perang mempunyai norma dan aturan dan 

wajib bagi seorang mukmin   untuk menaatinya.107 

 

 

107 Rafly, Muhammad, Akhmad Sulthoni, and Muhammad Mukharom Ridho. "Analisis Ayat-Ayat Jihad 
Dalam Rawai’u Al-Bayan fi Tafsir Ayat Al-Ahkam Karya Ali Ash-Shabuni." (Basha'ir: Jurnal Studi Al-Qur'an dan 
Tafsir 4.2 2024), hlm 77-89. 



60

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Metode adalah cara yang sistematis untuk mencapai suatu tujuan tertentu. Jika “metode” 

digabungkan dengan istilah "logos” berarti "ilmu pengetahuan", maka "metodologi" berarti 

bagaimana melakukan sesuatu dengan hati-hati untuk mencapai suatu tujuan yang telah 

ditetapkan.108  

Sedangkan penelitian dapat didefinisikan sebagai upaya kegiatan untuk mengumpulkan 

pengetahuan (knowledge) atau membangun ilmu (science) dengan menggunakan metode dan 

teknik tertentu menurut prosedur sistematis. Oleh karena itu, metode penelitian adalah penjelasan 

teknis tentang metode-metode yang digunakan dalam penelitian.109 Jadi, metode penelitian 

merupakan salah satu bagian dari ilmu pengetahuan yang mempelajari prosedur kerja guna 

mencari suatu kebenaran.110  

Adapun metode penelitian yang digunakan oleh penulis adalah sebagai berikut : 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian perpustakaan (Library Reserarch), yaitu 

penyelidikan dengan mengumpulkan data dan membaca literatur dan buku yang berkaitan 

dengan subjek. Jenis penelitian yang dia lakukan adalah deskriptif analisis, sebuah metode 

penelitian yang bertujuan untuk mengkaji deskripsi, yang berarti menggambarkan sesuatu 

108 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013). hlm.1. 
109 Sedarmayanti, Syarifuddin Hidayat, Metodologi Penelitian, (Bandung: Mandar Maju: 2002), hlm. 30. 
110 Neong Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif Edisi IV, (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000.). hlm. 5 



61

dengan jelas, sistematis, faktual, dan akurat. Selain itu, dia mengemukakan fenomena atau 

hubungan antara fenomena yang diteliti dengan cara yang jelas dan sistematis.111 

Penelitian ini sumber datanya berasal dai material yang terdapat di ruang 

perpustakaan, seperti buku, majalah, dokumen, catatan, kisah-kisah sejarah, dan lain 

sebagainya.112 

Ditinjau dari segi jenis dan analisis data, penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, 

yaitu penelitian yang menggunakan data kualitatif (data yang berbentuk data, skema, 

kalimat, dan gambar).  Selanjutnya, asumsi dan prinsip berpikir ini diterapkan secara 

sistematis selama pengumpulan dan pengolahan data untuk memberikan penjelasan dan 

argumen.113 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode deskriptif-analisis, yaitu 

metode dengan mendeskripsikan data-data yang diperoleh dari buku-buku dan literatur 

lainnya, lalu menganalisis terhadap data-data yang telah dideskripsikan dan disajikan dengan 

kata-kata atau narasi yang mudah untuk difahami.114 

B. Sumber Data 

Objek utama dalam penelitian ini adalah mengkaji bagaimana kontekstualisasi konsep 

jihad dalam al-Qur’an. Dengan menggunakan kajian tafsir tematik tentang ayat-ayat jihad 

kemudian mengkaitakannya dengan pandangan Ibnu Asyur dan Ali ash-Shabuni dalam 

menafsirkannya. 

Dalam penelitian ini menggunakan 2 sumber data, yaitu : 

1. Sumber Data Primer 

111 Sugiono, Metode Penelitian Kualitatif, (Jakarta: PT Grasindo: 2009), hlm. 29 
112 Jani Arni, Op. cit. hlm. 12 
113 Ibid. hlm. 11  
114 Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan : Kompetensi dan Praktiknya, (Jakarta: Bumi Aksara: 

2003), hlm. 14 



62

Data primer adalah data yan diperoleh langsung dari sumber utamanya yang 

berkaitan dengan tema penelitian.115 Sumber primer dalam penelitian ini adalah kitab  

Tafsir al-Taḥrir wa al-Tanwir karya Muhammad al-Thahir bin Muhammad Thahir bin 

Muhammad bin Muhammad Shadzaliy bin Abdul Qodir Muhammad bin Asyur dan 

kitab Shafwatu At-Tafasir Karya Ali ash-Shabuni. 

2. Sumber Data Sekunder 

Data Sekunder adalah literatur-literatur yang digunakan untuk menguatkan dan 

memberikan penjelasan terhadap sumber primer.116 Data sekunder dalam penelitian ini 

adalah buku-buku, jurnal, artikel dan karya ilmiah yang berkaitan dengan pembahasan 

dalam penelitian ini. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data merupakan sebuah langkah yang paling penting dalam 

sebuah penelitian. Teknik pengumpulan data adalah cara yang digunakan untuk 

mengumpulkan, mengambil, menghimpun atau menjaring data yang diperlukan di dalam 

sebuah penelitian.117 Menurut Sugiono, teknik pengumpulan data merupakan suatu proses 

atau cara dalam pengumpulan, pencatatan dan penyajian fakta untuk tujuan tertentu secara 

sistematis.118 

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang digunnakan oleh penulis adalah 

Teknik dokumentasi, yaitu dengan mengumpulkan bermacam-macam sumber tertulis seperti 

buku, jurnal, artikel, dan lain sebagainya.119 Hal ini dikarenakan sumber penelitian penulis 

115 Saifuddin Azwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1997). hlm. 36 
116 Surnadi Suryabrata, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktikum, (Jakarta: Rineka Cipta, 1998), 

hlm.85. 
117 Suwartono, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Cv. Andi Offset, 2014), hlm. 14 
118 Sugiono, Metode Penelitian Kuantitatif, (Bandung: Alfabeta, 2005), hlm. 308 
119 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian, (Jakarta: Rineka Cipta, 2014),  hlm. 135 



63

adalah penelitian kepustakaan sehingga tidak perlu untuk melakukan observasi lapangan/ 

survei, maka data yang diperlukan hanya berupa data-data yang bersumber dari 

perpustakaan.120 Tidak hanya itu, pengumpulan tersebut juga mencakup buku atau kitab 

apapun yang secara umum relevan dengan topik kajian pada karya ilmiah ini. Dengan kata 

lain, segala teks yang bersinggungan dengan kontekstualisasi jihad dalam Tafsir Ibnu ‘Asyur 

dan Ali ash-Shabuni sebisa mungkin penulis kumpulkan. Bahwa teknik pengumpulan data 

semacam ini memungkin penulis untuk menelaah lebih dalam tentang konsep jihad dan 

kontekstualisasinya perspektif Ibnu ‘Asyur dan Ali ash-Shabuni. 

D. Teknik Analisa Data 

Teknik yang dipergunakan dalam menganalisa data penelitian adalah analisis 

deskriptif kualitatif. Hal ini berarti menceritakan, menampilkan, dan mengklasifikasikan 

data secara objektif sambil mengintrepertasikan dan menganalisis data.121 Analisa data ini 

diperlukan agar penulis mampu mengembangkan dan menyusun secara sistematis data yang 

diperoleh sehingga dapat dipahami oleh orang lain. 

Pada penelitian ini, teknik analisis data yang tepat untuk penelitian ini adalah content 

analysis (analisis isi). Oleh karena itu, dalam prosesnya, content analysis ini meliputi 4 tahap 

utama, yaitu summary, explication, structuration dan objective hermeneutics. Tahap pertama 

merupakan proses reduksi, integrasi, generalisasi dan klasifikasi data dalam beberapa 

kategori tertentu. Tahap kedua adalah menguraikan hasil ringkasan penelitian. Sedangkan 

pada tahap ketiga, peneliti berusaha melakukan struturalisasi kembali atas data yang ada 

untuk membentuk sebuah makna. Terakhir, tahap keempat merupakan upaya memahami 

data secara objektif.122  

 

120 Muhammad Nazir, Metode Penelitian, (Jakarta: Ghalia Indonesia, 2003), hlm. 27 
121 Kholid Narbuko dan Abu Achmadi, Metode Penelitian, (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), hlm. 44 
122 Asfi Manzilati, Metodologi Penelitian Kualitatif: Paradigma, Metode dan Aplikasi (Malang: 

Universitas Brawijaya Press, 2017),hlm. 91. 



124

 BAB V   

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan paparan dan analisis data di atas, maka dapat ditarik kesimpulan 

sebagai berikut: 

1. Konsep jihad dalam Al-Qur'an perspektif Ibnu 'Asyur dalam At-Tahrir wa At-Tanwir 

dan Ali Ash-Shabuni dalam Shafwatut Tafasir adalah bahwa kedua ulama 

kontemporer ini menyajikan tafsiran yang komprehensif dan damai, secara signifikan 

memperluas makna jihad melampaui peperangan fisik. Ibnu 'Asyur menekankan jihad 

sebagai upaya intelektual dan argumentasi (jihad ilmiah) untuk membela kebenaran 

dan menolak pemaksaan keyakinan, sementara Ash-Shabuni menyoroti bahwa jihad 

yang paling agung adalah perjuangan melawan hawa nafsu (jihad an-nafs). Secara 

kolektif, pandangan mereka menempatkan perang fisik (jihad qital) sebagai 

pengecualian yang ketat, diizinkan hanya dalam konteks pertahanan diri yang sah dan 

melawan penindasan, serta sangat terikat pada etika perang dalam Islam. Oleh karena 

itu, kedua perspektif ini menolak interpretasi literal dan sempit yang digunakan untuk 

membenarkan tindakan terorisme atau agresi, menegaskan bahwa esensi jihad adalah 

perjuangan moral, dakwah yang persuasif, dan menegakkan keadilan sosial dalam 

kerangka kemaslahatan umat. 

2. Bentuk kontekstualisasi penafsiran jihad dalam Al-Qur'an perspektif Ibnu 'Asyur dan 

Ali Ash-Shabuni adalah bahwa kedua ulama ini secara efektif memindahkan fokus 

jihad dari domain militer ke domain intelektual, moral, dan dakwah. Bentuk 



125

kontekstualisasi Ibnu 'Asyur sangat kental dengan pendekatan fungsional dan 

linguistik, ditunjukkan melalui penggunaan istilah "muqawamah bil hujjah" yang 

secara eksplisit berarti "perlawanan atau perjuangan dengan argumentasi/bukti". Hal 

ini mengarahkan jihad pada dimensi perjuangan intelektual melawan kebodohan dan 

ideologi yang salah, menjadikannya relevan untuk tantangan modern. Sementara itu, 

Ali Ash-Shabuni mengkontekstualisasikan dengan penekanan pada jihad an-nafs 

(perjuangan melawan diri sendiri) dan menjadikan jihad qital sebagai opsi pertahanan 

yang sangat terbatas, sehingga penafsiran mereka berdua secara kolektif menghasilkan 

kerangka pemikiran jihad yang damai. 

B. Saran 

1. Akademisi dan lembaga pendidikan disarankan untuk mengintegrasikan konsep 

muqawamah bil hujjah (perjuangan dengan argumentasi/intelektual) dari Ibnu 'Asyur 

ke dalam kurikulum studi perbandingan tafsir. Hal ini bertujuan untuk secara eksplisit 

mendidik mahasiswa agar memahami bahwa jihad adalah kewajiban intelektual dalam 

menghadapi perang ideologi, tantangan pemikiran Barat, dan klaim-klaim ateisme di 

era modern, sehingga menghasilkan lulusan yang mampu berjuang secara damai dan 

argumentatif, bukan secara militeristik. 

2. Masyarakat dan lembaga dakwah didorong untuk memprioritaskan sosialisasi jihad 

an-nafs (perjuangan melawan hawa nafsu) yang ditekankan oleh Ali Ash-Shabuni. 

Kontekstualisasi ini relevan untuk menanggapi tantangan moral dan sosial 

kontemporer, seperti korupsi, penyalahgunaan teknologi, dan hedonisme. Dengan 

demikian, jihad dimaknai sebagai upaya perbaikan diri dan moral yang transformatif, 



126

menjadi benteng pertama umat Islam sebelum mempertimbangkan perjuangan 

eksternal. 

3. Penelitian lanjutan disarankan untuk melakukan kajian tematik-komparatif tentang 

ayat-ayat non-jihad misalnya ayat tentang perdamaian, toleransi, atau ekonomi dengan 

menggunakan pendekatan kontekstualisasi yang sama. Tujuannya adalah untuk 

menguji sejauh mana metodologi yang digunakan oleh Ibnu 'Asyur dan Ash-Shabuni 

seperti Maqasid Syariah dapat diterapkan secara konsisten pada seluruh spektrum 

hukum Islam, sehingga memperkuat argumen kontekstualisasi sebagai metodologi 

yang valid dan menyeluruh. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



127

DAFTAR PUSTAKA 

Abd al-Hayy al-Farmawi, Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Maudlu’i, Al-Hadlarah al-Islamiyah, Kairo, 

cet. ke- 2. (1977) 

Abd Halim, N. I. M. Epistemologi Tafsir Ibnu'asyur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-

Tanwir. Diss. UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2012. 

Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam, Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve. (1996) 

Abi Fida’ Ismail Ibnu Katsir, Al-Bidayah Wa An-Nihayah, Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyah, 

1421H,  

Abi Fida’ Ismail Ibnu Katsir, Tafsir Al- Qur’an Al-Azhim, Juz II, Kairo: Dar al-Hadis, 1988. 

Ahmad Mukhtar Umar, al-Mu’jam al-Mausu’i Li Alfadz al-Qur’an al-Karim Wa Qira’atih 

Riyad: Muassasah al-Trath,2002. 

Ahmad Musthofa Al-Maraghi,Tafsir Al-Maraghi, Bairut Turki, Dar Al-Fikr, 1974. 

Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. Yogyakarta: Pustaka 

Progressif, 1997. 

Al Munawar, Said Aqil Husin. Al-Qur'an membangun tradisi kesalehan hakiki. Ciputat Press, 

2002.  

Al Qindi, Muhammad Luqman Hakim, et al. "Studi Perbandingan Tafsir Al-Tahrir wa al-Tanwir 

dan Tafsir Al-Manar terhadap Konsep Jihad: Analisis Redaksi Kata Jihad dan 

Qital." Al Karima: Jurnal Studi Ilmu Al Quran dan Tafsir 9.1 (2025). 

Al-Busuwi, Muhammad Haqqi. "Tafsîr Ruh al-Bayan". Beirut: Dar Ihyaal-Turast al-

‘Arabi (1989).  

Al-Hanbali, Ibnu Rajab Jami’ al-‘Ulum wa al-Hikam, (Dar al-Ma’rifah, Beirut)1408 H. 

Ali Syibramalisi, Faizah & Azizy, Jauhar, Membahas Kitab Tafsir Klasik-Modern, Lembaga 

Penelitian UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2011. 

Al-Isfahani, Raghib. Mu'jam Mufradat Alfaz al-Qur'an, Beirut: Dar al-Ma'rifah, 2004. 

Al-Khaujah, Ibn, dan Muhammad al-Jaib. "Syeikh al-Islam al-Imam al-AkbarMuhammad al 

Thahir Ibn Asyur." Beirut: Dar Muassasah Manbu‟ li al-Tauzi (2004). 

Almascaty, Hilmy Bakar. Panduan jihad, untuk aktivis gerakan Islam. Gema Insani, 2001.  



128

Alna, Akmal, et al. "Makna jihad dalam al-Qur’an menurut penafsiran Ibnu Katsir". Gunung 

Djati Conference Series. Vol. 9. 2022. 

Al-Qurthubi, Muhammad bin Ahmad, and Ahmad bin Abu Bakr Al-Anshari. "Al-Jami’li 

ahkamil Qur’an." VI. Beirut: Al-Resalah (2006).  

Amin, Husna, and Saiful Akmal. "Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an (Ayat-Ayat Jihad Dan 

Qital)." TAFSE: Journal of Qur'anic Studies 6.1 (2021).  

Anam, Haikal Fadhil, et al. "Kontekstualisasi Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an (QS Al-Nisa [4]: 

95) Sebagai Upaya Preventif Covid-19." Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan 

Hadis 2.2 (2020). 

Arikunto, Suharsimi. "Prosedur penelitian tindakan kelas." Bumi aksara 136.2 (2006).  

Ariza, Fauziah Nur, and M. Fahri Harahap. "Pendekatan Kontekstual Dalam Memahami Ayat-

Ayat Jihad: Analisis Pemikiran Mufassir Kontemporer Terhadap Isu Kekerasan dan 

Perdamaian". Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum 3.4 (2025).  

Arni, Jani. "Metode Penelitian Tafsir." Pekanbaru: Daulat Riau (2013).  

Ash-Shabuni, Rawai'u Al-Bayan Fi Tafsir Ayat Al-Ahkam, Dar Al-Qutub Al-Islamiyah.1980. 

Ash-Shabuni. Shafwat At-Tafasir.  Dar Al-Qutub Al-Islamiyah, 1998. 

As-Suyuthi, Jalaluddin. ad-Durru al-Mantsur fî at-Tafsir bi al-Ma`tsur, Jld. V, X. Kairo: Markaz 

Hajr li al-Buhuts wa ad-Dirasah al-Islamiah, t.t. 

Asy-Syathibi, al-Muwafaqat fil ushulil-ahkam, Beirut: Darul-Fikr, 1341 H. 

Asyur, Ibnu, Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma’aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi’ah Fi Al-Muwatha’. Kairo: 

Daar al-Salam, (2006). 

A'yun, Fathimah Nadia Qurrota. "Media sosial instagram sebagai sarana jihad." Islamic Review: 

Jurnal Riset dan Kajian Keislaman 9.1 (2020). 

Azra, Azyumardi. "Pergolakan politik Islam: Dari fundamentalisme, modernisme hingga post-

modernisme." (No Title) (1996). 

Azwar, Saifuddin. “Metode penelitian psikologi edisi II”. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, (2018).  

Az-Zamakhsyari. Al-Kasysyaf ‘an Haqaiqit Ta’wil wa ‘Uyunil Aqawil fi Wujuhit Ta’wīl, Misr : 

al-Bab al-Halabi, 1996. 

Burhanul Islam az-Zarnuji, Ta’lim Al-Muta’alim, Jakarta: Pustaka Arafah, (2018). 



129

Cahyono, Anang Sugeng. "Pengaruh media sosial terhadap perubahan sosial masyarakat di 

Indonesia." Publiciana 9.1 (2016). 

Darmawan, Kasis. Pemaknaan Jihad Secara Kontekstual (Aplikasi Metode Double Movement 

Fazlur Rahman). Diss. Institut PTIQ Jakarta, (2022). 

Denis McQuail, Teori Komunikasi Massa Suatu Pengantar, terj. Putri iva izzati. Jakarta: 

Salemba Humanika, (1996),  

Depag. Direktorat Jendral Pembinaan Kelembagaan Agama Islam Proyek Peningkatan Sarana 

dan Prasarana Perguruan Tinggi Agama, Ensiklopedi Islam Di Indonesia, Jakarta: 

Departemen Agama, 1992/1993. 

Gamal Al-Banna, Jihad, Cet. 1, Jakarta: Mata Air Publishing, 2006. 

Hadhiri, Choiruddin. Klasifikasi Kandungan al-Qur'an. S. Abdul Majeed, 1996.  

Hafizah, Nurul. Jihad Pendidikan Perspektif Tafsir Thahir Ibnu ‘Asyur: Kajian Maqashid Al-

Qur’an. Diss. Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2025. 

Hamdani, Heri. Pengaruh Kondisi Sosial Politik terhadap Penafsiran Al-Qur'an (Studi 

Komparatif Penafsiran Sayyid Quthb dan Ibnu Katsir Tentang Jihad). Diss. Institut 

PTIQ Jakarta, 2019.  

Hamim Ilyas, Studi Kitab Tafsir, Yogyakarta: Teras, 2004. 

Hamruni, Konsep Edutaiment dalam Pendidikan Islam, Yogyakarta: Bidang Akademik UIN 

Sunan Kalijaga, 2008. 

Hartini, Dwi. "Konsep Jihad Dalam Al-Qur’an; Aplikasi Penafsiran Kontekstual Abdullah 

Saeed." Mafatih: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 1.1 (2021).  

Hartono. 2019. Metodologi Penelitian. Pekanbaru: Zanafa Publishing. 

Hasan Abdul Halim, Tafsir Ahkam, Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2006. 

Hawwa, Sa'id. Mensucikan jiwa: Tazkiyatun nafs. Robbani Press, Upload by aie125, 2000. 

Hayat, Teten J. Terapi Dzikir: Epistemologi Healing Sufi. Guepedia, 2021.  

Hidayatullah, Tim Penulis IAIN Syarif. "Ensiklopedi Islam Modern." (1992).  

Husni, Husni. "Konsep jihad dalam alquran dan aktualisasinya dalam pendidikan." Tajdid 27.1 

(2021): 1-12.  

Ibn Manzur Muhammad ibn Makram, Lisan al-‘Arab, Jilid XI, Beirut: Dar Al Kutub al-

Islamiyah, 2003. 



130

Ibnu ‘Aniy wa al-Alfaz al-Waqi’ah fi alMuwatta’, Kairo: Dar al-Salam, 2006. 

Ibrahim bin ‘Umr al-Biqa’i, Nazdmu al Durar fî Tanasub al-Ayat wa as-Suwar. 

Irawan, Deni. "Kontroversi Makna Dan Konsep Jihad Dalam Alquran Tentang Menciptakan 

Perdamaian." Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 10.1 (2014). 

Irfanda, Alfin. "Terorisme, Jihad, dan Prinsip Hukum Islam: Alternatif Upaya 

Deradikalisasi." Jurnal Wawasan Yuridika 6.1 (2022). 

Iskandar, Nuzul,. "Jihad Dan Terorisme Dalam Tinjauan Alquran, Hadis, Dan Fikih." Al-

Qisthu: Jurnal Kajian Ilmu-ilmu Hukum Islam 17.1. (2019). 

Ismail Hakki Bursali, Tafsir Ruh a Bayan, Beirut: Maktabah Islamiyah, 1985. 

Junaidi. Alkanews.com: Fungsi dan Akhiran -Is, -Isme, -Isasi dan -itas, dikutip dari 

https://alkanews.com/fungsi-dan-arti-akhiran-is-isme-isasi-dan-itas/  

Katsir Ibnu, Tafsir Al-Qur’an Al-‘Aẓim, Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiah, 2017. 

Kholid Narbuko dan Abu Achmadi, Metode Penelitian, Jakarta: Bumi Aksara, 2001. 

Mahmud  Yunus, Tafsir  Al-Qur’anul  Karim. Singapore,  Basheer Ahamed, 1979. 

Mani’Abd Halim Mahmud, Metodologi Tafsir. "Kajian Komprehensif Metode Para Ahli 

Tafsir." Jakarta: Raja Grafindo Persada (2006).  

Masfuk, Zuhdi. "Pengantar Ulumul Qur’an.", Surabaya: PT. Karya Abditama, 1997.  

Maswan, Nur Faizin. Kajian Deskriptif Tafsir Ibnu Katsir, Yogyakarta: Menara Kudus, 2002. 

Mauluddin, Moh. Ayat-Ayat Jihad Perspektif Tafsir Maqasidiy Ibnu Asyur, (Lamongan: Al-

Furqan Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, 2023). 

Misrawi, Zuhairi. Al-quran kitab toleransi. Grasindo, 2010.  

Muchlis M. Hanafi, et al., Jihad; Makna, dan Implementasinya (Tafsir Tematik), Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur`an, 2012. 

Muhadjir, Noeng. "Metodologi penelitian kualitatif." (1996).  

Muhammad Baqir Al-Shadr, Pendekatan Tematik Terhadap Tafsir al-Qur’an, terj. Monik Bey 

dalam jurnal Ulum al-Qur’an tahun 1990. 

Muhammad Fakhruddin. "Tafsir al-kabir wa mafatih al-ghaib." Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah (1981).  



131

Muhammad Fuad Abdal Baqi, Al Mu'jam al Mufahras li Al Fadz al-Qur’an al Karim, Darul 

Fikri: 1992 M. – 1412 H. 

Muhammad Jamaluddin al-Qasi, Mahasin al-Ta`wil. Beirut: Dâr al-Kutub al Ilmiah, 1997. 

Muhammad Thahir  Ibn  Asyur, Al-Tahrir  Wa  al-Tanwir, Tunisia:  Dar  al-Tunisia li al-Nasyr, 

1984. 

Munawar-Rachman, Budhy. Islam Pluralis: Wacana Kesetaraan Kaum Beriman. Penerbit 

Paramedina, 2001. 

Musthafa al-Shawi al-Juwaini, Manahij fi al-Tafsir, Kutb Dirasah al-Qur’aniyyah: tt. 

Musthofa, “Prinsip Dakwah Via Media Sosial,”. Jurnal Aplikasi Ilmu-Ilmu Agama, Vol. 16 No. 

1 Tahun 2016. 

Nadjib, Emha Ainun. Surat Kepada Kanjeng Nabi. Mizan Pustaka, 2015.  

Nasrullah, Rulli. "Media sosial: Perspektif komunikasi, budaya, dan sosioteknologi." Bandung: 

Simbiosa Rekatama Media 2016 (2015): 2017.  

Nazir, Muhammad. Metode Penelitian, Jakarta: Ghalia Indonesia, 2003.  

Nizar, Coirun. "Kontekstualisasi Jihad Perspektif Ke-Indonesia-an." Ulul Albab: Jurnal Studi 

Islam 16.1 (2015). 

Nuraini, Nabilah, Dinni Nazhifah, and Eni Zulaiha. "Keunikan Metode Tafsir Al-Quranil Azhim 

Al-Adzim Karya Ibnu Katsir." Bayani 2.1 (2022). 

Qardhawi, Yusuf. Fiqih jihad: sebuah karya monumental terlengkap tentang jihad menurut al-

Quran dan Sunnah. Terjemahan Irfan Maulana Dkk. PT Mizan Publika, 2010. 

Qardhawi, Yusuf. Pendidikan Islam dan Madrasah hasan Al-banna, terj Bustami A Gani dan 

zainal abidin Ahmad, Jakarta: Bulan Bintang, 1980. 

Qordhawi Yusuf, Fiqh Prioritas. penerjemah Alizar. Jakarta: Gema Insani press, 1997. 

Quthb, Sayyid. Tafsir Fi zhilal al-Qur’an di bawah naungan al-Qur’an. terjemahan oleh As’ad 

dkk, Jakarta: Gema Insani Press, 2000. 

Razzaq, Abdur, and Jaka Perkasa. "Penafsiran Ayat-Ayat Jihad Dalam Kitab Al-Qur’an Al-

‘Adzim Karya Ibnu Katsir." Wardah 20.1 (2019). 

Rohimin, Jihad: Makna dan Hikmah, Jakarta: Erlangga, 2007. 

Rusyd, Ibnu, Terjemahan Bidayatul Mujtahid Jilid 2, ed. by Ahmad abu Al-majdi, 1st edn 

(Pustaka Azzam, 2006) 



132

Sabiq, As-Sayyid. Fiqh al-sunnah. Dar al-Rayan lil-Turath, 1990.  

Saragih, M. Syafi’I. Memaknai Jihad (Antara Sayyid Quthb & Quraish Shihab). Deepublish, 

2015.  

Sari, Raayyanita Nur Rahmah. Tafsir Maqaṣidi Jihad Fi Sabilillah Ibn ‘Asyur. BS thesis. 

Fakultas Ushuluddin UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.  

Schwartz, Stephen S. The Two Faces of Islam, diterjemahkan Hodri Ariev, Dua Wajah Islam: 

Moderatisme vs Fundamentalism, Jakarta: Penerbit Blantika, 2007. 

Sedarmayanti, Syarifuddin Hidayat, Metodologi Penelitian, Bandung: Mandar Maju: 2002. 

Shihab, M. Quraish, Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan, Bandung: Mizan Pustaka, 

1994. 

Shihab, M. Quraish, Tafsir al Misbah Pesan Dan Keserasian al-Qur'an, Jakarta: Lentera Hati, 

2002. 

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Qur’an, Tafsir Maudhu’ atas berbagai Persoalan Umat, 

Bandung: Mizan, 1998. 

Shihab, M. Quraish. "Sejarah dan Ulum al-Qur’an." Jakarta: Pusataka Firdaus (2008).  

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Quran: Tafsir tematik atas berbagai persoalan umat. Mizan 

Pustaka, 1996.  

Sholihan, Modernitas Postmodernis Agama, Semarang: Walisongo Press, 2008. 

Singarimbun, Masri. "Metode penelitian survai." (1995). 

Siroj, Said Aqil. Tasawuf sebagai kritik sosial: mengedepankan Islam sebagai inspirasi, bukan 

aspirasi. Mizan Pustaka, 2006.  

Sugiono, Metode Penelitian Kuantitatif, Bandung: Alfabeta, 2005. 

Sukardi, H. M. Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi Dan Praktiknya (Edisi Revisi). 

Bumi Aksara, 2021.  

Sukron Moh, Konsep Jihad Menurut Ibnu Katsir Dan M. Quraish Shihab (Studi Komparatif 

Tafsir Al-Qur’an Al-‘Azim Dan Tafsir Al-Misbah), (Semarang: universitas islam negeri 

walisongo,2023). 

Summa, M. Amin. "Studi Ilmuilmu Al-Qur’an." Pustaka Firdaus, Jakarta (2001). 

Surnadi Suryabrata, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktikum, Jakarta: Rineka Cipta, 

1998. 



133

Susetya, Wawan. Cermin hati. Tiga Serangkai, 2006.  

Suwartono, Makassar. Dasar-dasar metodologi penelitian. Penerbit Andi, 2014.  

Syahriyati, Alfi. "Al-Quran dan Radikalisme: Analisis Ayat-Ayat Jihad dalam Media 

Online". (Quran and Hadith Studies, 2019). 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika dan pengembangan Ulumul Qur'an. Yogyakarta: Pesantren 

Nawesca Press, 2017. 

Syuhbah, Muhammad Muhammad Abu, and Muhammad bin Muhammad. "Al-Madkhal Li 

Dirâsah Al-Qur ‘an Al-Karim." Riyadh: Dar al-Liwa (1987).  

Tim Penyusun Institut Manajemen Zakat, Panduan Zakat Praktis, Jakarta: Institut Manajemen 

Zakat, 2003. 

Tim Redaksi. 2008. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa. 

Toto Suharto, Filsafat Pendidikan Islam, Yogyakarta: Ar-ruz, 2006. 

Triana, Rumba. "Tafsir Ayat-Ayat Jihad Dalam Al-Qur'an". Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an 

dan Tafsir 2.02 (2015).  

Wahyudi, Tian. "Reinterpretasi jihad dalam pendidikan di era digital." Tribakti: Jurnal 

Pemikiran Keislaman 32.1 (2021). 

Yaqin, Ainol. "Rekontruksi Dan Reorientasi Jihad Di Era Kontemporer; Kajian Tematik Atas 

Ayat-Ayat Jihad." OKARA: Jurnal Bahasa dan Sastra 10.1 (2016). 

Yaqub Ali Mustafa, Islam Antara Perang Dan Damai. Tangerang Selatan: Maktabah Darus 

Sunnah, 2009. 

 

 

 

 

 

 

 

 



134

 

BIODATA MAHASISWA 

A. IDENTITAS DIRI 

Nama                     : Benny Wahyudhi Rm 

Tempat/Tgl.Lahir  : Pekanbaru, 19 Juni 2001 

Jenis Kelamin        : Laki-Laki 

Agama                   : Islam 

Status                     : Belum menikah 

Pekerjaan               : Mahasiswa 

Alamat                   : Dusun Luba Hilir, RT 001 RW 001, Kec Rambah, Kab Rokan Hulu 

No Telepon           : 081364158895 

Judul Tesis            : KONTEKSTUALISASI KONSEP JIHAD DALAM AL-QUR’AN 

(STUDI KOMPARATIF PENAFSIRAN IBNU ASYUR DAN ALI 

ASH-SHABUNI) 

B. PENDIDIKAN 

SD                        : Sekolah Dasar Negri 003 Rambah, Rokan Hulu 

SMP                     : SMP IT Khalid Bin Walid 

SMA                    : MA Khalid Bin Walid 

Strata 1                : Universitas Islam Negri Sultan Syarif Kasim Riau 

C. ORANG TUA 

Nama Ayah            : Sargatua Rambe S.P 

Pekerjaan               : Wiraswasta 

Nama Ibu               : Eni Setijaningsih S.Pd, M.M 

Pekerjaan               : PNS 


