
AKAD NIKAH TALFIQ MAZHAB  DAN IMPLIKASINYA 

TERHADAP STATUS HUKUM PERNIKAHAN  

DAN NASAB ANAK 

 

DISERTASI 

 
Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh 

Gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Hukum Keluarga 

(Ahwal Syakhsiyyah) 

 

 
  

Oleh: 

 

SYAMSUDDIN MUIR 

NIM. 32290515800 

 

Promotor : 

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H /2026 M 

Co Promotor : 

Prof. Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag 





 
 





 
 



 
 



 
 

KATA PENGANTAR 

 

 بسم الله الرحمن الرحيم

 السلام عليكم ورحمة الله وبركاتو

Alhamdulillah penulis ucapkan ke hadirat Allah swt atas segala limpahan 

rahmat dan hidayah-Nya kepada penulis sehingga dapat menyelesaikan disertasi 

ini dengan judul “Akad Nikah Talfīq Mazhab dan Implikasinya Terhadap 

Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak”. Selanjutnya, shalawat dan salam 

tercurah selalu kepada Nabi Muhammad saw.  

Penulis menyadari bahwa Disertasi ini tidak akan terwujud dan 

terselesaikan dengan baik sesuai dengan harapan, tanpa ada bimbingan dan 

dorongan serta motivasi dari berbagai pihak kepada penulis, sejak awal memulai 

sampai ke tahap penyelesaiannya. Selanjutnya pada kesempatan ini, penulis 

mengucapkan terima kasih yang tidak terhingga kepada semua pihak yang telah 

membantu baik secara moril maupun materil.  

Pada kesempatan ini, ungkapan terima kasih secara khusus penulis 

sampaikan kepada: 

1. Prof. Dr. Leny Nofianti, MS., SE., Msi., Ak., CA., Rektor Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

2. Prof. H. Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor I Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

3. Dr. Alex Wendra, S.T., M.Eng., Wakil Rektor II Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

i 
i 



 
 

4. Dr. Harris Simaremare, M.T., Wakil Rektor III Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

5. Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., Direktur Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

6. Abdul Hadi, M.A., Ph.D., Wakil Direktur Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.   

7. Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag., Ketua Program Studi Hukum Keluarga 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

8. Dr. Rahman Alwi, M.Ag., Sekretaris Program Studi Hukum Keluarga 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.  

9. Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag., Promotor penulis yang telah memberikan 

motivasi, bimbingan dalam penyelesaian disertasi ini. 

10. Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag., Co-Promotor yang telah memberikan 

bimbingan, arahan dan perbaikan disertasi ini. 

11. Seluruh dosen Pascasarjana UIN Suska Riau, khususnya dosen pada 

Program Studi Hukum Keluarga (al-Ahwal al-Syakhshiyyah) yang telah 

memberikan bekal ilmu dan wawasan kepada penulis. 

12. Seluruh Tata Usaha Pascasarjana UIN Suska Riau dan karyawan UIN 

Suska pada umumnya yang telah memberikan pelayanan dan kemudahan 

administrasi sejak penulis masuk kuliah hingga menyelesaikan segala 

proses perkuliahan di UIN Suska Riau. 

13. Teman-teman seprofesi dosen di Fakultas Syariah dan Hukum, yang sudah 

menjadi keluarga besar bagi penulis. 

14. Kedua orang tua penulis, Ayahanda Muir Shiddiq dan Ibunda Juhani Taib 

ii 



 
 

yang dengan susah payah tidak pernah surut dalam membantu dan 

mendoakan untuk kesuksesan semua anak-anaknya.  

15. Adik-adik penulis, Ramli, Jumiyati, Elly Febrina, Ibnu Sina, Zulhafiz, 

Maria Ulfa, dan Ernita Wahyuni, atas bantuan dan doanya.  

16. Ibu mertua penulis Bunda Hasinem binti Ahmad Piti atas bantuan dan 

doanya untuk penulis sekeluarga.  

17. Istri tercinta, Syamsidar binti Syamsuri Abdul Ghani, yang mendampingi 

penulis dalam suka dan duka. Kemudian, anak-anak tersayang, Jihan 

Shahira, Nahla Salsabila, dan Muhammad Nabil Mujahidi, sebagai pelipur 

lara dan penyemangat jiwa dalam tawa dan tangis. 

18. Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Hamdan Said dan Bunda 

Masyitoh binti Abdul Samad, atas bantuan dan doanya untuk penulis 

sekeluarga.  

19. Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Jaliluddin Jamaluddin dan 

Bunda Norida Ahmad di Shah Alam Selangor Malaysia, atas bantuan dan 

doanya.  

20.  Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Tan Sri Zainal Dahlan dan 

Bunda Datin Sri Qasma „Aini, di Kuala Lumpur Malaysia, atas bantuan 

dan doanya.  

21. Sahabat penulis Dr. Rahman (dosen Fak. Dakwah, UIN Suska), Dr. Fajril 

Anwar Ahda (Staf Prodi HKI S3), Dr. Nirwan Syafrin (dosen Universitas 

Ibnu Khaldun, Bogor), atas berbagai bantuannya.  

22. Kepada semua pihak yang tidak bisa disebutkan satu persatu melalui 

tulisan ini, hanya Allah Swt. yang mampu membalas amal baik mereka 

iii 



 
 

semua. 

Penulis menyadari bahwa disertasi ini belum sempurna dan masih 

memiliki kekurangan, maka penulis mengharapkan kritikan perbaikan dan saran 

dari pembaca demi kesempurnaan disertasi ini. Akhirnya, penulis berharap 

semoga disertasi ini memberikan manfaat bagi penulis, keluarga serta pembaca 

umumnya. 

 

Pekanbaru,     Januari 2026 

 

 

Syamsuddin Muir 

NIM. 32290515800 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

iv 



 
 

DAFTAR ISI 

 

BAB I .................................................................................................... 1  

PENDAHULUAN ................................................................................ 1 

A. Latar Belakanag masalah ....................................................... 1 

B. Identifikasi Masalah .............................................................. 

C. Penegasan Istilah ................................................................... 

D. Pembatasan Masalah ............................................................ 

E. Rumusan Masalah ................................................................. 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................... 21 

G. Metode Penelitian .................................................................. 

BAB   II .............................................................................................. 

KAJIAN TEORITIS ......................................................................... 

A. LANDASAN TEORI ............................................................. 

....................................................................................... 

................................................... 

......................................................... 

........... 

............................ 

v 

19 

19

20

20  

26 

27  

27

27

1. Talfiq 

a. Pengertian Talfiq
 

27

27

b. Pembagian Talfiq .................................................. 31

c. Bentuk Talfiq 35

d. Hukum Talfiq ........................................................ 36

48e. Pendapat Ulama .................................................... 

f. Mazhab, Taqlid, dana Tatabbu’ al-Rukhas 56

582. Taqlid ...................................................................................... 

3. Tatabbu’ al-Rukhas................................................................ 82

82a. Pengertian Tatabbu’ al-Rukhas 



 
 

................................. 

BAB   III  PEMBAHASAN ............................................................ 

A. DINAMIKA RUKUN NIKAH ..................................... 

B. KEDUDUKAN WALI NIKAH .................................... 

C. KEDUDUKAN SAKSI NIKAH ................................... 

BAB   IV ANALISIS TALFIQ MAZHAB DAN IMPLIKASINYA 

A. ANALISIS DALIL RUKUN NIKAH .......................... 

............................ 

............................ 

......................... 

................................................. 

........................................................... 

............................................................ 

......................... 

1. Mazhab Maliki ........................................................... 

2. Mazhab Hanafi, Syafi‟i, dan Hambali ........................ 

................................. 

      1. DINAMIKA TALFIQ MAZHAB ............................ 

A. Status Hukum Pernikahan ..................................... 

vi 

83b. Hukum Tatabbu’ al-Rukhas 

904. Tinjuan Pustaka .................................................................. 

97

97

106

120

133

1. Ijab Kabul dan Fungsi Wali Nikah .............................. 133

135a. Lafaz Ijab Kabul Mazhab Hanafi 

140b. Lafaz Ijab Kabul Mazhab Maliki ............................ 

142c. Lafaz Ijab Kabul Mazhab Syafi‟i 

146d. Lafaz Ijab Kabul Mazhab Hambali 

2. Ijab Kabul Satu Majelis 155

1583. Syarat Ijab Kabul 

B. Analisis Dalil Wali Nikah ............................................. 161

a. Mazhab Hanafi 161

178b. Mazhab Maliki, Syafi‟i, dan Hambali 

C. Analisis Dalil Saksi Nikah .............................................. 208

208

213

D. IMPLIKASI TALFIQ MAZHAB 219

219

230



 
 

2. Hak Anak .................................................................. 

A. Kesimpulan ................................................................. 

B. Saran ............................................................................ 

Daftar Pustaka ................................................................... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

vii 

235

BAB   V KESIMPULAN DAN SARAN....................................... 240

240

241 

243



 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas 

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab  Latin  Arab  Latin 

 Th ط  a ا

 Zh ظ  B ب

 ت T ع   „

 Gh غ  Ts ث

F  ف J ج 

Q  ق H ح 

 K ك  Kh خ

L  ل D د 

 M م  Dz ذ

N  ن R ر 

W  و Z ز 

H  ه S س 

 ش Sy ء   ‟

 Y ي  Sh ص

 Dl ض
  

viii 



 
 

 

B. Vocal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

    ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u,” sedangkan bacaan 

    panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = Ā Misalnya قال Menjadi qāla 

Vocal (i) panjang = Ī Misalnya قيل Menjadi   qīla 

Vocal (u) panjang = Ū Misalnya دون Menjadi dūna 

 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

   “î”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat  

   diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah 

   ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) = ـو Misalnya قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) =  ـي Misalnya خير menjadi khairun 

 

C. Ta’ marbuthah (ة( 

 Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسـالة للمدرسـةmenjadi 

al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

ix 



 
 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya فى 

 .menjadi fi rahmatillâh رحمة الله

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

x 



 
 

ABSTRAK 

Syamsuddin Muir (2026) : Akad Nikah Talfiq Mazhab Da Implikasinya 

Terhadap Status Hukum Pernikahan Dan 

Nasab Anak  

Talfīq merupakan bentuk taqlīd dengan penggabungan beberapa pendapat 

mazhab fiqh dalam satu masalah hukum. Seperti fenomena penerapan talfīq pada 

akad nikah tanpa wali dan tanpa saksi yang merupakan gabungan pendapat 

mazhab Hanafi dan mazhab Maliki. Mayoritas mazhab fiqh, Hanafi, Syafi‟i, dan 

Hambali menolak talfīq mazhab. Pendapat mayoritas ulama mazhab Maliki di 

benua Afrika Utara (selain Mesir) dan Andalusia membolehkan talfīq mazhab 

pada masalah ibadah. Pendapat sebagian ulama kontemporer membolehkan talfīq 

mazhab dengan syarat-syarat tertentu. Jenis penelitian ini adalah penelitian 

kepustakaan (library research). Dalam penelitian ini dilakukan pengkajian 

terhadap sumber tertulis seperti kitab atau buku yang berkaitan dengan penelitian. 

Hasil dari penelitian ini bahwa ada kesepakatan tiga mazhab fiqh, mazhab Maliki, 

mazhab Syafi‟i, dan mazhab Hambali bahwa akad nikah talfiq mazhab tanpa wali 

itu fāsid, tidak sah, dikenakan hukuman takzir, tidak dikenakan hukuman had 

zina. Juga sepakat tiga mazhab fiqh, mazhab Hanafi, mazhab Syafi‟i, dan mazhab 

Hambali, bahwa akad nikah talfiq mazhab tanpa saksi itu fāsid, tidak sah, 

dikenakan hukuman takzir, dan tidak dikenakan hukuman had zina. Hukum talfīq 

mazhab dengan melaksanakan akad nikah tanpa wali dan tanpa saksi adalah talfīq 

bāthil, tidak sah, dan merupakan talfīq terlarang, bertentangan dengan 

kesepakatan ulama yang tidak membolehkan akad nikah tanpa wali dan tanpa 

saksi. Status hukum pernikahan talfiq mazhab itu batal, dan nasab anak yang lahir 

dari pernikahan talfiq mazhab itu dinisbahkan kepada ayahnya.    

Kata Kunci : talfīq, taqlīd, mazhab  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

xi 



 
 

ABSTRACT 

 

Syamsuddin Muir (2026) : Talfiq Mazhab Marriage Contract and Its 

Implications for the Legal Status of Marriage 

and Children's Destinies 

 

Talfiq is a form of taqlid that combines the opinions of several schools of Islamic 

jurisprudence in a single legal issue. For example, the phenomenon of applying 

talfiq to marriage contracts without a guardian (wali) and without witnesses 

(saksi) is a combination of the opinions of the Hanafi and Maliki schools. The 

majority of the Hanafi, Shafi‟i, and Hambali schools of Islamic jurisprudence 

reject the talfiq of the school. The majority of Maliki scholars in North Africa 

(except Egypt) and Andalusia permit the talfiq of the school in matters of worship. 

The opinion of some contemporary scholars permits the talfiq of the school with 

certain conditions. This type of research is library research. In this research, a 

review of written sources such as books or books related to the research is 

conducted. The results of this research are that there is an agreement between the 

three schools of fiqh, the Maliki school of thought, the Shafi'i school of thought, 

and the Hambali school of thought that the marriage contract of the talfiq school 

of thought without a guardian is fasid, invalid, subject to the punishment of takzir, 

and not subject to the penalty of had zina. It is also agreed by the three schools of 

fiqh, the Hanafi school, the Syafi‟i school, and the Hambali school, that the talfiq 

school of marriage without witnesses is fasid, invalid, subject to the punishment 

of takzir, and not subject to the punishment of had zina. The law of the talfiq 

school of law by carrying out a marriage contract without a guardian and without 

witnesses is talfiq bathil, invalid, and is a forbidden talfiq. The legal status of the 

talfiq mazhab marriage is void, and the lineage of the child born from the talfiq 

mazhab marriage is assigned to the father. 

 

Keywords : talfīq, taqlīd, mazhab 

 

 

 

 

\ 

 

 

 

xii 



 
 

 ملخص
 

من أشكال التقليد عن طريق الجمع بين عدة آراء من المذاىب الفقهية التلفيق ىو شكل 
في مسألة واحدة. مثل ظاىرة تطبيق التلفيق على عقد الزواج دون ولي ودون شهود وىو 
مزيج من آراء المذىبين الحنفي والمالكي. فيما يتعلق بتلفيق المذىب، ينقسم العلماء إلى 

ىب الحنفي والشافعي والحنبلي يرفض التلفيق. وجمهور آراء، جمهور المذاىب الفقهية، المذ
علماء المالكية في قارة شمال إفريقيا )بخلاف مصر( والأندلس يجيزون تلفيق المذىب في 
مسائل العبادة. ورأي بعض العلماء المعاصرين علي جواز التلفيق بشروط معينة. ىذا 

اؤه من خلال فحص النوع من البحث ىو بحث مكتبي. وفي ىذا البحث، يتم إجر 
المصادر المكتوبة مثل الكتب أو الكتب المتعلقة بالبحث. نتائج ىذا البحث ىي أن 
اتفاق المذاىب الفقهية الثلاثة، المذىب المالكي، والمذىب الشافعي، والمذىب الحنبلي، 
على أن عقد الزواج بدون ولي باطل، ويستوجب التعزير، ولا يستوجب حد الزنا. كما 

ذاىب الفقهية الثلاثة، المذىب الحنفي، والمذىب الشافعي، والمذىب الحنبلي، اتفقت الم
على أن عقد الزواج بدون شهود باطل، ويستوجب حكم التعزير، ولا يستوجب حد 
الزنا. إن حكم تلفيق المذىب بإجراء عقد زواج بدون ولي وبدون شهود ىو تلفيق باطل، 

هود ىو تلفيق محرم، مخالفا لإجماع العلماء لأن التلفيق لعقد زواج بدون ولي وبدون ش
عقد الزواج بتلفيق المذاىب  الذين لا يجيزون عقد الزواج بدون ولي وبدون شهود. و 

 .باطل، وينسب نسب الطفل المولود من زواج التلفيق إلى الأب
 

 

 

 

 

 

 

xiii 



 
 

1 
 

 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah  

 Kajian tentang talfīq dengan mengikuti berbagai mazhab dalam satu 

masalah merupakan isu yang sudah lama berkembang di dunia Islam, terutama 

dalam konteks hukum fiqh yang terdiri dari empat mazhab yang dipakai di 

berbagai dunia Islam, mazhab Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi‟i, dan 

mazhab Hambali. Meskipun terdapat beberapa pendapat dan sudut pandang yang 

berbeda dalam memahami talfīq, namun secara langsung talfīq juga berimplikasi 

pada tatanan kesinambungan pemikiran seorang mujtahid maupun muqallid 

(pengikut mazhab). Membicarakan hukum talfīq, tentu tidak bisa terlepas dari 

pembahasan tentang taqlīd, dan tatabbu‟ al-rukhas. Karena talfīq itu sendiri 

bagian dari taqlid, dan talfīq itu juga ada sisi persamaan dengan tatabbu‟ al-

rukhas yang juga berupa praktik menggabungkan beberapa pendapat mazhab fiqh.  

Sejarah istilah talfīq dalam ushul fiqh merupakan istilah baru muncul 

belakangan, dan tidak ditemukan di kitab-kitab terdahulu. Pembahasan talfīq itu 

baru muncul pada abad ke 5 H, pada masa kuatnya fanatik mazhab dan masa 

pengaruh politik memasuki ranah mazhab fiqh.
1
  Najamuddin Ali al-Thurthusi 

(758H) ulama Mazhab Hanafi dianggap sebagai ulama pertama yang berbicara 

mengenai talfīq.
2
  

Pengertian talfiq sebagaimana yang dijelaskan oleh Muhammad Sa‟id al-

Husaini ialah melakukan suatu perbuatan dengan menggabung beberapa pendapat 

                                                             
1
 Jamaluddin al-Qasimi, al-Fatwa fi al-Islām (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1987), 

hlm, 169.  
2
 Abdul Aziz Izzat al-Khayyad, al-Akhz Bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma‟ 

al-Fiqh al-Islami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), hlm 367.  

1 



 
 

2 
 

 
 

mazhab fiqh. Seperti berwudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian kepala, 

mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian memakai mazhab Hanafi tanpa batal wudhu‟ 

dengan menyentuh wanita bukan mahram.
3
 

Bisa digambarkan bahwa talfīq itu seperti para ulama mujtahid berbeda 

pendapat pada suatu amalan ibadah atau muamalah yang punya rukun atau syarat. 

Lalu seorang muqallid mengikuti sebagian pendapat ulama dalam satu masalah, 

dan mengikuti pendapat mujtahid lain dalam masalah yang masih terdapat dalam 

satu ibadah itu. Maka terlahir suatu bentuk ibadah baru yang tidak disebutkan oleh 

salah satu ulama mujtahid. Bahkan, jika bentuk ibadah itu diajukan kepada 

seorang ulama mujtahid, dipastikan ulama tersebut tidak akan menerimanya.
4
 

Jika ditelusuri dari berbagai penjelasan para ulama tentang talfīq, bisa 

dibuat kesimpulan bahwa: 

1) Talfīq itu bagian dari taqlid, yaitu taqlīd gabungan dari berbagai mazhab. 

2) Talfīq hanya berlaku dalam masalah ijtihad fiqh, tidak berlaku dalam 

masalah akidah.  

3) Talfīq itu satu amalan dengan menggunakan dua atau tiga pendapat 

mazhab yang berbeda.   

4) Penggabungan dua mazhab itu mengakibatkan amalan itu tidak sah 

menurut kedua mazhab.  

Sebagaimana kita ketahui, mayoritas umat Islam Indonesia itu mengikut 

madzhab Syafi‟i.
5
 Namun begitu, pengamalan talfīq itu ada di Indonesia. Contoh 

nyata talfīq itu ada pada membayar zakat fitrah dengan uang tunai mengikut 

                                                             
3
 Muhammad Sa‟id Albani al-Husaini, „Umdah al-Tahqīq Fi al-Taqlīd wa al-Talfīq 

(Damaskus: Dar al-Qadiri, 1997), hlm, 183.  
4
 Ibid., hlm, 91.  

5
 Sirajuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Mazhab Syafi‟i (Jakarta: Pustaka tarbiyah 

Baru), hlm, 370.  



 
 

3 
 

 
 

pendapat madzhab Hanafi, akan tetapi besaran uang yang dibayarkan berdasarkan 

takaran beras menurut madzhab Syafi‟i.  

Gambaran talfīq dalam zakat fitrah bahwa pendapat mayoritas ulama 

termasuk mazhab Syafi‟i, mewajibkan membayar zakat fitrah dengan makanan 

pokok yang kadarnya sekitar 2,72 liter atau 2,176 kg, yang kemudian dibulatkan 

menjadi 2,5 kg. Pendapat kedua, yaitu mazhab Hanafi yang membolehkan 

membayar zakat fitrah dengan uang, dengan kadar wajib 8 Rithl Baghdad atau 

sekitar 3,8 kg, atau sekitar 5 liter. Maka kalau ada yang bayar zakat fitrah dengan 

uang dengan kadar 2,5 kg, ini bukan pendapat mayoritas ulama, bukan juga 

pendapat mazhab Hanafi. Karena mayoritas ulama menetapkan kadar 2,5 kg, tapi 

tidak boleh dibayar dengan uang. Mazhab Hanafi pula membolehkan bayar 

dengan uang, tapi nilai ukurannya 3,8 kg atau 5 liter. Jadi, membayar zakat fitrah 

dengan uang senilai 2,5 kg,  ini namanya melahirkan pendapat baru, yaitu talfīq.
6
 

Para ulama yang membolehkan pelaksanaan talfīq itu juga tidak secara 

mutlak, akan tetapi pada batasan-batasan tertentu. Dalam hal ini ulama 

menjelaskan terdapat dua bentuk larangan talfīq:  

1) Talfīq yang secara subtansi merupakan perbuatan haram, seperti talfīq 

yang akan menimbulkan penghalalan hal- hal haram, seperti menghalalkan 

miras, zina dan lain-lain.  

2) Talfīq dipandang negatif yang muncul kemudian. Menurut Wahbah al-

Zuhaili pada bagian ini diklasifikasi menjadi tiga: 

a) Melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Artinya memilih pendapat ulama yang 

ringan-ringan tanpa ada uzur dan darurat. Talfīq dalam konteks ini 

                                                             
6
 Ahmad Zarkasih, Mazhab Talfīq Zakat Fitrah (Jakarta: Rumah Fiqih Publishing, 

1441H), hlm 34.  



 
 

4 
 

 
 

dilarang, dengan tujuan menutup dampak negatif dengan anggapan 

seseorang bahwa dirinya bebas dari tuntutan syarak. Abu Hamid al-Gazali 

berkata‚ tidak boleh seseorang mengadopsi pendapat-pendapat lain dengan 

sesuka hatinya. Bagi orang awam tidak diperbolehkan memilih pendapat 

yang ringan-ringan dari berbagai mazhab, sehingga bisa berbuat 

seenaknya sendiri. Termasuk dalam kategori ini adalah memilih pendapat 

yang ringan-ringan dengan tujuan mempermainkan syariat, dan 

mengadopsi pendapat-pendapat lemah dari setiap mazhab, hanya karena 

menuruti hawa nafsu.  

b) Talfīq yang akan berdampak kepada pembatalan keputusan hakim. Sebab 

keputusan hakim itu menghilangkan perbedaan pendapat. 

c) Talfīq yang akan mengakibatkan pembatalan sebuah perbuatan yang 

telah terlaksana secara taqlīd, atau talfīq yang akan mengakibatkan 

pelanggaran terhadap hasil- hasil penetapan ijmak ulama.
7
   

Nampak jelas, ulama beda pendapat menyikapi talfīq mazhab, ada yang 

melarang, ada yang membolehkan, dan ada juga yang membolehkan dengan 

syarat tertentu. Jika kita melihat  pembagian hukum syariat itu kepada ibadah, 

muamalah, hudud, munakahat, maka talfīq itu bukan saja bisa terjadi pada 

masalah ibadah, tapi juga bisa terjadi pada masalah munakahat atau pernikahan.  

Menurut perspektif hukum Islam, pernikahan dipandang sebagai 

implementasi dari sunnah Rasulullah saw, yang memberikan contoh teladan 

dalam menjalani kehidupan pernikahan. Sunnah ini memberikan landasan moral 

dan spiritual bagi umat Islam untuk mengejar kebahagiaan dunia dan akhirat 

melalui ikatan pernikahan. Rasulullah saw tidak hanya menjadi pemimpin dalam 

                                                             
7
 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī (Syria: Dār al-Fikr, 1986), hlm, 1148. 



 
 

5 
 

 
 

konteks pernikahan, tetapi juga memberikan arahan dan nasihat yang 

membimbing umatnya untuk menjalani hidup berkeluarga dengan penuh kasih 

sayang dan ketaatan kepada Allah swt. Pernikahan tidak hanya menyangkut dua 

individu yang menjalani kehidupan bersama, pernikahan dalam Islam juga 

melibatkan keluarga. Persetujuan dari wali tidak hanya dianggap sebagai 

formalitas, tetapi sebagai aspek yang menunjukkan keterlibatan dan dukungan 

keluarga terhadap pernikahan tersebut. Dalam pandangan Islam, pernikahan 

bukan hanya hubungan antara suami dan istri, melainkan juga sebuah persatuan 

antar keluarga yang saling mendukung.
8
 

Jika melihat perjalanan hukum pernikahan di tanah air, maka kita sejenak 

mundur ke belakang melihat Hukum Barat (Belanda) masuk ke Indonesia pada 

tahun 1596 seiring dengan gerakan kolonialisme. Dengan dalih memperluas 

daerah perdagangan, maksud semula untung berdagang, berubah menjadi 

penjajah. Agar maksud ini lancar, pemerintah Hindia Belanda memberikan 

wewenang penuh kepada perusahaan perdagangan Belanda, V.O.C (Vereenigde 

Oost-Indische Copagnie) untuk mendirikan benteng-benteng pertahanan dan 

mengadakan perjanjian dengan raja-raja di Indonesia. Oleh karena itu, V.O.C 

mempunyai dua wewenang, sebagai pedagang dan sebagai badan pemerintah. 

Pada waktu itu pemerintah kolonial Belanda menetapkan hukum perkawinan 

antara lain. Pertama, bagi orang Indonesia asli berlaku hukum adat. Kedua, 

khusus orang Indonesia asli beragama Islam, berlaku hukum perkawinan Islam. 

Ketiga, khusus orang Indonesia asli beragama Kristen, berlaku Ordonansi 

Perkawinan Kristen (HOCI). Keempat, khusus warga negara keturunan Eropa dan 

                                                             
8
 Moh. Ali Wafa, Hukum Perkawinan di Indonesia (Pamulang: YASMI, 2018), hlm, 21.  



 
 

6 
 

 
 

Cina, berlaku Kitab Undang-Undang Perdata (BW). Bagi perkawinan campuran, 

berlaku peraturan perkawinan campuran (Staatsbald 1898 No. 198) atau GHR.
9
  

Pembahasan tentang Undang-Undang Perkawinan mengalami pasang surut 

di dalam materi yang berisikan nilai ke-Islaman pada pelaksanaan perkawinan. 

Rancangan Undang-Undang Perkawinan yang diajukan oleh pemerintah ternyata 

secara garis besar masih mengutip dari Kitab Undang-Undang Hukum Perdata 

(burgelijk wetbook). Bahkan ada beberapa pasal yang secara jelas rumusannya 

hanya diterjemahkan dari burgelijk wetbook dan Huwelisk ordonantie christen 

inlanders. Itu semua memancing pertentangan dari para ulama dan masyarakat 

Indonesia, khususnya umat Islam, bahwa RUU itu bertentangan dengan Undang-

Undang Dasar pasal 29 ayat (1) tentang kebebasan beragama. Pertentangan 

didasari atas materi norma pada RUU perkawinan yang jauh keluar dari konsep 

yang ada dalam al-Quran. Materi yang dimaksud secara garis besar tentang norma 

perkawinan dan waris, perkawinan beda agama, pengaturan mengenai anak 

angkat, masa iddah bagi perempuan, larangan poligami, dan larangan mengawini 

saudara.
10

 

Pada akhirnya RUU perkawinan dapat disahkan pada 2 Januari 1974 

melalui forum paripurna Dewan Perwakilan Rakyat bersama dengan pemerintah 

Indonesia dengan nama Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang perkawinan. 

Secara kongkrit Undang-Undang Perkawinan ini baru dapat diterapkan apabila 

peraturan pelaksanaannya sudah ada. Baru pada tahun 1975 pelaksanaan Undang-

Undang No. 1 Tahun 1974 tentang perkawinan efektif berjalan ketika Peraturan 

Pemerintah (PP) No. 9 Tahun 1975 Tentang pelaksanaan Undang-Undang No. 1 

Tahun 1974 tentang perkawinan sudah ada. Sejak adanya peraturan perundang-

                                                             
9
 Ibid., hlm, 22.  

10
 Ibid. 



 
 

7 
 

 
 

undangan ini, maka segala ketentuan mengenai perkawinan yang sebelumnya ada 

menjadi tidak berlaku lagi sepanjang tidak diatur secara khusus.
11

 

Pengaturan hukum perkawinan tidak berhenti pada Undang-Undang No. 1 

Tahun 1974 tentang perkawinan, tetapi persoalan perkawinan diatur juga pada 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). Persoalan perkawinan yang ada pada KHI ini 

lebih kepada pegangan para hakim di lingkungan Pengadilan Agama. Lahirnya 

KHI ini didorong sebuah kebutuhan teknis yudisial yang dimana Mahkamah 

Agung sebagai penanggung jawab peradilan di indonesia. Dengan keberadaan 

KHI, maka kebutuhan teknis yudisial peradilan agama dapat dipenuhi. Dengan 

adanya KHI, implementasi hukum Islam di Pengadilan Agama dapat 

diseragamkan.  Secara sederhana KHI merupakan hukum Islam yang diatur dalam 

bentuk kodifikasi sebagai kesatuan hukum Islam yang digunakan sebagai 

pegangan hakim di Pengadilan Agama. Harapannya semua produk hukum di 

Pengadilan Agama harus berpedoman dan mengacu kepada KHI.
12

 

Pernikahan juga disebut dengan kata perkawinan, sebagaimana yang 

tertulis dalam KHI. Dalam bahasa Indonesia, perkawinan berasal dari kata kawin, 

yang menurut bahasa, artinya membentuk keluarga dengan lawan jenis; 

melakukan hubungan kelamin dan bersetubuh. Istilah kawin digunakan secara 

umum, untuk tumbuhan, hewan dan manusia, dan menunjukkan proses generatif 

secara alami. Berbeda dengan itu, nikah hanya digunakan pada manusia karena 

mengandung keabsahan secara hukum nasional, adat istiadat, dan terutama 

menurut agama. Makna nikah adalah akad atau ikatan, karena dalam suatu proses 

pernikahan terdapat ijab (pernyataan penyerahan dari pihak perempuan) dan kabul 

                                                             
11

 Ibid., hlm, 25. 
12

 Umar Haris Sanjaya dan Aunur Rahim Faqih, Hukum Perkawinan Islam (Yogyakarta: 

Gema Media, 2017), hlm, 23.  



 
 

8 
 

 
 

(pernyataan menerima dari pihak laki-laki). Selain itu, nikah bisa juga diartikan 

sebagai bersetubuh.
13

 

Dalam hukum perkawinan Islam, terdapat unsur pokok yang bersifat 

kejiwaan dan kerohanian yang meliputi kehidupan lahir batin, kemanusiaan, dan 

kebenaran. Menurut Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, perkawinan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan 

seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah 

tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa. Dengan 

demikian, pernikahan adalah suatu akad yang secara keseluruhan aspeknya 

dikandung dalam kata nikah dan merupakan ucapan seremonial yang sakral. 

Perkawinan itu perilaku makhluk ciptaan Allah swt agar kehidupan di alam dunia 

berkembang. Perkawinan bukan saja terjadi di kalangan manusia, melainkan juga 

pada tumbuhan dan hewan. Oleh karena itu, manusia disebut sebagai hewan yang 

berakal. Jadi, perkawinan merupakan salah satu budaya yang beraturan dan 

mengikuti perkembangan budaya manusia dalam kehidupan masyarakat. Dalam 

masyarakat sederhana, budaya perkawinannya pun sederhana, sempit, dan 

tertutup. Sebaliknya dalam masyarakat modern, budaya perkawinannya pun maju, 

luas, dan terbuka.
14

  

Dalam hal tata tertib perkawinan memang sudah ada sejak masyarakat 

sederhana yang dipertahankan anggota masyarakat dan para pemuka masyarakat 

adat dan atau pemuka agama. Aturan dan tata tertib yang telah dibuat kemudian 

terus berkembang dalam masyarakat yang memiliki kekuasaan pemerintahan di 

dalam suatu negara. Contohnya di Indonesia, aturan dan tata tertib perkawinan 

                                                             
13

 Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih Munakahat, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2014), hlm, 7. 
14

 Ibid., hlm, 9. 



 
 

9 
 

 
 

sudah ada sejak zaman kuno, zaman Sriwijaya, Majapahit, masa kolonial Belanda, 

hingga Indonesia merdeka. Bahkan, aturan perkawinan tidak saja menyangkut 

warga negara Indonesia, tetapi juga warga negara asing karena bertambah luasnya 

pergaulan bangsa Indonesia. Sudah menjadi kenyataan umum bahwa pengaturan 

persoalan perkawinan di dunia tidak menunjukkan adanya keseragaman. 

Perbedaan yang terjadi tidak hanya antara satu agama dengan agama yang lain, 

bahkan dalam satu agama dapat terjadi perbedaan pengaturan perkawinan yang 

disebabkan adanya cara pandang yang berlainan karena menganut mazhab atau 

aliran yang berbeda.
15

 

Untuk memelihara, melindungi keluarga, dan meningkatkan kesejahteraan 

serta kebahagiaan keluarga, disusun undang-undang yang mengatur perkawinan 

dan keluarga yakni Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Peraturan negara tersebut mengatur seluruh anggota masyarakat yang telah 

menginjak dewasa dan akan melangsungkan perkawinan.
16

  

Dalam kompilasi hukum Islam (KHI) dijelaskan bahwa perkawinan adalah 

pernikahan, yaitu akad yang kuat atau mitsaqan ghalizhan untuk mentaati perintah 

Allah swt dan melaksanakannya merupakan ritual ibadah. Sementara itu, menurut 

Undang-Undang No.1 Tahun 1974, tentang Perkawinan Pasal 1 dijelaskan bahwa 

perkawinan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita 

sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga yang kekal dan bahagia 

berdasarkan ke-Tuhanan Yang Maha Esa. Pada Pasal 14 KHI dengan tegas 

menyatakan bahwa rukun nikah itu ada lima, calon suami, calon isteri, wali nikah, 

                                                             
 
15

 Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga (Malang: 

Literasi Nusantara Abadi, 2018), hlm, 2.  
16

 Ibid. 



 
 

10 
 

 
 

dua orang saksi, dan ijab kabul.
17

 Ketetapan yang ditulis dalam KHI itu sesuai 

dengan mazhab Syafi‟i yang menyatakan bahwa rukun nikah itu terdiri dari 

shighat (ijab kabul), istri, suami, wali, dan dua orang saksi.
18

  

 

Akad nikah sebagai cara mempersatukan suami isteri itu merupakan 

perjanjian yang berlangsung antara dua pihak yang melangsungkan perkawinan 

dalam bentuk ijab dan kabul. Sedangkan definisi akad nikah dalam Kompilasi 

Hukum Islam yang termuat dalam Bab I pasal 1 (c) yang berbunyi: Akad nikah 

adalah rangkaian ijab yang diucapkan oleh wali dan kabul yang diucapkan oleh 

mempelai pria atau wakilnya disaksikan oleh dua orang saksi.
19

 

Dalam pembahasan tentang perkawinan dalam Islam di antara hal yang 

menarik perhatian para ulama fiqh sejak zaman klasik sampai ulama kontemporer 

ini adalah wali nikah. Wali dalam sebuah perkawinan dipersiapkan oleh salah satu 

mempelai, yaitu oleh mempelai wanita. Wali diartikan sebagai orang yang 

menikahkan seorang wanita dengan seorang pria. Secara umum yang dimaksud 

dengan wali adalah seseorang yang kedudukannya berwenang untuk bertindak 

terhadap dan atas nama orang lain. Karena ini merupakan rukun dalam 

perkawinan, maka persyaratan ada wali harus dipenuhi oleh calon mempelai 

wanita untuk menikahkannya. Sebuah perkawinan tanpa ada wali, dapat 

dipastikan perkawinan itu tidak sah. Sama halnya dengan persaksian, persoalan 

wali juga diatur pada pasal 26 Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 yang 

                                                             
 
17

 Kementerian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Rajawali Pers, 

2018), hlm, 10.  
18

 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji, al-Fiqh al-Manhajī „Ala 

Mazhab al-Imām al-Syāfi‟ī, Jilid 2 (Damaskus: Dār al-Fikr, 2012), hlm, 51.   
19

 Kementerian Agama RI, op. cit, hlm, 3.  



 
 

11 
 

 
 

menjelaskan bahwa perkawinan tidak sah bila dilakukan oleh wali nikah yang 

tidak sah.
20

 

Dalam kajian fiqh, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa menurut 

mayoritas ulama, selain ulama mazhab Hanafi, bahwa akad nikah tidak sah 

kecuali dengan kehadiran seorang wali. Sebagaimana firman Allah swt dalam 

surah al-Baqarah, ayat 232:   

فَلََ تَ عْضُلُوىُنَّ أَن ينَكِحْنَ أزَْوَاجَهُنَّ إِذَا تَ راَضَوْا بَ يْ نَ هُم ﴿وَإِذَا طلََّقْتُمُ النِّسَاءَ فَ بَ لَغْنَ أَجَلَهُنَّ 
لِكَ يوُعَظُ بوِِ مَن لِكُمْ أزَكَْىَٰ لَكُمْ  باِلْمَعْرُوفِ ذََٰ كَانَ مِنكُمْ يُ ؤْمِنُ باِللَّوِ وَالْيَ وْمِ الْْخِرِ ذََٰ

 وَأَطْهَرُ وَاللَّوُ يَ عْلَمُ وَأنَتُمْ لََ تَ عْلَمُون﴾
Artinya “Apabila kamu mentalak isteri-isterimu, lalu habis masa iddahnya, maka 

janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi dengan bakal 

suaminya, apabila telah terdapat kerelaan di antara mereka dengan cara yang 

ma'ruf. Itulah yang dinasehatkan kepada orang-orang yang beriman di antara 

kamu kepada Allah dan hari kemudian. Itu lebih baik bagimu dan lebih suci. 

Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui.”
21

 

 

lmam Syafi'i berkata, ini merupakan ayat yang paling jelas menerangkan 

tentang kedudukan wali dalam pernikahan. Jika tidak demikian, maka tidak ada 

artinya lagi para wali menghalangi perkawinan. Jumhur ulama juga berkata bahwa 

pernikahan tidak terlaksana dengan ungkapan dari kalangan perempuan. Jika  

seorang perempuan menikahkan dirinya sendiri atau menikahkan orang lain, atau 

mewakilkan hak kewalian atas dirinya kepada orang lain untuk menikahkannya, 

sekalipun dengan seizin walinya, maka pernikahannya tidak sah. Karena syarat 

akad nikah belum terpenuhi, yaitu keberadaan seorang wali.  

Sedangkan ulama mazhab Hanafi pula berkata, sebagaimana riwayat yang 

jelas dari Abu Hanifah dan Abu Yusuf, bahwa perempuan berakal yang telah 

                                                             
20

 Umar Haris Sanjaya dan Aunur Rahim Faqih, op. cit, hlm, 61.  
21

 Semua ayat dan terjemahan dalam tesis ini dikutip dari Al-Quran dan Terjemahannya, 

Edisi Penyempurnaan 2019, Lajnah Pentashihan Mushaf al-Quran, Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI.   



 
 

12 
 

 
 

baligh boleh menikahkan dirinya sendiri dan putrinya yang masih kecil. Juga 

boleh menerima hak wakil dari orang lain. Akan tetapi  seandainya dia 

menikahkan dirinya dengan orang yang tidak selevel dengannya, maka walinya 

boleh menolaknya.
22

 

Ibnu Rusyd juga menjelaskan bahwa para ulama berbeda pendapat apakah 

wali menjadi syarat sah nikah atau tidak. Imam Malik berpendapat bahwa nikah 

tidak sah kecuali dengan wali dan itu merupakan syarat sah, dan Imam Syafi‟i 

juga menyatakan demikian. Abu Hanifah, Zufar, al-Sya'bi dan al-Zuhri 

mengatakan bahwa jika seorang wanita melakukan akad nikah tanpa walinya, 

sedangkan calon suaminya setara dengannya, maka dibolehkan. Sedangkan Daud 

al-Zhahiri  membedakan antara gadis dan janda, dia berkata bahwa disyaratkan 

ada wali pada gadis dan tidak disyaratkan ada wali pada janda.
23

 

Bcrdasarkan riwayat Ibnu al-Qasim dari Imam Malik tentang perwalian 

tcrdapat pendapat keempat, yaitu disyaratkan wali dalam akad nikah itu sunah 

bukan wajib. Hal itu karena diriwayatkan darinya, bahwa dia berpendapat ada hak 

warisan antara suami istri tanpa wali, dan boleh bagi seorang wanita yang tidak 

memiliki kemuliaan untuk mewakilkan kepada seorang laki-laki dalam 

menikahkannya. Dia juga mensunahkan agar seorang janda mengajukan kepada 

wali untuk menikahkannya. Seoalah-olah menurutnya wali itu termasuk syarat 

kesempurnaan bukan syarat sah. Berbeda dengan ungkapan ulama Baghdad yang 

termasuk pengikut Imam Malik (yaitu mereka mengatakan bahwa wali termasuk 

syarat sah bukan termasuk syarat kesempurnaan).
24

  

                                                             
22

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, jilid 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 2012), 

hlm, 82-83 
23

 Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd al-Qurthubi, Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-

Muqtashid, jilid 4 (Riyad: Dār Ibnu al-Jauzī, 1443H), hlm, 73-76.  
24

 Ibid., hlm, 77. 



 
 

13 
 

 
 

Sebab perbedaan pendapat ini, karena tidak ada ayat dan hadits yang 

dengan jelas mensyaratkan wali dalam pernikahan, lebih-lebih jika dalam hal itu 

terdapat nash. Bahkan ayat-ayat dan hadits-hadits yang biasa dijadikan hujjah 

oleh ulama yang mensyaratkan wali hanya mengandung kemungkinan adanya hal 

itu. Begitu juga ayat-ayat dan hadits-hadits yang dijadikan dalil oleh ulama yang 

mensyaratkan gugurnya wali juga mengandung kemungkinan adanya hal itu. 

Sedangkan hadits-hadits di samping mengandung kemungkinan pada lafaz-

lafaznya juga diperselisihkan mengenai keshahihannya, kecuali hadits Ibnu 

Abbas.
25

   

Ibnu Qudamah ulama mazhab Hambali dalam kitabnya al-Mughnī 

menjelaskan, sesungguhnya prnikahan tidak sah tanpa ada wali (dari calon 

pengantin perempuan). Seorang perempuan tidak dapat menikahkan dirinya 

sendiri dan tidak dapat diwakilkan oleh orang lain kecuali walinya. Jika hal 

tersebut tetap dilakukan (nikah tanpa wali), maka pernikahannya tidak sah. hal ini 

diriwayatkan oleh Umar, Ali, Ibnu Mas'ud, Ibnu Abbas, Abu Hurairah, dan 

Aisyah.
26

  

Dengan riwayat ini, para ulama seperti Sa‟id bin al-Musayyab, al-Hasan, 

Umar bin Abdul Aziz, Jabir bin Zaid, al-Tsauri, Ibnu Syubrumah, Ibnu 

Mubarak,Ubaidullah al-Anbari, Syafi'i, Ishaq, dan Abu Ubaid berpendapat bahwa 

tidak boleh bagi perempuan menikah tanpa izin walinya, jika hal tersebut 

dilakukan maka nikahnya tidak sah. Namun, Abu Hanifah berkata, seorang 

perempuan dapat menikahkan dirinya sendiri ataupun dengan diwakilkan oleh 

orang lain, berdasarkan kepada ayat 232, dalam surah al-Baqarah:  

                                                             
25

 Ibid., hlm, 78. 
26

 Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Qudumah, al-Mughnī, jilid 9 (Riyadh: Dār 

Alam al-Kutub, 1997), hlm, 345.  



 
 

14 
 

 
 

نَ هُمْ باِلْمَعْرُوْفِ﴾  ﴿فَلََ تَ عْضُلُوْىُنَّ انَْ ي َّنْكِحْنَ ازَْوَاجَهُنَّ اذَِا تَ راَضَوْا بَ ي ْ

Artinya : “Maka janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi 

dengan bakal suaminya, apabila telah terdapat kerelaan di antara mereka dengan 

cara yang ma'ruf.”
27

 
 
 

 

Tambah jelas lagi dari pemaparan Ibnu Qudamah itu bahwa fiqh mayoritas 

ulama berpendapat bahwa wali itu bagian dari rukun akad nikah. Tapi fiqh 

mazhab Hanafi justru sebaliknya, bahwa wali bukan bagian dari rukun akad 

nikah. Dari uraian pendapat ulama tentang wali tersebut dapat dipahami bahwa 

mereka semua setuju atas pentingnya keberadaan wali dalam perkawinan. Namun 

mereka berbeda dalam memberikan status wali nikah. Mayoritas ulama 

menjadikan wali sebagai syarat sah. Sedangkan ulama mazhab Hanafi 

menganggap wali nikah itu  sebagai syarat kamal atau kesempurnaan saja. 

Jadi, mayoritas ulama menempatkan wali sebagai rukun dalam akad nikah. 

Konsekwensinya, jika akad nikah dilakukan tanpa wali, maka akad nikah tidak 

sah. Namun begitu, fiqh mazhab Hanafi pula mengatakan bahwa wali bukan 

bagian dari rukun akad nikah. Boleh saja perempuan dewasa melakukan akad 

nikah dengan lelaki tanpa ada wali. 

Selain wali nikah, kedudukan saksi dalam akad nikah juga mempunyai 

peran penting terlaksananya akad nikah. Dalam konteks kesaksian akad nikah, 

seorang saksi adalah orang yang dapat memastikan dan mengetahui dengan jelas 

bahwa telah terjadi proses akad nikah yang sah antara seorang laki-laki dan 

perempuan. Dengan demikian, saksi tersebut dapat mempertanggung jawabkan 

keadaan ini kepada pihak berwenang, jika di kemudian hari salah satu pihak 

                                                             
27

 Ibid., hlm, 346. 



 
 

15 
 

 
 

mengingkari pernikahan atau keturunannya. Hal ini bertujuan untuk mencapai 

kemaslahatan bagi keduanya. 

Kehadiran saksi dalam prosesi akad perkawinan memiliki peran yang lebih 

dari sekadar menetapkan keabsahan perkawinan. Mereka juga berfungsi untuk 

mengumumkan kepada masyarakat bahwa pernikahan telah dilangsungkan, yang 

bertujuan untuk menghindari isu-isu negatif yang dapat muncul setelah 

pernikahan, terutama tuduhan zina. 

Namun begitu, ulama fiqh juga berbeda pendapat tentang kedudukan saksi 

dalam akad nikah.  Abdul Rahman al-Juzairi menjelaskan bahwa mazhab Maliki 

berpandangan bahwa rukun nikah ada lima: 

a) Wali mempelai wanita. Pernikahan tidak sah tanpa wali.  

b) Mahar. Pernikahan harus disertai mahar. Akan tetapi tidak disyaratkan 

mahar harus disebutkan pada saat akad nikah. 

c) Suami. 

d) Istri. Dengan ketentuan, suami dan istri terbebas dari halangan-halangan 

nikah yang ditetapkan syariat, seperti melakukan ihram dan berada dalam 

masa iddah. 

e) Shigat (ijab kabul). Yang dimaksud dengan rukun menurut mereka adalah 

apa yang membuat esensi syariat tidak ada kecuali dengannya. Akad tidak 

dapat dibayangkan kecuali dengan adanya dua pihak yang melakukan 

akad, yaitu suami dan wali.
28

  

Abdul Rahman al-Juzairi juga menegaskan bahwa ada tiga madzhab 

sepakat atas esensi keberadaan saksi pada saat prosesi akad nikah. Jika tidak ada 

dua saksi pada saat ijab dan kabul, maka akad nikah jadi batal. Mazhab Maliki 

                                                             
28

 Abdul Rahman al-Juzairi, Kitāb al-Fiqh „ala al-Mazāhib al-Arba‟ah, jilid 4 (Beirut: 

Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 2003), hlm, 27-28.  



 
 

16 
 

 
 

tidak sependapat dan mengatakan, keberadaan dua saksi sangat penting, akan 

tetapi tidak mesti dua orang saksi menghadiri prosesi  akad nikah, namun 

keduanya harus hadir pada saat suami istri dipertemukan (pertama kali). Adapun 

kehadiran dua saksi pada saat akad hanya merupakan anjuran saja, bukan wajib.
29

  

Wahbah al-Zuhaili juga mengatakan bahwa jumhur ulama, selain Mazhab 

Maliki berpandangan bahwasanya persaksian wajib hukumnya ketika melakukan 

proses akad nikah, agar para saksi mendengar ijab dan kabul ketika diucapkan 

oleh kedua belah pihak yang melakukan akad. Jika akad tersebut usai tanpa 

dibarengi persaksian, maka pernikahan itu rusak. Menurut mazhab Maliki, 

persaksian bukan syarat sah akad nikah. Inilah titik perbedaan antara para ulama 

mazhab Maliki dan lainnya.
30

   

Ibnu Qudamah juga menjelaskan bahwa sesungguhnya nikah tidak akan 

terlaksana tanpa ada dua saksi. Ini adalah pendapat yang mashur dari Imam 

Ahmad. Hal tersebut diriwayatkan oleh Umar dan Ali. Ini juga pendapat lbnu 

Abbas, Sa‟id bin al- Musayyab, Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha'i, Qatadah, al-

Tsauri, al-Auza'i, dan Imam Syafi'i. Diriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa 

pemikahan boleh dilakukan tanpa saksi. Hal ini dilakukan oleh Ibnu Umar, al-

Hasan bin Ali, Ibnu Zubair, Salim bin Umar, dan Hamzah bin Umar. Abu 

Abdullah bin ldris, Abdurrahman bin Mahdi, Yazib bin Harun, al-Anbari, Abu 

Tsaur, dan Ibnu Munzir juga berpendapat seperti itu. Ini juga perkataan al-Zuhri 

dan Imam Malik jika pemikahan itu diumumkan.
31

   

Dalam al-Mausū‟ah al-Fiqhiyyah al-Kuwaitiyyah disebutkan tentang 

perbedaan pendapat ulama mengenai kedudukan saksi dalam akad nikah. 

                                                             
29

 Ibid., hlm, 61.  
30

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh........ op. cit, jilid 7, hlm, 72.  
31

 Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Qudamah, op. cit, jilid 9, hlm, 347.  



 
 

17 
 

 
 

Mayoritas ulama dari mazhab Hanafi, al-Syafi‟i, dan Hambali mengatakan bahwa 

tidak sah akad nikah tanpa kehadiran dua orang saksi. Isi sesuai denga hadits dari 

Saidah Aisyah bahwa tidak sah nikah tanpa ada wali dan dua orang saksi. Tapi, 

dalam mazhab Hanafi dan Hambali bahwa saksi dalam akad itu sebagai syarat 

akad nikah. Mazhab Syafi‟i pula mengatakan dua orang saksi itu sebagai rukun 

akad nikad. Namun begitu, mazhab Maliki pula mengatakan bahwa saksi dalam 

akad nikah itu wajib, bukan rukun dan bukan pula syarat dalam akad nikah. 

Kehadiran saksi saat akad nikah itu hanya sunat. Jika tidak ada saksi saat akad 

nikah, tapi saksi ada saat sebelum suami isteri melakukan hidup bersama (jimak), 

maka hukum kewajiban ada saksi itu sudah terpenuhi dalam pernikahan mereka.
32

  

Bahkan, Ibnu Abdul Bar ulama mazhab Maliki mengatakan, menurut Imam 

Malik,  saksi itu bukan dari kewajiban akad nikah, dan boleh melakukan akad 

nikah tanpa ada saksi.
33

   

Jelas, mayoritas ulama mewajibkan kehadiran dua orang saksi dalam 

prosesi akad nikah. Namun, mazhab Maliki pula mengatakan tidak ada kewajiban 

dua orang saksi hadir dalam prosesi akad nikah. Dua isu ini, wali nikah dan saksi 

nikah masih merupakan isu hangat dalam kajian fiqh Islam. Karena akad 

pernikahan itu sangat sakral, dan ketentuan keabsahannya juga sangat menjadi 

perhatian besar para ulama fiqh. Kalau kita telusuri di berbagai media sosial, kita 

akan menemukan kasus pernikahan tanpa wali, dan juga ada kasus akad nikah 

tanpa wali dan saksi. Di antaranya kasus nikah tanpa wali nikah di Candipuro, 

Kabupaten Lumajang, Jawa Timur, pada tanggal 15 Agustus 2023.
34

 Ada juga 

                                                             
32

 Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah, al-Mausū‟ah al-Fiqhiyyah, jilid 41 (Kuwait: Dār al-

Salāsil, 1427H), 294.  
33

 Ibnu Abdul Bar, al-Istizkār, jilid 16 (Kairo: Dār al-Wa‟yi, 1993), hlm, 212.  
34

 Compas.com, 4 Juli 2024.  



 
 

18 
 

 
 

kasus nikah tanpa wali dan tanpa saksi yang terjadi di sebuah pondok pesantren di 

Jember, Jawa Timur, pada 5 Januari 2023.
35

 

Berbeda pendapat para ulama dalam menyikapi masalah talfīq dalam fiqh 

Islam, ada pedapat yang melarang talfīq mazhab secara mutlak, ada pula segelintir 

ulama yang membolehkan talfīq mazhab secara mutlak, dan ada pula pendapat 

ulama yang membolehkan talfīq mazhab dengan syarat tertentu. Ditambah lagi 

dengan perbedaan mazhab fiqh tentang kedudukan wali dan saksi dalam akad 

nikah. Ada mazhab fiqh yang tidak memasukkan wali dalam rukun akad nikah, 

dan ada pula mazhab fiqh yang tidak memasukkan saksi dalam bagian rukun akad 

nikah.  

Dengan perbedaan pendapat ulama terhadap kedudukan hukum talfīq 

mazhab, dan perbedaan ulama terhadap kedudukan wali nikah dan saksi nikah, 

maka timbul pertanyaan tentang status hukum akad nikah talfīq mazhab. Begitu 

jugs tentang status nasab anak yang lahir dari akad nikah talfīq mazhab. Dengan 

dua pertanyaan itu, maka penulis merasa tertarik untuk melakukan penelitian 

dalam isu ini dengan membuat judul penelitian, “Akad Nikah Talfīq Mazhab 

dan Implikasinya Terhadap Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak”  

A. Identifikasi Masalah 

Dari latar belakang di atas, dalam rangka mengetahui penggunaan metode 

talfīq dalam akad nikah, maka perlu diketahui masalah-masalah yang akan dikaji, 

yakni: 

1. Talfīq  mazhab menjadi sebuah polemik dalam mazhab fiqh, sebab 

berkaitan dengan fanatisme bermazhab.  

                                                             
35

 Radarjember.jawapos.com, 4 Juli 2023.  



 
 

19 
 

 
 

2. Pemikiran ulama dan latar belakang pemikirannya mengenai talfīq 

terdapat perbedaan dalam pelaksanaan, terutama dalam akad nikah. 

3. Mendiskripsikan pemikiran dan metodologi serta aplikasi yang dipakai 

    oleh sebagian ulama dalam masalah talfīq. 

4. Penerapan talfīq mazhab dalam masalah wali nikah dan saksi nikah 

berimplikasi pada persoalan hukum formal dan non formal. 

5. Implikasi hukum akad nikah talfīq mazhab terhadap status hukum 

pernikahan dan nasab anak perlu dianalisis dengan baik, sebab berkaitan 

dengan mejalankan syariat agama. 

B. Penegasan Istilah 

Talfīq  

Talfīq ialah melakukan satu amalan ibadah dengan menggabung 

beberapa pendapat mazhab fiqh. Seperti berwudhu‟ dengan hanya 

menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian memakai 

mazhab Hanafi tanpa batal wudhu‟ disebabkan menyentuh wanita bukan 

mahram.
36

 

C. Pembatasan Masalah 

Pembahasan talfīq mazhab dalam fiqh sangat banyak kaitannya dalam 

masalah ibadah, muamalah, dan munakahat. Dalam masalah fiqh munakahat 

terdapat persoalan talfīq mazhab yang sangat penting dibahas. Pembahasan yang 

penting ini dalam analisis penulis adalah berkaitan dengan kedudukan wali nikah 

dan saksi nikah yang berimplikasi pada persoalan hukum formal. Maka penulis 

memfokuskan dalam  disertasi ini pada talfīq dan penggunaannya sebagai dasar 

dalam perumusan hukum Islam. Kemudian aplikasinya di dalam masalah 

                                                             
36

 Muhammad Sa‟id Albani al-Husaini, op. cit, hlm, 183.  



 
 

20 
 

 
 

pernikahan yang berkaitan dengan akad nikah pada fenomena nikah tanpa wali 

dan saksi.  

D. Rumusan Masalah 

Agar dalam penyusunan ini lebih jelas, maka penulis perlu merumuskan 

permasalahan yang akan dikaji yang meliputi:  

1. Bagaimana konsep dan praktik akad nikah talfīq mazhab dalam 

perspektif fiqh dari aspek rukun dan syarat pernikahan menurut 

mazhab-mazhab fiqh mu‟tabar?  

2. Bagimana analisis hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang 

dilakukan secara talfīq mazhab? 

3. Bagaimana implikasi akad nikah talfīq mazhab terhadap status hukum 

perkawinan dan nasab anak?  

 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

a. Mengetahui konsep dan praktik akad nikah talfīq mazhab dalam 

perspektif fiqh dari aspek rukun dan syarat pernikahan. 

b. Mengetahui hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang 

dilakukan secara talfīq mazhab 

c. Mengetahui implikasi akad nikah talfīq mazhab terhadap status 

hukum pernikahan dan nasab anak.  

2. Manfaat Penelitian 

a. Mengetahui pendapat dan sikap ulama terhadap hukum talfīq. 

b. Mengetahui ilustrasi yang benar tentang talfīq. 

c. Mengetahui hukum penerapan talfīq dalam fiqh Islam. 



 
 

21 
 

 
 

d. Mengetahui implikasi hukum penerapan talfīq dalam akad nikah. 

e. Memberikan sumbangan pemikiran perkembangan hukum Islam, 

terutama formulasi hukum yang terkait dengan konsep talfīq. 

 

F. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Sebagaimana teori yang mengatakan bahwa metode penelitian adalah cara 

untuk melakukan sebuah penelitian dalam rangka mendapatkan hasiltertentu yang 

diinginkan atau dengan kata lain merupakan cara yang ilmiah untuk mendapatkan 

data dengan tujuan dan kegunaan tertentu.
37

 Metode penelitian dalam disertasi ini 

menggunakan jenis penelitian library research, atau disebut juga penelitian 

kepustakaan dengan teknik pengumpulan data dengan melakukan penelahaan 

terhadap buku, literatur, catatan, serta berbagai laporan yang berkaitan dengan 

masalah yang ingin dipecahkan.
38

  

Ada empat ciri utama penelitian kepustakaan, yaitu pertama; peneliti 

berhadapan langsung dengan teks dan data angka, bukan pengetahuan dari 

lapangan atau saksi mata berupa kejadian, orang atau benda-benda lain. Kedua; 

data pustaka bersifat siap pakai. Ketiga, data pustaka umumnya adalah sumber 

sekunder yang bukan data orisinal dari tangan pertama di lapangan. Keempat, 

kondisi data pustaka tidak dibatasi oleh ruang dan waktu.
39

 

Dalam penelitian ini mencari dan mengumpulkan buku  yang berkaitan 

dengan masalah talfīq dan akad nikah, lalu diklasifikasi, kemudian dibaca dan 

                                                             
37

 Garaika Darmanah, Metodologi Penelitian (Lampung: CV. Hira Tech,  2019) Cet. Ke-

1, hlm, 6.  
38

 Malyasari,Asmendri, Penelitian Kepustakaan, Library Research, Jurnal Natrual scince, 

6.(1) 2020, kol 3, hlm, 3.  
39

 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta, Yayasan Obor Indonesia, 

2008), hlm, 3.  



 
 

22 
 

 
 

dikutip lalu dianalisa. Hal yang berkaitan dengan permasalahan yang ada 

khususnya dengan talfīq dan akad nikah, termasuk buku-buku yang berkaitan 

dengan hukum keluarga Islam dan buku-buku lain yang berkaitan dengan masalah 

yang diteliti dan lain sebagainya. Metode ini digunakan untuk mencari data yang 

bersangkutan dengan teori yang dikemukakan oleh para ahli (baik dalam bentuk 

penelitian atau karya tulis) untuk mendukung dalam penulisan atau sebagai 

landasan teori ilmiah.  

Penelitian ini menggunakan penelitian deskriptif kualitatif analisis, dimana 

penelitian deskriptif digunakan untuk menemukan pengetahuan yang seluas-

luasnya terhadap objek penelitian pada suatu masa tertentu. Teknik ini bertujuan 

untuk menjelaskan atau mendeskripsikan suatu keadaan apa adanya dan 

menginterpretasi objek sesuai dengan apa adanya.
40

 Oleh karena itu dalam 

penelitian ini semua data-datanya berasal dari bahan-bahan tertulis berupa buku, 

majalah, naskah, dan lain lain. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, menekankan pada 

pemahaman mengenai masalah-masalah yang penulis bahas dengan 

tidak menggunakan angka-angka, tetapi berdasarkan realitas yang ada secara 

kompleks. Penelitian kualitatif adalah suatu penelitian yang pada dasarnya 

menggunakan pendekatan deduktif-induktif. Pendekatan ini berangkat dari suatu 

kerangka teori, gagasan para ahli, maupun pemahaman peneliti berdasarkan 

pengalamannya yang kemudian dikembangkan menjadi permasalahan-

permasalahan beserta pemecahannya yang diajukan untuk memperoleh 

                                                             
40

 Cut Medika Zellatifanny, Bambang Mudjiyanto, Tipe Penelitian Deskripsi Dalam Ilmu 

Komunikasi, Jurnal Diakom, Vol. 1 No. 2, Desember 2018, Kol 2, hlm, 84.  



 
 

23 
 

 
 

pembenaran (verifikasi) dalam bentuk dukungan data empiris di laporan penelitian 

dalam bentuk disertasi ini.
41

  

2. Sumber Data 

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library research), adapun 

sumber data yang akan digunakan terdiri dari: 

1. Sumber Data Primer, seperti al-Talfīq wa Mauqif al-Ushūliyīn Minhu oleh 

Muhammad Abdul Razzaq al-Duwaisi, al-Tamazhub Dirāsah Nazriyyah 

Naqdiyyah oleh Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī oleh 

Wahbah al-Zuhaili, al-Wajīz Fī Ushūl al-Fiqh al-Islāmī oleh Musthafa al-

Zuhaili, al-Wadhīh Fi Ushūl al-Fiqh oleh Umar Sulaiman al-Asyqar, 

Ushūl al-Fiqh al-Muyassar oleh Syakban Ismail, Ushūl al-Fiqh oleh Abu 

Zahrah, al-Jāmi‟ Li Masāil Ushūl al-Fiqh oleh Abdul Karim al-Namlah, 

Ushūl al-Fiqh oleh Iyadh Nami al-Silmi, Tabshīr al-Nujabā‟Bihaqīqah al-

Ijtihād wa al-Taqlīd wa al-Talfīq wa al-Iftā‟ oleh Muhammad Ibrahim al-

Hifnawi, Mu‟jam Musthalahāt Ushūl al-Fiqh oleh Qutub Musthafa Sanu, 

Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtashid oleh Ibnu Rusyd, dan al-

Mughnī oleh Ibnu Qudamah, al-Ahkām al-Syar‟iyyah fī al-Ahwāl al-

Syakhshiyyah oleh Muhammad Qadri Basya, al-Wilāyah fī al-Nikāh oleh 

Awadh Raja‟ al-Aufi, dan al-Ahwāl al-Syakhshiyyah oleh Muhammad 

Abu Zahrah.   

2. Sumber Data Sekunder, al-Fiqh al-Hanafī Fī Tsaubih al-Jadīd oleh Abdul 

Hamid Mahmud Thuhmaz, al-Mubassath Fī al-Fiqh al-Mālikī oleh Al-

Tawani bin al-Tawani, Qasd al-Sabīl Fī Fiqh Ahmad bin Hambal oleh 

Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqil, al-Fiqh al-Manhajī „Ala Mazhab al-

                                                             
41

 Hardani dkk, Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Yogyakarta: CV. Pustaka 

Ilmu, 2020), cet .1, hlm, 254. 



 
 

24 
 

 
 

Imam al-Syāfi‟ī oleh Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-

Syarbaji, al-Mausyū‟ah al-Fiqhiyyah oleh Kementerian Waqaf Kuwait, 

I‟lām al-Muwaqqi‟īn oleh Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, al-Fath al-Rabbānī 

Min Fatāwā Imam al-Syaukānī oleh Muhammad Ali al-Syaukani, Majmū‟ 

al-Fatāwā oleh Ibnu Taimiyah, al-Bayān oleh Ali Jumah.  

3. Teknik Pengumpulan Data 

Penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian library 

research dengan sumber data primer. Adapun teknik pengumpulan data pada 

penelitian ini dikumpulkan dan dilakukan secara kepustakaan atau library 

research. Jenis penelitian yang digunakan adalah kajian kepustakaan (library 

research) dimana penelitannya dilakukan dengan konsep-konsep yang ada.
42

 

Pengertian dari penelitian kepustakaan (library research) sendiri adalah 

serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka, 

membaca, mencatat, dan mengolah data penelitian. Terdapat empat ciri-ciri dari 

penelitian kepustakaan (library research), antara lain: Pertama, peneliti tidak 

berhadapan langsung dari lapangan melainkan dengan teks atau data angka. 

Kedua, data pustaka bersifat ready-made atau siap pakai, dimana bahan-bahannya 

sudah terdapat dalam perpustakaan. Ketiga, data pustaka pada umumnya 

merupakan sumber sekunder. Keempat, kondisi pustaka tidak dibatasi oleh ruang 

dan waktu. Peneliti berhadapan dengan informasi yang statik.
43

  

Dengan demikian pengumpulan data dilakukan dengan metode 

dokumentasi, yaitu suatu cara pencarian data kualitatif dengan melihat atau 

menganalisis buku, jurnal tentang talfīq, kedudukan hukum talfīq. Setelah data 

                                                             
42

 Muhammad Nasir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985), hlm,  54. 
43

 Mustika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan  (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2014),   hlm,        3-5. 



 
 

25 
 

 
 

terkumpul, lalu data tersebut diklasifikasikan kepada data primer maupun data 

sekunder untuk menjawab permasalahan yang ada di dalam disertasi ini. 

4. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan penulis dalam penyusunan disertasi 

ini adalah metode contents analysis (analisis isi), yaitu kajian tentang talfīq dan 

akad nikah yang terdapat di berbagai kitab-kitab ushul fiqh dan fiqh. Analisis ini 

adalah suatu cara analisis ilmiah tentang pesan sesuatu komunikasi yang 

mencakup klasifikasi tanda-tanda yang dipakai dalam komunikasi, menggunakan 

kriteria sebagai dasar klasifikasi dan menggunakan teknik analisis tertentu sebagai 

membuat prediksi. Dengan menggunakan metode ini, dapat disesuaikan aspek-

aspek isi materi, menganalisisnya dari aspek bahasa, kedalaman dan keluasan isi 

dan kaitan pokok-pokok masalah yang melingkupinya serta menarik garis 

koherensi dan konsistensi antara berbagai materi untuk disimpulkan. Data dan 

sumber pustaka yang ditemukan selanjutnya dibahas secara deskriptif-analisis. 

5. Pendekatan penelitian  

Penelitian ini menggunakan pendekatan substantif, yaitu tentang Implikasi 

Yuridis Akad Nikah Talfīq Mazhab.  

Pendekatan yang digunakan adalah sebagai berikut: 

a. Pendekatan Normatif. 

Pendekatan normatif bersumber dari buku, skripsi, dan majalah yang 

membahas kajian tentang talfīq dan akad nikah. Salah satu dasar utama dalam 

penelitian ini adalah buku-buku Ushul Fiqh, buku-buku Ahwal Syakhshiyah, dan 

Undang-undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam 

(KHI). 

b. Pendekatan Syar‟i 



 
 

26 
 

 
 

Pendekatan syar‟i bersumber dari al-Quran dan Hadits yang berkaitan 

dengan hukum keluarga. 

Supaya gambaran penelitian ini menjadi lebih jelas, penulis membangun 

sistematika pembahasan yang tersusun atas lima bab.  

Bab I, Mencangkup pendahuluan yang berisi latar belakang masalah, 

identifikasi masalah, penegasan istilah, pembatasan masalah, rumusan masalah, 

tujuan dan kegunaan penelitian, metode penelitian, penelitian terdahulu, dan 

sistematika penulisan, metode penelitian, jenis penelitian, sumber data, teknik 

pengumpulan data, teknik analisis data, pendekatan penelitian. 

Bab II, Mencakup pembahasan tentang talfiq yang meliputi pembahasan 

tentang pengertian talfīq, bentuk talfīq, pembagian talfīq, pandangan ulama 

kontemporer terhadap talfīq, hukum talfīq, pembahasan tentang talfīq terdahulu, 

mazhab, taqlid, dan tatabbu‟ al-rukhas.  

Bab III, Mencakup dinamika rukun nikah, kedudukan wali nikah, 

kedudukan saksi nikah. Rukun akad nikah menurut mazhab Hanafi, mazhab 

Maliki, mazhab Syafi‟i, dan mazhab hambali, Wali Nikah menurut Mazhab 

Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi‟i, dan mazhab Hambali, Hukum wali nikah, 

Saksi nikah menurut mazhab Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi‟i, mazhab 

Hambali, dan hukum saksi nikah.  

Bab IV, Mencakup ijab kabul, analisis dalil wali nikah, analisis dalil saksi 

nikah, dinamika talfiq mazhab, status hukum pernikahan talfiq mazhab, status 

hukum nasab anak dari nikah talfiq mazhab.  

Bab V, Penutup yang meliputi kesimpulan dan saran.  

G. Sistimatika Penulisan 



 
 

27 
 

 
 

 

BAB II 

  

KAJIAN TEORITIS 

 

A. LANDASAN TEORI 

1. Talfiq  

a. Pengertian Talfīq 

 Talfīq menurut arti harfiahnya berasal dari bahasa Arab laffaqa 

yangartinya merangkapkan tepi yang satu dengan yang lainnya. Seperti kata 

laffaqa al-tsauba artinya mempertemukan dua tepi kain kemudian menjahitnya.
44

 

Menurut al-Hafnawi, talfīq ialah melakukan tata cara suatu ibadah yang tidak 

pernah disebutkan oleh ulama mujtahid. Seperti menggabungkan taqlīd kepada 

dua imam mujtahid atau lebih pada satu amalan yang punya rukun atau bagian 

yang saling berkaitan. Seperti seseorang berwudhu‟ mengikut mazhab Syafi‟i 

dengan hanya menyapu sehelai rambut kepalanya saja. Setelah itu dia menyentuh 

wanita yang bukan mahramnya, mengikut mazhab Hanafi yang mengatakan tidak 

membatalkan wudhu‟. Wudhu‟ dengan cara seperti itu merupakan satu gabungan 

yang tidak mengikut kepada kedua imam mazhab itu. Sebab mazhab Hanafi  

menganggap wudhu‟ tidak sah dengan hanya menyapu sehelai rambut kepala saja. 

mazhab Syafi‟i pula menghukum wudhu‟ itu batal, sebab menyentuh wanita 

bukan mahram.
45

  

Wahbah al-Zuhaili mengatakan, talfīq ialah melakukan suatu amalan 

dengan cara taqlīd berbagai mazhab. Contohnya, seorang lelaki menikahi seorang 

perempuan dengan cara penggabungan berbagai mazhab fiqh tanpa wali, tanpa 

saksi, dan tanpa mahar. Pelaksanaan gabungan berbagai mazhab fiqh pada akad 

                                                             
44

 Luis Ma‟luf, al-Munjid (Beirut: Dār al-Masyriq, 1975), hlm, 727.  
45

 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, hlm, 262.  

27 



 
 

28 
 

 
 

nikah seperti itu tidak mendapat pengakuan dari semua ulama mazhab.
46

   

Menurut Musthafa al-Zuhaili, talfīq ialah mengambil pendapat dari 

beberapa mazhab dalam satu masalah, lalu menghasilkan sebuah paduan hukum 

yang tidak diakui oleh semua mazhab fiqh. Contohnya, seseorang berwudhu‟ 

dengan menyapu sebagian kepala mengikut mazhab Syafi‟i. Lalu dia menyentuh 

wanita bukan mahram, mengikut mazhab Hanafi tanpa batal wudhu‟, dan 

mengikut mazhab Maliki tidak batal wudhu‟ menyentuh tanpa syahwat. 

Kemudian dia melakukan sholat. Menurut mazhab Syafi‟i, wudhu‟nya sudah 

batal, karena menyentuh wanita bukan mahram. Menurut mazhab Hanafi, 

wudhu‟nya tidak sah, karena menyapu kepala kurang seperempat. Menurut 

mazhab Maliki wudhu‟nya tidak sah, karena tidak menyapu seluruh kepala.
47

 

Muhammad Sa‟id al-Husaini mengatakan, talfīq ialah melakukan suatu 

amalan ibadah dengan menggabung beberapa pendapat mazhab fiqh. Seperti 

berwudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi‟i. 

Kemudian memakai mazhab Hanafi tanpa batal wudhu‟ dengan menyentuh 

wanita bukan mahram.
48

 

  Menurut Iyadh Nami al-Silmi, talfīq ialah melaksanakan satu bentuk 

ibadah dengan cara yang tidak diakui oleh para ulama mujtahid terdahulu. Jika 

muqallid melakukannya tanpa sengaja, maka hal itu boleh saja, karena muqallid 

boleh mengamalkan pendapat beberapa ulama tempatnya bertanya. Seperti 

muqallid bertanya tentang wudhu‟ kepada ulama mazhab Syafi‟i. Kemudian dia 

bertanya kepada ulama mazhab Maliki tentang pembatal wudhu‟. Kemudian dia 

melaksankan sholat dengan wudhu‟ dari pendapat dua ulama berbeda mazhab. 

                                                             
46

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī............op. cit, hlm, 1142.  
47

 Musthafa al-Zuhaili, op. cit, jilid 2, hlm, 373.  
48

 Muhammad Sa‟id Albani al-Husaini, op. cit, hlm, 183.  



 
 

29 
 

 
 

Sebagian ulama memberikan beberapa syarat terhadap talfīq yang dibolehkan:  

1. Talfīq yang tidak menyalahi ijmak atau al-Quran dan sunnah.  

2. Talfīq yang tidak bertujuan membebaskan diri dari taklif.
49

 

 Bisa digambarkan bahwa talfīq itu seperti para ulama mujtahid berbeda 

pendapat pada satu ibadah atau muamalah yang punya rukun atau syarat. Lalu 

seorang muqallid mengikuti sebagian pendapat ulama dalam satu masalah, dan 

mengikuti pendapat mujtahid lain lagi dalam masalah yang masih terdapat dalam 

satu ibadah itu. Maka terlahir suatu bentuk ibadah baru yang tidak disebutkan oleh 

salah satu ulama mujtahid. Bahkan, jika bentuk ibadah itu diajukan kepada ulama 

mujtahid, pasti dia tidak akan menerimanya.
50

  

Dari beberapa definisi talfīq itu bisa dipahami sesuai dengan pendapat 

mayoritas ulama bahwa talfiq itu penggabungan beberapa pendapat mazhab fiqh 

dalam satu ibadah, seperti pelaksanaan wudhu‟ dengan gabungan mazhab fiqh. 

Adapun penggabungan berbagai pendapat mazhab fiqh dalam beberapa masalah 

ibadah yang berbeda, itu bukan dinamakan talfīq, tapi bisa disebut pindah mazhab 

atau pilihan mazhab.
51

 

Dari penjelasan para ulama tentang definisi talfīq di atas itu, bisa dibuat 

kesimpulan bahwa: 

1) Talfīq itu bagian dari taqlid, yaitu taqlīd gabungan dari berbagai mazhab. 

2) Talfīq hanya berlaku dalam masalah ijtihad fiqh, tidak berlaku dalam 

masalah akidah.  

                                                             
49

 Iyadh Nami al-Silmi, op. cit, hlm, 490.  
50

 Ibid., hlm, 91.  
51

 Wazarah al-Auqaf al-Kuwaityah, op. cit, hlm, 294.  



 
 

30 
 

 
 

3) Talfīq itu satu amalan dengan menggunakan dua atau tiga pendapat 

mazhab yang berbeda.   

4) Penggabungan dua mazhab itu mengakibatkan amalan itu tidak sah 

menurut kedua mazhab.  

  Sebagian ulama mengatakan gabungan pendapat dua mazhab dalam dua 

masalah atau ibadah yang berbeda itu disebut juga talfīq. Contoh, seseorang 

berwudhu‟ dengan menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi‟i. 

Kemudian dia menyentuh anjing, mengikut mazhab Maliki yang mengatakan 

anjing itu tidak najis. Lalu dia melaksanakan shalat. Maka shalatnya tidak sah, 

alias batal menurut mazhab Maliki dan mazhab Syafi‟i. Karena wudhu‟nya tidak 

sah, menurut mazhab Maliki. Shalatnya tidak sah menurut mazhab Syafi‟i, karena 

ada najis, yaitu menyentuh anjing.
52

 

Sebenarnya, contoh di atas itu terjadi dalam dua ibadah yang berbeda. 

Sebab, dia berwudhu‟ mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian dia mengikut mazhab 

Maliki yang mengatakan anjing itu tidak najis, lalu menyentuhnya, ini masalah 

yang tidak ada kaitannya dengan wudhu‟. Jika pelaku dalam contoh di atas itu 

bermazhab Syafi‟i, maka wudhu‟nya sah, tidak ada talfīq, sesuai mazhab Syafi‟i. 

Lalu dia ikut mazhab Maliki yang mengatakan zat anjing itu tidak najis, maka 

masalah ini berkaitan dengan najasah, yaitu talfīq dalam bab najasah. Sah atau 

tidak shalat yang dia lakukan itu berkaitan dengan najis, bukan lagi berkaitan 

dengan wudhu‟nya. Jika pelaku dalam contoh d atas itu pengikut mazhab Maliki, 

maka dia melakukan talfīq dalam pelaksanaan wudhu‟, tidak dalam masalah 

najasah.  

                                                             
52

 Mamduh Abdullah al-Utaibi, al-Taqlīd min Haits al-Ifdha‟ ila al-Talfīq, Majallah 

Jāmi‟ah al-Qurān al-Karīm wa al-Uluūm al-Islāmiyyah, Universitas Ummul Qura, Mekah, No. 54 

(Maret 2022), hlm, 374.  



 
 

31 
 

 
 

b. Pembagian Talfīq 

 Ulama membagi talfīq kepada beberapa bagian: 

1) Dilihat dari tujuannya, talfīq terbagi kepada sengaja dan tidak disengaja. 

Talfīq sengaja dengan tujuan memenuhi kebutuhan atau menolak darurat 

atau dengan tujuan melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Talfīq tidak sengaja itu 

seperti sebagian amalan orang awam yang terjadi talfīq hasil dari dua 

fatwa ulama dalam dua masalah hukum dalam satu ibadah.  

2) Dilihat dari susunan hukumnya talfīq itu terbagi dua hukum dalam satu 

ibadah, dan talfīq dua hukum dalam dua ibadah. Contoh pertama seperti 

seseorang berwudhu‟, lalu bersentuhan dengan perempuan, mengikut 

mazhab Hanafi yang mengatakan bersentuhan dengan perempuan tidak 

membatalkan wudhu‟. Kemudian mengeluarkan darah, mengikut 

mazhab Syafi‟i yang mengatakan tidak membatalkan wudhu‟. Contoh 

kedua seperti seseorang berwudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian 

kepala mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian shalat menghadap ke arah 

kiblat mengikut mazhab Hanafi. Ini talfīq dalam dua hukum yang 

berbeda, yaitu thaharah dan kiblat.   

3) Dilihat dari waktu perbuatannya, talfīq terbagi kepada talfīq sebelum 

pelaksanaan dan talfīq setelah pelaksanaan. Contoh pertama seperti 

seseorang berwudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian kepala, 

mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian dia mengikut mazhab Hanafi 

tanpa batal wudhu‟ dengan menyentuh perempuan bukan mahram. 

Contoh kedua riwayat kisah Abu Yusuf ulama mazhab Hanafi mandi, 

lalu mengerjakan shalat Jumat. Setelah selesai shalat Jumat, 

keluarganya memberi tahu bahwa di sumur itu ada bangkai tikus. Lalu 



 
 

32 
 

 
 

Abu Yusuf mengatakan, dalam hal ini saya mengikut pendapat 

penduduk Madinah bahwa air yang dua kulah itu tidak bernajis.
53

  

4) Bila dilihat dari sumbernya, talfiq terbagi tiga bagian, al-talfīq fi al-

ijtihād, al-talfīq fi al-tasyrī‟, dan al-talfīq fi al-taqlīd. 

a) Al-Talfīq fi al-Ijtihād.  

Al-talfīq fi al-ijtihād juga disebut dengan al-ijtihad al-murakkab, 

yaitu  dua ulama mujtahid melakukan ijtihad dalam satu masalah, lalu 

menghasilkan dua pendapat. Kemudian masa berikutnya ada ulama 

mujtahid yang melakukan ijtihad pada masalah yang sama. Lalu ijtihad 

mereka memilih sebagian dari hasil kedua ijtihad ulama terdahulu. Maka 

hasil ijtihad  mererka ini merupakan gabungan dari dua ijtihad teradulu. 

Gambaran masalahnya, jika pada zaman sahabat Nabi menghasilkan dua 

pendapat dalam satu masalah, apakah boleh ulama mujtahid setelahnya 

melakukan ijtihad pada masalah itu dan menghasilkan pendapat ketiga atau 

pendapat baru.
54

  

Menanggapi hal ini, ulama terbagi kepada tiga pendapat. 

1) Tidak boleh generasi ulama berikutnya menghasilkan pendapat ketiga. Ini 

pendapat mayoritas ulama.  

2) Boleh generasi ulama berikutnya menghasilkan pendapat ketiga. Ini 

pendapat Muktazilah.  

3) Pendapat ulama generasi Khalaf mengatakan, jika pendapat ketiga itu 

memecah kesepakatan dua pendapat sebelumnya, maka itu tidak 

                                                             
53

 Abdullah Muhammad al-Sua‟idi, al-Talfīq wa Hukmuh fi al-Fiqh al-Islāmi, Majallah 

Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), hlm, 62.  
54

 Musthafa Kamal al-Tarzi, al-Akhz bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma‟ al-

Fiqh al-Islāmī, Mekah,No. 8 (26 Juni 1994), hlm 460.   



 
 

33 
 

 
 

dibolehkan. Jika tidak terjadi hal itu, maka pendapat ketiga itu 

dibolehkan.
55

  

Sebagai gambarannya, bisa dilihat kepada contoh-contoh berikut ini:  

1) Ulama terdahulu terbagi kepada dua pendapat dalam kasus waris antara 

kakek dan saudara. Pendapat pertama mengatakan bahwa semua harta 

warisan diberikan kepada kakek. Perndapat kedua mengatakan, harta 

warisan dibagi kepada kakek dan saudara. dua pendapat ini memberikan 

hak waris kepada kakek. Jika ulama generasi berikutnya menghasilkan 

ijtihad bahwa semua harta dibagikan kepada saudara, maka ijtihad ini 

tidak diterima, karena hasil ijtihad itu telah menyalahi kesepakatan hasil 

ijtihad ulama terdahulu.  

2) Ulama beda pendapat tentang memakan hewan sembelihan yang tidak 

menyebut nama Allah swt. Pendapat pertama mengatakan boleh memakan 

hewan sembelihan yang tidak menyebut nama Allah swt. Ini pendapat 

mazhab Syafi‟i dan Hambali. Pendapat kedua mengatakan tidak boleh. Ini 

pendapat fiqh Daud al-Zhahiri. Mengeluarkan pendapat ketiga, yaitu 

meninggalkan menyebut nama Allah swt saat menyembelih secara 

sengaja, maka tidak halal sembelihannya. kemudian meninggalkan 

menyebut nama Allah swt saat menyembelih karena terlupa, maka halal 

sembelihannya.  

3) Seorang wanita mengaku suaminya telah wafat di perantauan, lalu dia 

menikah dengan seorang lelaki. Berjalan waktu dia pun melahirkan 

seorang anak.  Kemudian suaminya di perantauan pulang kembali. Maka 

ulama beda pendapat tentang nasab anak yang baru lahir itu. Imam Abu 

                                                             
55

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm 1056.  



 
 

34 
 

 
 

Hanifah mengatakan, nasab anaknya itu kepada laki pertamanya. Imam 

Syafi‟i mengatakan bahwa nasab anak itu kepada lakinya yang kedua. Jika 

muncul pendapat ketiga yang menafikan nasab anak itu kepada laki 

pertama dan kedua, atau menetapkan nasab anak itu kepada kedua lakinya, 

maka pendapat ketiga ini menyalahi kesepakatan pendapat terdahulu yang 

menetapkan nasab anak itu kepada salah satu dari dua lakinya.  

4) Seseorang melaksanakan shalat di dalam ka‟bah. Imam Syafi‟i 

mengatakan, seseorang hanya boleh mengerjakan shalat sunat di dalam 

Ka‟bah, tidak boleh shalat wajib. Imam Abu Hanifah mengatakan boleh di 

dalam Ka‟bah mengerjakan shalat wajib dan shalat sunat. Jika ada 

pendapat ketiga yang mengatakan tidak boleh melaksanakan shalat wajib 

dan shalat sunat di dalam Ka‟bah, atau pendapat yang hanya membolehkan 

shalat wajib saja, maka pendapat itu menyalahi kesepakatan ijtihad ulama 

terdahulu, yaitu kebolehan melaksanakan shalat sunat di dalam Ka‟bah.
56

 

2) Al-Talfīq fi al-Tasyrī’ 

Al-talfīq fi al-tasyrī‟ berupa kebijakan pemimpin yang memilih 

hukum dari berbagai mazhab fiqh yang dijadikan sebagai undang-undang. 

Seperti undang-uandang nikah, waris, muamalah, dan lainnya. Pada masa 

kekuasaan Khilafah Usmani di Turki, sudah ada dibuat undang-undang 

syariat dalam al-Majallah al-Adliyyah. Undang-undang Khilafah Usmani 

Turki itu diambil dari mazhab Hanafi, berupa gabungan talfīq antara 

pendapat Imam Abu Hanifah dan para sahabatnya. Negara Tunisia juga 

melakukan hal yang sama, yang diketuai oleh Abdul Aziz Jua‟id, dan 

                                                             
56

 Musthafa Kamal al-Tarzi, op. cit, hlm, 463.  



 
 

35 
 

 
 

mengambil mazhab Hanafi dan mazhab Maliki.
57

  

3) Al-Talfīq fi al-Taqlīd 

Pada hakikatnya selain al-talfīq fi al-ijtihād itu termasuk bagian dari 

taqlīd, dan semua definisi tentang pengertian talfīq di atas itu mengenai al-

talfīq fi al-taqlīd, yaitu melakukan suatu amalan dengan cara taqlid berbagai 

mazhab. Contohnya, seorang lelaki menikahi seorang perempuan dengan 

cara penggabungan berbagai mazhab fiqh tanpa wali, tanpa saksi, dan tanpa 

mahar. Pelaksanaan gabungan berbagai mazhab fiqh pada akad nikah seperti 

itu tidak mendapat pengakuan dari semua ulama mazhab.
58

 

c. Bentuk Talfīq 

 Ulama memberikan gambaran bentuk talfīq itu kepada dua bagian, talfīq 

antar dua mazhab atau lebih, dan talfīq dua pendapat dalam satu mazhab.  

Contoh talfīq antar mazhab: 

1) Seseorang melaksanakan wudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian kepala, 

mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian menyentuh anjing, megikut mazhab 

Maliki yang mengatakan anjing tidak najis. Kemudian dia melaksanakan 

shalat. Maka kedua mazhab fiqh tersebut mengatakan shalatnya batal. 

Pertama, dia melaksanakan shalat dalam kondisi najis, sebab menurut 

mazhab Syafi‟i bahwa anjing itu najis. Kedua, wudhu‟ yang dilakukannya 

tidah sah, sebab rukun wudhu‟ dalam mazhab Maliki wajib menyapu 

seluruh kepala.   

2) Seseorang melakukan wudhu‟ dengan hanya menyapu sebagian kepala, 

mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian menyentuh perempuan bukan 

                                                             
57

 Abdullah Muhammad al-Sua‟idi, op. cit, hlm, 63.  
58

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.........op. cit, hlm, 1142. 



 
 

36 
 

 
 

mahram tanpa syahwat, mengikut mazhab Maliki. Kemudian dia 

melaksanakan shalat. Maka shalatnya tidak sah menurut mazhab Syafi‟i 

dan mazhab Maliki. Sebab, mazhab Syafi‟i mengatakan wudhu‟nya batal 

dengan menyentuh wanita tanpa syahwat. Mazhab Maliki pula 

mengatakan wudhu‟nya tidak sah, karena tidak menyapu seluruh 

kepalanya.  

Contoh talfīq satu mazhab:  

1) Mazhab Hanafi, hanya Zufar Ibnu Huzail al-Kufi membolehkan waqaf 

dengan duit/dirham. Dalam mazhab Hanafi juga hanya Abu Yusuf al-

Anshari yang membolehkan waqaf kepada diri sendiri. Maka melakukan 

waqaf dirham atas diri sendiri itu merupakan talfīq antar pendapat Zufar 

dan Abu Yusuf.  

2) Mazhab Hanafi, hanya abu Yusuf al-Anshari yang membolehkan waqaf 

kepada diri sendiri. Dalam Mazhab Hanafi juga hanya Muhammad al-

Syaibani yang membolehkan waqaf bangunan tanpa mengikutkan 

tanahnya. Maka mewaqafkan bangunan tanpa tanah itu kepada diri sendiri 

merupakan talfīq antar  pendapat Abu Yusuf dan Muhammad al-

Syaibani.
59

      

Pada pembahasan al-talfīq fi al-ijtihād dijelaskan perbedaan pendapat 

ulama tentang hukum kebolehan ulama mujtahid generasi berikutnya melakukan 

ijtihad pada satu masalah yang sudah menjadi perbedaan pendapat di antara dua 

atau tiga ulama mujtahid terdahulu, antara pendapat yang membolehkan, pendapat 

yang melarang, dan pendapat yang memberikan perincian. Jika pendapat ketiga 

                                                             
59

 Ibid.  

d. Hukum Talfīq 



 
 

37 
 

 
 

itu memecah kesepakatan dua pendapat sebelumnya, maka itu tidak dibolehkan. 

Jika tidak terjadi hal demikian, maka pendapat ketiga itu dibolehkan.  

Dalam masalah ini, pendapat yang membuat perincian itu lebih bisa 

diterima, dengan beberapa alasan:  

1) Pendapat yang membolehkan al-talfīq fi al- ijtihād dengan syarat perincian 

itu masih menjaga kesepakatan ulama mujtahid terdahulu dalam bagian 

masalah tersebut.   

2) Sebagian pendapat ulama generasi Salaf mendukung pendapat ini. 

Contohnya, perbedaan pendapat sahabat Nabi pada pembagian waris ibu. 

Jika suami meninggal dunia dan meninggalkan ahli waris seorang istri, 

ayah, dan ibu, atau istri meninggal dunia, dan meninggalkan ahli waris 

suami, ayah, dan ibu, maka terdapat dua pendapat sahabat Nabi dalam 

masalah ini. Ibnu Abbas mengatakan, bagian ibu 1/3, baik yang meninggal 

itu suami atau isteri. Sebagian sahabat pula mengatakan bagian ibu 1/3 

dari sisa bagian harta (tsuluts al-baqi). Kemudian Ibnu Sirin ulama dari 

kalangan tabi‟in mengeluarkan pendapat ketiga mengatakan, bahwa bagian 

ibu 1/3 jika yang meninggal itu suami, dan bagiannya 1/3 sisa, jika yang 

meninggal itu isteri.
60

 

Kemudian, hukum al-talfīq fi al-tasyrī‟, yaitu penetapan undang-undang 

Islam dalam sebuah negara dengan mengambil ketentuan hukumnya dari berbagai 

mazhab fiqh dalam satu masalah atau lebih, kebanyakan ulama yang membahas 

masalah ini membolehkan talfīq. Ulama yang pertama menyatakan pendapat 

kebolehan ini ialah pakar undang-undang Syariat Islam di Mesir, Muhammad al-

Sanhuri. Lalu pendapat al-Sanhuri ini diikuti oleh para ulama yang membahas 

                                                             
60

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 1066.  



 
 

38 
 

 
 

mengenai al-talfīq fi al-tasyrī‟, seperti Musthafa Kamal al-Tazi, Abdullah 

Muhammad Abdullah, Said al-Afghanistani, Muhammad al-Duwais, dan lainnya. 

Alasan mereka, demi kepentingan kemaslahatan besar dalam penetapan undang-

undang syariat Islam.
61

   

Secara hukum syariat, tidak ada larangan bagi hakim atau pemerintah  

mengambil pendapat-pendapat mazhab yang paling mudah. Sebab, apa yang 

dilakukan oleh hakim atau pemerintah itu bukan termasuk bentuk talfīq yang 

dilarang, karena hukum-hukum yang dipilih dari berbagai mazhab tersebut adalah 

hukum-hukum universal bagi perkara-perkara yang berlainan, yang antara satu 

dengan yang lainnya tidak ada hubungannya. Jika dalam pelaksanaan hukum-

hukum tersebut terjadi praktik talfīq, maka itu terjadi bukan karena disengaja. 

Sehingga tidak mengapa, seperti pendapat yang mengatakan sah akad nikah tanpa 

wali. Sementara itu, dalam masalah talak ditetapkan boleh melangsungkan 

hubungan pernikahan setelah ada rujuk dari pihak laki-laki yang telah 

menjatuhkan talak tiga dengan satu kali perkataan. Karena, bentuk ucapan talak 

yang demikian dianggap talak satu atau talak raj‟i. Ini adalah bentuk talfiq yang 

tidak dilarang, karena talfīq tersebut terjadi tidak disengaja.
62

 

Usaha memilih hukum-hukum dari berbagai mazhab untuk dijadikan 

undang-undang telah dimulai sejak awal abad kedua puluh. Yaitu, ketika 

pemerintahan Utsmaniyah merasa perlu melonggarkan kebebasan transaksi, 

syarat-syarat transaksi, dan tempat transaksi. Karena, interaksi perdagangan dan 

industri semakin meningkat, teknik perdagangan dalam dan luar negeri semakin 

berkembang munculnya bentuk hak-hak baru seperti hak sastra, hak cipta, dan hak 

penemuan, perlunya transaksi asuransi bagi barang-barang impor, semakin luas 

                                                             
61

 Ibid., hlm, 1089.  
62

 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr....... op. cit, jilid 1, hlm, 102. 



 
 

39 
 

 
 

medan transaksi perindustrian yang dilakukan oleh industri-industri besar dan 

juga perlu bentuk akad untuk mendatangkan barang-barang dan perabot-perabot 

utama untuk memenuhi keperluan pemerintah, pabrik, laboratorium, dan juga 

madrasah.  Atas pertimbangan di atas, maka kekuasaan Utsmaniyah mengubah 

undang-undang Mahkamah No. 64 tahun 1332 H/1914 M dengan undang-undang 

baru, yang prinsip-prinsip dasarnya diambil dari mazhab selain mazhab Hanafi, 

seperti mazhab Hambali dan mazhab Ibnu Syubrumah. Kedua mazhab ini 

memperlonggar masalah kebebasan penetapan syarat-syarat akad.
63

  

Pada tahun 1336 H Pemerintahan Utsmaniyyah mengeluarkan aturan- 

aturan hak keluarga yang dipraktikkan hingga sekarang. Aturan itu mengambil 

keputusan-keputusan tiga mazhab selain mazhab Hanafi dan mengambil 

pendapat-pendapat dha‟if yang ada dalam mazhab Hanafi. Pada tahun 1920, 

kemudian tahun 7929, kemudian tahun 1936, Pemerintah Mesir mengeluarkan 

undang-undang yang diambil dari keputusan-keputusan mazhab yang berbeda-

beda. Hingga sekarang, pemerintah Mesir menggunakan undang-undang aturan-

aturan keluarga yang ditetapkan oleh Pemerintahan Utsmani. Penentuan undang-

undang itu dihadiri oleh ulama-ulama besar dan pakar hukum syariat dari berbagai 

mazhab. Dalam membuat keputusan mereka mempertimbangkan perubahan 

zaman, perkembangan kehidupan sosial, perubahan kemaslahatan dan hajat, dan 

perubahan situasi dan sistem.
64

 

Undang-undang yang dibuat dengan cara talfīq antara mazhab empat dan 

lainnya dengan mempertimbangkan kebutuhan manusia adalah boleh memberi 

wasiat kepada ahli waris tanpa bergantung kepada izin ahli waris yang lain. 

Keputusan ini terdapat pada Pasal 37 dalam undang-undang wasiat Mesir no. 77 

                                                             
63

 Ibid., hlm, 103. 
64

 Ibid., hlm, 104.  



 
 

40 
 

 
 

tahun 1946. Keputusan ini diambil dari pendapat sebagian ulama, di antaranya 

Abu Muslim al-Ashfahani, dan juga sebagian ulama fiqh selain mazhab empat. 

Contoh lain adalah  kesaksian harus disertai dengan bukti-bukti yang kuat seperti 

tulisan, surat resmi, dan lainnya, supaya dapat menghilangkan keraguan karena 

perubahan zaman dan semakin lemahnya semangat keberagamaan manusia. 

Begitu juga dengan tidak diterima tuduhan atau pengakuan setelah lewat lima 

belas tahun. Kecuali dalam masalah wakaf dan warisan, dalam kedua masalah ini, 

maka jangka waktunya tiga puluh tiga tahun. Aturan ini terdapat dalam undang-

undang Mahkamah Syariah Mesir tahun 1880. Begitu juga dengan tidak diterima 

pengakuan pernikahan atau setelah meninggalnya salah satu dari suami atau istri. 

Kecuali jika pengakuan tersebut didukung dengan surat-surat resmi yang dapat 

menghilangkan keraguan. Aturan ini terdapat pada Pasal 31 tahun 1897 dalam 

undang-undang Mesir.
65

 

Sebagaimana diketahui sebelumnya, selain ulama mujtahid itu ada ulama 

taqlīd mazhab, dan kebanyakan umat Islam itu masyarakat awam yang tidak ada 

kaitannya dengan mazhab atau tidak bermazhab.  Maka ulama juga membagi 

talfiq itu kepada al-talfīq fi al-taqlīd, dan ulama juga berbeda pendapat mengenai 

al-talfīq fi al-taqlīd kepada tiga pendapat: 

1) Pendapat yang mengatakan bahwa al-talfīq fi al-taqlīd itu tidak 

dibolehkan. Ini pendapat mayoritas ulama. Ini merupakan pendapat terkuat 

dalam mazhab Syafi‟i.
66

 Sebagian ulama mazhab Syafi‟i mengatakan 

bahwa ini merupakan pendapat terkuat dalam mazhab Syafi‟i, Mazhab 

Hanafi, dan mazhab Hambali. Ini juga pendapat mayoritas ulama 

                                                             
65

 Ibid., hlm, 106.  
66

 Ghazi Mursyid al-Utaibi, al-Talfīq baina al-Mazāhib wa „Alāqatuh bi Taisīr al-Fatwa, 

Majallah Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), hlm, 390.  



 
 

41 
 

 
 

kontemporer.
67

 

2) Pendapat yang mengatakan bahwa talfīq itu boleh. Ini pendapat terkuat  

dalam mazhab Maliki di benua Afrika Utara dan Andalusia. Sebagian 

ulama dari mazhab empat itu juga ada yang membolehkan talfīq.
68

 Ini juga 

pendapat sebagian ulama mazhab Hanafi, seperti al-Kamal Ibnu al-

Humam, Amir Badsyah, dan Ibnu Nujaim.
69

  

3) Pendapat sebagian ulama bahwa talfīq itu boleh dengan beberapa syarat. 

Pertama, tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Kedua, dia yakin pendapat 

yang dipilihnya dalam perpindahan mazhab itu merupakan pendapat 

terkuat berdasarkan dalil. Ini pendapat Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim al-

Jauziyyah, al-Qarafi, al-„Ala‟i, Abdul Rahman al-Mu‟allimi, dan lainnya.
70

   

Perbedaan pendapat ulama tentang talfīq  ini bersumber pada kebolehan 

pindah mazhab dalam suatu masalah hukum fiqh. Bagi ulama yang tidak 

membolehkan pindah mazhab, mereka melarang al-talfīq fi  al-taqlīd. Sementara 

ulama yang membolehkan pindah mazhab dalam suatu masalah hukum, mereka 

membolehkan talfīq, ada talfīq tanpa syarat, ada juga talfīq dengan syarat 

tertentu.
71

   

Landasan dalil pendapat yang melarang talfīq:  

a. Kesepakatan ulama melarang talfīq dalam taqlīd (al-talfīq fi al-taqlīd). 

Amalan talfīq mazhab itu batal. Al-Hashkafi menegaskan bahwa amalan 

talfīq itu batal secara ijmak.  

                                                             
67

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 1069.  
68

 Ibid., hlm, 1070.  
69

 Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais, op. cit, hlm, 220.  
70

 Nashir Abdullah al-Miman, al-Nawāzil al-Tasyri‟iyyah (Al-Damam: Dār Ibn al-Jauzī, 

1430H), hlm, 18.  
71

 Ibid.  



 
 

42 
 

 
 

b. Jika mukallaf melaksanakan satu amalan dengan gabungan dua pendapat 

ulama mujtahid, maka bisa dipastikan dua ulama mujtahid itu akan 

mengatakan amalan itu batal, tidak sah.    

c. Pembolehan talfīq mazhab itu akan merusak syariat Islam. Seperti 

sepasang lelaki dan wanita melaksanakan akad nikah tanpa wali, mengikut 

mazhab Hanafi, dan juga tidak menggunakan saksi, mengikuti mazhab 

Maliki. Hal ini bisa membawa kepada kebolehan zina. Setiap seseuatu 

yang membawa kepada perbuatan terlarang, maka sesuatu itu jadi 

terlarang.
72

  

d. Syarat taqlīd mazhab itu tidak melalukan talfiq, dan mesti berpegang 

kepada satu mazhab. Sebab, jika dibolehkan talfiq mazhab, maka hal itu 

akan membuatnya keluar dari konsep mazhab.
73

  

e. Talfīq itu mempermainkan hukum syariat, bisa membawa kepada 

kerusakan, bisa keluar dari taklif syariat, bahkan juga bisa membawa 

kepada menghalalkan yang haram.
74

 

Bantahan terhadap dalil pendapat melarang talfīq:  

a. Landasan yang mengatakan ada ijmak ulama melarang talfiq itu tidak bisa 

diterima. Karena masih banyak lagi ulama yang membolehkan talfīq.  

b. Argumentasi yang mengatakan bahwa satu amalan yang merupakan 

gabungan (talfīq) dua mazhab itu tidak diakui oleh setiap ulama mujtahid, 

juga tidak bisa diterima. Sebab, Imam Malik tidak mengatakan nikah tanpa 

                                                             
72

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm,  1077.  
73

 Nashir Abdullah al-Miman, op. cit, hlm, 14.  
74

 Abdullah Muhammad al-Sua‟idi, op. cit, hlm, 56.  



 
 

43 
 

 
 

ahar itu batal. Imam Syafi‟i juga tidak mengatakan nikah tanpa saksi itu 

batal.
75

    

c. Argumentasi yang ketiga itu juga tidak bisa diterima. Sebab ulama sudah 

sepakat mengatakan dengan tegas larangan talfīq mazhab yang 

membolehkan yang haram. Abu Zakaria al-Nawawi menjelaskan, bila 

seseorang menikah tanpa wali, mengikut mazhab Hanafi, atau menikah 

tanpa saksi, mengikut mazhab Maliki, maka tidak dikenakan hukum had.
76

  

d. Landasan dalil yang mengatakan wajib berpegang kepada satu mazhab dan 

tidak boleh talfīq, itu juga tidak bisa diterima. Karena pada bahasan taqlīd 

terdahulu sudah dinyatakan oleh mayoritas ulama bahwa seorang taqlīd itu 

tidak berkewajiban berpegang kepada satu mazhab fiqh saja, tapi boleh 

berpindah kepada mazhab lain. 

e. Landasan dalil kelima itu bisa terjadi jika talfīq dibolehkan secara mutlak. 

Tapi hal itu tidak akan terjadi jika talfīq yang diberlakukan itu dengan  

mesti memenuhi syarat-syarat tertentu.
77

  

Dasar pendapat yang membolehkan talfīq: 

a. Larangan talfīq itu akan menimbulkan kesulitan, terutama orang awam 

yang tidak terikat kepada mazhab tertentu. Jika dilarang talfīq, maka bisa 

terjadi membatalkan semua ibadah orang awam, dan mereka wajib 

mengqhada kembali ibadahnya. Karena bisa dipastikan tidak ada orang 

awam melaksanakan shalat sesuai dengan satu mazhab, tapi merupakan 

talfīq dari berbagai mazhab.   

                                                             
75

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 1079. 
76

 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, hlm, 277.  
77

 Abdullah Muhammad al-Sua‟idi, op. cit, hlm, 56.  



 
 

44 
 

 
 

b. Tidak ada dalil dari al-Quran, hadits, dan perkataan sahabat Nabi yang 

melarang talfīq. Bahkan para sahabat dan tabi‟in memberikan fatwa 

kepada masayarakat tanpa mengindahkan terjadi talfīq.  

c. Talfīq itu bagian dari taqlid. Jika taqlid dibolehkan, maka talfiq juga harus 

diperbolehkan.  

d. Larangan talfīq itu berarti tidak lagi mengakui bahwa para ulama mujtahid 

itu berada dalam hidayah Allah swt, dan juga berarti mengingkari 

perbedaan pendapat ulama itu rahmat.  

e. Talfīq itu terjadi pada dua masalah yang berbeda, bukan pada satu 

masalah. Seorang yang melaksanakan wudhu‟ dengan menyapu sebagian 

kepala, mengikut mazhab Syafi‟i. Lalu menyentuh kemaluannya, 

mengikut mazhab Hanafi, maka wudhu‟nya itu sah. Karena wudhu‟nya itu 

sah menurut mazhab Syafi‟i, dan berkelanjutan sahnya menurut mazhab 

Hanafi. Ini tidak dianggap dalam satu masalah, tapi dalam masalah yang  

berbeda.
78

 

Bantahan terhadap pendapat yang membolehkan talfīq:  

a. Bisa diterima bahwa talfīq itu memberikan kemudahan bagi mukallaf. 

Tapi, kemudahan (rukhshah) yang diakui itu adalah kemudahan yang telah 

ditetapkan syariat Islam berdasarkan dalil, dan talfīq tidak termasuk dalil 

kemudahan.   

b. Talfīq ini perkara baru, belum ada dibahas pada masa sahabat Nabi, dan 

pada masa imam mazhab. Tambah lagi pada masa sahabat Nabi itu belum 

ada lagi mazhab fiqh.
79

 

                                                             
78

 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, hlm, 238.  
79

 Abdullah Muhammad al-Su‟aidi, op. cit, hlm, 59.  



 
 

45 
 

 
 

c. Memang diakui bahwa talfīq itu bagian dari taqlid. Tapi dalam talfīq itu 

melanggar ketentuan taqlīd, yaitu memenuhi syarat dan kewajiban ibadah 

sesuai pendapat imam mujtahid yang diikuti.  

d. Maksud perbedaan pendapat itu sebagai rahmat bahwa Allah swt 

memberikan izin kepada ulama mujtahid melakukan penelitian kepada 

dalil-dalil syariat. Itu merupakan rahmat besar dari Allah swt. Mengakui 

beda pendapat ulama itu sebagai rahmat bukan bermakna sesuka hati saja 

menerima dan meninggalkan pendapat ulama yang diinginkan.  

e. Talfīq dalam contoh itu bukan dalam dua masalah yang berbeda, tapi 

masih dalam satu ibadah, yaitu wudhu‟.
80

   

Adapun dalil pendapat ketiga yang membolehkan talfīq dengan syarat itu 

sama dengan dalil yang membolehkan talfīq tanpa syarat. Namun begitu, 

kebolehan talfīq mazhab bagi mereka mesti memenuhi syarat berikut ini:  

1) Tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas.  

2) Tidak membuat gabungan pendapat ulama yang dianggap batal oleh ulama 

mujtahid. Seperti seseorang berwudhu‟ ikut mazhab Syafi‟i tanpa 

menggosok (dalk) anggota wudhu‟, dan ikut mazhab Maliki tidak batal 

wudhu‟ dengan menyentuh perempuan tanpa syahwat. Jika wudhu‟nya 

dengan cara dalk, maka shalatnya sah menurut mazhab Maliki. Tapi jika 

tanpa dalk, maka shalatnya tidak sah menurut mazhab Maliki dan mazhab 

Syafi‟i.  

3) Tidak boleh berpindah mazhab dari taqlīd yang diyakinya. Seperti 

seseorang nikah tanpa wali, ikut mazhab Hanafi. Lalu dia ceraikan istrinya 

                                                             
80

 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, hlm, 241.  



 
 

46 
 

 
 

talak tiga. Kemudian dia berpindah ke mazhab Syafi‟i yang menganggap 

tidah sah nikah tanpa wali. Dia bertujuan agar talak tiga itu tidah sah.
81

  

Keputusan Majma‟ al-Fiqh al-Islami al-Dauli tentang beberapa larangan 

talfīq:  

1) Talfīq yang hanya mengikut kepentingan hawa nafsu, atau melanggar 

ketentuan dalam pengambilan rukhsah.  

2) Talfīq yang membatalkan keputusan pengadilan.  

3) Talfīq yang membatalkan amalan taqlid yang telah dilakukannya.  

4) Talfīq yang bertentangan dengan ijmak ulama. 

5) Talfīq berupa gabungan pendapat ulama mazhab yang tidak diakui oleh 

salah satu ulama mujtahid.
82

 

Dari berbagai penjelasan ulama mengenai talfīq itu, dapat diambil 

kesimpulan sebagai pendapat pilihan:  

1) Ulama yang sudah sampai pada derajat ijtihad pada semua masalah atau 

sebagian, maka ulama tersebut tidak boleh melakukan talfīq mazhab, 

karena talfīq itu bagian dari taqlīd.  

2) Masyarakat awam tidak boleh melakukan talfīq, apalagi bertujuan 

melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Kewajiban masyarakat awam bertanya 

kepada ulama dan taqlīd kepada ulama.  

3) Kebolehan melakukan talfīq mazhab fiqh atas dasar dalil terkuat, bukan 

atas dasar kemudahan dan keringanan semata.   

                                                             
81

 Nashir Abdullah al-Miman, op. cit, hlm, 19.  
82

 Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī al-Daulī, Qararāt Wa Taushiyāt Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī al-

Daulī, Jeddah, Daurah 4, tahun 2019, hlm, 139. 



 
 

47 
 

 
 

Namun begitu, pada akhir pembahasan ini ditutup dengan aturan syariat 

dalam mengambil pendapat ringan atau mudah dalam fiqh. Wahbah al-Zuhaili 

mengemukan aturan itu sebagai berikut:  

1) Mengambil pendapat yang paling mudah harus dibatasi dalam masalah-

masalah ijtihadiyah yang masuk dalam kategori masalah cabang (furu‟) 

yang didasarkan kepada dalil-dalil zhanni. Medan garapannya  masalah-

masalah amaliah yang hukumnya ditetapkan dengan cara zhanni, seperti 

produk-produk hukum dalam masalah ibadah, muamalah, ahwal 

syakhshiyyah, dan kriminal yang sumbernya tidak berasal dari nas qath'i, 

ijmak, atau qiyas jelas. Adapun selain masalah tersebut, tidak dibolehkan 

mengambil pendapat yang termudah, seperti dalam masalah aqidah, dasar-

dasar keimanan, dan juga dalam masalah akhlak. Begitu juga dalam 

masalah yang telah disepakati umat Islam. 

2) Mengambil pendapat yang paling mudah tersebut tidak menyebabkan 

munculnya amalan yang bertentangan dengan sumber-sumber syariah 

yang qath'i, dan juga tidak bertentangan dengan dasar-dasar serta prinsip-

prinsip utama syariah. 

3) Memilih pendapat yang paling mudah ini hendaknya tidak menyebabkan 

terjadinya talfīq yang dilarang.  

4) Ketika mengambil pendapat yang paling mudah, hendaklah memang 

dalam keadaan darurat atau dalam kondisi perlu (hajat). 

5) Mengambil pendapat yang paling mudah dengan menggunakan prinsip 

tarjih, mengamalkan pendapat yang paling kuat atau paling rajih 

berdasarkan kekuatan dalil. Karena memilih pendapat yang paling mudah 



 
 

48 
 

 
 

merupakan satu bentuk ijtihad, dan seorang mujtahid harus mengikuti dalil 

kuat dengan berpedoman pada dugaan yang kuat.  

Atas dasar ini, ulama ushul fiqih mewajibkan seorang mufti atau mujtahid 

mengikuti suatu pendapat berdasarkan dalil. Dia tidak boleh memilih pendapat di 

antara mazhab yang dalilnya paling dhaif, melainkan harus memilih pendapat 

yang dalilnya paling kuat. Keputusan ini didasari bahwa para sahabat bersepakat 

dalam ijtihad mereka, kewajiban beramal dengan menggunakan salah satu dari 

dua dugaan kuat yang paling kuat, bukannya yang paling lemah. Selain itu, akal 

logis juga mewajibkan seseorang untuk mengamalkan pendapat yang paling 

kuat.
83

  

Sebelum menilai pendapat terkuat tentang hukum al-talfīq fi al-taqlīd, 

terlebih dahulu kita melihat pendapat sebagian ulama kontemporer mengenai 

talfīq.  

1. Rasyid Ridha 

Rasyid Ridha memaparkan contoh talfīq pada orang awam yang bertanya 

kepada berbagai ulama mazhab, sekalipun hasilnya terjadi talfīq dalam sebagian 

masalah. Hal ini tidak terlarang, karena talfīq seperti itu banyak terjadi di 

kalangan masyarakat awam generasi Salaf. Karena mereka tidak terikat kepada 

pendapat ulama tertentu. Namun begitu, ada bentuk talfīq hanya mengikut hawa 

nafsu, yaitu amalan muqallid yang menggabungkan berbagai pendapat ijtihad 

ulama. Seperti seseorang yang melakukan akad nikah tanpa wali mengikut 

mazhab Hanafi,  dan tanpa saksi mengikut mazhab Maliki. Atas dasar ini, mereka 

                                                             
83

 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr........ op. cit, jilid 1, hlm, 105-113. 

e. Pendapat Ulama Kontemporer Mengenai Talfīq 



 
 

49 
 

 
 

juga melarang tatabbu‟ al-rukhas.
84

 

2. Musthafa al-Zuhaili  

Musthafa al-Zuhaili membolehkan talfīq dengan syarat tidak 

menjadikannya sebagai alat membebaskan diri dari hukum syariat, dan juga 

dengan syarat tidak mengikut tatabbu‟ al-rukhas. Talfīq terlarang itu semisal 

seseorang menikah tanpa menggunakan wali, mengikut mazhab Hanafi, dan juga 

tidak menggunakan saksi, mengikut mazhab Maliki.
85

 

3. Muhammad Ibrahim al-Hafnawi  

 Ibrahim Al-Hafnawi membolehkan talfīq dalam masalah ibadah. Namun 

begitu, beliau melarang:  

a. Talfīq yang sengaja melakukan tatabbu‟ al-rukhas dengan mengambil 

pendapat termudah di setiap mazhab tanpa ada darurat dan uzur.  

b. Talfīq dengan tujuan membatalkan keputusan hakim. Seperti seorang 

suami menceraikan isterinya dengan mengatakan, anda kuceraikan 

selamanya (انَْتِ طَالِقٌ الَْبتََّة), dan dia bermaksud talak tiga. Namun kemudian 

dia merubah pendiriannya dan menganggap itu hanya talak raj‟i. 

c. Talfīq dengan tujuan membatalkan pendapat mazhab yang dianutnya. 

Seperti seorang menikah tanpa wali, mengikut mazhab Hanafi. Lalu suami 

tersebut menceraikan isterinya dengan talak tiga. Kemudian dia mengikut 

mazhab Syafi‟i bahwa nikah tanpa wali itu tidah sah, dan talak tiga itu 

juga tidak sah. Talfīq seperti ini tidak dibolehkan, karena dia pindah 

                                                             
84

 Shalahuddin al-Munjid, Fatāwā al-Imām Muhammad Rasyīd Ridhā, jilid 4 (Beirut: Dār 

al-Kitāb al-Jadīd, tt), hlm, 1535.  
85

 Musthafa al-Zuhaili, op. cit, jilid 2, hlm, 374.  



 
 

50 
 

 
 

mazhab dengan maksud membatalkan keputusan hukum yang sudah 

berlaku.
86

 

4. Ghazi Mursyid al-Utaibi  

 Ghazi Al-Utaibi memberikan rincian dalam masalah talfīq: 

a. Ulama mujtahid yang mampu melakukan istinbat hukum dari dalil syariat, 

tidak boleh melakukan talfīq, karena talfīq itu bagian dari taqlid. Jika 

ijtihadnya menghasilkan pendapat berupa talfīq antara dua pendapat ulama 

mujtahid, maka hal itu dibolehkan. Karena talfīq itu hasil ijtihadnya, 

bukan sengaja melakukan talfīq.  

b. Orang awam yang tidak menguasai ilmu syariat, maka tidak boleh 

melakukan talfīq. Tapi dia wajib bertanya kepada ulama, dan taqlīd. Ini 

sudah menjadi kesepakatan ulama.  

c. Jika seorang awam bertanya kepada ulama tentang menyapu kepala dalam 

ibadah wudhu‟, lalu ulama tersebut memberikan fatwa menurut mazhab 

Syafi‟i dengan kewajiban hanya menyapu sebagian kepala saja. Kemudian 

dia bertanya kepada ulama lain tentang menyentuh kemaluan dengan 

tangannya tanpa penghalang, lalu ulama itu memberikan fatwa mengikut 

mazhaf Hanafi yang mengatakan tidak batal wudhu‟, maka ibadah shalat 

orang awam itu tidak dianggap batal atau tidak sah. Karena talfīq yang 

terjadi itu tidak secara kesengajaan, tapi mengikut fatwa ulama.
87

    

5. Wahbah al-Zuhaili  

Wahbah al-Zuhaili mengatakan  talfīq ialah melakukan ibadah dengan cara 

yang tidak disebutkan oleh ulama mujtahid. Artinya melakukan sebuah amalan 

dengan taqlīd kepada berbagai mazhab. Misalnya, seseorang melakukan wudhu‟ 

                                                             
86

 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, hlm 268.  
87

 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, hlm, 242.  



 
 

51 
 

 
 

dengan hanya menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi‟i. Kemudian dia 

mengikut mazhab Hanafi atau mazhab Maliki tanpa batal wudhu‟ sebab 

menyentuh perempuan. Kemudian dia melaksanakan shalat. Mazhab Syafi‟i 

mengatakan wudhu‟nya batal, karena menyentuh perempuan. Mazhab Hanafi 

mengatakan wudhu‟nya tidak sah, karena dia hanya menyapu sebagian kecil 

kepala, tidak sampai seperempat kepala. Mazhab Maliki mengatakan wudhu‟nya 

tidak sah, karena tidak meyapu seluruh bagian kepala.
88

   

Talfīq dalam hukum keluarga seperti seseorang yang menikahi seorang 

perempuan tanpa wali, tanpa mahar, dan tanpa saksi. Ini contoh talfīq yang 

membawa kepada kerusakan, karena melanggar ijmak ulama, dan tidak ada ulama 

yang menyetujui pernikahan itu.  Contohnya lagi, seseorang menceraikan istrinya 

dengan talak tiga. Kemudian mantan istrinya menikahi anak lelaki berumur 

sembilan tahun, sesuai dengan mazhab Syafi‟i yang membolehkan hal itu. Lalu  

mereka hidup bersama sebagai suami istri. Kemudian, dia menceraikannya 

dengan tanpa iddah, sesuai dengan mazhab Hambali. Lalu boleh bagi mantan 

suami pertamanya untuk menikah kembali dengannya.
89

  

Atas dasar uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa talfīq adalah 

menggabungkan praktik taqlīd kepada dua imam atau lebih dalam mengamalkan 

suatu perbuatan yang mempunyai beberapa rukun dan beberapa bagian, yang 

antara satu bagian dengan lainnya saling berkaitan, dan setiap bagian tersebut 

mempunyai hukum tersendiri secara khusus. Dalam  menetapkan hukum bagian-

bagian tersebut, para ulama berbeda pendapat. Namun, orang yang talfīq 

melakukan taqlīd kepada seorang di antara ulama tersebut dalam hukum satu 

bagian saja, sedangkan dalam hukum bagian yang lain dia taqlīd kepada ulama 

                                                             
88

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.........op. cit, hlm, 1142. 
89

 Ibid., hlm, 1143. 



 
 

52 
 

 
 

yang lain. Sehingga, bentuk amalan yang dikerjakan itu merupakan gabungan 

antara dua mazhab atau lebih. Masalah-masalah yang dibolehkan talfīq adalah 

sama dengan masalah-masalah yang dibolehkan dalam taqlid, yaitu masalah-

masalah ijtihadiyyah zanniyyah (masalah zanni). Adapun taqlid dan talfīq dalam 

keputusan-keputusan aksiomatik dalam masalah hukum agama, yaitu yang 

disepakati oleh umat Islam, maka tidak dibenarkan talfīq. Oleh sebab itu, amalan 

talfīq yang menyebabkan sesuatu yang haram, seperti minuman keras dan zina, 

dapat berubah menjadi halal, tidak dibolehkan.
90

 

Kebolehan mengamalkan talfīq itu berdasarkan kepada keyakinan bahwa 

mengikuti satu mazhab secara konsisten dalam semua masalah bukan suatu 

kewajiban. Oleh sebab itu, orang yang tidak diwajibkan mengikuti satu mazhab 

berarti dia boleh melakukan talfīq. Kalau seandainya bemazhab itu wajib dan 

talfīq dilarang, maka akan menyebabkan ibadah-ibadah yang dilakukan oleh orang 

awam menjadi batal. Karena, orang awam tidak mempunyai mazhab,  dan mazhab 

orang awam dalam berbagai masalah adalah mazhab orang yang memberinya 

fatwa. Selain itu, dengan dibolehkan talfīq, maka kita telah membuka pintu 

kemudahan kepada khalayak ramai.
91

 

Wahbah al-Zuhaili menegaskan bahwa kebolehan talfīq itu tidak berlaku 

secara umum, karena ada bagian talfīq yang dilarang, sebagaimana berikut ini: 

a. Melakukan tatabbu‟ al-rukhas secara sengaja. Yaitu memilih pendapat 

yang ringan-ringan dari berbagai mazhab tanpa ada uzur dan darurat. 

Talfīq dalam konteks ini dilarang, dengan tujuan menutup dampak negatif 

yang membuat seseorang bisa bebas dari tuntutan syarak. Abu Hamid al-

                                                             
90

 Ibid. 
91

 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr, jilid 1 (Damaskus: Dār al-Fikr, 2009), hlm, 95.  



 
 

53 
 

 
 

Gazali berkata‚ tidak boleh seseorang mengadopsi pendapat-pendapat 

lain dengan sesuka hatinya. Bagi orang awam tidak diperbolehkan 

memilih pendapat yang ringan- ringan dari berbagai mazhab, 

sehingga bisa berbuat seenaknya sendiri. Termasuk dalam kategori ini 

melakukan tatabbu‟ al-rukhas dengan tujuan mempermainkan syariat, dan 

mengadopsi pendapat-pendapat lemah dari setiap mazhab, hanya karena 

menuruti hawa nafsunya.  

b. Talfīq yang akan berdampak pembatalan terhadap keputusan hakim.  

Sebab keputusan hakim itu menghilangkan perbedaan pendapat. 

c. Talfīq yang akan mengakibatkan pembatalan sebuah perbuatan yang 

telah terlaksana secara taqlīd, atau talfīq yang akan mengakibatkan 

pelanggaran terhadap hasil- hasil penetapan ijmak.  

Contoh talfīq pembatalan keputusan hakim, jika suami mengatakan kepada 

isterinya “anda kuceraikan selamanya (انت طالق البتة)” . Dia berpendapat  

bahwa kalimat talak seperti itu jatuh tiga talak, dan isterinya tidak halal 

lagi untuknya. Kemudian, dia merobah pendapatnya bahwa ucapannya itu 

berupa talak raj‟i, maka dia mesti menjalani pendapatnya yang pertama, 

tidak berpindah kepada pendapat yang kedua hingga isterinya juga ikut 

kepada pendapatnya yang kedua. Contoh talfīq yang membatalkan 

perbuatan yang telah dilaksanakan secara taqlīd, jika seseorang mengikut 

mazhab Hanafi dengan melakukan akad nikah tanpa wali, kemudian 

menceraikan isterinya dengan talak tiga. Lalu dia berpindah ke mazhab 

Syafi‟i, dengan tujuan agar talak tiga itu batal, karena menurut mazhab 

Syafi‟i nikah tanpa wali itu tidak sah. Jika nikah itu tidak sah, maka talak 



 
 

54 
 

 
 

tiga itu juga tidak sah. Tapi, hal itu tidak boleh dilakukan, karena 

berpindah mazhab dari amalan taqlid yang sudah berjalan hukumannya itu 

tidak dibolehkan.
92

  

Kemudian, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan talfīq terlarang yang 

bertentangan dengan ijmak. Yaitu, seseorang yang menikahi perempuan tanpa 

mahar, tanpa wali, dan tanpa saksi, mengikuti berbagai mazhab. Ini merupakan 

talfīq yang terlarang, karena menyalahi ijmak, dan tidak ada ulama yang 

membolehkannya. Contoh bentuk talfīq yang juga dilarang adalah apabila 

seseorang menjatuhkan talak tiga kepada istrinya, kemudian sang istri menikah 

dengan anak lelaki berumur sembilan tahun dengan maksud tahlil (supaya wanita 

tersebut halal menikah dengan suaminya lagi setelah berpisah dengan suami 

muhallil). Sang anak tersebut taqlid kepada madzhab Syafi'i dalam masalah sah 

akad nikah seperti itu. Kemudian sang anak tersebut telah melakukan hubungan 

suami istri dengan wanita tersebut, dan kemudian sang anak taqlīd kepada 

madzhab Hambali dalam hal menjatuhkan talak dan tidak perlu ada masa iddah, 

lalu seketika itu juga suami pertama wanita tersebut menikah lagi dengan wanita 

tersebut.
93

 

Bentuk talfīq semacam ini dilarang, karena mempermainkan pernikahan. 

Oleh sebab itu, al-Ajhuri al-Syafi'i berkata bahwa bentuk nikah seperti ini pada 

zaman kita dilarang. Oleh sebab itu, mengamalkan masalah ini tidak sah dan tidak 

boleh. Madzhab Syafi'i mensyaratkan orang yang menikahkan anak kecil lelaki 

adalah ayahnya atau kakeknya, dan mereka harus adil. Selain itu, harus 

dipertimbangkan juga bahwa dalam menikahkan anak tersebut memang ada 

                                                             
92

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī........op. cit, hlm, 1149.  
93

 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr........op. cit, jilid 1, hlm, 99. 



 
 

55 
 

 
 

kemaslahatan bagi sang anak, dan bagi pihak istri yang menikahkan adalah 

walinya yang adil dan di depan dua saksi yang adil. Apabila ada satu syarat yang 

tidak terpenuhi, maka praktik nikah tahlil tersebut tidak sah karena termasuk 

nikah fasid (rusak).
94

 

Kemudian Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa furu‟ syariat itu terbagi 

kepada tiga bagian:  

1) Permasalahan yang berlandaskan atas dasar kemudahan dan toleran, yang 

berubah penerapannya sesuai dengan keadaan mukallaf. Masalah ini 

berkaitan dengan ibadah mahdhah dan ibadah maliyah (berkaitan dengan 

harta benda). Bagian ini boleh melakukan talfiq karena ada keperluan. 

2) Permasalahan yang berlandaskan atas dasar wara‟ dan kehati-hatian. 

Permasalahan ini berkaitan dengan larangan syariat, karena Allah swt tidak 

melarang sesuatu melainkan ada mudaratnya. Maka dalam hal ini tidak 

berlaku sikap toleransi. Bagian ini tidak boleh talfīq, kecuali ketika 

darurat. 

3) Permasalahan yang berkaitan dengan muamalat, hudud, dan munakahat. 

Bagian ini juga tidak boleh talfīq.95 

Jadi, menurut Wahbah al-Zuhaili bahwa standar boleh dan tidak 

melakukan talfīq itu ialah apabila talfīq tersebut menyebabkan robohnya pilar-

pilar syariah dan merusak aturan syariah serta hikmahnya, maka itu termasuk 

talfīq yang dilarang. Terlebih lagi kalau sampai mempraktikkan al-hiyal (mereka-

reka bentuk amalan supaya terlepas dari tuntutan yang memberatkan) yang 

dilarang. Adapun praktik talfīq yang mengakibatkan semakin kokohnya pilar-pilar 

                                                             
94

 Ibid., hlm, 100. 
95

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.......op. cit, hlm, 1151.  



 
 

56 
 

 
 

syariah dan semakin memantapkan aturan-aturan serta hikmahnya, sehingga 

benar-benar dapat mewujudkan kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat, seperti 

memudahkan urusan ibadah dan memelihara kemaslahatan dalam urusan 

muamalah, maka ia termasuk jenis talfīq yang dibolehkan, bahkan dituntut untuk 

dilakukan.
96

  

 Pembahasan mengenai talfīq berkaitan erat dengan mazhab, taqlīd dan 

tatabbu‟ al-rukhas. Sebab, ulama taqlid kepada suatu mazhab tertentu itu yang 

bisa melakukan talfīq mazhab. Ulama taqlīd melakukan talfīq itu ada atas dasar 

dalil, hal ini bisa diterima, dan ada juga atas dasar mencari keringanan atau 

kemudahan dari mazhab fiqh, tanpa menilai dalilnya yang pada akhirnya bisa 

terjadi melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Ini yang menjadi perbedaan pendapat 

ulama dalam menyikapinya. Objek penerapan taqlid, tatabbu‟ al-rukhas, dan 

talfīq itu adalah ijtihad ulama yang terdapat di berbagai mazhab fiqh. 

 Jadi, sebelum membahas tentang talfīq dan pendapat ulama dalam 

menyikapinya, terlebih dahulu dibahas mengenai mazhab, taqlīd dan tatabbu‟ al-

rukhas.  

1. Mazhab  

 Kata mazhab menurut arti bahasa ialah tempat untuk pergi ataupun jalan. 

Dari segi istilah, mazhab berarti hukum-hukum yang terdiri atas kumpulan 

permasalahan. Dengan pengartian ini, maka terdapat persamaan makna antara 

makna bahasa dan istilah, yaitu mazhab menurut bahasa adalah jalan yang 

menyampaikan seseorang kepada satu tujuan tertentu di kehidupan dunia ini, 

sedangkan hukum-hukum juga dapat menyampaikan seseorang kepada satu tujuan 

                                                             
96

 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsīr al-Munīr........op. cit, jilid 1, hlm, 102. 

f. Mazhab, Taqlīd, dan Tatabbu’ al-Rukhas 



 
 

57 
 

 
 

di akhirat.
97

 Sedangkan mazhab menurut ulama fiqh ialah metodologi (manhaj) 

fiqh yang digunakan oleh ulama mujtahid dalam menghasilkan hukum-hukum 

furu‟ fiqh.
98

 

 Muncul mazhab bermula pada zaman sahabat Rasulullah saw. Sebagai 

contoh pada masa itu ada mazhab Aisyah, mazhab Abdullah bin Umar, mazhab 

Abdullah bin Mas‟ud dan lain lagi. Pada zaman tabi‟in, lahir tujuh ahli fiqih yang 

masyhur di Madinah. Mereka Sa‟id ibnul al-Musayyab, Urwah ibnu al-Zubair, al-

Qasim bin Muhammad, Kharijah bin Zaid, Abu Bakar bin Abdul Rahman bin 

Harits bin Hisyam, Sulaiman bin Yasar, Ubaidillah bin Abdullah bin Utbah bin 

Mas'ud dan Nafi‟ maula (hamba) Abdullah bin Umar. Di kalangan warga Kufah 

juga muncul „Alqamah bin Mas‟ud, lbrahim al-Nakha'i guru Hammad bin Abi 

Sulaiman yang menjadi guru Imam Abu Hanifah. Di kalangan warga Basrah juga 

muncul ahli fiqh, di antaranya al-Hassan al-Bashri. Di samping mereka, terdapat 

lagi ahli fiqh dari golongan tabi‟in di antaranya Ikrimah maula Ibnu Abbas, Atha‟ 

bin Abi Rabah, Thawus bin Kaisan, Muhammad bin Sirin, al-Aswad bin Yazid, 

Masruq bin al-A‟raj, „Alqamah al-Nakh‟i, al-Sya‟bi, Syuraih, Sa‟id bin Jubair, 

Makhul al-Dimasyqi dan Abu Idris al-Khulani.
99

 

 Dari awal abad kedua hingga pertengahan abad ke-2 Hijriyah yang 

merupakan zaman keemasan ijtihad, telah muncul tiga belas ulama mujtahid yang 

menulis madzhab mereka dan banyak diikuti. Mereka itu Sufyan bin Uyainah di 

Mekah, Malik bin Anas di Madinah, al-Hassan al-Bashri di Bashrah, Abu Hanifah 

dan Sufyan al-Tsauri (161 H) di Kufah, al-Auza‟i (157 H) di Syria (Syam), al-

Syafi‟i dan al-Laits bin Sa‟d di Mesir, Ishaq bin Rahawaih di Naisabur, Abu 

                                                             
97

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh......,op. cit, jilid 1, hlm, 28-29.  
98

 Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Madkhal Ilā Dirāsah al-Madāris wa al-Mazāhib al-

Fiqhiyyah (Yordania: Dar al-Nafais, 1998), hlm, 44.  
99

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh......,op. cit, jilid 1, hlm, 30.  



 
 

58 
 

 
 

Tsaur, Ahmad, Dawud al-Zhahiri, dan lbnu Jarir al-Thabari di Baghdad. Namun, 

kebanyakan madzhab ini hanya ada dalam kitab saja, karena para pengikut dan 

penganutnya sudah tidak ada. Walaupun demikian, ada juga yang masih wujud 

dan masyhur hingga hari ini.
100

 

 Pada awal abad kedua hijriah hingga pertengahan abad keempat hijriah 

permulaan penulisan sunnah dan mazhab fiqh. Pada masa rentang waktu abad ini 

lahir mazhab fiqh besar yang dikenal hingga saat ini. Yaitu mazhab Hanafi, 

mazhab Maliki, mazhab Syafi‟i, mazhab Hambali dari Sunni, dan mazhab 

Zaidiyah dan Imamiyah dari Syiah.
101

  

2. Taqlīd 

a. Pengertian Taqlīd.  

Kata taqlīd berasal dari fi‟il madhi (kata dasar) yaitu qallada yang secara 

bahasa berarti mengalungkan atau menjadikan kalung. Kata taqlīd mempunyai 

hubungan erat dengan kata qaladah yang berarti kalung. Menurut asalnya, kalung 

itu digunakan untuk sesuatu yang diletakkan membelit leher seekor hewan, dan 

hewan yang dikalungi itu mengikuti sepenuhnya ke mana saja kalung itu ditarik 

orang. Kalau yang dijadikan kalung itu adalah pendapat atau perkataan 

seseorang, maka berarti orang yang dikalungi itu akan mengikuti pendapat orang 

itu tanpa mempertanyakan lagi kenapa pendapat orang tersebut demikian.
102

  

Pengertian taqlīd menurut terminologi ushul fiqh sebagaimana yang 

disebutkan oleh  Wahbah al-Zuhaili ialah menerima pendapat orang lain tanpa 

mengetahui dalilnya.
103

 Musthafa al-Zuhaili juga memberikan definisi taqlīd, 

                                                             
100

 Ibid., hlm, 31 
101

 Muhammad Yusuf Musa, al-Madkhal li Darāsah al-Fiqh al-Islāmī (Kairo: Dār al-Fikr 

al-Arabi, 2009), hlm, 50.  
102

 Amir Syarifuddin, Ushūl Fiqh, jilid 2 (Jakarta: Kencana, 2011), hlm, 448.   
103

 Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islāmī.......op. cit, hlm, 1119. 



 
 

59 
 

 
 

yaitu mengambil mazhab tertentu tanpa mengetahui dalilnya.
104

 Quthub Musthafa 

Sanu menjelaskan makna taqlīd yaitu mengikuti pendapat seseorang tanpa 

mengetahui dalilnya.
105

 Menurut Muhammad Sulaiman al-Asyqar, taqlīd ialah 

menerima pendapat orang lain tanpa mengetahui dalilnya.
106

 Syakban Ismail 

menjelaskan bahwa taqlīd ialah mengikuti suatu mazhab tanpa mengetahui 

dalilnya. Seperti wudhu‟ menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi‟i, 

tanpa mengetahui dalilnya. Seperti makmum sholat tanpa membaca surah al-

Fātihah, mengikut mazhab Hanafi, tanpa mengetahui dalilnya.
107

 

Dari penjelasan terminologi taqlīd di atas dapat dipahami bahwa taqlīd itu 

mengikuti suatu pendapat ulama atau mazhab tanpa mengetahui dalil sebagai 

landasan pendapat tersebut. Namun, orang yang taqlid (muqallid) itu mengetahui 

bahwa mazhab atau ulama ikutannya itu diakui oleh umat Islam sebagai panutan. 

 Sebagian ulama membedakan antara taqlīd yang tidak mengetahui dalil 

mazhab ikutannya dengan taqlīd yang mengetahui dalil landasan pendapat 

mazhab ikutannya, mereka sebut dengan istilah ittiba‟ dan muttabi‟, bukan lagi 

dengan istilah taqlīd dan muqallid. Mereka menolak menyamakan kedudukan 

antara taqlīd dengan ittiba‟. Abu Abdurrahman Mi‟syasyah menegaskan bahwa 

taqlīd itu mengikuti pendapat orang lain tanpa mengetahui hujjah dan dalil. Tapi, 

jika mengikuti pendapat orang lain itu berdasarkan dalil dan hujjah, maka cara itu 

disebut ittibā‟, bukan taqlād, dan keliru menyebut pembagian umat Islam itu 

                                                             
104

 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-Islāmī, Jilid 2 (Damaskus: Dār al-

Khair, 2006), hlm, 355.  
105

 Quthub Musthafa Sanu, Mu‟jam Musthalahāt Ushūl al-Fiqh (Damaskud: Dār al-Fikr, 

2000), hlm, 141.  
106

 Muhammad Sulaiman al-Asyqār, al-Wādhih fi Ushūl al-Fiqh (Kairo: Dār al-Salām, 

2004), hlm, 280. 
107

 Syakban Ismail, Ushūl al-Fiqh al-Muyassar, jilid 2 (Beirut: Dār Ibnu Hazm, 2008), 

hlm, 315.  



 
 

60 
 

 
 

kepada mujtahid dan muqallid saja, tanpa menyebutkan bagian muttabi‟, karena 

tidak bisa muttabi‟ itu disebut sebagai muqallid.
108

 

Definisi yang membedakan antara taqlīd dan ittibā‟ juga dinyatakan oleh 

Ibnu Qayyim al- Jauziyyah. Beliau menegaskan bahwa taqlīd itu merujuk kepada 

pendapat yang tidak berdasarkan kepada hujjah (dalil), dan itu merupakan 

perbuatan terlarang. Sedangkan ittibā‟ adalah pendapat berdasarkan kepada dalil. 

Lalu Ibnu Qayyim al-Jauziyyah mengutip pendapat Imam Ahmad bin Hambal 

yang mengatakan bahwa ittibā‟ itu ialah mengikuti apa yang dibawa oleh 

Rasulullah saw dan para sahabatnya, dan tidak taqlid kepada Imam Ahmad, Imam 

Malik, al-Tsauri, dan al-Auza‟i.
109

 

Muhammad Ali al-Syaukani juga menegaskan bahwa taqlīd ialah 

menerima pendapat orang lain tanpa dalil. Muqallid tidak bertanya dalil dari al-

Quran atau Sunnah Nabi, tapi hanya bertanya tentang pendapat mazhab imamnya 

saja. Lalu al-Syaukani mengutip pernyataan Ibnu Khuwaiz Mandad al-Maliki 

bahwa taqlīd itu merujuk kepada pendapat tanpa dalil, sedangkan ittibā‟ itu 

pendapat yang bersandar kepada dalil. Ittibā‟ itu boleh, sedangkan taqlīd itu 

dilarang.
110

  

Muhammad Salam Madkur juga memberikan perbedaan antara taqlīd dan 

ittibā‟. Salam Madkur menjelaskan bahwa taqlīd ialah menerima pendapat tanpa 

dalil. Sedangkan ittibā‟ itu mengambil pendapat dari dalil, bukan dari mujtahid. 

Mengambil hukum serta mengetahui dalilnya itu disebut ittiba‟, bukan taqlīd.
111

 

                                                             
108

 Abu Abdurrahman Mi‟syasyah, al-Muqallidūn wa al-Aimmah al-Arba‟ah (Beirut: al-

Maktab al-Islāmī, 1999), hlm, 9.  
109

 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, I‟lām al-Muwaqqi‟īn, jilid 3 (Jeddah: Dār Ibnu al-Jauzī, 

1423H), hlm, 464-469.  
110

 Muhammad Ali al-Syaukani, al-Fath al-Rabbānī Min Fatawa al-Imam al-Syaukānī, 

jilid 5 (Sana‟a: Maktabah al-Jail al-Jadīd, tt), hlm, 66-82. 
111

 Muhammad Salam Madkur, Manāhij al-Ijtihād fi al-Islām (Kuwait: Jami‟ah al-

Kuwait, 1973), hlm, 432.  



 
 

61 
 

 
 

Dalam al-Mausū‟ah al-Fiqhiyyah juga ada penegasan bahwa taqlīd itu 

ialah menerima pendapat orang lain tanpa mengetahui dalilnya. Seperti orang 

awam mengikuti pendapat ulama mujtahid. Mengambil pendapat Rasulullah saw 

bukan taqlīd. Begitu juga mengikuti ijmak ulama juga bukan taqlīd. Sebab, 

perkataan Rasulullah saw (hadits) dan ijmak itu adalah dalil (hujjah).
112

  

Walaupun tidak menyebutkan istilah ittibā‟, namun pernyataan dalam al-

Mausū‟ah al-Fiqhiyyah itu juga sama dengan pemikiran para ulama yang 

membedakan antara taqlīd dan ittibā‟, yaitu taqlīd itu hanya mengikuti pendapat 

ulama atau mazhab tanpa mengetahui dalilnya. sedangkan ittibā‟ mengetahui 

dasar dalil yang diikuti, dan itu dianggap tidak lagi masuk dalam golongan taqlīd, 

tapi berada pada posisi antara muqallid dan mujtahid.   Lebih jelas lagi, Musthafa 

al-Zuhaili menjelaskan bahwa ittibā‟ itu ialah menerima pendapat ulama setelah 

mengetahui dalilnya. Semua ulama mazhab itu disebut muttabi‟ mazhab, karena 

mereka mengetahui dalil hukum yang mereka terima. Begitu juga para pembelajar 

fiqh mazhab, mereka disebut muttabi‟ mazhab, bukan taqlīd mazhab.
113

 

Namun begitu, mayoritas ulama tidak membedakan antara taqlīd dan 

ittibā‟, karena hakikat ittiba‟ masih masuk dalam kategori taqlīd. Tapi sebagian 

ulama klasik dan sebagian ulama kontemporer membedakan antara taqlīd dan 

ittibā‟. Di antara mayoritas ulama yang tidak membedakan makna antara taqlīd 

dan ittibā‟ itu penulis kitab al-Muwafaqat dari mazhab Maliki, yaitu Ibrahim al-

Syatibi. Bahkan al-Syatibi menyebut dirinya sebagai muqallid, orang taqlīd. 

Begitu juga mayoritas ulama ushul fiqh, di antaranya al-Baqillani, al-Juwaini, al-

                                                             
112

 Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, jilid 13, hlm, 159.  
113

 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.........op. cit, jilid 2, hlm, 356.  



 
 

62 
 

 
 

Samarqandi, al-Nasafi, juga tidak membedakan antara makna taqlīd dan ittibā‟.
114

 

Begitu juga Ibnu Taimiyah tidak membedakan antara makna taqlīd dan ittibā‟. Ini 

bisa dilihat bahwa Ibnu Taimiyah menyebut al-Baihaqi dan al-Daruquthni taqlid 

kepada Imam Syafi‟i, sekalipun al-Baihaqi dan al-Daruquthni punya ijtihad 

tersendiri dalam berbagai masalah fiqh.
115

 

Dari penjelasan ini dapat dipahami bahwa taqlīd itu ada 2 bagian. 

Pertama, taqlīd tanpa mengetahui dalil pendapat mazhab ikutannya. Kedua, taqlīd 

dengan mengetahui dalil pendapat mazhab ikutannya, dan sebagian ulama 

menyebutnya dengan istilah ittibā‟, bukan taqlīd.  

b. Muqallid 

Berkaitan dengan hukum syara‟, mukallaf itu terbagi kepada dua.   

Pertama, punya kemampuan mengambil hukum dari dalil melalui ijtihad. 

Ini disebut mujtahid.  

Kedua, tidak punya kemampuan melakukan ijtihad. Ini disebut orang 

taqlid atau muqallid. Mayoritas ulama mengatakan bahwa orang taqlid (muqallid) 

itu mencakup orang awam dan ulama yang tidak sampai derajat mujtahid.
116

  

Lebih jelas lagi, muqallid itu orang awam dan ulama yang tidak sampai 

pada derajat mujtahid. Orang awam tidak punya keilmuan untuk ijtihad, dan 

keilmuan ulama taqlid itu pula tidak sampai kepada derajat ijtihad. Maka kedua 

kelompok ini disebut muqallid. Sebab, sebagaimana penjelasan Muhammad Abu 

Zahrah bahwa ulama mazhab fiqh itu terdiri dari enam bagian.   

                                                             
114

 Walid Fahd al-Wad‟an, al-Ijtihād wa al-Taqlīd Inda al-Imām al-Syāthibī (Riyad:  Dār 

al-Tadmuriyah, 1430H), hlm, 707.  
115

 Taqiyuddin Ahmad Taimiyah al-Harrani, Majmu‟ah al-Fatāwā, jilid 20 (Kairo:  Dār 

al-Wafā‟, 2005), hlm, 26.  
116

 Ali Jumah Muhammad, al-Bayān Lima Yusyghil al-Azhān, jilid 2 (Kairo: Dār al-Iftā, 

tt), hlm, 98. 



 
 

63 
 

 
 

1) Al-mujtahid al-mustaqil, yaitu imam mazhab fiqh yang memenuhi semua 

syarat ijtihad. Seperti para ulama fiqh dari kalangan sahabat Nabi, dan 

ulama fiqh dari generasi setelah sahabat (tabi‟in), seperti Sa‟id bin al-

Musayyab, Ibrahim al-Nakh‟i, Imam Abu Hanifah, dan juga Imam Malik, 

Imam Syafi‟i, Imam Ahmad, dan lainnya.  

2) Al-mujtahid al-muntasib, yaitu ulama mazhab yang berpegang kepada 

hukum dasar imam mazhab, tapi mandiri dalam hukum cabang (furu‟). 

Seperti Abu Yusuf al-Qadhi, Muhammad al-Syaibani, dan Zufar al-Anbari 

dari Mazhab Hanafi. Al-Muzani dari mazhab Syafi‟i. Abdul Rahman al-

Qasim, Ibnu Wahab dari Mazhab Maliki, dan lainya.  

3) Mujtahid al-mazhab, yaitu ulama mazhab yang mengikuti imam mazhab 

pada  hukum dasar  dan cabang. Ulama ini mengumpulkan semua kaidah 

yang menjadi dasar pegangan imam mazhab, lalu mereka mengeluarkan 

hukum masalah baru berdasarkan kaidah itu.  

4) Al-mujtahid al-murajjih, yaitu ulama mazhab yang tidak mengeluarkan 

hukum atas dasar kaidah mazhab, tapi mereka hanya memilih (tarjih) 

beberapa pendapat yang terdapat dalam mazhab fiqh ikutannya.  

5) Al-muhafiz, yaitu ulama mazhab yang mampu membedakan pendapat yang 

kuat dan yang lemah. Mereka juga mengetahui pendapat yang sudah 

dipilih (rajih) dalam mazhab.  

6) Al-muqallid, yaitu ulama taqlid dalam mazhab. Mereka hanya mampu 

memahami isi kitab mazhab, tapi tidak mampu mengkritisi dalilnya.
117

 

Dari pembagian kedudukan ulama yang dijelaskan oleh Abu Zahrah itu 

terlihat beliau tidak menyebut perbedaan antara taqlīd dan ittibā‟. Maknanya 

                                                             
117

 Muhammad Abu Zahrah, Ushūl al-Fiqh (Kairo: Dār al-Fikr al-Arabī, 1958), hlm, 389.  



 
 

64 
 

 
 

ulama mazhab fiqh itu masih disebut ulama taqlīd kepada imam mazhab. Jadi, 

muqallid (orang taqlid) itu ialah orang awam yang tidak mempunyai keilmuan 

dalam ijtihad, maka dia mesti taqlīd kepada ulama dalam masalah masalah furu‟ 

syariat. Begitu juga ulama yang belum sampai derajat mujtahid, maka dia juga 

taqlīd kepada ulama mujtahid.
118

  

 

c.  Hukum Taqlīd  

Sebelum membahas hukum taqlīd, terlebih dahulu memahami penjelasan 

ulama bahwa hukum syariat Islam itu terbagi kepada dua: 

1) Pokok syariat yang mencakup kepada tiga asas:  

a. Akidah yang berkaitan dengan iman kepada Allah swt, makrifat kepada 

Allah swt, mengetahui sifat Allah swt, dan tauhid, dalil-dalil kenabian, 

iman dengan Malaikat, iman kepada rasul, iman kepada kitab-kitab, iman 

dengan hari kiamat, dan iman dengan qadha dan qadar.  

b. Akhlak. 

c. Syariat yang berkaitan dengan dasar pokok syariat seperti rukun Islam, 

ibadah, muamalah, uqubah, dan lainnya.  

2) Hukum furu‟ yang berkaitan dengan fiqh ibadah, muamalat, munakahat, 

politik, pengadilan, jihad, dan lainnya.
119

  

Ulama berbeda pendapat mengenai hukum taqlīd pada akidah. 

1) Mayoritas ulama mengatakan tidak boleh taqlid pada akidah. Sebagian 

ulama mengatakan ini merupakan pendapat yang disepakati ulama, dan 

pendapat yang benar. Sebab, Allah swt memerintahkan umat manusia 

melakukan tadabbur, berfikir, meneliti, dan sikap taqlid itu meninggalkan 

perintah tersebut. Ini bisa dilihat dalam surah Ali Imran, ayat 190-191:  

                                                             
118

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī..... op. cit, hlm, 1131.  
119

 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajīz fi Ushūl al-Fiqh al-Islāmī......op. cit, jilid, 2, hlm, 360.  



 
 

65 
 

 
 

ُولِ الْْلَْبَا الَّذِينَ  ب.﴿إِنَّ تٓ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالَْْرْضِ وَاخْتِلََفِ اللَّيْلِ وَالن َّهَارِ لَْياَتٍ لِّْ
جُنُوبِِِمْ وَيَ تَ فَكَّرُونَ تٓ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالَْْرْضِ ربَ َّنَا مَا يَذْكُرُونَ اللَّوَ قِيَامًا وَقُ عُودًا وَعَلَىَٰ 

ذَا باَطِلًَ سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾  خَلَقْتَ ىََٰ
Artinya : “Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih 

bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang 

berakal. Yaitu orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau 

dalam keadan berbaring dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan 

bumi (seraya berkata): "Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan 

sia-sia, Maha Suci Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka.”  

  Allah swt mengecam sikap taqlīd dalam akidah. Sebagaimana tersebut 

dalam Surah al-Zhukhruf, ayat 22:  

 مُّهْتَدُونَ﴾﴿بَلْ قاَلُوا إنَِّا وَجَدْناَ آباَءَناَ عَلَىَٰ أمَُّةٍ وَإنَِّا عَلَىَٰ آثاَرىِِم 

Artinya : “Bahkan mereka berkata: "Sesungguhnya kami mendapati bapak-bapak 

kami menganut suatu agama, dan sesungguhnya kami orang-orang yang 

mendapat petunjuk dengan (mengikuti) jejak mereka.” 

Karena, bisa jadi orang yang memberikan berita masalah akidah ini melakukan 

dusta, dan hal itu tidak akan memberikan ketenangan hati orang yang taqlīd. Hal 

itu tidak ada bedanya dengan orang Yahudi dan Nasrani yang mengikuti akidah 

pendahulu mereka. Allah swt mencela sikap mereka itu. Orang alim dan awam 

wajib mengetahui semua itu tanpa taqlīd. Karena pokok akidah itu sedikit dan 

jelas. Berbeda dengan masalah furu‟ yang banyak dan beragam yang perlu kepada 

pemikiran mendalam. Oleh sebab itu, boleh bagi masyarakat awam taqlīd dalam 

masalah furu‟.
120

 

2) Pendapat yang membolehkan taqlīd pada akidah. Ini pendapat sebagian 

ulama. Karena kesepakatan generasi Salaf menerima pernyataan dua orang 

saksi tanpa mempertanyakan penelitiannya.  

                                                             
120

 Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, hlm, 16.  



 
 

66 
 

 
 

3) pendapat sebagian ulama yang mewajibkan taqlīd pada akidah. Mayoritas 

ulama mengatakan bahwa ini pendapat lemah. Karena taqlīd pada akidah 

terkadang bisa menyimpang kepada kesesatan.
121

  

Wahbah al-Zuhaili juga memaparkan, bahwa hukum syariat terbagi 

kepada akidah, pokok syariat, dan kepada amal atau furu‟. Mayoritas ulama 

mengatakan tidak boleh taqlīd dalam masalah akidah dan pokok agama, seperti 

mengenal Allah swt, sifat-sifat-Nya, tauhid, dalil-dail kenabian, akhlak, semua 

taklif pokok syariat berupa ibadah, muamalah, uqubah, larangan, rukun Islam, 

larangan riba dan zina, dan halal jual beli. Tapi, kelompok al-Hasywiyah (al-

mujassimah) dan al-Ta‟limiyah (al-Bathiniyah) mengatakan boleh taqlīd dalam 

masalah akidah dan pokok agama. Bahkan sebagian ulama lagi ada yang 

mengatakan wajib taqlīd.
122

 

Begitu juga masyarakat awam tidak boleh taqlid pada pokok rukun Islam. 

Seperti puasa, sholat, zakat, dan haji. Karena masalah pokok rukun Islam ini 

berlandaskan kepada dalil mutawatir yang diketahui umat secara turun temurun 

dari generasi Salaf hingga generasi Khalaf. Namun begitu, masyarakat awam 

boleh taqlid dalam masalah furu‟. Seperti rincian hukum masalah yang berkaitan 

dengan puasa, sholat, zakat, haji, muamalat, uqubat, dan lainnya. Hal ini sesuai 

kesepakatan sahabat Nabi dan tabi‟in. Sebagaimana para masyarakat awam zaman 

sahabat dan tabi‟in bertanya kepada para ulama di masa itu, dan mereka mengikuti 

fatwa ulamanya. Ulama masa itu memberikan jawaban tanpa menyebutkan 

                                                             
121

 Ibid., hlm, 361.  
122

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.... op. cit, hlm, 1122.  



 
 

67 
 

 
 

dalilnya. Itu sudah menjadi kesepakatan pada kebolehan masyarakat awam taqlīd 

kepada ulama mujtahid.
123

   

 Namun begitu, mayoritas ulama yang melarang taqlīd dalam pokok 

akidah dan rukun iman itu, tetap menganggap iman taqlīd itu sah, tapi berdosa, 

karena orang tersebut punya kemampuan, dan tidak mau melakukan penelitian 

sebagai dasar penguat imannya. Bagi orang yang tidak mampu melakukannya, 

maka tidak dianggap berdoa.
124

 Di samping itu, mayoritas ulama juga tidak 

membolehkan taqlīd dalam masalah agama yang diketahui secara dharuri, yang 

bisa diketahui tanpa melakukan penalaran dan penelitian. Karena ilmu dharuri itu 

diketahui secara ijmak, seperti mengetahui lima rukun Islam.
125

  

Sebagaimana di atas, mayoritas ulama tidak membolehkan taqlīd dalam 

masalah pokok akidah. Namun begitu, masalah furu‟ syariat atau amaliyah yang 

ditetapkan dengan dalil zanni, apakah boleh taqlīd dalam masalah zanni itu, ulama 

terbagi kepada tiga pendapat: 

1) Ijtihad itu wajib, tidak boleh taqlid, dan setiap mukallaf wajib melakukan 

ijtihad dalam masalah agama, dan wajib mengamalkan hasil ijtihad-nya. 

Ini pendapat mazhab Daud al-Zhahiri, Muktazilah Iraq, dan sebagian 

Syiah Imamiyah. Ibnu Hazm dengan tegas mengatakan bahwa taqlid itu 

haram. 

2) Taqlīd itu wajib, tidak boleh ijtihad. Ini pendapat kelompok al-

Hasywiyyah.  

                                                             
123

 Abdul Karim al-Namlah, al-Jāmi‟ Limasā‟il Ushūl al-Fiqh (Riyad: Maktabah al-

Rusyd, 2000), hlm, 412.  
124

 Iyadh Nami al-Silmi, Ushūl al-Fiqh (Riyad: Dār al-Tadmuriyah, 2005), hlm, 481.  
125

 Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, hlm, 160.  



 
 

68 
 

 
 

3) pendapat mayoritas ulama, bahwa wajib melakukan ijtihad atas ulama 

yang sudah sampai derajat ijtihad (mujtahid), dan tidak boleh mengikut 

hasil ijtihad ulama lain. Masyarakat awam pula boleh taqlid dalam furu‟ 

syariat. Ini sesuai dengan ayat 43 dalam surah al-Nahl:  

 ﴿وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَ بْلِكَ إِلََّ رجَِالًَ نُّوحِي إلِيَْهِمْ فاَسْألَُوا أىَْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لََ تَ عْلَمُونَ﴾
Artinya : “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, kecuali orang-orang lelaki 

yang Kami beri wahyu kepada mereka; maka bertanyalah kepada orang yang 

mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.” 

Ini juga sesuai dengan sikap para sahabat Nabi yang menjawab pertanyaan 

masyarakat awam mengenai agama, tanpa menyuruh mereka melakukan 

ijtihad.
126

   

Ibnu Hazm yang mengharamkan taqlīd itu membuat bab khusus dalam 

kitabnya al-Ihkām fi Ushūl al-Ahkām bantahan dan penolakannya terhadap taqlīd. 

Di antaranya Ibnu Hazm menjadikan ayat 41 surah al-Ankabut sebagai landasan 

pendapatnya menolak taqlid:  

الَّذِينَ اتَََّّذُوا مِن دُونِ اللَّوِ أَوْليَِاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ اتَََّّذَتْ بَ يْتًا وَإِنَّ أَوْىَنَ الْبُ يُوتِ ﴿مَثَلُ 
 لبََ يْتُ الْعَنكَبُوتِ لَوْ كَانوُا يَ عْلَمُون﴾

Artinya : “Perumpamaan orang-orang yang mengambil pelindung-pelindung 

selain Allah adalah seperti laba-laba yang membuat rumah. Dan sesungguhnya 

rumah yang paling lemah adalah rumah laba-laba kalau mereka mengetahui.”  

Orang yang menjadikan seseorang sebagai imam, lalu bersikap menerima 

al-Quran dan hadits Nabi saw yang sesuai dengan pendapat imam ikutannya, dan 

menolak ayat al-Quran dan hadits yang bertentangan dengan pendapat imam 

                                                             
126

 Syakban Ismail, op. cit, hlm, 317.  



 
 

69 
 

 
 

mazhabnya, maka orang itu telah menjadikan wali tandingan selain Allah swt, dan 

itu merupakan dosa besar.
127

 

Penafsiran Ibnu Hazm terhadap ayat di atas sangat tidak sesuai dengan 

kontek ayat. Karena ayat itu menjelaskan sikap kaum musyrik yang bertuhan 

selain Allah swt. Iman orang musyrik yang menyekutuhan Allah swt itu lemah, 

bagaikan rumah laba-laba. Ini berkaitan taqlid pada akidah, bukan taqlid pada 

masalah furu‟ syariat atau fiqh.
128

 

Sebagaimana terdahulu, Ibnu Qayyim membedakan antara ittibā‟ dan 

taqlīd, lalu menerima ittibā‟ dan menolak taqlīd. Di antara landasan pendapatnya 

menolak taqlīd itu ayat 31, surah al-Taubah:  

عْبُدُوا ﴿اتَََّّذُوا أَحْبَارَىُمْ وَرىُْبَانَ هُمْ أرَْباَباً مِّن دُونِ اللَّوِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَََ وَمَا أمُِرُوا إِلََّ ليِ َ 
اً وَاحِدًا لََّ إلََِٰوَ إِلََّ ىُوَ   سُبْحَانوَُ عَمَّا يُشْركُِون﴾ إِلذََٰ

Artinya : “Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka 

sebagai tuhan selain Allah dan (juga mereka mempertuhankan) al-Masih putera 

Maryam, padahal mereka hanya disuruh menyembah Tuhan yang Esa, tidak ada 

Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia. Maha suci Allah dari apa yang 

mereka persekutukan.” 

Banyak dalam al-Quran ayat yang senada dengan ayat di atas yang 

mencela perbuatan taqlīd. Lalu ulama menjadikan ayat-ayat ini sebagai landasan 

utama menolak taqlīd.
129

 Sebenarnya ayat di atas menceritakan sikap kaum 

Yahudi dan Nasrani menjadikan para pendeta mereka sebagai tuhan selain Allah 

swt. Maksudnya, mereka mengikuti para pendeta mereka yang menghalalkan 

yang diharamkan Allah swt, dan mengharamkan yang dihalalkan oleh Allah swt. 

                                                             
127

 Abu Muhammad Ali Ibnu Hazm, al-Ihkām fi Ushūl al-Ahkām, jilid 6 (Beirūt: Dār al-

Ifāq al-Jadīdah, tt), hlm, 124 
128

 Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafsīr Ibnu Katsīr, jilid 3 (Beirūt: Dār al-

Qurān al-Karīm, 1981), hlm, 37.  
129

 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, op. cit, jilid 3, hlm, 452.  



 
 

70 
 

 
 

Jelas, ayat ini tidak ada kaitannya dengan sikap taqlid orang awam kepada ulama 

mujtahid.
130

  

Muhammad Ali al-Syaukani yang juga menolak taqlīd itu pada awalnya 

mengikut mazhab Zaidiyah. Lalu al-Syaukani melepaskan dirinya dari terikat 

kepada mazhab fiqh, tidak pada ushul dan juga tidak pada furu‟. Kemudian al-

Syaukani mengajak kepada ijtihad. Al-Syaukani juga menolak larangan pindah 

mazhab. Al-Syaukani juga menolak klaim pintu ijtihad tertutup setelah abad 

ketiga hijriyah. Sikap dan ajakan al-Syaukani kepada ijtihad itu bagus, tapi 

larangannya terhadap orang awam untuk taqlid itu tidak bisa diterima. Karena 

orang awam itu tidak punya kemampuan melakukan ijtihad, maka mereka 

diperbolehkan taqlīd kepada mazhab Hanafi, maliki, Syafi‟i, atau mazhab 

Hambali. Bahkan pendapat terkuat di kalangan ulama bahwa orang awam itu tidak 

punya mazhab, dan mazhab mereka adalah mazhab ulama tempat mereka minta 

fatwa.
131

 

Kenyataannya lagi kemampuan ijtihad itu hanya dikuasai oleh segelintir 

ulama saja. Jika hal itu diwajibkan kepada semua mukallaf, niscaya itu 

mewajibkan sesuatu yang tidak sanggup mereka lakukan. Karena tidak setiap 

muslim punya waktu yang cukup dan kemampuan melakukan ijtihad. Sikap 

ittibā‟ yang dipopulerkan oleh al-Syaukani, begitu juga Ibnu Qayyim, bukan 

merupakan program yang mudah diterapkan kepada masyarakat awam.
132

 

                                                             
130

 Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Ma‟ānī al-Hisān fi Tafsīr al-Qurān, jilid 3 (Yordania: 

Dār al-Nafāis, 2010), hlm, 227.  
131

 Yusuf al-Qaradhawi, Kaifa Nata‟āmal ma‟a al-Turāts wa al-Tamazhub wa al-Ikhtilāf 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 2011), hlm, 71.  
132

 Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Wādhih fi Ushūl al-Fiqh........op. cit, hlm, 281.  



 
 

71 
 

 
 

 Ibnu Taimiyah menyatakan, pendapat mayoritas ulama bahwa ijtihad itu 

boleh, dan taqlīd juga boleh. Mereka tidak mewajibkan tiap orang melakukan 

ijtihad dan melarang taqlid. Mereka juga tidak mewajibkan taqlid kepada semua 

orang, dan melarang ijtihad. Ijtihad boleh bagi yang mampu melakukannya, dan 

taqlīd juga boleh bagi orang yang tidak mampu melakukan ijtihad. Begitu juga 

orang awam, jika dia mampu melakukan ijtihad pada masalah tertentu, maka 

boleh dia melakukan itu.
133

   

 Wahbah al-Zuhali juga memberikan pendapatnya mengenai taqlīd, bahwa 

tiada pilihan bagi orang awam kecuali taqlid kepada ulama. Ulama yang tidak 

sampai derajat mujtahid itu tidak mesti terikat dengan semua yang tertuang dalam 

fiqh mazhab. Tapi mereka mesti melakukan penelitian terhadap setiap hukum 

yang ada di fiqh mazhab, dan menerima setiap masalah yang didukung dalil yang 

kuat, dan menolak pendapat yang lemah, tanpa ada perasaan fanatik terhadap 

suatu mazhab fiqh.
134

  

Kesimpulannya, pendapat mayoritas ulama dari empat mazhab itu  

menjadi pendapat terkuat, bahwa tidak boleh taqlīd bagi ulama mujtahid, dan 

boleh taqlīd bagi ulama mazhab dan orang awam.  

d. Syarat Taqlīd 

Kebolehan ulama dan orang awam taqlīd kepada suatu mazhab fiqh itu 

juga mempunyai syarat-syarat tertentu, agar tidak terjadi kesalahan dalam 

menerapkan taqlīd.  

                                                             
133

 Taqiyuddin Ahmad Taimiyah al-Harrani, op. cit, jilid 20, hlm, 112-113.  
134

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī..........op. cit, hlm, 1135.  



 
 

72 
 

 
 

Jamaluddin Ali al-Khajraji al-Syafi‟i menjelaskan beberapa syarat 

terhadap orang yang melakukan taqlād.    

1) Muqallid tidak boleh membatalkan putusan hakim. Artinya muqallid tidak 

menyalahi nash al-Quran dan sunnah, ijmak, kaedah syariah (kaidah ushul 

fiqh dan kaidah fiqh), dan qiyas jali. 

2) Muqallid juga tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas dengan mengambil 

semua yang ringan dan mudah di setiap mazhab.  

3) Muqallid juga tidak melakukan talfīq mazhab, seperti talfīq akad nikah 

tanpa wali mengikut mazhab Hanafi, dan tanpa saksi mengikut mazhab 

Maliki.  

4) Muqallid juga tidak dibenarkan mengamalkan sesuatu amalan yang 

bertentangan dengan pendapat mazhab fiqh ikutannya. Syarat ini masih 

jadi perdebatan dalam mazhab Syafii, tapi Ibnu al-Subki dan Ibnu al-Hajib 

mengatakan ada kesepatakan atas larangan ini.
135

  

Ibrahim al-Hafnawi juga menjelaskan beberapa syarat taqlīd:  

1) Muqallid mesti mengetahui ketentuan hukum mazhab dalam masalah yang 

mau diikutinya. Jika seorang dari mazhab Syafi‟i mau mengikuti mazhab 

Maliki tentang ketiadaan batal wudhu‟ bersentuhan dengan perempuan 

bukan mahram tanpa syahwat, maka seseorang tersebut mesti juga 

mengetahui ketentuan hukum yang berkaitan dengan wudhu‟ dalam 

mazhab Maliki.  

2) Tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas. 

                                                             
135

 Jamaluddin Ali al-Syafi‟i, Fath al-Majīd Fī Ahkām al-Taqlīd (Riyad: Dār Ibnu al-

Jauzī, 1434H), hlm, 82.   



 
 

73 
 

 
 

3) Ulama yang diikuti dalam taqlid itu ulama mujtahid, walaupun hanya 

mujtahid dalam mazhab. Seperti al-Rafi‟i, al-Nawawi, al-Ramli, dan 

lainnya.  

4) Tidak melakukan talfīq.
136

   

 Beberapa syarat taqlīd yang dikemukan di atas itu termasuk tidak boleh 

melakukan tatabbu‟ al-rukhas dan talfīq. Dua syarat ini menjadi perdebatan di 

antara ulama, dan itu akan dibahas selanjutnya.  

e. Pembagian  Taqlīd 

Mayoritas ulama membagi taqlid kepada dua: 

1) Taqlīd terpuji, yaitu taqlid orang awam yang tidak punya kemampuan 

melakukan ijtihad. Mereka tidak punya kemampuan menggali hukum 

secara langsung dari dalil syariat, maka tiada lagi jalan bagi mereka 

melainkan taqlīd kepada ulama.  

2) Taqlīd tercela, yaitu taqlīd kepada pendapat yang bertentangan dengan 

ketentuan al-Quran, atau taqlīd kepada pendapat yang bertentangan 

dengan hadits Nabi atau ijmak. Termasuk juga taqlid tercela itu taqlīd 

kepada pendapat seorang ulama yang tidak layak dijadikan panutan, 

seperti ulama penguasa yang mengeluarkan fatwa menurut hawa 

nafsunya.
137

  

f. Taqlīd Satu Mazhab 

Pada realitanya orang-orang mulai berpegang dengan mazhab-mazhab 

tertentu itu terjadi setelah mazhab yang empat muncul, bukan masa sebelumnya. 

Karena keadaan manusia sebelum zaman mazhab empat muncul, belum menulis 

                                                             
136

 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, Tabshīr al-Nujabā‟ Bihaqiqah al-ijtihād wa al-

Taqlīd wa al-Talfīq wa al-Iftā‟ (Kairo: Dār al-Hadīts, 1995), hlm, 217-218.  
137

 Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Wādhih fi Ushūl al-Fiqh..........op. cit, hlm, 368.  



 
 

74 
 

 
 

mazhab-mazhab mereka dan tidak banyak kejadian yang terjadi pada masa 

mereka. Karena sedikitnya, masyarakat ketika itu bisa mengetahui mazhab 

setiap orang dalam setiap kejadian. Dulu, orang yang meminta fatwa kepada 

ulama  mazhab Syafi'i misalnya, ia tidak dapat mengidenffikasi apa yang 

dikatakan mufti tersebut, karena mazhab Imam Syafi‟i tidak dikenal pada waktu 

itu, atau karena belum ada sebelum itu.  Setelah mazhab-mazhab itu sudah 

dikenal, dan dikodipikasi lalu populer, serta dapat diketahui pendapat yang ringan 

dan yang keras dalam menyikapi setiap permasalahan, maka orang yang meminta 

fatwa itu tidak berpindah lagi dari suatu mazhab ke mazhab lain, kecuali karena 

untuk mendapatkan pemecahan atau untuk mempermudah masalahnya.
138

 

Sebagian ulama mengatakan, muqallid itu wajib berpegang kepada satu 

mazhab, dan tidak boleh berpindah mazhab. Sebagian ulama lagi, termasuk Abu 

Zakaria al-Nawawi pula mengatakan bahwa orang awam yang taqlīd itu tidak 

wajib tetap di satu mazhab saja, tapi dia boleh berpindah kepada mazhab lain. 

Sebab, tidak ada landasan dalam syariat Islam yang mewajibkan orang awam 

untuk taqlīd selamanya kepada satu mazhab. Sebagaimana para masyarakat awam 

di zaman sahabat Nabi itu mereka meminta pendapat atau fatwa kepada seorang 

ulama dari kalangan sahabat Nabi, tanpa ada keterikatan dengan ulama tertentu 

atau mazhab tertentu. Sebab, syariat tidak mewajibkan orang awam untuk taqlīd 

kepada satu mazhab, maka muqallid tidak wajib tetap mengikuti satu mazhab 

tertentu. Masyarakat awam pada masa sahabat Nabi bertanya kepada salah satu 

ulama tanpa terikat mazhab. Mengikat masarakat awam kepada satu mazhab akan 

menimbulkan kesulitan. Oleh sebab itu, Imam Malik menolak rencana Khalifah 

Abbasiyah yang mau menjadikan kitab Muaththa‟ sebagai landasan utama umat 

                                                             
138

 Yusuf al-Qaradhawi, op. cit, hlm, 84. 



 
 

75 
 

 
 

Islam pada masa itu.
139

  

Wahbah al-Zuhaili memaparkan secara luas bahwa sebagian ulama 

mengatakan muqallid itu wajib berpegang kepada satu mazhab yang diikutinya, 

karena dia yakin bahwa mazhab ikutannya itu benar. Sebagian ulama pula 

mengatakan muqallid tidak  wajib berpegang kepada satu mazhab saja dalam 

semua masalah, tapi dia boleh mengikut mazhab lain. Jika dia mengikuti mazhab 

Hanafi atau mazhab Syafi‟i, maka dia tidak wajib terus bertahan di satu mazhab 

ikutannya. Dia boleh berpindah kepada mazhab lain secara keseluruhan. Karena 

Allah swt tidak memerintahkan kepada muqallid untuk tetap ikut kepada satu 

mazhab. Allah swt hanya memerintahkan muqallid mengikuti ulama tanpa 

mengkhususkan ulama tertentu. Masyarakat awam pada masa sahabat dan tabi‟in 

tidak berpegang kepada mazhab tertentu. Mereka bertanya kepada ulama di 

masanya tanpa terikat kepada ulama tertentu. Ini berlaku tanpa ada bantahan di 

kalangan sahabat atau tabi‟in. Ini bermakna kesepakatan (ijmak) di kalangan 

sahabat dan tabi‟in tentang tidak wajib bagi orang awam untuk taqlīd kepada 

mazhab tertentu. Ini merupakan pendapat terkuat.
140

  

Namun, apabila muqallid mengikut satu mazhab, apakah ia wajib 

mengikuti mazhab itu dalam semua masalah. Ini terjadi juga perbedaan pendapat 

ulama. Sebagian ulama mengatakan tidak boleh. Sebagian ulama pula mengatakan 

boleh. Pendapat terkuat dalam masalah ini bahwa muqallid boleh saja mengambil 

pendapat sebagian masalah di luar mazhab ikutannya. Sebab, berpegang kepada 

satu mazhab itu bukan suatu kewajiban. Sebagaimana dimaklumi, bahwa 

berpegang dengan satu mazhab tertentu dari mazhab-mazhab yang ada bukan 

                                                             
139

 Ibid., hlm, 236.  
140

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī.........op. cit, hlm, 1137.  



 
 

76 
 

 
 

suatu keharusan dan tidak diwajibkan, maka secara otomatis perpindahan dari 

mazhab ke mazhab yang lain merupakan perkara yang diperbolehkan dan 

diperkenankan. Dengan syarat, motivasinya bukan karena mengikuti nafsu atau 

untuk mengais keuntungan dunia.
141

  

Berpindah dari satu mazhab ke mazhab lain karena kepentingan duniawi 

semata, maka ini merupakan tindakan yang sangat dibenci. Sedangkan, 

barangsiapa yang berpindah mazhab ke mazhab lain karena dorongan keilmuan, 

agama dan realita, seperti orang awam yang pergi ke suatu negeri di mana seluruh 

ulamanya tidak menganut mazhabnya yang pertama, kemudian ia mengganti 

mazhabnya setelah melihat realita yang dihadapinya, hal ini tidak terlarang.
142

 

Sejak dulu hingga sekarang, umat Islam sudah mengetahui bahwa manusia 

itu terbagi kepada mujtahid dan muqallid. Seorang muqallid boleh saja mengikuti 

salah satu imam mujtahid (mazhab) hingga akhir hayatnya, atau berpindah kepada 

mazhab lain. Namun, ada beberapa perkara yang telah disepakati: 

1) Muqallid yang  ikut suatu mazhab itu tidak wajib terus berpegang kepada 

mazhab tersebut, dan tidak ada larangan baginya untuk berpindah kepada 

mazhab lain.  

2) Seorang mujtahid mazhab yang berhasil memahami suatu masalah melalui 

ijtihad dan berbeda dengan pendapat mazhab ikutannya, maka dia wajib 

mengikuti pendapat hasil ijtihad yang dilakukannya, dan tidak boleh lagi 

mengikuti pendapat mazhab ikutannya.   

                                                             
141

 Yusuf al-Qaradhawi, op. cit, hlm, 85.  
142

 Ibid. 



 
 

77 
 

 
 

3) Semua ijtihad imam mazhab itu berada dalam kebenaran, dan mereka 

mengikuti sesuai dengan hasil ijtihadnya.
143

 

Sebenarnya, berpegang kepada mazhab fiqh tertentu itu tidak menghalangi 

seorang ulama mengambil pendapat mazhab lain. Contohnya, Imam Syafi‟i 

menegaskan, zakat fitrah mesti dibayar dengan makanan pokok suatu daerah, 

tidak boleh dibayar dengan nilai uang. Akan tetapi, ulama mazhab Syafi‟i (al-

Syafi‟iyah) lebih menerima pendapat mazhab Hanafi yang membolehkan bayar 

zakat fitrah dengan nilai uang.
144

 Contohnya lagi, pendapat yang muktamad dalam 

mazhab Hambali, membaca basmalah di awal wudhu‟ adalah wajib. Akan tetapi, 

di antara pengikut mazhab Hambali, Shaleh al-Utsaimin dalam kitabnya Syarh al-

Mumti‟ justru menganggapnya sunah, tidak wajib.
145

 

Muhammad Bakhit al-Muthi‟i menjelaskan bahwa ulama tidak melarang 

seseorang berpindah mazhab atas dasar dalil yang jadi pegangannya. Misalnya, 

Abu Ja‟far al-Thahawi dan Muhammad al-Naisaburi itu pada mulanya mengikut 

mazhab Syafi‟i, lalu mereka berpindah kepada mazhab Hanafi. Al-Tirmizi, al-

Sam‟ani, dan Abu al-Abbas al-Syamani pada awalnya pengikut mazhab Hanafi,  

kemudian mereka  berpindah kepada mazhab Syafi‟i. Ibnu al-Maghribi ulama 

mazhab Maliki berpindah kepada mazhab Hanafi. Al-Asad bin al-Furat ulama 

mazhab Hanafi pindah ke mazhab Maliki. Al- Ukbari al-Baghdadi dan Yusuf Ibnu 

al-Jauzi pada mulanya mengikut mazhab Hambali berpindah kepada mazhab 

Hanafi. Abu Ya‟la al-Farra‟ ulama mazhab Hanafi pindah ke  mazhab Hambali. 

Ahmad Faris al-Hamzani pada awalnya mengikut mazhab Syafi‟i, pindah kepada 

                                                             
143

 Muhammad Sa‟id Ramadhan al-Buthi, Allāmazhabiyyah Akhthar Bid‟ah Tuhaddid al-

Syāriah al-Islāmiyyah (Damaskus: Maktabah al-Fārabī, 2005), hlm, 48.  
144

 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, hlm, 230.   
145

 Muhammad Shaleh al-Utsaimin, Syarh al-Mumti‟, jilid 1 (Riyad: Dār Ibnu al-Jauzī, 

1422H), hlm, 159.  



 
 

78 
 

 
 

mazhab Maliki.  Ibnu Daqiq al-„Id pada mulanya mengikut mazhab Maliki, 

pindah kepada mazhab Syafi‟i. Abu Hatim al-Busti ulama mazhab Daud al-

Zhahiri pindak ke mazhab Syafi‟i. Ibnu Hazm dan Abu Hasyim al-Mishri ulama 

Mazhab Syafi‟i  pindah ke mazhab Dawud al-Zhahiri.
146

   

g. Mazhab Orang Awam 

Bermazhab itu maknanya seseorang yang mengikuti suatu mazhab pada 

ushul dan furu‟. Syarat seseorang itu disebut sebagai pengikut mazhab fiqh 

tertentu, dia mengetahui ushul dan furu‟ mazhab fiqh ikutannya.
147

  Sebagian 

orang itu ada yang dianugerahi ilmu agama yang luas hingga sampai derajat 

mujtahid. Ada pula ulama yang tidak sampai derajat mujtahid, tapi menguasai 

ilmu Islam, dan mampu memahami dalil syariat, dan jadi ulama mazhab fiqh 

tertentu. Tapi ada juga kelompok ketiga yang disebut sebagai orang awam yang 

bukan ulama mujtahid dan juga bukan juga ulama muqallid mazhab.   

Menanggapi keterikatan ulama bukan mujtahid dan orang awam kepada mazhab 

fiqh itu, ulama terbagi kepada dua pendapat: 

1) Ulama bukan mujtahid dan orang awam tidak wajib terikat kepada mazhab 

figh. Ini pendapat mayoritas ulama.  

2) Orang awam dan ulama bukan mujtahid wajib terikat kepada mazhab fiqh 

tertentu. Abu Zakaria al-Nawawi mengatakan ini merupakan pendapat 

sebagian ulama mazhab Syafi‟i.
148

 

 

                                                             
146

 Muhammad Bakhit al-Muthi‟i, Risālah fī al-Kutub Allatī Yu‟awwalu „Alaihā 

(Damaskus: Dār al-Qādirī, 2008), hlm, 54.  
147

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, al-Tamazhub Dirāsah Nazhriyyah Naqdiyyah (Riyad: al-

Tadmuriyyah, 2013), hlm, 342.  
148

 Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais, al-Talfīq wa Mauqif al-Ushūliyin Minhu 

(Kuwait: al-Wa‟yu al-Islāmī, 2013), hlm, 128.  



 
 

79 
 

 
 

Pendapat pertama mengemukakan beberapa landasan pemikirannya: 

a. Kewajiban mengikuti mazhab fiqh itu merupakan ketaatan kepada selain 

Rasulullah saw. Kewajiban taat itu hanya kepada Allah swt dan Rasulullah 

saw. Karena pendapat selain Allah swt dan Rasulullah saw itu bisa benar 

dan juga bisa keliru. 

b. Wajib itu merupakan hukum syara‟ yang harus berlandaskan kepada nas 

syariat atau hasil ijtihad dari nas syariat. Tidak ada dalil syariat yang 

mewajibkan mengikuti suatu mazhab fiqh. Syariat hanya memerintahkan 

orang awam bertanya kepada ulama, sebagaimana terdapat dalam surah al-

Nahal, ayat 43:  

 رجَِالًَ نُّوحِي إلِيَْهِمْ فاَسْألَُوا أىَْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لََ تَ عْلَمُونَ﴾﴿وَمَا أرَْسَلْنَا مِن قَ بْلِكَ إِلََّ 

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, kecuali orang-orang lelaki 

yang Kami beri wahyu kepada mereka; maka bertanyalah kepada orang 

yang mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.”   

c. mewajibkan mengikuti mazhab fiqh itu tidak sesuai lagi dengan sunnah 

para sahabat Nabi. Karena pada masa sahabat Nabi, orang awam yang 

bertanya kepada sahabat Nabi itu tidak dilarang bertanya masalah itu lagi 

kepada sahabat Nabi yang lain.  

d. Empat Imam mazhab fiqh, Imam Abu Hanifah, Imam Malik, Imam 

Syafi‟i, dan Imam Ahmad, melarang taqlīd kepada semua pendapat 

mereka tanpa mengetahui dalilnya. Bahkan Imam Malik menolak usulan 

penguasa yang mau menjadikan pendapatnya sebagai mazhab resmi umat 

Islam pada masa itu.
149

  

Pendapat kedua pula mengutarakan beberapa landasan pemikirannya: 

                                                             
149

 Ibid., hlm, 130. 



 
 

80 
 

 
 

a. Orang yang terikat kepada mazhab fiqh itu berkeyakinan bahwa pendapat 

mazhab ikutannya adalah pendapat yang benar. Maka dia tetap berpegang 

kepada mazhab ikutannya, tanpa berpindah kepada mazhab lain.  

Ibnu Qayyim al-Jauziyah menanggapi landasan ini, bahwa sikap seperti itu 

akan melarangnya mengambil pendapat mazhab lain, sekalipun pendapat 

lain itu lebih kuat.  

b. Berpegang kepada satu mazhab itu akan membuat seseorang itu lebih 

konsisten dalam mengikut syariat, dan jauh dari sikap lalai. Kalau 

dibiarkan umat bebas memilih mazhab fiqh, maka akan terjadi sikap 

tatabbu‟ al-rukhas yang hanya mengambil pendapat termudah dari setiap 

mazhab.
150

  

Bakhit al-Muthi‟i menanggapi landasan ini, bahwa kewajiban berpegang 

kepada mazhab fiqh tertentu itu merupakan perkara syariat, dan mesti pula 

ditetapkan dengan dalil syariat, dan tidak ada dalil yang mewajibkan itu.
151

     

Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais menguatkan pendapat mayoritas 

ulama yang mengatakan bahwa orang awam itu tidak ada mazhabnya, karena 

pengikut mazhab fiqh itu adalah orang yang menguasai landasan ushul dan furu‟ 

mazhab ikutannya. Kewajiban orang awam itu hanya bertanya kepada ulama.  

Pendapat mayoritas ulama itu diperkuat dengan pernyataan  Abu Zakaria al-

Nawawi, bahwa orang awam tidak terikat dengan mazhab atau tidak bermazhab. 

Mereka hanya mengikut mazhab ulama yang membrikan fatwa kepada mereka 

dengan tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas.
152

 

                                                             
150

 Ibid., hlm, 135-139.  
151

 Ibid. 
152

 Ali Jumah Muhammad, op. cit, hlm, 100.  



 
 

81 
 

Bakhit al-Muthi‟i juga menegaskan bahwa orang awam itu tidak ada 

mazhab. Sebab, mereka tidak memahami dasar mazhab, dan juga tidak 

mengetahui fatwa dan pendapat mazhab. Pernyataan orang awam bahwa dia 

bermazhab Syafi‟i atau bermazhab Hanafi, itu hanya pernyataan kosong tanpa 

dasar. Bagi orang awam itu boleh saja mengamalkan mazhab fiqh yang dia 

kehendaki dengan syarat dia pelajari mazhab fiqh itu dari seorang ulama, bukan 

dia pelajari dari orang awam semisalnya, dan bukan pula dia ambil langsung dari 

kitab mazhab.
153

 

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, pendapat ini lebih kuat. Karena hakekat 

bermazhab adalah bagi orang yang berilmu yang memilih satu mazhab dari yang 

lainnya berdasarkan alasan-alasan ilmiah yang diketahuinya. Pada umumnya 

berkaitan dengan kekuatan dasar-dasar mazhab. Bisa jadi seorang ulama melihat 

ushul (dasar-dasar) istinbat Imam Malik lebih kuat dibanding dengan dasar-dasar 

yang diletakkan oleh Imam  Syafi‟i. Ulama lain pula berpendapat sebaliknya, 

dasar-dasar istinbhat Imam Ahmad bin Hambali yang lebih kuat, sampai 

seterusnya. Bisa juga seseorang berpegang pada mazhab tertentu karena 

kecenderungan mazhab berdasar kepada nas, dan yang lain pula lebih suka kepada 

mazhab yang lebih kuat mengunakan akal, atau karena Imam mazhab itu 

mempunyai kelebihan yang tidak ada pada mazhab lain, seperti imamnya dari 

golongan Quraisy atau dari Ahli Bait. Semua ini tidak dapat tergambar di 

kalangan orang-orang awam. Karena itu, orang-orang mengatakan, “tidak ada 

mazhab bagi orang-orang awam”.
154

  

                                                             
153

 Muhammad Bakhit al-Muthi‟i, op. cit, hlm, 55.  
154

 Yusuf al-Qaradhawi, op. cit, hlm, 84.  

 
 



 
 

 
 

kebolehan berpindah mazhab itu akan bisa menimbulkan sikap melakukan 

tatabbu‟ al-rukhas antar mazhab fiqh. Hal ini perlu mendapat perhatian, karena 

mayoritas ulama mengatakan syarat taqlid itu tidak melakukan tatabbu‟ al-

rukhas.  

Tatabbu‟ al-rukhas terdiri dari dua kata, tatabbu‟ dan al-rukhas. Makna 

tatabbu‟ secara bahasa mencari sesuatu dan mengikutinya.
155

 Sementara makna 

rukhsah secara bahasa adalah keringanan yang diberikan Allah swt kepada 

hamba-Nya, dan rukhsah itu lawan dari kesulitan.
156

  

Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa makna tatabbu‟ al-rukhas menurut 

istilah ialah mengambil pendapat yang lebih ringan dan mudah dari berbagai 

mazhab dalam beberapa masalah.
157

 Quthub Musthafa Sanu mendefiniskan 

tatabbu‟ al-rukhas, mengambil di setiap mazhab pendapat yang lebih mudah dan 

ringan tanpa melihat kepada dalilnya.
158

 Iyadh Nami al-Silmi pula mengatakan 

makna tatabbu‟ al-rukhas itu ialah mengambil pendapat yang lemah dalam 

masalah khilafiyah.
159

  

Menurut Muhammad al-Syaibani, tatabbu‟ al-rukhas ialah mengambil 

pendapat termudah dan teringan dari setiap mazhab dalam berbagai masalah yang 

merupakan hasil ijtihad imam mazhab.
160

 Menurut Mujahid al-Islam al-Qasimi, 

                                                             
155

 Ibnu Manzur, Lisān al-Arab (Beirut: Dār Shādir, tt), hlm, 416.  
156

 Ibid., hlm, 1616.  
157

 Wahbah al-Zuhaili, al-Akhz bi al-Rukhshah al-Syar‟iyyah wa Hukmuh, Majallah 

Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), hlm, 61, kolom 3.  
158

 Quthub Musthafa Sanu, op. cit, hlm, 119.  
159

 Iyadh Nami al-Silmi, op. cit, hlm, 492.  
160

 Muhammad al-Syaibani, al-Rukhshah, Majallah Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī, Mekah, 

No. 8 (26 Juni 1994), hlm, 390. 

3. Tatabbu’ al-Rukhas  

82  

82  

 Kebolehan taqlīd tanpa kewajiban terikat kepada mazhab tertentu, dan 

a. Pengertian Tatabbu’ al-Rukhas 

3.  Tatabbu’ al-Rukhas   



 
 

83 
 

 
 

tatabbu‟ al-rukhas ialah memilih pendapat termudah dan teringan dari berbagai 

mazhab dalam semua masalah. Tidak terikat dengan suatu mazhab, dan pilihannya 

bukan atas dasar kekuatan dalil, tapi atas dasar kemudahan dan keringanan.
161

 

Tatabbu‟ al-rukhas ialah mengambil pendapat yang paling ringan dari 

setiap mazhab. Yaitu seseorang yang mengikut pendapat ulama yang termudah 

atau yang teringan dalam masalah-masalah fiqh. Sikap tatabbu‟ al-rukhas itu 

bukan mengikut dalil terkuat, tapi hanya karena keinginan mengikut pendapat 

yang termudah. Baik bertopang pada hawa nafsunya, atau berlandaskan kepada 

kesenangan, atau disebabkan ketidaktahuannya. Contohnya, seseorang ikut 

mazhab Maliki, tidak batal wudhu‟ menyentuh wanita bukan mahram tanpa 

syahwat. Lalu dia mengikut mazhab Syafi‟i yang tidak mewajibkan dalk 

(menggosok) anggota wudhu‟ saat melaksanakan wudhu‟, atau tidak wajib 

menyapu semua kepala. Maka sholatnya dianggap batal menurut kedua mazhab 

itu. Karena menurut kedua mazhab itu wudhu‟nya tidak sah.
162

 

 

b. Hukum Tatabbu’ al-Rukhas 

 

Berbeda pendapat ulama dalam menanggapi hukum tatabbu‟ al-rukhas: 

1) Pendapat ulama yang melarang melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Ini 

pendapat Abu Hamid al-Ghazali, al-Subki, dan Abu Ishaq al-Mirwazi. 

Bahkan Muhammad Ali al-Syaukani meriwayatkan pernyataan Imam 

Ahmad bin Hambal yang menghukum fasik pelaku tatabbu‟ al-rukhas. 

Sebab, tatabbu‟ al-rukhas itu hanya mengikut keinginan hawa nafsu.  

                                                             
161

 Mujahid al-Islam al-Qasimi, al-Akhz bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma‟ 

al-Fiqh al-Islāmī, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), hlm, 324.  
162

 Wahbah al-Zuhaili, Ushūl al-Fiqh al-Islāmī...........op. cit, hlm, 1155.  



 
 

84 
 

 
 

2) Sebagian ulama membolehkan tatabbu‟ al-rukhas. Al-Izz bin Abdussalam 

mengatakan, masyarakat awam boleh saja melakukan tatabbu‟ al-rukhas, 

karena mengambil rukhshah atau keringanan itu dianjurkan dalam syariat 

Islam.
163

  

3) Pendapat yang membolehkan tatabbu‟ al-rukhas dengan syarat: 

a.  Pendapat-pendapat ulama fiqh yang diamalkan dalam tatabbu‟ al-rukhas 

merupakan pendapat yang diakui, dan bukan pendapat yang syaz.  

b. Ada kebutuhan dalam melakukan tatabbu‟ al-rukhas, baik kebutuhan itu 

bersipat umum, khusus, atau pribadi.  

c. Mengamalkan tatabbu‟ al-rukhas itu tidak sampai melakukan talfīq 

mazhab yang terlarang.  

d. Pengamalan tatabbu‟ al-rukhas itu tidak bertujuan untuk mendapatkan 

sesuatu yang melanggar ketentuan syariat.
164

  

Pendapat pertama yang melarang melakukan tatabbu‟ al-rukas dan 

menghukumnya haram adalah pendapat mayoritas ulama mazhab Hanafi, Maliki, 

Syafi‟i, dan mazhab Hambali.
165

 Landasan pendapat mayoritas ulama yang 

menghukum haram melakukan tatabbu‟ al-rukhas:  

a. Ibnu Abdul Bar mengatakan ada kesepakatan ulama (ijmak) mengatakan 

bahwa tatabbu‟ al-rukhas itu haram. Pernytaan Ibn Abdul Bar itu dinukil 

oleh Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, Ibnu al-Muflih, al-Murdawi, dan Ibnu 

al-Najjar. Tambah lagi Ibnu Hazm mengatakan kesepakatan ulama bahwa 

tatabbu‟ al-rukhas itu fasik. Pernyataan Ibnu Hazm itu dinukil oleh Abu 

                                                             
163

 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, hlm, 285-287. 
164

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 1009.   
165

 Ibid., hlm, 1005.  



 
 

85 
 

 
 

Ishaq al-Syathibi, Ibnu Hajar al-Haitami, Ibrahim al-Laqqani, dan Abu 

Abdullah al-Fasi.  

b. Allah swt memerintahkan hamba-Nya dalam menyelesaikan masalah itu 

dengan kembali kepada al-Quran dan Sunnah, bukan kepada tatabbu‟ al-

rukhas. Sebagaiman tersebut dalam surah al-Nisa‟, ayat 59: 

تٓ شَيْءٍ  ﴿ياَ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّوَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأوُلِ الَْْمْرِ مِنكُمْ فإَِن تَ نَازَعْتُم
رٌ وَأَحْسَنُ تأَْويِلًَ﴾ فَ ردُُّوهُ  لِكَ خَي ْ  إِلََ اللَّوِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُ ؤْمِنُونَ باِللَّوِ وَالْيَ وْمِ الْْخِرِ ذََٰ

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul 

(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat 

tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (al-Quran) dan Rasul 

(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian. 

Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.”  

c. Tatabbu‟ al-rukhas akan menggugurkan semua perintah agama, pada 

setiap masalah yang terjadi perbedaan pendapat. Karena pelaku tatabbu‟ 

al-rukhas itu akan berbuat sesuka hatinya, memilih sesuai kehendaknya 

menurut seleranya saja. Ini pada hakikatnya membuang semua perintah 

syariat.  

d. Hakikat tatabbu‟ al-rukhas itu mengikut hawa nafsu, dan syariat Islam 

melarang mengikut hawa nafsu. Sebagaimana terdapat dalam surah al-

Nisa‟, ayat 135: 

نِ ﴿ياَ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونوُا قَ وَّامِيَن باِلْقِسْطِ شُهَدَاءَ للَِّوِ وَلَوْ عَلَىَٰ أنَفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْ  
تَ لْوُوا أوَْ ن وَالْْقَْ ربَِيَن إِن يَكُنْ غَنِيِّا أوَْ فَقِيراً فاَللَّوُ أَوْلَََٰ بِِِمَا فَلََ تَ تَّبِعُوا الْذوََىَٰ أَن تَ عْدِلُوا وَإِ 

 تُ عْرضُِوا فإَِنَّ اللَّوَ كَانَ بِاَ تَ عْمَلُونَ خَبِيراً﴾

Artinya : “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-

benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap dirimu 

sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabatmu. Jika ia kaya ataupun miskin, maka 

Allah lebih tahu kemaslahatannya. Maka janganlah kamu mengikuti hawa nafsu 

karena ingin menyimpang dari kebenaran. Dan jika kamu memutar balikkan 



 
 

86 
 

 
 

(kata-kata) atau enggan menjadi saksi, maka sesungguhnya Allah adalah Maha 

Mengetahui segala apa yang kamu kerjakan.” 

e. Meremehkan agama dengan mempermudah diri dalam melaksanakan 

perintah agama.
166

  

Menanggapi landasan dalil pertama yang mengatakan ada ijmak ulama 

yang menyatakan tatabbu‟ al-rukhas itu haram, tidak bisa diterima. Karen masih 

ada ulama yang mengatakan tatabbu‟ al-rukhas itu boleh. Di antara ulama yang 

mengatakan kebolehan melakukan tatabbu‟ al-rukhas itu al-Izz bin Abdul 

Salam.
167

  

Landasan pendapat kedua yang membolehkan tatabbu‟ al-rukhas:  

a. Al-Quran dan Sunnah yang menganjurkan kepada kemudahan. 

Sebagaimana dalam surah al-Baqarah, ayat 185:  

 

 ﴿يرُيِدُ اللَّوُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلََ يرُيِدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ 
 

Artinya : “Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki 

kesukaran bagimu.”  

Hadits riwayat al-Bukhari bahwa Rasulullah saw menegaskan untuk 

memberikan kemudahan dan tidak mempersulit, sebagai berikut:  

 يَسِّرُوا ولَ تُ عَسِّرُوا وبَشِّرُوا ولَ تُ نَ فِّرُوا )رَوَاهُ البُخَاريِ(
Artinya : “Berikanlah kemudahan dan jangan mempersulit, serta berilah 

berita gembira dan jangan membuat orang lari dari agama (HR. al-

Bukhari).”
168

 

 
b. Pernyataan Rasulullah saw bahwa dirinya diutus dengan agama yang 

lapang dan mudah, sebagaimana hadits berikut: 

 باِلْيَ هُوْدِيَّةِ، وَلََ باِلنَّصْراَنيَِّةِ، وَلَكِنِِّّ بعُِثْتُ بالحنَيِفِيَّةِ السَّمْحَةِ )رَوَاهُ اَحَْْدُ(إِنِِّّ لََْ أبُْ عَثْ 
                                                             

166
 Ibid., hlm, 1009.  

167
 Ibid., hlm, 1011.  

168
 Syihabuddin Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, Fath al-Bārī, tahkik Syu‟aib al-

Arnaud, jilid 18 (Beirut: Dār al-Risālah al-Ālamiyah, 2013), hlm, 519.  



 
 

87 
 

 
 

“Saya tidak diutus dengan agama Yahudi dan Nasrani, tapi saya ditus 

dengan agama yang lapang atau mudah (HR. Ahmad).”
169 

Makna hadits ini menunjukkan kebolehan tatabbu‟ al-rukhas, karena 

dalam tatabbu‟ al-rukhas itu ada kemudahan dan kelapangan.  

c. Dalam praktiknya, Rasulullah saw mengambil yang termudah, 

sebagaimana hadits riwayat al-Bukhari: 

هَا ؤْمِنيَن رَضِيَ اللَّوُ عَن ْ
ُ
 الُله  مَا خُي ِّرَ رَسُولُ اللَّوِ صَلَّى :أنَ َّهَا قَالَتْ  عَنْ عَائِشَةَ أمُِّ الد

 أبَْ عَدَ  عَلَيْوِ وَسَلَّمَ بَ يْنَ أمَْريَْنِ إِلََّ أَخَذَ أيَْسَرَهُُاَ، مَالََْ يَكُنْ إِثْْاً، فإَِنْ كَانَ إِثْْاً كَانَ 
وَسَلَّمَ لنَِ فْسِوِ إِلََّ أَنْ تُ نْتَ هَكَ  النَّاسِ مِنْوُ، وَمَا انْ تَ قَمَ رَسُولُ اللَّوِ صَلَّى الُله عَلَيْوِ 

 اللَّوِ، فَ يَ نْتَقِمَ للَِّوِ بِِاَ )رَوَاهُ البُخَاريِ( حُرْمَةُ 
Artinya : “Tidaklah Rasulullah diberi dua pilihan kecuali beliau pasti 

memilih yang paling mudah, selama tidak merupakan dosa. Jika yang 

mudah itu dosa, beliau pasti orang yang paling jauh darinya. Rasulullah 

tidak pernah melakukan pembalasan untuk dirinya kecuali kalau sesuatu 

yang diharamkan oleh Allah dilanggar, maka beliau membalasnya karena 

Allah Ta'ala. (HR. al-Bukhari).”
170 

 

d. Perbedaan mazhab fiqh itu adalah rahmat. Rukhsah itu rahmat, maka boleh 

saja melakukan tatabbu‟ al-rukhas.
171

  

Menanggapi dalil landasan pendapat kedua ini, ada beberapa bantahan 

yang perlu diketahui:  

a. Bahwa yang dimaksud dengan kemudahan dalam ayat dan hadits itu 

adalah kemudahan yang sesuai dengan kehendak syariat, bukan 

kemudahan dalam melakukan tatabbu‟ al-rukhas.  

                                                             
169

 Ali bin Sulthan Muhammad al-Qari, Mirqāt al-Mafātih, Tahkik Jamal Itani, jilid 7 

(Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 2001), hlm, 376.   
170

 Syihabuddin Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, op. cit, jilid 18, hlm, 520.  
171

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 1014-1016.  



 
 

88 
 

 
 

b. Hadits yang menyatakan Rasulullah saw diutus dengan agama yang lapang 

dan mudah itu yaitu kelapangan dan kemudahan yang sesuai dengan dasar-

dasar syariat, bukan atas dasar tatabbu‟ al-rukhas.  

c. Hadits yang menyatakan Rasulullah saw memilih perkara mudah selama 

tidak ada dosa. Melakukan tatabbu‟ al-rukhas pula bisa mendatangkan 

dosa.  

d. Perbedaan mazhab fiqh itu rahmat, itu bermakna membuka pintu ijtihad 

bagi ulama mujtahid, bukan bermakna muqallid memilih semua 

keringanan dalam mazhab dengan melakukan tatabbu‟ al-rukhas.
172

 

Landasan dalil pendapat ketiga yang membolehkan tatabbu‟ al-rukhas 

dengan syarat tertentu itu juga sama dengan dalil-dalil pendapat kedua yang 

membolehkan tatabbu‟ al-rukhas tanpa syarat. Melihat dasar dari ketiga pendapat 

itu, pendapat pertama yang mengatakan terlarang, haram melakukan tatabbu‟ al-

rukha itu lebih kuat landasan hukumnya. Seorang awam, muqallid itu wajib 

bertanya kepada ulama, dan tidak boleh melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Hal ini 

diperkuat dengan fatwa Abu Zakaria al-Nawawi yang melarang melakukan 

tatabbu‟ al-rukhas.
173

 Fatwa al-Nawawi ini juga diikut oleh Badaruddin al-

Zarkasyi.
174

 

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, orang yang melakukan taqlid tidak boleh 

melakukan tatabbu‟ al-rukhas. Karena ditakutkan ia akan mengambil dari setiap 

mazhab yang dianggap paling mudah, paling ringan, menurut nafsunya, tanpa 

bertaklid pada para imam yang dipercaya, atau tanpa melihat pada kuat atau 

                                                             
172

 Ibid., hlm, 1016.   
173

 Alaiddin al-Aththar, Fatāwā al-Imām al-Nawawī (Beirut: Dār al-Basyāir al-Islāmiyah, 

1996), hlm, 236.  
174

 Badaruddin Muhammad Abdullah al-Zarkasyi, al-Bahr al-Muhīd fi Ushūl al-Fiqh, 

jilid 6 (Kairo: Dār al-Shafwah, 1992), hlm, 325.  



 
 

89 
 

 
 

lemah. Karena tindakan seperti ini hanya mengikuti nafsu, mempermudah diri 

sendiri dan bukan mengikuti aturan syariat. Oleh karena itu, biasanya berakhir 

dengan peremehan terhadap agama secara keseluruhan. Karena itu juga, ulama 

salaf berkata, “Barangsiapa melakukan tatabbu‟ al-rukhas, berarti ia fasik”.
175

 

Namun begitu, perlu juga diketahui ada beberapa masalah yang jadi 

kesepakatan ulama dalam tatabbu‟ al-rukhas:  

1) Ulama sepakat melarang tatabbu‟ al-rukhas yang bertujuan hanya untuk 

mencari kesenangan semata.  

2) Ulama sepakat melarang seseorang yang meyakini sesuatu itu wajib atau 

haram, kemudian merubah keyakinannya dengan tidak lagi menganggap 

hal itu wajib atau haram. Semua itu dia lakukan hanya mengikut kemauan 

hawa nafsunya.  

3) Jika ada darurat untuk mengambil rukhsah atau kemudahan, maka boleh 

melakukannya disebabkan ada darurat.  

4) Ulama sepakat bahwa seorang ulama mujtahid wajib mengamalkan hasil 

ijtihad yang dilakukannya, dan tidak dibolehkan melakukan tatabbu‟ al-

rukhas dalam amalan dan fatwanya.
176

 

Lembaga Fiqh Islam Internasional juga menetapkan beberapa keputusan 

yang berkaitan dengan tatabbu‟ al-rukhas, yaitu mengikuti pendapat ulama yang 

ringan atau mudah. Hal itu boleh dilakukan dengan syarat:  

1) Pendapat ulama tersebut tidak termasuk dalam pendapat syaz.  

2) Ada kebutuhan mengambil rukhsah atau kemudahan untuk menolak 

kesulitan. 

                                                             
175

 Yusuf al-Qaradhawi, op. cit, hlm, 92.   
176

 Khalid Musa‟id al-Ruwaiti‟, op. cit, hlm, 998.  



 
 

90 
 

 
 

3) Pengambil rukhsah atau kemudahan itu punya kemampuan melakukan 

pilihan.  

4) Mengambil rukhsah atau kemudahan itu tidak membawa kepada talfiq 

yang terlarang.  

5) Mengambil rukhsah atau kemudahan itu tidak bertujuan untuk mendapat 

sesuatu yang bertentangan dengan syariat.  

6) Hati pengambil rukhsah atau kemudahan itu merasakan ketenangan.
177

 

4. TINJAUAN PUSTAKA 

Penelitian terdahulu tentang talfīq di antaranya:  

1. Al-Talfīq wa Tatabbu‟ al-Rukhas wa Tathbiqātuh fi al-Ibadat wa al-

Ahwal al-Syakhshiah, oleh Ayat Abdul Salam Fanun, tesis S2, tahun 

2006, Hebron Univertsity, Palestina. Ayat Abdullah Fanun tidak 

menentukan sikap tersendiri terhadap talfīq, melarang atau 

membolehkan. Dia hanya mengutarakan pendapat ulama yang 

melarang talfīq dan pendapat ulama yang membolehkan talfīq. Lalu 

dia mengutarakan dalil-dalil dari dua pendapat itu, tanpa menentukan 

pendapat yang dipilih. Dia juga mengutarakan pendapat ulama yang 

membolehkan talfīq secara umum, tanpa menyebutkan nama 

ulamanya. Pernyataannya seperti itu terkesan bahwa yang 

membolehkan talfīq secara mutlak sekelompok besar ulama. Padahal 

pada kenyataannya hanya segelintir ulama dari mazhab Hanafi saja 

yang membolehkan talfīq secara mutlak. Kemudian Ayat Fanun  

menguatkan pendapatkan mayoritas ulama yang mengatakan bahwa 

wali dan saksi itu merupakan rukun akad nikah. Lalu dia tidak 

                                                             
177

 Majma‟ al-Fiqh al-Islāmī al-Daulī, Qararāt Wa Taushiyāt (Jeddah: Munazhzhamah al-

Tawa‟un al-Islāmī, 2019), hlm, 138.  



 
 

91 
 

 
 

membolehkan akad nikah talfīq mazhab. Ayat Abdullah Fanun tidak 

membahas implikasi akad nikah talfīq mazhab terhadap status hukum 

pernikahan dan nasab anak. 

2. Al-Talfīq baina al-Mazāhib al-Fiqhiyyah fi Qānūn al-Usrah al-Jazāirī, 

oleh Fawaz Salami, tahun 2017, University of El-Oued, al-Jazair.  

Hasil penelitian Fawaz Salami menjelaskan bahwa Undang-Undang 

Pernikahan di Aljazair menerapkan talfīq mazhab dengan memakai 

mazhab Hanafi yang membolehkan wanita melakukan akad nikah 

tanpa wali. Tapi wali harus hadir pada saat pelaksanaan akad nikah 

anak perempuannya. Undang-Undang Pernikahan Aljazir mengambil 

pendapat mayoritas ulama bahwa saksi merupakan rukun akad nikah. 

Menurut Undang-undang Pernikahan Aljazir tidak membolehkan talfīq 

mazhab dengan melakukan akad nikah tanpa saksi. Namun begitu, 

Fawaz Salami tidak ada membahas implikasi akad nikah talfīq 

mazhab.  

3. Al-Talfīq wa Atsaruh fi al-Muamalāt al-Māliyyah al-Mu‟āshirah, oleh 

Muhammad Thaha Humaidi, tahun 2021, University of El-Oued , al-

Jazair. Muhammad Thaha Humaidi menjelaskan pendapat ulama yang 

melarang talfīq dan ulama yang membolehkan talfīq, lengkap dengan 

landasan kedua pendapat tersebut. Tapi, Humaidi tidak bersikap 

melarang atau membolehkan, dia pada akhirnya mengikuti pendapat 

Muhammad Sa‟id Albani yang membolehkan talfīq jika mendukung 

syariat Islam, dan menolak talfīq yang bertentangan dengan syariat 

Islam. Humaidi hanya membahas penerapan talfīq dalam fiqh 

muamalat, tidak membahas talfīq dalam fiqh munakahat.  



 
 

92 
 

 
 

4. Al-Talfīq fi al-Masā‟il al-Mu‟āshirah, Dirāsah Adad min al-Masā‟il 

al-Māliyyah, oleh Ayat Abdul Aziz al-Syaqaqi, tahun 2013, Islamic 

University of Gaza, Palestina. Ayat al-Syaqaqi mengutarakan tiga 

kelompok pendapat ulama mengenai talfīq, ulama melarang talfīq, 

ulama yang membolehkan talfīq, dan kelompok ulama yang 

membolehkan talfīq dengan syarat tertentu. Al-Syaqaqi memilih 

pendapat yang membolehkan talfīq dengan syarat tertentu. Penelitian 

talfīq yang dilaksanakan oleh Ayat Abdul Aziz al-Syaqaqi ini hanya 

membahas mengenai talfīq dalam fiqh muamalat, tidak dalam fiqh 

munakahat.  

5. Al-Talfīq wa Tatabbu‟ al-Rukhas wa Shilatuhumā bi al-Taqlīd wa al-

Tamazhub, oleh Ibrahim Ubaid Thaha Ahmad, Majallah Kuliah 

Ushuluddin, al-Azhar, Manufiah, Mesir, edisi 39, tahun 2020. Ibrahim 

Ubaid Thaha Ahmad juga mengikut pendapat Muhammad Sa‟id 

Albani yang membolehkan talfīq jika mendukung syariat Islam, dan 

menolak talfīq yang bertentangan dengan syariat Islam. Ubaid Thaha 

hanya membahas kaitan antara talfīq, taqlīd, dan tatabbu‟ al-rukhas.  

6. Al-Talfīq fi al-Ijtihād wa al-Taqlīd oleh Nashir bin Abdullah al-

Miman, Majallah al-Adli, Arab Saudi, Edisi 11, 1422 H. Bahasan 

Nashir bin Abdullah al-Miman ini hanya membahas pembagian talfīq 

kepada talfīq ijtihad, talfīq tasyrī‟, dan talfīq taqlīd, tanpa ada kaitan 

bahsannya dengan talfīq akad nikah.   

7. Al-Talfiq baina al-Mazahib wa Atsaruh fi al-Furu‟ al-Fiqhiyyah, oleh 

Hamdi Thaha Manna‟ Abdullah, Majallah Ilmiyyah Muhkamah, edisi 

25, tahun 2016, Kairo. Hamdi Thaha Manna‟ Abdullah memilih 



 
 

93 
 

 
 

pendapat yang membolehkan talfīq dengan syarat tertentu. Kemudian 

Hamdi Thaha menguatkan pendapat mayoritas ulama bahwa wali dan 

saksi itu merupakan rukun akad nikah dan tidak dibolehkan talfīq akad 

nikah tanpa wali dan saksi. Tapi, Hamdi Thaha Manna‟ Abdullah tidak 

membahas implikasi akad nikah talfīq mazhab.   

8. Al-Taqlīd ilā al-Talfīq, oleh Mamduh bin Abdullah al-Utaibi, Majallah 

al-Qurān wa al-Ulūm al-Islāmiyyah, edisi 54, tahun 2022, Umm al-

Qura University, Mekah. Mamduh al-Utaibi hanya membahas bentuk 

talfīq dalam satu mazhab fiqh dan bentuk talfīq gabungan berbagai 

mazhab fiqh. 

9. Al-Talfiq baina al-Mazahib al-Fiqhiyyah wa Alaqatuh bi Taisir al-

Fatwa, oleh Ghazi Mursyid al-Utaibi, Majallah al-Majma‟ al-Fiqhi al-

Islami, edisi 23, tahun 2010. Ghazi al-Utaibi hanya membahas 

perbedaan pendapat ulama mengenai talfīq. Lalu menyimpulkan 

bahwa ulama mujtahid tidak boleh melakukan talfīq mazhab, karena 

talfīq itu bagian dari taqlīd. Orang awam juga tidak boleh melakukan 

talfīq, tapi wajib bertanya kepada ulama.  

10. Al-Talfiq fi al-Fatwa, oleh Sa‟ad al-Unzi, Majallah al-Syariah wa al-

Dirasat al-Isamiyyah, edisi 38, tahun 1999, Universitas Kuwait. Sa‟ad 

al-Unzi membahas perbedaan ulama tentang kebolehan talfīq dan 

larangan talfīq. Lalu al-Unzi memilih pendapat yang membolehkan 

talfīq dengan syarat tidak melakukan tatabbu‟ al-rukhas, dan 

membolehkan penggunaan talfīq dalam menyelesaikan persoalan fiqh.  

11. Talfīq dalam Kompilasi Hukum Islam, pascasarjana UIN Syarif 

Hidayatullah, 1999, oleh Sopa. Penelitian ini membahas tentang talfīq, 



 
 

94 
 

 
 

macam-macam talfīq, pendapat ulama terhadap talfīq. Kemudian 

penulis membahas unsur talfīq dalam Kompilasi Hukum Islam yang 

berkaitan tentang pembatasan usia perkawinan, alasan perceraian, 

rujuk, dan harta bersama.  

12. Talfīq Dalam Perspektif Wahbah al-Zuhaili, IAIN Purwokerto, tahun  

2017,  oleh Ginanjar Utomo. Dalam penelitian itu penulis 

menyimpulkan bahwa Wahbah al-Zuhaili membolehkan talfīq, jika ada 

hajat, darurat, dan tidak sengaja mengambil kemudahan tanpa ada 

masalahat.  

13. Penggunaan Metode Talfīq Dalam Pembaharuan Hukum Islam, IAIN 

Sunan Ampel, tahun 1997, oleh Moch. Zainuddin. Dalam penelitian ini 

penulis membolehkan talfīq atas dasar fiqh muqārin atau Fiqh 

Perbandingan Mazhab. Penulis juga berkesimpulan bahwa wali dalam 

akad nikah itu bukan bagian rukun akad nikah.  

14. Talfīq Dalam Lajnah Bahtsul Masail. Penelitian Kolaboratif Dosen 

BLU dan Mahasiswa UIN Malang, oleh Miftahus Sholehuddin dan 

Muhammad Abdul Jawad Nabih. Penelitian ini berkesimpulan bahwa 

pada dasarnya talfīq dibolehkan dalam agama, selama tujuan 

melaksanakan talfīq itu mengambil pendapat yang benar  setelah 

meneliti dasar hukumnya. Tetapi ada talfīq yang tujuannya mencari 

pendapat yang ringan-ringan, sekalipun dasar hukumnya lemah, dan 

talfīq semacam ini dicela oleh para ulama.  

15. Hukum Talfiq Dalam Ibadah, Studi Komparasi Pandangan Muhammad 

al-Amin al-Syinqithi dan Ibrahim Hosein, UIN Prof. KH. Saifuddin 

Zuhri, oleh Rahma Nurma Dani. Dari penelitian ini dapat disimpulkan 



 
 

95 
 

 
 

bahwa Muhammad al-Amin al-Syinqitihi berpandangan bahwa 

seseorang dibolehkan pindah madzhab  dengan catatan pada persoalan 

yang belum pernah diamalkan di madzhab sebelumnya. Sedangkan 

pada persoalan yang telah diamalkan, tidak diperkenankan untuk 

pindah madzhab. Beliau juga melarang talfīq dalam persoalan yang 

sama atau satu qadhiyyah. Artinya talfīq bisa dilakukan pada dua 

qadhiyyah yang berbeda. Ibrahim Hosein pula berpandangan bahwa 

talfīq dalam persoalan ibadah maliyah itu harus menerapkan prinsip 

kehati-hatian, sedangkan pada persoalan ibadah mahdhah, talfīq bisa 

dilakukan atas dasar ada uzur atau kebutuhan. 

16. Penggunaan Konsep Talfiq Sebagai Salah Satu Kaedah Penyelesaian 

Hukum Syarak, oleh Mohd Hafiz Jamaluddin dan Ahmad Hidayat 

Buang, dalam Journal of Shariah Law Research, Universti Malaya, 

Malaysia, 2016, Vol. 1. Tulisan ini membahas pendapat ulama yang 

melarang talfīq dan ulama yang membolehkan talfīq. Kemudian 

penulis memilih kebolehan talfīq dengan syarat tertentu.  

17. Pemilihan Metode Talfīq Dalam Pengembangan Fiqh Ekonomi, oleh 

Sudirman Suparmin di Al-Tadabbur, Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir. 

Tulisan ini membolehkan talfīq hanya dalam kondisi darurat saja pada 

masalah ibadah dan muamalah yang bersifat ijtihadi. 

18. Peran Fatwa MUI Dalam Berbangsa Dan Bernegara (Talfiq Manhaji 

Sebagai Metodologi Penetapan Fatwa MUI, oleh Jamal Ma‟mur, 

dalam Jurnal Wahana Akademika, Volume 5 Nomor 2, Oktober 2018. 



 
 

96 
 

 
 

19. Elektisisme Mazhab (Talfiq) Dalam Persepktif Ushul Fiqh, oleh Fathur 

Rahman Alfa, dalam JAS Jurnal Ilmiah Ahwal Syakhshiyyah, Volume 1 

Nomor 2 Tahun 2019.  

20. Talfīq Menurut Pandangan Ulama, oleh Hasanuddin Hambali, Jurnal 

Al-Qlam, No. 72/XIII/1998.  

21. Taqlīd dan Talfiq Dalam Konsepsi Hukum Islam 

(Taqlīd and Talfīq in the Conception of Islamic Law), oleh 

Nur Khasanah, Achmad Irwan Hamzani, Havis Aravik, dalam Mizan, 

Journal Of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, 2019. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

97 
 

 
 

BAB III 

PEMBAHASAN  

 

 

A. DINAMIKA RUKUN NIKAH 

 Berbeda pendapat mazhab fiqh mengenai hukum wali dan hukum saksi 

dalam akad nikah, dan itu berkaitan dengan pembahasan talfiq mazhab. Bagian 

pembahasan ini juga mengangkat perkara-perkara yang berkaitan dengan wali 

nikah dan saksi sikah, seperti akad nikah dan permasalahan yang berkaitan 

dengannya.  

 Sebelum masuk kepada pembahasan utama, ada baiknya pada pembukaan 

pembahasan ini terlebih dahulu mengenal pengertian akad nikah, wali nikah, dan 

saksi nikah. Makna akad nikah itu sama dengan makna nikah, yaitu akad yang 

membolehkan hubungan suami isteri dengan lafaz inkah (nikah) atau tazwij 

(kawin) atau dengan terjemahannya. Sebagian ulama mengatakan bahwa akad 

nikah itu akad yang membolehkan hidup bersama antara lelaki dan perempuan 

dengan segala hak dan kewajiban sesama mereka.178 Menurut mazhab Hanafi akad 

nikah ialah kesepakatan lelaki peminang dan perempuan yang dipinang untuk 

melakukan pernikahan dengan melaksanakan ijab kabul dalam majelis akad 

nikah.179 

 Kemudian makna wali nikah ialah orang yang punya kuasa untuk 

melaksanakan akad nikah.180 Adapun saksi nikah ialah persaksian yang dilakukan 

ketika prosesi akad nikah, untuk mendengar ijab dan kabul yang dilakukan oleh 

                                                             
178

 Mahmud Ali al-Sarthawi, Syarh Qanūn al-Ahwāl al-Syakhshiyyah (Amman: Dar al-

Fikr, 2010), Hlm, 10.  
179

 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, al-Fiqh al-Hanafī Fi Tsaubih al-jadīd, jilid 2 

(Damaskus: Dar al-Qalam, 2009), hlm, 60.  
180

 Muhammad Abu Zahrah, op. cit, hlm, 107.  

97 



 
 

98 
 

 
 

wali dan suami.181  Sebelum membahas kedudukan hukum wali dan saksi dalam 

akad nikah, terlebih dahulu kita membahas rukun nikah menurut mazhab empat.  

1. Rukun Nikah Menurut Mazhab Hanafi 

Ulama mazhab Hanafi, Ala‟uddin Abu Bakar al-Kasani mengatakan 

bahwa rukun nikah itu hanya ijab dan kabul.
182

 Kemudian, Badran Abu al-Ainaini 

Badran menerangkan bahwa syarat akad nikah dalam mazhab Hanafi itu terdiri 

dari: 

a. Syarat al-in‟iqad, syarat yang harus terpenuhi pada orang akad nikah, yaitu 

berakal sehat, maka tidak sah akad nikah orang gila dan anak kecil yang 

belum berakal. Kemudian, mempelai lelaki mesti seorang muslim, jika 

mempelai perempuannya seorang muslimah. Kedua orang yang melakukan 

akad nikah itu mesti bisa mendengar dengan jelas suara akad kedua belah 

pihak. Kemudian, mempelai wanita betul seorang perempuan, bukan khuntsa 

alias bencong. Mempelai wanita itu juga mesti seorang wanita yang boleh 

dinikahi, bukan termasuk wanita yang haram dinikahi. Selanjutnya, wanita 

yang yang dinikahi itu dikenalnya, bukan wanita yang tidak jelas jati dirinya. 

Kemudian, syarat lafaz akad nikah itu terlaksana tanpa dikaitkan dengan 

syarat tertentu dan tanpa dikaitkan dengan masa tertentu.   

b. Syarat sah, yaitu lafaz akad nikah itu lafaz akad nikah permanen, bukan lafaz 

akad kawin kontrak. Kemudian ada saksi pada saat prosesi akad nikah 

berlangsung. Terus, orang yang melakukan akad nikah itu baligh. Akad nikah 

anak-anak yang berakal tidak berlaku tanpa persetujuan walinya.  

                                                             
181

  Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh.......op. cit, Jilid 7, hlm, 72.  

  
182

 Ala‟uddin Abu Bakar al-Kasani al-Hanafi, Badā‟i‟ al-Shanā‟i‟ fi Tartīb al-Syarā‟i‟ , 

jilid 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2003), hlm, 317. 



 
 

99 
 

 
 

c. Syarat nafaz, yaitu kedua orang yang melakukan akad nikah itu baligh dan 

berakal sehat.  

d. Syarat luzum, yaitu kedua mempelai tidak memiliki sebab yang membolehkan 

terjadinya fasakh nikah. Seperti kedua mempelai tidak kafaah, atau memiliki 

aib jasad yang membolehkan fasakh nikah.
183

  

Penjelasan di atas memberikan pemahaman bahwa dalam mazhab Hanafi 

wali bukan rukun nikah dan juga bukan syarat akad nikah.  

Sebagai ulama mazhab Hanafi, Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa rukun  

asasi pernikahan adalah sikap rida di antara kedua belah pihak dan kesepakatan 

bersama dalam satu ikatan. Kesepakatan di antara kedua belah pihak merupakan 

satu hal yang bersifat psikologis yang tidak dapat dilihat dengan kasat mata. 

Maka, dibutuhkan ungkapan untuk mewujudkan keridaan dan kesepakatan 

bersama. Ungkapan yang dimaksud tampak dengan jelas dalam kalimat yang 

diucapkan oleh kedua belah pihak yang sedang melangsungkan akad. Kalimat 

yang diungkapkan oleh pihak pertama menggambarkan keinginan untuk menjalin 

ikatan pernikahan, yang dikenal dengan istilah ijab. Bisa dikatakan, pihak pertama 

sedang melakukan ijab. Sementara kalimat yang diucapkan oleh pihak kedua yang 

isinya adalah kerelaan dan persetujuan atas ajakan yang dikemukakan pihak 

pertama. Kalimat yang diungkapkan pihak kedua ini disebut dengan istilah kabul. 

Oleh karena itu, para ulama menegaskana bahwa rukun nikah itu adalah ijab dan 

kabul.
184

 

Selanjutnya Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa syarat sah pernikahan terdiri 

dari:  

                                                             
183 

Badran Abu al-Ainaini Badran, Ahkām al-Jawāz wa al-Thalāq Fi  al-Islām (Kairo: 

Mathba‟ah Dar al-Ta‟lif, 1961), hlm, 54-56.  
184

 Sayyid Sabiq,  Fiqh al-Sunnah, jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), hlm, 25.  



 
 

100 
 

 
 

1. Perempuan yang akan dinikahi itu adalah perempuan yang halal untuk 

dijadikan sebagai istri. 

2. Ada saksi yang menyaksikan prosesi akad pernikahan.  

Terus, Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa akad nikah telah terlaksana dan 

sah secara agama, maka ada syarat yang harus dipenuhi agar akad itu berlaku 

tanpa bergantung pada izin dari pihak tertentu. Syarat yang dimaksud adalah: 

1. Masing-masing orang yang melakukan akad memiliki kuasa penuh untuk 

melakukan transaksi. Mereka yang melakukan akad adalah orang yang 

berakal, baligh, dan merdeka. Apabila salah satu dari mereka akalnya tidak 

sempurna, atau masih anak-anak, atau seorang budak, maka ketika dia 

melakukan akad, keabsahan akad yang dilakukannya bergantung pada izin  

wali atau tuannya. Jika dia mengizinkan, maka konsekuensi dari akad itu tetap 

berlaku. Apabila wali atau tuannya tidak mengizinkannya, maka konsekuensi 

hukum dari akad itu tidak berlaku.  

2. Masing-masing orang yang melakukan akad memiliki hak atau wewenang 

untuk melaksanakan akad. Apabila salah seorang dari mereka adalah seorang 

fudhul, yaitu orang yang menikahkan orang lain tanpa memiliki hubungan 

perwalian ataupun perwakilan, atau sebagai wakil yang menyimpang dari apa 

yang diminta oleh orang yang diwakilkan, atau wali jauh, sementara wali 

dekat yang lebih berhak menjadi wali bagi mempelai masih ada, maka ketika 

rukun dan syarat telah terpenuhi, konsekuensi dari akad itu tetap berlaku 

dengan izin dari pihak yang bersangkutan.
185

 

Ketika rukun, syarat sah, dan syarat berlakunya akad nikah telah 

terpenuhi, maka akad yang telah dilaksanakan itu berlaku dan konsekuensi dari 

                                                             
185

 Ibid., hlm, 26.  



 
 

101 
 

 
 

akad itu wajib dilaksanakan. Apabila akad itu sudah sah berlaku, tiap-tiap 

mempelai dan orang yang lain tidak berhak membatalkan atau melakukan fasakh 

terhadap pernikahan tersebut. Pernikahan hanya akan berakhir dengan talak atau 

meninggal salah satu dari keduanya. Itulah dasar dan tujuan disyariatkannya 

pernikahan, yaitu adanya kelanggengan hubungan suami-istri dan terdidiknya 

keturunan mereka. Kedua hal itu tidak bisa terlaksana, kecuali setelah akad yang 

diucapkan memiliki ketetapan hukum. Sebagai ulama mazhab Hanafi, Sayyid 

Sabiq juga menjelaskan bahwa rukun asasi akad nikah itu hanya ijab dan kabul. 

Selain ijab kabul merupakan syarat, bukan rukun. Sayyid Sabiq juga mengikuti 

fiqh mazhab Hanafi yang tidak menempatkan wali sebagai rukun nikah.
186

  

Wahbah al-Zuhaili juga menegaskan bahwa rukun nikah menurut mazhab 

Hanafi hanya ijab dan kabul saja. Sedangkan menurut mayoritas ulama rukun 

nikah itu ada empat, yaitu sighat (ijab dan kabul), istri, suami, dan wali. Suami 

dan wali adalah dua orang yang mengucapkan akad. Sedangkan hal yang 

dijadikan objek akad adalah al-istimta' (bersenang-senang) yang merupakan 

tujuan kedua mempelai dalam melangsungkan pernikahan. Sedangkan mahar 

bukan merupakan sesuatu yang sangat menentukan dalam akad. Mahar hanya 

merupakan syarat seperti saksi, dengan dalil bolehnya menikah dengan cara 

diwakilkan. Sedangkan saksi merupakan syarat dalam akad nikah. Dengan 

demikian, saksi dan mahar dijadikan rukun menurut istilah yang beredar di 

kalangan sebagian ahli fiqh.
187

   

Jadi, menurut mazhab Hanafi, rukun nikah hanya ijab dan kabul. Wali 

bukan merupakan rukun nikah dan juga bukan merupakan syarat akad nikah.  

 

                                                             
186

 Ibid., hlm, 27.  
187

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh.......op. cit, jilid 7, hlm, 37.  



 
 

102 
 

 
 

Jalaluddin bin Syas mnjelaskan rukun nikah dalam mazhab Maliki itu 

shighat (ijab kabul), istri (al-mahall),  mahar, dan al-„akid (wali dan suami).
188

 

Al-Tawani juga menjelaskan bahwa rukun nikah mazhab Maliki itu ada lima, 

wali, mahar, suami, istri, dan shighat (ijab kabul).
189

 Kemudian Abdul Rahman al-

Juzairi juga menjelaskan bahwa mazhab Maliki berpandangan rukun nikah ada 

lima: 

mahar harus disebutkan pada saat akad nikah. 

nikah yang ditetapkan syariat, seperti melakukan ihram dan berada dalam 

masa iddah. 

apa yang membuat esensi syariat tidak ada kecuali dengannya. Akad tidak 

dapat dibayangkan kecuali dengan ada dua pihak yang melakukan akad, 

yaitu suami dan wali.
190

 

Dari penjelasan ini bisa dimengerti bahwa mahar dalam mazhab Maliki 

bagian dari rukun nikah, dan saksi bukan merupakan bagian rukun nikah. 

 

 

                                                             
188

 Jalaluddin Abdullah bin Syas, „Iqd al-Jawāhir al-Tsamīnah fi Mazhab „Ālim al-

Madīnah (Maroko: Dar al-Gharb al-Islami, tt), jilid 2, hlm, 411.  
189

 Al-Tawani bin al-Tawani, al-Mubassath fi al-Fiqh al-Mālikī, jilid 4 (Al-Jazair: Dar al-

Wa‟yu, 2010), hlm, 110.  
190

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 16.  

2.  Rukun Nikah Menurut Mazhab Maliki 

a) Wali mempelai wanita. Pernikahan tidak sah tanpa wali.  

b) Mahar. Pernikahan harus disertai mahar. Akan tetapi tidak disyaratkan 

c) Suami. 

d) Istri, dengan ketentuan, suami dan istri terbebas dari halangan-halangan 

e) Shigat (ijab kabul). Yang dimaksud dengan rukun menurut mereka adalah 



 
 

103 
 

 
 

3. Rukun Nikah Menurut Mazhab Syafi’i 

Abu Zakaria al-Nawawi dalam kitab Raudhah menyebutkan bahwa rukun 

nikah itu empat, yaitu shighat (ijab kabul), istri, saksi, dan dua orang yang 

melaksanakan akad (wali dan suami).
191

 Musthafa al-Khin dan Musthafa al-Bugha 

ulama mazhab Syafi‟i di Syria, menegaskan bahwa rukun nikah itu ada lima; 

shighat (ijab kabul), istri, suami, wali, dan dua orang saksi.192 Muhammad al-

Zuhaili juga ulama mazhab Syafi‟i dari Syria menegaskan bahwa rukun nikah 

dalam mazhab Syafi‟i ialah shighat (ijab kabul), suami, wali, istri, dan dua orang 

saksi.193  

Al-Juaziri juga menerangkan bahwa dalam mazhab Syafi‟i rukun nikah 

ada lima; suami, istri, wali, dua orang saksi, dan shighat. Namun ada juga 

sebagian ulama mazhab Syafi‟i menggolongkan dua saksi sebagai syarat bukan 

rukun. Alasan mereka, karena dua saksi itu di luar dari esensi akad nikah. Hikmah 

terkait penggolongan dua saksi sebagai satu rukun berbeda dengan suami dan istri 

adalah bahwa syarat-syarat dua saksi sama, sedangkan syarat-syarat suami dan 

istri berlainan. Akad nikah berdasarkan syariat terdiri dari tiga hal. Dua hal 

bersifat konkrit, yaitu ijab dan kabul, sedangkan yang ketiga bersifat maknawi, 

yaitu keterikatan antara ijab dengan kabul. Dengan demikian, kepemilikan barang 

yang ditransaksikan sebagaimana dalam jual beli, atau manfaat sebagaimana 

dalam pernikahan, berkaitan erat dengan tiga hal ini, dan inilah yang disebut 

dengan akad. Adapun yang lainnya yang berkaitan erat dengan keabsahannya 

                                                             
191

 Abu Zakaria Yahya al-Nawawi, Raudhah al-Thālibīn, (Damaskus: Dar al-Faiha‟, 

2012), jilid 4, hlm, 677.  
192

 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, hlm, 51.  
193

 Muhammad al-Zuhaili, al-Mu‟tamad Fī al-Fiqh al-Syāfi‟ī, jilid 4 (Damaskus: Dar al-

Qalam, 2011), hlm, 54.  



 
 

104 
 

 
 

dalam pandangan syariat di luar dari esensinya dan disebut sebagai syarat bukan 

rukun.194  

Dari penjelasan itu bisa dipahami bahwa dalam mazhab Syafi‟i wali dan 

dua orang saksi itu merupakan rukun akad nikah.   

4. Rukun Nikah Menurut Mazhab Hambali  

Ibnu Qudamah al-Maqdisi menerangkan bahwa rukun nikah dalam 

mazhab Hambali ialah ijab dan kabul. Syarat nikah itu suami istri, persetujuan 

suami istri, wali, saksi, suami itu kufu‟ (setara).
195

 Lebih jelas lagi, Abdullah bin 

Abdul Aziz Uqail, menjelaskan rukun nikah dalam mazhab Hambali hanya dua, 

yaitu ijab dan kabul. Sedangkan syarat akad nikah dalam mazhab Hambali itu 

ada lima: 

a. Calon suami dan calon istri 

b. Persetujuan calon suami dan calon istri 

c. Wali  

d. Saksi  

e. Kedua calon suami dan istri terbebas dari perkara yang menghalangi 

pernikahan, baik dari nasab atau sebab lainnya.196  

Wahbah al-Zuhaili menerangkan juga bahwa rukun nikah dalam mazhab 

Hambali itu ada tiga, yaitu calon suami dan calon istri, ijab dan kabul. Kemudian 

Wahbah mengatakan bahwa syarat akad nikah dalam mazhab Hambali itu ada 

lima. 

a. Calon suami dan calon istri  

                                                             
194

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 17. 
195

 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Muqni‟ (Jeddah: Maktabah al-Sawadi, 

2000), hlm, 303. 
196

 Abdullah bin Abdul Aziz Uqail, Qasd al-Sabīl Fi Fiqh al-Imām Abu Abdullah Ahmad 

bin Hambal (Riyad: Dar al-Ashimah, 2011), hlm, 270-273.  



 
 

105 
 

 
 

b. Persetujuan calon suami dan calon istri 

c. Wali  

d. Saksi  

e. Kedua calon suami dan istri terbebas dari perkara yang menghalangi 

pernikahan, baik dari nasab atau sebab lainnya.197  

Dari penjelasan rukun nikah dari empat mazhab fiqh tersebut, hanya 

mazhab Hanafi yang berpendapat bahwa wali bukan rukun nikah dan juga bukan 

syarat akad nikah. Kemudian, dan hanya mazhab Maliki yang berpendapat bahwa 

saksi bukan merupakan rukun dalam akad nikah.  

Sebagaimana pembahasan terdahulu bahwa ulama berbeda pendapat 

mengenai talfiq mazhab. Mayoritas ulama melarang talfiq mazhab. Mazhab 

Maliki membolehkan talfiq mazhab. Sementara sebagian ulama membolehkan 

talfiq mazhab atas dasar dalil terkuat, bukan atas dasar kepentingan atau kemauan 

semata. Pendapat ulama kontemporer, seperti Wahbah al-Zuhaili yang 

membolehkan talfiq mazhab dalam masalah ibadah, tapi tidak membolehkan talfiq 

mazhab dalam masalah nikah, karena masalah nikah itu dibina atas dasar wara‟ 

dan ihtiyath (hati-hati).198  

Nah, jika dilihat rukun nikah dalam empat mazhab fiqh itu, maka pendapat 

yang melarang talfiq itu tidak membolehkan talfiq mazhab dengan melakukan 

akad nikah tanpa wali dan saksi. Mazhab Maliki yang membolehkan talfiq, berarti 

membolehkan talfiq mazhab dengan melakukan akad nikah tanpa wali dan saksi. 

Tapi, dalam kitab fiqh mazhab Maliki dan fatwa mazhab Maliki belum ditemukan 

pernyataan kebolehan talfiq seperti itu.  

                                                             
197

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Hambalī al-Muyassar, jilid 3 (Beirut: Dar al-Qalam, 

1997), hlm, 108-110.  
198

 Wahbah al-Zuhaili, Mausu‟ah al-Fiqh al-Islamī  wa al-Qadhāya al-Muā‟shirah, jilid 

13 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2012), hlm, 518.  



 
 

106 
 

 
 

Namun begitu, kita memilih pendapat yang membolehkan talfiq 

berdasarkan dalil. Artinya, terjadinya talfiq mazhab itu bukan atas dasar keinginan 

semata, tapi atas dasar dalil terkuat yang membuat terjadinya talfiq mazhab fiqh. 

Jadi, boleh atau tidak melakukan talfiq mazhab dalam akad nikah itu, bisa  

dilihat nanti kekuatan dalil mazhab fiqh dalam masalah rukun dan syarat akad 

nikah yang berkaitan dengan wali dan saksi.     

 

B.  KEDUDUKAN WALI NIKAH 

 

Menurut ulama fiqh, wali memiliki makna kemampuan untuk langsung 

bertindak dengan tanpa bergantung kepada izin seseorang. Orang yang 

melaksanakan akad itu dinamakan wali.199 Wali nikah adalah orang yang menjadi 

landasan sah akad nikah. Dengan demikian akad nikah dinyatakan tidak sah bila 

dilakukan tanpa wali. Wali itu adalah bapak atau orang yang mendapat wasiat 

darinya, kerabat ashabah, orang yang memerdekakan budak, penguasa, dan 

pemilik (tuan bagi budaknya).200 

Menurut Umar Sulaiman al-Asyqar, wali nikah itu orang yang Allah swt 

berikan kuasa menikahkan seseorang yang tidak bisa menikahkan dirinya sendiri, 

seperti perempuan dan anak kecil. Wali nikah juga bermakna wali perempuan 

yang berperan menikahkan dirinya, dan tidak bisa perempuan menikahkan dirinya 

tanpa wali.201 

   1. Wali Nikah Menurut Mazhab Hanafi 

Ali al-Marghiani menegaskan bahwa dalam mazhab Hanafi akad nikah 

perempuan baligh tanpa wali itu boleh dan sah, dan tidak boleh bagi wali 

                                                             
199

 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh......op. cit, jilid 7, hlm, 186.  
200

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 29.  
201

 Umar Sulaiman al-Asqar, Ahkām al-Zawāj fi Dhau‟ al-Kitāb wa al-Sunnah (Yordania: 

Dar al-Nafais, 1997), hlm, 320.  



 
 

107 
 

 
 

memaksa anak gadisnya untuk menikah.
202

 Sementara mayoritas ulama 

mengatakan akad nikah mesti dilakukan oleh wali perempuan, dan tidak sah akad 

nikah dilakukan perempuan tanpa wali.
203

 Wali nikah dalam mazhab Hanafi 

adalah ashabah, sesuai dengan urutan ashabah dalam ilmu waris, yaitu anak, 

ayah, saudara, dan paman. Kemudian wali yang berupa qadhi.204  

Menurut Abu Hanifah dan Zufar, perwalian ini kedudukannya sunah 

dalam mengawinkan perempuan yang merdeka, berakal, dan telah baligh, baik 

perawan atau janda untuk menjaga kebaikan adat dan etika yang dilindungi oleh 

Islam. Karena seorang perempuan dalam pandangan mereka harus melaksanakan 

sendiri akad pernikahan dirinya dengan pilihan dan kerelaannya. Akan tetapi, 

disunahkan baginya untuk menyerahkan pelaksanaan akad nikahnya kepada 

walinya. Syarat bagi tetapnya perwalian ini adalah kerelaan orang yang dia 

walikan, bukan orang lain.205 

Mazhab Hanafi membagi perwalian kepada tiga bagian; perwalian 

terhadap diri, perwalian terhadap harta, dan perwalian terhadap diri serta harta 

secara bersama-sama. Perwalian terhadap diri adalah, mengawasi berbagai 

perkara pribadi anak yang belum mencapai usia baligh. Seperti perkawinan, 

pendidikan, pengobatan, dan pekerjaan, yang seharusnya dilakukan oleh bapak 

dan kakek serta semua walinya. Perwalian terhadap harta, yang mengurus 

berbagai perkara keuangan anak kecil, berupa investasi, pemakaian, penjagaan, 

dan pembelanjaan. Hak ini dimiliki oleh bapak, kakek dan orang yang 

diwasiatkan oleh keduanya, serta qadhi yang diberikan kuasa. Perwalian terhadap 

                                                             
202

 Ali bin Abu Bakar al-Marghiani, al-Hidāyah Syarh Bidāyah al-Mubtadī, jilid 3 

(Madinah: Dar al-Sirah, 2019), hlm, 31.  
203

 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, hlm, 65.  
204

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Hanafī al-Muyassar, jilid 2 (Damaskus: Dar al-Fikr, 

2010), hlm, 41.  
205

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 189.  



 
 

108 
 

 
 

jiwa dan harta, mencakup berbagai persoalan dan keuangan pribadi, yang hanya 

dimiliki oleh bapak dan kakek saja. Jenis perwalian terhadap diri terbagi kepada 

dua bagian, perwalian ijbar (yang bersifat harus), dan perwalian ikhtiar 

(sukarela), atau perwalian pasti dan wajib, serta perwalian sunat dan sukarela.206 

Perwalian ijbar, yaitu mengucapkan perkataan yang harus dilaksanakan 

oleh orang lain. Dengan makna umum ini, perwalian ditetapkan dengan empat 

sebab, kekerabatan, kepemilikan, wala‟, dan imam. Perwalian akibat hubungan 

kekerabatan, ditetapkan bagi pemilik perwalian ini akibat adanya hubungan 

kekerabatan dengan orang yang dia walikan, baik akibat hubungan kekerabatan 

yang dekat, seperti bapak, kakek, dan anak, atau akibat hubungan kekerabatan 

yang jauh, seperti anak laki-laki paman dari pihak ibu dan anak laki-laki paman 

dari pihak bapak. Perwalian ijbar berdasarkan maknanya yang khusus adalah hak 

wali untuk mengawinkan orang lain dengan orang yang dia kehendaki. Perwalian 

ijbar dengan pengertian ini menurut mazhab Hanafi ditetapkan kepada anak kecil 

perempuan meskipun dia seorang janda. Serta kepada orang perempuan idiot, 

perempuan gila, dan budak perempuan yang dimerdekakan. Orang yang memiliki 

perwalian itu disebut wali mujbir. Perwalian ikhtiar adalah hak wali untuk 

mengawinkan orang yang dia walikan berdasarkan pilihan dan kerelaannya. 

Orang yang memiliki perwalian ini disebut sebagai wali mukhayyar.
207

  

Menurut mazhab Hanafi, urutan wali-wali dalam pernikahan adalah 

sebagai berikut; Ashabah karena nasab, atau karena sebab, seperti orang yang 

memerdekakan budak, maka dia sebagai ashabah karena nasab. Dengan 

demikian, siapa yang memerdekakan budak wanita, maka dia dan ashabah 

meskipun perempuan, berhak untuk menjadi walinya. Ashabah karena nasab lebih 

                                                             
206

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh.........op. cit, jilid 7, hlm, 187.  
207

 Ibid., jilid 7, hlm, 187.  



 
 

109 
 

 
 

didahulukan daripada ashabah karena sebab. Kemudian kerabat dekat (zawil 

arham), selanjutnya penguasa, kemudian hakim, jika hak itu ditetapkan padanya 

terkait penetapannya.208  

Urutan ashabah sebagai berikut, anak laki-laki dari wanita, jika 

dia memiliki anak laki-laki walaupun dari perzinaan, kemudian cucu laki laki dari 

anak laki-lakinya dan seterusnya ke bawah. Setelah anak laki-laki selanjutnya 

adalah bapak, kemudian kakek dari bapak dan seterusnya ke atas. Setelah itu 

saudara laki-laki kandung sebapak dan seibu, kemudian saudara laki-laki sebapak, 

kemudian anak laki-laki saudara laki-laki kandung sebapak dan seibu, kemudian 

anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, demikian seterusnya ke bawah. 

Kemudian paman bapak kandung sebapak dan seibu, kemudian paman bapak 

sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua dengan urutan seperti ini. 

Kemudian paman kakek kandung sebapak dan seibu, kemudian paman kakek 

sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua dengan urutan seperti ini. 

Setelah mereka adalah anak laki-laki paman jauh yang merupakan ashabah 

terjauh yang memiliki kaitan dengan wanita calon istri. Mereka semua memiliki 

hak perwalian yang memaksa pada anak perempuan dan anak laki-laki saat masih 

kecil. Adapun pada saat anak laki-laki sudah dewasa, maka mereka tidak memiliki 

hak perwalian kecuali terhadap yang gila, baik laki-laki maupun perempuan.
209

  

Pada kasus ketiadaan ashabah maka yang berwenang untuk menikahkan 

anak laki-laki dan perempuan yang masih kecil adalah setiap kerabat yang berhak 

mendapatkan warisan dari kerabat dekat menurut Abu Hanifah, berbeda dengan 

pendapat Muhammad, dan yang terdekat menurut Abu Hanifah adalah ibu, 

kemudian anak perempuan, kemudian saudara perempuan, cucu perempuan dari 

                                                             
208

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 29.  
209

 Ibid. 



 
 

110 
 

 
 

anak laki-laki, kemudian cucu perempuan dari anak perempuan, kemudian cicit 

perempuan dari cucu laki-laki dari anak laki-laki, kemudian cicit perempuan dari 

cucu perempuan dari anak perempuan. setelah itu saudara perempuan kandung 

sebapak dan seibu, kemudian saudara perempuan sebapak, kemudian anak-anak 

perempuan paman dari pihak bapak, kemudian anak-anak perempuan bibi dari 

pihak bapak. Kakek dari ibu lebih diutamakan dari pada saudara perempuan. 

Kemudian wali lantaran pemerdekaan budak, kemudian penguasa, kemudian 

hakim dan orang yang mewakilinya.
210

 

Secara ringkas, menurut mazhab Hanafi urutan wali dalam akad nikah 

ialah anak, kemudian cucu, kemudian ayah, kemudian kakek, kemudian saudara, 

kemudian anak saudara, kemudian paman, kemudian anak paman.211 

2. Wali Nikah Menurut Mazhab Maliki 

Menurut mazhab Maliki wali merupakan rukun nikah, dan tidak boleh 

perempuan menikahkan dirinya dan perempuan lain. Syarat wali itu lelaki, baligh 

berakal, dan seorang muslim jika wanita yang dinikahkan itu seorang muslimah. 

Wali itu tidak dalam kondisi ihram, dan wali itu tidak disyaratkan al-„adalah, dan 

pintar. Maka wali fasik boleh melaksanakan akad nikah anaknya, baik wali mujbir 

seperti ayah, atau bukan wali mujbir seperti wali ashabah.
212

 Menurut mazhab 

Maliki perwalian terbagi kepada dua bagian, khusus dan umum. Perwalian khusus 

itu mencakup wali nasab, wali takdim (mendahului pihak ayah dan mendahului 

wali sultan atau penguasa), wali sultan, dan wali hadhanah (tanggungan).213 

Perwalian khusus adalah yang dimiliki oleh orang-orang tertentu. Mereka 

                                                             
210

 Ibid., hlm, 30 
211

 Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkām al-Zawāj Fi Dhau‟ al-Kitāb wa al-Sunnah....op. cit, 

hlm, 154.  
212

 Muhammad Sukhal al-Mujjaji, al-Muhazzab min al-Fiqh al-Mālikī wa Adillatuh, jilid 

2 (Damaskus: Dar al-Qalam, 2010), hlm, 20.  
213

 Balqasim Syitwan, al-Khitbah wa al-Zawāj fi al-Fiqh al-Mālikī (Kairo: Dar al-Fajr, 

tt), hlm, 175.  



 
 

111 
 

 
 

itu ada enam orang, yaitu: bapak, orang yang diwasiatkan oleh bapak, kerabat 

ashabah, orang yang memerdekakan, dan penguasa. Penyebab perwalian ini ada 

enam, yaitu hubungan bapak, wewenang, ashabah, kepemilikan, tanggungan, dan 

kekuasaan. Sedangkan perwalian akibat tanggungan adalah seorang laki-laki 

menanggung seorang perempuan yang kehilangan bapaknya dan yang 

keluarganya tidak ada. Maka dia asuh perempuan tersebut dalam jangka waktu 

khusus. Dia memiliki hak perwalian untuk mengawinkannya. Untuk dapat 

terciptanya hak perwalian ini, ditetapkan dua syarat: Pertama, dia tinggal bersama 

perempuan tersebut dalam waktu yang membuat dia mendapatkan kasih 

sayangnya dan rasa kasihannya yang biasa dan hakiki. Oleh karena itu, tidak perlu 

ditetapkan jangka waktu tertentu, seperti empat tahun, atau sepuluh tahun menurut 

pendapat yang paling zahir. Kedua, dia bukan seorang perempuan bangsawan, 

yaitu perempuan yang memiliki kecantikan dan harta. Jika dia seorang perempuan 

yang memiliki kecantikan saja, atau harta saja, maka dia dikawinkan oleh hakim. 

Sebagian ulama mazhab Maliki menguatkan bahwa perwalian tanggungan bersifat 

umum, mencakup perempuan bangsawan dan rakyat jelata.214 

Perwalian umum dimiliki dengan satu sebab, yaitu Islam. Perwalian ini 

untuk semua orang Islam. Yang melaksanakannya adalah salah satu dari mereka 

dengan cara seorang perempuan minta diwakilkan kepada salah seorang Islam 

untuk melaksanakan akad perkawinannya. Syaratnya, dia tidak memiliki bapak 

atau orang yang diwasiatkan oleh bapaknya, dan dia adalah perempuan rakyat 

jelata bukan seorang perempuan bangsawan. Perempuan rakyat jelata adalah 

perempuan yang tidak memiliki kecantikan, harta, nasab, kehormatan, dan 

keturunan. Orang yang tidak memiliki nasab adalah anak perempuan yang lahir 

                                                             
214

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh.......op. cit, jilid 7, hlm, 189.  



 
 

112 
 

 
 

hasil hubungan zina, atau syubhat atau budak perempuan yang dimerdekakan. 

Kehormatan adalah akhlak yang mulia, seperti ilmu, kebijaksanaan, 

kedermawanan dan berbagai sifat yang terpuji lainnya. Sah perkawinan yang 

dilakukan dengan perwalian umum bagi perempuan rakyat jelata, dengan adanya 

wali khusus yang bukan merupakan wali mujbir, seperti bapak dan anak paman 

yang laki-laki. Sebagaimana sah juga perkawinan seorang perempuan bangsawan 

dengan perwalian umum dengan ada wali khusus yang bukan merupakan wali 

mujbir, jika suami telah menggaulinya. Persetubuhan ini berlangsung dalam 

jangka waktu yang panjang, sampai lahir anah seperti masa tiga tahun. 

Sebagaimana halnya panjangnya masa perkawinan anak kecil perempuan yang 

tidak memiliki bapak, jika dia kawin dengan tanpa terpenuhinya semua atau 

sebagian syarat. Perwalian umum dibolehkan jika tidak ada perwalian khusus.
215

 

Menurut mazhab Maliki, perwalian ijbar lahir akibat salah satu dari dua 

sebab ini, yaitu: keperawanan, dan anak kecil. Perwalian ijbar dilakukan terhadap 

perawan, jika dia seorang perempuan baligh, dan anak kecil jika dia seorang 

janda, serta disunahkan untuk meminta izinnya.  Perwalian ijbar menurut mereka 

dimiliki akibat salah satu dari tiga sebab, kepemilikan seorang budak perempuan 

atau seorang budak laki-laki, orang yang diwasiatkan oleh bapak manakala bapak 

tidak ada. Wali ikhtiar mencakup kerabat ashabah, kemudian maula (orang yang 

memerdekakan seorang budak perempuan kemudian dia jadikan ashabah -nya), 

kemudian kafil (orang yang menanggung), kemudian hakim. Hubungan 

kekerabatan ashabah seperti anak laki-laki, saudara laki-laki, kakek paman, 

dan anak paman yang laki-laki, tidak dapat mengawinkan perempuan yang telah 

mencapai usia baligh kecuali dengan izinnya. Seorang janda dimintakan izinnya 

                                                             
215

 Ibid., hlm, 190.   



 
 

113 
 

 
 

dengan ucapan, sedangkan izin anak perempuan adalah diamnya. Seperti itu juga 

halnya wali ikhtiar, harus mendapatkan izin dan kerelaan untuk mengawinkan 

perempuan yang telah mencapai usia baligh bukan yang masih kecil, baik 

perempuan baligh ini perawan atau janda.216 

Mazhab Maliki mengatakan, bahwa urutan wali dalam pernikahan adalah 

sebagai berikut, wali mujbir yaitu bapak dan orang yang mendapatkan wasiatnya 

serta pemilik (tuan atas hamba sahaya yang dimilikinya). Setelah wali mujbir 

dilanjutkan terlebih dahulu dengan anak laki-laki meskipun dari perzinaan, yaitu 

ibunya terlebih dahulu menikah dengan pernikahan yang sah lantas setelah itu 

melahirkannya dari perbuatan zina, dalam kondisi ini anak laki-laki tersebut 

memiliki hak perwalian atasnya dan didahulukan atas semua. Adapun jika wanita 

itu sejak semula melahirkannya lantaran perbuatan zina sebelum menikah hingga 

mengandungnya, maka dalam kondisi ini bapaknya lebih didahulukan daripada 

anak laki-lakinya, karena bapaknya sebagai wali mujbir baginya, karena wali 

mujbir berhak memaksa anak gadis dan janda lantaran zina.217 

Demikian pula dengan wanita yang gila, karena yang berhak memaksanya 

adalah bapaknya. Orang yang mendapatkan wasiat dari bapak berstatus seperti 

bapak. Kemudian setelah anak laki-laki maka yang didahulukan adalah cucu laki-

laki dari anak laki-laki. Kemudian bapak yang bukan mujbir dengan syarat dia 

sebagai bapak menurut ketentuan syariat, yaitu perempuan tersebut lahir dengan 

dia sebagai bapaknya dalam pernikahan yang sah. Adapun jika dia berstatus 

sebagai bapak lantaran zina, maka tidak ada nilai baginya sehingga dia tidak 

memiliki hak perwalian. Kemudian saudara laki-laki, menurut pendapat yang 

sahih, kemudian saudara laki-laki sebapak, ada pendapat yang mengatakan bahwa 

                                                             
216

 Ibid., hlm, 191.  
217

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 30.  



 
 

114 
 

 
 

saudara laki-laki kandung dan saudara laki-laki sebapak berada dalam tingkatan 

yang sama, kemudian anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung, kemudian 

anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, menurut pendapat yang sahih juga. 

Kemudian kakek dari pihak bapak, menurut pendapat yang masyhur, kemudian 

paman kandung dari pihak bapak, kemudian paman (dari pihak bapak) saudara 

laki-laki dari pihak bapak. Kemudian anak laki-lakinya, kemudian bapak kakek, 

kemudian paman bapak (dari pihak bapak), kemudian perwalian beralih kepada 

pengasuh wanita.
218

 

Kemudian perwalian beralih kepada hakim (pejabat berwenang) dengan 

syarat dia tidak menetapkan pajak harta atas perwalian akad nikah. Jika dia 

menetapkan pajak tersebut maka dia tidak memiliki hak perwalian. Hakim dapat 

menikahkannya dengan izin dan ridanya setelah dipastikan bahwa dia terbebas 

dari hal-hal yang menghalangi pernikahan, dan bahwasanya dia tidak memiliki 

wali, atau dia memiliki wali namun menolak pernikahannya, atau 

meninggalkannya dalam waktu yang sudah lama.
219

 

jika wanita tersebut sudah dewasa, maka keridaannya terhadap suami 

sudah cukup. Jika dia belum dewasa, maka harus ada kepastian terkait kapabilitas 

suami dalam masalah agama, status merdeka, terbebas dari cacat, dan kesetaraan 

dengan wanita tersebut terkait sifat-sifat kesempurnaan yang ada padanya dan 

mahar. Ini karena wanita dewasa memiliki hak untuk menggugurkan kapabilitas 

tersebut. Begitu dia rida, maka nikahnya sah. Adapun selain kapabilitas ini, maka 

dia tidak memiliki hak padanya. Jika tidak ada hakim atau ada hakim namun 

sewenang-wenang, maka perwalian beralih kepada umat Islam pada umumnya.
220

 

                                                             
218

 Ibid., hlm 32.  
219

 Ibid., hlm, 33. 
220

 Ibid. 



 
 

115 
 

 
 

Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Maliki ialah anak, 

kemudian cucu, kemudian ayah, kemudian saudara, kemudian kakek.221 

3. Wali Nikah Menurut Mazhab Syafi’i 

Imam al-Syafi‟i menyatakan bahwa akad nikah tanpa wali itu tidak sah.
222

 

Imam Syafi‟i juga menegaskan bahwa wali berkewajiban menikahkan perempuan 

baligh, jika mereka mau menikah. Akad nikah seorang perempuan tidak 

terlaksana melainkan dengan wali. Baik perempuan itu anak kecil, atau dewasa, 

gadis atau janda.
223

 Mazhab Syafi‟i menjelaskan bahwa seseorang itu bisa 

menjadi wali dalam pernikahan itu bila pada dirinya ada salah satu dari empat 

sebab, yaitu sebagai orang tua (ayah), sebagai ashabah dalam nasab, yaitu saudara 

dan paman, sebagai mu‟tiq (memerdekan hamba), dan sebagai sultan atau 

penguasa.224 

Menurut mazhab Syafi‟i perwalian terhadap seorang perempuan 

merupakan sebuah syarat mutlak bagi sah akad perkawinan. Seorang perempuan 

tidak mengawini dirinya dengan izin walinya, atau perempuan yang lainnya 

dengan perwakilan, dan dia juga tidak bisa menerima perkawinan dari seseorang.  

Ada dua jenis perwalian, yakni perwalian ijbar dan perwalian ikhtiar. Perwalian 

ijbar dimiliki oleh bapak, dan kakek ketika tidak ada bapak. Maka seorang bapak 

boleh mengawinkan anak perawan yang masih kecil atau besar tanpa seizinnya, 

dan disunahkan untuk meminta izinnya. Pada anak perawan yang telah mencapai 

usia baligh dan berakal dalam meminta izin untuk mengawinkannya cukup 

                                                             
221

 Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Khitbah wa al-Zawāj fi al-Fiqh al-Mālikī .....op. cit, 

hlm, 154. 
222

 Muhammad bin Idris al-Syafi‟i, al-Umm, tahkik Rif‟at Fauzi Abdul Muththalib 

(Kairo: Dar al-Wafa‟, 2000), jilid 6, hlm, 35.   
223

 Abu al-Husain Yahya al-Imrani al-Syafi‟i, al-Bayān fi Mazhab al-Imām al-Syāfi‟ī, 

jilid 9 (Beirut: Dar al-Minhaj, 2000), hlm, 152.  
224

 Abu al-Qasim Abdul Karim al-Quzwaini al-Syafi‟ii, al-Azīz Syarh al-Wajīz, Tahkik 

Ali Muawwidh dan Adil al-Maujud, jilid 7 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1997), hlm, 537.  



 
 

116 
 

 
 

dengan diamnya menurut pendapat yang paling sahih. Sedangkan perwalian 

ikhtiar dimiliki bagi semua wali ashabah dalam mengawinkan seorang 

perempuan janda. Seorang wali tidak boleh mengawinkan seorang janda kecuali 

dengan izinnya. Jika janda tersebut masih anak kecil, maka dia tidak dikawinkan 

sampai dia mencapai usia baligh, karena izin anak kecil tidak diterima, sehingga 

dia dilarang untuk dikawini sampai dia mencapai usia baligh. Mengawinkan janda 

yang telah baligh harus dengan izin yang jelas dan tidak cukup sekadar diamnya 

saja.225 

Menurut mazhab Syafi‟i, urutan wali dalam pernikahan adalah bapak, 

kemudian kakek, kemudian bapaknya. Jika terhimpun dua kakek, maka hak 

perwalian diserahkan kepada yang paling dekat. Kemudian, saudara laki-laki 

kandung, saudara laki-laki sebapak, anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung, 

anak laki-laki saudara laki-laki sebapak. Kemudian paman kandung dari pihak 

bapak. Kemudian paman dari pihak bapak yang sebapak. Kemudian anak laki-laki 

paman kandung dari pihak bapak. Kemudian anak laki-laki bapak. Yang 

dimaksud dengan paman dari pihak bapak adalah mencakup paman wanita 

tersebut dari pihak bapak dan paman bapaknya dari pihak bapak serta paman 

kakeknya dari pihak bapak. Setelah itu perwalian beralih kepada orang yang 

memerdekakan, jika dia laki-laki, kemudian ashabah jika ada. Kemudian hakim 

yang berhak menikahkan, jika tidak ada wali karena nasab dan pemerdekaan.226 

Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Syafi‟i ialah ayah, 

kemudian kakek, kemudian saudara, kemudian anak saudara, kemudian paman, 

                                                             
225

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh.........op. cit, jilid 7, hlm, 191.  
226

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 31.  



 
 

117 
 

 
 

kemudian anak paman.227 Lebih lengkap lagi urutan wali nikah dalam mazhab 

Syafi‟i ialah ayah, kemudian kakek, kemudian saudara lelaki kandung, kemudian 

saudara lelaki seayah, kemudian anak lelaki dari saudara lelaki kandung, 

kemudian anak lelaki dari saudara seayah, kemudian paman kandung, kemudian 

paman seayah, kemudian anak lelaki dari paman kandung, kemudian anak lelaki 

dari paman seayah. Dalam mazhab Syafi‟i, anak lelaki tidak bisa menjadi wali 

akad nikah ibunya, begitu juga cucu lelaki, karena tidak ada persamaan nasab. 

Sebab, nasab ibu kepada ayah si ibu, sedangkan nasab anak kepada ayah si 

anak.228 

4. Wali Nikah Menurut Mazhab Hambali 

Menurut mazhab Hambali, wali itu merupakan syarat dalam akad nikah. 

Jika  seorang perempuan menikahkan dirinya atau perempuan lain, maka akad 

nikah itu tidak sah.
229

 Wali yang berhak menikahkan anak perempuan itu adalah 

ayahnya, kakeknya dan seterusnya. Kemudian anaknya, cucunya, kemudian 

saudara kandung, saudara seayah, kemudian wali terdekat dan terdekat, 

sebagaimana dalam warisan, kemudian sultan atau penguasa.230 

Menurut mazhab Hambali pernikahan seorang perempuan tidak sah 

kecuali dengan ada wali. Maka jika seorang perempuan mengawinkan dirinya atau 

dia kawinkan orang lain, seperti anak perempuannya dan saudara perempuannya, 

atau seorang perempuan mewakilkan orang lain selain suaminya untuk 

mengawinkannya, walaupun dengan izin walinya dalam ketiga gambaran tadi, 

maka tidak sah pernikahannya karena tidak terpenuhi syaratnya. Perwalian ijbar 

                                                             
227

 Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkām al-Zawāj Fi Dhau‟ al-Kitāb wa al Sunnah...op. cit, 

hlm, 154. 
228

 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. Cit, jilid 2, hlm, 59.  
229

 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah al-Maqdisi, al-Muqni‟......op. cit, hlm, 303.  
230

 Abdul Karim Ali Muhammad al-Namlah, Irsyād al-Shāhib ilā Bayān Masāil Dalīl al-

Thālib, jilid 2 (Riyad: Maktabah al-Rusyd, 2013), hlm, 827.  



 
 

118 
 

 
 

dimiliki oleh bapak, orang yang dia wasiatkan, dan kemudian hakim. Hak 

perwalian ini tidak dimiliki oleh kakek dan semua wali. Hal ini diterapkan dalam 

kondisi menikahkan anak kecil perempuan saja. Sedangkan perwalian ikhtiar 

dimiliki oleh semua wali, manakala dia menikahkan seorang perempuan yang 

merdeka dan telah mencapai usia baligh, janda ataupun perawan dengan izinnya. 

Izin perawan adalah diamnya dan izin janda adalah ucapannya.231 

Menurut mazhab Hambali urutan wali adalah  bapak, kemudian orang 

yang mendapatkan wasiat dari bapak setelah wafatnya, hakim ketika diperlukan, 

mereka adalah wali mujbir. Setelah itu perwalian beralih kepada ashabah 

terdekat, kemudian yang terdekat berikutnya, seperti terkait pembagian warisan. 

Wali yang paling berhak adalah bapak, kemudian kakek dan seterusnya ke atas, 

kemudian anak laki-lakinya dan seterusnya ke bawah. Bila mereka semua ada, 

maka yang didahulukan adalah yang terdekat, kemudian setelah anak laki-laki 

yang didahulukan adalah saudara laki-laki kandung, kemudian saudara laki-laki 

sebapak. Kemudian anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung, kemudian anak 

laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua 

dan seterusnya ke bawah, kemudian paman kandung dari pihak bapak, kemudian 

paman sebapak dari pihak bapak, kemudian anak laki-laki paman kandung dari 

pihak bapak, kemudian anak laki-laki paman sebapak dari pihak bapak dan 

seterusnya ke bawah, kemudian paman-paman kakek dari pihak bapak, kemudian 

anak laki-laki mereka, kemudian paman-paman bapak kakek dari pihak bapak, 

kemudian anak laki-laki mereka juga, demikian seterusnya.232 

Anak laki-laki orang terdekat lebih didahulukan daripada anak laki-laki 

yang lebih jauh. Dengan demikian, saudara laki-laki sebapak dan anaknya lebih 

                                                             
231

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh........op. cit, jilid 7, hlm, 192.  
232

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 31. 



 
 

119 
 

 
 

diutamakan daripada paman dari bapak, dan saudara laki-laki sebapak lebih 

diutamakan daripada anak laki-laki saudara laki-laki, karena dia lebih dekat. 

Inilah yang dijadikan acuan. Kemudian perwalian beralih kepada orang yang 

memerdekakan,  kemudian ashabah yang terdekat, lalu yang terdekat berikutnya, 

kemudian penguasa tertinggi atau pejabat yang ditunjuknya. Jika tidak terpenuhi, 

maka wali perempuan diwakilkan kepada seorang laki-laki yang adil untuk 

melaksanakan akad nikahnya.
233

 

Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Hambali ialah 

ayah, kemudian kakek, kemudian anak, kemudian saudara, kemudian anak 

saudara, kemudian paman, kemudian anak paman.234  

Hukum Wali Nikah  

Secara umum, ulama terbagi kepada dua pendapat mengenai hukum wali 

dalam akad nikah.  

a. Menurut mazhab Hanafi, akad perkawinan yang dilakukan oleh perempuan itu 

sendiri, tanpa ada wali itu sah. Abu Hanifah dan Abu Yusuf dalam sebuah 

riwayat berpendapat bahwa akad pernikahan seorang perempuan yang 

merdeka dan telah baligh tanpa kerelaan walinya dapat terlaksana. Oleh sebab 

itu, seorang perempuan yang telah baligh dapat melaksanakan sendiri akad 

perkawinannya, serta akad perkawinan perempuan lain.  

b. Menurut pendapat mayoritas ulama menyatakan bahwa sesungguhnya akad 

pernikahan hanya sah bila dilaksanakan oleh wali. Seorang perempuan tidak 

memiliki hak untuk melaksanakan sendiri akad pernikahan dirinya atau akad 

pernikahan orang lain. Dia tidak memiliki hak untuk mewakilkan orang lain 

                                                             
233

 Ibid., hlm, 32.  
234

 Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkām al-Zawāj Fi Dhau‟ al-Kitāb wa al-Sunnah.....op. 

cit, hlm, 154. 



 
 

120 
 

 
 

selain bapaknya untuk melaksanakan akad pernikahannya. Jika dia melakukan 

pernikahan sendiri meskipun dia adalah seorang perempuan yang baligh dan 

dewasa, maka pernikahannya tidak sah. Ini adalah pendapat mayoritas 

sahabat, seperti Ibnu Umar, Ali, Ibnu Mas'ud, Ibnu Abbas, Abu Hurairah, dan 

Aisyah.235 

Ini juga pendapat Sa‟id bin al-Musayyab, al-Hasan, Umar bin Abdul Aziz, 

Jabir bin Zaid, al-Tsauri, Ibnu Abu Laila, Ibnu Syubrumah, Ibnu Mubarak, 

Ubaidullah al-Anbari, Syafi‟i, Ishaq, dan Abu Ubaid. Diriwayatkan dari Ibnu 

Sirin, al-Qasim bin Muhammad, Hasan bin Shaleh, Abu Shaleh, dan Abu Yusuf, 

bahwa tidak boleh bagi perempuan menikah tanpa izin walinya, jika hal tersebut 

dilakukan, maka pernikahannya tidak sah.236 Pendapat ini merupakan pendapat 

terkuat dalam mazhab Maliki, mazhab Syafi‟i, dan mazhab Hambali.237 

 

C.  KEDUDUKAN SAKSI NIKAH 

 

Saksi adalah sebuah kata benda, dalam bahasa Indonesia berarti orang 

yang melihat atau mengetahui sendiri sesuatu peristiwa (kejadian).238
 Dalam 

Ensiklopedi Islam, saksi adalah orang yang melihat atau mengetahui sendiri 

suatu peristiwa, menyaksikan atau mengetahuinya, agar suatu ketika bila 

diperlukan ia dapat memberikan keterangan yang membenarkan bahwa peristiwa 

itu sungguh terjadi.239 

                                                             
235

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh...........op. cit, jilid 7, hlm, 194.  
236

 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Mughnī, tahkik Abdullah Abdul Muhsin 

al-Turki, jilid 9 (Riyad: Dar Alam al-Kutub, 1992), hlm, 345.  
237

 Awadh bin Raja‟ al-Aufi, al-Wilāyah Fi al-Nikāh, jilid 1 (Madinah: al-Jami‟ah al-

Islamiyyah, 2002), hlm, 67.  
238

 Lukman Ali, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), hlm, 120.  
239

 Hafidz Dasuki, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT. Ichtiar Baru Van Hoeve,1999), hlm. 

202. 



 
 

121 
 

 
 

 Saksi dalam akad nikah merupakan orang yang ditunjuk untuk menjadi 

saksi dalam pelaksanaan akad nikah. Saksi pernikahan telah diatur dalam Pasal 

24, pasal 25, dan pasal 26 dalam Kompilasi Hukum Islam. Saksi dalam akad 

nikah merupakan bagian dari rukun akad nikah sehingga diwajibkan hadir pada 

saat prosesi akad nikah dilangsungkan.240 

1. Saksi Nikah Menurut Mazhab Hanafi 

Menurut mazhab Hanafi saksi merupakan syarat akad nikah. Syarat saksi 

nikah baligh dan berakal. Saksi juga mesti beragama Islam, jika kedua calon 

suami istri itu muslim dan muslimah. Tidak disyaratkan saksi itu lelaki, karena 

boleh saja saksi nikah itu seorang lelaki dan dua orang perempuan. Tidak juga 

disyaratkan saksi itu al-„adalah, karena akad nikah sah jika kedua saksi itu orang 

fasik.
241

 Sebagaimana juga sah akad nikah muslim dengan wanita Nasrani atau 

Yahudi dengan saksi dua orang Nasrani atau Yahudi.
242

 

Dalam mazhab Hanafi, kesaksian itu merupakan syarat sah akad nikah, 

maka harus ada kesaksian. Batas minimal kesaksian dalam pernikahan adalah dua 

orang. Dengan demikian akad nikah tidak sah bila saksinya hanya satu orang. 

Tidak ada syarat yang menetapkan bahwa dua saksi tersebut harus laki-laki 

semuanya, akan tetapi kesaksian dinyatakan sah bila terdiri dari satu orang laki-

laki dan dua orang perempuan dengan ketentuan bahwa pernikahan tidak sah bila 

saksinya dua perempuan saja. Akan tetapi harus ada seorang laki-laki bersama 

keduanya. Ada lima syarat yang ditetapkan pada saksi: Pertama, berakal. Kedua,  

baligh. Ketiga, merdeka. Dengan demikian, pernikahan umat Islam tidak sah bila 

                                                             
240

 Mahkamah Agung RI, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: Direktorat 

Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, 2018) hlm, 16. 
241

 Abu Muhammad Mahmud al-Aini, al-Bināyah fi Syarh al-Hidāyah (Beirut: Dār al-

Fikr, 1990), jilid 4, hlm, 491.  
242

 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, hlm, 63.   



 
 

122 
 

 
 

saksinya orang gila, anak yang belum baligh, dan budak. Keempat, Islam. Maka 

pernikahan umat Islam tidak sah bila saksinya orang-orang kafir, kecuali bila 

mempelai wanitanya orang kafir, sedangkan mempelai prianya muslim, maka 

pernikahannya sah dengan saksi dua orang kafir, baik keduanya seagama dengan 

mempelai wanita yang kafir tersebut maupun tidak seagama. Syarat kelima, kedua 

orang saksi itu mendengar ucapan ijab dan kabul. Maka tidak sah akad nikah 

dengan dua saksi yang tidur, karena tidak mendengar ijab kabul. Akad nikah sah 

dengan dua saksi bisu yang bisa mendengar ijab kabul.243 

Pernikahan dinyatakan sah dengan saksi dua orang buta atau dua orang 

yang dikenai sanksi hukum terkait tuduhan ataupun perzinaan, meskipun 

keduanya belum bertaubat, atau keduanya orang fasik. Sebagaimana sah pula 

pernikahan dengan saksi anak yang kesaksiannya terhadap bapak dan ibunya tidak 

diterima di luar pernikahan. Dengan demikian, pernikahan seorang wanita 

dinyatakan sah meskipun dengan saksi kedua anaknya, baik keduanya merupakan 

anak kandungnya maupun sebagai anak dari orang lain. Sebagaimana kesaksian 

kedua anaknya dari orang lain, demikian pula dengan anak dan bapak, pernikahan 

dinyatakan sah dengan saksi dari pihak keluarga pokok (bapak) dan keluarga 

cabang (anak). Akan tetapi meskipun kesaksian mereka sah dalam pernikahan, 

hanya saja pada saat terjadi pemungkiran, maka kesaksian mereka tidak diterima. 

sebab, kesaksian mereka hanya berlaku pada penghalalan istri dari sudut pandang 

keyakinan agama, namun tidak berlaku dari sudut pandang pembuktian secara 

hukum.244 

 

                                                             
243

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 20.   
244

 Ibid., hlm, 21.  



 
 

123 
 

 
 

Jika seseorang mewakilkan kepada orang lain agar menikahkan anak 

perempuannya yang masih kecil, lantas wakil itu menikahkannya dengan saksi 

dua orang wanita disertai bapak yang mewakilkan, maka pernikahannya sah, 

karena bapak dianggap sebagai satu saksi, sedangkan dua wanita tersebut sebagai 

saksi kedua. Dengan ini dapat diketahui bahwa kesaksian wali berlaku terkait 

keabsahan pernikahan. Jika bapak menikahkan anak perempuannya yang sudah 

baligh dengan saksi seorang laki-laki, dan anak perempuannya ada di tempat, 

maka pernikahannya sah, karena dalam kondisi ini anak perempuan tersebut 

melakukan akad nikah secara langsung, sedangkan bapaknya menjadi saksi 

bersama satu orang laki-laki lainnya. Ini karena anak perempuan itu sendiri yang 

menyuruh bapaknya untuk menikahkannya.245 

Namun, jika anak perempuan itu masih kecil dan bapaknya 

menikahkannya yang dihadiri seorang saksi laki-laki, maka pernikahannya tidak 

sah, karena akad nikah tidak dapat dialihkan kepadanya lantaran masih kecil. 

Contohnya jika seorang perempuan baligh mewakilkan kepada seorang laki-laki 

lain dan dia sendiri hadir, lantas wakilnya menikahkannya dengan dihadiri orang 

lain (sebagai saksi), maka pernikahannya sah, dan dia layak menjadi saksi untuk 

menetapkan akad nikah saat ada pemungkiran.246 Menurut mazhab Hanafi, saksi 

akad nikah itu merupakan bagian dari syarat akad nikah. Akad nikah tidak sah 

tanpa kehadiran dua orang saksi dalam akad nikah. Saksi akad nikah dalam 

mazhab Hanafi itu dua orang lelaki atau boleh juga satu orang lelaki dengan dua 

orang perempuan.247 

                                                             
245

 Ibid., hlm, 22.  
246

 Ibid.   
247

 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, hlm, 65.  



 
 

124 
 

 
 

2. Saksi Nikah Menurut Mazhab Maliki 

Menurut mazhab Maliki, saksi itu syarat akad nikah, maka mesti ada saksi 

pada saat akad nikah atau sebelum suami istri hidup bersama (dukhul). Jika wali 

dan suami melakukan akad nikah tanpa saksi, maka akad nikah itu sah, dan wajib 

ada saksi sebelum suami istri mulai hidup bersama. Akad nikah itu sama dengan 

akad-akad lain yang tidak memerlukan saksi.
248

 

Sebagaimana yang lazim diketahui bahwasanya saksi merupakan suatu 

keharusan dalam pernikahan, akan tetapi saksi-saksi tidak harus menghadiri akad 

nikah, tapi itu hanya sebagai anjuran saja. Jika wali mengatakan; “saya nikahkan 

kamu dengan fulanah”, dan suami mengatakan; “saya terima”, maka pernikahan 

telah terlaksana meskipun tidak dihadiri oleh seorang saksi. Namun demikian, dua 

saksi wajib hadir pada saat pertama kali suami istri dipertemukan untuk menjalin 

hubungan suami istri. Jika suami hendak menjalin hubungan dengan istrinya 

untuk yang pertama kali tanpa dihadiri dua saksi, maka pernikahan dinyatakan 

gugur (fasakh) dengan ketentuan jatuh talak. Karena akad yang terjadi 

sebelumnya itu merupakan akad yang sah, maka penggugurannya dinyatakan 

sebagai talak ba'in. Ini karena tidak ada saksi sama sekali, berarti membuka pintu 

yang selebar-lebarnya bagi orang-orang yang berbuat zina. Sebab, bisa saja setiap 

orang berduaan dengan seorang wanita tanpa hubungan pernikahan, namun dia 

bisa mengaku telah melakukan akad nikah. Harus ada dua saksi yang 

                                                             
248

 Muhammad Sukhal al-Majjaji, al-Muhazzab min al-Fiqh al-Mālikī, jilid 2 (Damaskus: 

Dar al-Fikr, 2010), hlm, 39.  



 
 

125 
 

 
 

menyaksikan selain wali, hingga pengguguran (fasakh) tidak dapat dicabut dengan 

kehadiran wali.249 

Jika suami menjalin hubungan dengan istrinya tanpa kesaksian dua orang, 

dan dia mengaku bahwa dia telah menyetubuhinya atau ada bukti bahwa dia telah 

menyetubuhinya, maka keduanya dikenai sanksi hukum zina selama hubungan 

yang terjadi antara keduanya tidak diumumkan - sebagai suami istri- dengan acara 

walimah, tabuhan rebana, nyala api, atau semacamnya yang biasanya dilakukan 

pada saat suami istri dipertemukan. Demikian pula jika pertemuan suami istri atau 

akad nikah hanya disaksikan satu orang. Jika memungkinkan hadir dua orang 

saksi yang memiliki integritas untuk menjadi saksi akad atau pernikahan, maka 

tidak perlu ada saksi lainnya. Jika tidak memungkinkan, maka kesaksian orang 

yang tidak diketahui integritasnya pun dinyatakan sah dengan syarat tidak dikenal 

sebagai pendusta. Dalam kondisi ini dianjurkan agar jumlah saksi diperbanyak.250 

Dalam mazhab Maliki, saksi itu syarat akad nikah, dan mesti ada saksi 

pada saat akad nikah atau ketika suami istri mau hidup bersama. Namun, jika 

suami dan wali melakukan akad nikah tanpa saksi, maka akad nikahnya sah, dan 

wajib diketahui oleh saksi ketika suami istri mau hidup bersama. Keberadaan 

saksi pada saat akad nikah itu hanya anjuran, bukan wajib. Jika tidak ada saksi 

pada waktu akad dan pada waktu hidup bersama, maka wajib dipisah, dan 

dikenakana hukuman zina.251 

Menurut mazhab Maliki saksi nikah itu wajib, tapi kehadiran saksi pada 

saat akad nikah itu hanya anjuran saja (mandub). Jika saksi hadir pada saat akad 

                                                             
249

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 25.  
250

 Ibid. 
251

 Muhammad Sukhal al-Majjaji, op. cit, jilid 2, hlm, 38. 



 
 

126 
 

 
 

nikah, maka terlaksana wajib dan mandub. Jika saksi tidak ada di waktu akad 

nikah, tapi saksi ada ketika suami istri hendak hidup bersama, maka kewajiban 

sudah terlaksana. Jika saksi tidak ada pada saat akad nikah dan ketika hendak 

hidup bersama, tapi ada saksi pada salah satu suami isteri, maka akad nikah itu 

sah.252  Dalam mazhab Maliki ada pendapat mengenai syarat saksi tidak harus 

lelaki. Tapi pendapat terkuat dalam mazhab Maliki bahwa lelaki merupakan syarat 

menjadi saksi akad nikah. Karena sesuai dengan sunnah bahwa perempuan tidak 

boleh menjadi saksi dalam kasus hudud, pernikahan, dan talak.253   

Jadi, menurut mazhab Maliki, saksi nikah itu wajib atau rukun. Tapi saksi 

nikah tidak wajib hadir pada saat akad nikah dilaksanakan. Namun kedua saksi 

mesti ada bertemu kedua suami istri sebelum hidup bersama. Pelaksanaannya, 

wali bertemu dengan dua orang saksi, lalu menyatakan bahwa dia telah 

menikahkan anak perempuannya dengan si pulan. Kemudian suami pula bertemu 

dengan dua orang saksi yang lain dan menyatakan bahwa dia telah menikah 

dengan si pulan.
254

 

3. Saksi Nikah Menurut Mazhab Syafi’i  

Imam Syafi‟i menyatakan bahwa akad nikah itu mesti dihadiri oleh dua 

orang saksi „adil (tidak fasik). Jika akad nikah tidak ada saksi, maka akad 

nikah itu fasid (tidak sah).
255

 Menurut mazhab Syafi‟i bahwa akad nikah yang 

tidak dihadiri oleh dua orang saksi itu tidak sah. Imam Syafi‟i menegaskan 

                                                             
252

 Al-Tawani bin al-Tawani, Al-Mubassath Fī al-Fiqh al-Mālikī, jilid 4 (Al-Jazair: Dar 

al-Wa‟yu, 2010), hlm, 177.  
253

 Ibid., hlm, 181.  
254

 Busnah Rabih, Isykaliyāt al-Syahādah fi „Aqd al-Zawāj fi al-Tasyrī‟ al-Jazāiri, 

Hauliyat Jami‟ah Qalimah li al-Ulum al-Ijtimaiyyah wa al-insaniyyah, Al-Jazair, edisi 25, tahun 

2018, hlm, 5.  
255

 Muhammad bin Idris al-Syafi‟i, op. cit, jilid 6, hlm, 57.  



 
 

127 
 

 
 

bahwa dua orang saksi itu mesti „adil (tidak fasik). Artinya, jika akad nikah 

dihadiri dua orang saksi yang dikenal tidak fasik, maka akad nikah itu sah. Jika 

zahir dua saksi itu terlihat tidak fasik, dan tidak diketahui secara pasti, maka 

akad nikah juga sah.
256

 

Dalam mazhab Syafi‟i, di antara syarat-syarat rukun nikah ada yang 

berkaitan dengan shighat, ada yang berkaitan dengan wali, ada yang berkaitan 

dengan suami dan istri, dan ada yang berkaitan dengan saksi. Adapun syarat-

syarat yang berkaitan dengan dua saksi, maka itu pula syarat-syarat yang 

berkaitan dengan seluruh saksi (di luar pernikahan). Dengan demikian 

kesaksian dinyatakan tidak sah bila dilakukan oleh dua budak laki-laki, dua 

orang wanita, dua orang laki-laki yang fasik, dua orang bisu, dua orang buta, 

atau dua orang banci yang tidak jelas kelaki-lakiannya.257 

Sebagaimana tidak sah pula kesaksian orang yang ditetapkan sebagai wali. 

Seandainya perwalian terbatas hanya pada bapak atau saudara, lantas dia 

mewakilkan kepada orang lain untuk melaksanakan akad nikah secara langsung, 

sementara dia sendiri hadir, maka tidak sah bila dia menjadi saksi, meskipun telah 

terhimpun padanya syarat-syarat kesaksian, karena pada faktanya dia adalah wali 

akad, maka dia tidak dapat menjadi saksi, seperti suami dan wakilnya, maka 

kesaksiannya tidak sah bila disertai keberadaan wakilnya.258 

Pernikahan dinyatakan sah dengan kesaksian dua anak dari pasangan 

suami istri atau dua anak salah satu dari keduanya, akan tetapi pernikahannya 

tidak kuat secara hukum. Begitu juga  saksi dari anak musuh, kesaksiannya sah 

                                                             
256

 Abu al-Husain Yahya al-Imrani al-Syafi‟i, op. cit, jilid 9, hlm, 222.  
257

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 23.  
258

 Ibid. 



 
 

128 
 

 
 

terkait keabsahan pernikahan,  namun pernikahannya tidak kuat secara hukum saat 

terjadi pemungkiran, lantaran kesaksiannya terhadap musuhnya tidak sah. 

Pernikahan dengan saksi dua orang yang tidak diketahui integritas sebenarnya, 

namun keduanya diketahui memiliki integritas secara zahir bukan batin, 

dinyatakan sah. Sebab, seandainya integritas yang dimaksud adalah yang sesuai 

kenyataan (zahir dan batin), maka konsekwensinya tidak akan mudah 

mendapatkan saksi.259 

Kemudian, tidak sah akad nikah dengan kesaksian perempuan, juga tidak 

sah dengan kesaksian satu orang lelaki dengan dua orang perempuan. Al-Zuhri 

mengatakan, sesuai dengan sunnah Nabi saw, tidak boleh perempuan menjadi 

saksi dalam persoalan hudud, nikah, dan talak.260 

4. Saksi Nikah Menurut Mazhab Hambali 

Menurut mazhab Hambali, akad nikah tidak sah tanpa kehadiran dua orang 

saksi laki-laki „adil (tidak fasik), baligh, berakal. Dalam mazhab Hambali dua 

orang saksi boleh satu orang lelaki dan dua orang perempuan. Bahkan pendapat 

terkuat mazhab Hambali menganggap akad nikah sah dengan dua orang saksi 

fasik.
261

  

Mazhab Hambali juga menempatkan saksi sebagai syarat akad nikah. 

Dengan demikian nikah dinyatakan tidak sah bila dilakukan tanpa disaksikan oleh 

dua orang laki-laki yang berakal dan memiliki integritas, meskipun integritas 

keduanya hanya pada tataran zahir dan walaupun keduanya budak. Syarat terkait 

                                                             
259

 Ibid., hlm, 24.  
260

 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, hlm, 67.  
261

 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, op. cit, hlm, 306.  



 
 

129 
 

 
 

dua orang saksi adalah bahwa keduanya tidak berasal dari keluarga pokok (bapak) 

dan cabang (anak) suami istri. Dengan demikian, tidak sah kesaksian bapak istri, 

suami, atau anaknya, karena kesaksian bapak dan anak tidak diterima. Kesaksian 

dua orang buta dinyatakan sah demikian pula dengan kesaksian dua musuh suami 

istri.262 

Dalam mazhab Hambali, saksi nikah itu harus dua orang lelaki yang 

mukallaf, bisa bicara (tidak bisu), bisa mendengar (tidak tuli), kedua saksi itu 

muslim yang „adil (taat), bukan ayah dari suami atau isteri, bukan juga anak dari 

isteri atau suami.263 

Hukum Saksi Nikah 

Dari pemaparan di atas mengenai saksi akad nikah, empat mazhab fiqh 

bersepakat bahwa saksi merupakan syarat sah pernikahan. Karena persaksian 

dapat menjaga hak-hak istri dan anak, agar tidak dizalimi oleh ayahnya, sehingga 

nasabnya tidak jelas. Demikian iuga dapat menghindarkan tuduhan atas suami 

istri, serta memberikan penjelasan betapa pentingnya pernikahan tersebut. 

Mayoritas ulama, selain mazhab Maliki, berpandangan bahwa persaksian wajib 

dilakukan ketika melakukan prosesi akad nikah, agar para saksi mendengar ijab 

dan kabul ketika diucapkan oleh kedua belah pihak yang melakukan akad nikah. 

Jika akad nikah tersebut usai tanpa dibarengi persaksian, maka pernikahan itu 

tidak sah.  

Mazhab Maliki berpandangan bahwa persaksian merupakan syarat sah 

                                                             
262

 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hlm, 23.  
263

 Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqil, Qasd al-Sabīl Fī Fiqh Ahmad bin Hambal (Riyad: 

Dar al-Ashimah, 2011), hlm, 273. 



 
 

130 
 

 
 

nikah, baik itu ketika melangsungkan akad nikah maupun setelah akad dan 

sebelum suami istri hidup bersama. Dianjurkan persaksian tersebut ada ketika 

akad nikah. Jika persaksian tidak ada ketika akad nikah atau sebelum  suami istri 

hidup bersama, maka akad nikah itu tidak sah, dan bersenggama dengan istri pun 

dianggap maksiat. Menurut mereka, persaksian merupakan syarat dibolehkannya 

hidup bersama istri, bukan syarat sah akad nikah. Ini titik perbedaan antara 

mazhab Maliki dan mazhab mayoritas ulama.264 

Imam Abu Hanifah, Imam Syafi‟i dan Imam Malik sepakat bahwa saksi 

termasuk syarat nikah. Mereka berbeda pendapat apakah itu termasuk syarat 

kesempurnaan yang hal itu diperintahkan ketika hendak menggauli istri atau 

syarat sah yang diperintahkan ketika melakukan akad nikah. Mereka sepakat 

bahwa tidak boleh malakukan nikah secara sirri (rahasia). Mereka berselisih jika 

mendatangkan saksi dua orang, lalu keduanya diwasiatkan untuk 

merahasiakannya, apakah nikah tersebut termasuk nikah rahasia atau bukan. Imam 

Malik mengatakan bahwa itu adalah nikah secara rahasia dan harus dibatalkan. 

Sedangkan Imam Abu Hanifah mengatakan bahwa itu bukan termasuk nikah 

secara rahasia.265 

Lebih jelas lagi, Ibnu Qudamah menerangkan bahwa sesungguhnya nikah 

tidak akan terlaksana tanpa ada dua saksi. Ini merupakan pendapat Ahmad. Hal 

tersebut diriwayatkan oleh Umar dan Ali. Ini juga pendapat lbnu Abbas, Sa‟id bin 

al-Musayyab, Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha'i, Qatadah, al-Tsauri, al-Auza'i, 

Syafi‟i dan Ashabul Ra'i. Diriwayatkan juga dari Ahmad, bahwa pernikahan boleh 

dilakukan tanpa saksi. Hal ini dilakukan juga oleh Ibnu Umar, Al-Hasan bin Ali, 

                                                             
264

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh...........op. cit, Jilid 7, hlm, 72.  
265

 Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd al-Qurthubi, op. cit, Jilid 4, hlm, 104.  



 
 

131 
 

 
 

Ibnu al-Zubair, Salim bin Umar, dan Hamzah bin Umar. Abu Abdullah bin ldris, 

Abdul Rahman bin al-Mahdi, Yazib bin Harun, al-Anbari, Abu al-Tsaur, dan Ibnu 

al-Mundzir berpendapat seperti itu. Ini juga perkataan al-Zuhri dan Malik jika 

pemikahan itu diumumkan.266 

Senada dengan Ibnu Qudamah, Abu Zakaria al-Nawawi mengatakan, tidak 

sah nikah kecuali dengan ada dua saksi laki-laki. Pendapat ini diriwayatkan dari 

Umar bin al-Khaththab, Ali bin Abi Thalib, Ibnu Abbas, al-Hasan al-Bashri, Ibnu 

al- Musayyab, al-Nakha'i, al-Sya'bi, al-Auza'i dan Ahmad bin Hambal. Sementara 

menurut lbnu Umar, lbnu al-Zubair, Abdul Rahman bin al-Mahdi, Daud dan Ahlu 

al-Zhahir, nikah tidak memerlukan saksi. Pendapat ini juga dinyatakan oleh Imam 

Malik dan  al-Zuhri. Menurut Imam Abu Hanifah, di antara syarat nikah adalah 

saksi. Nikah sah meskipun saksinya dua laki-laki fasik atau dua musuh atau 

saksinya seorang laki-laki dan dua perernpuan.267 

Pernyataan yang sama juga dinyatakan oleh Mazin Mishbah Shabah, 

bahwa ada perbedaan pendapat ulama tentang hukum saksi dalam pelaksanaan 

akad nikah. Mayoritas  ulama mengatakan saksi itu merupakan syarat sah akad 

nikah. Ini pendapat Abu Hanifah, Syafi‟i, dan Ahmad. Ini juga pendapat Umar bin 

al-Khaththab, Ali bin Abu Thalib, Abdullah bin Abbas, Sa‟id Ibnu al-Musayyab, 

Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha‟i, dan lainnya. Sebagian ulama pula 

                                                             
266

 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Mughnī......op. cit, jilid 9, hlm, 347.  
267

 Abu Zakaria Muhyiddin Syarf al-Nawawi, Kitab al-Majmū‟ Syarh al-Muhazzab, 

tahkik Muhammad Najib al-Muthi‟i, jilid, 17 (Jeddah: Maktabah al-Irsyad, tt) , hlm, 297.  



 
 

132 
 

 
 

mengatakan bahwa saksi bukan syarat sah akad nikah. Ini pendapat Imam Malik, 

Abu al-Tsaur, Ibnu al-Munzir, dan Ibnu Taimiyah.268   

Ulama Mazhab Hanafi dari Fakultas Syariah, al-Azhar Mesir, Badran Abu 

al-Ainaini Badran juga menjelaskan, mayoritas mazhab fiqh berpendapat bahwa 

saksi itu rukun atau syarat akad nikah, dan saksi mesti hadir ketika dilaksankan 

akad nikah. Kedua saksi mendengar ijab dan kabul. Jika itu tidak dilakukan, maka 

akad nikah itu tidak sah. Mazhab Maliki juga mengatakan saksi pernikahan itu 

syarat (rukun) pernikahan. Tapi saksi tidak wajib hadir pada saat dilaksanakan 

akad nikah. Kedua saksi itu hanya wajib ada sebelum kedua pasangan suami istri 

itu melaksanakan hidup bersama, atau hubungan suami istri.269  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
268

 Mazin Mishbah Shabah, Ahkam al-Syahadah „Ala „Aqd al-Nikāh Fī al-Fiqh al-Islāmī, 

Majallah Jami‟ah al-Azhar, Giza, edisi 11, tahun 2009, Hlm, 132.  
269

 Badran Abu al-Ainaini Badran, op. cit, hlm, 64.  



 
 

240 
 

 
 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

  

A. Kesimpulan  

1. Konsep dan praktik akad nikah talfīq mazhab dalam perspektif fiqh dari 

aspek rukun dan syarat pernikahan menurut mazhab-mazhab fiqh 

mu‟tabar itu seperti mazhab Hanafi yang menganggap saksi sebagai syarat  

akad nikah, lalu melakasanakan akad nikah tanpa menggunakan saksi, 

talfīq kepada mazhab Maliki yang tidak mensyaratkan saksi pada saat 

prosesi akad nikah. Begitu juga sebaliknya, mazhab Maliki yang 

menganggap wali sebagai rukun akad nikah, lalu melaksanakan akad nikah 

tanpa wali, talfīq kepada mazhab Hanafi yang membolehkan perempuan 

melakukan akad nikah tanpa wali. Begitu juga seperti mazhab Syafi‟i dan 

Hambali yang menganggap wali dan saksi itu rukun akad nikah, lalu 

melaksanakan akad nikah tanpa menggunakan wali, talfīq kepada mazhab 

Hanafi, atau tanpa menggunakan saksi, talfīq kepada mazhab Maliki.  

2. Analisis hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang dilakukan 

secara talfīq mazhab itu bahwa akad nikah talfīq mazhab tanpa wali atau 

tanpa saksi, atau tanpa wali dan saksi itu tidak sah, karena pendapat 

mayoritas ulama melarang akad nikah talfīq mazhab, dan pendapat 

sebagian ulama yang membolehkannya itu merupakan pendapat yang 

sangat lemah. Ditambah lagi analisi dalil-dalil mazhab fiqh tentang wali 

dan aksi nikah menghasilkan pendapat terkuat mewajibakan wali dan saksi 

pada saat pelaksanaan akad nikah.  

3. Implikasi akad nikah talfīq mazhab terhadap status hukum perkawinan dan 

240 



 
 

241 
 

 
 

nasab anak itu berupa kesepakatan tiga mazhab fiqh, yaitu mazhab Maliki, 

mazhab Syafi‟i, dan mazhab Hambali bahwa akad nikah tanpa wali itu 

fasid, status pernikahannya batal. Jika telah melakukan hubungan suami 

istri, maka dikenakan hukuman takzir, tidak dikenakan hukuman had zina. 

Juga sepakat tiga mazhab fiqh, yaitu mazhab Hanafi, mazhab Syafi‟i, dan 

mazhab Hambali, bahwa akad nikah tanpa saksi itu fasid, jika telah 

melakukan hubungan suami istri, maka dikenakan hukman takzir, dan 

tidak dikenakan hukuman had zina. Mengenai nasab anak yang lahir dari 

nikah fasid yang dilaksanakan secara talfīq tanpa wali atau tanpa saksi, 

atau tanpa wali dan saksi, maka nasab anak itu tetap dinisbahkan kepada 

ayah biologisnya dan juga punya hak waris. Ini merupakan kesepakatan 

yang diterapkan oleh al-Khulafa‟ al-Rasyidun dan umat Islam. Para ulama 

juga sudah sepakat mengatakan bahwa nasab anak tetap ada pada nikah 

fasid, apabila telah terjadi hubungan badan suami istri. Juga berdasarkan 

kepada prinsip bahwa jika ada syubhat yang menggugurkan hukuman had 

zina, maka nasab anak dinisbahkan kepada ayahnya. Anak dan ayah juga 

punya hak waris, dan ayahnya juga sebagai wali nikah anaknya.  

1. Penggiat kajian fiqh sebaiknya mendalami keilmuan fiqh komparatif 

argumentatif, mengetahui kekuatan pendapat berdasarkan dalil, agar tidak 

terjadi talfiq mazhab yang tidak dibolehkan. Baik talfiq antar berbagai 

mazhab fiqh, maupun talfiq dalam satu mazhab fiqh. 

2. Ulama atau ustad yang melakukan kajian fiqh kepada masyarakat awam, 

agar memfokuskan kajiannya kepada mazhab fiqh yang dominan di 

 

B. Saran

 



 
 

242 
 

 
 

daerahnya, tidak melakukan kajian talfiq mazhab secara fiqh komparatif, 

karena akan menimbulkan salah paham antar sebagian masyarakat yang 

bisa mengakibatkan fitnah antar sesama masyarakat.    

3. Melaksanakan akad nikah sesuai dengan mazhab fiqh yang dipakai di 

suatu negara, tanpa melakukan talfiq mazhab, agar status hukum 

pernikahan sah, dan status nasab anak juga sah kepada ayahnya.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

243 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Quran dan Terjemahannya, Edisi Penyempurnaan 2019 

 

Al-Qurthubi, Abu Abdullah Muhammad (2006), al-jāmi‟ Li Ahkām al-

Qurān, Tahkik Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Beirut: Muassasah al-Risālah.   

 

Wahbah al-Zuhaili (2009) al-Tafsār al-Munīr. Damaskus: Dār al-Fikr.  

 

Al-Razi, Muhammad Fakhruddin (1981) al-Tafsīr al-Kabīr. Beirut: Dār al-Fikr.   

 

Al-Shabuni, Muhammad Alī (1981) Mukhtashar Tafsīr Ibnu Katsīr. 

Beirut: Dār al-Qurān al-Karīm.  

 

Al-Asyqar, Umar Sulaiman (2010) al-Ma‟āni al-Hisān fī Tafsīr al-Qurān. 

Yordania: Dār al-Nafāis.  

 

Al-Alusi, Syihabuddin Mahmud (1994) Rūh al-Ma‟ānī fī Tafsīr al-Qurān 

al-Azīm wa al-Sab‟ al-Matsānī. Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah.   

 

Al-Jashshash, Abu Bakar Ahmad (1992) Ahkām al-Qurān, Tahkik 

Muhammad al-Shadiq Qamhawi. Beirut: Dār Ihyā‟ al-Turāts al-Arabī.  

 

Al-Thabari,  Abu Jakfar Muhammad bin Jarir (2001) Jāmi‟ al-Bayān „an 

Ta‟wīl Āyi al-Qurān, Tahkik Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Kairo: Hijr.  

 

Al-Dimasyqi, Abu al-Fida‟ Ismail bin Katsir (1999) Tafsīr al-Qurān al-

Azhīm, Tahkik Samy Muhammad al-Salamah. Riyad: Dār Thayyibah.   
 

Al-Sayis, Muhammad Ali (2001) Tafsīr Ayāt al-Ahkām. Beirut: Dār Ihya 

al-Turāts al-Arabī.  

 

Al-Shabuni, Muhammad Ali (1981) Rawā‟i al-Bayān Tafsīr Ayāt al-

Ahkām Min al-Qurān. Beirut: Maktabah Manāhil al-Ghurfān  

Al-Arabi, Abu Bakar Muhammad Abdullah Ibnu (2003) Ahkām al-Qurān. Beirut: 

Dār al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Al-Ashfahani, Abu al-Qasim al-Raghib (tt) Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurān. 

Riyad: Maktabah Nazar Musthafā al-Bāz.  

 

Al-Asqalani,  Syihabuddin Ahmad Ali Ibnu Hajar (2013) Fath al-Bārī 

Syarh Shahīh al-Bukhāri, tahkik Syuaib al-Arnaud. Beirut: al-Risālah al-

Ālamiyyah.   

 

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya bin Syarf (2020) Minhāj al-Muhadditsīn 

wa Sabīl Thālibiyah al-Muhaqqiqīn fi Syarh Shahīh Abi al-Husain Muslim al-

Qusyairī, tahkik Mazin al-Sirsawi. Riyad: Dār al-Minhāj al-Qawīm.   

 

Al-Naisaburi, Muslim bin al-Hajjaj (2003) Shahīh Muslim. Beirut: Dār al-Fikr.   

 



 
 

244 
 

 
 

Al-Jawili, Al-Amir Abu Sa‟id Abdullah (2004) Musnad al-Imām al-Syāfī‟. 

Kuwait: Gharas.  

 

Al-Wallawi, Muhammad Ali Musa al-Atyubi (2003) Syarh Sunan al-

Nasā‟ī. Mekah: Dār Alu Brum.  

 

Al-Syafi‟i, Syihabuddin Ibnu Ruslan, (2010) Syarh Sunan Abū Dawud. 

Kairo: Dār al-Falāh.  

 

Al-Sijistani, Abu Daud Sulaiman (1998) Sunan Abū Dawud, Tahkik 

Muhammad Awwamah. Beirut: Muassasah al-Rayyān.  

 

Abadi, Abu al-Thayyib Syamsul Haq (1968) Aun al-Ma‟būd Syarh Sunan Abū 

Dawud. Madinah: al-Maktabah al-Salafiyyah.   

 

Al-Daruqthni, Ali bin Umar (2004) Sunan al-Dāruquthnī, tahkik Syuaib 

al-Arnauth. Beirut: Muassasah al-Risālah.   

 

Janbaz, Muhammad Ali (2011) Injāz al-Hājah Syarh Sunan Ibnu Mājah. 

Pakistan: Dar al-Nur.   

 

Al-Baihaqi, Abu Bakar Ahmad Ali (2003) al-Sunan al-Kubrā, tahkik 

Muhammad al-Qadir Atha. Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah.   

 

Malik bin Anas, Al-Muwaththa‟ (1997) Riwayat Yahya al-Laitsi al-

Andalusi, Tahkik Basysyar Awadh Ma‟ruf,. Beirut: Dār al-Gharbī al-Islamī.    

 

Al-Shan‟ani, Muhammad bin Ismail  (2009) Subul al-Salām Syarh Bulūgh 
al-Marām. Beirut: Dār Ibnu Hazm.   

 

Al-A‟zhami, Muhammad Dhia‟ al-Rahman (2001) al-Minnah al-Kubrā 

Syarh wa Takhrīj al-Sunan al-Shugrā li al-Baihaqī. Riyad: Maktabah al-Rusyd.   

 

Nuruddin Itir (1999) I‟lām al-Anām Syarh Bulūgh al-Marām Min Ahādīts 

al-Ahkām. Damaskus: Dār al-Farfūr.   

 

Al-Tirmizi, Abu Isa Muhammad bin Isa (2009) Jami‟ al-Tirmizi. Riyad: 

Dar al-Salam.   

 

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin(2000) Shahih Sunan al-Tirmizi. 

Riyad: Maktabah al-Ma‟arif.   

 

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin (1997) Shahih Sunan Ibnu Majah. 

Riyad: al-Ma‟arif.   

 

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin (1988) Shahih al-jami‟ al-Shaghir wa 

Ziyadatuh. Bairut: al-Maktab al-Islami.   

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin (2002) Shahih Mawarid al-Zham‟an ila 

Zawaid Ibnu Hibban. Riyad: Dar al-Shumai‟i.   



 
 

245 
 

 
 

Al-Saharanfuri, Khalil Ahmad (tt) Bazl al-Majhud fi Hall Abi Daud. 

Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Al-Aththar, Shidqi Jamil (2005) Sunan al-Tirmizi. Beirut: Dar al-Fikr.   

 

Al-Farisi, Al-Amir Alauddin Ali bin Balban (1993) Shahih Ibnu Hibban 

Bitartib Ibnu Balban, tahkik Syuaib al-Arnaud. Beirut: Muassasah al-Risalah.   

 

Al-Mubarakfuri, Abu Al-Ali Muhammad Abdul Rahman (tt)  Tuhfah al-Ahwazi bi 

Syarh Jami‟ al-Tirmizi. Beirut: Dar al-Fikr.  

 

Al-Shabuni,  Muhammad Ali (2011) al-Syarh al-Muyassar Li Shahih al-

Bukhari,. Beirut: al-Maktabah al-Ashriyyah.   

 

Al-Sijistani, Abu Daud Sulaiman, (2009) Sunan Abu Daud, Tahkik Syuaib 

al-Arnaud. Damaskus: Dar al-Risalah al-Alamiyyah.   

 

Abdullah al-Bassam (2003) Taudhih al-Ahkam min Bulugh al-Maram. 

Mekah: Maktabah al-Asadi.  

 

Al-Farisi, Al-Amir Alauddin Ali bin Balban (2014) al-Ihsan fi Taqrib 

Shahih Ibnu Hibban. Kairo: Dar al-Ta‟shil.  

 

Al-Baihaqi, Abu Bakar Ahmad bin Ali (2011) al-Sunan al-Kabir, tahkik 

Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Kairo: Markaz Hijr Li al-Buhuts wa al-Dirasat 

al-Islamiyyah al-Arabiyyah. 

   

Al-Shan‟ani, Abu Bakar Abdul Razzaq (2010) al-Mushannaf. Kairo: Dar 
al-Ta‟shil.  

 

Al-Dimasyqi, Abu al-Fida‟ Ismail bin Katsir (2010) Musnad al-Faruq 

Amirul Mukminin Abu Hafash Umar bin al-Khaththab,  tahkik Imam bin Ali bin 

Imam,. Kairo: Dar al-Falah.  

  

Al-Hilali, Abu Usamah Salim (2012) Dha‟if al-Muwaththa‟ li al-Imam 

Malik bin Anas. Beirut: Dar Ibnu Hazm.  

  

Al-Zarqani, Muhammad Abdul Baqy (2010) Syarh al-Zarqani „ala 

Muwaththa‟ al-Imam Malik, tahkik Muhammad Fuad Abdul Baqi. Kairo: Dar Al-

Hadits.   

 

Al-Kufi, Abu Bakar Abdullah bin Abu Syaibah (2015) al-Mushannaf, 

tahkik Sa‟ad bin Nashir al-Syatsri. Riyad: Dar al-Kunuz Eshbelia. 

 

Al-Thahawi, Abu Jakfar Muhammad (1994) Syarh Ma‟ani al-Atsar, 

Tahkik Muhammad Zuhri al-Najjar. Beirut: Alam al-Kutub.   

 

Wahbah al-Zuhaili (1986) Ushul al-Fiqh al-Islami. Syria: Dar Al-Fikr.   

Musthafa al-Zuhaili (2006) al-Wajiz fi Ushul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar 

al-Khair.  



 
 

246 
 

 
 

 

Al-Asyqar, Muhammad Sulaiman (2004) al-Wadhih fi Ushul al-Fiqh. 

Kairo: Dar al-Salam.  

 

Syakban Ismail (2008) Ushul al-Fiqh al-Muyassar. Beirut: Dar Ibnu Hazm.  

 

Mi‟syasyah, Abu Abdurrahman (1999) al-Muqallidun wa al-Aimmah al-

Arba‟ah. Beirut:  Al-Maktab al-Isami.  

 

Al-Husaini, Muhammad Sa‟id Albani (1997) „Umdah al-Tahqiq Fi al-

Taqlid wa al-Talfiq. Damaskus: Dar al-Qadiri.   

 

Al-Ruwaiti‟, Khalid Musa‟id (2013) al-Tamazhub Dirasah Nazriyyah 

Naqdhiyyah. Riyad: al-Tadmuriyah.   

 

Al-Miman, Nashir Abdullah (1430H)  al-Nawazil al-Tasyri‟iyyah. Al-

Damam: Dar Ibn al-Jauzi. 

 

Madkur,  Muhammad Salam (1973) Manahij al-Ijtihad fi al-Islam. 

Kuwait: Jami‟ah al-Kuwait.  

 

Muhammad Abu Zahrah (1958) Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.   

 

Al-Wad‟an, Walid Fahd (1430H)  al-Ijtihad wa al-Taqlid Inda al-Imam 

al-Syathibi. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.  

 

Al-Namlah, Abdul Karim, (2000) al-Jami‟ Limasa‟il Ushul al-Fiqh. 

Riyad: Maktabah al-Rusyd.  
 

Al-Silmi, Iyadh Nami (2005) Ushul al-Fiqh. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.  

 

Ibnu Hazm, Abu Muhammad Ali (tt) al-Ihkam Fi Ushul al-Ahkam. Beirut: 

Dar al-Ifaq al-Jadidah.  

 

Al-Hafnawi, Muhammad Ibrahim (1995) Tabshir al-Nujaba‟ Bihaqiqah 

al-ijtihad wa al-Taqlid wa al-Talfiq wa al-Ifta‟. Kairo: Dar al-Hadits.  

 

Al-Ruwaiti‟, Khalid Musa‟id (2013) al-Tamazhub Dirasah Nazriyyah 

Naqdiyyah. Riyad: al-Tadmuriyah.  

 

Al-Buthi, Muhammad Sa‟id Ramadhan (2005) Allamazhabiyyah. 

Damaskus: Maktabah al-Farabi.  

 

Al-Duwaisi, Muhammad Abdul Razzaq (2013) al-Talfiq wa Mauqif al-

Ushuliyin Minhu. Kuwait: al-Wa‟yu al-Islami.  

 

Al-Zarkasyi, Badaruddin Muhammad Abdullah (1992) al-Bahr al-Muhid 

Fi Ushul al-Fiqh. Kairo: Dar al-Shafwah.  

 



 
 

247 
 

 
 

Al-Wad‟an, Walid Fahd (1430H) al-Ijtihad wa al-Taqlid Inda al-Imam al-

Syathibi. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.  

 

Al-Syafi‟i, Jamaluddin Ali (1434) H Fath al-Majid fi Ahkam al-Taqlid. 

Riyad: Dar Ibnu al-Jauzy.  

 

Ibnu Hazm, Abu Muhammad Ali (tt) Al-Ihkam Fi Ushul al-Ahkam. Beirut: 

Dar al-Ifaq al-Jadidah.  

 

Yusuf al-Qaradhawi (2011) Kaifa Nata‟amal ma‟a al-Turats wa al-

Tamazhub wa al-Ikhtilaf. Kairo: Maktabah Wahbah.  

 

 

 

Al-Hanafi, Ala‟uddin Abu Bakar al-Kasani (2003) Badā‟i‟ al-Shanā‟i‟ fi 

Tartīb al-Syarā‟i‟. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Thuhmaz, Abdul Hamid Mahmud (2009) al-Fiqh al-Hanafi Fi Tsaubih al-

jadid,. Damaskus: Dar al-Qalam.  

 

Al-Qurthubi, Abu al-Walid Muhammad  bin Rusyd (1443) Bidāyah al-

Mujtahid wa Nihāyah al-Muqthashid, tahkik Ali Muhammad Wanis. Riyad: Dar 

Ibnu al-Jauzi.  

 

Al-Majjaji, Muhammad Sukha (2010) al-Muhazzab min al-Fiqh al-Maliki. 

Damaskus: Dar al-Fikr. 

  

Al-Tawani bin al-Tawani (2010) al-Mubassath fi al-Fiqh al-Maliki. Al-
Jazair: Dar al-Wa‟yu, 

 

Al-Marghiani, Ali bin Abu Bakar (2019) al-Hidāyah Syarh Bidāyah al-

Mubtadī. Madinah: Dar al-Sirah. 

  
Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqil (2011) Qasd al-Sabil fi Fiqh Ahmad bin 

Hambal. Riyad: Dar al-Ashimah.  

 

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya (2012) Raudhah al-Thalibin. Damaskus: 

Dar al-Faiha‟.  

 

Musa, Muhammad Yusuf (2009) al-Madkhal li Darāsah al-Fiqh al-Islāmī. 

Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.  
 

Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji (2012) al-Fiqh 

al-Manhaji „Ala Mazhab al-Imam al-Syafi‟i. Damaskus: Dar al-Fikr.  

 

Wahbah al-Zuhaili (2012) al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh. Beirut: Dar al-Fikr.  

 

Wahbah al-Zuhaili (1997) al-Fiqh al-Hambali al-Muyassar. Beirut: Dar 

al-Qalam.  



 
 

248 
 

 
 

 

Wahbah al-Zuhaili (2012) Mausu‟ah al-Fiqh al-Islami wa al-Qadhaya al-

Mua‟shirah. Damaskus: Dar al-Fikr.  

 

Wahbah al-Zuhaili (2010) al-Fiqh al-Hanafi al-Muyassar. Damaskus: Dar al-Fikr.  

 

Wahbah al-Zuhaili (1431H) al-Fiqh al-Maliki al-Muyassar. Damaskus: 

Dar al-Kalim al-Thayyib.  

 

Wahbah al-Zuhaili (2008) al-Fiqh al-Syafi‟i al-Muyassar. Damaskus: Dar al-Fikr.  

 

Al-Qurthubi, Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd (1443H) Bidayah al-

Mujtahid wa Nihayah al-Muqtashid. Riyadh: Dar Ibnu al-Jauzi.  

 

Ibnu Qudamah, Abu Muhammad Abdullah (1997) al-Mughni. Riyad: Dar 

Alam al-Kutub.  

 

Ibnu Qudamah, Abu Muhammad Abdullah (2000) al-Muqni‟. Jeddah: 

Maktabah al-Sawadi.  
 

Al-Juzairi, Abdul Rahman (2003) Kitab al-Fiqh „ala al-Mazahib al-

Arba‟ah. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah (1427H) al-Mausu‟ah al-Fiqhiyyah. 

Kuwait: Dar al-Salasil.  

 

Muhammad Yusuf Musa (2009) al-Madkhal Li Darasah al-Fiqh al-Islami. 

Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.  
 

Jalaluddin Abdullah bin Syas (tt)„Iqd al-Jawāhir al-Tsamīnah fi Mazhab 

„Ālim al-Madīnah. Maroko: Dar al-Gharb al-Islami.   

 

Al-Jauziyyah, Ibnu Qayyim (1423H) I‟lam al-Muwaqqi‟in. Jeddah: Dar 

Ibnu al-Jauzi.  

 

Al-Syaukani, Muhammad Ali (tt) al-Fath al-Rabbani Min Fatawa al-

Imam al-Syaukani. Sana‟a: Maktabah al-Jail al-Jadid.  

 

Al-Syaukani, Muhammad Ali (2010) Fath al-Qadir. Kuwait: Dar al-Nawadir.  

 

Wazarah al-Auqaf al-Kuwaitiyyah (1983) al-Mausu‟ah al-Fiqhiyyah al-

Kuwaitiyyah. Kuwait: Thaba‟ah Zat al-Salasil.  

 

Al-Harrani, Tayuddin Ahmad al-Taimiyah (2005) Majumu‟ah al-Fatawa. 

Kairo: Dar al-Wafa‟.  

 

Ali Jumah Muhammad (tt) al-Bayan Lima Yusyghil al-Azhan. Kairo: Dar al-Ifta.  

 

Al-Utsaimin, Muhammad Shaleh (1422H) Syarh al-Mumti‟. Riyad: Dar 

Ibnu al-Jauzi.  



 
 

249 
 

 
 

 

Al-Muthi‟iy, Muhammad Bakhit (2008) Risalah Fi al-Kutub Allati 

Yu‟awwalu „Alaiha. Damaskus: Dar al-Qadiri.   

  

Al-Qari, Ali bin Sulthan Muhammad (2001) Mirqat al-Mafatih, Tahkik 

Jamal Itani. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Alaiddin Al-Aththar (1996) Fatawa al-Imam al-Nawawi. Beirut: Dar al-

Basyair al-Islamiyah.  

 

Majma‟ al-Fiqh al-Islami al-Dauli (2019) Qararat Wa Taushiyat. Jeddah.  

 

Jamaluddin al-Qasimi (1987) al-Fatwa fi al-Islam. Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyyah. 

  

Shalahuddin al-Munjid (tt) Fatawa al-Imam Muhammad Rasyid Ridha. 

Beirut: Dar al-Kitab al-jadid.  

 

Al-Miman, Nashir Abdullah (1430H) al-Nawazil al-Tasyri‟iyyah. al-

Damam: Dar Ibnu al-Jauzi.  

 

Munazzhomah al-Mu‟tamar al-Islami (2019) Qararat wa Taushiyat 

Majma‟ al-Fiqh al-Islami al-Dauli. Jeddah: Munazhzhamah al-Tawa‟un al-Islami.  

 

Ibnu Abdul Bar (1993) al-Istizkar. Kairo: Dar al-Wa‟yi.  

 

Al-Sarthawi, Mahmud Ali (2010) Syarh Qanun al-Ahwal al-Syakhshiyyah. 

Oman: Dar al-Fikr.  
 

Al-Aini, Abu Muhammad Mahmud (1990) al-Bināyah fi Syarh al-

Hidāyah. Beirut: Dar al-Fikr.  
 

Al-Kasani, Ala‟uddin Abu Bakar (2003) Bada‟i‟ al-Shana‟i‟ Fi Tartib al-

Syara‟i‟. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Badran Abu al-Ainaini Badran (1961) Ahkam al-Jawaz wa al-Thalaq Fi  

al-Islam. Kairo: Mathba‟ah Dar al-Ta‟lif.  

 

Al-Sayyid Sabiq (1983) Fiqh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr.  

 

Muhammad al-Zuhaili (2011) al-Mu‟tamad fi al-Fiqh al-Syafi‟i. 

Damaskus: Dar al-Qalam.  

 

Al-Syafi‟i, Abu al-Husain Yahya al-Imrani (2000) al-Bayān fi Mazhab al-

Imām al-Syāfi‟ī. Beirut: Dar al-Minhaj.  
 

Uqail, Abdullah bin Abdul Aziz (2011) Qasd al-Sabil fi Fiqh al-Imam Abu 

Abdullah Ahmad bin Hambal. Riyad: Dar al-Ashimah.  

 



 
 

250 
 

 
 

Zaidan, Abdul Karim (1993) al-Mufashshal fi Ahkam al-Mar‟ah wa al-

Bait al-Islami  fi al-Syariah al-Islamiyyah. Beirut: Muassasah al-Risalah.  

 

al-Harrani, Taqiyuddin Ahmad bin Taimiyah (2005) Majmu‟ah al-Fatawa. 

Kairo: Dar al-Wafa‟.  

 

Al-Umari, Zhafir Hasan (2012) Mausu‟ah al-Ijma‟ fi  al-Fiqh al-Islami. 

Kairo: Dar al-Hady al-Nabawi.  

 

Usman, Muhammad Ra‟fat (tt) „Aqd al-Zawaj Arkanuh Wa Syuruth 

Shihhatih Fi al-Fiqh al-Islami. Kairo: Dar al-I‟thisham.  

 

al-Jabi, Bassam Abdul Wahhab (2004) Majallah al-Ahkam al-Adliyyah 

Fiqh al-Muamalat Fi al-Mazhab al-Hanafi  Ma‟aha Qarar Huquq al-Ailah Fi al-

Nikah wa al-thalaq. Beirut: Dar Ibnu Hazm.  

 

Balqasim Syitwan (tt) al-Khitbah wa al-Zawaj fi al-Fiqh al-Maliki wa 

Qanun  al-Usrah al-Jazairi. Al-Jazair: Dar al-Fajr.  

 

Al-Bamiri, Ismail Aba Bakar (2008) Ahkam al-Usrah al-Zawaj wa al-

Thalaq Baina al-Hanafiyah wa al-Syafi‟iyyah. Yordania: Dar al-Hamid.  

 

Al-Asyqar , Usamah Umar Sulaiman (2000) Mustajiddat Fiqhiyyah fi 

Qadhaya al-Zawaj wa al-Thalaq. Yordania: Dar al-Nafais.  

 

Balqasim Syitwan (2007) al-Khitbah wa al-Zawāj fi al-Fiqh al-Mālikī. Al-

Jazair: Dar al-Fajr.  
 

Al-Asqar, Umar Sulaiman (1997) Ahkām al-Zawāj fi Dhau‟ al-Kitāb wa 

al-Sunnah. Yordania: Dar al-Nafais.  
 

Athiyyah Shaqar (2011) Mausu‟ah Ahsan al-Kalam fi  al-Fatawa wa al-

Ahkam. Kairo: Maktabah Wahbah.  

 

Al-Jizani, Muhammad Husain (1439H) Watsai‟q al-Nawazil. Al-Damam: 

Dar Ibnu al-Jauzi.  

 

Al-Asqar, Umar Sulaiman (1997) Ahkam al-Zawaj fi Dhau‟ al-Kitab wa 

al-Sunnah. Yordania: Dar al-Nafais.  

 

Al-Syafi‟i, Abu al-Qasim Abdul Karim al-Quzwaini (1997) al-Aziz Syarh 

al-Wajiz, Tahkik Ali Muawwidh dan Adil al-Maujud. Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah.  

 

Al-Namlah, Abdul Karim Ali Muhammad (2013) Irsyad al-Shahib ila 

Bayan Masail Dalil al-Thalib. Riyad: Maktabah al-Rusyd.  

 

A-l-Aufi, Awadh bin Raja‟ (2002) al-Wilayah fi al-Nikah. Madinah: al-

Jami‟ah al-Islamiyyah.  

 



 
 

251 
 

 
 

Al-Nasywi, Nashir Ahmad (2005) Mauqif al-Syariah al-Islamiyyah min 

Tawalli al-Mar‟ah Li‟aqd al-Zawaj. Kairo: Dar al-Jami‟ah al-Jadidah.  

 

Anwar, Hafiz Muhammad (1420H) Wilayah al-Mar‟ah fi al-Fiqh al-

Islami. Riyad: Dar Balansiah.  

 

Al-Subai‟i,  Sa‟at bin Hamid (1402H) al-Wilayah fi al-Nikah Dirasah 

Muqaranah. Mekah: Jami‟ah Umm al-Qura.  

 

 

Al-Maqdisi, Abdul Ghany (tt) al-Umdah al-Kubra fi Ahadits al-Ahkam, 

tahkik Rif‟at Fauzi Abdul Muththalib. Kairo: Maktabah al-Khanji.  

 

Fathi al-Duraini (2008) Buhuts Muqaranah fi al-Fiqh al-Islami wa Ushulu. 

Beirut: Muassasah al-Risalah.  

 

Al-Syaukani, Muhammad Ali (1427H) Nail al-Authar, Tahkik 

Muhammad Shubhi Hallaq. Riyad: Dar Ibnu Al-Jauzy.  

 

Al-Baji, Abu al-Walid Sulaiman (1999) al-Muntaqa, Tahkik Muhammad 

Abdul Qadir Atha. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Al-Syafi‟i, Muhammad bin Idris (2001) al-Umm, tahkik Rif‟at Fauzi 

Abdul Muththalib. Kairo: Dar al-Wafa‟.  

 

Qal‟ahji, Muhammad Rawwas (tt) Mausu‟ah Fiqh Abdullah bin Abbas. 

Mekah: Umm al-Qura.  

 
Qal‟ahji,  Muhammad Rawwas (1982) Mausu‟ah Fiqh Ibn Umar. Beirut: 

Dar al-Nafa‟is.  

 

Al-Naisaburi, Muhammad bin Ibrahim bin al-Munzir (1999) Al-Ijma‟, 

tahkik Abu Hammad Muhammad Hanif. Al-Imarat al-Arabiyyah al-Muttahidah: 

Maktabah al-Furqan.  

 

Al-Nawawi, Abu Zakaria Muhyiddin Syarf (tt) Kitab Al-Majmu‟ Syarh al-

Muhazzab, tahkik Muhammad Najib al-Muthi‟i. Jeddah: Maktabah al-Irsyad.  

Al-Haitsami, Nuruddin Ali Abu Bakar (tt) Mawarid al-Zham‟an ila Zawaid Ibnu 

Hibban, tahkik Muhammad Abdul Razzaq hamzah. Beirut: dar al-Kutub al-

Ilmiyyah.  

 

Wazarah al-Auqaf (1980) al-fatawa al-Islamiyyah min Dar al-Ifta‟ al-

Mishriyyah. Kairo: al-Majlis al-A‟la Li al-Syuun al-Islamiyyah.  

Al-Barkati, Muhammad Amim al-Ihsan (2003) At-Ta‟rifat Al-Fiqhiyyah. Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Al-Jurjani, Ali Muhammad (tt) Mu‟jam al-Ta‟rifat, tahkik Muhammad 

Shiddiq al-Minsyawi. Kairo:Dar al-Fadhilah.  

 

Ibnu Manzur (tt) Lisan Al-Arab. Beirut: Dar Shadir.  



 
 

252 
 

 
 

 

Luis Ma‟luf (1975) al-Munjid. Beirut:Dar al-Masyriq.  

 

Majma‟ al-Lughah al-Arabiyyah (2004) al-Mu‟jam al-Wasid. Kairo: 

Maktabah al-Syuruq al-Dauliyyah.   

 

Muahmmad al-Tunji (2002) Al-Mu‟jam al-Mufashshal fi Tafsir Gharib al-

Quran al-Karim. Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.  

 

Al-A‟zhami, Muhammad Dhia‟ al-Rahman (1999) Mu‟jam Musthalahat 

al-Hadits wa Lathaif al-Asanid. Riyad: Maktabah Adhwa‟ al-Salaf.  

 

Sanu, Quthub Musthafa (2000) Mu‟jam Musthalahat Ushul al-Fiqh. 

Beirut: Dar al-Fikr.  

 

Qal‟ahji, Muhammad Rawwas (1996) Mu‟jam Lughah al-Fuqaha. Beirut: 

Dar al-Nafais.  

 

 

 

 

 

 

 


