- 5 o - AKAD NIKAH TALFIQ MAZHAB DAN IMPLIKASINYA
Z¢¢c . _TERHADAP STATUS HUKUM PERNIKAHAN
288232 DAN NASAB ANAK

ep

g & DISERTASI

Buepun-6u

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh
Gelar Doktor (Dr) pada Program Studi Hukum Keluarga
(Ahwal Syakhsiyyah)

B0
SH

UIN SUSKA RIAU

gy
i
oy
m
om
=]
=
.y
[
o
()]
=
(1))
=

BueA uebunuaday u

‘nery B)Ysng NiN Jefem

‘yeesew niens uenefun neje 3y uesiinuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘yeiw ) eAiey uesijnuad ‘uenijpuad ‘ueyipipuad

Oleh:

SYAMSUDDIN MUIR
NIM. 32290515800

Jagquins LIEHIHQE—);‘I\LIBLLI uep uejuiniuedusuwl edue) iUl sini BA.JB}I ynianjas neje LEB!BL

Promotor :
Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag
Co Promotor :
Prof. Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN)
SULTAN SYARIF KASIM RIAU
1447 H /2026 M

nery exysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iul sijn} eAley yninjas neje ueibegss yeAueqiedwaw uep uey



KEMENTERIAN AGAMA RI
l |u :_% UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
=

PASCASARJANA
Lalall 5L yalT Gl

THE GRADUATE PROGRAMME
s Alamat : JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru 28129 PO.BOX. 1004
ylhﬁﬁlﬁK@‘RlAU Phone & Facs, (0761) 858832, Website: https//pasca.uin-suska.ac.id Email : pasca@uin-suska.ac.id

°* Lembaran Pengesahan

= Nama : Syamsuddin Muir
© = Nomor Induk Mahasiswa :32290515800
""" ) & Gelar Akademik : Dr. (Doktor)
- = Judul : Akad Nikah Talfiq Mazhab dan Implikasinya Terhadap

Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak.

- =55 Titi Penguii

c = Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, SE, M.Si, Ak, CA.
> = % Ketua/Pengujil

Dr. Bambang Hermanto, MA.
Sekretaris/Penguiji Il

Prof. Dr. Tgk. H. Muhibbuththabary, M.Ag.
Penguji I11/Eksternal

Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag.
Penguji IV

Prof. Dr. Ridwan Hasbi, Lc., MA.
S > PeppujiVv

5 % Préf.Dr. Jumni Nelli, M.Ag.
-_ Penguji VI/Promotor

= Prof. Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag.
S o Penguji VII/Co-Promotor

Tanggal Ujian/Pengesahan : 12 Januari 2026

JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru (28129) PO. Box 1004 Telp./Faks.: (0761) 858832
Website: http//pasca-uinsuska.info Email: ppsuinriau@gmail.com



i

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag

DOSEN PROGRAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

1 °q
-]

A
I
o
o

1 Buele|iqg

Nota Dinas
Prihal : Disertasi an. Syamsuddin Muir

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Di -

Buepun-6uepun 1IBunpuljg e1din yeH

o

Aley yninjas

Pekanbaru

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

u

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan

perbaikan isi disertasi saudara:

2 Nama : Syamsuddin Muir

e ® 3¢ NIM : 32290515800

o= Prog. Studi : Hukum Islam

2 g5 Konsentrasi : Hukum keluarga

= Judul : Akad Nikah Talfiq Mazhab dan

T Implikasinya Terhadap Status Hukum
S = Pernikahan dan Nasab Anak.

. Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan
S penilaian dalam Ujian Terbuka Disertasi Program Pascasarajana
= Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

undede

5 3 Pekanbaru, Januari 2026
. = Promotor
_u Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag

NE

1s uenelun neje

‘yejesew mer



=1

18d 'q

=

nb

nb

—_— =~

nery eysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iul sijn} eAley yninas neje ueibegss yeAueqiedwaw uep ueywnwnbuaw B

‘nery eysng Nin Jefem Bueh uebunuadey ueyibniaw yepn uedi

‘yejesew njens uenelun neje ynuy uesinuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘ueniauad ‘ueyipipuad uebunuaday ynjun eAuey uedi

ele|qg 'L
a =idi9 ey

Buaw B

:lagquuns ueyingaAusiw uep ueywiniuesuaw edue) U1 siny eAiey yninjas neje uelbeges din

Buepun-Buepun 1Bunpui)

Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag

DOSEN PROGRAM PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU

Nota Dinas

Prihal

: Disertasi an. Syamsuddin Muir

Kepada Yth.

Direktur Program Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau

Di -

Pekanbaru

Assalamu ‘alaikum wr. wb.

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan
perbaikan isi disertasi saudara:

Nama : Syamsuddin Muir

NIM : 32290515800

Prog. Studi : Hukum Islam

Konsentrasi : Hukum keluarga

Judul : Akad Nikah Talfiq Mazhab dan
Implikasinya Terhadap Status Hukum
Pernikahan dan Nasab Anak

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian
dalam Ujian Terbuka Disertasi Program Pascasarajana Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Wassalamu ‘alaikum wr. wb.

Co-Promotor

Prof. Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag



PERSETUJUAN

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku promotor disertasi, dengan
- ini_menyetujui bahwa disertasi berjudul: Akad Nikah Talfiq Mazhab dan
" Implikasinya Terhadap Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak, yang
= ditulis oleh:

Nama : Syamsuddin Muir
NIM : 32290515800
Prog. Studi  : Hukum Islam
Konsentrasi  : Hukum Keluarga

Untuk diajukan dalam Ujian Terbuka Disertasi Program Pascasarajana Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag Prof. Dr. H. Khaitunnas Jﬁmal, M.Ag

Mengetahui:
Ketua Program Studi Hukum Islam

e db

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag

)]
T
T
A



[
1g e1din yeH

Buepun 1Bunpuiy

pun-

pue

ey
[

w2 11eiIRoAac yofiimeatadiimsin

1By yninjes neje

1] eA

pIL

uaq we|ej

I
Avde um
Lir.\.:. L)

un

NIN uizi edue)

e}

:_‘:\_i cno

SURAT PERNYATAAN

Saya yang bertanda tangan di bawabh ini:

Nama : Syamsuddin Muir

NIM : 32290515800

Tempat/Tanggal Lahir : Kubu, Rokan Hilir, 4 September 1970
Program : Doktor

Prog. Studi : Hukum Islam

Konsentrasi : Hukum Keluarga

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa disertasi yang saya tulis berjudul:
“Akad Nikah Talfiq Mazhab dan Implikasinya Terhadap Status Hukum
Pernikahan dan Nasab Anak” sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar
Doktor dari Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau ini seluruhnya merupakan hasil karya saya sendiri. Adapun bagian-bagian
tertentu yang terdapat pada disertasi ini, yang saya kutip dari hasil karya orang
lain, telah dituliskan sumbemnya secara jelas sesuai dengan norma, kaedah, dan
etika penulisan ilmiah.

Apabila di kemudian hari ditemukan seluruh atau sebagian disertasi ini bukan
hasil karya saya sendiri atau ada plagiasi pada bagian-bagian tertentu, maka saya
bersedia menerima sanksi berupa pencabutan gelar akademik yang sandang dan
sanksi-sanksi lainnya sesuai dengan peraturan undang-undang yang berlaku.

Pekanbaru, Januari 2026

-
&4

Syamsuddin Muir
NIM. 32290515800



KATA PENGANTAR

P'“"JJ‘ y)\ 4‘1)\ -

GBS, &) 4~y vg& (M\

Alhamdulillah penulis ucapkan ke hadirat Allah swt atas segala limpahan
rahmat dan hidayah-Nya kepada penulis sehingga dapat menyelesaikan disertasi
ini~dengan judul “Akad Nikah Talfiq Mazhab dan Implikasinya Terhadap
Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak”. Selanjutnya, shalawat dan salam

tercurah selalu kepada Nabi Muhammad saw.

Penulis menyadari bahwa Disertasi ini tidak akan terwujud dan
terselesaikan dengan baik sesuai dengan harapan, tanpa ada bimbingan dan
dorongan serta motivasi dari berbagai pihak kepada penulis, sejak awal memulai
sampai ke tahap penyelesaiannya. Selanjutnya pada kesempatan ini, penulis
mengucapkan terima kasih yang tidak terhingga kepada semua pihak yang telah

membantu baik secara moril maupun materil.

Pada kesempatan ini, ungkapan terima kasih secara khusus penulis

sampaikan kepada:

1. Prof. Dr. Leny Nofianti, MS., SE., Msi., Ak., CA., Rektor Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

2. Prof. H. Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor | Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

3. Dr. Alex Wendra, S.T., M.Eng., Wakil Rektor Il Universitas Islam

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.



ey

10.

11.

12.

13.

14.

Dr. Harris Simaremare, M.T., Wakil Rektor IlIl Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., Direktur Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Abdul Hadi, M.A., Ph.D., Wakil Direktur Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag., Ketua Program Studi Hukum Keluarga
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Dr. Rahman Alwi, M.Ag., Sekretaris Program Studi Hukum Keluarga
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag., Promotor penulis yang telah memberikan
motivasi, bimbingan dalam penyelesaian disertasi ini.

Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag., Co-Promotor yang telah memberikan
bimbingan, arahan dan perbaikan disertasi ini.

Seluruh dosen Pascasarjana UIN Suska Riau, khususnya dosen pada
Program Studi Hukum Keluarga (al-Ahwal al-Syakhshiyyah) yang telah
memberikan bekal ilmu dan wawasan kepada penulis.

Seluruh Tata Usaha Pascasarjana UIN Suska Riau dan karyawan UIN
Suska pada umumnya yang telah memberikan pelayanan dan kemudahan
administrasi sejak penulis masuk kuliah hingga menyelesaikan segala
proses perkuliahan di UIN Suska Riau.

Teman-teman seprofesi dosen di Fakultas Syariah dan Hukum, yang sudah
menjadi keluarga besar bagi penulis.

Kedua orang tua penulis, Ayahanda Muir Shiddig dan Ibunda Juhani Taib



15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

yang dengan susah payah tidak pernah surut dalam membantu dan
mendoakan untuk kesuksesan semua anak-anaknya.

Adik-adik penulis, Ramli, Jumiyati, Elly Febrina, Ibnu Sina, Zulhafiz,
Maria Ulfa, dan Ernita Wahyuni, atas bantuan dan doanya.

Ibu mertua penulis Bunda Hasinem binti Ahmad Piti atas bantuan dan
doanya untuk penulis sekeluarga.

Istri tercinta, Syamsidar binti Syamsuri Abdul Ghani, yang mendampingi
penulis dalam suka dan duka. Kemudian, anak-anak tersayang, Jihan
Shahira, Nahla Salsabila, dan Muhammad Nabil Mujahidi, sebagai pelipur
lara dan penyemangat jiwa dalam tawa dan tangis.

Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Hamdan Said dan Bunda
Masyitoh binti Abdul Samad, atas bantuan dan doanya untuk penulis
sekeluarga.

Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Jaliluddin Jamaluddin dan
Bunda Norida Ahmad di Shah Alam Selangor Malaysia, atas bantuan dan
doanya.

Ayah angkat dan ibu angkat penulis, Ayah Tan Sri Zainal Dahlan dan
Bunda Datin Sri Qasma ‘Aini, di Kuala Lumpur Malaysia, atas bantuan
dan doanya.

Sahabat penulis Dr. Rahman (dosen Fak. Dakwah, UIN Suska), Dr. Fajril
Anwar Ahda (Staf Prodi HKI S3), Dr. Nirwan Syafrin (dosen Universitas
Ibnu Khaldun, Bogor), atas berbagai bantuannya.

Kepada semua pihak yang tidak bisa disebutkan satu persatu melalui

tulisan ini, hanya Allah Swt. yang mampu membalas amal baik mereka



o
I
S
I ©
= S
[¢B}
2 ~
E
(7]
— > Wm
W m 3| 0
2 i 22
L0
i ; =
g = =N
= [3] SN
—_ |m n|™m
= < m g
~ £ WM
% =
< o nhlZ2

Penulis menyadari bahwa disertasi ini belum sempurna dan masih
iv

semua.

o

memiliki kekurangan, maka penulis mengharapkan kritikan perbaikan dan saran
seh_i_oga disertasi ini memberikan manfaat bagi penulis, keluarga serta pembaca

dari pembaca demi kesempurnaan disertasi ini.

umumnya.

Q\) Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
u__c-...ﬁ 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
ﬁ: .nm a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
@n__ b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

UIN SUSKA RIAL



DAFTAR ISI

eng 1
diD yeH

N 5 = QO -

Buele|l

PENDAHULUAN . ..ot 1
A. Latar Belakanag masalah...........ccccooiiiiiniiiinnieee 1

B. ldentifikasi Masalah.............eeeeeeeeeeee e 19

Buepun-Buepun 1Bunpuljqg e

C. Penegasan Istilan ..., 19
D. Pembatasan Masalah ...........cccooveooieeeeeeeee e, 20

E. RUMUSAN MaSalah .........eeeeeeee e 20

BueA uebunuaday ueyibniaw yepy uednpnbu

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............cccccoeiinniinnnnnnn. 21

‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedi

G. Metode Penelitian .......coooeeeeeeeeeeee 26

nele ueibeqes yeAueqiaedwsaw uep uejwnwnbusw Bu

BRIE II........... [0 S .............ucc0neennsaneninneannsenanens 27

KAJIAN TEORITIS ... y.

-
s
wn
et
w
=
o
=
)
)
e

@
D)
,:. .
Q
=
('D
=
&
o)
=]
3
Q
)
3
o

A. LANDASAN TEORI.....ccviiieiie e 27
) R I | 1T [ SRR 27
a. Pengertian Talfigh.........cccovviviviieeiecicce e 27

b. Pembagian Talfig .......ccccoveriniiiiniiiiiiiiec e 31

ymuaqg wejep Iul sijn} BAIEY yninjes

c. Bentuk Talfig.....ccccoovviiiiiiiiiiici e 35

:lagquuns ueyingaAusiwu uep ueywiniuesuaw edue) iUl sin) eAley yninjes neje ueibeqes diynbusw

d. HUuKum Talfig ...ccocoveiieirce e 36
e. Pendapat Ulama .......cccccooviveieiieiiece e 48
Mazhab, Taglid, dana Tatabbu’ al-Rukhas........... 56
2. TaQld e 58

3. Tatabbu’ al-RUKNAS. ...t 82

nery eysng NiN uizi edue) undede

a. Pengertian Tatabbu’ al-Rukhas.............cc.ccouvuene. 82

‘yejesew niens uenefun neje 3y uesijnuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘i
=



b. Hukum Tatabbu’ al-RUKN@S.........ovvveeiiieicenn. 83

4. TINJuan PUSEaKa ..........coooiiiiiiii e 90
BAB 11l PEMBAHASAN ...ttt 97
A. DINAMIKA RUKUN NIKAH .......cccccoiiiiiiiieee 97
B. KEDUDUKAN WALI NIKAH......c.ccccoiiiiiiiie 106
C. KEDUDUKAN SAKSI NIKAH ........coooiiiieeiieciies 120
BAB 1V ANALISIS TALFIQ MAZHAB DAN IMPLIKASINYA

A. ANALISIS DALIL RUKUN NIKAH .........cccooiiiien. 133
1. ljab Kabul dan Fungsi Wali Nikah ..............c.cccccoenee. 133
a. Lafaz ljab Kabul Mazhab Hanafi ............................ 135
b. Lafaz ljab Kabul Mazhab Maliki ...............ccccceuee. 140
c. Lafaz ljab Kabul Mazhab Syafi’i ......ccceeviinniine. 142
d. Lafaz ljab Kabul Mazhab Hambali ......................... 146
2. ljab Kabul Satu Majelis .........cccccvevviieviveieieceeee e 155
3. Syarat ljab Kabul ........cccccooiiiiiiiiis 158
B. Analisis Dalil Wali Nikah ............cccocoiiieniiniiien, 161
a. Mazhab Hanafi ... 161
b. Mazhab Maliki, Syafi’i, dan Hambali..............c.......... 178
C. Analisis Dalil Saksi Nikah ...........cccccooiiiininiiiiies 208
1. Mazhab MaliKi ..o, 208
2. Mazhab Hanafi, Syafi’i, dan Hambali........................ 213
D. IMPLIKASI TALFIQ MAZHAB. ..., 219
1. DINAMIKA TALFIQ MAZHAB ... 219
A. Status Hukum Pernikahan ..........ccccocooniininnnn 230
Vi



235
240
.240
241
243

vii

2. HAK ANAK ..o
Daftar PUSTAKA ......eeeeeeeeeeeeee e

A, KeSIMPUIAN ..o
B. Saran.......ccoooiiii

Z
<
[ad
<
%
pd
<
o
pd
<
3
2
a
>
7
|
N4
>
© @m k cipta milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau
%)

I Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
..u. :ﬂf 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
ff .n.. a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
=2:0 b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

unsusaray 2+ Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



PEDOMAN TRANSLITERASI

leng ‘¢
q

epn uednnBus

|
d
uad ‘e

Buelenq |

Bue

Pengalihan  huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas

Huawl

Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan

leywnuwnBuaw
gas dinf

yninjes neje uelbe

eyibniawl

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi

¥ YNun eAuey uec
» |

i~
AT

Buepun-Buepun 1Bunpuljiqg e3din YeH

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.

dwaw uep L

AYKonsonan

Arab Latin Arab Latin

\ BueA uebunuadey u

ueyipipuad uebunuad

1e] 1ul sin) efiey

r
9

_|
[

2 &

‘nery Bysng NN Je

O
G
T

g}

jeiwj eAiey uesijnuad ‘u
W Uep ueyjwnjuesusul e

~
a

u

(:.
§_
G
A

-

Cc.

O
[

Lo

Dz A M

Jaquuns uexingaAa

nery eysng NN uizi edue) undede ynmuag wejep 1ul SNy eA1Ey yninjas neje ueibegas yeAueq

viii

‘yejesew niens uenefun neje 3y uesijnuad ‘uelode| ueunsnAuad ‘i
I
o
w



C

\_1
=
e|ng 'L

Buepun 1Bunpuijg e3din yeH

Bueie|i

u

InwnBual

U=l uep ueil

Buepun-

NS NIN

yd ‘uenijau

1By yninj

e
sl|n} ea

21ep 1u

LLIE

ymuaq

ueunsnAuac

undede

elode|

3 Uesl nuad ‘u

NI

B)SNS NIN uizi edueg)

'a

13

NE

uenelun neje

‘yejesewl niens

B..Vocal, panjang dan diftong

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u,” sedangkan bacaan

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:

Vokal (a) panjang= | A Misalnya Jé Menjadi qala
Vocal (i) panjang= | I Misalnya Jé Menjadi qila
Vocal (u) panjang= | U Misalnya O Menjadi duna

Khusus untuk bacaan ya™ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan

72
1

, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya™ nisbat

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya“ setelah fathah

ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut:

Diftong (aw) = Misalnya Ja menjadi | gawlun
Diftong (ay) = Misalnya B menjadi | Kkhairun

C.’Ta’ marbuthah (3)

Ta" marbiithah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah

kalimat, tetapi apabila Ta“ marblthah tersebut berada di akhir kalimat, maka

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya 4w xll 4. Jmenjadi

al=risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang




terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan
ggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya

<
=
Ala
[
IS
<
o
=
©
=
(5]
S
S
© _Mm xmm:,_nﬂm milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kasim Riau
3
_U\II Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
_u__._:l 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
AMr .nm a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
lu,/_._\_h_ b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

e 2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



ABSTRAK

Syamsuddin Muir (2026) : Akad Nikah Talfig Mazhab Da Implikasinya
Terhadap Status Hukum Pernikahan Dan
Nasab Anak

Talfig merupakan bentuk raglid dengan penggabungan beberapa pendapat
mazhab figh dalam satu masalah hukum. Seperti fenomena penerapan talfiq pada
akad nikah tanpa wali dan tanpa saksi yang merupakan gabungan pendapat
mazhab Hanafi dan mazhab Maliki. Mayoritas mazhab figh, Hanafi, Syafi’i, dan
Hambali menolak talfig mazhab. Pendapat mayoritas ulama mazhab Maliki di
benua Afrika Utara (selain Mesir) dan Andalusia membolehkan ralfig mazhab
pada masalah ibadah. Pendapat sebagian ulama kontemporer membolehkan zalfig
mazhab dengan syarat-syarat tertentu. Jenis penelitian ini adalah penelitian
kepustakaan (library research). Dalam penelitian ini dilakukan pengkajian
terhadap sumber tertulis seperti kitab atau buku yang berkaitan dengan penelitian.
Hasil dari penelitian ini bahwa ada kesepakatan tiga mazhab figh, mazhab Maliki,
mazhab Syafi’i, dan mazhab Hambali bahwa akad nikah talfiq mazhab tanpa wali
itu fasid, tidak sah, dikenakan hukuman takzir, tidak dikenakan hukuman had
zina. Juga sepakat tiga mazhab figh, mazhab Hanafi, mazhab Syafi’i, dan mazhab
Hambali, bahwa akad nikah talfig mazhab tanpa saksi itu fasid, tidak sah,
dikenakan hukuman takzir, dan tidak dikenakan hukuman had zina. Hukum talfig
mazhab dengan melaksanakan akad nikah tanpa wali dan tanpa saksi adalah zalfig
bathil, tidak sah, dan merupakan talfig terlarang, bertentangan dengan
kesepakatan ulama yang tidak membolehkan akad nikah tanpa wali dan tanpa
saksi. Status hukum pernikahan talfiq mazhab itu batal, dan nasab anak yang lahir
dari pernikahan talfiqg mazhab itu dinisbahkan kepada ayahnya.

Kata Kunci : talfig, taglid, mazhab

Xi



ABSTRACT

Syamsuddin Muir (2026) : Talfig Mazhab Marriage Contract and Its
Implications for the Legal Status of Marriage
and Children’s Destinies

Talfig is a form of taqglid that combines the opinions of several schools of Islamic
jurisprudence in a single legal issue. For example, the phenomenon of applying
talfig to marriage contracts without a guardian (wali) and without witnesses
(saksi) is a combination of the opinions of the Hanafi and Maliki schools. The
majority of the Hanafi, Shafi’i, and Hambali schools of Islamic jurisprudence
reject the talfiq of the school. The majority of Maliki scholars in North Africa
(except Egypt) and Andalusia permit the talfiq of the school in matters of worship.
The opinion of some contemporary scholars permits the talfig of the school with
certain conditions. This type of research is library research. In this research, a
review of written sources such as books or books related to the research is
conducted. The results of this research are that there is an agreement between the
three schools of figh, the Maliki school of thought, the Shafi'i school of thought,
and the Hambali school of thought that the marriage contract of the talfiq school
of thought without a guardian is fasid, invalid, subject to the punishment of takzir,
and not subject to the penalty of had zina. It is also agreed by the three schools of
figh, the Hanafi school, the Syafi’i school, and the Hambali school, that the talfiqg
school of marriage without witnesses is fasid, invalid, subject to the punishment
of takzir, and not subject to the punishment of had zina. The law of the talfiq
school of law by carrying out a marriage contract without a guardian and without
witnesses is talfiq bathil, invalid, and is a forbidden talfig. The legal status of the
talfig mazhab marriage is void, and the lineage of the child born from the talfiq
mazhab marriage is assigned to the father.

Keywords : talfiq, taglid, mazhab

Xii



1D YeH

Buepun-6uepun 1Bunpuljg eyd

1SNS NIN

e e e
Sljn] eale

efuey ues
Sl UEp ueyjwniueosus

2]ep U
2wl

)Njuaq WE

ueunsnAuad ‘ue

:laquuns ueyingaAu

undede

=
o~ oW
© il
N =
(a=
= -
= =)
g 3
w =
X =

nery

uenelun neje

‘yejesewl niens

erds

Aghdl) ol e T sae cp el b e Al JaT e S ga 304l
389 2563 0935y 09 ol aie e Gl Gk 38l re Sty s
dEsledall mndy el gaily lan Ld . SOy il ol 6T e i
5y Gl aby Jedly edladly ad) Cadl il Calll s ol
Boaadll 56 0958 WJaiVly (aae O) Lagsl JU& 5,6 3 aSIW) clde
MR ias Dgpiy Gald) Sl o ol sledall o gy L85l Jilws
S Pt e sl o ol M 3y S B s ol e gl
of RO R T ERCIER P+ B S gl S e eSSl Ll
(it adlly ¢ mladl Cndlly ( SO Cadl) B agidl Caldd) Gl
LS G o gt Yy ) gty (JBU Jy Opte glal s OF e
(e adlly ¢ milad) Coandlly ¢ ikl Coadll @M aid) Calill sl
o oo Yy ) (S Gty (JbU 2sed g gl i OF s
(JoU ol 58 25es Ogiy Jg Ok gl is sl b a5l (S 0] LU
sllel) gLy W o2 3l o8 2503 sy Ly Oget ly) e dld) OY
A gadly ol Adey Lased Doy Jy Dok Zlol) Aie Ognt Yl

OV Gl g e 3l Al o g ¢ b

Xiii



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Kajian tentang talfig dengan mengikuti berbagai mazhab dalam satu
masalah merupakan isu yang sudah lama berkembang di dunia Islam, terutama
dalam konteks hukum figh yang terdiri dari empat mazhab yang dipakai di
berbagai dunia Islam, mazhab Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi’i, dan
mazhab Hambali. Meskipun terdapat beberapa pendapat dan sudut pandang yang
berbeda dalam memahami talfig, namun secara langsung zalfig juga berimplikasi
pada tatanan kesinambungan pemikiran seorang mujtahid maupun mugallid
(pengikut mazhab). Membicarakan hukum talfig, tentu tidak bisa terlepas dari
pembahasan tentang faqlid, dan tatabbu’ al-rukhas. Karena talfig itu sendiri
bagian dari taglid, dan talfig itu juga ada sisi persamaan dengan tatabbu’ al-
rukhas yang juga berupa praktik menggabungkan beberapa pendapat mazhab figh.

Sejarah istilah talfig dalam ushul figh merupakan istilah baru muncul
belakangan, dan tidak ditemukan di kitab-kitab terdahulu. Pembahasan talfig itu
baru muncul pada abad ke 5 H, pada masa kuatnya fanatik mazhab dan masa
pengaruh politik memasuki ranah mazhab figh.! Najamuddin Ali al-Thurthusi
(758H) ulama Mazhab Hanafi dianggap sebagai ulama pertama yang berbicara
mengenai falfig.?

Pengertian talfiq sebagaimana yang dijelaskan oleh Muhammad Sa’id al-

Husaini ialah melakukan suatu perbuatan dengan menggabung beberapa pendapat

! Jamaluddin al-Qasimi, al-Fatwa fi al-Zsiam (Beirut: Dar al-Kutub al-limiyyah, 1987),
him, 169.

? Abdul Aziz 1zzat al-Khayyad, al-Akhz Bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma’
al-Figh al-1slami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), him 367.

1



2
mazhab figh. Seperti berwudhu’ dengan hanya menyapu sebagian kepala,
mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian memakai mazhab Hanafi tanpa batal wudhu’
dengan menyentuh wanita bukan mahram.’

Bisa digambarkan bahwa talfig itu seperti para ulama mujtahid berbeda
pendapat pada suatu amalan ibadah atau muamalah yang punya rukun atau syarat.
Lalu seorang mugallid mengikuti sebagian pendapat ulama dalam satu masalah,
dan, mengikuti pendapat mujtahid lain dalam masalah yang masih terdapat dalam
satu ibadah itu. Maka terlahir suatu bentuk ibadah baru yang tidak disebutkan oleh
salah satu ulama mujtahid. Bahkan, jika bentuk ibadah itu diajukan kepada
seorang ulama mujtahid, dipastikan ulama tersebut tidak akan menerimanya.*

Jika ditelusuri dari berbagai penjelasan para ulama tentang talfig, bisa
dibuat kesimpulan bahwa:

1) Talfig itu bagian dari taglid, yaitu taqlid gabungan dari berbagai mazhab.

2) Talfig hanya berlaku dalam masalah ijtihad figh, tidak berlaku dalam
= masalah akidah.

_ o = 3) Talfig itu satu amalan dengan menggunakan dua atau tiga pendapat

mazhab yang berbeda.
_____ 4) Penggabungan dua mazhab itu mengakibatkan amalan itu tidak sah
= g menurut kedua mazhab.
Sebagaimana kita ketahui, mayoritas umat Islam Indonesia itu mengikut

= 9 madzhab Syafi’i.> Namun begitu, pengamalan ralfig itu ada di Indonesia. Contoh

= nyata talfig itu ada pada membayar zakat fitrah dengan uang tunai mengikut

o > Muhammad Sa’id Albani al-Husaini, ‘Umdah al-Tahqiq Fi al-Taqlid wa al-Talfig
8 (Damaskus: Dar al-Qadiri, 1997), him, 183.

“ Ibid., him, 91.

= > Sirajuddin Abbas, Sejarah dan Keagungan Mazhab Syafi’i (Jakarta: Pustaka tarbiyah
: Baru), him, 370.



3
pendapat madzhab Hanafi, akan tetapi besaran uang yang dibayarkan berdasarkan
takaran beras menurut madzhab Syafi’i.

Gambaran talfig dalam zakat fitrah bahwa pendapat mayoritas ulama
termasuk mazhab Syafi’i, mewajibkan membayar zakat fitrah dengan makanan
pokok yang kadarnya sekitar 2,72 liter atau 2,176 kg, yang kemudian dibulatkan
menjadi 2,5 kg. Pendapat kedua, yaitu mazhab Hanafi yang membolehkan
membayar zakat fitrah dengan uang, dengan kadar wajib 8 Rithl Baghdad atau
sekitar 3,8 kg, atau sekitar 5 liter. Maka kalau ada yang bayar zakat fitrah dengan
uang dengan kadar 2,5 kg, ini bukan pendapat mayoritas ulama, bukan juga
pendapat mazhab Hanafi. Karena mayoritas ulama menetapkan kadar 2,5 kg, tapi
tidak boleh dibayar dengan uang. Mazhab Hanafi pula membolehkan bayar
dengan uang, tapi nilai ukurannya 3,8 kg atau 5 liter. Jadi, membayar zakat fitrah
dengan uang senilai 2,5 kg, ini namanya melahirkan pendapat baru, yaitu alfig.°

Para ulama yang membolehkan pelaksanaan talfig itu juga tidak secara
mutlak, akan tetapi pada batasan-batasan tertentu. Dalam hal ini ulama

menjelaskan terdapat dua bentuk larangan zalfig:

1) Talfig yang secara subtansi merupakan perbuatan haram, seperti talfig
yang akan menimbulkan penghalalan hal- hal haram, seperti menghalalkan
miras, zina dan lain-lain.

2) Talfiq dipandang negatif yang muncul kemudian. Menurut Wahbah al-
Zuhaili pada bagian ini diklasifikasi menjadi tiga:

a) Melakukan tatabbu’ al-rukhas. Artinya memilih pendapat ulama yang

ringan-ringan tanpa ada uzur dan darurat. Talfig dalam konteks ini

® Ahmad Zarkasih, Mazhab Talfiq Zakat Fitrah (Jakarta: Rumah Figih Publishing,
1441H), him 34.



b)

4
dilarang, dengan tujuan menutup dampak negatif dengan anggapan
seseorang bahwa dirinya bebas dari tuntutan syarak. Abu Hamid al-Gazali
berkata, tidak boleh seseorang mengadopsi pendapat-pendapat lain dengan
sesuka hatinya. Bagi orang awam tidak diperbolehkan memilih pendapat
yang ringan-ringan dari berbagai mazhab, sehingga bisa berbuat
seenaknya sendiri. Termasuk dalam kategori ini adalah memilih pendapat
yang ringan-ringan dengan tujuan mempermainkan Syariat, dan
mengadopsi pendapat-pendapat lemah dari setiap mazhab, hanya karena
menuruti hawa nafsu.

Talfiq yang akan berdampak kepada pembatalan keputusan hakim. Sebab
keputusan hakim itu menghilangkan perbedaan pendapat.
Talfig yang akan mengakibatkan pembatalan sebuah perbuatan yang
telah terlaksana secara taqlid, atau talfig yang akan mengakibatkan
pelanggaran terhadap hasil- hasil penetapan ijmak ulama.’

Nampak jelas, ulama beda pendapat menyikapi talfig mazhab, ada yang

melarang, ada yang membolehkan, dan ada juga yang membolehkan dengan
syarat tertentu. Jika kita melihat pembagian hukum syariat itu kepada ibadah,
muamalah, hudud, munakahat, maka talfig itu bukan saja bisa terjadi pada

masalah ibadah, tapi juga bisa terjadi pada masalah munakahat atau pernikahan.

Menurut perspektif hukum Islam, pernikahan dipandang sebagai

implementasi dari sunnah Rasulullah saw, yang memberikan contoh teladan
dalam menjalani kehidupan pernikahan. Sunnah ini memberikan landasan moral
dan spiritual bagi umat Islam untuk mengejar kebahagiaan dunia dan akhirat

melalui ikatan pernikahan. Rasulullah saw tidak hanya menjadi pemimpin dalam

’ Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami (Syria: Dar al-Fikr, 1986), him, 1148.



3)
konteks pernikahan, tetapi juga memberikan arahan dan nasihat yang
membimbing umatnya untuk menjalani hidup berkeluarga dengan penuh kasih
sayang dan ketaatan kepada Allah swt. Pernikahan tidak hanya menyangkut dua
individu yang menjalani kehidupan bersama, pernikahan dalam Islam juga
melibatkan keluarga. Persetujuan dari wali tidak hanya dianggap sebagai
formalitas, tetapi sebagai aspek yang menunjukkan keterlibatan dan dukungan
keluarga terhadap pernikahan tersebut. Dalam pandangan Islam, pernikahan
bukan hanya hubungan antara suami dan istri, melainkan juga sebuah persatuan
antar keluarga yang saling mendukung.®

Jika melihat perjalanan hukum pernikahan di tanah air, maka kita sejenak
mundur ke belakang melihat Hukum Barat (Belanda) masuk ke Indonesia pada
tahun 1596 seiring dengan gerakan kolonialisme. Dengan dalih memperluas
daerah perdagangan, maksud semula untung berdagang, berubah menjadi
penjajah. Agar maksud ini lancar, pemerintah Hindia Belanda memberikan
wewenang penuh kepada perusahaan perdagangan Belanda, V.O.C (Vereenigde
Oost-Indische Copagnie) untuk mendirikan benteng-benteng pertahanan dan
mengadakan perjanjian dengan raja-raja di Indonesia. Oleh karena itu, V.0.C
mempunyai dua wewenang, sebagai pedagang dan sebagai badan pemerintah.
Pada waktu itu pemerintah kolonial Belanda menetapkan hukum perkawinan
antara lain. Pertama, bagi orang Indonesia asli berlaku hukum adat. Kedua,
khusus orang Indonesia asli beragama Islam, berlaku hukum perkawinan Islam.
Ketiga, khusus orang Indonesia asli beragama Kristen, berlaku Ordonansi

Perkawinan Kristen (HOCI). Keempat, khusus warga negara keturunan Eropa dan

® Moh. Ali Wafa, Hukum Perkawinan di Indonesia (Pamulang: YASMI, 2018), him, 21.



6
Cina, berlaku Kitab Undang-Undang Perdata (BW). Bagi perkawinan campuran,
berfaku peraturan perkawinan campuran (Staatsbald 1898 No. 198) atau GHR.*

Pembahasan tentang Undang-Undang Perkawinan mengalami pasang surut
dicdalam materi yang berisikan nilai ke-Islaman pada pelaksanaan perkawinan.
Rancangan Undang-Undang Perkawinan yang diajukan oleh pemerintah ternyata
secara garis besar masih mengutip dari Kitab Undang-Undang Hukum Perdata
(burgelijk wetbook). Bahkan ada beberapa pasal yang secara jelas rumusannya
hanya diterjemahkan dari burgelijk wetbook dan Huwelisk ordonantie christen
inlanders. Itu semua memancing pertentangan dari para ulama dan masyarakat
Indonesia, khususnya umat Islam, bahwa RUU itu bertentangan dengan Undang-
Undang Dasar pasal 29 ayat (1) tentang kebebasan beragama. Pertentangan
didasari atas materi norma pada RUU perkawinan yang jauh keluar dari konsep
yang ada dalam al-Quran. Materi yang dimaksud secara garis besar tentang norma
perkawinan dan waris, perkawinan beda agama, pengaturan mengenai anak
angkat, masa iddah bagi perempuan, larangan poligami, dan larangan mengawini
saudara.'

Pada akhirnya RUU perkawinan dapat disahkan pada 2 Januari 1974
melalui forum paripurna Dewan Perwakilan Rakyat bersama dengan pemerintah
Indonesia dengan nama Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang perkawinan.
Secara kongkrit Undang-Undang Perkawinan ini baru dapat diterapkan apabila
peraturan pelaksanaannya sudah ada. Baru pada tahun 1975 pelaksanaan Undang-
Undang No. 1 Tahun 1974 tentang perkawinan efektif berjalan ketika Peraturan
Pemerintah (PP) No. 9 Tahun 1975 Tentang pelaksanaan Undang-Undang No. 1

Tahun 1974 tentang perkawinan sudah ada. Sejak adanya peraturan perundang-

% 1bid., him, 22.
19 1hid.



7
undangan ini, maka segala ketentuan mengenai perkawinan yang sebelumnya ada
menjadi tidak berlaku lagi sepanjang tidak diatur secara khusus.*

Pengaturan hukum perkawinan tidak berhenti pada Undang-Undang No. 1
Tahun 1974 tentang perkawinan, tetapi persoalan perkawinan diatur juga pada
Kompilasi Hukum Islam (KHI). Persoalan perkawinan yang ada pada KHI ini
lebih kepada pegangan para hakim di lingkungan Pengadilan Agama. Lahirnya
KHI ini didorong sebuah kebutuhan teknis yudisial yang dimana Mahkamah
Agung sebagai penanggung jawab peradilan di indonesia. Dengan keberadaan
KHI, maka kebutuhan teknis yudisial peradilan agama dapat dipenuhi. Dengan
adanya KHI, implementasi hukum Islam di Pengadilan Agama dapat
diseragamkan. Secara sederhana KHI merupakan hukum Islam yang diatur dalam
bentuk kodifikasi sebagai kesatuan hukum Islam yang digunakan sebagai
pegangan hakim di Pengadilan Agama. Harapannya semua produk hukum di
Pengadilan Agama harus berpedoman dan mengacu kepada KHI.*2

Pernikahan juga disebut dengan kata perkawinan, sebagaimana yang
tertulis dalam KHI. Dalam bahasa Indonesia, perkawinan berasal dari kata kawin,
yang menurut bahasa, artinya membentuk keluarga dengan lawan jenis;
melakukan hubungan kelamin dan bersetubuh. Istilah kawin digunakan secara
umum, untuk tumbuhan, hewan dan manusia, dan menunjukkan proses generatif
secara alami. Berbeda dengan itu, nikah hanya digunakan pada manusia karena
mengandung keabsahan secara hukum nasional, adat istiadat, dan terutama
menurut agama. Makna nikah adalah akad atau ikatan, karena dalam suatu proses

pernikahan terdapat ijab (pernyataan penyerahan dari pihak perempuan) dan kabul

" bid., him, 25
' Umar Haris Sanjaya dan Aunur Rahim Fagih, Hukum Perkawinan Islam (Yogyakarta:
Gema Media, 2017), him, 23.



8
(pernyataan menerima dari pihak laki-laki). Selain itu, nikah bisa juga diartikan
sebagai bersetubuh.*®

Dalam hukum perkawinan Islam, terdapat unsur pokok yang bersifat
kejiwaan dan kerohanian yang meliputi kehidupan lahir batin, kemanusiaan, dan
kebenaran. Menurut Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, perkawinan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan
seorang wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga (rumah
tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan Ketuhanan Yang Maha Esa. Dengan
demikian, pernikahan adalah suatu akad yang secara keseluruhan aspeknya
dikandung dalam kata nikah dan merupakan ucapan seremonial yang sakral.
Perkawinan itu perilaku makhluk ciptaan Allah swt agar kehidupan di alam dunia
berkembang. Perkawinan bukan saja terjadi di kalangan manusia, melainkan juga
pada tumbuhan dan hewan. Oleh karena itu, manusia disebut sebagai hewan yang
berakal. Jadi, perkawinan merupakan salah satu budaya yang beraturan dan
mengikuti perkembangan budaya manusia dalam kehidupan masyarakat. Dalam
masyarakat sederhana, budaya perkawinannya pun sederhana, sempit, dan
tertutup. Sebaliknya dalam masyarakat modern, budaya perkawinannya pun maju,
luas, dan terbuka.™*

Dalam hal tata tertib perkawinan memang sudah ada sejak masyarakat
sederhana yang dipertahankan anggota masyarakat dan para pemuka masyarakat
adat dan atau pemuka agama. Aturan dan tata tertib yang telah dibuat kemudian
terus berkembang dalam masyarakat yang memiliki kekuasaan pemerintahan di

dalam suatu negara. Contohnya di Indonesia, aturan dan tata tertib perkawinan

Y Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih Munakahat, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2014), him, 7.
" Ibid., him, 9.



C

oLU

uel

yninjes neje

|
1

|.’_'J\

o et
SIIN} BAJE

21ep 1u

LLIE

ymuaq

undede

B)SNS NIN uizi edueg)

'a

13

NE

Buele|iq

3 Uesl nuad ‘uelod 2| Ueur shAuad ‘yeit

NI

uenelun neje

‘yejesewl niens

Buepun-6uepun 1IBunpuljg e1din yeH

9
sudah ada sejak zaman kuno, zaman Sriwijaya, Majapahit, masa kolonial Belanda,
hingga Indonesia merdeka. Bahkan, aturan perkawinan tidak saja menyangkut
warga negara Indonesia, tetapi juga warga negara asing karena bertambah luasnya
pergaulan bangsa Indonesia. Sudah menjadi kenyataan umum bahwa pengaturan
persoalan perkawinan di dunia tidak menunjukkan adanya keseragaman.
Perbedaan yang terjadi tidak hanya antara satu agama dengan agama yang lain,
bahkan dalam satu agama dapat terjadi perbedaan pengaturan perkawinan yang
disebabkan adanya cara pandang yang berlainan karena menganut mazhab atau
alifan yang berbeda.’

Untuk memelihara, melindungi keluarga, dan meningkatkan kesejahteraan
serta kebahagiaan keluarga, disusun undang-undang yang mengatur perkawinan
dan keluarga yakni Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.
Peraturan negara tersebut mengatur seluruh anggota masyarakat yang telah
menginjak dewasa dan akan melangsungkan perkawinan.*

Dalam kompilasi hukum Islam (KHI) dijelaskan bahwa perkawinan adalah
pernikahan, yaitu akad yang kuat atau mitsagan ghalizhan untuk mentaati perintah
Allah swt dan melaksanakannya merupakan ritual ibadah. Sementara itu, menurut
Undang-Undang No.1 Tahun 1974, tentang Perkawinan Pasal 1 dijelaskan bahwa
perkawinan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang wanita
sebagai suami isteri dengan tujuan membentuk keluarga yang kekal dan bahagia
berdasarkan ke-Tuhanan Yang Maha Esa. Pada Pasal 14 KHI dengan tegas

menyatakan bahwa rukun nikah itu ada lima, calon suami, calon isteri, wali nikah,

' Dwi Atmoko dan Ahmad Baihaki, Hukum Perkawinan dan Keluarga (Malang:
Literasi Nusantara Abadi, 2018), him, 2.
*® Ibid.



10

dua orang saksi, dan ijab kabul.!’

Ketetapan yang ditulis dalam KHI itu sesuai
dengan mazhab Syafi’i yang menyatakan bahwa rukun nikah itu terdiri dari

shighat (ijab kabul), istri, suami, wali, dan dua orang saksi.'®

Akad nikah sebagai cara mempersatukan suami isteri itu merupakan
perjanjian yang berlangsung antara dua pihak yang melangsungkan perkawinan
dalam bentuk ijab dan kabul. Sedangkan definisi akad nikah dalam Kompilasi
Hukum Islam yang termuat dalam Bab | pasal 1 (c) yang berbunyi: Akad nikah
adalah rangkaian ijab yang diucapkan oleh wali dan kabul yang diucapkan oleh
mempelai pria atau wakilnya disaksikan oleh dua orang saksi.*®

Dalam pembahasan tentang perkawinan dalam Islam di antara hal yang
menarik perhatian para ulama figh sejak zaman klasik sampai ulama kontemporer
ini adalah wali nikah. Wali dalam sebuah perkawinan dipersiapkan oleh salah satu
mempelai, yaitu oleh mempelai wanita. Wali diartikan sebagai orang yang
menikahkan seorang wanita dengan seorang pria. Secara umum yang dimaksud
dengan wali adalah seseorang yang kedudukannya berwenang untuk bertindak
terhadap dan atas nama orang lain. Karena ini merupakan rukun dalam
perkawinan, maka persyaratan ada wali harus dipenuhi oleh calon mempelai
wanita untuk menikahkannya. Sebuah perkawinan tanpa ada wali, dapat
dipastikan perkawinan itu tidak sah. Sama halnya dengan persaksian, persoalan

wali juga diatur pada pasal 26 Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 yang

7 Kementerian Agama RI, Kompilasi Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: Rajawali Pers,
2018), him, 10.

'® Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji, al-Figh al-Manhaji ‘Ala
Mazhab al-Imam al-Syafi’r, Jilid 2 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2012), him, 51.

% Kementerian Agama RI, op. cit, him, 3.



11
menjelaskan bahwa perkawinan tidak sah bila dilakukan oleh wali nikah yang
tidak sah.?

Dalam kajian figh, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa menurut
mayoritas ulama, selain ulama mazhab Hanafi, bahwa akad nikah tidak sah
kecuali dengan kehadiran seorang wali. Sebagaimana firman Allah swt dalam

surah al-Bagarah, ayat 232:

i Yl \s;g,g»\j)\f&dus £ alas 6 g4l <3l ;LMJ\(,,.@U;\:)%
S90S 2Tl g 1K 88 s s Beg A Gy
osala Y 2l alag 2y 5l
Artinya “Apabila kamu mentalak isteri-isterimu, lalu habis masa iddahnya, maka
janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi dengan bakal
suaminya, apabila telah terdapat kerelaan di antara mereka dengan cara yang
ma'ruf. Itulah yang dinasehatkan kepada orang-orang yang beriman di antara
kamu kepada Allah dan hari kemudian. Itu lebih baik bagimu dan lebih suci.
Allah mengetahui, sedang kamu tidak mengetahui. i
Imam Syafi'i berkata, ini merupakan ayat yang paling jelas menerangkan
tentang kedudukan wali dalam pernikahan. Jika tidak demikian, maka tidak ada
artinya lagi para wali menghalangi perkawinan. Jumhur ulama juga berkata bahwa
pernikahan tidak terlaksana dengan ungkapan dari kalangan perempuan. Jika
seorang perempuan menikahkan dirinya sendiri atau menikahkan orang lain, atau
mewakilkan hak kewalian atas dirinya kepada orang lain untuk menikahkannya,
sekalipun dengan seizin walinya, maka pernikahannya tidak sah. Karena syarat
akad nikah belum terpenuhi, yaitu keberadaan seorang wali.

Sedangkan ulama mazhab Hanafi pula berkata, sebagaimana riwayat yang

jelas dari Abu Hanifah dan Abu Yusuf, bahwa perempuan berakal yang telah

% Umar Haris Sanjaya dan Aunur Rahim Fagqih, op. cit, him, 61.

*! Semua ayat dan terjemahan dalam tesis ini dikutip dari Al-Quran dan Terjemahannya,
Edisi Penyempurnaan 2019, Lajnah Pentashihan Mushaf al-Quran, Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI.



ey

12
baligh boleh menikahkan dirinya sendiri dan putrinya yang masih kecil. Juga
baleh menerima hak wakil dari orang lain. Akan tetapi seandainya dia
menikahkan dirinya dengan orang yang tidak selevel dengannya, maka walinya
boleh menolaknya.?

Ibnu Rusyd juga menjelaskan bahwa para ulama berbeda pendapat apakah
wali menjadi syarat sah nikah atau tidak. Imam Malik berpendapat bahwa nikah
tidak sah kecuali dengan wali dan itu merupakan syarat sah, dan Imam Syafi’i
juga menyatakan demikian. Abu Hanifah, Zufar, al-Sya'bi dan al-Zuhri
mengatakan bahwa jika seorang wanita melakukan akad nikah tanpa walinya,
sedangkan calon suaminya setara dengannya, maka dibolehkan. Sedangkan Daud
al-Zhahiri membedakan antara gadis dan janda, dia berkata bahwa disyaratkan
ada wali pada gadis dan tidak disyaratkan ada wali pada janda.?

Bcrdasarkan riwayat Ibnu al-Qasim dari Imam Malik tentang perwalian
tcrdapat pendapat keempat, yaitu disyaratkan wali dalam akad nikah itu sunah
bukan wajib. Hal itu karena diriwayatkan darinya, bahwa dia berpendapat ada hak
warisan antara suami istri tanpa wali, dan boleh bagi seorang wanita yang tidak
memiliki  kemuliaan untuk mewakilkan kepada seorang laki-laki dalam
menikahkannya. Dia juga mensunahkan agar seorang janda mengajukan kepada
wali untuk menikahkannya. Seoalah-olah menurutnya wali itu termasuk syarat
kesempurnaan bukan syarat sah. Berbeda dengan ungkapan ulama Baghdad yang
termasuk pengikut Imam Malik (yaitu mereka mengatakan bahwa wali termasuk

syarat sah bukan termasuk syarat kesempurnaan).**

22 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Zsiami wa Adillatuh, jilid 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 2012),
hlm, 82-83

% Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd al-Qurthubi, Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-
Mugtashid, jilid 4 (Riyad: Dar lbnu al-Jauzi, 1443H), him, 73-76.

** Ibid., him, 77.



13

Sebab perbedaan pendapat ini, karena tidak ada ayat dan hadits yang
dengan jelas mensyaratkan wali dalam pernikahan, lebih-lebih jika dalam hal itu
terdapat nash. Bahkan ayat-ayat dan hadits-hadits yang biasa dijadikan hujjah
oleh ulama yang mensyaratkan wali hanya mengandung kemungkinan adanya hal
itu.-Begitu juga ayat-ayat dan hadits-hadits yang dijadikan dalil oleh ulama yang
mensyaratkan gugurnya wali juga mengandung kemungkinan adanya hal itu.
Sedangkan hadits-hadits di samping mengandung kemungkinan pada lafaz-
lafaznya juga diperselisihkan mengenai keshahihannya, kecuali hadits Ibnu
Abbas.”

Ibnu Qudamah ulama mazhab Hambali dalam kitabnya al-Mughni
menjelaskan, sesungguhnya prnikahan tidak sah tanpa ada wali (dari calon
pengantin perempuan). Seorang perempuan tidak dapat menikahkan dirinya
sendiri dan tidak dapat diwakilkan oleh orang lain kecuali walinya. Jika hal
tersebut tetap dilakukan (nikah tanpa wali), maka pernikahannya tidak sah. hal ini
diriwayatkan oleh Umar, Ali, Ibnu Mas'ud, Ibnu Abbas, Abu Hurairah, dan
Aisyah.?®

Dengan riwayat ini, para ulama seperti Sa’id bin al-Musayyab, al-Hasan,
Umar bin Abdul Aziz, Jabir bin Zaid, al-Tsauri, Ibnu Syubrumah, Ibnu
Mubarak,Ubaidullah al-Anbari, Syafi'i, Ishaq, dan Abu Ubaid berpendapat bahwa
tidak boleh bagi perempuan menikah tanpa izin walinya, jika hal tersebut
dilakukan maka nikahnya tidak sah. Namun, Abu Hanifah berkata, seorang
perempuan dapat menikahkan dirinya sendiri ataupun dengan diwakilkan oleh

orang lain, berdasarkan kepada ayat 232, dalam surah al-Bagarah:

% bid., him, 78.
?® Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Qudumah, al-Mughni, jilid 9 (Riyadh: Dar
Alam al-Kutub, 1997), him, 345.



goapially 142 5t 51 Sl o35 O slats B

Artinya : “Maka janganlah kamu (para wali) menghalangi mereka kawin lagi
dengan bakal suaminya, apabila telah terdapat kerelaan di antara mereka dengan
cara yang ma'ruf.” !

Tambah jelas lagi dari pemaparan Ibnu Qudamah itu bahwa figh mayoritas
ulama berpendapat bahwa wali itu bagian dari rukun akad nikah. Tapi figh
mazhab Hanafi justru sebaliknya, bahwa wali bukan bagian dari rukun akad
nikah. Dari uraian pendapat ulama tentang wali tersebut dapat dipahami bahwa
mereka semua setuju atas pentingnya keberadaan wali dalam perkawinan. Namun
mereka berbeda dalam memberikan status wali nikah. Mayoritas ulama
menjadikan wali sebagai syarat sah. Sedangkan ulama mazhab Hanafi
menganggap wali nikah itu sebagai syarat kamal atau kesempurnaan saja.

Jadi, mayoritas ulama menempatkan wali sebagai rukun dalam akad nikah.
Konsekwensinya, jika akad nikah dilakukan tanpa wali, maka akad nikah tidak
sah. Namun begitu, figh mazhab Hanafi pula mengatakan bahwa wali bukan
bagian dari rukun akad nikah. Boleh saja perempuan dewasa melakukan akad
nikah dengan lelaki tanpa ada wali.

Selain wali nikah, kedudukan saksi dalam akad nikah juga mempunyai
peran penting terlaksananya akad nikah. Dalam konteks kesaksian akad nikah,
searang saksi adalah orang yang dapat memastikan dan mengetahui dengan jelas
bahwa telah terjadi proses akad nikah yang sah antara seorang laki-laki dan
perempuan. Dengan demikian, saksi tersebut dapat mempertanggung jawabkan

keadaan ini kepada pihak berwenang, jika di kemudian hari salah satu pihak

" Ibid., him, 346.



15
mengingkari pernikahan atau keturunannya. Hal ini bertujuan untuk mencapai
kemaslahatan bagi keduanya.

Kehadiran saksi dalam prosesi akad perkawinan memiliki peran yang lebih
dari sekadar menetapkan keabsahan perkawinan. Mereka juga berfungsi untuk
mengumumkan kepada masyarakat bahwa pernikahan telah dilangsungkan, yang
bertujuan untuk menghindari isu-isu negatif yang dapat muncul setelah
pernikahan, terutama tuduhan zina.

Namun begitu, ulama figh juga berbeda pendapat tentang kedudukan saksi
dalam akad nikah. Abdul Rahman al-Juzairi menjelaskan bahwa mazhab Maliki
berpandangan bahwa rukun nikah ada lima:

a) Wali mempelai wanita. Pernikahan tidak sah tanpa wali.
b) Mahar. Pernikahan harus disertai mahar. Akan tetapi tidak disyaratkan

mahar harus disebutkan pada saat akad nikah.

c) Suami.
= d) Istri. Dengan ketentuan, suami dan istri terbebas dari halangan-halangan

o = nikah yang ditetapkan syariat, seperti melakukan ihram dan berada dalam

masa iddah.
_____ e) Shigat (ijab kabul). Yang dimaksud dengan rukun menurut mereka adalah
f ﬁ;j_; = apa yang membuat esensi syariat tidak ada kecuali dengannya. Akad tidak
dapat dibayangkan kecuali dengan adanya dua pihak yang melakukan
S 9 akad, yaitu suami dan wali.”®
: Abdul Rahman al-Juzairi juga menegaskan bahwa ada tiga madzhab

5 S sepakat atas esensi keberadaan saksi pada saat prosesi akad nikah. Jika tidak ada

dua saksi pada saat ijab dan kabul, maka akad nikah jadi batal. Mazhab Maliki

S *® Abdul Rahman al-Juzairi, Kitab al-Figh ‘ala al-Mazahib al-Arba’ah, jilid 4 (Beirut:
Dar al-Kutub al-llmiyyah, 2003), him, 27-28.



16
tidak sependapat dan mengatakan, keberadaan dua saksi sangat penting, akan
tetapi tidak mesti dua orang saksi menghadiri prosesi akad nikah, namun
keduanya harus hadir pada saat suami istri dipertemukan (pertama kali). Adapun
kehadiran dua saksi pada saat akad hanya merupakan anjuran saja, bukan wajib.?

Wahbah al-Zuhaili juga mengatakan bahwa jumhur ulama, selain Mazhab
Maliki berpandangan bahwasanya persaksian wajib hukumnya ketika melakukan
proses akad nikah, agar para saksi mendengar ijab dan kabul ketika diucapkan
oleh kedua belah pihak yang melakukan akad. Jika akad tersebut usai tanpa
dibarengi persaksian, maka pernikahan itu rusak. Menurut mazhab Maliki,
persaksian bukan syarat sah akad nikah. Inilah titik perbedaan antara para ulama
mazhab Maliki dan lainnya.*

Ibnu Qudamah juga menjelaskan bahwa sesungguhnya nikah tidak akan
terlaksana tanpa ada dua saksi. Ini adalah pendapat yang mashur dari Imam
Ahmad. Hal tersebut diriwayatkan oleh Umar dan Ali. Ini juga pendapat lbnu
Abbas, Sa’id bin al- Musayyab, Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha'i, Qatadah, al-
Tsauri, al-Auza'i, dan Imam Syafi'i. Diriwayatkan dari Imam Ahmad, bahwa
pemikahan boleh dilakukan tanpa saksi. Hal ini dilakukan oleh Ibnu Umar, al-
Hasan bin Ali, Ibnu Zubair, Salim bin Umar, dan Hamzah bin Umar. Abu
Abdullah bin Idris, Abdurrahman bin Mahdi, Yazib bin Harun, al-Anbari, Abu
Tsaur, dan Ibnu Munzir juga berpendapat seperti itu. Ini juga perkataan al-Zuhri
dan Imam Malik jika pemikahan itu diumumkan.®*

Dalam al-Mausii’ah al-Fighiyyah al-Kuwaitiyyah disebutkan tentang

perbedaan pendapat ulama mengenai kedudukan saksi dalam akad nikah.

*° Ibid., him, 61.
%% Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh........ op. cit, jilid 7, him, 72.
' Abu Muhammad Abdullah bin Ahmad bin Qudamah, op. cit, jilid 9, him, 347.



17
Mayoritas ulama dari mazhab Hanafi, al-Syafi’i, dan Hambali mengatakan bahwa
tidak sah akad nikah tanpa kehadiran dua orang saksi. Isi sesuai denga hadits dari
Saidah Aisyah bahwa tidak sah nikah tanpa ada wali dan dua orang saksi. Tapi,
dalam mazhab Hanafi dan Hambali bahwa saksi dalam akad itu sebagai syarat
akad nikah. Mazhab Syafi’i pula mengatakan dua orang saksi itu sebagai rukun
akad nikad. Namun begitu, mazhab Maliki pula mengatakan bahwa saksi dalam
akad nikah itu wajib, bukan rukun dan bukan pula syarat dalam akad nikah.
Kehadiran saksi saat akad nikah itu hanya sunat. Jika tidak ada saksi saat akad
nikah, tapi saksi ada saat sebelum suami isteri melakukan hidup bersama (jimak),
maka hukum kewajiban ada saksi itu sudah terpenuhi dalam pernikahan mereka.*
Bahkan, Ibnu Abdul Bar ulama mazhab Maliki mengatakan, menurut Imam
Malik, saksi itu bukan dari kewajiban akad nikah, dan boleh melakukan akad
nikah tanpa ada saksi.*

Jelas, mayoritas ulama mewajibkan kehadiran dua orang saksi dalam
prosesi akad nikah. Namun, mazhab Maliki pula mengatakan tidak ada kewajiban
dua orang saksi hadir dalam prosesi akad nikah. Dua isu ini, wali nikah dan saksi
nikah masih merupakan isu hangat dalam kajian figh Islam. Karena akad
pernikahan itu sangat sakral, dan ketentuan keabsahannya juga sangat menjadi
perhatian besar para ulama figh. Kalau kita telusuri di berbagai media sosial, kita
akan menemukan kasus pernikahan tanpa wali, dan juga ada kasus akad nikah
tanpa wali dan saksi. Di antaranya kasus nikah tanpa wali nikah di Candipuro,

Kabupaten Lumajang, Jawa Timur, pada tanggal 15 Agustus 2023.** Ada juga

32 Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah, al-Mausii'ah al-Fighiyyah, jilid 41 (Kuwait: Dar al-
Salasil, 1427H), 294.

** Ibnu Abdul Bar, al-Istizkar, jilid 16 (Kairo: Dar al-Wa’yi, 1993), hlm, 212.

** Compas.com, 4 Juli 2024.



18
kasus nikah tanpa wali dan tanpa saksi yang terjadi di sebuah pondok pesantren di
Jember, Jawa Timur, pada 5 Januari 2023.%

Berbeda pendapat para ulama dalam menyikapi masalah talfig dalam figh
Islam, ada pedapat yang melarang talfig mazhab secara mutlak, ada pula segelintir
ulama yang membolehkan talfig mazhab secara mutlak, dan ada pula pendapat
ulama yang membolehkan talfig mazhab dengan syarat tertentu. Ditambah lagi
dengan perbedaan mazhab figh tentang kedudukan wali dan saksi dalam akad
nikah. Ada mazhab figh yang tidak memasukkan wali dalam rukun akad nikah,
dan’ada pula mazhab figh yang tidak memasukkan saksi dalam bagian rukun akad
nikah.

Dengan perbedaan pendapat ulama terhadap kedudukan hukum talfig
mazhab, dan perbedaan ulama terhadap kedudukan wali nikah dan saksi nikah,
maka timbul pertanyaan tentang status hukum akad nikah talfig mazhab. Begitu
jugs tentang status nasab anak yang lahir dari akad nikah zalfig mazhab. Dengan
dua pertanyaan itu, maka penulis merasa tertarik untuk melakukan penelitian
datam isu ini dengan membuat judul penelitian, “Akad Nikah Talfiq Mazhab
dan Implikasinya Terhadap Status Hukum Pernikahan dan Nasab Anak”

A. ldentifikasi Masalah

Dari latar belakang di atas, dalam rangka mengetahui penggunaan metode
talfiq dalam akad nikah, maka perlu diketahui masalah-masalah yang akan dikaji,
yakni:

1. Talfig mazhab menjadi sebuah polemik dalam mazhab figh, sebab

berkaitan dengan fanatisme bermazhab.

*> Radarjember.jawapos.com, 4 Juli 2023.



19

2. Pemikiran ulama dan latar belakang pemikirannya mengenai talfig
terdapat perbedaan dalam pelaksanaan, terutama dalam akad nikah.

3. Mendiskripsikan pemikiran dan metodologi serta aplikasi yang dipakai
oleh sebagian ulama dalam masalah zalfig.

4. Penerapan talfig mazhab dalam masalah wali nikah dan saksi nikah
berimplikasi pada persoalan hukum formal dan non formal.

5. Implikasi hukum akad nikah ralfig mazhab terhadap status hukum
pernikahan dan nasab anak perlu dianalisis dengan baik, sebab berkaitan
dengan mejalankan syariat agama.

B. Penegasan Istilah
Talfiq

Talfig ialah melakukan satu amalan ibadah dengan menggabung
beberapa pendapat mazhab figh. Seperti berwudhu’ dengan hanya
menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian memakai
mazhab Hanafi tanpa batal wudhu’ disebabkan menyentuh wanita bukan

mahram.®

C. Pembatasan Masalah
Pembahasan ralfig mazhab dalam figh sangat banyak kaitannya dalam
masalah ibadah, muamalah, dan munakahat. Dalam masalah figh munakahat
terdapat persoalan talfig mazhab yang sangat penting dibahas. Pembahasan yang
penting ini dalam analisis penulis adalah berkaitan dengan kedudukan wali nikah
dan saksi nikah yang berimplikasi pada persoalan hukum formal. Maka penulis
memfokuskan dalam disertasi ini pada talfig dan penggunaannya sebagai dasar

dalam perumusan hukum Islam. Kemudian aplikasinya di dalam masalah

*® Muhammad Sa’id Albani al-Husaini, op. cit, him, 183.



20
pernikahan yang berkaitan dengan akad nikah pada fenomena nikah tanpa wali

U T _ O dan saksi.

D. Rumusan Masalah

Agar dalam penyusunan ini lebih jelas, maka penulis perlu merumuskan

permasalahan yang akan dikaji yang meliputi:

1. Bagaimana konsep dan praktik akad nikah ralfig mazhab dalam
perspektif figh dari aspek rukun dan syarat pernikahan menurut
mazhab-mazhab figh mu tabar?

2. Bagimana analisis hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang
dilakukan secara talfig mazhab?

3. Bagaimana implikasi akad nikah ralfig mazhab terhadap status hukum

perkawinan dan nasab anak?

= 33 E. Tujuan dan Manfaat Penelitian
= 3 1. Tujuan Penelitian

a. Mengetahui konsep dan praktik akad nikah talfig mazhab dalam

_ = perspektif figh dari aspek rukun dan syarat pernikahan.
_ o b. Mengetahui hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang
dilakukan secara talfig mazhab

c. Mengetahui implikasi akad nikah ralfig mazhab terhadap status

ANIO L7 ed
NI Uizl edu

hukum pernikahan dan nasab anak.

2. Manfaat Penelitian
= ‘ a. Mengetahui pendapat dan sikap ulama terhadap hukum zalfig.
= b. Mengetahui ilustrasi yang benar tentang ralfiq.

c. Mengetahui hukum penerapan zalfiq dalam figh Islam.



21
d. Mengetahui implikasi hukum penerapan talfig dalam akad nikah.
e. Memberikan sumbangan pemikiran perkembangan hukum Islam,

terutama formulasi hukum yang terkait dengan konsep talfig.

F. Metode Penelitian

1. Jenis Penelitian

Sebagaimana teori yang mengatakan bahwa metode penelitian adalah cara
untuk melakukan sebuah penelitian dalam rangka mendapatkan hasiltertentu yang
diinginkan atau dengan kata lain merupakan cara yang ilmiah untuk mendapatkan
data dengan tujuan dan kegunaan tertentu.*” Metode penelitian dalam disertasi ini
menggunakan jenis penelitian library research, atau disebut juga penelitian
kepustakaan dengan teknik pengumpulan data dengan melakukan penelahaan
terhadap buku, literatur, catatan, serta berbagai laporan yang berkaitan dengan
masalah yang ingin dipecahkan.®®

Ada empat ciri utama penelitian kepustakaan, yaitu pertama; peneliti
berhadapan langsung dengan teks dan data angka, bukan pengetahuan dari
lapangan atau saksi mata berupa kejadian, orang atau benda-benda lain. Kedua;
data pustaka bersifat siap pakai. Ketiga, data pustaka umumnya adalah sumber
sekunder yang bukan data orisinal dari tangan pertama di lapangan. Keempat,
kandisi data pustaka tidak dibatasi oleh ruang dan waktu.*®

Dalam penelitian ini mencari dan mengumpulkan buku yang berkaitan

dengan masalah talfig dan akad nikah, lalu diklasifikasi, kemudian dibaca dan

*” Garaika Darmanah, Metodologi Penelitian (Lampung: CV. Hira Tech, 2019) Cet. Ke-
1,.him, 6.

%% Malyasari,Asmendri, Penelitian Kepustakaan, Library Research, Jurnal Natrual scince,
6.(1) 2020, kol 3, him, 3.

%% Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta, Yayasan Obor Indonesia,
2008), him, 3.



22
dikutip lalu dianalisa. Hal yang berkaitan dengan permasalahan yang ada
khususnya dengan talfig dan akad nikah, termasuk buku-buku yang berkaitan
dengan hukum keluarga Islam dan buku-buku lain yang berkaitan dengan masalah
yang diteliti dan lain sebagainya. Metode ini digunakan untuk mencari data yang
bersangkutan dengan teori yang dikemukakan oleh para ahli (baik dalam bentuk
penelitian atau karya tulis) untuk mendukung dalam penulisan atau sebagai
landasan teori ilmiah.

Penelitian ini menggunakan penelitian deskriptif kualitatif analisis, dimana
penelitian deskriptif digunakan untuk menemukan pengetahuan yang seluas-
luasnya terhadap objek penelitian pada suatu masa tertentu. Teknik ini bertujuan
untuk menjelaskan atau mendeskripsikan suatu keadaan apa adanya dan
menginterpretasi objek sesuai dengan apa adanya.”® Oleh karena itu dalam
penelitian ini semua data-datanya berasal dari bahan-bahan tertulis berupa buku,
majalah, naskah, dan lain lain.

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif, menekankan pada
pemahaman mengenai masalah-masalah yang penulis bahas dengan
tidak menggunakan angka-angka, tetapi berdasarkan realitas yang ada secara
kompleks. Penelitian kualitatif adalah suatu penelitian yang pada dasarnya
menggunakan pendekatan deduktif-induktif. Pendekatan ini berangkat dari suatu
kerangka teori, gagasan para ahli, maupun pemahaman peneliti berdasarkan
pengalamannya yang kemudian dikembangkan menjadi permasalahan-

permasalahan beserta pemecahannya vyang diajukan untuk memperoleh

0 Cut Medika Zellatifanny, Bambang Mudjiyanto, Tipe Penelitian Deskripsi Dalam Ilmu
Komunikasi, Jurnal Diakom, Vol. 1 No. 2, Desember 2018, Kol 2, him, 84.



23

pembenaran (verifikasi) dalam bentuk dukungan data empiris di laporan penelitian
dalam bentuk disertasi ini.**

2. Sumber Data

Penelitian ini merupakan kajian kepustakaan (library research), adapun

sumber data yang akan digunakan terdiri dari:

1. Sumber Data Primer, seperti al-Talfig wa Maugqif al-Ushiliyin Minhu oleh

Muhammad Abdul Razzaq al-Duwaisi, al-Tamazhub Dirasah Nazriyyah
Nagdiyyah oleh Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, Ushil al-Figh al-Islami oleh
Wahbah al-Zuhaili, al-Wajiz Fr Ushil al-Figh al-Isiami oleh Musthafa al-
Zuhaili, al-Wadhih Fi Ushal al-Figh oleh Umar Sulaiman al-Asyqar,
Ushiil al-Figh al-Muyassar oleh Syakban Ismail, Ushil al-Figh oleh Abu
Zahrah, al-Jami’ Li Masail Ushil al-Figh oleh Abdul Karim al-Namlah,
Ushal al-Figh oleh lyadh Nami al-Silmi, Tabshir al-Nujaba’Bihagiqah al-
ljitihad wa al-Taqlid wa al-Talfig wa al-Ifta’ oleh Muhammad Ibrahim al-
Hifnawi, Mu’jam Musthalahat Ushil al-Figh oleh Qutub Musthafa Sanu,
Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Mugtashid oleh Ibnu Rusyd, dan al-
Mughnt oleh lbnu Qudamah, al-Ahkam al-Syar’iyyah fi al-Ahwal al-
Syakhshiyyah oleh Muhammad Qadri Basya, al-Wilayah fi al-Nikah oleh
Awadh Raja’ al-Aufi, dan al-Ahwal al-Syakhshiyyah oleh Muhammad

Abu Zahrah.

. Sumber Data Sekunder, al-Figh al-Hanafi Fi Tsaubih al-Jadid oleh Abdul

Hamid Mahmud Thuhmaz, al-Mubassath F1 al-Figh al-Maliki oleh Al-
Tawani bin al-Tawani, Qasd al-Sabil Fi Figh Ahmad bin Hambal oleh

Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqil, al-Figh al-Manhajt ‘Ala Mazhab al-

* Hardani dkk, Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Yogyakarta: CV. Pustaka

lImu, 2020), cet .1, him, 254.



24

Imam al-Syafi’t oleh Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-

Syarbaji, al-Mausyii’ah al-Fighiyyah oleh Kementerian Wagaf Kuwait,

I’lam al-Muwagqqi’tn oleh lbnu Qayyim al-Jauziyyah, al-Fath al-Rabbani

Min Fatawa Imam al-Syaukant oleh Muhammad Ali al-Syaukani, Majmii’

al-Fatawa oleh lbnu Taimiyah, al-Bayan oleh Ali Jumah.

3. Teknik Pengumpulan Data

Penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian library
research dengan sumber data primer. Adapun teknik pengumpulan data pada
penelitian ini dikumpulkan dan dilakukan secara kepustakaan atau library
research. Jenis penelitian yang digunakan adalah kajian kepustakaan (library
research) dimana penelitannya dilakukan dengan konsep-konsep yang ada.*?

Pengertian dari penelitian kepustakaan (library research) sendiri adalah
serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode pengumpulan data pustaka,
membaca, mencatat, dan mengolah data penelitian. Terdapat empat ciri-ciri dari
penelitian kepustakaan (library research), antara lain: Pertama, peneliti tidak
berhadapan langsung dari lapangan melainkan dengan teks atau data angka.
Kedua, data pustaka bersifat ready-made atau siap pakai, dimana bahan-bahannya
sudah terdapat dalam perpustakaan. Ketiga, data pustaka pada umumnya
merupakan sumber sekunder. Keempat, kondisi pustaka tidak dibatasi oleh ruang
dan waktu. Peneliti berhadapan dengan informasi yang statik.**

Dengan demikian pengumpulan data dilakukan dengan metode
dokumentasi, yaitu suatu cara pencarian data kualitatif dengan melihat atau

menganalisis buku, jurnal tentang talfig, kedudukan hukum talfig. Setelah data

*> Muhammad Nasir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1985), him, 54.
® Mustika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014),Hn3-5.



25
terkumpul, lalu data tersebut diklasifikasikan kepada data primer maupun data
sekunder untuk menjawab permasalahan yang ada di dalam disertasi ini.

4. Teknik Analisis Data

Teknik analisis data yang digunakan penulis dalam penyusunan disertasi
ini-adalah metode contents analysis (analisis isi), yaitu kajian tentang talfig dan
akad nikah yang terdapat di berbagai kitab-kitab ushul figh dan figh. Analisis ini
adalah suatu cara analisis ilmiah tentang pesan sesuatu komunikasi yang
mencakup klasifikasi tanda-tanda yang dipakai dalam komunikasi, menggunakan
kriteria sebagai dasar klasifikasi dan menggunakan teknik analisis tertentu sebagai
membuat prediksi. Dengan menggunakan metode ini, dapat disesuaikan aspek-
aspek isi materi, menganalisisnya dari aspek bahasa, kedalaman dan keluasan isi
dan kaitan pokok-pokok masalah yang melingkupinya serta menarik garis
koherensi dan konsistensi antara berbagai materi untuk disimpulkan. Data dan
sumber pustaka yang ditemukan selanjutnya dibahas secara deskriptif-analisis.

5. Pendekatan penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan substantif, yaitu tentang Implikasi
Yuridis Akad Nikah Talfiq Mazhab.

Pendekatan yang digunakan adalah sebagai berikut:

a. Pendekatan Normatif.

Pendekatan normatif bersumber dari buku, skripsi, dan majalah yang
membahas kajian tentang ralfig dan akad nikah. Salah satu dasar utama dalam
penelitian ini adalah buku-buku Ushul Figh, buku-buku Ahwal Syakhshiyah, dan
Undang-undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam
(KHI).

b. Pendekatan Syar’i



26

Pendekatan syar’i bersumber dari al-Quran dan Hadits yang berkaitan
dengan hukum keluarga.

G. Sistimatika Penulisan

Supaya gambaran penelitian ini menjadi lebih jelas, penulis membangun
sistematika pembahasan yang tersusun atas lima bab.

Bab I, Mencangkup pendahuluan yang berisi latar belakang masalah,
identifikasi masalah, penegasan istilah, pembatasan masalah, rumusan masalah,
tujuan dan kegunaan penelitian, metode penelitian, penelitian terdahulu, dan
sistematika penulisan, metode penelitian, jenis penelitian, sumber data, teknik

pengumpulan data, teknik analisis data, pendekatan penelitian.

Bab Il, Mencakup pembahasan tentang talfiq yang meliputi pembahasan
tentang pengertian talfig, bentuk talfig, pembagian talfig, pandangan ulama
kontemporer terhadap talfig, hukum talfig, pembahasan tentang talfig terdahulu,

mazhab, taqlid, dan tatabbu’ al-rukhas.

Bab [1l, Mencakup dinamika rukun nikah, kedudukan wali nikah,
kedudukan saksi nikah. Rukun akad nikah menurut mazhab Hanafi, mazhab
Maliki, mazhab Syafi’i, dan mazhab hambali, Wali Nikah menurut Mazhab
Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi’i, dan mazhab Hambali, Hukum wali nikah,
Saksi nikah menurut mazhab Hanafi, mazhab Maliki, mazhab Syafi’i, mazhab

Hambali, dan hukum saksi nikah.

Bab 1V, Mencakup ijab kabul, analisis dalil wali nikah, analisis dalil saksi
nikah, dinamika talfig mazhab, status hukum pernikahan talfig mazhab, status

hukum nasab anak dari nikah talfig mazhab.

Bab V, Penutup yang meliputi kesimpulan dan saran.



ey

BAB Il

KAJIAN TEORITIS

ASLANDASAN TEORI
1. Talfiq
a.'Pengertian Talfiq

Talfig menurut arti harfiahnya berasal dari bahasa Arab laffaga
yangartinya merangkapkan tepi yang satu dengan yang lainnya. Seperti kata
laffaga al-tsauba artinya mempertemukan dua tepi kain kemudian menjahitnya.*
Menurut al-Hafnawi, falfig ialah melakukan tata cara suatu ibadah yang tidak
pernah disebutkan oleh ulama mujtahid. Seperti menggabungkan taqlid kepada
dua imam mujtahid atau lebih pada satu amalan yang punya rukun atau bagian
yang saling berkaitan. Seperti seseorang berwudhu’ mengikut mazhab Syafi’i
dengan hanya menyapu sehelai rambut kepalanya saja. Setelah itu dia menyentuh
wanita yang bukan mahramnya, mengikut mazhab Hanafi yang mengatakan tidak
membatalkan wudhu’. Wudhu’ dengan cara seperti itu merupakan satu gabungan
yang tidak mengikut kepada kedua imam mazhab itu. Sebab mazhab Hanafi
menganggap wudhu’ tidak sah dengan hanya menyapu sehelai rambut kepala saja.
mazhab Syafi’i pula menghukum wudhu’ itu batal, sebab menyentuh wanita
bukan mahram.*

Wahbah al-Zuhaili mengatakan, talfig ialah melakukan suatu amalan
dengan cara raqlid berbagai mazhab. Contohnya, seorang lelaki menikahi seorang
perempuan dengan cara penggabungan berbagai mazhab figh tanpa wali, tanpa

saksi, dan tanpa mahar. Pelaksanaan gabungan berbagai mazhab figh pada akad

* Luis Ma’luf, al-Munjid (Beirut: Dar al-Masyrig, 1975), him, 727.
> Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, him, 262.

27



28
nikah seperti itu tidak mendapat pengakuan dari semua ulama mazhab.*®
Menurut Musthafa al-Zuhaili, talfig ialah mengambil pendapat dari
beberapa mazhab dalam satu masalah, lalu menghasilkan sebuah paduan hukum
yang tidak diakui oleh semua mazhab figh. Contohnya, seseorang berwudhu’
dengan menyapu sebagian kepala mengikut mazhab Syafi’i. Lalu dia menyentuh
wanita bukan mahram, mengikut mazhab Hanafi tanpa batal wudhu’, dan
mengikut mazhab Maliki tidak batal wudhu’ menyentuh tanpa syahwat.
Kemudian dia melakukan sholat. Menurut mazhab Syafi’i, wudhu'nya sudah
batal, karena menyentuh wanita bukan mahram. Menurut mazhab Hanafi,
wudhu’nya tidak sah, karena menyapu kepala kurang seperempat. Menurut
mazhab Maliki wudhu’nya tidak sah, karena tidak menyapu seluruh kepala.47
Muhammad Sa’id al-Husaini mengatakan, talfig ialah melakukan suatu

amalan ibadah dengan menggabung beberapa pendapat mazhab figh. Seperti

berwudhu’ dengan hanya menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi’i.
= Kemudian memakai mazhab Hanafi tanpa batal wudhu’ dengan menyentuh

® .~ 2 wanita bukan mahram.®®

_ Menurut lyadh Nami al-Silmi, talfig ialah melaksanakan satu bentuk
_ — ibadah dengan cara yang tidak diakui oleh para ulama mujtahid terdahulu. Jika

mugallid melakukannya tanpa sengaja, maka hal itu boleh saja, karena mugallid
boleh mengamalkan pendapat beberapa ulama tempatnya bertanya. Seperti
o = mugallid bertanya tentang wudhu’ kepada ulama mazhab Syafi’i. Kemudian dia
bertanya kepada ulama mazhab Maliki tentang pembatal wudhu’. Kemudian dia

= = melaksankan sholat dengan wudhu’ dari pendapat dua ulama berbeda mazhab.

*® Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Isiami............ op. cit, him, 1142.
= *" Musthafa al-Zuhaili, op. cit, jilid 2, him, 373.
“*8 Muhammad Sa’id Albani al-Husaini, op. cit, him, 183.



29

Sebagian ulama memberikan beberapa syarat terhadap talfiq yang dibolehkan:

1. Talfig yang tidak menyalahi ijmak atau al-Quran dan sunnah.
2. Talfrq yang tidak bertujuan membebaskan diri dari taklif.*

Bisa digambarkan bahwa talfig itu seperti para ulama mujtahid berbeda
pendapat pada satu ibadah atau muamalah yang punya rukun atau syarat. Lalu
searang mugallid mengikuti sebagian pendapat ulama dalam satu masalah, dan
mengikuti pendapat mujtahid lain lagi dalam masalah yang masih terdapat dalam
satu ibadah itu. Maka terlahir suatu bentuk ibadah baru yang tidak disebutkan oleh

salah satu ulama mujtahid. Bahkan, jika bentuk ibadah itu diajukan kepada ulama

mujtahid, pasti dia tidak akan menerimanya.*

Dari beberapa definisi talfig itu bisa dipahami sesuai dengan pendapat
mayoritas ulama bahwa talfiq itu penggabungan beberapa pendapat mazhab figh
dalam satu ibadah, seperti pelaksanaan wudhu’ dengan gabungan mazhab figh.
Adapun penggabungan berbagai pendapat mazhab figh dalam beberapa masalah
ibadah yang berbeda, itu bukan dinamakan zalfig, tapi bisa disebut pindah mazhab

atau pilihan mazhab.™

Dari penjelasan para ulama tentang definisi zalfig di atas itu, bisa dibuat

kesimpulan bahwa:

1) Talfig itu bagian dari taglid, yaitu taqlid gabungan dari berbagai mazhab.
2) Talfig hanya berlaku dalam masalah ijtihad figh, tidak berlaku dalam

masalah akidah.

*9 1yadh Nami al-Silmi, op. cit, him, 490.
%0 Ibid., him, 91.
%! Wazarah al-Auqaf al-Kuwaityah, op. cit, him, 294.



30

3) Talfig itu satu amalan dengan menggunakan dua atau tiga pendapat
mazhab yang berbeda.

4) Penggabungan dua mazhab itu mengakibatkan amalan itu tidak sah

menurut kedua mazhab.

Sebagian ulama mengatakan gabungan pendapat dua mazhab dalam dua
masalah atau ibadah yang berbeda itu disebut juga talfig. Contoh, seseorang
berwudhu’ dengan menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi’i.
Kemudian dia menyentuh anjing, mengikut mazhab Maliki yang mengatakan
anjing itu tidak najis. Lalu dia melaksanakan shalat. Maka shalatnya tidak sah,
alias batal menurut mazhab Maliki dan mazhab Syafi’i. Karena wudhu’nya tidak
sah, menurut mazhab Maliki. Shalatnya tidak sah menurut mazhab Syafi’i, karena

ada najis, yaitu menyentuh anjing.

Sebenarnya, contoh di atas itu terjadi dalam dua ibadah yang berbeda.
o Sebab, dia berwudhu’ mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian dia mengikut mazhab
Maliki yang mengatakan anjing itu tidak najis, lalu menyentuhnya, ini masalah

yang tidak ada kaitannya dengan wudhu’. Jika pelaku dalam contoh di atas itu

bermazhab Syafi’i, maka wudhu’nya sah, tidak ada falfig, sesuai mazhab Syafi’i.
Lalu dia ikut mazhab Maliki yang mengatakan zat anjing itu tidak najis, maka
masalah ini berkaitan dengan najasah, yaitu ralfig dalam bab najasah. Sah atau
7 tidak shalat yang dia lakukan itu berkaitan dengan najis, bukan lagi berkaitan
dengan wudhu’nya. Jika pelaku dalam contoh d atas itu pengikut mazhab Maliki,

maka dia melakukan talfig dalam pelaksanaan wudhu’, tidak dalam masalah

IS najasah.

52 Mamduh Abdullah al-Utaibi, al-Taqlid min Haits al-Ifdha’ ila al-Talfiq, Majallah
= Jami’ah al-Quran al-Karim wa al-Uluiim al-Islamiyyah, Universitas Ummul Qura, Mekah, No. 54
(Maret 2022), him, 374.



31

b. Pembagian Talfigq

1)

Ulama membagi ralfiq kepada beberapa bagian:

Dilihat dari tujuannya, ralfig terbagi kepada sengaja dan tidak disengaja.

Talfiq sengaja dengan tujuan memenuhi kebutuhan atau menolak darurat

atau dengan tujuan melakukan tatabbu’ al-rukhas. Talfig tidak sengaja itu

seperti sebagian amalan orang awam yang terjadi talfig hasil dari dua

fatwa ulama dalam dua masalah hukum dalam satu ibadah.

2)

3)

Dilihat dari susunan hukumnya zalfig itu terbagi dua hukum dalam satu
ibadah, dan ralfig dua hukum dalam dua ibadah. Contoh pertama seperti
seseorang berwudhu’, lalu bersentuhan dengan perempuan, mengikut
mazhab Hanafi yang mengatakan bersentuhan dengan perempuan tidak
membatalkan wudhu’. Kemudian mengeluarkan darah, mengikut
mazhab Syafi’i yang mengatakan tidak membatalkan wudhu’. Contoh
kedua seperti seseorang berwudhu’ dengan hanya menyapu sebagian
kepala mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian shalat menghadap ke arah
kiblat mengikut mazhab Hanafi. Ini talfig dalam dua hukum yang
berbeda, yaitu thaharah dan kiblat.

Dilihat dari waktu perbuatannya, talfig terbagi kepada talfig sebelum
pelaksanaan dan ralfig setelah pelaksanaan. Contoh pertama seperti
seseorang berwudhu’ dengan hanya menyapu sebagian kepala,
mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian dia mengikut mazhab Hanafi
tanpa batal wudhu’ dengan menyentuh perempuan bukan mahram.
Contoh kedua riwayat kisah Abu Yusuf ulama mazhab Hanafi mandi,
lalu mengerjakan shalat Jumat. Setelah selesai shalat Jumat,

keluarganya memberi tahu bahwa di sumur itu ada bangkai tikus. Lalu



32
Abu Yusuf mengatakan, dalam hal ini saya mengikut pendapat
penduduk Madinah bahwa air yang dua kulah itu tidak bernajis.”®
4) Bila dilihat dari sumbernya, talfiq terbagi tiga bagian, al-talfig fi al-
ijtihad, al-talfig fi al-tasyri’, dan al-talfiq fi al-taqlid.
a) Al-Talfiq fi al-Ijtihad.

Al-talfiq fi al-ijtihad juga disebut dengan al-ijtihad al-murakkab,
yaitu dua ulama mujtahid melakukan ijtihad dalam satu masalah, lalu
menghasilkan dua pendapat. Kemudian masa berikutnya ada ulama
mujtahid yang melakukan ijtihad pada masalah yang sama. Lalu ijtihad
mereka memilih sebagian dari hasil kedua ijtihad ulama terdahulu. Maka
hasil ijtihad mererka ini merupakan gabungan dari dua ijtihad teradulu.
Gambaran masalahnya, jika pada zaman sahabat Nabi menghasilkan dua
pendapat dalam satu masalah, apakah boleh ulama mujtahid setelahnya
melakukan ijtihad pada masalah itu dan menghasilkan pendapat ketiga atau
pendapat baru.>*

Menanggapi hal ini, ulama terbagi kepada tiga pendapat.

1) Tidak boleh generasi ulama berikutnya menghasilkan pendapat ketiga. Ini
pendapat mayoritas ulama.

2) Boleh generasi ulama berikutnya menghasilkan pendapat ketiga. Ini
pendapat Muktazilah.

3) Pendapat ulama generasi Khalaf mengatakan, jika pendapat ketiga itu

memecah kesepakatan dua pendapat sebelumnya, maka itu tidak

> Abdullah Muhammad al-Sua’idi, al-Talfiq wa Hukmuh fi al-Figh al-Islami, Majallah
Majma’ al-Figh al-Islami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), him, 62.

> Musthafa Kamal al-Tarzi, al-Akhz bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma’ al-
Figh al-Isiami, Mekah,No. 8 (26 Juni 1994), him 460.



2)

3)

33
dibolehkan. Jika tidak terjadi hal itu, maka pendapat ketiga itu
dibolehkan.”

Sebagai gambarannya, bisa dilihat kepada contoh-contoh berikut ini:

Ulama terdahulu terbagi kepada dua pendapat dalam kasus waris antara
kakek dan saudara. Pendapat pertama mengatakan bahwa semua harta
warisan diberikan kepada kakek. Perndapat kedua mengatakan, harta
warisan dibagi kepada kakek dan saudara. dua pendapat ini memberikan
hak waris kepada kakek. Jika ulama generasi berikutnya menghasilkan
ijtihad bahwa semua harta dibagikan kepada saudara, maka ijtihad ini
tidak diterima, karena hasil ijtihad itu telah menyalahi kesepakatan hasil
ijtihad ulama terdahulu.

Ulama beda pendapat tentang memakan hewan sembelihan yang tidak
menyebut nama Allah swt. Pendapat pertama mengatakan boleh memakan
hewan sembelihan yang tidak menyebut nama Allah swt. Ini pendapat
mazhab Syafi’i dan Hambali. Pendapat kedua mengatakan tidak boleh. Ini
pendapat figh Daud al-Zhahiri. Mengeluarkan pendapat ketiga, yaitu
meninggalkan menyebut nama Allah swt saat menyembelih secara
sengaja, maka tidak halal sembelihannya. kemudian meninggalkan
menyebut nama Allah swt saat menyembelih karena terlupa, maka halal
sembelihannya.

Seorang wanita mengaku suaminya telah wafat di perantauan, lalu dia
menikah dengan seorang lelaki. Berjalan waktu dia pun melahirkan
seorang anak. Kemudian suaminya di perantauan pulang kembali. Maka

ulama beda pendapat tentang nasab anak yang baru lahir itu. Imam Abu

% Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, hIm 1056.



4)

34
Hanifah mengatakan, nasab anaknya itu kepada laki pertamanya. Imam
Syafi’i mengatakan bahwa nasab anak itu kepada lakinya yang kedua. Jika
muncul pendapat ketiga yang menafikan nasab anak itu kepada laki
pertama dan kedua, atau menetapkan nasab anak itu kepada kedua lakinya,
maka pendapat ketiga ini menyalahi kesepakatan pendapat terdahulu yang
menetapkan nasab anak itu kepada salah satu dari dua lakinya.
Seseorang melaksanakan shalat di dalam ka’bah. Imam Syafi’i
mengatakan, seseorang hanya boleh mengerjakan shalat sunat di dalam
Ka’bah, tidak boleh shalat wajib. Imam Abu Hanifah mengatakan boleh di
dalam Ka’bah mengerjakan shalat wajib dan shalat sunat. Jika ada
pendapat ketiga yang mengatakan tidak boleh melaksanakan shalat wajib
dan shalat sunat di dalam Ka’bah, atau pendapat yang hanya membolehkan
shalat wajib saja, maka pendapat itu menyalahi kesepakatan ijtihad ulama
terdahulu, yaitu kebolehan melaksanakan shalat sunat di dalam Ka’bah.
2) Al-Talfiq fi al-Tasyrt’

Al-talfiq fi al-tasyri’ berupa kebijakan pemimpin yang memilih
hukum dari berbagai mazhab figh yang dijadikan sebagai undang-undang.
Seperti undang-uandang nikah, waris, muamalah, dan lainnya. Pada masa
kekuasaan Khilafah Usmani di Turki, sudah ada dibuat undang-undang
syariat dalam al-Majallah al-Adliyyah. Undang-undang Khilafah Usmani
Turki itu diambil dari mazhab Hanafi, berupa gabungan talfiq antara
pendapat Imam Abu Hanifah dan para sahabatnya. Negara Tunisia juga

melakukan hal yang sama, yang diketuai oleh Abdul Aziz Jua’id, dan

%8 Musthafa Kamal al-Tarzi, op. cit, him, 463.



1)

2)

35
mengambil mazhab Hanafi dan mazhab Maliki.”’

3) Al-Talfiq fi al-Taqlid
Pada hakikatnya selain al-talfig fi al-ijtihad itu termasuk bagian dari
taglid, dan semua definisi tentang pengertian talfig di atas itu mengenai al-
talfig fi al-taglid, yaitu melakukan suatu amalan dengan cara taqlid berbagai
mazhab. Contohnya, seorang lelaki menikahi seorang perempuan dengan
cara penggabungan berbagai mazhab figh tanpa wali, tanpa saksi, dan tanpa
mahar. Pelaksanaan gabungan berbagai mazhab figh pada akad nikah seperti

itu tidak mendapat pengakuan dari semua ulama mazhab.*®

c. Bentuk Talfigq

Ulama memberikan gambaran bentuk ralfig itu kepada dua bagian, talfig

antar dua mazhab atau lebih, dan zalfiq dua pendapat dalam satu mazhab.

Contoh ralfiq antar mazhab:

Seseorang melaksanakan wudhu’ dengan hanya menyapu sebagian kepala,
mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian menyentuh anjing, megikut mazhab
Maliki yang mengatakan anjing tidak najis. Kemudian dia melaksanakan
shalat. Maka kedua mazhab figh tersebut mengatakan shalatnya batal.
Pertama, dia melaksanakan shalat dalam kondisi najis, sebab menurut
mazhab Syafi’i bahwa anjing itu najis. Kedua, wudhu’ yang dilakukannya
tidah sah, sebab rukun wudhu’ dalam mazhab Maliki wajib menyapu
seluruh kepala.

Seseorang melakukan wudhu’ dengan hanya menyapu sebagian kepala,

mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian menyentuh perempuan bukan

> Abdullah Muhammad al-Sua’idi, op. cit, him, 63.
%8 Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami.........op. cit, him, 1142,



1)

2)

36
mahram tanpa syahwat, mengikut mazhab Maliki. Kemudian dia
melaksanakan shalat. Maka shalatnya tidak sah menurut mazhab Syafi’i
dan mazhab Maliki. Sebab, mazhab Syafi’i mengatakan wudhu’nya batal
dengan menyentuh wanita tanpa syahwat. Mazhab Maliki pula
mengatakan wudhu’nya tidak sah, karena tidak menyapu seluruh
kepalanya.

Contoh talfig satu mazhab:

Mazhab Hanafi, hanya Zufar Ibnu Huzail al-Kufi membolehkan waqaf
dengan duit/dirham. Dalam mazhab Hanafi juga hanya Abu Yusuf al-
Anshari yang membolehkan waqgaf kepada diri sendiri. Maka melakukan
wagaf dirham atas diri sendiri itu merupakan talfig antar pendapat Zufar
dan Abu Yusuf.

Mazhab Hanafi, hanya abu Yusuf al-Anshari yang membolehkan waqaf
kepada diri sendiri. Dalam Mazhab Hanafi juga hanya Muhammad al-
Syaibani yang membolehkan wagaf bangunan tanpa mengikutkan
tanahnya. Maka mewagafkan bangunan tanpa tanah itu kepada diri sendiri
merupakan talfig antar  pendapat Abu Yusuf dan Muhammad al-
Syaibani.”

Hukum Talfigq

Pada pembahasan al-talfig fi al-ijtihad dijelaskan perbedaan pendapat

ulama tentang hukum kebolehan ulama mujtahid generasi berikutnya melakukan
ijtthad pada satu masalah yang sudah menjadi perbedaan pendapat di antara dua
atau tiga ulama mujtahid terdahulu, antara pendapat yang membolehkan, pendapat

yang melarang, dan pendapat yang memberikan perincian. Jika pendapat ketiga

% Ipid.



37

itu_memecah kesepakatan dua pendapat sebelumnya, maka itu tidak dibolehkan.

Jika tidak terjadi hal demikian, maka pendapat ketiga itu dibolehkan.

Dalam masalah ini, pendapat yang membuat perincian itu lebih bisa

diterima, dengan beberapa alasan:

1)

2)

Pendapat yang membolehkan al-talfiq fi al- ijtihad dengan syarat perincian
itu masih menjaga kesepakatan ulama mujtahid terdahulu dalam bagian
masalah tersebut.

Sebagian pendapat ulama generasi Salaf mendukung pendapat ini.
Contohnya, perbedaan pendapat sahabat Nabi pada pembagian waris ibu.
Jika suami meninggal dunia dan meninggalkan ahli waris seorang istri,
ayah, dan ibu, atau istri meninggal dunia, dan meninggalkan ahli waris
suami, ayah, dan ibu, maka terdapat dua pendapat sahabat Nabi dalam
masalah ini. Ibnu Abbas mengatakan, bagian ibu 1/3, baik yang meninggal
itu suami atau isteri. Sebagian sahabat pula mengatakan bagian ibu 1/3
dari sisa bagian harta (tsuluts al-bagi). Kemudian Ibnu Sirin ulama dari
kalangan tabi’in mengeluarkan pendapat ketiga mengatakan, bahwa bagian
ibu 1/3 jika yang meninggal itu suami, dan bagiannya 1/3 sisa, jika yang
meninggal itu isteri.*

Kemudian, hukum al-zalfig fi al-tasyri’, yaitu penetapan undang-undang

Islam dalam sebuah negara dengan mengambil ketentuan hukumnya dari berbagai

mazhab figh dalam satu masalah atau lebih, kebanyakan ulama yang membahas

masalah ini membolehkan ralfig. Ulama yang pertama menyatakan pendapat

kebolehan ini ialah pakar undang-undang Syariat Islam di Mesir, Muhammad al-

Sanhuri. Lalu pendapat al-Sanhuri ini diikuti oleh para ulama yang membahas

80 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1066.



38
mengenai al-talfiq fi al-tasyri’, seperti Musthafa Kamal al-Tazi, Abdullah
Muhammad Abdullah, Said al-Afghanistani, Muhammad al-Duwais, dan lainnya.
Alasan mereka, demi kepentingan kemaslahatan besar dalam penetapan undang-
undang syariat Islam.®

Secara hukum syariat, tidak ada larangan bagi hakim atau pemerintah
mengambil pendapat-pendapat mazhab yang paling mudah. Sebab, apa yang
dilakukan oleh hakim atau pemerintah itu bukan termasuk bentuk talfig yang
dilarang, karena hukum-hukum yang dipilih dari berbagai mazhab tersebut adalah
hukum-hukum universal bagi perkara-perkara yang berlainan, yang antara satu
dengan yang lainnya tidak ada hubungannya. Jika dalam pelaksanaan hukum-
hukum tersebut terjadi praktik talfig, maka itu terjadi bukan karena disengaja.
Sehingga tidak mengapa, seperti pendapat yang mengatakan sah akad nikah tanpa
wali. Sementara itu, dalam masalah talak ditetapkan boleh melangsungkan
hubungan pernikahan setelah ada rujuk dari pihak laki-laki yang telah
menjatuhkan talak tiga dengan satu kali perkataan. Karena, bentuk ucapan talak
yang demikian dianggap talak satu atau talak raj’i. Ini adalah bentuk talfiq yang
tidak dilarang, karena talfiq tersebut terjadi tidak disengaja.

Usaha memilih hukum-hukum dari berbagai mazhab untuk dijadikan
undang-undang telah dimulai sejak awal abad kedua puluh. Yaitu, ketika
pemerintahan Utsmaniyah merasa perlu melonggarkan kebebasan transaksi,
syarat-syarat transaksi, dan tempat transaksi. Karena, interaksi perdagangan dan
industri semakin meningkat, teknik perdagangan dalam dan luar negeri semakin
berkembang munculnya bentuk hak-hak baru seperti hak sastra, hak cipta, dan hak

penemuan, perlunya transaksi asuransi bagi barang-barang impor, semakin luas

%1 Ibid., him, 1089.
82 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir....... op. cit, jilid 1, him, 102.



39
medan transaksi perindustrian yang dilakukan oleh industri-industri besar dan
juga perlu bentuk akad untuk mendatangkan barang-barang dan perabot-perabot
utama untuk memenuhi keperluan pemerintah, pabrik, laboratorium, dan juga
madrasah. Atas pertimbangan di atas, maka kekuasaan Utsmaniyah mengubah
undang-undang Mahkamah No. 64 tahun 1332 H/1914 M dengan undang-undang
baru, yang prinsip-prinsip dasarnya diambil dari mazhab selain mazhab Hanafi,
seperti mazhab Hambali dan mazhab Ibnu Syubrumah. Kedua mazhab ini
memperlonggar masalah kebebasan penetapan syarat-syarat akad.®®

Pada tahun 1336 H Pemerintahan Utsmaniyyah mengeluarkan aturan-
aturan hak keluarga yang dipraktikkan hingga sekarang. Aturan itu mengambil
keputusan-keputusan tiga mazhab selain mazhab Hanafi dan mengambil
pendapat-pendapat dha’if yang ada dalam mazhab Hanafi. Pada tahun 1920,
kemudian tahun 7929, kemudian tahun 1936, Pemerintah Mesir mengeluarkan
undang-undang yang diambil dari keputusan-keputusan mazhab yang berbeda-
beda. Hingga sekarang, pemerintah Mesir menggunakan undang-undang aturan-
aturan keluarga yang ditetapkan oleh Pemerintahan Utsmani. Penentuan undang-
undang itu dihadiri oleh ulama-ulama besar dan pakar hukum syariat dari berbagai
mazhab. Dalam membuat keputusan mereka mempertimbangkan perubahan
zaman, perkembangan kehidupan sosial, perubahan kemaslahatan dan hajat, dan
pefubahan situasi dan sistem.®*

Undang-undang yang dibuat dengan cara talfiqg antara mazhab empat dan
lainnya dengan mempertimbangkan kebutuhan manusia adalah boleh memberi
wasiat kepada ahli waris tanpa bergantung kepada izin ahli waris yang lain.

Keputusan ini terdapat pada Pasal 37 dalam undang-undang wasiat Mesir no. 77

% 1bid., him, 103.
% Ibid., him, 104.



ey

40
tahun 1946. Keputusan ini diambil dari pendapat sebagian ulama, di antaranya
Abu Muslim al-Ashfahani, dan juga sebagian ulama figh selain mazhab empat.
Contoh lain adalah kesaksian harus disertai dengan bukti-bukti yang kuat seperti
tulisan, surat resmi, dan lainnya, supaya dapat menghilangkan keraguan karena
perubahan zaman dan semakin lemahnya semangat keberagamaan manusia.
Begitu juga dengan tidak diterima tuduhan atau pengakuan setelah lewat lima
belas tahun. Kecuali dalam masalah wakaf dan warisan, dalam kedua masalah ini,
maka jangka waktunya tiga puluh tiga tahun. Aturan ini terdapat dalam undang-
undang Mahkamah Syariah Mesir tahun 1880. Begitu juga dengan tidak diterima
pengakuan pernikahan atau setelah meninggalnya salah satu dari suami atau istri.
Kecuali jika pengakuan tersebut didukung dengan surat-surat resmi yang dapat
menghilangkan keraguan. Aturan ini terdapat pada Pasal 31 tahun 1897 dalam
undang-undang Mesir.®®

Sebagaimana diketahui sebelumnya, selain ulama mujtahid itu ada ulama
taqlid mazhab, dan kebanyakan umat Islam itu masyarakat awam yang tidak ada
kaitannya dengan mazhab atau tidak bermazhab. Maka ulama juga membagi
talfiq itu kepada al-zalfiq fi al-taqlid, dan ulama juga berbeda pendapat mengenai

al-talfiq fi al-taqlid kepada tiga pendapat:

1) Pendapat yang mengatakan bahwa al-talfig fi al-taqlid itu tidak
dibolehkan. Ini pendapat mayoritas ulama. Ini merupakan pendapat terkuat
dalam mazhab Syaﬁ’i.66 Sebagian ulama mazhab Syafi’i mengatakan
bahwa ini merupakan pendapat terkuat dalam mazhab Syafi’i, Mazhab

Hanafi, dan mazhab Hambali. Ini juga pendapat mayoritas ulama

% Ibid., him, 106.
% Ghazi Mursyid al-Utaibi, al-Talfiq baina al-Mazahib wa ‘Alagatuh bi Taisir al-Fatwa,
Majallah Majma’ al-Figh al-Islami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), him, 390.



3)

pindah

41
kontemporer.®’
Pendapat yang mengatakan bahwa talfig itu boleh. Ini pendapat terkuat
dalam mazhab Maliki di benua Afrika Utara dan Andalusia. Sebagian
ulama dari mazhab empat itu juga ada yang membolehkan zalfig.”® Ini juga
pendapat sebagian ulama mazhab Hanafi, seperti al-Kamal Ibnu al-
Humam, Amir Badsyah, dan Ibnu Nujaim.*®
Pendapat sebagian ulama bahwa talfig itu boleh dengan beberapa syarat.
Pertama, tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas. Kedua, dia yakin pendapat
yang dipilihnya dalam perpindahan mazhab itu merupakan pendapat
terkuat berdasarkan dalil. Ini pendapat Ibnu Taimiyah, lbnu Qayyim al-
Jauziyyah, al-Qarafi, al-‘Ala’i, Abdul Rahman al-Mu’allimi, dan lainnya.70
Perbedaan pendapat ulama tentang talfig ini bersumber pada kebolehan

mazhab dalam suatu masalah hukum figh. Bagi ulama yang tidak

membolehkan pindah mazhab, mereka melarang al-zalfiq fi al-taqlid. Sementara
ulama yang membolehkan pindah mazhab dalam suatu masalah hukum, mereka
membolehkan talfig, ada talfig tanpa syarat, ada juga talfig dengan syarat

tertentu.”*

Landasan dalil pendapat yang melarang talfiq:
Kesepakatan ulama melarang talfig dalam raqlid (al-talfig fi al-taqlid).
Amalan ralfig mazhab itu batal. Al-Hashkafi menegaskan bahwa amalan

talfig itu batal secara ijmak.

51 1430H),

®7 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1069.

% Ibid., him, 1070.

% Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais, op. cit, him, 220.

7% Nashir Abdullah al-Miman, al-Nawdazil al-Tasyri ‘iyyah (Al-Damam: Dar Ibn al-Jauz,
him, 18.

™ 1bid.



42

. Jika mukallaf melaksanakan satu amalan dengan gabungan dua pendapat

ulama mujtahid, maka bisa dipastikan dua ulama mujtahid itu akan
mengatakan amalan itu batal, tidak sah.

Pembolehan talfig mazhab itu akan merusak syariat Islam. Seperti
sepasang lelaki dan wanita melaksanakan akad nikah tanpa wali, mengikut
mazhab Hanafi, dan juga tidak menggunakan saksi, mengikuti mazhab
Maliki. Hal ini bisa membawa kepada kebolehan zina. Setiap seseuatu
yang membawa kepada perbuatan terlarang, maka sesuatu itu jadi
terlarang.”

Syarat taglid mazhab itu tidak melalukan talfig, dan mesti berpegang
kepada satu mazhab. Sebab, jika dibolehkan talfig mazhab, maka hal itu
akan membuatnya keluar dari konsep mazhab.”

Talfig itu mempermainkan hukum syariat, bisa membawa kepada
kerusakan, bisa keluar dari taklif syariat, bahkan juga bisa membawa
kepada menghalalkan yang haram.”

Bantahan terhadap dalil pendapat melarang talfig:

Landasan yang mengatakan ada ijmak ulama melarang talfiq itu tidak bisa

diterima. Karena masih banyak lagi ulama yang membolehkan talfig.

. Argumentasi yang mengatakan bahwa satu amalan yang merupakan

gabungan (zalfiq) dua mazhab itu tidak diakui oleh setiap ulama mujtahid,

juga tidak bisa diterima. Sebab, Imam Malik tidak mengatakan nikah tanpa

72 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1077.
"® Nashir Abdullah al-Miman, op. cit, him, 14.
™ Abdullah Muhammad al-Sua’idi, op. cit, him, 56.



43
ahar itu batal. Imam Syafi’i juga tidak mengatakan nikah tanpa saksi itu
batal.”

Argumentasi yang ketiga itu juga tidak bisa diterima. Sebab ulama sudah
sepakat mengatakan dengan tegas larangan ‘alfig mazhab yang
membolehkan yang haram. Abu Zakaria al-Nawawi menjelaskan, bila
seseorang menikah tanpa wali, mengikut mazhab Hanafi, atau menikah
tanpa saksi, mengikut mazhab Maliki, maka tidak dikenakan hukum had.”
Landasan dalil yang mengatakan wajib berpegang kepada satu mazhab dan
tidak boleh ralfig, itu juga tidak bisa diterima. Karena pada bahasan taglid
terdahulu sudah dinyatakan oleh mayoritas ulama bahwa seorang taqlid itu
tidak berkewajiban berpegang kepada satu mazhab figh saja, tapi boleh
berpindah kepada mazhab lain.

Landasan dalil kelima itu bisa terjadi jika talfiq dibolehkan secara mutlak.

Tapi hal itu tidak akan terjadi jika zalfiqg yang diberlakukan itu dengan

mesti memenuhi syarat-syarat tertentu.”’

Dasar pendapat yang membolehkan talfig:

Larangan talfig itu akan menimbulkan kesulitan, terutama orang awam
yang tidak terikat kepada mazhab tertentu. Jika dilarang ralfig, maka bisa
terjadi membatalkan semua ibadah orang awam, dan mereka wajib
mengghada kembali ibadahnya. Karena bisa dipastikan tidak ada orang
awam melaksanakan shalat sesuai dengan satu mazhab, tapi merupakan

talfig dari berbagai mazhab.

7> Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1079.
’® Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, him, 277.
" Abdullah Muhammad al-Sua’idi, op. cit, him, 56.



44

b. Tidak ada dalil dari al-Quran, hadits, dan perkataan sahabat Nabi yang
melarang falfig. Bahkan para sahabat dan tabi’in memberikan fatwa
kepada masayarakat tanpa mengindahkan terjadi zalfig.

c. Talfig itu bagian dari taglid. Jika taglid dibolehkan, maka talfiq juga harus
diperbolehkan.

d. Larangan talfig itu berarti tidak lagi mengakui bahwa para ulama mujtahid
itu berada dalam hidayah Allah swt, dan juga berarti mengingkari
perbedaan pendapat ulama itu rahmat.

e. Talfig itu terjadi pada dua masalah yang berbeda, bukan pada satu
masalah. Seorang yang melaksanakan wudhu’ dengan menyapu sebagian
kepala, mengikut mazhab Syafi’i. Lalu menyentuh kemaluannya,
mengikut mazhab Hanafi, maka wudhu’nya itu sah. Karena wudhu’nya itu
sah menurut mazhab Syafi’i, dan berkelanjutan sahnya menurut mazhab
Hanafi. Ini tidak dianggap dalam satu masalah, tapi dalam masalah yang

berbeda.”
Bantahan terhadap pendapat yang membolehkan zalfig:

a. Bisa diterima bahwa talfig itu memberikan kemudahan bagi mukallaf.

Tapi, kemudahan (rukhshah) yang diakui itu adalah kemudahan yang telah

ditetapkan syariat Islam berdasarkan dalil, dan talfig tidak termasuk dalil
: kemudahan.

: b. Talfig ini perkara baru, belum ada dibahas pada masa sahabat Nabi, dan
: pada masa imam mazhab. Tambah lagi pada masa sahabat Nabi itu belum

g c ada lagi mazhab figh.”

S 78 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, him, 238.
" Abdullah Muhammad al-Su’aidi, op. cit, him, 59.



C.

1)

2)

3)

45
Memang diakui bahwa talfig itu bagian dari taglid. Tapi dalam talfig itu
melanggar ketentuan taglid, yaitu memenuhi syarat dan kewajiban ibadah
sesuai pendapat imam mujtahid yang diikuti.

Maksud perbedaan pendapat itu sebagai rahmat bahwa Allah swt
memberikan izin kepada ulama mujtahid melakukan penelitian kepada
dalil-dalil syariat. Itu merupakan rahmat besar dari Allah swt. Mengakui
beda pendapat ulama itu sebagai rahmat bukan bermakna sesuka hati saja
menerima dan meninggalkan pendapat ulama yang diinginkan.

Talfig dalam contoh itu bukan dalam dua masalah yang berbeda, tapi
> 80

masih dalam satu ibadah, yaitu wudhu’.

Adapun dalil pendapat ketiga yang membolehkan talfig dengan syarat itu

sama dengan dalil yang membolehkan talfig tanpa syarat. Namun begitu,

kebolehan talfig mazhab bagi mereka mesti memenuhi syarat berikut ini:

Tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas.

Tidak membuat gabungan pendapat ulama yang dianggap batal oleh ulama
mujtahid. Seperti seseorang berwudhu’ ikut mazhab Syafi’i tanpa
menggosok (dalk) anggota wudhu’, dan ikut mazhab Maliki tidak batal
wudhu’ dengan menyentuh perempuan tanpa syahwat. Jika wudhu’nya
dengan cara dalk, maka shalatnya sah menurut mazhab Maliki. Tapi jika
tanpa dalk, maka shalatnya tidak sah menurut mazhab Maliki dan mazhab
Syafi’i.

Tidak boleh berpindah mazhab dari taglid yang diyakinya. Seperti

seseorang nikah tanpa wali, ikut mazhab Hanafi. Lalu dia ceraikan istrinya

8 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, him, 241.



edu

R
NIN Uil

46
talak tiga. Kemudian dia berpindah ke mazhab Syafi’i yang menganggap
tidah sah nikah tanpa wali. Dia bertujuan agar talak tiga itu tidah sah.®*

Keputusan Majma’ al-Figh al-Islami al-Dauli tentang beberapa larangan

Talfig yang hanya mengikut kepentingan hawa nafsu, atau melanggar
ketentuan dalam pengambilan rukhsah.

Talfiqg yang membatalkan keputusan pengadilan.

Talfig yang membatalkan amalan taglid yang telah dilakukannya.

Talfiq yang bertentangan dengan ijmak ulama.

Talfiq berupa gabungan pendapat ulama mazhab yang tidak diakui oleh
salah satu ulama mujtahid.*

Dari berbagai penjelasan ulama mengenai talfig itu, dapat diambil

kesimpulan sebagai pendapat pilihan:

1)

2)

3)

Ulama yang sudah sampai pada derajat ijtihad pada semua masalah atau
sebagian, maka ulama tersebut tidak boleh melakukan talfig mazhab,
karena talfiq itu bagian dari taglid.

Masyarakat awam tidak boleh melakukan talfig, apalagi bertujuan
melakukan tatabbu’ al-rukhas. Kewajiban masyarakat awam bertanya
kepada ulama dan taglid kepada ulama.

Kebolehan melakukan talfig mazhab figh atas dasar dalil terkuat, bukan

atas dasar kemudahan dan keringanan semata.

8 Nashir Abdullah al-Miman, op. cit, him, 19.
82 Majma’ al-Figh al-Islami al-Dauli, Qararat Wa Taushiyat Majma’ al-Figh al-Islami al-

Dauli, Jeddah, Daurah 4, tahun 2019, him, 139.



1)

2)

5)

47

Namun begitu, pada akhir pembahasan ini ditutup dengan aturan syariat

dalam mengambil pendapat ringan atau mudah dalam figh. Wahbah al-Zuhaili

mengemukan aturan itu sebagai berikut:

Mengambil pendapat yang paling mudah harus dibatasi dalam masalah-
masalah ijtihadiyah yang masuk dalam kategori masalah cabang (furu’)
yang didasarkan kepada dalil-dalil zhanni. Medan garapannya masalah-
masalah amaliah yang hukumnya ditetapkan dengan cara zhanni, seperti
produk-produk hukum dalam masalah ibadah, muamalah, ahwal
syakhshiyyah, dan kriminal yang sumbernya tidak berasal dari nas gath'i,
ijmak, atau giyas jelas. Adapun selain masalah tersebut, tidak dibolehkan
mengambil pendapat yang termudah, seperti dalam masalah agidah, dasar-
dasar keimanan, dan juga dalam masalah akhlak. Begitu juga dalam
masalah yang telah disepakati umat Islam.

Mengambil pendapat yang paling mudah tersebut tidak menyebabkan
munculnya amalan yang bertentangan dengan sumber-sumber syariah
yang gath'i, dan juga tidak bertentangan dengan dasar-dasar serta prinsip-
prinsip utama syariah.

Memilih pendapat yang paling mudah ini hendaknya tidak menyebabkan
terjadinya talfiq yang dilarang.

Ketika mengambil pendapat yang paling mudah, hendaklah memang
dalam keadaan darurat atau dalam kondisi perlu (hajat).

Mengambil pendapat yang paling mudah dengan menggunakan prinsip
tarjih, mengamalkan pendapat yang paling kuat atau paling rajih

berdasarkan kekuatan dalil. Karena memilih pendapat yang paling mudah



48
merupakan satu bentuk ijtihad, dan seorang mujtahid harus mengikuti dalil
kuat dengan berpedoman pada dugaan yang kuat.

Atas dasar ini, ulama ushul figih mewajibkan seorang mufti atau mujtahid
mengikuti suatu pendapat berdasarkan dalil. Dia tidak boleh memilih pendapat di
antara mazhab yang dalilnya paling dhaif, melainkan harus memilih pendapat
yang dalilnya paling kuat. Keputusan ini didasari bahwa para sahabat bersepakat
dalam ijtihad mereka, kewajiban beramal dengan menggunakan salah satu dari
dua dugaan kuat yang paling kuat, bukannya yang paling lemah. Selain itu, akal
logis juga mewajibkan seseorang untuk mengamalkan pendapat yang paling
kuat.®
e. Pendapat Ulama Kontemporer Mengenai Talfigq

Sebelum menilai pendapat terkuat tentang hukum al-talfiq fi al-taqlid,
terlebih dahulu kita melihat pendapat sebagian ulama kontemporer mengenai
talfiq.

1. Rasyid Ridha

Rasyid Ridha memaparkan contoh zalfiqg pada orang awam yang bertanya
kepada berbagai ulama mazhab, sekalipun hasilnya terjadi ralfig dalam sebagian
masalah. Hal ini tidak terlarang, karena ralfig seperti itu banyak terjadi di
kalangan masyarakat awam generasi Salaf. Karena mereka tidak terikat kepada
pendapat ulama tertentu. Namun begitu, ada bentuk ralfig hanya mengikut hawa
nafsu, yaitu amalan mugallid yang menggabungkan berbagai pendapat ijtihad
ulama. Seperti seseorang yang melakukan akad nikah tanpa wali mengikut

mazhab Hanafi, dan tanpa saksi mengikut mazhab Maliki. Atas dasar ini, mereka

8 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir........ op. cit, jilid 1, him, 105-113.



49

juga melarang tatabbu’ al-rukhas.®*

2. Musthafa al-Zuhaili

Musthafa al-Zuhaili membolehkan talfig dengan syarat tidak

menjadikannya sebagai alat membebaskan diri dari hukum syariat, dan juga
dengan syarat tidak mengikut tatabbu’ al-rukhas. Talfig terlarang itu semisal
seseorang menikah tanpa menggunakan wali, mengikut mazhab Hanafi, dan juga
tidak menggunakan saksi, mengikut mazhab Maliki.*®

3. Muhammad Ibrahim al-Hafnawi

Ibrahim Al-Hafnawi membolehkan falfig dalam masalah ibadah. Namun

begitu, beliau melarang:

a. Talfig yang sengaja melakukan tatabbu’ al-rukhas dengan mengambil

pendapat termudah di setiap mazhab tanpa ada darurat dan uzur.

Talfig dengan tujuan membatalkan keputusan hakim. Seperti seorang
suami menceraikan isterinya dengan mengatakan, anda kuceraikan
selamanya (& (3l i), dan dia bermaksud talak tiga. Namun kemudian
dia merubah pendiriannya dan menganggap itu hanya talak raj’i.

Talfig dengan tujuan membatalkan pendapat mazhab yang dianutnya.
Seperti seorang menikah tanpa wali, mengikut mazhab Hanafi. Lalu suami
tersebut menceraikan isterinya dengan talak tiga. Kemudian dia mengikut
mazhab Syafi’i bahwa nikah tanpa wali itu tidah sah, dan talak tiga itu

juga tidak sah. Talfig seperti ini tidak dibolehkan, karena dia pindah

8 Shalahuddin al-Munjid, Fatawa al-Imam Muhammad Rasyid Ridha, jilid 4 (Beirut: Dar

al-Kitab al-Jadid, tt), hlm, 1535.

8 Musthafa al-Zuhaili, op. cit, jilid 2, him, 374.



50
mazhab dengan maksud membatalkan keputusan hukum yang sudah
berlaku.®
Ghazi Mursyid al-Utaibi
Ghazi Al-Utaibi memberikan rincian dalam masalah zalfig:

Ulama mujtahid yang mampu melakukan istinbat hukum dari dalil syariat,
tidak boleh melakukan talfig, karena talfig itu bagian dari taglid. Jika
ijtihadnya menghasilkan pendapat berupa talfiq antara dua pendapat ulama
mujtahid, maka hal itu dibolehkan. Karena ralfig itu hasil ijtihadnya,
bukan sengaja melakukan talfig.

Orang awam yang tidak menguasai ilmu syariat, maka tidak boleh
melakukan talfiq. Tapi dia wajib bertanya kepada ulama, dan taglid. Ini
sudah menjadi kesepakatan ulama.

Jika seorang awam bertanya kepada ulama tentang menyapu kepala dalam
ibadah wudhu’, lalu ulama tersebut memberikan fatwa menurut mazhab
Syafi’i dengan kewajiban hanya menyapu sebagian kepala saja. Kemudian
dia bertanya kepada ulama lain tentang menyentuh kemaluan dengan
tangannya tanpa penghalang, lalu ulama itu memberikan fatwa mengikut
mazhaf Hanafi yang mengatakan tidak batal wudhu’, maka ibadah shalat
orang awam itu tidak dianggap batal atau tidak sah. Karena talfig yang

terjadi itu tidak secara kesengajaan, tapi mengikut fatwa ulama.®’

. Wahbah al-Zuhaili

Wahbah al-Zuhaili mengatakan talfiq ialah melakukan ibadah dengan cara

yang tidak disebutkan oleh ulama mujtahid. Artinya melakukan sebuah amalan

dengan taqlid kepada berbagai mazhab. Misalnya, seseorang melakukan wudhu’

8 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, him 268.
87 Ghazi Mursyid al-Utaibi, op. cit, him, 242.



51
dengan hanya menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi’i. Kemudian dia
mengikut mazhab Hanafi atau mazhab Maliki tanpa batal wudhu’ sebab
menyentuh perempuan. Kemudian dia melaksanakan shalat. Mazhab Syafi’i
mengatakan wudhu’nya batal, karena menyentuh perempuan. Mazhab Hanafi
mengatakan wudhu’nya tidak sah, karena dia hanya menyapu sebagian kecil
kepala, tidak sampai seperempat kepala. Mazhab Maliki mengatakan wudhu’nya
tidak sah, karena tidak meyapu seluruh bagian kepala.®®

Talfiqg dalam hukum keluarga seperti seseorang yang menikahi seorang
perempuan tanpa wali, tanpa mahar, dan tanpa saksi. Ini contoh talfig yang
membawa kepada kerusakan, karena melanggar ijmak ulama, dan tidak ada ulama
yang menyetujui pernikahan itu. Contohnya lagi, seseorang menceraikan istrinya
dengan talak tiga. Kemudian mantan istrinya menikahi anak lelaki berumur

sembilan tahun, sesuai dengan mazhab Syafi’i yang membolehkan hal itu. Lalu

mereka hidup bersama sebagai suami istri. Kemudian, dia menceraikannya
5 dengan tanpa iddah, sesuai dengan mazhab Hambali. Lalu boleh bagi mantan

% . = suami pertamanya untuk menikah kembali dengannya.®

Atas dasar uraian di atas, maka dapat disimpulkan bahwa talfig adalah

_____ menggabungkan praktik faqlid kepada dua imam atau lebih dalam mengamalkan
f ﬁ;j_; = suatu perbuatan yang mempunyai beberapa rukun dan beberapa bagian, yang
antara satu bagian dengan lainnya saling berkaitan, dan setiap bagian tersebut

= 9 mempunyai hukum tersendiri secara khusus. Dalam menetapkan hukum bagian-
: bagian tersebut, para ulama berbeda pendapat. Namun, orang yang talfig

§ < melakukan raqlid kepada seorang di antara ulama tersebut dalam hukum satu

bagian saja, sedangkan dalam hukum bagian yang lain dia taqglid kepada ulama

_ 8 \Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami.........op. cit, him, 1142.
% Ibid., him, 1143.



52
yang lain. Sehingga, bentuk amalan yang dikerjakan itu merupakan gabungan
antara dua mazhab atau lebih. Masalah-masalah yang dibolehkan talfig adalah
sama dengan masalah-masalah yang dibolehkan dalam taqglid, yaitu masalah-
masalah ijtihadiyyah zanniyyah (masalah zanni). Adapun taqlid dan talfig dalam
keputusan-keputusan aksiomatik dalam masalah hukum agama, yaitu yang
disepakati oleh umat Islam, maka tidak dibenarkan zalfig. Oleh sebab itu, amalan
talfig yang menyebabkan sesuatu yang haram, seperti minuman keras dan zina,
dapat berubah menjadi halal, tidak dibolehkan.*

Kebolehan mengamalkan talfig itu berdasarkan kepada keyakinan bahwa
mengikuti satu mazhab secara konsisten dalam semua masalah bukan suatu
kewajiban. Oleh sebab itu, orang yang tidak diwajibkan mengikuti satu mazhab
berarti dia boleh melakukan talfig. Kalau seandainya bemazhab itu wajib dan
talfiq dilarang, maka akan menyebabkan ibadah-ibadah yang dilakukan oleh orang
awam menjadi batal. Karena, orang awam tidak mempunyai mazhab, dan mazhab
orang awam dalam berbagai masalah adalah mazhab orang yang memberinya
fatwa. Selain itu, dengan dibolehkan ralfig, maka kita telah membuka pintu
kemudahan kepada khalayak ramai.*

Wahbah al-Zuhaili menegaskan bahwa kebolehan talfig itu tidak berlaku
secara umum, karena ada bagian zalfig yang dilarang, sebagaimana berikut ini:

a. Melakukan tatabbu’ al-rukhas secara sengaja. Yaitu memilih pendapat
yang ringan-ringan dari berbagai mazhab tanpa ada uzur dan darurat.

Talfig dalam konteks ini dilarang, dengan tujuan menutup dampak negatif

yang membuat seseorang bisa bebas dari tuntutan syarak. Abu Hamid al-

90 H
Ibid.
%1 Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munr, jilid 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2009), him, 95.



53
Gazali berkata, tidak boleh seseorang mengadopsi pendapat-pendapat
lain dengan sesuka hatinya. Bagi orang awam tidak diperbolehkan
memilih pendapat yang ringan- ringan dari berbagai mazhab,
sehingga bisa berbuat seenaknya sendiri. Termasuk dalam kategori ini
melakukan tatabbu’ al-rukhas dengan tujuan mempermainkan syariat, dan
mengadopsi pendapat-pendapat lemah dari setiap mazhab, hanya karena
menuruti hawa nafsunya.
Talfig yang akan berdampak pembatalan terhadap keputusan hakim.

Sebab keputusan hakim itu menghilangkan perbedaan pendapat.

Talfig yang akan mengakibatkan pembatalan sebuah perbuatan yang
telah terlaksana secara taglid, atau talfig yang akan mengakibatkan
pelanggaran terhadap hasil- hasil penetapan ijmak.

Contoh ralfig pembatalan keputusan hakim, jika suami mengatakan kepada
isterinya “anda kuceraikan selamanya (i 3. <ul)” | Dia berpendapat
bahwa kalimat talak seperti itu jatuh tiga talak, dan isterinya tidak halal
lagi untuknya. Kemudian, dia merobah pendapatnya bahwa ucapannya itu
berupa talak raj i, maka dia mesti menjalani pendapatnya yang pertama,
tidak berpindah kepada pendapat yang kedua hingga isterinya juga ikut
kepada pendapatnya yang kedua. Contoh talfig yang membatalkan
perbuatan yang telah dilaksanakan secara taqlid, jika seseorang mengikut
mazhab Hanafi dengan melakukan akad nikah tanpa wali, kemudian
menceraikan isterinya dengan talak tiga. Lalu dia berpindah ke mazhab
Syafi’i, dengan tujuan agar talak tiga itu batal, karena menurut mazhab

Syafi’i nikah tanpa wali itu tidak sah. Jika nikah itu tidak sah, maka talak



54
tiga itu juga tidak sah. Tapi, hal itu tidak boleh dilakukan, karena
berpindah mazhab dari amalan taglid yang sudah berjalan hukumannya itu

tidak dibolehkan.*

Kemudian, Wahbah al-Zuhaili menjelaskan talfig terlarang yang
bertentangan dengan ijmak. Yaitu, seseorang yang menikahi perempuan tanpa
mahar, tanpa wali, dan tanpa saksi, mengikuti berbagai mazhab. Ini merupakan
talfig yang terlarang, karena menyalahi ijmak, dan tidak ada ulama yang
membolehkannya. Contoh bentuk talfig yang juga dilarang adalah apabila
seseorang menjatuhkan talak tiga kepada istrinya, kemudian sang istri menikah
dengan anak lelaki berumur sembilan tahun dengan maksud tahlil (supaya wanita
tersebut halal menikah dengan suaminya lagi setelah berpisah dengan suami
muhallil). Sang anak tersebut taglid kepada madzhab Syafi'i dalam masalah sah
akad nikah seperti itu. Kemudian sang anak tersebut telah melakukan hubungan
suami istri dengan wanita tersebut, dan kemudian sang anak taglid kepada
madzhab Hambali dalam hal menjatuhkan talak dan tidak perlu ada masa iddah,
lalu seketika itu juga suami pertama wanita tersebut menikah lagi dengan wanita
tersebut.”

Bentuk talfig semacam ini dilarang, karena mempermainkan pernikahan.
Oleh sebab itu, al-Ajhuri al-Syafi'i berkata bahwa bentuk nikah seperti ini pada
zaman Kkita dilarang. Oleh sebab itu, mengamalkan masalah ini tidak sah dan tidak
boleh. Madzhab Syafi'i mensyaratkan orang yang menikahkan anak kecil lelaki
adalah ayahnya atau kakeknya, dan mereka harus adil. Selain itu, harus

dipertimbangkan juga bahwa dalam menikahkan anak tersebut memang ada

%2 \Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islamf........op. cit, him, 1149.
% Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir........op. cit, jilid 1, him, 99.



55
kemaslahatan bagi sang anak, dan bagi pihak istri yang menikahkan adalah
walinya yang adil dan di depan dua saksi yang adil. Apabila ada satu syarat yang
tidak terpenuhi, maka praktik nikah tahlil tersebut tidak sah karena termasuk
nikah fasid (rusak).**

Kemudian Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa furu’ syariat itu terbagi

kepada tiga bagian:

1) Permasalahan yang berlandaskan atas dasar kemudahan dan toleran, yang
berubah penerapannya sesuai dengan keadaan mukallaf. Masalah ini
berkaitan dengan ibadah mahdhah dan ibadah maliyah (berkaitan dengan
harta benda). Bagian ini boleh melakukan talfiq karena ada keperluan.

2) Permasalahan yang berlandaskan atas dasar wara’ dan kehati-hatian.
Permasalahan ini berkaitan dengan larangan syariat, karena Allah swt tidak
melarang sesuatu melainkan ada mudaratnya. Maka dalam hal ini tidak
berlaku sikap toleransi. Bagian ini tidak boleh talfig, kecuali ketika
darurat.

3) Permasalahan yang berkaitan dengan muamalat, hudud, dan munakahat.
Bagian ini juga tidak boleh talfiq.*

Jadi, menurut Wahbah al-Zuhaili bahwa standar boleh dan tidak
melakukan talfig itu ialah apabila ralfig tersebut menyebabkan robohnya pilar-
pilar syariah dan merusak aturan syariah serta hikmahnya, maka itu termasuk
talfig yang dilarang. Terlebih lagi kalau sampai mempraktikkan al-hiyal (mereka-
reka bentuk amalan supaya terlepas dari tuntutan yang memberatkan) yang

dilarang. Adapun praktik zalfig yang mengakibatkan semakin kokohnya pilar-pilar

* Ibid., him, 100.
% Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami.......op. cit, him, 1151.



56
syariah dan semakin memantapkan aturan-aturan serta hikmahnya, sehingga
benar-benar dapat mewujudkan kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat, seperti
memudahkan urusan ibadah dan memelihara kemaslahatan dalam urusan
muamalah, maka ia termasuk jenis talfiqg yang dibolehkan, bahkan dituntut untuk
dilakukan.*

f. Mazhab, Taqlrd, dan Tatabbu’ al-Rukhas

Pembahasan mengenai talfig berkaitan erat dengan mazhab, raqlid dan
tatabbu’ al-rukhas. Sebab, ulama taqglid kepada suatu mazhab tertentu itu yang
bisa melakukan talfig mazhab. Ulama raqlid melakukan talfig itu ada atas dasar
dalil, hal ini bisa diterima, dan ada juga atas dasar mencari keringanan atau
kemudahan dari mazhab figh, tanpa menilai dalilnya yang pada akhirnya bisa
terjadi melakukan fatabbu’ al-rukhas. Ini yang menjadi perbedaan pendapat
ulama dalam menyikapinya. Objek penerapan taglid, tatabbu’ al-rukhas, dan
talfig itu adalah ijtihad ulama yang terdapat di berbagai mazhab figh.

Jadi, sebelum membahas tentang talfig dan pendapat ulama dalam
menyikapinya, terlebih dahulu dibahas mengenai mazhab, taglid dan tatabbu’ al-
rukhas.

1. Mazhab

Kata mazhab menurut arti bahasa ialah tempat untuk pergi ataupun jalan.
Dari segi istilah, mazhab berarti hukum-hukum yang terdiri atas kumpulan
permasalahan. Dengan pengartian ini, maka terdapat persamaan makna antara
makna bahasa dan istilah, yaitu mazhab menurut bahasa adalah jalan yang
menyampaikan seseorang kepada satu tujuan tertentu di kehidupan dunia ini,

sedangkan hukum-hukum juga dapat menyampaikan seseorang kepada satu tujuan

% \Wahbah al-Zuhaili, al-Tafsir al-Munir........op. cit, jilid 1, him, 102.



57
di akhirat.”” Sedangkan mazhab menurut ulama figh ialah metodologi (manhaj)

figh yang digunakan oleh ulama mujtahid dalam menghasilkan hukum-hukum

S furu’ figh.®

Muncul mazhab bermula pada zaman sahabat Rasulullah saw. Sebagai
contoh pada masa itu ada mazhab Aisyah, mazhab Abdullah bin Umar, mazhab
Abdullah bin Mas’ud dan lain lagi. Pada zaman tabi’in, lahir tujuh ahli fiqih yang
masyhur di Madinah. Mereka Sa’id ibnul al-Musayyab, Urwah ibnu al-Zubair, al-
Qasim bin Muhammad, Kharijah bin Zaid, Abu Bakar bin Abdul Rahman bin
Harits bin Hisyam, Sulaiman bin Yasar, Ubaidillah bin Abdullah bin Utbah bin
Mas'ud dan Nafi’ maula (hamba) Abdullah bin Umar. Di kalangan warga Kufah
juga muncul ‘Algamah bin Mas’ud, Ibrahim al-Nakha'i guru Hammad bin Abi
Sulaiman yang menjadi guru Imam Abu Hanifah. Di kalangan warga Basrah juga
muncul ahli figh, di antaranya al-Hassan al-Bashri. Di samping mereka, terdapat
lagi ahli figh dari golongan tabi’in di antaranya Ikrimah maula Ibnu Abbas, Atha’
bin Abi Rabah, Thawus bin Kaisan, Muhammad bin Sirin, al-Aswad bin Yazid,
Masruqg bin al-A’raj, ‘Algamah al-Nakh’i, al-Sya’bi, Syuraih, Sa’id bin Jubair,
Makhul al-Dimasyqi dan Abu Idris al-Khulani.”

Dari awal abad kedua hingga pertengahan abad ke-2 Hijriyah yang
merupakan zaman keemasan ijtihad, telah muncul tiga belas ulama mujtahid yang
menulis madzhab mereka dan banyak diikuti. Mereka itu Sufyan bin Uyainah di
Mekah, Malik bin Anas di Madinah, al-Hassan al-Bashri di Bashrah, Abu Hanifah
dam Sufyan al-Tsauri (161 H) di Kufah, al-Auza’i (157 H) di Syria (Syam), al-

Syafi’i dan al-Laits bin Sa’d di Mesir, Ishaq bin Rahawaih di Naisabur, Abu

" Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Zslami wa Adillatuh......,op. cit, jilid 1, him, 28-29.

% Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Madkhal Ila Dirdasah al-Madaris wa al-Mazahib al-
Fighiyyah (Yordania: Dar al-Nafais, 1998), him, 44.

% Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Zslamr wa Adillatuh......,op. cit, jilid 1, him, 30.



ey

58
Tsaur, Ahmad, Dawud al-Zhahiri, dan lbnu Jarir al-Thabari di Baghdad. Namun,
kebanyakan madzhab ini hanya ada dalam kitab saja, karena para pengikut dan
penganutnya sudah tidak ada. Walaupun demikian, ada juga yang masih wujud
dan masyhur hingga hari ini.*®
Pada awal abad kedua hijriah hingga pertengahan abad keempat hijriah
permulaan penulisan sunnah dan mazhab figh. Pada masa rentang waktu abad ini
lahir mazhab figh besar yang dikenal hingga saat ini. Yaitu mazhab Hanafi,
mazhab Maliki, mazhab Syafi’i, mazhab Hambali dari Sunni, dan mazhab
Zaidiyah dan Imamiyah dari Syiah.*™
2. Tagqlid
a. Pengertian Tagqlid.

Kata taqlid berasal dari fi’il madhi (kata dasar) yaitu gallada yang secara
bahasa berarti mengalungkan atau menjadikan kalung. Kata taglid mempunyai
hubungan erat dengan kata galadah yang berarti kalung. Menurut asalnya, kalung
itu digunakan untuk sesuatu yang diletakkan membelit leher seekor hewan, dan
hewan yang dikalungi itu mengikuti sepenuhnya ke mana saja kalung itu ditarik
orang. Kalau yang dijadikan kalung itu adalah pendapat atau perkataan
seseorang, maka berarti orang yang dikalungi itu akan mengikuti pendapat orang
itu tanpa mempertanyakan lagi kenapa pendapat orang tersebut demikian.'%?

Pengertian taglid menurut terminologi ushul figh sebagaimana yang
disebutkan oleh Wahbah al-Zuhaili ialah menerima pendapat orang lain tanpa

mengetahui dalilnya.’®® Musthafa al-Zuhaili juga memberikan definisi taglid,

1% 1bid., him, 31
190 Muhammad Yusuf Musa, al-Madkhal Ii Darasah al-Figh al-Islami (Kairo: Dar al-Fikr
al-Arabi, 2009), him, 50.
192 Amir Syarifuddin, Ushal Figh, jilid 2 (Jakarta: Kencana, 2011), him, 448.
103 . . _ .
Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami.......op. cit, him, 1119.



59
yaitu mengambil mazhab tertentu tanpa mengetahui dalilnya.*®* Quthub Musthafa
Sanu menjelaskan makna taglid yaitu mengikuti pendapat seseorang tanpa
mengetahui dalilnya.’®® Menurut Muhammad Sulaiman al-Asyqar, aqlid ialah
menerima pendapat orang lain tanpa mengetahui dalilnya.'®® Syakban Ismail
menjelaskan bahwa taqlid ialah mengikuti suatu mazhab tanpa mengetahui
dalilnya. Seperti wudhu’ menyapu sebagian kepala, mengikut mazhab Syafi’i,
tanpa mengetahui dalilnya. Seperti makmum sholat tanpa membaca surah al-
Fatihah, mengikut mazhab Hanafi, tanpa mengetahui dalilnya.'”’

Dari penjelasan terminologi taqglid di atas dapat dipahami bahwa taqlid itu
mengikuti suatu pendapat ulama atau mazhab tanpa mengetahui dalil sebagai
landasan pendapat tersebut. Namun, orang yang taglid (muqallid) itu mengetahui
bahwa mazhab atau ulama ikutannya itu diakui oleh umat Islam sebagai panutan.

Sebagian ulama membedakan antara taglid yang tidak mengetahui dalil
mazhab ikutannya dengan taqlid yang mengetahui dalil landasan pendapat
mazhab ikutannya, mereka sebut dengan istilah ittziba’ dan muttabi’, bukan lagi
dengan istilah taqlid dan mugallid. Mereka menolak menyamakan kedudukan
antara taqlid dengan ittiba’. Abu Abdurrahman Mi’syasyah menegaskan bahwa
taglid itu mengikuti pendapat orang lain tanpa mengetahui hujjah dan dalil. Tapi,
jika mengikuti pendapat orang lain itu berdasarkan dalil dan hujjah, maka cara itu

disebut irtiba’, bukan taglad, dan keliru menyebut pembagian umat Islam itu

194 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushil al-Figh al-Islami, Jilid 2 (Damaskus: Dar al-
Khair, 2006), hlm, 355.

1% Quthub Musthafa Sanu, Mu jam Musthalahdt Ushil al-Figh (Damaskud: Dar al-Fikr,
2000), him, 141.

1% Muhammad Sulaiman al-Asyqar, al-Wadhih fi Ushil al-Figh (Kairo: Dar al-Salam,
2004), him, 280.

197 Syakban Ismail, Ushil al-Figh al-Muyassar, jilid 2 (Beirut: Dar Ibnu Hazm, 2008),
him, 315.



60
kepada mujtahid dan mugallid saja, tanpa menyebutkan bagian muttabi’, karena
27 % 9% tidak bisa mutrabi” itu disebut sebagai mugallid

Definisi yang membedakan antara taqlid dan ittiba’ juga dinyatakan oleh
Ibnu Qayyim al- Jauziyyah. Beliau menegaskan bahwa taglid itu merujuk kepada
pendapat yang tidak berdasarkan kepada hujjah (dalil), dan itu merupakan
perbuatan terlarang. Sedangkan irtziba’ adalah pendapat berdasarkan kepada dalil.
Lalu Ibnu Qayyim al-Jauziyyah mengutip pendapat Imam Ahmad bin Hambal
yang mengatakan bahwa ittiba’ itu ialah mengikuti apa yang dibawa oleh
Rasulullah saw dan para sahabatnya, dan tidak taglid kepada Imam Ahmad, Imam
Malik, al-Tsauri, dan al-Auza’i.'®
Muhammad Ali al-Syaukani juga menegaskan bahwa taglid ialah

menerima pendapat orang lain tanpa dalil. Muqallid tidak bertanya dalil dari al-

Quran atau Sunnah Nabi, tapi hanya bertanya tentang pendapat mazhab imamnya

saja. Lalu al-Syaukani mengutip pernyataan Ibnu Khuwaiz Mandad al-Maliki
5 bahwa taqlid itu merujuk kepada pendapat tanpa dalil, sedangkan iztiba’ itu

o 2 pendapat yang bersandar kepada dalil. /zziba’ itu boleh, sedangkan raglid itu

dilarang.'*°

_____ Muhammad Salam Madkur juga memberikan perbedaan antara taqlid dan
f ﬁ;j_; = ittiba’. Salam Madkur menjelaskan bahwa taqlid ialah menerima pendapat tanpa
dalil. Sedangkan iztiba’ itu mengambil pendapat dari dalil, bukan dari mujtahid.

S 9 Mengambil hukum serta mengetahui dalilnya itu disebut iztiba’, bukan taglid ™

- 198 Abu Abdurrahman Mi’syasyah, al-Mugallidiin wa al-Aimmah al-Arba’ah (Beirut: al-
o = Maktab al-Islami, 1999), him, 9.
'_ = 199 |bnu Qayyim al-Jauziyyah, I’lam al-Muwagqqi’'m, jilid 3 (Jeddah: Dar Ibnu al-Jauzi,
= 1423H), him, 464-469.
5 1% Muhammad Ali al-Syaukani, al-Fath al-Rabbani Min Fatawa al-lmam al-Syaukant,
L jilid'5 (Sana’a: Maktabah al-Jail al-Jadid, tt), him, 66-82.
= " Muhammad Salam Madkur, Manahij al-ljtihdd fi al-Islam (Kuwait: Jami’ah al-
Kuwait, 1973), him, 432.



61

Dalam al-Mausii’ah al-Fighiyyah juga ada penegasan bahwa taglid itu
ialah menerima pendapat orang lain tanpa mengetahui dalilnya. Seperti orang
awam mengikuti pendapat ulama mujtahid. Mengambil pendapat Rasulullah saw
bukan taglid. Begitu juga mengikuti ijmak ulama juga bukan faqlid. Sebab,
perkataan Rasulullah saw (hadits) dan ijmak itu adalah dalil (hujjah).**?

Walaupun tidak menyebutkan istilah izziba’, namun pernyataan dalam al-
Mausii’ah al-Fighiyyah itu juga sama dengan pemikiran para ulama yang
membedakan antara taglid dan ittiba’, yaitu taqlid itu hanya mengikuti pendapat
ulama atau mazhab tanpa mengetahui dalilnya. sedangkan ittiba’ mengetahui
dasar dalil yang diikuti, dan itu dianggap tidak lagi masuk dalam golongan taqlid,
tapi berada pada posisi antara mugallid dan mujtahid. Lebih jelas lagi, Musthafa
al-Zuhaili menjelaskan bahwa ittiba’ itu ialah menerima pendapat ulama setelah
mengetahui dalilnya. Semua ulama mazhab itu disebut muttabi’ mazhab, karena
mereka mengetahui dalil hukum yang mereka terima. Begitu juga para pembelajar
figh mazhab, mereka disebut muszabi’ mazhab, bukan taglid mazhab.™

Namun begitu, mayoritas ulama tidak membedakan antara taglid dan
ittiba’, karena hakikat izziba’ masih masuk dalam kategori taglid. Tapi sebagian
ulama Klasik dan sebagian ulama kontemporer membedakan antara taglid dan
ittiba’. Di antara mayoritas ulama yang tidak membedakan makna antara taqlid
dan ittiba’ itu penulis kitab al-Muwafagat dari mazhab Maliki, yaitu Ibrahim al-
Syatibi. Bahkan al-Syatibi menyebut dirinya sebagai mugallid, orang taqlid.

Begitu juga mayoritas ulama ushul figh, di antaranya al-Baqillani, al-Juwaini, al-

112 \Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, jilid 13, him, 159.
13 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushil al-Figh al-Islami.........op. cit, jilid 2, him, 356.



62
Samargandi, al-Nasafi, juga tidak membedakan antara makna taglid dan ittiba’.***
Begitu juga Ibnu Taimiyah tidak membedakan antara makna taqlid dan ittiba’. Ini
bisa dilihat bahwa Ibnu Taimiyah menyebut al-Baihagi dan al-Daruquthni taqlid
kepada Imam Syafi’i, sekalipun al-Baihagi dan al-Daruquthni punya ijtihad
tersendiri dalam berbagai masalah figh.'*®

Dari penjelasan ini dapat dipahami bahwa taglid itu ada 2 bagian.
Pertama, raqlid tanpa mengetahui dalil pendapat mazhab ikutannya. Kedua, taglid
dengan mengetahui dalil pendapat mazhab ikutannya, dan sebagian ulama
menyebutnya dengan istilah ittiba’, bukan taglid.

b. Mugallid

Berkaitan dengan hukum syara’, mukallaf itu terbagi kepada dua.

Pertama, punya kemampuan mengambil hukum dari dalil melalui ijtihad.
Ini disebut mujtahid.

Kedua, tidak punya kemampuan melakukan ijtihad. Ini disebut orang
taglid atau mugallid. Mayoritas ulama mengatakan bahwa orang taqlid (mugallid)
itu mencakup orang awam dan ulama yang tidak sampai derajat mujtahid.**®

Lebih jelas lagi, mugallid itu orang awam dan ulama yang tidak sampai
pada derajat mujtahid. Orang awam tidak punya keilmuan untuk ijtihad, dan
keilmuan ulama taglid itu pula tidak sampai kepada derajat ijtihad. Maka kedua
kelompok ini disebut mugallid. Sebab, sebagaimana penjelasan Muhammad Abu

Zahrah bahwa ulama mazhab figh itu terdiri dari enam bagian.

14 Walid Fahd al-Wad’an, al-Jjtihad wa al-Taglid Inda al-Imam al-Syathibi (Riyad: Dar
al-Tadmuriyah, 1430H), him, 707.

> Tagiyuddin Ahmad Taimiyah al-Harrani, Majmu’ah al-Fatawa, jilid 20 (Kairo: Dar
al-Wafa’, 2005), hlm, 26.

18 Ali Jumah Muhammad, al-Bayan Lima Yusyghil al-Azhan, jilid 2 (Kairo: Dar al-Ifia,
tt) him, 98.



1)

2)

3)

4)

5)

6)

63
Al-mujtahid al-mustagqil, yaitu imam mazhab figh yang memenuhi semua
syarat ijtihad. Seperti para ulama figh dari kalangan sahabat Nabi, dan
ulama figh dari generasi setelah sahabat (zabi’in), seperti Sa’id bin al-
Musayyab, Ibrahim al-Nakh’i, Imam Abu Hanifah, dan juga Imam Malik,
Imam Syafi’i, Imam Ahmad, dan lainnya.
Al-mujtahid al-muntasib, yaitu ulama mazhab yang berpegang kepada
hukum dasar imam mazhab, tapi mandiri dalam hukum cabang (fizru’).
Seperti Abu Yusuf al-Qadhi, Muhammad al-Syaibani, dan Zufar al-Anbari
dari Mazhab Hanafi. Al-Muzani dari mazhab Syafi’i. Abdul Rahman al-
Qasim, Ibnu Wahab dari Mazhab Maliki, dan lainya.
Mujtahid al-mazhab, yaitu ulama mazhab yang mengikuti imam mazhab
pada hukum dasar dan cabang. Ulama ini mengumpulkan semua kaidah
yang menjadi dasar pegangan imam mazhab, lalu mereka mengeluarkan
hukum masalah baru berdasarkan kaidah itu.
Al-mujtahid al-murajjih, yaitu ulama mazhab yang tidak mengeluarkan
hukum atas dasar kaidah mazhab, tapi mereka hanya memilih (tarjih)
beberapa pendapat yang terdapat dalam mazhab figh ikutannya.
Al-muhafiz, yaitu ulama mazhab yang mampu membedakan pendapat yang
kuat dan yang lemah. Mereka juga mengetahui pendapat yang sudah
dipilih (rajih) dalam mazhab.
Al-mugallid, yaitu ulama taqlid dalam mazhab. Mereka hanya mampu
memahami isi kitab mazhab, tapi tidak mampu mengkritisi dalilnya.™’

Dari pembagian kedudukan ulama yang dijelaskan oleh Abu Zahrah itu

terlihat beliau tidak menyebut perbedaan antara raqlid dan ittiba’. Maknanya

" Muhammad Abu Zahrah, Ushil al-Figh (Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi, 1958), him, 389.



64

ulama mazhab figh itu masih disebut ulama raqlid kepada imam mazhab. Jadi,

C.

1)

a.

2)

1)

mugallid (orang taqlid) itu ialah orang awam yang tidak mempunyai keilmuan
dalam ijtihad, maka dia mesti taglid kepada ulama dalam masalah masalah firu’
syariat. Begitu juga ulama yang belum sampai derajat mujtahid, maka dia juga

taglid kepada ulama mujtahid.™®

Hukum Tagqlid

Sebelum membahas hukum taqglid, terlebih dahulu memahami penjelasan

ulama bahwa hukum syariat Islam itu terbagi kepada dua:

Pokok syariat yang mencakup kepada tiga asas:

Akidah yang berkaitan dengan iman kepada Allah swt, makrifat kepada
Allah swt, mengetahui sifat Allah swt, dan tauhid, dalil-dalil kenabian,
iman dengan Malaikat, iman kepada rasul, iman kepada kitab-kitab, iman
dengan hari kiamat, dan iman dengan gadha dan gadar.

Akhlak.

Syariat yang berkaitan dengan dasar pokok syariat seperti rukun Islam,
ibadah, muamalah, uqubah, dan lainnya.

Hukum furu’ yang berkaitan dengan figh ibadah, muamalat, munakahat,
politik, pengadilan, jihad, dan lainnya.**®

Ulama berbeda pendapat mengenai hukum taqlid pada akidah.

Mayoritas ulama mengatakan tidak boleh taglid pada akidah. Sebagian
ulama mengatakan ini merupakan pendapat yang disepakati ulama, dan
pendapat yang benar. Sebab, Allah swt memerintahkan umat manusia
melakukan tadabbur, berfikir, meneliti, dan sikap taglid itu meninggalkan

perintah tersebut. Ini bisa dilihat dalam surah Ali Imran, ayat 190-191:

118 \Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami..... op. cit, him, 1131.
119 Musthafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Ushiil al-Figh al-Islami......op. cit, jilid, 2, him, 360.



65

Sl o LY ¥ el i oy o8l wnuad gl G
G oWl ol gl g g8 et Jeg 55 G Al Oyl

-

&0 Vi G Ehsal Sby s cils

Artinya : “Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih
bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang
berakal. Yaitu orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk atau
dalam keadan berbaring dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan
bumi (seraya berkata): "Ya Tuhan kami, tiadalah Engkau menciptakan ini dengan
sia-sia, Maha Suci Engkau, maka peliharalah kami dari siksa neraka.”

Allah swt mengecam sikap raqlid dalam akidah. Sebagaimana tersebut
dalam Surah al-Zhukhruf, ayat 22:

|

(e BT Glag B 1I6 o

Artinya : “Bahkan mereka berkata: "Sesungguhnya kami mendapati bapak-bapak
kami menganut suatu agama, dan sesungguhnya kami orang-orang yang
mendapat petunjuk dengan (mengikuti) jejak mereka.”

Karena, bisa jadi orang yang memberikan berita masalah akidah ini melakukan
dusta, dan hal itu tidak akan memberikan ketenangan hati orang yang taqlid. Hal
itutidak ada bedanya dengan orang Yahudi dan Nasrani yang mengikuti akidah
pendahulu mereka. Allah swt mencela sikap mereka itu. Orang alim dan awam
wajib mengetahui semua itu tanpa taglid. Karena pokok akidah itu sedikit dan
jelas. Berbeda dengan masalah furu’ yang banyak dan beragam yang perlu kepada
pemikiran mendalam. Oleh sebab itu, boleh bagi masyarakat awam taqlid dalam
masalah firru .

2)-Pendapat yang membolehkan taqlid pada akidah. Ini pendapat sebagian

ulama. Karena kesepakatan generasi Salaf menerima pernyataan dua orang

saksi tanpa mempertanyakan penelitiannya.

120 \Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, him, 16.



66

3) pendapat sebagian ulama yang mewajibkan taglid pada akidah. Mayoritas

ulama mengatakan bahwa ini pendapat lemah. Karena taqglid pada akidah
terkadang bisa menyimpang kepada kesesatan.'?

Wahbah al-Zuhaili juga memaparkan, bahwa hukum syariat terbagi
kepada akidah, pokok syariat, dan kepada amal atau furu’. Mayoritas ulama
mengatakan tidak boleh taglid dalam masalah akidah dan pokok agama, seperti
mengenal Allah swt, sifat-sifat-Nya, tauhid, dalil-dail kenabian, akhlak, semua
taklif pokok syariat berupa ibadah, muamalah, uqubah, larangan, rukun Islam,
larangan riba dan zina, dan halal jual beli. Tapi, kelompok al-Hasywiyah (al-
mujassimah) dan al-Ta’limiyah (al-Bathiniyah) mengatakan boleh faqglid dalam
masalah akidah dan pokok agama. Bahkan sebagian ulama lagi ada yang
mengatakan wajib taqlid.**

Begitu juga masyarakat awam tidak boleh taglid pada pokok rukun Islam.
Seperti puasa, sholat, zakat, dan haji. Karena masalah pokok rukun Islam ini
berlandaskan kepada dalil mutawatir yang diketahui umat secara turun temurun
dari generasi Salaf hingga generasi Khalaf. Namun begitu, masyarakat awam
boleh taglid dalam masalah furu’. Seperti rincian hukum masalah yang berkaitan
dengan puasa, sholat, zakat, haji, muamalat, uqubat, dan lainnya. Hal ini sesuai
kesepakatan sahabat Nabi dan tabi’in. Sebagaimana para masyarakat awam zaman
sahabat dan tabi’in bertanya kepada para ulama di masa itu, dan mereka mengikuti

fatwa ulamanya. Ulama masa itu memberikan jawaban tanpa menyebutkan

121 bid., him, 361.
122 \Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami.... op. cit, him, 1122.



67
dalilnya. Itu sudah menjadi kesepakatan pada kebolehan masyarakat awam taqlid

kepada ulama mujtahid.'?®

Namun begitu, mayoritas ulama yang melarang taqlid dalam pokok
akidah dan rukun iman itu, tetap menganggap iman taqlid itu sah, tapi berdosa,
karena orang tersebut punya kemampuan, dan tidak mau melakukan penelitian
sebagai dasar penguat imannya. Bagi orang yang tidak mampu melakukannya,
maka tidak dianggap berdoa.® Di samping itu, mayoritas ulama juga tidak
membolehkan taqlid dalam masalah agama yang diketahui secara dharuri, yang
bisa diketahui tanpa melakukan penalaran dan penelitian. Karena ilmu dharuri itu

diketahui secara ijmak, seperti mengetahui lima rukun Islam.*®

Sebagaimana di atas, mayoritas ulama tidak membolehkan taglid dalam
masalah pokok akidah. Namun begitu, masalah furu’ syariat atau amaliyah yang
ditetapkan dengan dalil zanni, apakah boleh taqlid dalam masalah zanni itu, ulama
terbagi kepada tiga pendapat:

1) ljtihad itu wajib, tidak boleh taglid, dan setiap mukallaf wajib melakukan
ijtihad dalam masalah agama, dan wajib mengamalkan hasil ijtihad-nya.

Ini pendapat mazhab Daud al-Zhahiri, Muktazilah Irag, dan sebagian

Syiah Imamiyah. Ibnu Hazm dengan tegas mengatakan bahwa taglid itu

haram.

2) Taglid itu wajib, tidak boleh ijtihad. Ini pendapat kelompok al-

Hasywiyyah.

23 Abdul Karim al-Namlah, al-Jami’ Limasa’il Ushal al-Figh (Riyad: Maktabah al-
Rusyd, 2000), him, 412.

124 lyadh Nami al-Silmi, Ushiil al-Figh (Riyad: Dar al-Tadmuriyah, 2005), him, 481.

125 Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah, op. cit, him, 160.



68

3) pendapat mayoritas ulama, bahwa wajib melakukan ijtihad atas ulama
yang sudah sampai derajat ijtihad (mujtahid), dan tidak boleh mengikut
hasil ijtihad ulama lain. Masyarakat awam pula boleh taglid dalam firu’

syariat. Ini sesuai dengan ayat 43 dalam surah al-Nahl:

-~

%Zyﬁﬁgiﬁm;mysyuw °\L5>yy Qgid.lfew\i;ﬁujf%)

Artinya : “Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, kecuali orang-orang lelaki
yang Kami beri wahyu kepada mereka; maka bertanyalah kepada orang yang
mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.”

Ini juga sesuai dengan sikap para sahabat Nabi yang menjawab pertanyaan
masyarakat awam mengenai agama, tanpa menyuruh mereka melakukan
ijtihad.*?®

Ibnu Hazm yang mengharamkan taglid itu membuat bab khusus dalam
kitabnya al-7hkam fi Ushiil al-Ahkam bantahan dan penolakannya terhadap taglid.

Di antaranya Ibnu Hazm menjadikan ayat 41 surah al-Ankabut sebagai landasan

pendapatnya menolak taglid:

a5

S oaf b i B0 oK S8 et A 048 e 10380 Gl e

Golis Wi § oS &3]

Artinya : “Perumpamaan orang-orang yang mengambil pelindung-pelindung

selain Allah adalah seperti laba-laba yang membuat rumah. Dan sesungguhnya
rumah yang paling lemah adalah rumah laba-laba kalau mereka mengetahui.”

Orang yang menjadikan seseorang sebagai imam, lalu bersikap menerima

al<Quran dan hadits Nabi saw yang sesuai dengan pendapat imam ikutannya, dan

menolak ayat al-Quran dan hadits yang bertentangan dengan pendapat imam

126 Syakban Ismail, op. cit, him, 317.



69
mazhabnya, maka orang itu telah menjadikan wali tandingan selain Allah swt, dan
itu merupakan dosa besar.'?’

Penafsiran lbnu Hazm terhadap ayat di atas sangat tidak sesuai dengan
kontek ayat. Karena ayat itu menjelaskan sikap kaum musyrik yang bertuhan
selain Allah swt. Iman orang musyrik yang menyekutuhan Allah swt itu lemah,
bagaikan rumah laba-laba. Ini berkaitan taglid pada akidah, bukan taglid pada

masalah firu’ syariat atau figh.'?®

Sebagaimana terdahulu, Ibnu Qayyim membedakan antara ittiba’ dan
taglid, lalu menerima ittiba’ dan menolak taglid. Di antara landasan pendapatnya

menolak taqlid itu ayat 31, surah al-Taubah:

BARH

B3 & 5 frendlly 4 My 0,5 2 gt SEA RS RINeD
§o,dk e B 34 Y

= 28 Artinya : “Mereka menjadikan orang-orang alimnya dan rahib-rahib mereka
3 sebagai tuhan selain Allah dan (juga mereka mempertuhankan) al-Masih putera
Maryam, padahal mereka hanya disurun menyembah Tuhan yang Esa, tidak ada
= Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia. Maha suci Allah dari apa yang
oc S o meéreka persekutukan.”

— Banyak dalam al-Quran ayat yang senada dengan ayat di atas yang
""" — _ mencela perbuatan raglid. Lalu ulama menjadikan ayat-ayat ini sebagai landasan

utama menolak taqlz‘d.129 Sebenarnya ayat di atas menceritakan sikap kaum
= Yahudi dan Nasrani menjadikan para pendeta mereka sebagai tuhan selain Allah

swt, Maksudnya, mereka mengikuti para pendeta mereka yang menghalalkan

yang diharamkan Allah swt, dan mengharamkan yang dihalalkan oleh Allah swt.

c 27 Abu Muhammad Ali Ibnu Hazm, al-Ihkam fi Ushiil al-Ahkam, jilid 6 (Beiriit: Dar al-
5 Ifaq al-Jadidah, tt), him, 124

@ 128 Muhammad Ali al-Shabuni, Mukhtashar Tafsir Ibnu Katsir, jilid 3 (Beirat: Dar al-
= Quran al-Karim, 1981), him, 37.

: 23 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, op. cit, jilid 3, him, 452.



70
Jelas, ayat ini tidak ada kaitannya dengan sikap taqlid orang awam kepada ulama

mujtahid.**®

Muhammad Ali al-Syaukani yang juga menolak taqlid itu pada awalnya
mengikut mazhab Zaidiyah. Lalu al-Syaukani melepaskan dirinya dari terikat
kepada mazhab figh, tidak pada ushul dan juga tidak pada furu’. Kemudian al-
Syaukani mengajak kepada ijtihad. Al-Syaukani juga menolak larangan pindah
mazhab. Al-Syaukani juga menolak klaim pintu ijtihad tertutup setelah abad
ketiga hijriyah. Sikap dan ajakan al-Syaukani kepada ijtihad itu bagus, tapi
larangannya terhadap orang awam untuk taglid itu tidak bisa diterima. Karena
orang awam itu tidak punya kemampuan melakukan ijtihad, maka mereka
diperbolehkan taglid kepada mazhab Hanafi, maliki, Syafi’i, atau mazhab
Hambali. Bahkan pendapat terkuat di kalangan ulama bahwa orang awam itu tidak
punya mazhab, dan mazhab mereka adalah mazhab ulama tempat mereka minta

fatwa. "

Kenyataannya lagi kemampuan ijtihad itu hanya dikuasai oleh segelintir
ulama saja. Jika hal itu diwajibkan kepada semua mukallaf, niscaya itu
mewajibkan sesuatu yang tidak sanggup mereka lakukan. Karena tidak setiap
muslim punya waktu yang cukup dan kemampuan melakukan ijtihad. Sikap
ittiba’ yang dipopulerkan oleh al-Syaukani, begitu juga lbnu Qayyim, bukan

merupakan program yang mudah diterapkan kepada masyarakat awam.**?

3% Umar Sulaiman al-Asyoar, al-Ma’ani al-Hisan fi Tafsir al-Quran, jilid 3 (Yordania:
Dar al-Nafais, 2010), him, 227.

B yusuf al-Qaradhawi, Kaifa Nata'amal ma’a al-Turdts wa al-Tamazhub wa al-Ikhtilaf
(Kairo: Maktabah Wahbah, 2011), him, 71.

32 Umar Sulaiman al-Asyaar, al-Wadhih fi Ushiil al-Figh........op. cit, him, 281.



71

Ibnu Taimiyah menyatakan, pendapat mayoritas ulama bahwa ijtihad itu

baleh, dan taglid juga boleh. Mereka tidak mewajibkan tiap orang melakukan
ijtihad dan melarang taqlid. Mereka juga tidak mewajibkan taglid kepada semua
orang, dan melarang ijtihad. Ijtihad boleh bagi yang mampu melakukannya, dan
taglid juga boleh bagi orang yang tidak mampu melakukan ijtihad. Begitu juga
orang awam, jika dia mampu melakukan ijtihad pada masalah tertentu, maka

boleh dia melakukan itu.*

Wahbah al-Zuhali juga memberikan pendapatnya mengenai taglid, bahwa
tiada pilihan bagi orang awam kecuali taglid kepada ulama. Ulama yang tidak
sampai derajat mujtahid itu tidak mesti terikat dengan semua yang tertuang dalam
figh mazhab. Tapi mereka mesti melakukan penelitian terhadap setiap hukum
yang ada di figh mazhab, dan menerima setiap masalah yang didukung dalil yang
kuat, dan menolak pendapat yang lemah, tanpa ada perasaan fanatik terhadap

suatu mazhab figh.***

Kesimpulannya, pendapat mayoritas ulama dari empat mazhab itu
menjadi pendapat terkuat, bahwa tidak boleh taglid bagi ulama mujtahid, dan

boleh taqlid bagi ulama mazhab dan orang awam.

d. Syarat Taqlid
Kebolehan ulama dan orang awam raglid kepada suatu mazhab figh itu
juga mempunyai syarat-syarat tertentu, agar tidak terjadi kesalahan dalam

menerapkan taqlid.

133 Tagiyuddin Ahmad Taimiyah al-Harrani, op. cit, jilid 20, him, 112-113.
134 Wahbah al-Zuhaili, Ushiil al-Figh al-Islami.......... op. cit, him, 1135.



1)

2)

3)

4)

1)

2)

72

Jamaluddin Ali al-Khajraji al-Syafi’i menjelaskan beberapa syarat

terhadap orang yang melakukan taglad.

Mugallid tidak boleh membatalkan putusan hakim. Artinya mugallid tidak
menyalahi nash al-Quran dan sunnah, ijmak, kaedah syariah (kaidah ushul
figh dan kaidah figh), dan qgiyas jali.

Mugallid juga tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas dengan mengambil
semua yang ringan dan mudah di setiap mazhab.

Mugallid juga tidak melakukan talfig mazhab, seperti talfig akad nikah
tanpa wali mengikut mazhab Hanafi, dan tanpa saksi mengikut mazhab
Maliki.

Mugallid juga tidak dibenarkan mengamalkan sesuatu amalan yang
bertentangan dengan pendapat mazhab figh ikutannya. Syarat ini masih
jadi perdebatan dalam mazhab Syafii, tapi Ibnu al-Subki dan Ibnu al-Hajib
mengatakan ada kesepatakan atas larangan ini.**®

Ibrahim al-Hafnawi juga menjelaskan beberapa syarat taqlid:

Mugallid mesti mengetahui ketentuan hukum mazhab dalam masalah yang
mau diikutinya. Jika seorang dari mazhab Syafi’i mau mengikuti mazhab
Maliki tentang ketiadaan batal wudhu’ bersentuhan dengan perempuan
bukan mahram tanpa syahwat, maka seseorang tersebut mesti juga
mengetahui ketentuan hukum yang berkaitan dengan wudhu’ dalam
mazhab Maliki.

Tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas.

135 Jamaluddin Ali al-Syafi’i, Fath al-Majid FT Ahkam al-Taqlid (Riyad: Dar Ibnu al-

Jauzi, 1434H), him, 82.



3)

4)

73
Ulama yang diikuti dalam taglid itu ulama mujtahid, walaupun hanya
mujtahid dalam mazhab. Seperti al-Rafi’i, al-Nawawi, al-Ramli, dan
lainnya.
Tidak melakukan zalfig.**

Beberapa syarat taglid yang dikemukan di atas itu termasuk tidak boleh

melakukan tatabbu’ al-rukhas dan talfig. Dua syarat ini menjadi perdebatan di

antara ulama, dan itu akan dibahas selanjutnya.

€.

1)

2)

Pembagian Tagqlid

Mayoritas ulama membagi taqlid kepada dua:

Taglid terpuji, yaitu taglid orang awam yang tidak punya kemampuan
melakukan ijtihad. Mereka tidak punya kemampuan menggali hukum
secara langsung dari dalil syariat, maka tiada lagi jalan bagi mereka
melainkan taq/id kepada ulama.

Tagqlid tercela, yaitu taqlid kepada pendapat yang bertentangan dengan
ketentuan al-Quran, atau taglid kepada pendapat yang bertentangan
dengan hadits Nabi atau ijmak. Termasuk juga taqlid tercela itu taqlid
kepada pendapat seorang ulama yang tidak layak dijadikan panutan,
seperti ulama penguasa yang mengeluarkan fatwa menurut hawa
nafsunya.*®’

Tagqlid Satu Mazhab

Pada realitanya orang-orang mulai berpegang dengan mazhab-mazhab

tertentu itu terjadi setelah mazhab yang empat muncul, bukan masa sebelumnya.

Karena keadaan manusia sebelum zaman mazhab empat muncul, belum menulis

3¢ Muhammad lbrahim al-Hafnawi, Tabshir al-Nujaba’ Bihagiqah al-ijtihad wa al-

Taglid wa al-Talfig wa al-Ifta’ (Kairo: Dar al-Hadits, 1995), him, 217-218.

137 Umar Sulaiman al-Asyaar, al-Wadhih fi Ushil al-Figh.......... op. cit, him, 368.



74
mazhab-mazhab mereka dan tidak banyak kejadian yang terjadi pada masa
mereka. Karena sedikitnya, masyarakat ketika itu bisa mengetahui mazhab
setiap orang dalam setiap kejadian. Dulu, orang yang meminta fatwa kepada
ulama mazhab Syafi'i misalnya, ia tidak dapat mengidenffikasi apa yang
dikatakan mufti tersebut, karena mazhab Imam Syafi’i tidak dikenal pada waktu
itu,- atau karena belum ada sebelum itu. Setelah mazhab-mazhab itu sudah
dikenal, dan dikodipikasi lalu populer, serta dapat diketahui pendapat yang ringan
dan yang keras dalam menyikapi setiap permasalahan, maka orang yang meminta
fatwa itu tidak berpindah lagi dari suatu mazhab ke mazhab lain, kecuali karena

untuk mendapatkan pemecahan atau untuk mempermudah masalahnya.'*®

Sebagian ulama mengatakan, mugallid itu wajib berpegang kepada satu
mazhab, dan tidak boleh berpindah mazhab. Sebagian ulama lagi, termasuk Abu
Zakaria al-Nawawi pula mengatakan bahwa orang awam yang taqglid itu tidak
wajib tetap di satu mazhab saja, tapi dia boleh berpindah kepada mazhab lain.
Sebab, tidak ada landasan dalam syariat Islam yang mewajibkan orang awam
untuk raqlid selamanya kepada satu mazhab. Sebagaimana para masyarakat awam
di:zaman sahabat Nabi itu mereka meminta pendapat atau fatwa kepada seorang
ulama dari kalangan sahabat Nabi, tanpa ada keterikatan dengan ulama tertentu
atau mazhab tertentu. Sebab, syariat tidak mewajibkan orang awam untuk raqlid
kepada satu mazhab, maka muqallid tidak wajib tetap mengikuti satu mazhab
tertentu. Masyarakat awam pada masa sahabat Nabi bertanya kepada salah satu
ulama tanpa terikat mazhab. Mengikat masarakat awam kepada satu mazhab akan
menimbulkan kesulitan. Oleh sebab itu, Imam Malik menolak rencana Khalifah

Abbasiyah yang mau menjadikan kitab Muaththa’ sebagai landasan utama umat

138 yusuf al-Qaradhawi, op. cit, him, 84.



75

Islam pada masa itu.*

Wahbah al-Zuhaili memaparkan secara luas bahwa sebagian ulama
mengatakan mugallid itu wajib berpegang kepada satu mazhab yang diikutinya,
karena dia yakin bahwa mazhab ikutannya itu benar. Sebagian ulama pula
mengatakan mugallid tidak wajib berpegang kepada satu mazhab saja dalam
semua masalah, tapi dia boleh mengikut mazhab lain. Jika dia mengikuti mazhab
Hanafi atau mazhab Syafi’i, maka dia tidak wajib terus bertahan di satu mazhab
ikutannya. Dia boleh berpindah kepada mazhab lain secara keseluruhan. Karena
Allah swt tidak memerintahkan kepada mugallid untuk tetap ikut kepada satu
mazhab. Allah swt hanya memerintahkan mugallid mengikuti ulama tanpa
mengkhususkan ulama tertentu. Masyarakat awam pada masa sahabat dan tabi’in
tidak berpegang kepada mazhab tertentu. Mereka bertanya kepada ulama di
masanya tanpa terikat kepada ulama tertentu. Ini berlaku tanpa ada bantahan di
kalangan sahabat atau tabi’in. Ini bermakna kesepakatan (ijmak) di kalangan
sahabat dan tabi’in tentang tidak wajib bagi orang awam untuk taqlid kepada

mazhab tertentu. Ini merupakan pendapat terkuat.*°

Namun, apabila mugallid mengikut satu mazhab, apakah ia wajib
mengikuti mazhab itu dalam semua masalah. Ini terjadi juga perbedaan pendapat
ulama. Sebagian ulama mengatakan tidak boleh. Sebagian ulama pula mengatakan
boleh. Pendapat terkuat dalam masalah ini bahwa mugallid boleh saja mengambil
pendapat sebagian masalah di luar mazhab ikutannya. Sebab, berpegang kepada
satu mazhab itu bukan suatu kewajiban. Sebagaimana dimaklumi, bahwa

berpegang dengan satu mazhab tertentu dari mazhab-mazhab yang ada bukan

3% |bid., him, 236.
140 \Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami.........op. cit, him, 1137.



76
suatu keharusan dan tidak diwajibkan, maka secara otomatis perpindahan dari
mazhab ke mazhab yang lain merupakan perkara yang diperbolehkan dan
diperkenankan. Dengan syarat, motivasinya bukan karena mengikuti nafsu atau

untuk mengais keuntungan dunia.***

Berpindah dari satu mazhab ke mazhab lain karena kepentingan duniawi
semata, maka ini merupakan tindakan yang sangat dibenci. Sedangkan,
barangsiapa yang berpindah mazhab ke mazhab lain karena dorongan keilmuan,
agama dan realita, seperti orang awam yang pergi ke suatu negeri di mana seluruh
ulamanya tidak menganut mazhabnya yang pertama, kemudian ia mengganti

mazhabnya setelah melihat realita yang dihadapinya, hal ini tidak terlarang.**

Sejak dulu hingga sekarang, umat Islam sudah mengetahui bahwa manusia
itu terbagi kepada mujtahid dan mugallid. Seorang mugallid boleh saja mengikuti
salah satu imam mujtahid (mazhab) hingga akhir hayatnya, atau berpindah kepada
mazhab lain. Namun, ada beberapa perkara yang telah disepakati:

1) Mugallid yang ikut suatu mazhab itu tidak wajib terus berpegang kepada
mazhab tersebut, dan tidak ada larangan baginya untuk berpindah kepada
mazhab lain.

2) Seorang mujtahid mazhab yang berhasil memahami suatu masalah melalui
ijtihad dan berbeda dengan pendapat mazhab ikutannya, maka dia wajib
mengikuti pendapat hasil ijtihad yang dilakukannya, dan tidak boleh lagi

mengikuti pendapat mazhab ikutannya.

1 yusuf al-Qaradhawi, op. cit, him, 85.
2 |bid.



ey

77
3) Semua ijtihad imam mazhab itu berada dalam kebenaran, dan mereka
mengikuti sesuai dengan hasil ijtihadnya.'*®

Sebenarnya, berpegang kepada mazhab figh tertentu itu tidak menghalangi
seorang ulama mengambil pendapat mazhab lain. Contohnya, Imam Syafi’i
menegaskan, zakat fitrah mesti dibayar dengan makanan pokok suatu daerah,
tidak boleh dibayar dengan nilai uang. Akan tetapi, ulama mazhab Syafi’i (al-
Syafi’iyah) lebih menerima pendapat mazhab Hanafi yang membolehkan bayar
zakat fitrah dengan nilai uang.*** Contohnya lagi, pendapat yang muktamad dalam
mazhab Hambali, membaca basmalah di awal wudhu’ adalah wajib. Akan tetapi,
di antara pengikut mazhab Hambali, Shaleh al-Utsaimin dalam kitabnya Syarh al-
Mumti’ justru menganggapnya sunah, tidak wajib.'*

Muhammad Bakhit al-Muthi’i menjelaskan bahwa ulama tidak melarang
seseorang berpindah mazhab atas dasar dalil yang jadi pegangannya. Misalnya,
Abu Ja’far al-Thahawi dan Muhammad al-Naisaburi itu pada mulanya mengikut
mazhab Syafi’i, lalu mereka berpindah kepada mazhab Hanafi. Al-Tirmizi, al-
Sam’ani, dan Abu al-Abbas al-Syamani pada awalnya pengikut mazhab Hanafi,
kemudian mereka berpindah kepada mazhab Syafi’i. lbnu al-Maghribi ulama
mazhab Maliki berpindah kepada mazhab Hanafi. Al-Asad bin al-Furat ulama
mazhab Hanafi pindah ke mazhab Maliki. Al- Ukbari al-Baghdadi dan Yusuf lbnu
al-Jauzi pada mulanya mengikut mazhab Hambali berpindah kepada mazhab
Hanafi. Abu Ya’la al-Farra’ ulama mazhab Hanafi pindah ke mazhab Hambali.

Ahmad Faris al-Hamzani pada awalnya mengikut mazhab Syafi’i, pindah kepada

%3 Muhammad Sa’id Ramadhan al-Buthi, Allamazhabiyyah Akhthar Bid ah Tuhaddid al-
Syariah al-1slamiyyah (Damaskus: Maktabah al-Farabi, 2005), him, 48.

144 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, him, 230.

> Muhammad Shaleh al-Utsaimin, Syarh al-Mumti’, jilid 1 (Riyad: Dar Ibnu al-Jauzi,
1422H), him, 159.



78
mazhab Maliki. Ibnu Dagiq al-‘Id pada mulanya mengikut mazhab Maliki,
pindah kepada mazhab Syafi’i. Abu Hatim al-Busti ulama mazhab Daud al-
Zhahiri pindak ke mazhab Syafi’i. Ibonu Hazm dan Abu Hasyim al-Mishri ulama

Mazhab Syafi’i pindah ke mazhab Dawud al-Zhahiri.**®

g. Mazhab Orang Awam
Bermazhab itu maknanya seseorang yang mengikuti suatu mazhab pada
ushul dan furu’. Syarat seseorang itu disebut sebagai pengikut mazhab figh
tertentu, dia mengetahui ushul dan firu’ mazhab figh ikutannya.'*’  Sebagian
orang itu ada yang dianugerahi ilmu agama yang luas hingga sampai derajat
mujtahid. Ada pula ulama yang tidak sampai derajat mujtahid, tapi menguasai
ilmu Islam, dan mampu memahami dalil syariat, dan jadi ulama mazhab figh

tertentu. Tapi ada juga kelompok ketiga yang disebut sebagai orang awam yang

bukan ulama mujtahid dan juga bukan juga ulama mugallid mazhab.

Menanggapi keterikatan ulama bukan mujtahid dan orang awam kepada mazhab

; 3 figh itu, ulama terbagi kepada dua pendapat:

1) Ulama bukan mujtahid dan orang awam tidak wajib terikat kepada mazhab

figh. Ini pendapat mayoritas ulama.

2) Orang awam dan ulama bukan mujtahid wajib terikat kepada mazhab figh

5 tertentu. Abu Zakaria al-Nawawi mengatakan ini merupakan pendapat

= sebagian ulama mazhab Syafi’i.**®

= = 16 Muhammad Bakhit al-Muthi’i, Risalah fi al-Kutub Allati Yu'awwalu ‘Alaihd
= (Damaskus: Dar al-Qadir1, 2008), him, 54.
5 7 K halid Musa’id al-Ruwaiti’, al-Tamazhub Dirasah Nazhriyyah Nagdiyyah (Riyad: al-
< Tadmuriyyah, 2013), him, 342,
= %8 Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais, al-Talfig wa Maugif al-Ushiliyin Minhu
(Kuwait: al-Wa’yu al-Islami, 2013), him, 128.



79

Pendapat pertama mengemukakan beberapa landasan pemikirannya:

a. Kewajiban mengikuti mazhab figh itu merupakan ketaatan kepada selain
Rasulullah saw. Kewajiban taat itu hanya kepada Allah swt dan Rasulullah
saw. Karena pendapat selain Allah swt dan Rasulullah saw itu bisa benar
dan juga bisa keliru.

b. Wajib itu merupakan hukum syara’ yang harus berlandaskan kepada nas
syariat atau hasil ijtihad dari nas syariat. Tidak ada dalil syariat yang
mewajibkan mengikuti suatu mazhab figh. Syariat hanya memerintahkan
orang awam bertanya kepada ulama, sebagaimana terdapat dalam surah al-

Nahal, ayat 43:

§0,203 ¥ 38 o) S gaf e o o8 Vs, V) s e desf usp

“Dan Kami tidak mengutus sebelum kamu, kecuali orang-orang lelaki
yang Kami beri wahyu kepada mereka; maka bertanyalah kepada orang
yang mempunyai pengetahuan jika kamu tidak mengetahui.”

= c. mewajibkan mengikuti mazhab figh itu tidak sesuai lagi dengan sunnah
para sahabat Nabi. Karena pada masa sahabat Nabi, orang awam yang
bertanya kepada sahabat Nabi itu tidak dilarang bertanya masalah itu lagi

kepada sahabat Nabi yang lain.

d. Empat Imam mazhab figh, Imam Abu Hanifah, Imam Malik, Imam
Syafi’i, dan Imam Ahmad, melarang taglid kepada semua pendapat
= 9 mereka tanpa mengetahui dalilnya. Bahkan Imam Malik menolak usulan
: penguasa yang mau menjadikan pendapatnya sebagai mazhab resmi umat

149

§ Islam pada masa itu.

Pendapat kedua pula mengutarakan beberapa landasan pemikirannya:

149 Ipid., him, 130.



80

a. Orang yang terikat kepada mazhab figh itu berkeyakinan bahwa pendapat

mazhab ikutannya adalah pendapat yang benar. Maka dia tetap berpegang
kepada mazhab ikutannya, tanpa berpindah kepada mazhab lain.

Ibnu Qayyim al-Jauziyah menanggapi landasan ini, bahwa sikap seperti itu

akan melarangnya mengambil pendapat mazhab lain, sekalipun pendapat

lain itu lebih kuat.

b. Berpegang kepada satu mazhab itu akan membuat seseorang itu lebih
konsisten dalam mengikut syariat, dan jauh dari sikap lalai. Kalau
dibiarkan umat bebas memilih mazhab figh, maka akan terjadi sikap
tatabbu’ al-rukhas yang hanya mengambil pendapat termudah dari setiap
mazhab."*

Bakhit al-Muthi’i menanggapi landasan ini, bahwa kewajiban berpegang
kepada mazhab figh tertentu itu merupakan perkara syariat, dan mesti pula

ditetapkan dengan dalil syariat, dan tidak ada dalil yang mewajibkan itu.**

Muhammad Abdul Razzaq al-Duwais menguatkan pendapat mayoritas
ulama yang mengatakan bahwa orang awam itu tidak ada mazhabnya, karena
pengikut mazhab figh itu adalah orang yang menguasai landasan ushul dan firu’
mazhab ikutannya. Kewajiban orang awam itu hanya bertanya kepada ulama.
Pendapat mayoritas ulama itu diperkuat dengan pernyataan Abu Zakaria al-
Nawawi, bahwa orang awam tidak terikat dengan mazhab atau tidak bermazhab.
Mereka hanya mengikut mazhab ulama yang membrikan fatwa kepada mereka

dengan tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas.™

%0 Ibid., him, 135-139.
21 bid.
152 Ali Jumah Muhammad, op. cit, him, 100.



81

Bakhit al-Muthi’i juga menegaskan bahwa orang awam itu tidak ada
mazhab. Sebab, mereka tidak memahami dasar mazhab, dan juga tidak
mengetahui fatwa dan pendapat mazhab. Pernyataan orang awam bahwa dia
bermazhab Syafi’i atau bermazhab Hanafi, itu hanya pernyataan kosong tanpa
dasar. Bagi orang awam itu boleh saja mengamalkan mazhab figh yang dia
kehendaki dengan syarat dia pelajari mazhab figh itu dari seorang ulama, bukan
dia-pelajari dari orang awam semisalnya, dan bukan pula dia ambil langsung dari

kitab mazhab.'*

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, pendapat ini lebih kuat. Karena hakekat
bermazhab adalah bagi orang yang berilmu yang memilih satu mazhab dari yang
lainnya berdasarkan alasan-alasan ilmiah yang diketahuinya. Pada umumnya
berkaitan dengan kekuatan dasar-dasar mazhab. Bisa jadi seorang ulama melihat
ushul (dasar-dasar) istinbat Imam Malik lebih kuat dibanding dengan dasar-dasar
yang diletakkan oleh Imam Syafi’i. Ulama lain pula berpendapat sebaliknya,
dasar-dasar istinbhat Imam Ahmad bin Hambali yang lebih kuat, sampai
seterusnya. Bisa juga seseorang berpegang pada mazhab tertentu karena
kecenderungan mazhab berdasar kepada nas, dan yang lain pula lebih suka kepada
mazhab yang lebih kuat mengunakan akal, atau karena Imam mazhab itu
mempunyai kelebihan yang tidak ada pada mazhab lain, seperti imamnya dari
golongan Quraisy atau dari Ahli Bait. Semua ini tidak dapat tergambar di
kalangan orang-orang awam. Karena itu, orang-orang mengatakan, “tidak ada

mazhab bagi orang-orang awam”.*>*

153 Muhammad Bakhit al-Muthi’i, op. cit, him, 55.
54 yusuf al-Qaradhawi, op. cit, him, 84.



82
3. Tatabbu’ al-Rukhas

Kebolehan taglid tanpa kewajiban terikat kepada mazhab tertentu, dan
kebolehan berpindah mazhab itu akan bisa menimbulkan sikap melakukan
tatabbu’ al-rukhas antar mazhab figh. Hal ini perlu mendapat perhatian, karena
mayoritas ulama mengatakan syarat taqlid itu tidak melakukan tatabbu’ al-

rukhas.

a. Pengertian Tatabbu’ al-Rukhas
Tatabbu’ al-rukhas terdiri dari dua kata, ratabbu’ dan al-rukhas. Makna
tatabbu’ secara bahasa mencari sesuatu dan mengikutinya.’® Sementara makna
rukhsah secara bahasa adalah keringanan yang diberikan Allah swt kepada

hamba-Nya, dan rukhsah itu lawan dari kesulitan.**®

Wahbah al-Zuhaili menjelaskan bahwa makna tatabbu’ al-rukhas menurut
istilah ialah mengambil pendapat yang lebih ringan dan mudah dari berbagai

mazhab dalam beberapa masalah.™’

Quthub Musthafa Sanu mendefiniskan
tatabbu’ al-rukhas, mengambil di setiap mazhab pendapat yang lebih mudah dan
ringan tanpa melihat kepada dalilnya.*®® lyadh Nami al-Silmi pula mengatakan
makna tatabbu’ al-rukhas itu ialah mengambil pendapat yang lemah dalam

masalah khilafiyah.*

Menurut Muhammad al-Syaibani, tatabbu’ al-rukhas ialah mengambil
pendapat termudah dan teringan dari setiap mazhab dalam berbagai masalah yang

merupakan hasil ijtihad imam mazhab.*®® Menurut Mujahid al-Islam al-Qasimi,

155 |bnu Manzur, Lisan al-Arab (Beirut: Dar Shadir, tt), him, 416.

' 1bid., him, 1616.

> Wahbah al-Zuhaili, al-Akhz bi al-Rukhshah al-Syar’iyyah wa Hukmuh, Majallah
Majma’ al-Figh al-Islami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), him, 61, kolom 3.

158 Quthub Musthafa Sanu, op. cit, him, 119.

159 |yadh Nami al-Silmi, op. cit, him, 492.

180 Muhammad al-Syaibani, al-Rukhshah, Majallah Majma’ al-Figh al-Islami, Mekah,
No-'8 (26 Juni 1994), him, 390.



83
tatabbu’ al-rukhas ialah memilih pendapat termudah dan teringan dari berbagai
mazhab dalam semua masalah. Tidak terikat dengan suatu mazhab, dan pilihannya

bukan atas dasar kekuatan dalil, tapi atas dasar kemudahan dan keringanan.'®*

Tatabbu’ al-rukhas ialah mengambil pendapat yang paling ringan dari
setiap mazhab. Yaitu seseorang yang mengikut pendapat ulama yang termudah
atau yang teringan dalam masalah-masalah figh. Sikap tatabbu’ al-rukhas itu
bukan mengikut dalil terkuat, tapi hanya karena keinginan mengikut pendapat
yang termudah. Baik bertopang pada hawa nafsunya, atau berlandaskan kepada
kesenangan, atau disebabkan ketidaktahuannya. Contohnya, seseorang ikut
mazhab Maliki, tidak batal wudhu’ menyentuh wanita bukan mahram tanpa
syahwat. Lalu dia mengikut mazhab Syafi’i yang tidak mewajibkan dalk
(menggosok) anggota wudhu’ saat melaksanakan wudhu’, atau tidak wajib
menyapu semua kepala. Maka sholatnya dianggap batal menurut kedua mazhab

itu. Karena menurut kedua mazhab itu wudhu’nya tidak sah.'®?
b. Hukum Tatabbu’ al-Rukhas

Berbeda pendapat ulama dalam menanggapi hukum tatabbu’ al-rukhas:

1) Pendapat ulama yang melarang melakukan tatabbu’ al-rukhas. Ini
pendapat Abu Hamid al-Ghazali, al-Subki, dan Abu Ishaq al-Mirwazi.
Bahkan Muhammad Ali al-Syaukani meriwayatkan pernyataan Imam
Ahmad bin Hambal yang menghukum fasik pelaku tatabbu’ al-rukhas.

Sebab, tatabbu’ al-rukhas itu hanya mengikut keinginan hawa nafsu.

181 Mujahid al-Islam al-Qasimi, al-Akhz bi al-Rukhshah wa Hukmuh, Majallah Majma’
al-Figh al-Islami, Mekah, No. 8 (26 Juni 1994), him, 324.
162 \Wahbah al-Zuhaili, Ushil al-Figh al-Islami........... op. cit, him, 1155.



2)

a.

84
Sebagian ulama membolehkan tatabbu’ al-rukhas. Al-1zz bin Abdussalam
mengatakan, masyarakat awam boleh saja melakukan tatabbu’ al-rukhas,
karena mengambil rukhshah atau keringanan itu dianjurkan dalam syariat
Islam.'®®
Pendapat yang membolehkan tazabbu’ al-rukhas dengan syarat:
Pendapat-pendapat ulama figh yang diamalkan dalam tatabbu’ al-rukhas
merupakan pendapat yang diakui, dan bukan pendapat yang syaz.
Ada kebutuhan dalam melakukan tatabbu’ al-rukhas, baik kebutuhan itu
bersipat umum, khusus, atau pribadi.
Mengamalkan tatabbu’ al-rukhas itu tidak sampai melakukan talfig
mazhab yang terlarang.
Pengamalan tatabbu’ al-rukhas itu tidak bertujuan untuk mendapatkan
164

sesuatu yang melanggar ketentuan syariat.

Pendapat pertama yang melarang melakukan tatabbu’ al-rukas dan

menghukumnya haram adalah pendapat mayoritas ulama mazhab Hanafi, Maliki,
Syafi’i, dan mazhab Hambali.!®® Landasan pendapat mayoritas ulama yang

menghukum haram melakukan tatabbu’ al-rukhas:

Ibnu Abdul Bar mengatakan ada kesepakatan ulama (ijmak) mengatakan
bahwa fatabbu’ al-rukhas itu haram. Pernytaan lbn Abdul Bar itu dinukil
oleh Ibnu Taimiyah, Ibnu Qayyim, Ibnu al-Muflih, al-Murdawi, dan Ibnu
al-Najjar. Tambah lagi Ibnu Hazm mengatakan kesepakatan ulama bahwa

tatabbu’ al-rukhas itu fasik. Pernyataan Ibnu Hazm itu dinukil oleh Abu

163 Muhammad Ibrahim al-Hafnawi, op. cit, him, 285-287.
164 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1009.
1% 1bid., him, 1005.



85

Ishaq al-Syathibi, Ibnu Hajar al-Haitami, Ibrahim al-Laggani, dan Abu
Abdullah al-Fasi.

b. Allah swt memerintahkan hamba-Nya dalam menyelesaikan masalah itu

dengan kembali kepada al-Quran dan Sunnah, bukan kepada tatabbu’ al-

rukhas. Sebagaiman tersebut dalam surah al-Nisa’, ayat 59:

A\

& 3 0 "auv{wfy\L;jbgy)\wbwswssy\dmw %

- -
z

G006 ety 1 S =T 3y oDl gt 228 0) Jpns D ) 30858

Artinya : “Hai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul
(Nya), dan ulil amri di antara kamu. Kemudian jika kamu berlainan pendapat
tentang sesuatu, maka kembalikanlah ia kepada Allah (al-Quran) dan Rasul
(sunnahnya), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari kemudian.
Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.”

c. Tatabbu’ al-rukhas akan menggugurkan semua perintah agama, pada

setiap masalah yang terjadi perbedaan pendapat. Karena pelaku tatabbu’

al-rukhas itu akan berbuat sesuka hatinya, memilih sesuai kehendaknya

5 o menurut seleranya saja. Ini pada hakikatnya membuang semua perintah
syariat.

d. Hakikat fatabbu’ al-rukhas itu mengikut hawa nafsu, dan syariat Islam
melarang mengikut hawa nafsu. Sebagaimana terdapat dalam surah al-

Nisa’, ayat 135:

S ST e gl ol aigh Ll Gl 18T il g %

o )Hﬂbu)@ 5 of Lsgh | “’wng\muszuﬂ O Enr ¥

P

= s 05laxs G 08l 36 1,02

2\:.

_ Artinya : “Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu orang yang benar-
9 benar penegak keadilan, menjadi saksi karena Allah biarpun terhadap dirimu
5 sendiri atau ibu bapa dan kaum kerabatmu. Jika ia kaya ataupun miskin, maka
Allah lebih tahu kemaslahatannya. Maka janganlah kamu mengikuti hawa nafsu
karena ingin menyimpang dari kebenaran. Dan jika kamu memutar balikkan



86

(kata-kata) atau enggan menjadi saksi, maka sesungguhnya Allah adalah Maha

’

Mengetahui segala apa yang kamu kerjakan.’

e. Meremehkan agama dengan mempermudah diri dalam melaksanakan

perintah agama.*®®

Menanggapi landasan dalil pertama yang mengatakan ada ijmak ulama
yang menyatakan tatabbu’ al-rukhas itu haram, tidak bisa diterima. Karen masih
ada ulama yang mengatakan tatabbu’ al-rukhas itu boleh. Di antara ulama yang
mengatakan kebolehan melakukan tatabbu’ al-rukhas itu al-1zz bin Abdul
Salam."®’

Landasan pendapat kedua yang membolehkan tatabbu’ al-rukhas:

a. Al-Quran dan Sunnah yang menganjurkan kepada kemudahan.
Sebagaimana dalam surah al-Bagarah, ayat 185:

5230 18 2 ¥ 2 15 A A

Artinya : “Allah menghendaki kemudahan bagimu, dan tidak menghendaki
kesukaran bagimu.”

Hadits riwayat al-Bukhari bahwa Rasulullah saw menegaskan untuk
3 memberikan kemudahan dan tidak mempersulit, sebagai berikut:

(S 8155) 195875 Vg 193509 19525 Vg 19325

, Artinya : “Berikanlah kemudahan dan jangan mempersulit, serta berilah
2 B& berita gembira dan jangan membuat orang lari dari agama (HR. al-
= Bukhari)."**®

edue;

b. Pernyataan Rasulullah saw bahwa dirinya diutus dengan agama yang

T
NIN Uizl

lapang dan mudah, sebagaimana hadits berikut:

etV

2.9 1 e oG | aBe O 5 W T ud.o Oy Ry, B es 3 % -
(.,\.&\ 3\3)’) w\ :a.:.g.x;b :wfjégjj cf\.fg\}:ajp Yj cfﬁ;}.é-;ﬂ./gd,.ﬁ

!

(e

¢

5 1% Ipid., him, 1009.

@ " 1bid., him, 1011.

L 168 Syihabuddin Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asgalani, Fath al-Bari, tahkik Syu’aib al-
Arnaud, jilid 18 (Beirut: Dar al-Risalah al-Alamiyah, 2013), hlm, 519.



87

“Saya tidak diutus dengan agama Yahudi dan Nasrani, tapi saya ditus
dengan agama yang lapang atau mudah (HR. Ahmad).”**

Makna hadits ini menunjukkan kebolehan tatabbu’ al-rukhas, karena

dalam tatabbu’ al-rukhas itu ada kemudahan dan kelapangan.

Dalam praktiknya, Rasulullah saw mengambil yang termudah,

sebagaimana hadits riwayat al-Bukhari:

d Jo b Jozg a2l e o el ARG 2
it 08 Gy 08 36 () &5 Dk bl dxf ) wﬁs;;a/& 5 ole

2t 3

Ve ﬁgwp@ﬁ;&m&ﬂuw%@\ujwww

() 855) s ) 355 bl i
Artinya : “Tidaklah Rasulullah diberi dua pilihan kecuali beliau pasti
memilih yang paling mudah, selama tidak merupakan dosa. Jika yang
mudah itu dosa, beliau pasti orang yang paling jauh darinya. Rasulullah
tidak pernah melakukan pembalasan untuk dirinya kecuali kalau sesuatu

yang diharamkan oleh Allah dilanggar, maka beliau membalasnya karena
Allah Ta'ala. (HR. al-Bukhari). ™™

Perbedaan mazhab figh itu adalah rahmat. Rukhsah itu rahmat, maka boleh
saja melakukan tatabbu’ al-rukhas.'™

Menanggapi dalil landasan pendapat kedua ini, ada beberapa bantahan

yang perlu diketahui:

a. Bahwa yang dimaksud dengan kemudahan dalam ayat dan hadits itu

adalah kemudahan yang sesuai dengan kehendak syariat, bukan

kemudahan dalam melakukan tatabbu’ al-rukhas.

199 Ali bin Sulthan Muhammad al-Qari, Mirgat al-Mafatih, Tahkik Jamal Itani, jilid 7

(Beirut: Dar al-Kutub al-1lmiyyah, 2001), him, 376.

170 syihabuddin Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asgalani, op. cit, jilid 18, him, 520.
"1 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 1014-1016.



ey

88

b. Hadits yang menyatakan Rasulullah saw diutus dengan agama yang lapang
dan mudah itu yaitu kelapangan dan kemudahan yang sesuai dengan dasar-
dasar syariat, bukan atas dasar tatabbu’ al-rukhas.

c. Hadits yang menyatakan Rasulullah saw memilih perkara mudah selama
tidak ada dosa. Melakukan tatabbu’ al-rukhas pula bisa mendatangkan
dosa.

d. Perbedaan mazhab figh itu rahmat, itu bermakna membuka pintu ijtihad
bagi ulama mujtahid, bukan bermakna mugallid memilih semua
keringanan dalam mazhab dengan melakukan azabbu’ al-rukhas.*
Landasan dalil pendapat ketiga yang membolehkan tatabbu’ al-rukhas

dengan syarat tertentu itu juga sama dengan dalil-dalil pendapat kedua yang
membolehkan ratabbu’ al-rukhas tanpa syarat. Melihat dasar dari ketiga pendapat
itu, pendapat pertama yang mengatakan terlarang, haram melakukan tatabbu’ al-
rukha itu lebih kuat landasan hukumnya. Seorang awam, mugallid itu wajib
bertanya kepada ulama, dan tidak boleh melakukan tatabbu’ al-rukhas. Hal ini
diperkuat dengan fatwa Abu Zakaria al-Nawawi yang melarang melakukan
tatabbu’ al-rukhas.'”® Fatwa al-Nawawi ini juga diikut oleh Badaruddin al-

Zarkasyi.'™

Menurut Yusuf al-Qaradhawi, orang yang melakukan taqlid tidak boleh
melakukan tatabbu’ al-rukhas. Karena ditakutkan ia akan mengambil dari setiap
mazhab yang dianggap paling mudah, paling ringan, menurut nafsunya, tanpa

bertaklid pada para imam yang dipercaya, atau tanpa melihat pada kuat atau

"2 Ibid., him, 1016.

173 Alaiddin al-Aththar, Fatawa al-Imam al-Nawawr (Beirut: Dar al-Basyair al-Islamiyah,
1996), him, 236.

7% Badaruddin Muhammad Abdullah al-Zarkasyi, al-Bahr al-Muhid fi Ushiil al-Figh,
jilid 6 (Kairo: Dar al-Shafwah, 1992), him, 325.



89
lemah. Karena tindakan seperti ini hanya mengikuti nafsu, mempermudah diri
sendiri dan bukan mengikuti aturan syariat. Oleh karena itu, biasanya berakhir
dengan peremehan terhadap agama secara keseluruhan. Karena itu juga, ulama

salaf berkata, “Barangsiapa melakukan tatabbu’ al-rukhas, berarti ia fasik”.}"®

Namun begitu, perlu juga diketahui ada beberapa masalah yang jadi

kesepakatan ulama dalam tatabbu’ al-rukhas:

1) Ulama sepakat melarang tatabbu’ al-rukhas yang bertujuan hanya untuk
mencari kesenangan semata.

2) Ulama sepakat melarang seseorang yang meyakini sesuatu itu wajib atau
haram, kemudian merubah keyakinannya dengan tidak lagi menganggap
hal itu wajib atau haram. Semua itu dia lakukan hanya mengikut kemauan

hawa nafsunya.

3) Jika ada darurat untuk mengambil rukhsah atau kemudahan, maka boleh

5 8 melakukannya disebabkan ada darurat.
g 4) Ulama sepakat bahwa seorang ulama mujtahid wajib mengamalkan hasil

ijtihad yang dilakukannya, dan tidak dibolehkan melakukan tatabbu’ al-

rukhas dalam amalan dan fatwanya.'"®

Lembaga Figh Islam Internasional juga menetapkan beberapa keputusan

S yang berkaitan dengan tatabbu’ al-rukhas, yaitu mengikuti pendapat ulama yang

=T ringan atau mudah. Hal itu boleh dilakukan dengan syarat:

~ 1) Pendapat ulama tersebut tidak termasuk dalam pendapat syaz.
2) Ada kebutuhan mengambil rukhsah atau kemudahan untuk menolak

kesulitan.

_ 175 yusuf al-Qaradhawi, op. cit, him, 92.
176 Khalid Musa’id al-Ruwaiti’, op. cit, him, 998.



90
3) Pengambil rukhsah atau kemudahan itu punya kemampuan melakukan
pilihan.
4) Mengambil rukhsah atau kemudahan itu tidak membawa kepada talfiq
yang terlarang.
5) Mengambil rukhsah atau kemudahan itu tidak bertujuan untuk mendapat
sesuatu yang bertentangan dengan syariat.
6) Hati pengambil rukhsah atau kemudahan itu merasakan ketenangan.'”’
4. TINJAUAN PUSTAKA
Penelitian terdahulu tentang ralfig di antaranya:
1. Al-Talfiqg wa Tatabbu’ al-Rukhas wa Tathbigatuh fi al-lbadat wa al-
Ahwal al-Syakhshiah, oleh Ayat Abdul Salam Fanun, tesis S2, tahun
2006, Hebron Univertsity, Palestina. Ayat Abdullah Fanun tidak
menentukan sikap tersendiri terhadap talfigy, melarang atau
membolehkan. Dia hanya mengutarakan pendapat ulama yang
melarang talfig dan pendapat ulama yang membolehkan zalfig. Lalu
dia mengutarakan dalil-dalil dari dua pendapat itu, tanpa menentukan
pendapat yang dipilih. Dia juga mengutarakan pendapat ulama yang
membolehkan ralfig secara umum, tanpa menyebutkan nama
ulamanya. Pernyataannya seperti itu terkesan bahwa yang
membolehkan ralfig secara mutlak sekelompok besar ulama. Padahal
pada kenyataannya hanya segelintir ulama dari mazhab Hanafi saja
yang membolehkan talfig secara mutlak. Kemudian Ayat Fanun
menguatkan pendapatkan mayoritas ulama yang mengatakan bahwa

wali dan saksi itu merupakan rukun akad nikah. Lalu dia tidak

" Majma’ al-Figh al-Islami al-Dauli, Qararat Wa Taushiyat (Jeddah: Munazhzhamah al-
Tawa’un al-Islami, 2019), him, 138.



91
membolehkan akad nikah talfig mazhab. Ayat Abdullah Fanun tidak
membahas implikasi akad nikah ralfig mazhab terhadap status hukum

pernikahan dan nasab anak.

. Al-Talfig baina al-Mazahib al-Fighiyyah fi Qaniin al-Usrah al-Jazairt,

oleh Fawaz Salami, tahun 2017, University of EI-Oued, al-Jazair.
Hasil penelitian Fawaz Salami menjelaskan bahwa Undang-Undang
Pernikahan di Aljazair menerapkan talfig mazhab dengan memakai
mazhab Hanafi yang membolehkan wanita melakukan akad nikah
tanpa wali. Tapi wali harus hadir pada saat pelaksanaan akad nikah
anak perempuannya. Undang-Undang Pernikahan Aljazir mengambil
pendapat mayoritas ulama bahwa saksi merupakan rukun akad nikah.
Menurut Undang-undang Pernikahan Aljazir tidak membolehkan talfig
mazhab dengan melakukan akad nikah tanpa saksi. Namun begitu,
Fawaz Salami tidak ada membahas implikasi akad nikah talfig

mazhab.

. Al-Talfig wa Atsaruh fi al-Muamalat al-Maliyyah al-Mu’ashirah, oleh

Muhammad Thaha Humaidi, tahun 2021, University of EI-Oued , al-
Jazair. Muhammad Thaha Humaidi menjelaskan pendapat ulama yang
melarang talfig dan ulama yang membolehkan ralfig, lengkap dengan
landasan kedua pendapat tersebut. Tapi, Humaidi tidak bersikap
melarang atau membolehkan, dia pada akhirnya mengikuti pendapat
Muhammad Sa’id Albani yang membolehkan talfig jika mendukung
syariat Islam, dan menolak talfig yang bertentangan dengan syariat
Islam. Humaidi hanya membahas penerapan talfig dalam figh

muamalat, tidak membahas talfiqg dalam figh munakahat.



92

4. Al-Talfig fi al-Masa’il al-Mu’ashirah, Dirasah Adad min al-Masa’il

al-Maliyyah, oleh Ayat Abdul Aziz al-Syagagi, tahun 2013, Islamic
University of Gaza, Palestina. Ayat al-Syagaqi mengutarakan tiga
kelompok pendapat ulama mengenai talfig, ulama melarang talfig,
ulama yang membolehkan ralfig, dan kelompok ulama yang
membolehkan talfig dengan syarat tertentu. Al-Syagaqi memilih
pendapat yang membolehkan talfig dengan syarat tertentu. Penelitian
talfig yang dilaksanakan oleh Ayat Abdul Aziz al-Syagaqi ini hanya
membahas mengenai talfig dalam figh muamalat, tidak dalam figh

munakahat.

. Al-Talfig wa Tatabbu’ al-Rukhas wa Shilatuhuma bi al-Taqlid wa al-

Tamazhub, oleh Ibrahim Ubaid Thaha Ahmad, Majallah Kuliah
Ushuluddin, al-Azhar, Manufiah, Mesir, edisi 39, tahun 2020. Ibrahim
Ubaid Thaha Ahmad juga mengikut pendapat Muhammad Sa’id
Albani yang membolehkan talfig jika mendukung syariat Islam, dan
menolak talfig yang bertentangan dengan syariat Islam. Ubaid Thaha

hanya membahas kaitan antara ralfiq, taqlid, dan tatabbu’ al-rukhas.

. Al-Talfig fi al-ljtihad wa al-Taqlid oleh Nashir bin Abdullah al-

Miman, Majallah al-Adli, Arab Saudi, Edisi 11, 1422 H. Bahasan
Nashir bin Abdullah al-Miman ini hanya membahas pembagian talfig
kepada talfiq ijtihad, talfig tasyri’, dan talfig taqlid, tanpa ada kaitan

bahsannya dengan falfiq akad nikah.

. Al-Talfig baina al-Mazahib wa Atsaruh fi al-Furu’ al-Fighiyyah, oleh

Hamdi Thaha Manna’ Abdullah, Majallah Ilmiyyah Muhkamabh, edisi

25, tahun 2016, Kairo. Hamdi Thaha Manna’ Abdullah memilih



11.

10.

93
pendapat yang membolehkan ralfig dengan syarat tertentu. Kemudian
Hamdi Thaha menguatkan pendapat mayoritas ulama bahwa wali dan
saksi itu merupakan rukun akad nikah dan tidak dibolehkan talfiq akad
nikah tanpa wali dan saksi. Tapi, Hamdi Thaha Manna’ Abdullah tidak
membahas implikasi akad nikah ralfig mazhab.

Al-Taqlid ila al-Talfig, oleh Mamduh bin Abdullah al-Utaibi, Majallah
al-Quran wa al-Ulim al-Islamiyyah, edisi 54, tahun 2022, Umm al-
Qura University, Mekah. Mamduh al-Utaibi hanya membahas bentuk
talfig dalam satu mazhab figh dan bentuk talfig gabungan berbagai
mazhab figh.

Al-Talfig baina al-Mazahib al-Fighiyyah wa Alagatuh bi Taisir al-
Fatwa, oleh Ghazi Mursyid al-Utaibi, Majallah al-Majma’ al-Fighi al-
Islami, edisi 23, tahun 2010. Ghazi al-Utaibi hanya membahas
perbedaan pendapat ulama mengenai talfig. Lalu menyimpulkan
bahwa ulama mujtahid tidak boleh melakukan zalfig mazhab, karena
talfig itu bagian dari taglid. Orang awam juga tidak boleh melakukan
talfig, tapi wajib bertanya kepada ulama.

Al-Talfig fi al-Fatwa, oleh Sa’ad al-Unzi, Majallah al-Syariah wa al-
Dirasat al-Isamiyyah, edisi 38, tahun 1999, Universitas Kuwait. Sa’ad
al-Unzi membahas perbedaan ulama tentang kebolehan talfig dan
larangan talfig. Lalu al-Unzi memilih pendapat yang membolehkan
talfig dengan syarat tidak melakukan tatabbu’ al-rukhas, dan
membolehkan penggunaan talfiq dalam menyelesaikan persoalan figh.

Talfig dalam Kompilasi Hukum Islam, pascasarjana UIN Syarif

Hidayatullah, 1999, oleh Sopa. Penelitian ini membahas tentang talfiq,



12.

13.

14.

15.

94
macam-macam falfig, pendapat ulama terhadap talfig. Kemudian
penulis membahas unsur talfig dalam Kompilasi Hukum Islam yang
berkaitan tentang pembatasan usia perkawinan, alasan perceraian,
rujuk, dan harta bersama.

Talfiq Dalam Perspektif Wahbah al-Zuhaili, IAIN Purwokerto, tahun
2017, oleh Ginanjar Utomo. Dalam penelitian itu penulis
menyimpulkan bahwa Wahbah al-Zuhaili membolehkan zalfig, jika ada
hajat, darurat, dan tidak sengaja mengambil kemudahan tanpa ada
masalahat.

Penggunaan Metode Talfig Dalam Pembaharuan Hukum Islam, IAIN
Sunan Ampel, tahun 1997, oleh Moch. Zainuddin. Dalam penelitian ini
penulis membolehkan falfiq atas dasar figh mugarin atau Figh
Perbandingan Mazhab. Penulis juga berkesimpulan bahwa wali dalam
akad nikah itu bukan bagian rukun akad nikah.

Talfig Dalam Lajnah Bahtsul Masail. Penelitian Kolaboratif Dosen
BLU dan Mahasiswa UIN Malang, oleh Miftahus Sholehuddin dan
Muhammad Abdul Jawad Nabih. Penelitian ini berkesimpulan bahwa
pada dasarnya talfig dibolehkan dalam agama, selama tujuan
melaksanakan talfig itu mengambil pendapat yang benar setelah
meneliti dasar hukumnya. Tetapi ada talfig yang tujuannya mencari
pendapat yang ringan-ringan, sekalipun dasar hukumnya lemah, dan
talfig semacam ini dicela oleh para ulama.

Hukum Talfiq Dalam Ibadah, Studi Komparasi Pandangan Muhammad
al-Amin al-Syingithi dan Ibrahim Hosein, UIN Prof. KH. Saifuddin

Zuhri, oleh Rahma Nurma Dani. Dari penelitian ini dapat disimpulkan



18.

16.

17.

95
bahwa Muhammad al-Amin al-Syingitihi berpandangan bahwa
seseorang dibolehkan pindah madzhab dengan catatan pada persoalan
yang belum pernah diamalkan di madzhab sebelumnya. Sedangkan
pada persoalan yang telah diamalkan, tidak diperkenankan untuk
pindah madzhab. Beliau juga melarang ralfig dalam persoalan yang
sama atau satu gadhiyyah. Artinya talfig bisa dilakukan pada dua
gadhiyyah yang berbeda. Ibrahim Hosein pula berpandangan bahwa
talfig dalam persoalan ibadah maliyah itu harus menerapkan prinsip
kehati-hatian, sedangkan pada persoalan ibadah mahdhah, talfig bisa
dilakukan atas dasar ada uzur atau kebutuhan.

Penggunaan Konsep Talfiq Sebagai Salah Satu Kaedah Penyelesaian
Hukum Syarak, oleh Mohd Hafiz Jamaluddin dan Ahmad Hidayat
Buang, dalam Journal of Shariah Law Research, Universti Malaya,
Malaysia, 2016, Vol. 1. Tulisan ini membahas pendapat ulama yang
melarang talfig dan ulama yang membolehkan talfig. Kemudian
penulis memilih kebolehan talfig dengan syarat tertentu.

Pemilihan Metode Talfig Dalam Pengembangan Figh Ekonomi, oleh
Sudirman Suparmin di Al-Tadabbur, Jurnal limu Al-Qur’an dan Tafsir.
Tulisan ini membolehkan ralfig hanya dalam kondisi darurat saja pada
masalah ibadah dan muamalah yang bersifat ijtihadi.

Peran Fatwa MUI Dalam Berbangsa Dan Bernegara (Talfig Manhaji
Sebagai Metodologi Penetapan Fatwa MUI, oleh Jamal Ma’mur,

dalam Jurnal Wahana Akademika, VVolume 5 Nomor 2, Oktober 2018.



96
Islam

Hukum

Konsepsi

Talfiq

dan
Nur Khasanah, Achmad Irwan Hamzani, Havis Aravik, dalam Mizan,

Rahman Alfa, dalam JAS Jurnal llmiah Ahwal Syakhshiyyah, Volume 1
Al-Qlam, No. 72/X111/1998.

Dalam
(Taglid and Talfig in the Conception of Islamic Law), oleh
Journal Of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, 2019.

Nomor 2 Tahun 2019.
20. Talfig Menurut Pandangan Ulama, oleh Hasanuddin Hambali, Jurnal

19. Elektisisme Mazhab (Talfig) Dalam Persepktif Ushul Figh, oleh Fathur

21. Taqli

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

G JEMWJ 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
,U a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
Mu ]) d b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

UIN SUSKA RIAL



BAB Il

PEMBAHASAN

. A. DINAMIKA RUKUN NIKAH

Berbeda pendapat mazhab figh mengenai hukum wali dan hukum saksi
dalam akad nikah, dan itu berkaitan dengan pembahasan talfig mazhab. Bagian
pembahasan ini juga mengangkat perkara-perkara yang berkaitan dengan wali
nikah dan saksi sikah, seperti akad nikah dan permasalahan yang berkaitan
dengannya.

Sebelum masuk kepada pembahasan utama, ada baiknya pada pembukaan
pembahasan ini terlebih dahulu mengenal pengertian akad nikah, wali nikah, dan
saksi nikah. Makna akad nikah itu sama dengan makna nikah, yaitu akad yang
membolehkan hubungan suami isteri dengan lafaz inkah (nikah) atau tazwij
(kawin) atau dengan terjemahannya. Sebagian ulama mengatakan bahwa akad
nikah itu akad yang membolehkan hidup bersama antara lelaki dan perempuan
dengan segala hak dan kewajiban sesama mereka.'”® Menurut mazhab Hanafi akad
nikah ialah kesepakatan lelaki peminang dan perempuan yang dipinang untuk
melakukan pernikahan dengan melaksanakan ijab kabul dalam majelis akad
nikah.*"

Kemudian makna wali nikah ialah orang yang punya kuasa untuk
melaksanakan akad nikah.'®® Adapun saksi nikah ialah persaksian yang dilakukan

ketika prosesi akad nikah, untuk mendengar ijab dan kabul yang dilakukan oleh

8 Mahmud Ali al-Sarthawi, Syarh Qaniin al-Ahwal al-Syakhshiyyah (Amman: Dar al-
Fikr, 2010), Him, 10.

' Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, al-Figh al-Hanafi Fi Tsaubih al-jadid, jilid 2
(Damaskus: Dar al-Qalam, 2009), him, 60.

180 Muhammad Abu Zahrah, op. cit, him, 107.

97



1=1HY

98

wali dan suami.’®® Sebelum membahas kedudukan hukum wali dan saksi dalam

- 3 .;_;.j akad nikah, terlebih dahulu kita membahas rukun nikah menurut mazhab empat.

1. Rukun Nikah Menurut Mazhab Hanafi
Ulama mazhab Hanafi, Ala’uddin Abu Bakar al-Kasani mengatakan
bahwa rukun nikah itu hanya ijab dan kabul.*® Kemudian, Badran Abu al-Ainaini
Badran menerangkan bahwa syarat akad nikah dalam mazhab Hanafi itu terdiri
dari:
a.--Syarat al-in’igad, syarat yang harus terpenuhi pada orang akad nikah, yaitu
berakal sehat, maka tidak sah akad nikah orang gila dan anak kecil yang
belum berakal. Kemudian, mempelai lelaki mesti seorang muslim, jika

mempelai perempuannya seorang muslimah. Kedua orang yang melakukan

— akad nikah itu mesti bisa mendengar dengan jelas suara akad kedua belah

: — pihak. Kemudian, mempelai wanita betul seorang perempuan, bukan khuntsa

alias bencong. Mempelai wanita itu juga mesti seorang wanita yang boleh
= D dinikahi, bukan termasuk wanita yang haram dinikahi. Selanjutnya, wanita
yang yang dinikahi itu dikenalnya, bukan wanita yang tidak jelas jati dirinya.

Kemudian, syarat lafaz akad nikah itu terlaksana tanpa dikaitkan dengan

syarat tertentu dan tanpa dikaitkan dengan masa tertentu.

b. - Syarat sah, yaitu lafaz akad nikah itu lafaz akad nikah permanen, bukan lafaz
akad kawin kontrak. Kemudian ada saksi pada saat prosesi akad nikah
berlangsung. Terus, orang yang melakukan akad nikah itu baligh. Akad nikah

= anak-anak yang berakal tidak berlaku tanpa persetujuan walinya.

181 \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh.......op. cit, Jilid 7, him, 72.
182 Ala’uddin Abu Bakar al-Kasani al-Hanafi, Bada’i’ al-Shana’i’ fi Tartib al-Syard’i’ ,
jilid 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-1Imiyyah, 2003), him, 317.



99
c. Syarat nafaz, yaitu kedua orang yang melakukan akad nikah itu baligh dan
berakal sehat.
d.>Syarat luzum, yaitu kedua mempelai tidak memiliki sebab yang membolehkan
terjadinya fasakh nikah. Seperti kedua mempelai tidak kafaah, atau memiliki
aib jasad yang membolehkan fasakh nikah.'#®

Penjelasan di atas memberikan pemahaman bahwa dalam mazhab Hanafi
wali bukan rukun nikah dan juga bukan syarat akad nikah.

Sebagai ulama mazhab Hanafi, Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa rukun
asasi pernikahan adalah sikap rida di antara kedua belah pihak dan kesepakatan
bersama dalam satu ikatan. Kesepakatan di antara kedua belah pihak merupakan
satu hal yang bersifat psikologis yang tidak dapat dilihat dengan kasat mata.
Maka, dibutuhkan ungkapan untuk mewujudkan keridaan dan kesepakatan
bersama. Ungkapan yang dimaksud tampak dengan jelas dalam kalimat yang
diucapkan oleh kedua belah pihak yang sedang melangsungkan akad. Kalimat
yang diungkapkan oleh pihak pertama menggambarkan keinginan untuk menjalin
ikatan pernikahan, yang dikenal dengan istilah ijab. Bisa dikatakan, pihak pertama
sedang melakukan ijab. Sementara kalimat yang diucapkan oleh pihak kedua yang
isinya adalah kerelaan dan persetujuan atas ajakan yang dikemukakan pihak
pertama. Kalimat yang diungkapkan pihak kedua ini disebut dengan istilah kabul.
Oleh karena itu, para ulama menegaskana bahwa rukun nikah itu adalah ijab dan
kabul.'®*

Selanjutnya Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa syarat sah pernikahan terdiri

dari:

183 Badran Abu al-Ainaini Badran, Ahkam al-Jawaz wa al-Thalag Fi al-Islam (Kairo:
Mathba’ah Dar al-Ta’lif, 1961), hlm, 54-56.
184 sayyid Sabig, Figh al-Sunnah, jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1983), him, 25.



100
1. Perempuan yang akan dinikahi itu adalah perempuan yang halal untuk
= dijadikan sebagai istri.
2.° Ada saksi yang menyaksikan prosesi akad pernikahan.
Terus, Sayyid Sabig menjelaskan bahwa akad nikah telah terlaksana dan

sah secara agama, maka ada syarat yang harus dipenuhi agar akad itu berlaku

al _ tanpa bergantung pada izin dari pihak tertentu. Syarat yang dimaksud adalah:

1. ~Masing-masing orang yang melakukan akad memiliki kuasa penuh untuk

melakukan transaksi. Mereka yang melakukan akad adalah orang yang

2 berakal, baligh, dan merdeka. Apabila salah satu dari mereka akalnya tidak

sempurna, atau masih anak-anak, atau seorang budak, maka ketika dia
= melakukan akad, keabsahan akad yang dilakukannya bergantung pada izin
— wali atau tuannya. Jika dia mengizinkan, maka konsekuensi dari akad itu tetap
" — berlaku. Apabila wali atau tuannya tidak mengizinkannya, maka konsekuensi
- hukum dari akad itu tidak berlaku.
— _ 2. Masing-masing orang yang melakukan akad memiliki hak atau wewenang
untuk melaksanakan akad. Apabila salah seorang dari mereka adalah seorang
fudhul, yaitu orang yang menikahkan orang lain tanpa memiliki hubungan
J perwalian ataupun perwakilan, atau sebagai wakil yang menyimpang dari apa
yang diminta oleh orang yang diwakilkan, atau wali jauh, sementara wali
dekat yang lebih berhak menjadi wali bagi mempelai masih ada, maka ketika
rukun dan syarat telah terpenuhi, konsekuensi dari akad itu tetap berlaku
= dengan izin dari pihak yang bersangkutan.'®®
Ketika rukun, syarat sah, dan syarat berlakunya akad nikah telah

terpenuhi, maka akad yang telah dilaksanakan itu berlaku dan konsekuensi dari

185 Ibid., him, 26.



101
akad itu wajib dilaksanakan. Apabila akad itu sudah sah berlaku, tiap-tiap
mempelai dan orang yang lain tidak berhak membatalkan atau melakukan fasakh
terhadap pernikahan tersebut. Pernikahan hanya akan berakhir dengan talak atau
meninggal salah satu dari keduanya. ltulah dasar dan tujuan disyariatkannya
pernikahan, yaitu adanya kelanggengan hubungan suami-istri dan terdidiknya
keturunan mereka. Kedua hal itu tidak bisa terlaksana, kecuali setelah akad yang
diucapkan memiliki ketetapan hukum. Sebagai ulama mazhab Hanafi, Sayyid
Sabig juga menjelaskan bahwa rukun asasi akad nikah itu hanya ijab dan kabul.
Selain ijab kabul merupakan syarat, bukan rukun. Sayyid Sabiq juga mengikuti
figh mazhab Hanafi yang tidak menempatkan wali sebagai rukun nikah.*®

Wahbah al-Zuhaili juga menegaskan bahwa rukun nikah menurut mazhab
Hanafi hanya ijab dan kabul saja. Sedangkan menurut mayoritas ulama rukun
nikah itu ada empat, yaitu sighat (ijab dan kabul), istri, suami, dan wali. Suami
dan wali adalah dua orang yang mengucapkan akad. Sedangkan hal yang
dijadikan objek akad adalah al-istimta' (bersenang-senang) yang merupakan
tujuan kedua mempelai dalam melangsungkan pernikahan. Sedangkan mahar
bukan merupakan sesuatu yang sangat menentukan dalam akad. Mahar hanya
merupakan syarat seperti saksi, dengan dalil bolehnya menikah dengan cara
diwakilkan. Sedangkan saksi merupakan syarat dalam akad nikah. Dengan
demikian, saksi dan mahar dijadikan rukun menurut istilah yang beredar di
katangan sebagian ahli figh.*¥’

Jadi, menurut mazhab Hanafi, rukun nikah hanya ijab dan kabul. Wali

bukan merupakan rukun nikah dan juga bukan merupakan syarat akad nikah.

18 Ibid., him, 27.
187 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh.......op. cit, jilid 7, him, 37.



102

. T 2. Rukun Nikah Menurut Mazhab Maliki
: Jalaluddin bin Syas mnjelaskan rukun nikah dalam mazhab Maliki itu
shighat (ijab kabul), istri (al-mahall), mahar, dan al- ‘akid (wali dan suami).®®
Al=Tawani juga menjelaskan bahwa rukun nikah mazhab Maliki itu ada lima,
wali, mahar, suami, istri, dan shighat (ijab kabul).**® Kemudian Abdul Rahman al-
Juzairi juga menjelaskan bahwa mazhab Maliki berpandangan rukun nikah ada
lima:

a) Wali mempelai wanita. Pernikahan tidak sah tanpa wali.

b) Mahar. Pernikahan harus disertai mahar. Akan tetapi tidak disyaratkan

mahar harus disebutkan pada saat akad nikah.
c) Suami.
d) Istri, dengan ketentuan, suami dan istri terbebas dari halangan-halangan

nikah yang ditetapkan syariat, seperti melakukan ihram dan berada dalam

masa iddah.

= e) Shigat (ijab kabul). Yang dimaksud dengan rukun menurut mereka adalah
apa yang membuat esensi syariat tidak ada kecuali dengannya. Akad tidak

dapat dibayangkan kecuali dengan ada dua pihak yang melakukan akad,

yaitu suami dan wali.'*

Dari penjelasan ini bisa dimengerti bahwa mahar dalam mazhab Maliki

bagian dari rukun nikah, dan saksi bukan merupakan bagian rukun nikah.

= 188 Jalaluddin Abdullah bin Syas, ‘lgd al-Jawahir al-Tsaminah fi Mazhab ‘Alim al-
= Madinah gMaroko: Dar al-Gharb al-Islami, tt), jilid 2, him, 411.

L 189 Al-Tawani bin al-Tawani, al-Mubassath fi al-Figh al-Maliki, jilid 4 (Al-Jazair: Dar al-
L Wazyu, 2010), hlm, 110.

: 1% Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, hm, 16.



103
3. _Rukun Nikah Menurut Mazhab Syafi’i
Abu Zakaria al-Nawawi dalam kitab Raudhah menyebutkan bahwa rukun
nikah itu empat, yaitu shighat (ijab kabul), istri, saksi, dan dua orang yang
melaksanakan akad (wali dan suami)."®* Musthafa al-Khin dan Musthafa al-Bugha
ulama mazhab Syafi’i di Syria, menegaskan bahwa rukun nikah itu ada lima;
shighat (ijab kabul), istri, suami, wali, dan dua orang saksi.*®* Muhammad al-
Zuhaili juga ulama mazhab Syafi’i dari Syria menegaskan bahwa rukun nikah
dalam mazhab Syafi’i ialah shighat (ijab kabul), suami, wali, istri, dan dua orang
saksi.'”

Al-Juaziri juga menerangkan bahwa dalam mazhab Syafi’i rukun nikah
ada lima; suami, istri, wali, dua orang saksi, dan shighat. Namun ada juga
sebagian ulama mazhab Syafi’it menggolongkan dua saksi sebagai syarat bukan
rukun. Alasan mereka, karena dua saksi itu di luar dari esensi akad nikah. Hikmah
terkait penggolongan dua saksi sebagai satu rukun berbeda dengan suami dan istri
adalah bahwa syarat-syarat dua saksi sama, sedangkan syarat-syarat suami dan
istri berlainan. Akad nikah berdasarkan syariat terdiri dari tiga hal. Dua hal
bersifat konkrit, yaitu ijab dan kabul, sedangkan yang ketiga bersifat maknawi,
yaitu keterikatan antara ijab dengan kabul. Dengan demikian, kepemilikan barang
yang ditransaksikan sebagaimana dalam jual beli, atau manfaat sebagaimana
dalam pernikahan, berkaitan erat dengan tiga hal ini, dan inilah yang disebut

dengan akad. Adapun yang lainnya yang berkaitan erat dengan keabsahannya

91 Abu Zakaria Yahya al-Nawawi, Raudhah al-Thalibin, (Damaskus: Dar al-Faiha’,
2012), jilid 4, him, 677.

192 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, him, 51.

193 Muhammad al-Zuhaili, al-Mu tamad Fr al-Figh al-Syafi T, jilid 4 (Damaskus: Dar al-
Qalam, 2011), him, 54.



104
dalam pandangan syariat di luar dari esensinya dan disebut sebagai syarat bukan
rukun.'*

Dari penjelasan itu bisa dipahami bahwa dalam mazhab Syafi’i wali dan
dua orang saksi itu merupakan rukun akad nikah.
4. —Rukun Nikah Menurut Mazhab Hambali

Ibnu Qudamah al-Maqdisi menerangkan bahwa rukun nikah dalam
mazhab Hambali ialah ijab dan kabul. Syarat nikah itu suami istri, persetujuan
suami istri, wali, saksi, suami itu kufu’ (setara).’®® Lebih jelas lagi, Abdullah bin
Abdul Aziz Uqail, menjelaskan rukun nikah dalam mazhab Hambali hanya dua,
yaitu ijab dan kabul. Sedangkan syarat akad nikah dalam mazhab Hambali itu
ada lima:

a. Calon suami dan calon istri

b. Persetujuan calon suami dan calon istri

3 c. Wali
= d. Saksi
_ o = e..'Kedua calon suami dan istri terbebas dari perkara yang menghalangi

pernikahan, baik dari nasab atau sebab lainnya.**

Wahbah al-Zuhaili menerangkan juga bahwa rukun nikah dalam mazhab

f ﬁ;j_; = Hambali itu ada tiga, yaitu calon suami dan calon istri, ijab dan kabul. Kemudian
Wahbah mengatakan bahwa syarat akad nikah dalam mazhab Hambali itu ada
= 9 lima.

= a. “Calon suami dan calon istri

19 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 17.

5 195 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Mugni’ (Jeddah: Maktabah al-Sawadi,
@ 2000), him, 303.

% 19 Abdullah bin Abdul Aziz Uqail, Qasd al-Sabil Fi Figh al-Imam Abu Abdullah Ahmad
bin‘Hambal (Riyad: Dar al-Ashimah, 2011), him, 270-273.



105
b. Persetujuan calon suami dan calon istri
c.. Wali
d. <> Saksi
e.wKedua calon suami dan istri terbebas dari perkara yang menghalangi
pernikahan, baik dari nasab atau sebab lainnya.™’

Dari penjelasan rukun nikah dari empat mazhab figh tersebut, hanya
mazhab Hanafi yang berpendapat bahwa wali bukan rukun nikah dan juga bukan
syarat akad nikah. Kemudian, dan hanya mazhab Maliki yang berpendapat bahwa
saksi bukan merupakan rukun dalam akad nikah.

Sebagaimana pembahasan terdahulu bahwa ulama berbeda pendapat
mengenai talfig mazhab. Mayoritas ulama melarang talfig mazhab. Mazhab
Maliki membolehkan talfiq mazhab. Sementara sebagian ulama membolehkan
talfig mazhab atas dasar dalil terkuat, bukan atas dasar kepentingan atau kemauan
semata. Pendapat ulama kontemporer, seperti Wahbah al-Zuhaili yang
membolehkan talfiq mazhab dalam masalah ibadah, tapi tidak membolehkan talfiq
mazhab dalam masalah nikah, karena masalah nikah itu dibina atas dasar wara’
dan ihtiyath (hati-hati)."*®

Nah, jika dilihat rukun nikah dalam empat mazhab figh itu, maka pendapat
yang melarang talfiq itu tidak membolehkan talfiq mazhab dengan melakukan
akad nikah tanpa wali dan saksi. Mazhab Maliki yang membolehkan talfiq, berarti
membolehkan talfiq mazhab dengan melakukan akad nikah tanpa wali dan saksi.
Tapi, dalam kitab figh mazhab Maliki dan fatwa mazhab Maliki belum ditemukan

pernyataan kebolehan talfig seperti itu.

97 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Hambalf al-Muyassar, jilid 3 (Beirut: Dar al-Qalam,
1997), him, 108-110.

198 \Wahbah al-Zuhaili, Mausu’ah al-Figh al-Islami wa al-Qadhaya al-Muda shirah, jilid
137(Damaskus: Dar al-Fikr, 2012), him, 518.



106

Namun begitu, kita memilih pendapat yang membolehkan talfiq

berdasarkan dalil. Artinya, terjadinya talfiq mazhab itu bukan atas dasar keinginan
semata, tapi atas dasar dalil terkuat yang membuat terjadinya talfiq mazhab figh.

Jadi, boleh atau tidak melakukan talfig mazhab dalam akad nikah itu, bisa

dilihat nanti kekuatan dalil mazhab figh dalam masalah rukun dan syarat akad

nikah yang berkaitan dengan wali dan saksi.

. KEDUDUKAN WALI NIKAH

Menurut ulama figh, wali memiliki makna kemampuan untuk langsung
bertindak dengan tanpa bergantung kepada izin seseorang. Orang Yyang
melaksanakan akad itu dinamakan wali.*** Wali nikah adalah orang yang menjadi
landasan sah akad nikah. Dengan demikian akad nikah dinyatakan tidak sah bila
dilakukan tanpa wali. Wali itu adalah bapak atau orang yang mendapat wasiat
darinya, kerabat ashabah, orang yang memerdekakan budak, penguasa, dan
pemilik (tuan bagi budaknya).?®

Menurut Umar Sulaiman al-Asygar, wali nikah itu orang yang Allah swt
berikan kuasa menikahkan seseorang yang tidak bisa menikahkan dirinya sendiri,
seperti perempuan dan anak kecil. Wali nikah juga bermakna wali perempuan
yang berperan menikahkan dirinya, dan tidak bisa perempuan menikahkan dirinya
tanpa wali.”*!

1. Wali Nikah Menurut Mazhab Hanafi

Ali al-Marghiani menegaskan bahwa dalam mazhab Hanafi akad nikah

perempuan baligh tanpa wali itu boleh dan sah, dan tidak boleh bagi wali

199 \Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh......op. cit, jilid 7, him, 186.

200 Ahdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 29.

201 Umar Sulaiman al-Asqar, Ahkam al-Zawdj fi Dhau’ al-Kitab wa al-Sunnah (Yordania:
Dar al-Nafais, 1997), him, 320.



ey

107

202
h.

memaksa anak gadisnya untuk menika Sementara mayoritas ulama

mengatakan akad nikah mesti dilakukan oleh wali perempuan, dan tidak sah akad

203

nikah dilakukan perempuan tanpa wali.”~ Wali nikah dalam mazhab Hanafi

adalah ashabah, sesuai dengan urutan ashabah dalam ilmu waris, yaitu anak,
ayah, saudara, dan paman. Kemudian wali yang berupa gadhi.?*

Menurut Abu Hanifah dan Zufar, perwalian ini kedudukannya sunah
dalam mengawinkan perempuan yang merdeka, berakal, dan telah baligh, baik
perawan atau janda untuk menjaga kebaikan adat dan etika yang dilindungi oleh
Islam. Karena seorang perempuan dalam pandangan mereka harus melaksanakan
sendiri akad pernikahan dirinya dengan pilihan dan kerelaannya. Akan tetapi,
disunahkan baginya untuk menyerahkan pelaksanaan akad nikahnya kepada
walinya. Syarat bagi tetapnya perwalian ini adalah kerelaan orang yang dia
walikan, bukan orang lain.*®

Mazhab Hanafi membagi perwalian kepada tiga bagian; perwalian
terhadap diri, perwalian terhadap harta, dan perwalian terhadap diri serta harta
secara bersama-sama. Perwalian terhadap diri adalah, mengawasi berbagai
perkara pribadi anak yang belum mencapai usia baligh. Seperti perkawinan,
pendidikan, pengobatan, dan pekerjaan, yang seharusnya dilakukan oleh bapak
dan kakek serta semua walinya. Perwalian terhadap harta, yang mengurus
berbagai perkara keuangan anak kecil, berupa investasi, pemakaian, penjagaan,

dan pembelanjaan. Hak ini dimiliki oleh bapak, kakek dan orang yang

diwasiatkan oleh keduanya, serta gadhi yang diberikan kuasa. Perwalian terhadap

22 Ali bin Abu Bakar al-Marghiani, al-Hidayah Syarh Bidayah al-Mubtadi, jilid 3
(Madinah: Dar al-Sirah, 2019), him, 31.

203 Apdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, him, 65.

20% \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Hanaft al-Muyassar, jilid 2 (Damaskus: Dar al-Fikr,
2010), him, 41.

205 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 189.



108
jiwa dan harta, mencakup berbagai persoalan dan keuangan pribadi, yang hanya
dimiliki oleh bapak dan kakek saja. Jenis perwalian terhadap diri terbagi kepada
dua bagian, perwalian ijbar (yang bersifat harus), dan perwalian ikhtiar
(sukarela), atau perwalian pasti dan wajib, serta perwalian sunat dan sukarela.?®

Perwalian ijbar, yaitu mengucapkan perkataan yang harus dilaksanakan
oleh orang lain. Dengan makna umum ini, perwalian ditetapkan dengan empat
sebab, kekerabatan, kepemilikan, wala’, dan imam. Perwalian akibat hubungan
kekerabatan, ditetapkan bagi pemilik perwalian ini akibat adanya hubungan
kekerabatan dengan orang yang dia walikan, baik akibat hubungan kekerabatan
yang dekat, seperti bapak, kakek, dan anak, atau akibat hubungan kekerabatan
yang jauh, seperti anak laki-laki paman dari pihak ibu dan anak laki-laki paman
dari pihak bapak. Perwalian ijbar berdasarkan maknanya yang khusus adalah hak
wali untuk mengawinkan orang lain dengan orang yang dia kehendaki. Perwalian
ijbar dengan pengertian ini menurut mazhab Hanafi ditetapkan kepada anak kecil
perempuan meskipun dia seorang janda. Serta kepada orang perempuan idiot,
perempuan gila, dan budak perempuan yang dimerdekakan. Orang yang memiliki
perwalian itu disebut wali mujbir. Perwalian ikhtiar adalah hak wali untuk
mengawinkan orang yang dia walikan berdasarkan pilihan dan kerelaannya.
Orang yang memiliki perwalian ini disebut sebagai wali mukhayyar.2”’

Menurut mazhab Hanafi, urutan wali-wali dalam pernikahan adalah
sebagai berikut; Ashabah karena nasab, atau karena sebab, seperti orang yang
memerdekakan budak, maka dia sebagai ashabah karena nasab. Dengan
demikian, siapa yang memerdekakan budak wanita, maka dia dan ashabah

meskipun perempuan, berhak untuk menjadi walinya. Ashabah karena nasab lebih

206 \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatub......... op. cit, jilid 7, him, 187.
297 |bid., jilid 7, him, 187.



109
didahulukan daripada ashabah karena sebab. Kemudian kerabat dekat (zawil
arham), selanjutnya penguasa, kemudian hakim, jika hak itu ditetapkan padanya
terkait penetapannya.?®

Urutan ashabah sebagai berikut, anak laki-laki dari wanita, jika
dia-memiliki anak laki-laki walaupun dari perzinaan, kemudian cucu laki laki dari
anak laki-lakinya dan seterusnya ke bawah. Setelah anak laki-laki selanjutnya
adalah bapak, kemudian kakek dari bapak dan seterusnya ke atas. Setelah itu
saudara laki-laki kandung sebapak dan seibu, kemudian saudara laki-laki sebapak,
kemudian anak laki-laki saudara laki-laki kandung sebapak dan seibu, kemudian
anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, demikian seterusnya ke bawah.
Kemudian paman bapak kandung sebapak dan seibu, kemudian paman bapak
sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua dengan urutan seperti ini.
Kemudian paman kakek kandung sebapak dan seibu, kemudian paman kakek
sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua dengan urutan seperti ini.
Setelah mereka adalah anak laki-laki paman jauh yang merupakan ashabah
terjauh yang memiliki kaitan dengan wanita calon istri. Mereka semua memiliki
hak perwalian yang memaksa pada anak perempuan dan anak laki-laki saat masih
keeil. Adapun pada saat anak laki-laki sudah dewasa, maka mereka tidak memiliki
hak perwalian kecuali terhadap yang gila, baik laki-laki maupun perempuan.?®

Pada kasus ketiadaan ashabah maka yang berwenang untuk menikahkan
anak laki-laki dan perempuan yang masih kecil adalah setiap kerabat yang berhak
mendapatkan warisan dari kerabat dekat menurut Abu Hanifah, berbeda dengan
pendapat Muhammad, dan yang terdekat menurut Abu Hanifah adalah ibu,

kemudian anak perempuan, kemudian saudara perempuan, cucu perempuan dari

208 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 29.
299 |bid.



110
anak laki-laki, kemudian cucu perempuan dari anak perempuan, kemudian cicit
perempuan dari cucu laki-laki dari anak laki-laki, kemudian cicit perempuan dari
cucu perempuan dari anak perempuan. setelah itu saudara perempuan kandung
sebapak dan seibu, kemudian saudara perempuan sebapak, kemudian anak-anak
perempuan paman dari pihak bapak, kemudian anak-anak perempuan bibi dari
pihak bapak. Kakek dari ibu lebih diutamakan dari pada saudara perempuan.
Kemudian wali lantaran pemerdekaan budak, kemudian penguasa, kemudian
hakim dan orang yang mewakilinya.?*

Secara ringkas, menurut mazhab Hanafi urutan wali dalam akad nikah
ialah anak, kemudian cucu, kemudian ayah, kemudian kakek, kemudian saudara,
kemudian anak saudara, kemudian paman, kemudian anak paman.**!

2. Wali Nikah Menurut Mazhab Maliki

Menurut mazhab Maliki wali merupakan rukun nikah, dan tidak boleh
perempuan menikahkan dirinya dan perempuan lain. Syarat wali itu lelaki, baligh
berakal, dan seorang muslim jika wanita yang dinikahkan itu seorang muslimah.
Wali itu tidak dalam kondisi ihram, dan wali itu tidak disyaratkan al- ‘adalah, dan
pintar. Maka wali fasik boleh melaksanakan akad nikah anaknya, baik wali mujbir
seperti ayah, atau bukan wali mujbir seperti wali ashabah.?*? Menurut mazhab
Maliki perwalian terbagi kepada dua bagian, khusus dan umum. Perwalian khusus
itu"mencakup wali nasab, wali takdim (mendahului pihak ayah dan mendahului
wali sultan atau penguasa), wali sultan, dan wali hadhanah (tanggungan).”®

Perwalian khusus adalah yang dimiliki oleh orang-orang tertentu. Mereka

219 bid., him, 30

2 Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkam al-Zawaj Fi Dhau’ al-Kitab wa al-Sunnah....op. Cit,
him, 154.

212 Muhammad Sukhal al-Mujjaji, al-Muhazzab min al-Figh al-Maliki wa Adillatuh, jilid
2 (Damaskus: Dar al-Qalam, 2010), him, 20.

213 Balgasim Syitwan, al-Khitbah wa al-Zawaj fi al-Figh al-Maliki (Kairo: Dar al-Fajr,
tt) him, 175.



111
itu_ada enam orang, yaitu: bapak, orang yang diwasiatkan oleh bapak, kerabat
ashabah, orang yang memerdekakan, dan penguasa. Penyebab perwalian ini ada
enam, yaitu hubungan bapak, wewenang, ashabah, kepemilikan, tanggungan, dan
kekuasaan. Sedangkan perwalian akibat tanggungan adalah seorang laki-laki
menanggung seorang perempuan Yyang kehilangan bapaknya dan yang
keluarganya tidak ada. Maka dia asuh perempuan tersebut dalam jangka waktu
khusus. Dia memiliki hak perwalian untuk mengawinkannya. Untuk dapat
terciptanya hak perwalian ini, ditetapkan dua syarat: Pertama, dia tinggal bersama
perempuan tersebut dalam waktu yang membuat dia mendapatkan kasih
sayangnya dan rasa kasihannya yang biasa dan hakiki. Oleh karena itu, tidak perlu
ditetapkan jangka waktu tertentu, seperti empat tahun, atau sepuluh tahun menurut
pendapat yang paling zahir. Kedua, dia bukan seorang perempuan bangsawan,
yaitu perempuan yang memiliki kecantikan dan harta. Jika dia seorang perempuan
yang memiliki kecantikan saja, atau harta saja, maka dia dikawinkan oleh hakim.
Sebagian ulama mazhab Maliki menguatkan bahwa perwalian tanggungan bersifat
umum, mencakup perempuan bangsawan dan rakyat jelata.**

Perwalian umum dimiliki dengan satu sebab, yaitu Islam. Perwalian ini
untuk semua orang Islam. Yang melaksanakannya adalah salah satu dari mereka
dengan cara seorang perempuan minta diwakilkan kepada salah seorang Islam
untuk melaksanakan akad perkawinannya. Syaratnya, dia tidak memiliki bapak
atau orang yang diwasiatkan oleh bapaknya, dan dia adalah perempuan rakyat
jelata bukan seorang perempuan bangsawan. Perempuan rakyat jelata adalah
perempuan yang tidak memiliki kecantikan, harta, nasab, kehormatan, dan

keturunan. Orang yang tidak memiliki nasab adalah anak perempuan yang lahir

214 \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Isiami wa Adillatubh.......op. cit, jilid 7, him, 189.



112
hasil hubungan zina, atau syubhat atau budak perempuan yang dimerdekakan.
Kehormatan adalah akhlak yang mulia, seperti ilmu, kebijaksanaan,
kedermawanan dan berbagai sifat yang terpuji lainnya. Sah perkawinan yang
dilakukan dengan perwalian umum bagi perempuan rakyat jelata, dengan adanya
wali khusus yang bukan merupakan wali mujbir, seperti bapak dan anak paman
yang laki-laki. Sebagaimana sah juga perkawinan seorang perempuan bangsawan
dengan perwalian umum dengan ada wali khusus yang bukan merupakan wali
mujbir, jika suami telah menggaulinya. Persetubuhan ini berlangsung dalam
jangka waktu yang panjang, sampai lahir anah seperti masa tiga tahun.
Sebagaimana halnya panjangnya masa perkawinan anak kecil perempuan yang
tidak memiliki bapak, jika dia kawin dengan tanpa terpenuhinya semua atau
sebagian syarat. Perwalian umum dibolehkan jika tidak ada perwalian khusus.?*

Menurut mazhab Maliki, perwalian ijbar lahir akibat salah satu dari dua
sebab ini, yaitu: keperawanan, dan anak kecil. Perwalian ijbar dilakukan terhadap
perawan, jika dia seorang perempuan baligh, dan anak kecil jika dia seorang
janda, serta disunahkan untuk meminta izinnya. Perwalian ijbar menurut mereka
dimiliki akibat salah satu dari tiga sebab, kepemilikan seorang budak perempuan
atau seorang budak laki-laki, orang yang diwasiatkan oleh bapak manakala bapak
tidak ada. Wali ikhtiar mencakup kerabat ashabah, kemudian maula (orang yang
memerdekakan seorang budak perempuan kemudian dia jadikan ashabah -nya),
kemudian kafil (orang yang menanggung), kemudian hakim. Hubungan
kekerabatan ashabah seperti anak laki-laki, saudara laki-laki, kakek paman,
dan anak paman yang laki-laki, tidak dapat mengawinkan perempuan yang telah

mencapai usia baligh kecuali dengan izinnya. Seorang janda dimintakan izinnya

215 | bid., him, 190.



113
dengan ucapan, sedangkan izin anak perempuan adalah diamnya. Seperti itu juga
halnya wali ikhtiar, harus mendapatkan izin dan kerelaan untuk mengawinkan
perempuan yang telah mencapai usia baligh bukan yang masih kecil, baik
perempuan baligh ini perawan atau janda.**®

Mazhab Maliki mengatakan, bahwa urutan wali dalam pernikahan adalah
sebagai berikut, wali mujbir yaitu bapak dan orang yang mendapatkan wasiatnya
serta pemilik (tuan atas hamba sahaya yang dimilikinya). Setelah wali mujbir
dilanjutkan terlebih dahulu dengan anak laki-laki meskipun dari perzinaan, yaitu
ibunya terlebih dahulu menikah dengan pernikahan yang sah lantas setelah itu
melahirkannya dari perbuatan zina, dalam kondisi ini anak laki-laki tersebut
memiliki hak perwalian atasnya dan didahulukan atas semua. Adapun jika wanita
itu sejak semula melahirkannya lantaran perbuatan zina sebelum menikah hingga
mengandungnya, maka dalam kondisi ini bapaknya lebih didahulukan daripada
anak laki-lakinya, karena bapaknya sebagai wali mujbir baginya, karena wali
mujbir berhak memaksa anak gadis dan janda lantaran zina.?"’

Demikian pula dengan wanita yang gila, karena yang berhak memaksanya
adalah bapaknya. Orang yang mendapatkan wasiat dari bapak berstatus seperti
bapak. Kemudian setelah anak laki-laki maka yang didahulukan adalah cucu laki-
laki dari anak laki-laki. Kemudian bapak yang bukan mujbir dengan syarat dia
sebagai bapak menurut ketentuan syariat, yaitu perempuan tersebut lahir dengan
dia sebagai bapaknya dalam pernikahan yang sah. Adapun jika dia berstatus
sebagai bapak lantaran zina, maka tidak ada nilai baginya sehingga dia tidak

memiliki hak perwalian. Kemudian saudara laki-laki, menurut pendapat yang

sahih, kemudian saudara laki-laki sebapak, ada pendapat yang mengatakan bahwa

218 |bid., him, 191.
21" Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 30.



114
saudara laki-laki kandung dan saudara laki-laki sebapak berada dalam tingkatan
yang sama, kemudian anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung, kemudian
anak laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, menurut pendapat yang sahih juga.
Kemudian kakek dari pihak bapak, menurut pendapat yang masyhur, kemudian
paman kandung dari pihak bapak, kemudian paman (dari pihak bapak) saudara
laki-laki dari pihak bapak. Kemudian anak laki-lakinya, kemudian bapak kakek,
kemudian paman bapak (dari pihak bapak), kemudian perwalian beralih kepada
pengasuh wanita.?*®

Kemudian perwalian beralih kepada hakim (pejabat berwenang) dengan
syarat dia tidak menetapkan pajak harta atas perwalian akad nikah. Jika dia
menetapkan pajak tersebut maka dia tidak memiliki hak perwalian. Hakim dapat
menikahkannya dengan izin dan ridanya setelah dipastikan bahwa dia terbebas
dari hal-hal yang menghalangi pernikahan, dan bahwasanya dia tidak memiliki
wali, atau dia memiliki wali namun menolak pernikahannya, atau
meninggalkannya dalam waktu yang sudah lama.?**

jika wanita tersebut sudah dewasa, maka keridaannya terhadap suami
sudah cukup. Jika dia belum dewasa, maka harus ada kepastian terkait kapabilitas
suami dalam masalah agama, status merdeka, terbebas dari cacat, dan kesetaraan
dengan wanita tersebut terkait sifat-sifat kesempurnaan yang ada padanya dan
mahar. Ini karena wanita dewasa memiliki hak untuk menggugurkan kapabilitas
tersebut. Begitu dia rida, maka nikahnya sah. Adapun selain kapabilitas ini, maka
dia~tidak memiliki hak padanya. Jika tidak ada hakim atau ada hakim namun

sewenang-wenang, maka perwalian beralih kepada umat Islam pada umumnya.?®°

218 |pid., him 32.
219 |pid., him, 33.
220 | pid.



115
Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Maliki ialah anak,
kemudian cucu, kemudian ayah, kemudian saudara, kemudian kakek.?*!
3.‘Wali Nikah Menurut Mazhab Syafi’i

Imam al-Syafi’i menyatakan bahwa akad nikah tanpa wali itu tidak sah.??
Imam Syafi’i juga menegaskan bahwa wali berkewajiban menikahkan perempuan
baligh, jika mereka mau menikah. Akad nikah seorang perempuan tidak
terlaksana melainkan dengan wali. Baik perempuan itu anak kecil, atau dewasa,
gadis atau janda.?”® Mazhab Syafi’i menjelaskan bahwa seseorang itu bisa
menjadi wali dalam pernikahan itu bila pada dirinya ada salah satu dari empat
sebab, yaitu sebagai orang tua (ayah), sebagai ashabah dalam nasab, yaitu saudara
dan paman, sebagai mu’tig (memerdekan hamba), dan sebagai sultan atau
penguasa.”**

Menurut mazhab Syafi’i perwalian terhadap seorang perempuan
merupakan sebuah syarat mutlak bagi sah akad perkawinan. Seorang perempuan
tidak mengawini dirinya dengan izin walinya, atau perempuan yang lainnya
dengan perwakilan, dan dia juga tidak bisa menerima perkawinan dari seseorang.
Ada dua jenis perwalian, yakni perwalian ijbar dan perwalian ikhtiar. Perwalian
ijbar dimiliki oleh bapak, dan kakek ketika tidak ada bapak. Maka seorang bapak
boleh mengawinkan anak perawan yang masih kecil atau besar tanpa seizinnya,
dan disunahkan untuk meminta izinnya. Pada anak perawan yang telah mencapai

usia baligh dan berakal dalam meminta izin untuk mengawinkannya cukup

2L Umar Sulaiman al-Asyqar, al-Khitbah wa al-Zawdj fi al-Figh al-Maliki .....op. cit,
him, 154,

222 Muhammad bin Idris al-Syafi’i, al-Umm, tahkik Rif'at Fauzi Abdul Muththalib
(Kairo: Dar al-Wafa’, 2000), jilid 6, hlm, 35.

225 Abu al-Husain Yahya al-Imrani al-Syafi’i, al-Bayan fi Mazhab al-Imam al-Syafi,
jilid-9 (Beirut: Dar al-Minhaj, 2000), him, 152.

224 Abu al-Qasim Abdul Karim al-Quzwaini al-Syafi’ii, al-dziz Syarh al-Wajtz, Tahkik
Ali-Muawwidh dan Adil al-Maujud, jilid 7 (Beirut: Dar al-Kutub al-1Imiyyah, 1997), him, 537.



116
dengan diamnya menurut pendapat yang paling sahih. Sedangkan perwalian
ikhtiar dimiliki bagi semua wali ashabah dalam mengawinkan seorang
perempuan janda. Seorang wali tidak boleh mengawinkan seorang janda kecuali
dengan izinnya. Jika janda tersebut masih anak kecil, maka dia tidak dikawinkan
sampai dia mencapai usia baligh, karena izin anak kecil tidak diterima, sehingga
dia-dilarang untuk dikawini sampai dia mencapai usia baligh. Mengawinkan janda
yang telah baligh harus dengan izin yang jelas dan tidak cukup sekadar diamnya
saja.””®

Menurut mazhab Syafi’i, urutan wali dalam pernikahan adalah bapak,
kemudian kakek, kemudian bapaknya. Jika terhimpun dua kakek, maka hak
perwalian diserahkan kepada yang paling dekat. Kemudian, saudara laki-laki
kandung, saudara laki-laki sebapak, anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung,
anak laki-laki saudara laki-laki sebapak. Kemudian paman kandung dari pihak
bapak. Kemudian paman dari pihak bapak yang sebapak. Kemudian anak laki-laki
paman kandung dari pihak bapak. Kemudian anak laki-laki bapak. Yang
dimaksud dengan paman dari pihak bapak adalah mencakup paman wanita
tersebut dari pihak bapak dan paman bapaknya dari pihak bapak serta paman
kakeknya dari pihak bapak. Setelah itu perwalian beralih kepada orang yang
memerdekakan, jika dia laki-laki, kemudian ashabah jika ada. Kemudian hakim
yang berhak menikahkan, jika tidak ada wali karena nasab dan pemerdekaan.**®
Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Syafi’i ialah ayah,

kemudian kakek, kemudian saudara, kemudian anak saudara, kemudian paman,

225 \Nahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatubh......... op. cit, jilid 7, him, 191.
226 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 31.



117
kemudian anak paman.”’ Lebih lengkap lagi urutan wali nikah dalam mazhab
Syafi’i ialah ayah, kemudian kakek, kemudian saudara lelaki kandung, kemudian
saudara lelaki seayah, kemudian anak lelaki dari saudara lelaki kandung,
kemudian anak lelaki dari saudara seayah, kemudian paman kandung, kemudian
paman seayah, kemudian anak lelaki dari paman kandung, kemudian anak lelaki
dari paman seayah. Dalam mazhab Syafi’i, anak lelaki tidak bisa menjadi wali
akad nikah ibunya, begitu juga cucu lelaki, karena tidak ada persamaan nasab.
Sebab, nasab ibu kepada ayah si ibu, sedangkan nasab anak kepada ayah si
anak.”?®
4. Wali Nikah Menurut Mazhab Hambali

Menurut mazhab Hambali, wali itu merupakan syarat dalam akad nikah.
Jika seorang perempuan menikahkan dirinya atau perempuan lain, maka akad
nikah itu tidak sah.?*® Wali yang berhak menikahkan anak perempuan itu adalah
ayahnya, kakeknya dan seterusnya. Kemudian anaknya, cucunya, kemudian
saudara kandung, saudara seayah, kemudian wali terdekat dan terdekat,
sebagaimana dalam warisan, kemudian sultan atau penguasa.”®

Menurut mazhab Hambali pernikahan seorang perempuan tidak sah
kecuali dengan ada wali. Maka jika seorang perempuan mengawinkan dirinya atau
dia kawinkan orang lain, seperti anak perempuannya dan saudara perempuannya,
atau seorang perempuan mewakilkan orang lain selain suaminya untuk
mengawinkannya, walaupun dengan izin walinya dalam ketiga gambaran tadi,

maka tidak sah pernikahannya karena tidak terpenuhi syaratnya. Perwalian ijbar

22l Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkam al-Zawaj Fi Dhau’ al-Kitab wa al Sunnah...op. cit,
him, 154.

228 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. Cit, jilid 2, hlm, 59.

229 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah al-Maqdisi, al-Mugni'......op. cit, him, 303.

230 Abdul Karim Ali Muhammad al-Namlah, Irsyad al-Shahib ila Bayan Masdil Dalil al-
Thalib, jilid 2 (Riyad: Maktabah al-Rusyd, 2013), him, 827.



118
dimiliki oleh bapak, orang yang dia wasiatkan, dan kemudian hakim. Hak
perwalian ini tidak dimiliki oleh kakek dan semua wali. Hal ini diterapkan dalam
kondisi menikahkan anak kecil perempuan saja. Sedangkan perwalian ikhtiar
dimiliki oleh semua wali, manakala dia menikahkan seorang perempuan yang
merdeka dan telah mencapai usia baligh, janda ataupun perawan dengan izinnya.
Izin perawan adalah diamnya dan izin janda adalah ucapannya.?*

Menurut mazhab Hambali urutan wali adalah bapak, kemudian orang
yang mendapatkan wasiat dari bapak setelah wafatnya, hakim ketika diperlukan,
mereka adalah wali mujbir. Setelah itu perwalian beralih kepada ashabah
terdekat, kemudian yang terdekat berikutnya, seperti terkait pembagian warisan.
Wali yang paling berhak adalah bapak, kemudian kakek dan seterusnya ke atas,
kemudian anak laki-lakinya dan seterusnya ke bawah. Bila mereka semua ada,
maka yang didahulukan adalah yang terdekat, kemudian setelah anak laki-laki
yang didahulukan adalah saudara laki-laki kandung, kemudian saudara laki-laki
sebapak. Kemudian anak laki-laki dari saudara laki-laki kandung, kemudian anak
laki-laki dari saudara laki-laki sebapak, kemudian anak laki-laki mereka berdua
dan seterusnya ke bawah, kemudian paman kandung dari pihak bapak, kemudian
paman sebapak dari pihak bapak, kemudian anak laki-laki paman kandung dari
pihak bapak, kemudian anak laki-laki paman sebapak dari pihak bapak dan
seterusnya ke bawah, kemudian paman-paman kakek dari pihak bapak, kemudian
anak laki-laki mereka, kemudian paman-paman bapak kakek dari pihak bapak,
kemudian anak laki-laki mereka juga, demikian seterusnya.*

Anak laki-laki orang terdekat lebih didahulukan daripada anak laki-laki

yang lebih jauh. Dengan demikian, saudara laki-laki sebapak dan anaknya lebih

231 \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Zsiami wa Adillatubh........op. cit, jilid 7, him, 192.
282 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 31.



119
diutamakan daripada paman dari bapak, dan saudara laki-laki sebapak lebih
diutamakan daripada anak laki-laki saudara laki-laki, karena dia lebih dekat.
Inilah yang dijadikan acuan. Kemudian perwalian beralih kepada orang yang
memerdekakan, kemudian ashabah yang terdekat, lalu yang terdekat berikutnya,
kemudian penguasa tertinggi atau pejabat yang ditunjuknya. Jika tidak terpenuhi,
maka wali perempuan diwakilkan kepada seorang laki-laki yang adil untuk
melaksanakan akad nikahnya.”*®

Secara ringkas, urutan wali akad nikah menurut mazhab Hambali ialah
ayah, kemudian kakek, kemudian anak, kemudian saudara, kemudian anak
saudara, kemudian paman, kemudian anak paman.?*

Hukum Wali Nikah

Secara umum, ulama terbagi kepada dua pendapat mengenai hukum wali
dalam akad nikah.

a. Menurut mazhab Hanafi, akad perkawinan yang dilakukan oleh perempuan itu
sendiri, tanpa ada wali itu sah. Abu Hanifah dan Abu Yusuf dalam sebuah
riwayat berpendapat bahwa akad pernikahan seorang perempuan yang
merdeka dan telah baligh tanpa kerelaan walinya dapat terlaksana. Oleh sebab
itu, seorang perempuan yang telah baligh dapat melaksanakan sendiri akad
perkawinannya, serta akad perkawinan perempuan lain.

b.” Menurut pendapat mayoritas ulama menyatakan bahwa sesungguhnya akad
pernikahan hanya sah bila dilaksanakan oleh wali. Seorang perempuan tidak
memiliki hak untuk melaksanakan sendiri akad pernikahan dirinya atau akad

pernikahan orang lain. Dia tidak memiliki hak untuk mewakilkan orang lain

%33 Ipid., him, 32.
2% Umar Sulaiman al-Asyqar, Ahkam al-Zawdj Fi Dhau’ al-Kitab wa al-Sunnah.....op.
cit;-hlm, 154,



120
selain bapaknya untuk melaksanakan akad pernikahannya. Jika dia melakukan
pernikahan sendiri meskipun dia adalah seorang perempuan yang baligh dan
dewasa, maka pernikahannya tidak sah. Ini adalah pendapat mayoritas
sahabat, seperti Ibnu Umar, Ali, Ibnu Mas'ud, Ibnu Abbas, Abu Hurairah, dan
Aisyah.?®®

Ini juga pendapat Sa’id bin al-Musayyab, al-Hasan, Umar bin Abdul Aziz,

Jabir bin Zaid, al-Tsauri, Ibnu Abu Laila, lbnu Syubrumah, lbnu Mubarak,

Ubaidullah al-Anbari, Syafi’i, Ishaq, dan Abu Ubaid. Diriwayatkan dari Ibnu
Sirin, al-Qasim bin Muhammad, Hasan bin Shaleh, Abu Shaleh, dan Abu Yusuf,
bahwa tidak boleh bagi perempuan menikah tanpa izin walinya, jika hal tersebut
dilakukan, maka pernikahannya tidak sah.”*® Pendapat ini merupakan pendapat

terkuat dalam mazhab Maliki, mazhab Syafi’i, dan mazhab Hambali.**’

= £ £ C. KEDUDUKAN SAKSI NIKAH

= Saksi adalah sebuah kata benda, dalam bahasa Indonesia berarti orang

_ o < yang melihat atau mengetahui sendiri sesuatu peristiwa (kejadian).”®® Dalam

Ensiklopedi Islam, saksi adalah orang yang melihat atau mengetahui sendiri

suatu peristiwva, menyaksikan atau mengetahuinya, agar suatu ketika bila

= sh diperlukan ia dapat memberikan keterangan yang membenarkan bahwa peristiwa

it sungguh terjadi.?*

o B 2% \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh........... op. cit, jilid 7, him, 194.
o 5 23 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Mughni, tahkik Abdullah Abdul Muhsin
™ = aI-Turki,ZjiIid 9 (Riyad: Dar Alam al-Kutub, 1992), him, 345.
c " Awadh bin Raja’ al-Aufi, al-Wilayah Fi al-Nikah, jilid 1 (Madinah: al-Jami’ah al-
= Islamiyyah, 2002), him, 67.
@ 2% |_ukman Ali, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), him, 120.
% 2% Hafidz Dasuki, Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT. Ichtiar Baru Van Hoeve,1999), him.
202.



ey

121

Saksi dalam akad nikah merupakan orang yang ditunjuk untuk menjadi

saksi dalam pelaksanaan akad nikah. Saksi pernikahan telah diatur dalam Pasal

24, pasal 25, dan pasal 26 dalam Kompilasi Hukum Islam. Saksi dalam akad

nikah merupakan bagian dari rukun akad nikah sehingga diwajibkan hadir pada
saat prosesi akad nikah dilangsungkan.?*

1.=Saksi Nikah Menurut Mazhab Hanafi

Menurut mazhab Hanafi saksi merupakan syarat akad nikah. Syarat saksi
nikah baligh dan berakal. Saksi juga mesti beragama Islam, jika kedua calon
suami istri itu muslim dan muslimah. Tidak disyaratkan saksi itu lelaki, karena
boleh saja saksi nikah itu seorang lelaki dan dua orang perempuan. Tidak juga
disyaratkan saksi itu al- ‘adalah, karena akad nikah sah jika kedua saksi itu orang
fasik.?** Sebagaimana juga sah akad nikah muslim dengan wanita Nasrani atau

Yahudi dengan saksi dua orang Nasrani atau Yahudi.**?

Dalam mazhab Hanafi, kesaksian itu merupakan syarat sah akad nikah,
maka harus ada kesaksian. Batas minimal kesaksian dalam pernikahan adalah dua
orang. Dengan demikian akad nikah tidak sah bila saksinya hanya satu orang.
Tidak ada syarat yang menetapkan bahwa dua saksi tersebut harus laki-laki
semuanya, akan tetapi kesaksian dinyatakan sah bila terdiri dari satu orang laki-
laki dan dua orang perempuan dengan ketentuan bahwa pernikahan tidak sah bila
saksinya dua perempuan saja. Akan tetapi harus ada seorang laki-laki bersama
keduanya. Ada lima syarat yang ditetapkan pada saksi: Pertama, berakal. Kedua,

baligh. Ketiga, merdeka. Dengan demikian, pernikahan umat Islam tidak sah bila

240 Mahkamah Agung RI, Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia (Jakarta: Direktorat
Jenderal Bimbingan Masyarakat Islam, 2018) him, 16.

21 Abu Muhammad Mahmud al-Aini, al-Binayah fi Syarh al-Hidayah (Beirut: Dar al-
Fikr; 1990), jilid 4, him, 491.

242 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, him, 63.



122
saksinya orang gila, anak yang belum baligh, dan budak. Keempat, Islam. Maka
pernikahan umat Islam tidak sah bila saksinya orang-orang kafir, kecuali bila
mempelai wanitanya orang kafir, sedangkan mempelai prianya muslim, maka
pernikahannya sah dengan saksi dua orang kafir, baik keduanya seagama dengan
mempelai wanita yang kafir tersebut maupun tidak seagama. Syarat kelima, kedua
orang saksi itu mendengar ucapan ijab dan kabul. Maka tidak sah akad nikah
dengan dua saksi yang tidur, karena tidak mendengar ijab kabul. Akad nikah sah

dengan dua saksi bisu yang bisa mendengar ijab kabul.>*®

Pernikahan dinyatakan sah dengan saksi dua orang buta atau dua orang
yang dikenai sanksi hukum terkait tuduhan ataupun perzinaan, meskipun
keduanya belum bertaubat, atau keduanya orang fasik. Sebagaimana sah pula
pernikahan dengan saksi anak yang kesaksiannya terhadap bapak dan ibunya tidak
diterima di luar pernikahan. Dengan demikian, pernikahan seorang wanita
dinyatakan sah meskipun dengan saksi kedua anaknya, baik keduanya merupakan
anak kandungnya maupun sebagai anak dari orang lain. Sebagaimana kesaksian
kedua anaknya dari orang lain, demikian pula dengan anak dan bapak, pernikahan
dinyatakan sah dengan saksi dari pihak keluarga pokok (bapak) dan keluarga
cabang (anak). Akan tetapi meskipun kesaksian mereka sah dalam pernikahan,
hanya saja pada saat terjadi pemungkiran, maka kesaksian mereka tidak diterima.
sebab, kesaksian mereka hanya berlaku pada penghalalan istri dari sudut pandang
keyakinan agama, namun tidak berlaku dari sudut pandang pembuktian secara

hukum.?*

243 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 20.
4 Ibid., him, 21.



123
Jika seseorang mewakilkan kepada orang lain agar menikahkan anak
perempuannya yang masih kecil, lantas wakil itu menikahkannya dengan saksi
dua orang wanita disertai bapak yang mewakilkan, maka pernikahannya sah,
karena bapak dianggap sebagai satu saksi, sedangkan dua wanita tersebut sebagai
saksi kedua. Dengan ini dapat diketahui bahwa kesaksian wali berlaku terkait
keabsahan pernikahan. Jika bapak menikahkan anak perempuannya yang sudah
baligh dengan saksi seorang laki-laki, dan anak perempuannya ada di tempat,
maka pernikahannya sah, karena dalam kondisi ini anak perempuan tersebut
melakukan akad nikah secara langsung, sedangkan bapaknya menjadi saksi
bersama satu orang laki-laki lainnya. Ini karena anak perempuan itu sendiri yang

menyuruh bapaknya untuk menikahkannya.**

Namun, jika anak perempuan itu masih kecil dan bapaknya
menikahkannya yang dihadiri seorang saksi laki-laki, maka pernikahannya tidak
sah, karena akad nikah tidak dapat dialihkan kepadanya lantaran masih kecil.
Contohnya jika seorang perempuan baligh mewakilkan kepada seorang laki-laki
lain dan dia sendiri hadir, lantas wakilnya menikahkannya dengan dihadiri orang
lain (sebagai saksi), maka pernikahannya sah, dan dia layak menjadi saksi untuk

246 Menurut mazhab Hanafi, saksi

menetapkan akad nikah saat ada pemungkiran.
akad nikah itu merupakan bagian dari syarat akad nikah. Akad nikah tidak sah
tanpa kehadiran dua orang saksi dalam akad nikah. Saksi akad nikah dalam

mazhab Hanafi itu dua orang lelaki atau boleh juga satu orang lelaki dengan dua

orang perempuan.?*’

2% Ipid., him, 22.
245 |pid.
247 Abdul Hamid Mahmud Thuhmaz, op. cit, jilid 2, him, 65.



ey

124

2. Saksi Nikah Menurut Mazhab Maliki

Menurut mazhab Maliki, saksi itu syarat akad nikah, maka mesti ada saksi
pada saat akad nikah atau sebelum suami istri hidup bersama (dukhul). Jika wali
dan suami melakukan akad nikah tanpa saksi, maka akad nikah itu sah, dan wajib
ada saksi sebelum suami istri mulai hidup bersama. Akad nikah itu sama dengan

akad-akad lain yang tidak memerlukan saksi.?*®

Sebagaimana yang lazim diketahui bahwasanya saksi merupakan suatu
keharusan dalam pernikahan, akan tetapi saksi-saksi tidak harus menghadiri akad
nikah, tapi itu hanya sebagai anjuran saja. Jika wali mengatakan; “saya nikahkan
kamu dengan fulanah”, dan suami mengatakan; “saya terima”, maka pernikahan
telah terlaksana meskipun tidak dihadiri oleh seorang saksi. Namun demikian, dua
saksi wajib hadir pada saat pertama kali suami istri dipertemukan untuk menjalin
hubungan suami istri. Jika suami hendak menjalin hubungan dengan istrinya
untuk yang pertama kali tanpa dihadiri dua saksi, maka pernikahan dinyatakan
gugur (fasakh) dengan ketentuan jatuh talak. Karena akad yang terjadi
sebelumnya itu merupakan akad yang sah, maka penggugurannya dinyatakan
sebagai talak ba'in. Ini karena tidak ada saksi sama sekali, berarti membuka pintu
yang selebar-lebarnya bagi orang-orang yang berbuat zina. Sebab, bisa saja setiap
orang berduaan dengan seorang wanita tanpa hubungan pernikahan, namun dia

bisa mengaku telah melakukan akad nikah. Harus ada dua saksi yang

248 Muhammad Sukhal al-Majjaji, al-Muhazzab min al-Figh al-Malikz, jilid 2 (Damaskus:
Dar al-Fikr, 2010), him, 39.



125
menyaksikan selain wali, hingga pengguguran (fasakh) tidak dapat dicabut dengan

kehadiran wali.?*

Jika suami menjalin hubungan dengan istrinya tanpa kesaksian dua orang,
dan dia mengaku bahwa dia telah menyetubuhinya atau ada bukti bahwa dia telah
menyetubuhinya, maka keduanya dikenai sanksi hukum zina selama hubungan
yang terjadi antara keduanya tidak diumumkan - sebagai suami istri- dengan acara
walimah, tabuhan rebana, nyala api, atau semacamnya yang biasanya dilakukan
pada saat suami istri dipertemukan. Demikian pula jika pertemuan suami istri atau
akad nikah hanya disaksikan satu orang. Jika memungkinkan hadir dua orang
saksi yang memiliki integritas untuk menjadi saksi akad atau pernikahan, maka
tidak perlu ada saksi lainnya. Jika tidak memungkinkan, maka kesaksian orang
yang tidak diketahui integritasnya pun dinyatakan sah dengan syarat tidak dikenal

sebagai pendusta. Dalam kondisi ini dianjurkan agar jumlah saksi diperbanyak.>*

Dalam mazhab Maliki, saksi itu syarat akad nikah, dan mesti ada saksi
pada saat akad nikah atau ketika suami istri mau hidup bersama. Namun, jika
suami dan wali melakukan akad nikah tanpa saksi, maka akad nikahnya sah, dan
wajib diketahui oleh saksi ketika suami istri mau hidup bersama. Keberadaan
saksi pada saat akad nikah itu hanya anjuran, bukan wajib. Jika tidak ada saksi
pada waktu akad dan pada waktu hidup bersama, maka wajib dipisah, dan

dikenakana hukuman zina.?!

Menurut mazhab Maliki saksi nikah itu wajib, tapi kehadiran saksi pada

saat akad nikah itu hanya anjuran saja (mandub). Jika saksi hadir pada saat akad

249 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 25.
50 |bid.
1 Muhammad Sukhal al-Majjaji, op. cit, jilid 2, him, 38.



126
nikah, maka terlaksana wajib dan mandub. Jika saksi tidak ada di waktu akad
nikah, tapi saksi ada ketika suami istri hendak hidup bersama, maka kewajiban
sudah terlaksana. Jika saksi tidak ada pada saat akad nikah dan ketika hendak
hidup bersama, tapi ada saksi pada salah satu suami isteri, maka akad nikah itu
sah.?? Dalam mazhab Maliki ada pendapat mengenai syarat saksi tidak harus
lelaki. Tapi pendapat terkuat dalam mazhab Maliki bahwa lelaki merupakan syarat
menjadi saksi akad nikah. Karena sesuai dengan sunnah bahwa perempuan tidak

boleh menjadi saksi dalam kasus hudud, pernikahan, dan talak.?*

Jadi, menurut mazhab Maliki, saksi nikah itu wajib atau rukun. Tapi saksi
nikah tidak wajib hadir pada saat akad nikah dilaksanakan. Namun kedua saksi
mesti ada bertemu kedua suami istri sebelum hidup bersama. Pelaksanaannya,

wali bertemu dengan dua orang saksi, lalu menyatakan bahwa dia telah

menikahkan anak perempuannya dengan si pulan. Kemudian suami pula bertemu
* dengan dua orang saksi yang lain dan menyatakan bahwa dia telah menikah

dengan si pulan.®*

3.'Saksi Nikah Menurut Mazhab Syafi’i

‘ j Imam Syafi’i menyatakan bahwa akad nikah itu mesti dihadiri oleh dua
orang saksi ‘adil (tidak fasik). Jika akad nikah tidak ada saksi, maka akad
5 - hikah itu fasid (tidak sah).”® Menurut mazhab Syafi’i bahwa akad nikah yang

tidak dihadiri oleh dua orang saksi itu tidak sah. Imam Syafi’i menegaskan

o 5 2 Al-Tawani bin al-Tawani, Al-Mubassath FT al-Figh al-Maliki, jilid 4 (Al-Jazair: Dar
-~ = al-Wa’yu, 2010), hlm, 177.
%3 1bid., him, 181.
= % Busnah Rabih, Isykaliyat al-Syahadah fi ‘Aqd al-Zawaj fi al-TasyrT al-Jazairi,
L Hauliyat Jami’ah Qalimah [i al-Ulum al-ljtimaiyyah wa al-insaniyyah, Al-Jazair, edisi 25, tahun
Q 2018, him, 5.
: 2% Muhammad bin Idris al-Syafi’i, op. cit, jilid 6, hlm, 57.



kesaksiannya tidak sah bila disertai keberadaan wakilnya.

127
bahwa dua orang saksi itu mesti ‘adil (tidak fasik). Artinya, jika akad nikah
dihadiri dua orang saksi yang dikenal tidak fasik, maka akad nikah itu sah. Jika
zahir dua saksi itu terlihat tidak fasik, dan tidak diketahui secara pasti, maka

akad nikah juga sah.*®

Dalam mazhab Syafi’i, di antara syarat-Syarat rukun nikah ada yang
berkaitan dengan shighat, ada yang berkaitan dengan wali, ada yang berkaitan
dengan suami dan istri, dan ada yang berkaitan dengan saksi. Adapun syarat-
Syarat yang berkaitan dengan dua saksi, maka itu pula syarat-syarat yang
berkaitan dengan seluruh saksi (di luar pernikahan). Dengan demikian
kesaksian dinyatakan tidak sah bila dilakukan oleh dua budak laki-laki, dua
orang wanita, dua orang laki-laki yang fasik, dua orang bisu, dua orang buta,

atau dua orang banci yang tidak jelas kelaki-lakiannya.?’

Sebagaimana tidak sah pula kesaksian orang yang ditetapkan sebagai wali.

Seandainya perwalian terbatas hanya pada bapak atau saudara, lantas dia
mewakilkan kepada orang lain untuk melaksanakan akad nikah secara langsung,
sementara dia sendiri hadir, maka tidak sah bila dia menjadi saksi, meskipun telah
terhimpun padanya syarat-syarat kesaksian, karena pada faktanya dia adalah wali

akad, maka dia tidak dapat menjadi saksi, seperti suami dan wakilnya, maka

258

Pernikahan dinyatakan sah dengan kesaksian dua anak dari pasangan

suami istri atau dua anak salah satu dari keduanya, akan tetapi pernikahannya

tidak kuat secara hukum. Begitu juga saksi dari anak musuh, kesaksiannya sah

26 Abu al-Husain Yahya al-Imrani al-Syafi’i, op. cit, jilid 9, him, 222.
57 Abdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 23.
%8 |bid.



128
terkait keabsahan pernikahan, namun pernikahannya tidak kuat secara hukum saat
terjadi pemungkiran, lantaran kesaksiannya terhadap musuhnya tidak sah.
Pernikahan dengan saksi dua orang yang tidak diketahui integritas sebenarnya,
namun keduanya diketahui memiliki integritas secara zahir bukan batin,
dinyatakan sah. Sebab, seandainya integritas yang dimaksud adalah yang sesuai
kenyataan (zahir dan batin), maka konsekwensinya tidak akan mudah

mendapatkan saksi.?*®

Kemudian, tidak sah akad nikah dengan kesaksian perempuan, juga tidak
sah dengan kesaksian satu orang lelaki dengan dua orang perempuan. Al-Zuhri
mengatakan, sesuai dengan sunnah Nabi saw, tidak boleh perempuan menjadi

saksi dalam persoalan hudud, nikah, dan talak.*®

4. Saksi Nikah Menurut Mazhab Hambali

Menurut mazhab Hambali, akad nikah tidak sah tanpa kehadiran dua orang
saksi laki-laki ‘adil (tidak fasik), baligh, berakal. Dalam mazhab Hambali dua
orang saksi boleh satu orang lelaki dan dua orang perempuan. Bahkan pendapat
terkuat mazhab Hambali menganggap akad nikah sah dengan dua orang saksi

fasik. 6!

Mazhab Hambali juga menempatkan saksi sebagai syarat akad nikah.
Dengan demikian nikah dinyatakan tidak sah bila dilakukan tanpa disaksikan oleh
dua orang laki-laki yang berakal dan memiliki integritas, meskipun integritas

keduanya hanya pada tataran zahir dan walaupun keduanya budak. Syarat terkait

259 |pid., him, 24.
260 Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha, Ali al-Syarbaji, op. cit, jilid 2, him, 67.
261 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, op. cit, him, 306.



129
dua orang saksi adalah bahwa keduanya tidak berasal dari keluarga pokok (bapak)
dan cabang (anak) suami istri. Dengan demikian, tidak sah kesaksian bapak istri,
suami, atau anaknya, karena kesaksian bapak dan anak tidak diterima. Kesaksian
dua orang buta dinyatakan sah demikian pula dengan kesaksian dua musuh suami

istri.2?

Dalam mazhab Hambali, saksi nikah itu harus dua orang lelaki yang
mukallaf, bisa bicara (tidak bisu), bisa mendengar (tidak tuli), kedua saksi itu
muslim yang ‘adil (taat), bukan ayah dari suami atau isteri, bukan juga anak dari

isteri atau suami.?®

Hukum Saksi Nikah

Dari pemaparan di atas mengenai saksi akad nikah, empat mazhab figh
bersepakat bahwa saksi merupakan syarat sah pernikahan. Karena persaksian
dapat menjaga hak-hak istri dan anak, agar tidak dizalimi oleh ayahnya, sehingga
nasabnya tidak jelas. Demikian iuga dapat menghindarkan tuduhan atas suami
istri, serta memberikan penjelasan betapa pentingnya pernikahan tersebut.
Mayoritas ulama, selain mazhab Maliki, berpandangan bahwa persaksian wajib
dilakukan ketika melakukan prosesi akad nikah, agar para saksi mendengar ijab
dan kabul ketika diucapkan oleh kedua belah pihak yang melakukan akad nikah.
Jika akad nikah tersebut usai tanpa dibarengi persaksian, maka pernikahan itu

tidak sah.

Mazhab Maliki berpandangan bahwa persaksian merupakan syarat sah

262 Ahdul Rahman al-Juzairi, op. cit, jilid 4, him, 23.
263 Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqil, Qasd al-Sabil Fi Figh Ahmad bin Hambal (Riyad:
Dar al-Ashimah, 2011), him, 273.



130
nikah, baik itu ketika melangsungkan akad nikah maupun setelah akad dan
sebelum suami istri hidup bersama. Dianjurkan persaksian tersebut ada ketika
akad nikah. Jika persaksian tidak ada ketika akad nikah atau sebelum suami istri
hidup bersama, maka akad nikah itu tidak sah, dan bersenggama dengan istri pun
dianggap maksiat. Menurut mereka, persaksian merupakan syarat dibolehkannya
hidup bersama istri, bukan syarat sah akad nikah. Ini titik perbedaan antara

mazhab Maliki dan mazhab mayoritas ulama.?**

Imam Abu Hanifah, Imam Syafi’i dan Imam Malik sepakat bahwa saksi
termasuk syarat nikah. Mereka berbeda pendapat apakah itu termasuk syarat
kesempurnaan yang hal itu diperintahkan ketika hendak menggauli istri atau
syarat sah yang diperintahkan ketika melakukan akad nikah. Mereka sepakat
bahwa tidak boleh malakukan nikah secara sirri (rahasia). Mereka berselisih jika
mendatangkan saksi dua orang, lalu keduanya diwasiatkan untuk
merahasiakannya, apakah nikah tersebut termasuk nikah rahasia atau bukan. Imam
Malik mengatakan bahwa itu adalah nikah secara rahasia dan harus dibatalkan.
Sedangkan Imam Abu Hanifah mengatakan bahwa itu bukan termasuk nikah

secara rahasia.?®®

Lebih jelas lagi, Ibnu Qudamah menerangkan bahwa sesungguhnya nikah
tidak akan terlaksana tanpa ada dua saksi. Ini merupakan pendapat Ahmad. Hal
tersebut diriwayatkan oleh Umar dan Ali. Ini juga pendapat lbnu Abbas, Sa’id bin
al-Musayyab, Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha'i, Qatadah, al-Tsauri, al-Auza'i,
Syafi’i dan Ashabul Ra'i. Diriwayatkan juga dari Ahmad, bahwa pernikahan boleh

dilakukan tanpa saksi. Hal ini dilakukan juga oleh lbnu Umar, Al-Hasan bin Ali,

264 \Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Zsiami wa Adillatub........... op. cit, Jilid 7, him, 72.
265 Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd al-Qurthubi, op. cit, Jilid 4, him, 104.



ey

131
Ibnu al-Zubair, Salim bin Umar, dan Hamzah bin Umar. Abu Abdullah bin Idris,
Abdul Rahman bin al-Mahdi, Yazib bin Harun, al-Anbari, Abu al-Tsaur, dan Ibnu
al-Mundzir berpendapat seperti itu. Ini juga perkataan al-Zuhri dan Malik jika

pemikahan itu diumumkan.”®®

Senada dengan Ibnu Qudamah, Abu Zakaria al-Nawawi mengatakan, tidak
sah-nikah kecuali dengan ada dua saksi laki-laki. Pendapat ini diriwayatkan dari
Umar bin al-Khaththab, Ali bin Abi Thalib, Ibnu Abbas, al-Hasan al-Bashri, Ibnu
al-‘Musayyab, al-Nakha'i, al-Sya'bi, al-Auza'i dan Ahmad bin Hambal. Sementara
menurut Ibnu Umar, Ibnu al-Zubair, Abdul Rahman bin al-Mahdi, Daud dan Ahlu
al-Zhahir, nikah tidak memerlukan saksi. Pendapat ini juga dinyatakan oleh Imam
Malik dan al-Zuhri. Menurut Imam Abu Hanifah, di antara syarat nikah adalah
saksi. Nikah sah meskipun saksinya dua laki-laki fasik atau dua musuh atau

saksinya seorang laki-laki dan dua perernpuan.?®’

Pernyataan yang sama juga dinyatakan oleh Mazin Mishbah Shabah,
bahwa ada perbedaan pendapat ulama tentang hukum saksi dalam pelaksanaan
akad nikah. Mayoritas ulama mengatakan saksi itu merupakan syarat sah akad
nikah. Ini pendapat Abu Hanifah, Syafi’i, dan Ahmad. Ini juga pendapat Umar bin
al-Khaththab, Ali bin Abu Thalib, Abdullah bin Abbas, Sa’id Ibnu al-Musayyab,

Jabir bin Zaid, al-Hasan, al-Nakha’i, dan lainnya. Sebagian ulama pula

266 Abu Muhammad Abdullah Ibnu Qudamah, al-Mughni......op. cit, jilid 9, him, 347.
267 Abu Zakaria Muhyiddin Syarf al-Nawawi, Kitab al-Majmi’ Syarh al-Muhazzab,
tahkik Muhammad Najib al-Muthi’i, jilid, 17 (Jeddah: Maktabah al-Irsyad, tt) , him, 297.



132
mengatakan bahwa saksi bukan syarat sah akad nikah. Ini pendapat Imam Malik,

Abu al-Tsaur, Ibnu al-Munzir, dan lonu Taimiyah.?®

Ulama Mazhab Hanafi dari Fakultas Syariah, al-Azhar Mesir, Badran Abu
al-Ainaini Badran juga menjelaskan, mayoritas mazhab figh berpendapat bahwa
saksi itu rukun atau syarat akad nikah, dan saksi mesti hadir ketika dilaksankan
akad nikah. Kedua saksi mendengar ijab dan kabul. Jika itu tidak dilakukan, maka
akad nikah itu tidak sah. Mazhab Maliki juga mengatakan saksi pernikahan itu
syarat (rukun) pernikahan. Tapi saksi tidak wajib hadir pada saat dilaksanakan
akad nikah. Kedua saksi itu hanya wajib ada sebelum kedua pasangan suami istri

itu melaksanakan hidup bersama, atau hubungan suami istri.?*

Ne |

E) ynin|as Neje uelbeqas }BAUE

ey

S
SNl eAJ

u

neig

uenelun 1

268 Mazin Mishbah Shabah, Ahkam al-Syahadah ‘Ala ‘Aqd al-Nikah Fi al-Figh al-Islamf,
Majallah Jami’ah al-Azhar, Giza, edisi 11, tahun 2009, HIm, 132.
269 Badran Abu al-Ainaini Badran, op. cit, him, 64.

yejesew njens



BAB V

D05 0 KESIMPULAN DAN SARAN

A Kesimpulan

1. Konsep dan praktik akad nikah ralfig mazhab dalam perspektif figh dari

aspek rukun dan syarat pernikahan menurut mazhab-mazhab figh

mu tabar itu seperti mazhab Hanafi yang menganggap saksi sebagai syarat

akad nikah, lalu melakasanakan akad nikah tanpa menggunakan saksi,

- talfiq kepada mazhab Maliki yang tidak mensyaratkan saksi pada saat

prosesi akad nikah. Begitu juga sebaliknya, mazhab Maliki yang
= menganggap wali sebagai rukun akad nikah, lalu melaksanakan akad nikah
— tanpa wali, talfiq kepada mazhab Hanafi yang membolehkan perempuan
; — melakukan akad nikah tanpa wali. Begitu juga seperti mazhab Syafi’i dan
- Hambali yang menganggap wali dan saksi itu rukun akad nikah, lalu
=4 melaksanakan akad nikah tanpa menggunakan wali, talfig kepada mazhab
Hanafi, atau tanpa menggunakan saksi, talfig kepada mazhab Maliki.
2. Analisis hukum Islam terhadap keabsahan akad nikah yang dilakukan
J secara talfig mazhab itu bahwa akad nikah zalfig mazhab tanpa wali atau
tanpa saksi, atau tanpa wali dan saksi itu tidak sah, karena pendapat
mayoritas ulama melarang akad nikah talfig mazhab, dan pendapat
sebagian ulama yang membolehkannya itu merupakan pendapat yang
— sangat lemah. Ditambah lagi analisi dalil-dalil mazhab figh tentang wali
dan aksi nikah menghasilkan pendapat terkuat mewajibakan wali dan saksi
pada saat pelaksanaan akad nikah.

3. Implikasi akad nikah talfig mazhab terhadap status hukum perkawinan dan
240



241
nasab anak itu berupa kesepakatan tiga mazhab figh, yaitu mazhab Maliki,
mazhab Syafi’i, dan mazhab Hambali bahwa akad nikah tanpa wali itu
fasid, status pernikahannya batal. Jika telah melakukan hubungan suami
istri, maka dikenakan hukuman takzir, tidak dikenakan hukuman had zina.
Juga sepakat tiga mazhab figh, yaitu mazhab Hanafi, mazhab Syafi’i, dan
mazhab Hambali, bahwa akad nikah tanpa saksi itu fasid, jika telah
melakukan hubungan suami istri, maka dikenakan hukman takzir, dan
tidak dikenakan hukuman had zina. Mengenai nasab anak yang lahir dari
nikah fasid yang dilaksanakan secara talfig tanpa wali atau tanpa saksi,
atau tanpa wali dan saksi, maka nasab anak itu tetap dinisbahkan kepada
ayah biologisnya dan juga punya hak waris. Ini merupakan kesepakatan
yang diterapkan oleh al-Khulafa’ al-Rasyidun dan umat Islam. Para ulama
juga sudah sepakat mengatakan bahwa nasab anak tetap ada pada nikah
fasid, apabila telah terjadi hubungan badan suami istri. Juga berdasarkan
kepada prinsip bahwa jika ada syubhat yang menggugurkan hukuman had
zina, maka nasab anak dinisbahkan kepada ayahnya. Anak dan ayah juga

punya hak waris, dan ayahnya juga sebagai wali nikah anaknya.

. Saran

. Penggiat kajian figh sebaiknya mendalami keilmuan figh komparatif

argumentatif, mengetahui kekuatan pendapat berdasarkan dalil, agar tidak
terjadi talfig mazhab yang tidak dibolehkan. Baik talfiq antar berbagai
mazhab figh, maupun talfig dalam satu mazhab figh.

Ulama atau ustad yang melakukan kajian figh kepada masyarakat awam,

agar memfokuskan kajiannya kepada mazhab figh yang dominan di



242

UIN SUSKA RIAL

daerahnya, tidak melakukan kajian talfiq mazhab secara figh komparatif,
karena akan menimbulkan salah paham antar sebagian masyarakat yang
suatu negara, tanpa melakukan talfig mazhab, agar status hukum

pernikahan sah, dan status nasab anak juga sah kepada ayahnya.

bisa mengakibatkan fitnah antar sesama masyarakat.
©3. Melaksanakan akad nikah sesuai dengan mazhab figh yang dipakai di

| k | - Sk wtate Ieclamic lIni erceitv or sS11l1ta
I /L__.m," r.\.r.._fu..f". Nlau DLALC 151dII11IC VINIVELISILY UL OouUiltd

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang

1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.

2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



243
DAFTAR PUSTAKA
Al-Quran dan Terjemahannya, Edisi Penyempurnaan 2019

Al-Qurthubi, Abu Abdullah Muhammad (2006), al-jami’ Li Ahkam al-
Quran, Tahkik Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Wahbah al-Zuhaili (2009) al-Tafsar al-Munir. Damaskus: Dar al-Fikr.
Al-Razi, Muhammad Fakhruddin (1981) al-Tafsir al-Kabir. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Shabuni, Muhammad Ali (1981) Mukhtashar Tafsir Ibnu Katsir.
Beirut: Dar al-Quran al-Karim.

Al-Asygar, Umar Sulaiman (2010) al-Ma 'ani al-Hisan fi Tafsir al-Quran.
Yordania: Dar al-Nafais.

Al-Alusi, Syihabuddin Mahmud (1994) Rith al-Ma’ant fi Tafsir al-Quran
al-Azim wa al-Sab’ al-Matsani. Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyyah.

Al-Jashshash, Abu Bakar Ahmad (1992) Ahkam al-Quran, Tahkik
Muhammad al-Shadiq Qamhawi. Beirut: Dar Thya’ al-Turats al-Arabi.

Al-Thabari, Abu Jakfar Muhammad bin Jarir (2001) Jami’ al-Bayan ‘an
Ta'wil Ayi al-Quran, Tahkik Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Kairo: Hijr.

Al-Dimasyqi, Abu al-Fida’ Ismail bin Katsir (1999) Tafsir al-Quran al-
Azhim, Tahkik Samy Muhammad al-Salamah. Riyad: Dar Thayyibah.

Al-Sayis, Muhammad Ali (2001) Tafsir Ayat al-Ahkam. Beirut: Dar Thya
al=Turats al-Arabi.

Al-Shabuni, Muhammad Ali (1981) Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat al-
Ahkam Min al-Quran. Beirut: Maktabah Manahil al-Ghurfan
Al-Arabi, Abu Bakar Muhammad Abdullah Ibnu (2003) Ahkam al-Quran. Beirut:
Dar al-Kutub al-limiyyah.

Al-Ashfahani, Abu al-Qasim al-Raghib (tt) Al-Mufradat fi Gharib al-Quran.
Riyad: Maktabah Nazar Musthafa al-Baz.

Al-Asqalani, Syihabuddin Ahmad Ali Ibnu Hajar (2013) Fath al-Bari
Syarh Shahith al-Bukhari, tahkik Syuaib al-Arnaud. Beirut: al-Risalah al-
Alamiyyah.

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya bin Syarf (2020) Minhaj al-Muhadditsin
wa,Sabil Thalibiyah al-Muhaqqiqin fi Syarh Shahih Abi al-Husain Muslim al-
Qusyairrt, tahkik Mazin al-Sirsawi. Riyad: Dar al-Minhaj al-Qawim.

Al-Naisaburi, Muslim bin al-Hajjaj (2003) Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Fikr.



244

Al-Jawili, Al-Amir Abu Sa’id Abdullah (2004) Musnad al-Imam al-Syafi’.
Kuwait: Gharas.

Al-Wallawi, Muhammad Ali Musa al-Atyubi (2003) Syarh Sunan al-
Nasa’r. Mekah: Dar Alu Brum.

Al-Syafi’i, Syihabuddin Ibnu Ruslan, (2010) Syarh Sunan Abii Dawud.
Kairo: Dar al-Falah.

Al-Sijistani, Abu Daud Sulaiman (1998) Sunan Abiui Dawud, Tahkik
Muhammad Awwamah. Beirut: Muassasah al-Rayyan.

Abadi, Abu al-Thayyib Syamsul Haq (1968) Aun al-Ma bid Syarh Sunan Abii
Dawud. Madinah: al-Maktabah al-Salafiyyah.

Al-Darugthni, Ali bin Umar (2004) Sunan al-Daruquthni, tahkik Syuaib
al-Arnauth. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Janbaz, Muhammad Ali (2011) Injaz al-Hajah Syarh Sunan Ibnu Majah.
Pakistan: Dar al-Nur.

Al-Baihagi, Abu Bakar Ahmad Ali (2003) al-Sunan al-Kubra, tahkik
Muhammad al-Qadir Atha. Beirut: Dar al-Kutub al-l1Imiyyah.

Malik bin Anas, Al-Muwaththa’ (1997) Riwayat Yahya al-Laitsi al-
Andalusi, Tahkik Basysyar Awadh Ma’ruf,. Beirut: Dar al-Gharbi al-Islami.

Al-Shan’ani, Muhammad bin Ismail (2009) Subul al-Salam Syarh Buliigh
al-Maram. Beirut: Dar Ibnu Hazm.

Al-A’zhami, Muhammad Dhia’ al-Rahman (2001) al-Minnah al-Kubra
Syarh wa Takhrij al-Sunan al-Shugra li al-Baihaqi. Riyad: Maktabah al-Rusyd.

Nuruddin Itir (1999) I’lam al-Anam Syarh Buliigh al-Maram Min Ahadits
al-Ahkam. Damaskus: Dar al-Farfir.

Al-Tirmizi, Abu Isa Muhammad bin Isa (2009) Jami’ al-Tirmizi. Riyad:
Dar al-Salam.

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin(2000) Shahih Sunan al-Tirmizi.
Riyad: Maktabah al-Ma’arif.

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin (1997) Shahih Sunan Ibnu Majah.
Riyad: al-Ma’arif.

Al-Albani, Muhammad Nashiruddin (1988) Shahih al-jami’ al-Shaghir wa
Ziyadatuh. Bairut: al-Maktab al-Islami.
Al=Albani, Muhammad Nashiruddin (2002) Shahih Mawarid al-Zham’an ila
Zawaid Ibnu Hibban. Riyad: Dar al-Shumai’i.



245

Al-Saharanfuri, Khalil Ahmad (tt) Bazl al-Majhud fi Hall Abi Daud.
Beirut: Dar al-Kutub al-l1lmiyyah.

Al=Aththar, Shidgi Jamil (2005) Sunan al-Tirmizi. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Farisi, Al-Amir Alauddin Ali bin Balban (1993) Shahih Ibnu Hibban
Bitartib Ibnu Balban, tahkik Syuaib al-Arnaud. Beirut: Muassasah al-Risalah.

Al-Mubarakfuri, Abu Al-Ali Muhammad Abdul Rahman (tt) Tuhfah al-Ahwazi bi
Syarh Jami’ al-Tirmizi. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Shabuni, Muhammad Ali (2011) al-Syarh al-Muyassar Li Shahih al-
Bukhari,. Beirut: al-Maktabah al-Ashriyyah.

Al-Sijistani, Abu Daud Sulaiman, (2009) Sunan Abu Daud, Tahkik Syuaib
al-Arnaud. Damaskus: Dar al-Risalah al-Alamiyyah.

Abdullah al-Bassam (2003) Taudhih al-Ahkam min Bulugh al-Maram.
Mekah: Maktabah al-Asadi.

Al-Farisi, Al-Amir Alauddin Ali bin Balban (2014) al-lhsan fi Tagrib
Shahih Ibnu Hibban. Kairo: Dar al-Ta’shil.

Al-Baihagi, Abu Bakar Ahmad bin Ali (2011) al-Sunan al-Kabir, tahkik
Abdullah Abdul Muhsin al-Turki. Kairo: Markaz Hijr Li al-Buhuts wa al-Dirasat
al-Islamiyyah al-Arabiyyah.

Al-Shan’ani, Abu Bakar Abdul Razzaq (2010) al-Mushannaf. Kairo: Dar
al-Ta’shil.

Al-Dimasyqi, Abu al-Fida’ Ismail bin Katsir (2010) Musnad al-Faruq
Amirul Mukminin Abu Hafash Umar bin al-Khaththab, tahkik Imam bin Ali bin
Imam,. Kairo: Dar al-Falah.

Al-Hilali, Abu Usamah Salim (2012) Dha’if al-Muwaththa’ li al-lmam
Malik bin Anas. Beirut; Dar lbnu Hazm.

Al-Zargani, Muhammad Abdul Baqy (2010) Syarh al-Zargani ‘ala
Muwaththa’ al-lmam Malik, tahkik Muhammad Fuad Abdul Bagi. Kairo: Dar Al-
Hadits.

Al-Kufi, Abu Bakar Abdullah bin Abu Syaibah (2015) al-Mushannaf,
tahkik Sa’ad bin Nashir al-Syatsri. Riyad: Dar al-Kunuz Eshbelia.

Al-Thahawi, Abu Jakfar Muhammad (1994) Syarh Ma’ani al-Atsar,
Tahkik Muhammad Zuhri al-Najjar. Beirut: Alam al-Kutub.

Wahbah al-Zuhaili (1986) Ushul al-Figh al-Islami. Syria: Dar Al-Fikr.
Musthafa al-Zuhaili (2006) al-Wajiz fi Ushul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar
al-Khair.



246

Al-Asygar, Muhammad Sulaiman (2004) al-Wadhih fi Ushul al-Figh.
Kairo: Dar al-Salam.

Syakban Ismail (2008) Ushul al-Figh al-Muyassar. Beirut: Dar Ibnu Hazm.

Mi’syasyah, Abu Abdurrahman (1999) al-Mugallidun wa al-Aimmah al-
Arba’ah. Beirut: Al-Maktab al-l1sami.

Al-Husaini, Muhammad Sa’id Albani (1997) ‘Umdah al-Tahqgiq Fi al-
Taglid wa al-Talfiq. Damaskus: Dar al-Qadiri.

Al-Ruwaiti’, Khalid Musa’id (2013) al-Tamazhub Dirasah Nazriyyah
Nagdhiyyah. Riyad: al-Tadmuriyah.

Al-Miman, Nashir Abdullah (1430H) al-Nawazil al-Tasyri’iyyah. Al-
Damam: Dar Ibn al-Jauzi.

Madkur, Muhammad Salam (1973) Manahij al-ljtihad fi al-Islam.
Kuwait: Jami’ah al-Kuwait.

Muhammad Abu Zahrah (1958) Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.

Al-Wad’an, Walid Fahd (1430H) al-ljtihad wa al-Taglid Inda al-Imam
al-Syathibi. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.

Al-Namlah, Abdul Karim, (2000) al-Jami’ Limasa’il Ushul al-Figh.
Riyad: Maktabah al-Rusyd.

Al-Silmi, lyadh Nami (2005) Ushul al-Figh. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.

Ibnu Hazm, Abu Muhammad Al (tt) al-Ihkam Fi Ushul al-Ahkam. Beirut:
Dar al-1faq al-Jadidah.

Al-Hafnawi, Muhammad Ibrahim (1995) Tabshir al-Nujaba’ Bihagiqah
al<ijtihad wa al-Taglid wa al-Talfig wa al-/fta . Kairo: Dar al-Hadits.

Al-Ruwaiti’, Khalid Musa’id (2013) al-Tamazhub Dirasah Nazriyyah
Nagdiyyah. Riyad: al-Tadmuriyah.

Al-Buthi, Muhammad Sa’id Ramadhan (2005) Allamazhabiyyah.
Damaskus: Maktabah al-Farabi.

Al-Duwaisi, Muhammad Abdul Razzaq (2013) al-Talfig wa Maugqif al-
Ushuliyin Minhu. Kuwait: al-Wa’yu al-Islami.

Al-Zarkasyi, Badaruddin Muhammad Abdullah (1992) al-Bahr al-Muhid
Fi-Ushul al-Figh. Kairo: Dar al-Shafwah.



247

Al-Wad’an, Walid Fahd (1430H) al-ljtihad wa al-Taglid Inda al-Imam al-
Syathibi. Riyad: Dar al-Tadmuriyah.

Al-Syafi’i, Jamaluddin Ali (1434) H Fath al-Majid fi Ahkam al-Tagqlid.
Riyad: Dar Ibnu al-Jauzy.

Ibnu Hazm, Abu Muhammad Ali (tt) Al-lThkam Fi Ushul al-Ahkam. Beirut:
Dar al-1faq al-Jadidah.

Yusuf al-Qaradhawi (2011) Kaifa Nata’amal ma’a al-Turats wa al-
Tamazhub wa al-lkhtilaf. Kairo: Maktabah Wahbah.

Al-Hanafi, Ala’uddin Abu Bakar al-Kasani (2003) Bada’i’ al-Shanad’i’ fi
Tartib al-Syara’i’. Beirut: Dar al-Kutub al-1lmiyyah.

Thuhmaz, Abdul Hamid Mahmud (2009) al-Figh al-Hanafi Fi Tsaubih al-
jadid,. Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Qurthubi, Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd (1443) Bidayah al-
Mujtahid wa Nihayah al-Mugthashid, tahkik Ali Muhammad Wanis. Riyad: Dar
Ibnu al-Jauzi.

Al-Majjaji, Muhammad Sukha (2010) al-Muhazzab min al-Figh al-Maliki.
Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Tawani bin al-Tawani (2010) al-Mubassath fi al-Figh al-Maliki. Al-
Jazair: Dar al-Wa’yu,

Al-Marghiani, Ali bin Abu Bakar (2019) al-Hidayah Syarh Bidayah al-
Mubtadr. Madinah: Dar al-Sirah.

Abdullah bin Abdul Aziz bin Aqgil (2011) Qasd al-Sabil fi Figh Ahmad bin
Hambal. Riyad: Dar al-Ashimah.

Al-Nawawi, Abu Zakaria Yahya (2012) Raudhah al-Thalibin. Damaskus:
Dar al-Faiha’.

Musa, Muhammad Yusuf (2009) al-Madkha!/ /i Darasah al-Figh al-Islamd.
Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.

Musthafa al-Khin, Musthafa al-Bugha dan Ali al-Syarbaji (2012) al-Figh
al-Manhaji ‘Ala Mazhab al-lmam al-Syafi’i. Damaskus: Dar al-Fikr.

Wahbah al-Zuhaili (2012) al-Figh al-1slami wa Adillatuh. Beirut: Dar al-Fikr.

Wahbah al-Zuhaili (1997) al-Figh al-Hambali al-Muyassar. Beirut: Dar
al-Qalam.



248

Wahbah al-Zuhaili (2012) Mausu’ah al-Figh al-Islami wa al-Qadhaya al-
Mua 'shirah. Damaskus: Dar al-Fikr.

Wahbah al-Zuhaili (2010) al-Figh al-Hanafi al-Muyassar. Damaskus: Dar al-Fikr.

Wahbah al-Zuhaili (1431H) al-Figh al-Maliki al-Muyassar. Damaskus:
Dar al-Kalim al-Thayyib.

Wahbah al-Zuhaili (2008) al-Figh al-Syafi’i al-Muyassar. Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Qurthubi, Abu al-Walid Muhammad bin Rusyd (1443H) Bidayah al-
Mujtahid wa Nihayah al-Mugtashid. Riyadh: Dar Ibnu al-Jauzi.

Ibnu Qudamah, Abu Muhammad Abdullah (1997) al-Mughni. Riyad: Dar
Alam al-Kutub.

Ibnu Qudamah, Abu Muhammad Abdullah (2000) al-Mugni’. Jeddah:
Maktabah al-Sawadi.

Al-Juzairi, Abdul Rahman (2003) Kitab al-Figh ‘ala al-Mazahib al-
Arba’ah. Beirut: Dar al-Kutub al-1Imiyyah.

Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah (1427H) al-Mausu’ah al-Fighiyyah.
Kuwait: Dar al-Salasil.

Muhammad Yusuf Musa (2009) al-Madkhal Li Darasah al-Figh al-Islami.
Kairo: Dar al-Fikr al-Arabi.

Jalaluddin Abdullah bin Syas (tt) ‘Igd al-Jawahir al-Tsaminah fi Mazhab
‘Alim al-Madinah. Maroko: Dar al-Gharb al-Islami.

Al-Jauziyyah, Ibnu Qayyim (1423H) I’lam al-Muwagqqi’in. Jeddah: Dar
Ibnu al-Jauzi.

Al-Syaukani, Muhammad Ali (tt) al-Fath al-Rabbani Min Fatawa al-
Imam al-Syaukani. Sana’a: Maktabah al-Jail al-Jadid.

Al=Syaukani, Muhammad Ali (2010) Fath al-Qadir. Kuwait: Dar al-Nawadir.

Wazarah al-Augaf al-Kuwaitiyyah (1983) al-Mausu’ah al-Fighiyyah al-
Kuwaitiyyah. Kuwait: Thaba’ah Zat al-Salasil.

Al-Harrani, Tayuddin Ahmad al-Taimiyah (2005) Majumu’ah al-Fatawa.
Kairo: Dar al-Wafa’.

Ali Jumah Muhammad (tt) al-Bayan Lima Yusyghil al-Azhan. Kairo: Dar al-Ifta.

Al-Utsaimin, Muhammad Shaleh (1422H) Syarh al-Mumti’. Riyad: Dar
Ibnu al-Jauzi.



249

Al-Muthi’ty, Muhammad Bakhit (2008) Risalah Fi al-Kutub Allati
Yu'awwalu ‘Alaiha. Damaskus: Dar al-Qadiri.

Al-Qari, Ali bin Sulthan Muhammad (2001) Mirgat al-Mafatih, Tahkik
Jamal Itani. Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyyah.

Alaiddin Al-Aththar (1996) Fatawa al-Imam al-Nawawi. Beirut: Dar al-
Basyair al-Islamiyah.

Majma’ al-Figh al-1slami al-Dauli (2019) Qararat Wa Taushiyat. Jeddah.

Jamaluddin al-Qasimi (1987) al-Fatwa fi al-Islam. Beirut: Dar al-Kutub
al<limiyyah.

Shalahuddin al-Munjid (tt) Fatawa al-lmam Muhammad Rasyid Ridha.
Beirut: Dar al-Kitab al-jadid.

Al-Miman, Nashir Abdullah (1430H) al-Nawazil al-Tasyri’iyyah. al-
Damam: Dar Ibnu al-Jauzi.

Munazzhomah al-Mu’tamar al-Islami (2019) Qararat wa Taushiyat
Majma’ al-Figh al-Islami al-Dauli. Jeddah: Munazhzhamah al-Tawa’un al-Islami.

Ibnu Abdul Bar (1993) al-Istizkar. Kairo: Dar al-Wa’yi.

Al-Sarthawi, Mahmud Ali (2010) Syarh Qanun al-Ahwal al-Syakhshiyyah.
Oman: Dar al-Fikr.

Al-Aini, Abu Muhammad Mahmud (1990) al-Binayah fi Syarh al-
Hidayah. Beirut: Dar al-Fikr.

Al-Kasani, Ala’uddin Abu Bakar (2003) Bada'i’ al-Shana’i’ Fi Tartib al-
Syara’i’. Beirut: Dar al-Kutub al-1Imiyyah.

Badran Abu al-Ainaini Badran (1961) Ahkam al-Jawaz wa al-Thalaq Fi
al-Islam. Kairo: Mathba’ah Dar al-Ta’lif.

Al=Sayyid Sabiq (1983) Figh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr.

Muhammad al-Zuhaili (2011) al-Mu'tamad fi al-Figh al-Syafi'i.
Damaskus: Dar al-Qalam.

Al-Syafi’i, Abu al-Husain Yahya al-Imrani (2000) al-Bayan fi Mazhab al-
Imam al-Syafi’t. Beirut: Dar al-Minhaj.

Uqail, Abdullah bin Abdul Aziz (2011) Qasd al-Sabil fi Figh al-Imam Abu
Abdullah Ahmad bin Hambal. Riyad: Dar al-Ashimah.



250

Zaidan, Abdul Karim (1993) al-Mufashshal fi Ahkam al-Mar’ah wa al-
Bait al-Islami fi al-Syariah al-Islamiyyah. Beirut: Muassasah al-Risalah.

al-Harrani, Tagiyuddin Ahmad bin Taimiyah (2005) Majmu ah al-Fatawa.
Kairo: Dar al-Wafa’.

Al-Umari, Zhafir Hasan (2012) Mausu’ah al-Ijma’ fi al-Figh al-Islami.
Kairo: Dar al-Hady al-Nabawi.

Usman, Muhammad Ra’fat (tt) ‘Agd al-Zawaj Arkanuh Wa Syuruth
Shihhatih Fi al-Figh al-Islami. Kairo: Dar al-I’thisham.

al-Jabi, Bassam Abdul Wahhab (2004) Majallah al-Ahkam al-Adliyyah
Figh al-Muamalat Fi al-Mazhab al-Hanafi Ma’aha Qarar Huquq al-Ailah Fi al-
Nikah wa al-thalag. Beirut: Dar lbnu Hazm.

Balgasim Syitwan (tt) al-Khitbah wa al-Zawaj fi al-Figh al-Maliki wa
Qanun al-Usrah al-Jazairi. Al-Jazair: Dar al-Fajr.

Al-Bamiri, Ismail Aba Bakar (2008) Ahkam al-Usrah al-Zawaj wa al-
Thalaqg Baina al-Hanafiyah wa al-Syafi iyyah. Yordania: Dar al-Hamid.

Al-Asygar , Usamah Umar Sulaiman (2000) Mustajiddat Fighiyyah fi
Qadhaya al-Zawaj wa al-Thalag. Yordania: Dar al-Nafais.

Balgasim Syitwan (2007) al-Khitbah wa al-Zawadj fi al-Figh al-Maliki. Al-
Jazair: Dar al-Fajr.

Al-Asqar, Umar Sulaiman (1997) Ahkam al-Zawaj fi Dhau’ al-Kitab wa
al-Sunnah. Yordania: Dar al-Nafais.

Athiyyah Shaqar (2011) Mausu’ah Ahsan al-Kalam fi al-Fatawa wa al-
Ahkam. Kairo: Maktabah Wahbah.

Al-Jizani, Muhammad Husain (1439H) Watsai’q al-Nawazil. Al-Damam:
Dar Ibnu al-Jauzi.

Al-Asqar, Umar Sulaiman (1997) Ahkam al-Zawaj fi Dhau’ al-Kitab wa
al-Sunnah. Yordania: Dar al-Nafais.

Al-Syafi’i, Abu al-Qasim Abdul Karim al-Quzwaini (1997) al-Aziz Syarh
al-Wajiz, Tahkik Ali Muawwidh dan Adil al-Maujud. Beirut: Dar al-Kutub al-
[Imiyyah.

Al-Namlah, Abdul Karim Ali Muhammad (2013) Irsyad al-Shahib ila
Bayan Masail Dalil al-Thalib. Riyad: Maktabah al-Rusyd.

A-I-Aufi, Awadh bin Raja’ (2002) al-Wilayah fi al-Nikah. Madinah: al-
Jami’ah al-Islamiyyah.



251

Al-Nasywi, Nashir Ahmad (2005) Maugqif al-Syariah al-Islamiyyah min
Tawalli al-Mar’ah Li’aqd al-Zawaj. Kairo: Dar al-Jami’ah al-Jadidah.

Anwar, Hafiz Muhammad (1420H) Wilayah al-Mar’ah fi al-Figh al-
Islami. Riyad: Dar Balansiah.

Al-Subai’i, Sa’at bin Hamid (1402H) al-Wilayah fi al-Nikah Dirasah
Mugaranah. Mekah: Jami’ah Umm al-Qura.

Al-Maqdisi, Abdul Ghany (tt) al-Umdah al-Kubra fi Ahadits al-Ahkam,
tahkik Rif’at Fauzi Abdul Muththalib. Kairo: Maktabah al-Khanji.

Fathi al-Duraini (2008) Buhuts Mugaranah fi al-Figh al-Islami wa Ushulu.
Beirut: Muassasah al-Risalah.

Al-Syaukani, Muhammad Ali (1427H) Nail al-Authar, Tahkik
Muhammad Shubhi Hallag. Riyad: Dar Ibnu Al-Jauzy.

Al-Baji, Abu al-Walid Sulaiman (1999) al-Muntaga, Tahkik Muhammad
Abdul Qadir Atha. Beirut: Dar al-Kutub al-1lmiyyah.

Al-Syafi’i, Muhammad bin Idris (2001) al-Umm, tahkik Rif’at Fauzi
Abdul Muththalib. Kairo: Dar al-Wafa’.

Qal’ahji, Muhammad Rawwas (tt) Mausu’ah Figh Abdullah bin Abbas.
Mekah: Umm al-Qura.

Qal’ahji, Muhammad Rawwas (1982) Mausu’ah Figh Ibn Umar. Beirut:
Dar al-Nafa’is.

Al-Naisaburi, Muhammad bin Ibrahim bin al-Munzir (1999) Al-ljma’,
tahkik Abu Hammad Muhammad Hanif. Al-Imarat al-Arabiyyah al-Muttahidah:
Maktabah al-Furgan.

Al-Nawawi, Abu Zakaria Muhyiddin Syarf (tt) Kitab Al-Majmu’ Syarh al-
Muhazzab, tahkik Muhammad Najib al-Muthi’i. Jeddah: Maktabah al-Irsyad.
Al=Haitsami, Nuruddin Ali Abu Bakar (tt) Mawarid al-Zham an ila Zawaid Ibnu
Hibban, tahkik Muhammad Abdul Razzaq hamzah. Beirut: dar al-Kutub al-
lImiyyah.

Wazarah al-Augaf (1980) al-fatawa al-Islamiyyah min Dar al-Ifia’ al-
Mishriyyah. Kairo: al-Majlis al-A’la Li al-Syuun al-Islamiyyah.
Al-Barkati, Muhammad Amim al-lhsan (2003) At-Ta rifat Al-Fighiyyah. Beirut:
Dar al-Kutub al-1imiyyah.

Al-Jurjani, Ali Muhammad (tt) Mu jam al-Ta rifat, tahkik Muhammad
Shiddiqg al-Minsyawi. Kairo:Dar al-Fadhilah.

Ibnu Manzur (tt) Lisan Al-Arab. Beirut: Dar Shadir.



nery eysng NN uizi edue) undede ymuag wejep iu sijny eAley yninjas neje ueibeges yeAueqiadwaw uep ueywnwnbusw Buele|iq 'z

‘nery eysng NN Jefem 6ueh uebunuadey ueyibnisw yepn uednnbuad ‘g

‘yejesew njens uenelun neje ynuy uesinuad ‘uelode] ueunsnAuad ‘yeiw) efiey uesijnuad ‘uenjauad ‘ueyipipuad uebunuaday ynun eAuey uedinnbuad ‘e

:lagquuns ueyingaAusiw uep ueywiniuesuaw edue) U1 siny eAiey ynunjas neje ueibeges dinbusw Bueleq ‘|

Buepun-Buepun 1Bunpuljiqg e3din YeH

252

Luis Ma’luf (1975) al-Munjid. Beirut:Dar al-Masyrig.

Majma’ al-Lughah al-Arabiyyah (2004) al-Mu’jam al-Wasid. Kairo:
Maktabah al-Syuruq al-Dauliyyah.

Muahmmad al-Tunji (2002) Al-Mu jam al-Mufashshal fi Tafsir Gharib al-
Quran al-Karim. Beirut: Dar al-Kutub al-l1Imiyyah.

Al-A’zhami, Muhammad Dhia’ al-Rahman (1999) Mu jam Musthalahat
al-Hadits wa Lathaif al-Asanid. Riyad: Maktabah Adhwa’ al-Salaf.

Sanu, Quthub Musthafa (2000) Mu’jam Musthalahat Ushul al-Figh.
Beirut: Dar al-Fikr.

Qal’ahji, Muhammad Rawwas (1996) Mu jam Lughah al-Fugaha. Beirut:
Dar al-Nafais.



