
NILAI-NILAI UKHUWWAH ISLAMIYAH DAN 

IMPLEMENTASINYA PADA TRADISI PACU JALUR 

DI KUANTAN SINGINGI (Studi Living Qur’an) 
 

SKRIPSI 

 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Sarjana S.Ag Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 
 

Oleh: 

BAGAS NUR MAULANA  

12130210942 

 
Pembimbing I 

Dr. H. Jamaluddin, M.Us 

 

Pembimbing II 

Dr. Jani Arni, S. Th. I., M.Ag 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H/ 2026 M 

No. 77/IAT-U/SU-S1/2026



https://v3.camscanner.com/user/download








 
 

i 

MOTTO 

“Jangan pernah sia-siakan kesempatan 5 menit yang telah diberikan, kita tidak 

pernah tahu bisa jadi 5 menit tersebut bisa merubah hidup untuk selamanya” 

 

-@pandji.pragiwaksono- 

  



 
 

ii 

KATA PENGANTAR 

 

 Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Tuhan Yang 

Maha Esa, atas segala limpahan rahmat, nikmat, taufik, dan hidayah-Nya, 

sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan baik. Shalawat serta 

salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan alam Nabi Muhammad Saw., 

beserta keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya yang setia mengikuti ajaran beliau 

hingga akhir zaman. 

  Skripsi ini berjudul “Nilai-Nilai Ukhuwwah Islamiyah dalam Tafsir 

Al-Misbah dan Implementasinya pada Tradisi Pacu Jalur di Kuantan 

Singingi”, yang disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Sarjana Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

 Penulis menyadari sepenuhnya bahwa proses penyusunan skripsi ini 

tidaklah mudah. Berbagai kendala dan keterbatasan penulis hadapi, baik dari segi 

waktu, kemampuan akademik, maupun dalam pengumpulan data. Namun 

demikian, berkat bimbingan, bantuan, serta dukungan dari berbagai pihak, skripsi 

ini akhirnya dapat diselesaikan. Oleh karena itu, pada kesempatan ini penulis 

ingin menyampaikan ucapan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-

tingginya kepada: 

1. Rektor UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti 

MS, SE, M.Si, Ak beserta jajarannya yang telah memberikan kesempatan 

kepada penulis untuk menyambung studi dan menerima ilmu di 

Universitas ini. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin, Ibu Dr. Hj. Rina Rehayati, M. Ag. beserta 

jajaran yang telah memberikan dorongan dan motivasi kepada seluruh 

mahasiswa/i prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir.. 

3. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dani Tafsir dan Sekretaris Prodi 

IAT, Ibu Dr. Jani Arni,S. Th. I., M.Ag dan  Bapak Lukmanul Hakim, 

S.Ud., MIRKH, Ph.D yang telah memberikan bimbingan, arahan, serta 



 
 

iii 

kemudahan kepada penulis dalam berbagai urusan akademik yang 

berkaitan dengan proses studi. 

4. Bapak Dr. H. Masyhuri Putra, Lc., M.Ag. selaku pembimbing Akademik, 

yang banyak memberikaan nasehat, kritik, dan saran serta motivasi kepada 

penulis selama menjalankan pendidikan dari awal hingga akhir 

perkuliahan. 

5. Bapak Dr. H. Jamaluddin, M.Us. dan Ibu Dr. Jani Arni,S. Th. I., M.Ag 

selaku Dosen Pembimbing, yang dengan penuh kesabaran telah 

memberikan bimbingan, arahan, serta masukan, sekaligus kemudahan dan 

kelancaran kepada penulis dalam proses penyusunan hingga penyelesaian 

skripsi ini. 

6. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin yang telah memberikan ilmu 

pengetahuan, bimbingan, serta keteladanan kepada penulis sejak awal 

hingga akhir masa perkuliahan, baik melalui proses pembelajaran di dalam 

kelas maupun di luar kelas. Semoga ilmu yang telah diberikan menjadi 

ilmu yang bermanfaat bagi penulis, dapat diamalkan dan disebarluaskan, 

serta bernilai sebagai amal jariyah bagi kita semua. 

7. Pertama dan yang paling utama, penulis menyampaikan rasa hormat dan 

terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada kedua orang tua tercinta. 

Kepada almarhum Ayah Erwan, penulis mengirim doa dan penghormatan 

setinggi-tingginya atas segala kasih sayang, pengorbanan, dan keteladanan 

yang telah beliau berikan semasa hidup. Nilai-nilai kehidupan serta doa-

doa beliau senantiasa menjadi cahaya dan kekuatan bagi penulis dalam 

menempuh perjalanan pendidikan ini. Kepada Ibu Desriati, penulis 

menyampaikan rasa terima kasih yang tulus atas cinta, kesabaran, serta 

doa yang tiada henti yang senantiasa dilangitkan demi keberhasilan 

penulis. Semoga Allah Swt. menerima segala amal kebaikan almarhum, 

melapangkan kuburnya, menempatkannya di sisi terbaik di hadapan-Nya, 

serta senantiasa melimpahkan kesehatan, perlindungan, dan keberkahan 

kepada ibu tercinta dalam setiap langkah kehidupannya. 



 
 

iv 

 

8. Kakak-kakak tersayang, dr. Erfita Nandes dan Erna Nopianti, S.Farm., 

yang senantiasa hadir memberikan dukungan, semangat, perhatian, dan 

kasih sayang kepada penulis dalam setiap proses penyelesaian tugas akhir 

ini. Kebersamaan, nasihat yang tulus, serta doa-doa yang tak pernah 

terputus menjadi kekuatan terbesar bagi penulis untuk tetap bertahan, 

bangkit, dan melangkah hingga sampai pada titik ini. Semoga Allah Swt. 

senantiasa melimpahkan kemudahan, keteguhan, dan keberkahan kepada 

kita semua dalam menunaikan setiap amanah orang tua, serta menerima 

seluruh ikhtiar ini sebagai wujud bakti, cinta, dan doa terbaik yang 

senantiasa dipersembahkan untuk almarhum ayah tercinta. 

9. Seluruh sahabat seperjuangan yang senantiasa hadir memberikan bantuan, 

dukungan, serta semangat kepada penulis selama proses perkuliahan 

hingga penyelesaian tugas akhir ini. Semoga segala kebaikan dan 

kebersamaan tersebut dibalas oleh Allah Swt. dengan keberkahan dan 

kemudahan dalam setiap langkah kehidupan. 

 Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat 

bagi pengembangan khazanah keilmuan Al-Qur’an dan tafsir, serta menjadi 

kontribusi kecil dalam upaya memahami dan mengaktualisasikan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Semoga Allah Swt. senantiasa 

memberikan petunjuk dan keberkahan dalam setiap langkah kita. Aamiin ya 

Rabbal ‘alamin. 

 

Pekanbaru, 28 Desember 2025 
 
 
 
 

 

BAGAS NUR MAULANA 

NIM. 12130210942 

 

 



 
 

v 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

  Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992.* 

A. Konsonan 

 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

̀  ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

  Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan 



 
 

vi 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

- Vokal (a) panjang = Â misalnya قال menjadi     qâla 

- Vokal (i) panjang   = Î misalnya قيل menjadi qîla 

- Vokal (u) panjang = Û Misalnya         دون  menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga dengan suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

- Diftong (aw)  = ــــو     misalnya قول menjadi qawlun 

- Diftong (ay)    = ــيـ     misalnya خير menjadi khayrun 

    

C. Ta’ Marbûthah (ة) 

 Ta’ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila ta’ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة للمدرسة menjadi al- 

risalah li al mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t 

yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya في رحمة الله menjadi fi 

rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalalah 

 Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh 

berikut ini: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan.... 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

c. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya’ lam yakun. 

 

 

 



 
 

vii 

ABSTRAK 

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh pentingnya upaya mengintegrasikan nilai-nilai 

Al-Qur’an dengan tradisi budaya lokal agar tetap relevan dalam kehidupan 

masyarakat modern. Tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi tidak 

hanya berfungsi sebagai warisan budaya, tetapi juga merepresentasikan nilai-nilai 

kebersamaan yang selaras dengan konsep ukhuwwah Islamiyah. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis konsep nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam 

Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab serta mengkaji implementasinya dalam 

tradisi Pacu Jalur. Kerangka teori yang digunakan meliputi konsep ukhuwwah 

Islamiyah, pendekatan tafsir sosial-kontekstual Tafsir al-Misbah, serta pendekatan 

Living Qur’an dalam kajian budaya. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 

dengan jenis penelitian lapangan (field research) yang diperkuat dengan studi 

kepustakaan sebagai data pendukung. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui wawancara mendalam, observasi langsung, dan dokumentasi terhadap 

praktik sosial masyarakat dalam pelaksanaan tradisi Pacu Jalur. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam Tafsir al-Misbah, 

seperti solidaritas, kerja sama, tolong-menolong, dan tanggung jawab kolektif, 

terefleksi dalam dinamika Pacu Jalur melalui kekompakan tim, gotong royong, 

dan persatuan masyarakat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Pacu Jalur 

berpotensi menjadi media aktualisasi nilai-nilai Al-Qur’an yang kontekstual dan 

memperkuat kohesi sosial masyarakat. 

Kata kunci: Ukhuwwah Islamiyah, Tafsir al-Misbah, Pacu Jalur, Living Qur’an, 

Budaya Lokal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

viii 

 

ABSTRACT 

This research is motivated by the importance of integrating Qur’anic values with 

local cultural traditions in order to maintain their relevance within contemporary 

society. The Pacu Jalur tradition in Kuantan Singingi Regency functions not only 

as a cultural heritage but also as a medium that embodies social cohesion aligned 

with the concept of ukhuwwah Islamiyah. This study aims to analyze the values of 

ukhuwwah Islamiyah as interpreted in Tafsir al-Misbah by M. Quraish Shihab and 

to examine their implementation within the Pacu Jalur tradition. The theoretical 

framework employs the concept of Islamic brotherhood, the socio-contextual 

approach of Tafsir al-Misbah, and the Living Qur’an approach in cultural studies. 

This research adopts a qualitative method with a library research design supported 

by field data. Data were collected through literature review, documentation, and 

observation of social practices within the Pacu Jalur tradition. The findings reveal 

that the values of ukhuwwah Islamiyah in Tafsir al-Misbah such as solidarity, 

cooperation, mutual assistance, and collective responsibility are manifested in the 

Pacu Jalur tradition through teamwork, mutual cooperation, and communal unity. 

This study concludes that the Pacu Jalur tradition has significant potential as a 

medium for contextualizing Qur’anic values and strengthening social cohesion 

within the community. 

Keywords: Ukhuwwah Islamiyah, Tafsir al-Misbah, Pacu Jalur, Living Qur’an, 

Local Culture 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ix 

 

 الملخّص
ينطلق هذا البحث من أهمية دمج القيم القرآنية مع التقاليد الثقافية المحلية بما يضمن 
 Pacu) استمراريتها وملاءمتها في الحياة الاجتماعية المعاصرة. وتعُدّ تقاليد باقو جالور

Jalur)  ،في مقاطعة كوانتان سينغينغي تراثًا ثقافياا لا يقتصر على البعد الاحتفالي فحسب
بل يعكس قيم التضامن والتلاحم الاجتماعي المتوافقة مع مفهوم الأخوّة الإسلامية. 
يهدف هذا البحث إلى تحليل قيم الأخوّة الإسلامية في تفسير الميزان )تفسير المصباح( 

سة تطبيقها في تقاليد باقو جالور. يعتمد البحث على الإطار لمحمّد قريش شهاب، ودرا
النظري للأخوّة الإسلامية، والمنهج الاجتماعي السياقي في تفسير المصباح، ومدخل 
في دراسة الظواهر الثقافية. استخدم الباحث المنهج الكيفي  (Living Qur'an) القرآن الحيّ 

ت الميدانية. وتم جمع البيانات من خلال دراسة من نوع الدراسة المكتبية مدعّماا بالبيانا
المصادر والمراجع، والتوثيق، والملاحظة المباشرة للممارسات الاجتماعية المرتبطة بتقاليد 
باقو جالور. وتُظهر نتائج البحث أن قيم الأخوّة الإسلامية، مثل التعاون، والتكافل، 

هذه التقاليد من خلال روح العمل والتضامن، والمسؤولية الجماعية، تتجلّى بوضوح في 
الجماعي والوحدة المجتمعية. ويخلص البحث إلى أن تقاليد باقو جالور تمثّل وسيلة فعّالة 
 .لتجسيد القيم القرآنية بصورة سياقية وتعزيز التماسك الاجتماعي في المجتمع

 

آن الحيّ، : الأخوّة الإسلامية، تفسير المصباح، باقو جالور، القر الكلمات المفتاحية
 الثقافة المحلية



 
 

x 

 

 

DAFTAR ISI 

 

MOTTO .................................................................................................................. i 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI .......................................................................... v 

ABSTRAK ........................................................................................................... vii 

ABSTRACT ........................................................................................................ viii 

 ix ..................................................................................................................... الملخّص

DAFTAR ISI .......................................................................................................... x 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .............................................................................. 1 

B. Penegasan istilah ......................................................................................... 4 

C. Identifikasi Masalah .................................................................................... 6 

D. Batasan Masalah .......................................................................................... 7 

E. Rumusan Masalah ....................................................................................... 7 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian ..................................................... 8 

G. Sistematika Penulisan .................................................................................. 8 

BAB II KERANGKA TEORETIS .................................................................... 10 

A. Landasan Teori .......................................................................................... 10 

1. Ukhuwwah Islamiyah ........................................................................... 10 

2. Implementasi ........................................................................................ 16 

3.  Nilai-Nilai ............................................................................................. 19 

4.  Pacu Jalur Kabupaten Kuantan Singingi .............................................. 22 

5.  Living Qur’an ....................................................................................... 30 

B. Kajian yang Relevan ................................................................................. 34 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 38 

A. Jenis Penelitian .......................................................................................... 38 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................... 38 



 
 

xi 

C. Sumber Data .............................................................................................. 39 

D.  Teknik pengumpulan data ......................................................................... 39 

E. Teknik Analisis Data ................................................................................. 40 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ............................................................ 41 

A. Pelaksanaan Tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi .............. 41 

B. Implementasi Nilai-Nilai Ukhuwwah Islamiyah dalam Perspektif Living 

Qur’an .......................................................................................................... 47 

BAB V  PENUTUP .............................................................................................. 54 

a.   Kesimpulan ................................................................................................ 54 

B.   Saran ......................................................................................................... 55 

DAFTAR KEPUSTAKAAN .............................................................................. 57 

BIODATA PENULIS .......................................................................................... 63 

LAMPIRAN ......................................................................................................... 60 

 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A.  Latar Belakang Masalah 

 Kebudayaan lokal merupakan warisan yang hidup dalam masyarakat dan 

menjadi identitas yang membentuk tatanan sosial, nilai, interaksi antarindividu. 

Dalam konteks Islam, budaya tidak dapat dipisahkan dari agam selama tidak ada 

yang bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. Islam memandang kebudayaan 

sebagai bagian dari sunatullah yang mencerminkan keragaman dan kreativitas 

manusia.  

 Salah satu ayat yang menjadi rujukan dalam pembahasan ini adalah QS. 

Al-Hujurat ayat 13, dimana Allah SWT berfiman: 

يَ ُّهَا الن   لَ لتَِ عَارَفُ وْا ۚ اِن  اكَْرَمَكُمْ عِ يٰآ نْ ذكََرٍ و انُْ ثٓى وَجَعَلْنٓكُمْ شُعُوْباا و قَ بَاۤىِٕ نْدَ الِّٓ اسُ اِنا  خَلَقْنٓكُمْ مِّ

رٌ  َ عَلِيْمٌ خَبِي ْ   اتَْ قٓىكُمْ ۗاِن  الّٓ

 “Wahai manusia, sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang 

laki-laki dan perempuan. Kemudian, Kami menjadikan kamu berbangsa-bangsa 

dan bersuku-suku agar kamu saling mengenal. Sesungguhnya yang paling mulia 

di antara kamu di sisi Allah adalah orang yang paling bertakwa. Sesungguhnya 

Allah Maha Mengetahui lagi Maha Teliti.”
1
 

 Ayat ini menegaskan bahwa keberagaman suku, bangsa, dan budaya 

adalah bagian dari kehendak Allah untuk menciptakan harmoni dan saling 

mengenal antar sesama manusia. Budaya menjadi sarana interaksi yang dapat 

mempererat ukhuwwah Islamiyah dalam masyarakat. Selama budaya tidak 

bertentangan dengan syariat islam, maka Islam memandangnya sebagai salah satu 

cara mengekpresikan keindahan dan kreativitas manusia. 

 Pacu jalur adalah perlombaan dayung menggunakan jalur tradisional yang 

menjadi ciri khas daerah Kuantan Singingi yang sampai saat ini masih bertahan. 

Event ini diselenggarakan setiap satu tahun sekali untuk memperingati Hari 

Kemerdekaan Republik Indonesia. Jadi, event ini suatu agenda kegiatan dan 

                                                           
 

1
 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf Al-Qur’an, 2012), QS. Al-Hujurāt (49): 13. 



2 

 

fertival yang menunjukkan dan merayakan dengan mengadakan perlombaan ini. 

Masyarakat Kuantan Singingi menjadikan pacu jalur ini sebagai simbol 

identitasnya yang memperkuat persatuan di tengah keberagaman. Nilai-nilai 

ukhuwwah Islamiyah yang terwujud dalam tradisi ini juga berkontribusi pada 

harmonisnya hubungan sosial antar masyarakat. Selain itu, tradisi ini menjadikan 

salah satu sarana edukasi yang menanamkan pentingnya kolaborasi dalam 

berbagai aspek kehidupan.  

 Di balik keunikan dan keindahan tradisi ini, terdapat peran penting pacu 

jalur dalam membangun persatuan masyarakat menjadi momen bagi berbagai 

lapisan masyarakat untuk berkumpul, bekerja sama, dan merayakan bersama. 

Namun, dalam realitas sosial, pelaksanaan pacu jalur tidak selalu mencerminkan 

nilai-nilai islam secara utuh. Tantangan modernisasi, ini, individualisme, hingga 

persaingan antardesa sering kali mengaburkan makna kebersamaan yang sejatinya 

menjadi ruh dari tradisi ini. Oleh karena itu, diperluka upaya reinterpretasi dan 

reaktualisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam tradisi pacu jalur agar tidak hanya 

sebagai warisan budaya, tetapi juga menjadi media dakwah dan pembinaan sosial 

keagamaan. 

 Dalam hal ini, Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab memberikan 

kontribusi penting dalam memahami ukhuwwah Islamiyah. Penafsiran QS. At-

Taubah ayat 71 menekankan pentingnya saling tolong-menolong, solidaritas 

antara sesama muslim. Ini sangat relevan jika dikaitkan dengan semangat kolektif 

dan kebersamaan dalam Pacu Jalur. Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

هَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ  وَيقُِيْمُوْنَ الص لٓوةَ وَالْمُؤْمِنُ وْنَ وَالْمُؤْمِنٓتُ بَ عْضُهُمْ اوَْليَِاۤءُ بَ عْضٍٍۘ يََْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَ ن ْ

َ وَرَسُوْلَه عُوْنَ الّٓ ُ ۗاِن  الَّٓ  ۗٗ  وَيُ ؤْتُ وْنَ الز كٓوةَ وَيطُِي ْ ََُهُمُ الّٓ كَ سَيَ رْ ىِٕ
ۤ
   عَزيِْ زٌ حَكِيْمٌ اوُلٓ

”Orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan, sebagian mereka menjadi 

penolong bagi sebagian yang lain. Mereka menyuruh (berbuat) makruf dan 

mencegah (berbuat) mungkar, menegakkan salat, menunaikan zakat, dan taat 



3 

 

kepada Allah dan Rasul-Nya. Mereka akan diberi rahmat oleh Allah. 

Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana”.
2
 

 Dalam tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab, ukhuwwah Islamiyah 

dimaknai sebagai relasi sosial antarindividu muslim didasarkan pada semangat 

tolong-menolong, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial. Tafsir ini tidak hanya 

menjelaskan makna ayat secara tekstual, tetapi juga menekankan penerapannya 

dalam kehidupan  nyata, sejalan dengan menempatkan Al-Qur’an sebagai 

petunjuk hidup yang aktual dan dinamis. 

 Ayat ini juga menunjukkan adanya persamaan antar laki-laki dan 

perempuan dalam menanggung beban syariat. Hal ini mengindikasikan bahwa 

tidak ada larangan bagi wanita untuk beraktivitas di luar rumah, termasuk dalam 

hal bekerja, selama tetap sesuai dengan syariat. 

 Dalam Pacu Jalur, setiap individu dalam tim berperan sebagai awliya’ 

(penolong) bagi yang lain. Para pendayung harus saling membantu menjaga ritme, 

kekompakan, dan keharmonisan gerakan mendayung. Jika satu pendayung lemah 

atau kehilangan ritme, maka yang lain akan memberikan dukungan, baik secara 

fisik maupun mental. Hal ini menunjukkan bahwa keberhasilan satu tim 

bergantung pada solidaritas dan bantuan dari seluruh anggota. 

 Tradisi Pacu Jalur tidak hanya merepresentasikan budaya lokal masyarakat 

Kuantan Singingi, tetapi juga menjadi ruang sosial tempat nilai-nilai Al-Qur’an 

dihidupi dan dipraktikkan dalam kehidupan kolektif masyarakat. Nilai-nilai 

seperti kebersamaan, kerja sama, tolong-menolong, dan persatuan yang tercermin 

dalam tradisi ini menunjukkan adanya aktualisasi nilai ukhuwwah Islamiyah 

sebagai bagian dari fenomena Living Qur’an.
3
 

 Oleh karena itu, penelitian ini tidak lagi memfokuskan kajian pada 

penafsiran teks Al-Qur’an semata, tetapi pada bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an 

tersebut hidup, dipahami, dan diwujudkan dalam praktik budaya masyarakat 

                                                           
 

2
 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012), QS. At-Taubah (9):71. 
3
 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir, (Yogyakarta: Idea Press, 

2014), hlm. 65–70. 



4 

 

melalui tradisi Pacu Jalur, penulis tertarik untuk melakukan penelitian lebih dalam 

dengan mengangkat judul “Nilai-Nilai Ukhuwwah Islamiyah Dan 

Implementasinya Pada Tradisi Pacu Jalur Di  Kuantan Singingi (Studi 

Living Qur’an” 

B.  Penegasan istilah 

1.    Ukhuwwah Islamiyyah 

 Kata “ukhuwwah” atau “ikhwah” adalah bentuk jamak dari kata “akh” 

yang dalam Kamus Arab-Indonesia sering diterjemahkan dengan saudara. 

Maksudnya perasaan empati dan simpati antara dua orang atau lebih. Masing-

masing pihak memiliki satu kondisi atau perasaan yang sama baik, baik suka 

maupun duka, baik senang maupun susah. Jalinan perasaan itu menimbulkan 

sikap timbal balik umtuk saling membantu bila pihak lain mengalami kesulitan, 

dan sikap saling berbagi kesenangan bila mendapatkan kesenangan. 

 Ukhuwah Islamiyah ialah persaudaraan yang berlaku antar sesama umat 

Islam atau persaudaraan yang diikat oleh akidah atau keimanan, tanpa 

membedakan golongan. Sesama akidahnya sama (Laa ilaaha ilallah) maka itu 

adalah saudara kita dan harus kita jalin dengan sebaik-baiknya. Umat islam ini 

adalah saudara, dan wajib menjalin terus persaudaraan diantara sesama umat 

Islam, marilah yang saudara kita jadikan saudara dan janganlah saudara kita 

anggap sebagai musuh, hanya karena masalah sepele kecil yang tidak berarti. Jika 

kita lakukan, akan terjadi permusuhan yang pada akhirnya dapat mengancam 

ukhuwah Islamiyah yang melumpuhkan kerukunan dan keutuhan bangsa.
4
 

2. Living Qur’an 

 Living Qur’an merupakan salah satu pendekatan dalam kajian Al-Qur’an 

yang memfokuskan perhatian pada bagaimana Al-Qur’an hadir, dipahami, dan 

direspons dalam kehidupan nyata masyarakat. Pendekatan ini melihat Al-Qur’an 

tidak hanya sebagai teks suci yang dibaca dan ditafsirkan secara normatif, tetapi 

                                                           
 

4
 Eva Iryani and Friscilla Wulan Tersta, "Ukhuwah Islamiyah Dan Perananan Masyarakat 

Islam Dalam Mewujudkan Perdamaian: Studi Literatur", Jurnal Ilmiah Universitas Batanghari 

Jambi, Vol.19, No.2 (2019), hlm. 401. 



5 

 

juga sebagai pedoman hidup yang nilai-nilainya dihayati dan diwujudkan dalam 

perilaku sosial, tradisi, serta praktik budaya masyarakat.
5
 

 Dalam perspektif Living Qur’an, nilai-nilai Al-Qur’an dipahami sebagai 

sesuatu yang hidup (living values), karena terus berinteraksi dengan realitas sosial 

dan budaya umat Islam. Interaksi tersebut melahirkan berbagai bentuk ekspresi 

keagamaan, baik yang bersifat ritual maupun sosial-kultural. Dengan demikian, 

Living Qur’an tidak menempatkan penafsiran teks sebagai fokus utama, 

melainkan menekankan pada proses internalisasi dan aktualisasi nilai-nilai Al-

Qur’an dalam kehidupan sehari-hari.
6 

3. Pacu Jalur 

 Tradisi pacu jalur  ini  merupakan  salah  satu  bentuk  tradisi  yang  telah  

lama dilestarikan oleh  masyarakat Rantau Kuantan. Pacu jalur  ini tidak hanya 

sekadar adu kecepatan  antara  satu  perahu  dengan  perahu  yang  lain,  akan  

tetapi  juga  merupakan tradisi yang  telah berurat dan berakar di kalangan 

masyarakat Rantau Kuantan, yang mentradisikan  adat  Rantau  Kuantan  itu.  

Pacu  jalur,  yang  masing-masing  perahu dikemudikan  sekitar  60  orang.
7
 

4. Implementasi 

 Secara etimologis, istilah implementasi berasal dari bahasa Inggris to 

implement yang berarti melaksanakan atau menerapkan. Dalam konteks ilmiah, 

implementasi diartikan sebagai proses penerapan suatu kebijakan, program, atau 

kegiatan agar dapat berjalan sesuai dengan tujuan yang telah ditetapkan. 

Implementasi tidak hanya menyangkut tindakan pelaksanaan, tetapi juga 

mencakup proses penyesuaian, koordinasi, serta evaluasi agar pelaksanaan suatu 

kebijakan atau program dapat mencapai hasil yang optimal. 

                                                           
 

5
 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, (Yogyakarta: 

Teras, 2007), hlm. 5–7. 
6
 M. Mansur, “Living Qur’an dalam Lintasan Sejarah Studi Al-Qur’an,” dalam Sahiron 

Syamsuddin (ed.), Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, (Yogyakarta: Teras, 2007), 

hlm. 15–18. 
7
 Edi Surianto Indra Putra, ‘Tradisi Pacu Jalur Masyarakat Rantau Kuantan (Studi Nilai-

Nilai Budaya Melayu Dalam Olahraga Tradisional Di Kabupaten Kuantan Singingi)’, Jurnal 

Olahraga Indragiri (JOI), Vol.4, No.1 (2019), hlm. 32–33. 



6 

 

 Menurut Solichin Abdul Wahab, implementasi merupakan tindakan-

tindakan yang dilakukan oleh individu atau kelompok pemerintah maupun swasta 

yang diarahkan untuk mencapai tujuan yang telah ditetapkan dalam keputusan 

kebijakan.
8
 

C. Identifikasi Masalah 

Beberapa permasalahan  yang dapat diidentifikasi adalah sebagai berikut: 

1. Tradisi Pacu Jalur merupakan warisan budaya masyarakat Kabupaten 

Kuantan Singingi yang masih lestari dan melibatkan partisipasi kolektif 

masyarakat, namun belum banyak dikaji dari perspektif nilai-nilai Al-

Qur’an melalui pendekatan Living Qur’an. 

2. Dalam pelaksanaan tradisi Pacu Jalur terdapat berbagai praktik sosial 

seperti kerja sama, kebersamaan, solidaritas, dan persatuan, yang diduga 

mencerminkan nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah, namun belum 

diidentifikasi dan dianalisis secara sistematis. 

3. Pemahaman masyarakat terhadap nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah yang 

terkandung dalam tradisi Pacu Jalur lebih banyak bersifat praksis dan 

kultural, sehingga diperlukan kajian untuk menjelaskan hubungan antara 

praktik budaya tersebut dengan nilai-nilai Al-Qur’an. 

4. Implementasi nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam tradisi Pacu Jalur 

mengalami dinamika seiring perubahan sosial, sehingga penting untuk 

mengetahui bagaimana nilai-nilai tersebut dipertahankan, diaktualisasikan, 

dan dimaknai oleh masyarakat. 

5. Kajian mengenai tradisi Pacu Jalur selama ini cenderung difokuskan pada 

aspek budaya dan pariwisata, sementara kajian yang menempatkannya 

sebagai fenomena Living Qur’an masih relatif terbatas. 

                                                           
 

8
 Solichin Abdul Wahab, Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Implementasi Kebijakan 

Negara, (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), hlm. 65. 



7 

 

D. Batasan Masalah  

 Penelitian ini dibatasi pada kajian nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah yang 

tercermin dalam praktik sosial tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi, 

meliputi nilai kebersamaan, kerja sama, solidaritas, tolong-menolong, dan 

persatuan yang diwujudkan dalam proses persiapan, pelaksanaan, serta interaksi 

sosial masyarakat yang terlibat di dalamnya. Fokus penelitian diarahkan pada 

aspek sosial dan kultural tradisi Pacu Jalur sebagai fenomena Living Qur’an, 

yakni bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an dipahami, dihayati, dan diimplementasikan 

dalam kehidupan masyarakat melalui tradisi tersebut. Oleh karena itu, penelitian 

ini tidak mengkaji secara mendalam aspek teknis perlombaan, sejarah panjang 

Pacu Jalur, maupun dampak ekonomi dan pariwisata yang ditimbulkan. Kajian 

tafsir Al-Qur’an dalam penelitian ini digunakan secara terbatas sebagai landasan 

konseptual untuk memperkuat pemahaman terhadap nilai-nilai ukhuwwah 

Islamiyah, tanpa melakukan analisis tekstual yang mendalam atau perbandingan 

pendapat para mufasir. Selain itu, penelitian ini dibatasi pada subjek yang terlibat 

langsung dalam tradisi Pacu Jalur, seperti pengurus jalur, pendayung, tokoh adat, 

dan masyarakat pendukung di Kabupaten Kuantan Singingi. 

E. Rumusan Masalah 

Maka dari identifikasi masalah tersebut penulis mengambil dua permasalahan 

yang di nilai sesuai dengan penelitian ini yang nantinya akan menjadi topik utama 

pembahasan didalam penelitian ini, diantara rumusan masalah penelitian ini 

sebagai berikut: 

1. Bagaimana pelaksanaan tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi 

dalam kehidupan sosial masyarakat? 

2. Bagaimana implementasi nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam praktik 

sosial masyarakat melalui tradisi Pacu Jalur ditinjau dari pendekatan 

Living Qur’an? 

 

 



8 

 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan penelitian  

Tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Menganalisis nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dan implementasinya 

dalam tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi melalui 

pendekatan Living Qur’an. 

b. Mengkaji relevansi nilai-nilai tersebut terhadap tradisi Pacu Jalur di 

Kabupaten Kuantan Singingi. 

2. Manfaat penelitian 

Manfaat dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Manfaat Teoritis: Memberikan kontribusi pada khazanah keilmuan 

tentang integritas nilai-nilai islam dengan budaya lokal.  

b. Manfaat Praktis: Memberikan pemahaman kepada tokoh adat, 

masyarakat, dan panitia pacu jalur dalam menginternalisasi nilai-nilai 

keislamanan, terutama nilai ukhuwwah Islamiyah dalam kegiatan pacu 

jalur. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan adalah gambaran atau garis besar yang bisa dikatakan 

sebagai kerangka dari suatu penelitian yang dijelaskan dalam bentuk perbab. 

Adapun sistematika penulisannya sebagai berikut: 

BAB I: Pada bab pertama ini terdiri dari beberapa sub-bab, mulai dari latar 

belakang masalah, identifikasi masalah, tujuan dan manfaat penelitian dan juga 

sistematika penulisan 

BAB II:  Pada bab kedua ini terdiri dari beberapa sub-bab, yaitu Ukhuwwah 

Islamiyah, Implementasi, Nilai-Nilai, Pacu Jalur, Living Qur’an dan kajian yang 

relevan. 

BAB III: Pada bab ketiga terdiri dari beberapa sub-bab yaitu, jenis penelitian, 

pendekatan penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, dan juga teknik 

analisis data. 



9 

 

BAB IV: Pada bab keempat terdiri dari beberapa sub-bab yaitu, Pelaksanaan 

Tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi dan Implementasi Nilai-Nilai 

Ukhuwwah Islamiyah dalam Perspektif Living Qur’an. 

BAB V: Pada bab kelima terdiri dari beberapa sub-bab yaitu, Kesimpulan dan 

Saran.



 

10 

BAB II 

KERANGKA TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Ukhuwwah Islamiyah 

a. Pengertian Ukhuwwah Islamiyah 

 Ukhuwwah Islamiyah merupakan salah satu konsep fundamental dalam 

ajaran Islam yang menekankan prinsip persaudaraan, kebersamaan, dan solidaritas 

antar sesama muslim. Secara etimologis, istilah ukhuwwah berasal dari kata 

bahasa Arab akh, yang berarti saudara atau ikatan persaudaraan. Dalam perspektif 

terminologis, para ulama mendefinisikan Ukhuwwah Islamiyah sebagai hubungan 

persaudaraan yang dibangun atas dasar iman, tauhid, kepatuhan kepada Allah, dan 

kesadaran sebagai bagian dari umat yang satu. Quraish Shihab menegaskan bahwa 

ukhuwah bukan sekadar hubungan emosional, tetapi merupakan “ikatan spiritual 

yang lahir dari kesatuan akidah dan tujuan hidup dalam memakmurkan bumi 

sesuai perintah Allah.”
9
 

 Konsep ukhuwah dalam Islam menempati posisi yang sangat strategis 

karena terkait langsung dengan persoalan kemasyarakatan. Allah SWT secara 

tegas menyebutkan pentingnya persaudaraan di dalam Al-Qur’an, khususnya 

dalam surat Al-Hujurat ayat 10, yang menegaskan bahwa orang-orang beriman 

adalah bersaudara sehingga harus didamaikan apabila terjadi pertikaian antara 

mereka. Ayat ini tidak hanya memberikan landasan teologis, tetapi juga 

menegaskan aspek praksis bahwa ukhuwah Islamiyah menuntut tindakan nyata 

berupa penyelesaian konflik, komunikasi yang sehat, dan keterlibatan aktif dalam 

menjaga harmonisasi sosial. Sebagaimana dijelaskan oleh Al-Munasier, 

“persaudaraan dalam Islam merupakan instrumen penting dalam membangun 

tatanan sosial yang berkeadilan dan berkeadaban.”
10

 

                                                           
 

9
 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 265. 
10

 Fatchur Rahman Al-Munasier, Ukhuwah Islamiyah dan Rekonstruksi Masyarakat 

Madani, Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 8, No. 2, 2019, hlm. 112. 



11 

 

 Secara historis, prinsip ukhuwah telah dipraktikkan sejak masa Rasulullah 

SAW, terutama ketika beliau mempersaudarakan kaum Muhajirin dari Makkah 

dengan kaum Anshar di Madinah. Peristiwa ini menjadi salah satu model 

keberhasilan penerapan ukhuwah dalam membangun masyarakat baru yang multi-

etnis dan multi-kultural. Dalam konteks tersebut, ukhuwah meliputi kerja sama 

ekonomi, dukungan moral, perlindungan sosial, dan penguatan identitas umat. 

Inilah yang kemudian menjadi basis dalam mengembangkan masyarakat Islam 

yang inklusif, saling mendukung, dan tahan menghadapi konflik internal. Menurut 

Nurjannah, “ukhuwah yang dicontohkan Nabi merupakan tonggak integrasi sosial 

yang sangat hebat sehingga menjadi pondasi peradaban Islam awal.” 

 Dalam perspektif kontemporer, ukhuwah memiliki beberapa komponen 

utama yang harus diwujudkan agar tidak berhenti pada tataran teori. Pertama, 

ukhuwah mensyaratkan adanya keadilan, yaitu memberikan hak dan kewajiban 

kepada setiap individu secara proporsional tanpa mendiskriminasi latar belakang 

sosial maupun kelompok. Kedua, ukhuwah menuntut sikap tolong-menolong 

(ta’awun) dalam kebaikan, baik dalam urusan kemanusiaan, pendidikan, ekonomi, 

maupun keagamaan. Ketiga, ukhuwah mengharuskan terpeliharanya kehormatan 

melalui larangan ghibah, fitnah, suudzon, dan sikap merendahkan orang lain. 

Prinsip ini berangkat dari QS. Al-Hujurat ayat 12 yang sangat populer dalam etika 

sosial Islam. Keempat, ukhuwah meliputi penguatan akhlak sosial seperti empati, 

kerendahan hati, kejujuran, amanah, dan keterbukaan dalam bermusyawarah.
11

 

 Selain itu, ukhuwah memiliki tujuan jangka panjang dalam pembentukan 

peradaban Islam. Salah satu tujuannya adalah membangun kesatuan umat (ummah 

wahidah) yang mampu menghadapi tantangan global. Zulkarnain berpendapat 

bahwa “persaudaraan umat Islam merupakan modal sosial (social capital) yang 

sangat besar apabila dikelola secara efektif dalam bidang pendidikan, ekonomi, 

dan budaya.” Di tengah munculnya problem disintegrasi sosial, konflik antar 

kelompok, dan keretakan hubungan umat, ukhuwah Islamiyah menjadi instrumen 

                                                           
 

11
 Abdul Karim Zaidan, Ushul Ad-Da’wah, (Jakarta: Gema Insani, 2004), hlm. 173. 



12 

 

penting untuk mengembangkan budaya damai (peace building) dan rekonsiliasi 

sosial. 

 Namun, penerapan ukhuwah tidak lepas dari tantangan. Perbedaan 

mazhab, organisasi, orientasi pemikiran, dan kepentingan menjadi faktor yang 

berpotensi melemahkan nilai ukhuwah. Oleh karena itu, diperlukan pendidikan 

karakter berbasis nilai-nilai Islam yang menekankan sikap toleransi internal, 

dialog pemikiran, empati sosial, serta semangat silaturahmi. Menurut Azyumardi 

Azra, “ukhuwah membutuhkan kedewasaan intelektual dan spiritual, bukan hanya 

slogan untuk persatuan.” Dengan demikian, upaya membangun ukhuwah 

Islamiyah harus dilakukan melalui pendekatan integratif yang melibatkan 

keluarga, lembaga pendidikan, organisasi keagamaan, dan komunitas sosial.
12

 

 Secara keseluruhan, ukhuwah Islamiyah bukan hanya konsep normatif, 

tetapi sekaligus strategi sosial untuk membangun masyarakat muslim yang kuat, 

beradab, dan harmonis. Ia harus diwujudkan dalam sikap saling menghormati, 

saling menolong, serta menghindari segala bentuk perpecahan. Ukhuwwah 

Islamiyah pada hakikatnya merupakan jantung kehidupan bermasyarakat dalam 

Islam. Jika ukhuwah terwujud dengan baik, maka akan tercipta stabilitas sosial, 

solidaritas kemanusiaan, dan kemajuan peradaban umat.
13

 

 

b. Pembagian ukhuwwah Islamiyah 

Secara umum, para ulama membagi Ukhuwwah Islamiyah menjadi beberapa 

kategori berdasarkan landasan teologis, konteks sosial, dan hubungan antar 

manusia. Pembagian ini bertujuan untuk memahami cakupan nilai persaudaraan 

dalam Islam secara lebih komprehensif, sehingga dapat diimplementasikan dalam 

praktik kehidupan sehari-hari. 

 

                                                           
 

12
 Azyumardi Azra, Islam Substansial: Agama dan Kemanusiaan dalam Perspektif Islam, 

(Jakarta: Prenada Media, 2019), hlm. 121. 
13

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 356–358 



13 

 

1) Ukhuwwah Diniyyah (Persaudaraan Seiman) 

 Ukhuwwah diniyyah adalah bentuk persaudaraan yang paling dasar dalam 

Islam, yaitu persaudaraan yang dibangun atas dasar iman dan keyakinan kepada 

Allah SWT. Ukhuwwah ini terikat oleh akidah, syahadat, dan nilai-nilai tauhid 

yang dianut oleh seluruh muslim.  

 Ukhuwwah diniyyah menuntut setiap muslim untuk saling menolong, 

bekerja sama dalam kebaikan, dan menjauhi tindakan yang merusak hubungan 

persaudaraan seperti ghibah, fitnah, dan permusuhan. Dalam konteks ini, 

Rasulullah SAW mempersaudarakan kaum Muhajirin dan Anshar sebagai model 

nyata pelaksanaan ukhuwah berbasis iman. 

 Menurut Zainuddin Hasyim, ukhuwah diniyyah berfungsi sebagai “ikat 

pengikat batin yang menghubungkan umat Islam tanpa membedakan ras, bahasa, 

atau asal-usul geografis.”
14

 

2) Ukhuwwah Wathaniyyah (Persaudaraan Kebangsaan) 

 Ukhuwwah wathaniyyah adalah persaudaraan yang terbangun karena 

kesamaan tanah air, kewarganegaraan, dan tanggung jawab untuk menciptakan 

kehidupan berbangsa yang harmonis dan damai. Persaudaraan ini menekankan 

pada sikap saling menghargai antar sesama warga negara, meskipun berbeda suku, 

budaya, atau pandangan politik. 

 Pada masa Rasulullah SAW, ukhuwwah wathaniyyah diwujudkan melalui 

Piagam Madinah, yaitu konstitusi pertama dalam sejarah Islam yang mengatur 

hubungan antar kelompok di Madinah, baik yang beragama Islam maupun non-

Muslim. Konsep ini menegaskan bahwa umat Islam diperbolehkan menjalin 

hubungan sosial dan politik dengan pihak lain selama tidak bertentangan dengan 

prinsip tauhid. 

 Menurut Azyumardi Azra, ukhuwwah kebangsaan adalah “komitmen 

historis umat Islam dalam membangun peradaban bersama di atas prinsip toleransi 

dan keadilan.”
15

 

                                                           
 

14
 Zainuddin Hasyim, Membangun Ukhuwah Islamiyah dalam Masyarakat Plural, (Jakarta: 

RajaGrafindo Persada, 2015), hlm. 38. 



14 

 

3)  Ukhuwwah Insaniyyah (Persaudaraan Kemanusiaan) 

 Ukhuwwah insaniyyah merupakan persaudaraan yang didasari oleh 

kesamaan sebagai manusia ciptaan Allah SWT. Konsep ini menekankan bahwa 

Islam mengakui semua manusia memiliki hak dasar yang harus dijaga, meskipun 

tidak seiman atau berbeda latar belakang budaya. 

 Dalam QS. Al-Mâidah: 32, Allah SWT menegaskan bahwa siapa yang 

membunuh satu jiwa seolah membunuh seluruh manusia, dan siapa yang 

menyelamatkan satu jiwa seolah menyelamatkan seluruh manusia. Ayat ini 

menjadi dasar etis untuk membangun kerja sama kemanusiaan lintas agama dan 

budaya. 

 Menurut Yusuf Al-Qardhawi, ukhuwwah insaniyyah adalah “kerangka 

etika universal Islam dalam menjalin hubungan yang damai dengan seluruh umat 

manusia.”
16

 

 Ukhuwwah ini juga penting dalam konteks dunia global modern, di mana 

interaksi antar manusia semakin luas dan kompleks. Muslim dituntut untuk 

mengedepankan sikap toleran, menghormati hak asasi, dan mencintai perdamaian. 

 

4)  Ukhuwwah Ijtima’iyyah (Persaudaraan Sosial) 

 Ukhuwwah ijtima’iyyah berkaitan dengan hubungan sosial, ekonomi, dan 

budaya yang terjalin antar anggota masyarakat. Persaudaraan ini berlandaskan 

prinsip saling membantu (ta‘āwun), gotong royong, serta tanggung jawab sosial 

dalam rangka menciptakan kehidupan masyarakat yang harmonis dan berkeadilan. 

Dalam konteks ini, Islam memandang manusia sebagai makhluk sosial yang tidak 

dapat hidup sendiri, sehingga setiap individu memiliki kewajiban moral untuk 

memperhatikan kepentingan bersama dan kesejahteraan sosial. 

 Ukhuwwah ijtima’iyyah menekankan bahwa relasi sosial dalam Islam 

tidak bersifat individualistik, melainkan kolektif dan berorientasi pada 

                                                                                                                                                               
 

15
 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 1995), hlm. 

345. 
16

 Yusuf Al-Qardhawi, Fiqh al-Jihad: Dirasah Muqaranah li Ahkamihi wa Falsafatihi fi 

Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah, (Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), hlm. 221. 



15 

 

kemaslahatan umum. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ajaran Al-Qur’an secara 

konsisten mendorong terbentuknya solidaritas sosial yang dilandasi oleh empati, 

kepedulian, dan keadilan. Menurutnya, persaudaraan sosial merupakan 

manifestasi dari keimanan yang diwujudkan dalam sikap peduli terhadap kondisi 

sosial di sekitarnya, bukan hanya dalam praktik ibadah ritual.
17

 

 Dengan demikian, ukhuwwah ijtima’iyyah merupakan bentuk konkret dari 

ajaran Islam yang mengintegrasikan nilai keimanan dengan realitas sosial. 

Persaudaraan ini menuntut keterlibatan aktif umat Islam dalam membangun 

masyarakat yang saling peduli, adil, dan berkeadaban. Tanpa ukhuwwah 

ijtima’iyyah, nilai-nilai Islam berisiko tereduksi hanya pada ranah individual, 

padahal Islam hadir sebagai agama yang membawa misi sosial dan kemanusiaan 

secara menyeluruh. 

5)  Ukhuwwah Fikriyyah (Persaudaraan Pemikiran) 

 Ukhuwwah fikriyyah adalah bentuk persaudaraan yang terbentuk atas 

dasar kesamaan orientasi intelektual, kepedulian pemikiran, serta cita-cita 

bersama dalam memahami dan menegakkan ajaran Islam. Persaudaraan ini 

menekankan pentingnya dialog, musyawarah, dan sikap saling menghargai dalam 

perbedaan pandangan keagamaan. Dalam konteks ini, perbedaan pemikiran tidak 

dipandang sebagai ancaman bagi persatuan umat, melainkan sebagai dinamika 

intelektual yang memperkaya khazanah keilmuan Islam. 

 Dalam sejarah Islam, perbedaan pendapat di kalangan ulama dalam bidang 

fiqh, kalam, dan tafsir merupakan fenomena yang tidak terpisahkan dari 

perkembangan keilmuan Islam. Meskipun terdapat perbedaan metodologi dan 

kesimpulan hukum, para ulama tetap menjunjung tinggi prinsip ukhuwah dan 

adab keilmuan. Hal ini menunjukkan bahwa perbedaan pemikiran tidak serta-

                                                           
 

17
 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 364 



16 

 

merta melahirkan perpecahan, selama dilandasi oleh niat yang tulus untuk mencari 

kebenaran dan kemaslahatan umat.
18

 

Lebih lanjut, ukhuwah fikriyyah memiliki peran strategis dalam menjaga 

keseimbangan antara kebebasan berpikir dan persatuan umat. Tanpa ukhuwah 

fikriyyah, perbedaan pemikiran berpotensi melahirkan sikap fanatisme, klaim 

kebenaran tunggal, dan konflik internal yang melemahkan umat Islam. 

Sebaliknya, dengan ukhuwah fikriyyah, perbedaan pandangan dapat diarahkan 

menjadi dialog konstruktif yang mendorong pengembangan pemikiran Islam yang 

moderat, inklusif, dan responsif terhadap tantangan zaman.
19

 

 Dalam konteks kontemporer, ukhuwah fikriyyah sangat relevan diterapkan 

dalam dunia pendidikan Islam, organisasi keagamaan, serta ruang-ruang diskursus 

intelektual. Kompleksitas persoalan umat menuntut adanya keterbukaan 

pemikiran dan kemampuan berdialog secara sehat. Oleh karena itu, ukhuwah 

fikriyyah menjadi landasan penting dalam membangun budaya akademik dan 

keagamaan yang menghargai perbedaan, menjunjung etika ilmiah, serta 

berorientasi pada kemaslahatan umat secara luas. 

2. Implementasi 

a. Pengertian Implementasi 

 Secara umum, implementasi dapat dipahami sebagai proses penerapan atau 

pelaksanaan suatu konsep, kebijakan, nilai, atau gagasan ke dalam tindakan nyata. 

Implementasi menekankan pada bagaimana suatu ide yang bersifat normatif atau 

konseptual diwujudkan dalam praktik kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, 

implementasi tidak berhenti pada tahap perencanaan atau perumusan konsep 

semata, tetapi menuntut adanya tindakan konkret yang dapat diamati dan 

                                                           
 

18
 Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, 

(Bandung: Mizan, 2013), hlm. 486–488. 
19

 Said Aqil Siradj, Islam Kebangsaan: Fiqh Demokrasi Kaum Santri, (Jakarta: Pustaka 

Ciganjur, 1999), hlm. 67–69. 



17 

 

dirasakan dampaknya oleh masyarakat sebagai sasaran utama dari pelaksanaan 

tersebut.
20

 

 Menurut Solichin Abdul Wahab, implementasi adalah proses untuk 

melaksanakan keputusan kebijakan yang telah ditetapkan, baik dalam bentuk 

undang-undang, peraturan, maupun program-program tindakan. Implementasi 

mencakup rangkaian aktivitas yang dilakukan oleh individu atau kelompok guna 

mencapai tujuan yang telah dirumuskan sebelumnya. Dalam proses ini, 

implementasi sangat dipengaruhi oleh kemampuan pelaksana, ketersediaan 

sumber daya, serta kondisi sosial dan lingkungan tempat kebijakan atau gagasan 

tersebut diterapkan.
21

 

 Dalam konteks sosial dan keagamaan, implementasi tidak hanya berkaitan 

dengan kebijakan formal yang bersifat struktural, tetapi juga mencakup penerapan 

nilai-nilai moral, ajaran agama, dan norma sosial dalam kehidupan masyarakat. 

Implementasi nilai keagamaan menuntut adanya proses internalisasi nilai, 

kesadaran kolektif, serta konsistensi antara pemahaman dan tindakan. Ketika 

nilai-nilai tersebut dipraktikkan secara berkelanjutan dalam kehidupan sosial, 

implementasi tidak hanya menghasilkan perubahan perilaku individu, tetapi juga 

membentuk pola kehidupan masyarakat yang harmonis dan berlandaskan nilai-

nilai luhur. 

b. Tahapan Implementasi 

  Implementasi pada dasarnya merupakan sebuah proses yang berlangsung 

secara bertahap dan berkesinambungan. Dalam konteks nilai dan norma sosial, 

implementasi tidak dapat dipahami sebagai tindakan yang bersifat spontan atau 

sesaat, melainkan sebagai proses sosial yang melibatkan aspek kognitif, afektif, 

dan perilaku masyarakat. Oleh karena itu, keberhasilan implementasi nilai sangat 

ditentukan oleh sejauh mana nilai tersebut dipahami, dihayati, diamalkan, dan 

akhirnya membentuk pola perilaku kolektif. 

                                                           
 

20
 Budi Winarno, Kebijakan Publik: Teori, Proses, dan Studi Kasus, (Yogyakarta: CAPS, 

2012), hlm. 101–102 
21

 Solichin Abdul Wahab, Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke Implementasi Kebijakan 

Negara (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), hlm. 65. 



18 

 

1). Pemahaman nilai 

 Fase ketika individu atau masyarakat mulai mengenal dan memahami 

makna nilai yang akan diimplementasikan. Pemahaman ini mencakup aspek 

pengetahuan tentang sumber nilai, tujuan nilai, serta relevansinya dalam 

kehidupan sosial. Pada tahap ini, nilai masih bersifat konseptual dan normatif, 

sehingga diperlukan proses sosialisasi, pendidikan, dan komunikasi agar nilai 

tersebut dapat diterima secara rasional oleh masyarakat. Tanpa pemahaman yang 

memadai, implementasi nilai berpotensi menjadi formalitas tanpa makna 

substantif. 

2). Internalisasi nilai 

 Proses penanaman nilai ke dalam kesadaran, sikap, dan cara pandang 

individu maupun kelompok. Internalisasi menandai pergeseran nilai dari sekadar 

pengetahuan menjadi keyakinan yang dihayati. Pada tahap ini, nilai mulai 

memengaruhi sikap dan preferensi moral seseorang, meskipun belum sepenuhnya 

diwujudkan dalam tindakan nyata. Proses internalisasi sangat dipengaruhi oleh 

lingkungan sosial, keteladanan tokoh masyarakat, serta tradisi dan budaya lokal 

yang mendukung nilai tersebut. 

3). Pengamalan nilai 

 Fase ketika nilai yang telah dipahami dan diinternalisasi diwujudkan 

dalam bentuk tindakan nyata dan perilaku sosial. Pengamalan nilai dapat diamati 

melalui sikap, interaksi sosial, dan pola kerja sama dalam kehidupan masyarakat. 

Pada tahap ini, nilai tidak lagi berhenti pada ranah ideal, tetapi menjadi pedoman 

praktis dalam bertindak. Pengamalan nilai menunjukkan adanya konsistensi antara 

pemahaman, keyakinan, dan perbuatan, sehingga nilai tersebut mulai memberikan 

dampak nyata terhadap tatanan sosial. 

4). Pembudayaan nilai  

 Kondisi ketika nilai yang diamalkan secara berulang-ulang berkembang 

menjadi kebiasaan dan tradisi yang hidup dalam masyarakat. Pada tahap ini, nilai 

tidak lagi dipaksakan secara eksternal, melainkan dijalankan secara sadar dan 

sukarela sebagai bagian dari identitas kolektif. Pembudayaan nilai menandai 

keberhasilan implementasi karena nilai tersebut telah melekat dalam sistem sosial 



19 

 

dan diwariskan secara turun-temurun. Nilai yang telah membudaya akan lebih 

mudah dipertahankan dan direproduksi dalam kehidupan sosial masyarakat.
22

 

 Dengan demikian, tahapan implementasi menunjukkan bahwa penerapan 

nilai merupakan proses sosial dan kultural yang bersifat gradual dan 

berkelanjutan. Implementasi nilai menuntut adanya kesinambungan antara 

pemahaman, penghayatan, pengamalan, dan pembudayaan. Tanpa melalui 

tahapan-tahapan tersebut, nilai berpotensi kehilangan daya hidupnya dalam 

realitas sosial.
23

 

3.  Nilai-Nilai 

a. Pengertian Nilai 

 Secara etimologis, nilai berasal dari kata value yang berarti harga, makna, 

atau sesuatu yang dianggap penting dan berharga bagi manusia. Dalam ilmu 

sosial, nilai dipahami sebagai keyakinan atau konsep abstrak yang dijadikan 

pedoman dalam menentukan baik dan buruk, benar dan salah, serta pantas dan 

tidak pantas dalam kehidupan bermasyarakat.
24

 

 Pendapat yang dikemukakan oleh Notonagoro yang menyatakan bahwa 

nilai merupakan kualitas yang melekat pada sesuatu yang menjadikannya berharga 

dan bernilai bagi kehidupan manusia, baik secara individual maupun sosial.
25

 

Nilai tidak bersifat material semata, melainkan juga bersifat moral, sosial, dan 

spiritual. 

 Dalam konteks kehidupan sosial, nilai menjadi landasan terbentuknya 

norma dan aturan sosial. Nilai yang disepakati bersama akan membentuk pola 

perilaku kolektif yang menjaga keteraturan dan keharmonisan dalam masyarakat. 

b. Macam-Macam Nilai 

 Para ahli mengklasifikasikan nilai ke dalam beberapa jenis berdasarkan 

sifat, fungsi, dan orientasinya dalam kehidupan manusia. Salah satu klasifikasi 

                                                           
 

22
 Riant Nugroho, “Implementasi Kebijakan Publik: Konsep, Model, dan Faktor 

Penghambat,” Jurnal Administrasi Negara, Vol. 12, No. 2 (2014), hlm. 27. 
23

 Abdul Mustaqim, Etika Sosial dalam Islam (Yogyakarta: Idea Press, 2018), hlm. 94. 
24

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 153. 
25

 Notonagoro, Pancasila: Dasar Falsafah Negara (Jakarta: Bina Aksara, 1984), hlm. 98. 



20 

 

nilai yang banyak digunakan dalam kajian filsafat dan ilmu sosial dikemukakan 

oleh Notonagoro, yang membagi nilai ke dalam tiga kategori utama, yaitu nilai 

material, nilai vital, dan nilai kerohanian. Klasifikasi ini menunjukkan bahwa nilai 

tidak hanya berkaitan dengan aspek fisik, tetapi juga menyentuh dimensi 

fungsional dan spiritual kehidupan manusia. 

 Nilai material adalah segala sesuatu yang berguna bagi pemenuhan 

kebutuhan jasmani manusia, seperti sandang, pangan, dan papan. Nilai ini 

berkaitan langsung dengan keberlangsungan hidup manusia secara fisik. 

Sementara itu, nilai vital merupakan nilai yang berfungsi sebagai sarana untuk 

melakukan aktivitas hidup, seperti keterampilan, kekuatan, kesehatan, dan 

kemampuan bekerja. Nilai vital menjadi penting karena memungkinkan manusia 

memanfaatkan nilai material secara optimal dalam kehidupan sehari-hari. 

 Adapun nilai kerohanian menempati posisi yang lebih tinggi karena 

berkaitan dengan aspek batiniah manusia. Nilai kerohanian mencakup nilai 

kebenaran (yang bersumber dari akal), nilai keindahan (yang berkaitan dengan 

rasa estetika), nilai kebaikan atau moral (yang berhubungan dengan etika dan 

perilaku), serta nilai religiusitas yang bersumber dari keimanan kepada Tuhan. 

Nilai kerohanian inilah yang menjadi dasar pembentukan sikap, karakter, dan 

orientasi hidup manusia, baik secara individual maupun sosial. 

 Selain klasifikasi tersebut, dalam kajian sosiologi nilai sering dibedakan 

menjadi nilai sosial dan nilai budaya.
26

 Nilai sosial berkaitan dengan hubungan 

antarindividu dalam masyarakat dan berfungsi sebagai pedoman dalam 

berinteraksi sosial. Nilai-nilai seperti kebersamaan, solidaritas, tolong-menolong, 

persatuan, dan toleransi menjadi fondasi penting dalam menciptakan 

keharmonisan dan keteraturan sosial. Nilai sosial membantu individu 

menyesuaikan diri dengan lingkungan sosial serta memperkuat ikatan 

antaranggota masyarakat. 

c. Fungsi Fungsi Nilai dalam Kehidupan Sosial 

                                                           
 

26
 Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan (Jakarta: Gramedia, 2002), 

hlm. 24. 



21 

 

 Nilai memiliki peran yang sangat penting dalam mengatur dan 

mengarahkan kehidupan bermasyarakat. Menurut Soerjono Soekanto, nilai 

berfungsi sebagai pedoman perilaku, alat solidaritas sosial, serta pengawas sosial 

yang mengarahkan tindakan individu agar selaras dengan kepentingan bersama.
27

 

Melalui nilai, individu dapat mengetahui batasan-batasan perilaku yang dianggap 

baik dan dapat diterima dalam lingkungan sosialnya. Tanpa adanya nilai yang 

disepakati bersama, kehidupan sosial akan kehilangan arah, keteraturan, dan 

kestabilan, sehingga berpotensi menimbulkan konflik dan disintegrasi sosial. 

 Selain sebagai pedoman perilaku, nilai juga berfungsi sebagai pendorong 

terbentuknya integrasi sosial. Nilai yang dianut dan diyakini bersama akan 

memperkuat rasa kebersamaan, solidaritas, serta persatuan di antara anggota 

masyarakat.
28

 Dalam konteks ini, nilai berperan sebagai kekuatan moral yang 

mengikat individu ke dalam satu kesatuan sosial, melampaui perbedaan latar 

belakang sosial, ekonomi, maupun budaya. Nilai bersama menciptakan rasa 

memiliki dan tanggung jawab kolektif terhadap keberlangsungan kehidupan 

sosial. 

 Lebih lanjut, nilai juga berperan sebagai dasar terbentuknya norma dan 

tradisi dalam masyarakat. Nilai-nilai yang telah mengakar kuat akan diwujudkan 

dalam bentuk kebiasaan, adat istiadat, dan tradisi sosial yang terus dipelihara dan 

diwariskan secara turun-temurun.
29

 Norma dan tradisi tersebut menjadi 

manifestasi konkret dari nilai yang dianut, sekaligus sarana untuk menanamkan 

dan melestarikan nilai kepada generasi berikutnya. Dengan demikian, nilai tidak 

hanya bersifat abstrak, tetapi juga terejawantahkan dalam praktik sosial yang 

hidup dan berkembang dalam masyarakat. 

 

                                                           
 

27
 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, hlm. 175. 

28
 Elly M. Setiadi dan Usman Kolip, Pengantar Sosiologi (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 

82. 

29
 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “Nilai dan Tradisi dalam Kehidupan Sosial,” Jurnal 

Humaniora, Vol. 18, No. 1 (2006), hlm. 9. 



22 

 

4.  Pacu Jalur Kabupaten Kuantan Singingi 

a. Pengertian Pacu Jalur 

 Pacu Jalur merupakan salah satu tradisi budaya masyarakat Melayu di 

Kabupaten Kuantan Singingi, Provinsi Riau, yang berbentuk perlombaan perahu 

panjang (jalur) yang dilakukan di sungai. Istilah jalur merujuk pada perahu 

panjang yang terbuat dari satu batang kayu utuh dan digunakan oleh puluhan 

orang pendayung dalam satu perahu. Tradisi Pacu Jalur tidak hanya dipahami 

sebagai kegiatan olahraga tradisional, tetapi juga sebagai warisan budaya yang 

sarat dengan nilai-nilai sosial, kebersamaan, dan identitas kultural masyarakat 

setempat. 

 Secara historis, Pacu Jalur berawal dari aktivitas masyarakat dalam 

menggunakan perahu panjang sebagai alat transportasi utama di sepanjang Sungai 

Kuantan. Dalam perkembangannya, penggunaan jalur kemudian mengalami 

transformasi fungsi dari sarana transportasi menjadi sarana perlombaan yang 

diselenggarakan dalam rangka perayaan hari-hari besar, seperti peringatan Hari 

Kemerdekaan Republik Indonesia dan acara adat tertentu.
30

 Perubahan fungsi ini 

menunjukkan adanya proses adaptasi budaya yang tetap mempertahankan nilai-

nilai tradisional masyarakat. 

 Dalam konteks sosial-budaya, Pacu Jalur merupakan bentuk ekspresi 

kolektif masyarakat yang melibatkan berbagai lapisan sosial, mulai dari tokoh 

adat, pengurus jalur, pendayung, hingga masyarakat pendukung. Keterlibatan 

kolektif tersebut menjadikan Pacu Jalur sebagai ruang interaksi sosial yang 

memperkuat ikatan kebersamaan, kerja sama, solidaritas, dan persatuan 

masyarakat. Setiap tahapan dalam Pacu Jalur, mulai dari pembuatan jalur, latihan, 

hingga pelaksanaan lomba, mengandung nilai-nilai sosial yang hidup dan 

dipraktikkan secara nyata. 

                                                           
 

30
 M. Syafri dan Zulfikar, “Pacu Jalur sebagai Media Penguatan Solidaritas Sosial 

Masyarakat Kuantan Singingi”, Jurnal Kebudayaan Melayu Riau, Vol. 6, No. 2 (2018), hlm. 55–

57. 



23 

 

 Selain itu, Pacu Jalur juga memiliki makna simbolik yang kuat. Perahu 

jalur dipandang sebagai simbol kehormatan dan kebanggaan suatu kampung atau 

daerah. Keberhasilan dalam Pacu Jalur tidak hanya diukur dari kemenangan, 

tetapi juga dari kekompakan tim, kedisiplinan, dan kemampuan bekerja sama 

dalam satu kesatuan irama dayung.
31

 Oleh karena itu, Pacu Jalur dapat dipahami 

sebagai media pewarisan nilai budaya dan sosial yang berperan penting dalam 

menjaga identitas masyarakat Melayu Kuantan Singingi. 

b. Sejarah dan Asal-Usul Pacu Jalur 

 Pacu Jalur merupakan tradisi budaya masyarakat Kabupaten Kuantan 

Singingi, Provinsi Riau, yang telah hidup dan berkembang sejak berabad-abad 

lalu. Secara etimologis, kata “pacu” berarti lomba atau adu cepat, sedangkan 

“jalur” berarti perahu panjang yang terbuat dari batang kayu besar. Dengan 

demikian, Pacu Jalur dapat dimaknai sebagai perlombaan mendayung perahu 

panjang yang melibatkan banyak orang di atas sungai.
32

 

 Tradisi ini berakar dari kehidupan masyarakat Kuantan Singingi yang 

sejak dahulu menggantungkan hidupnya pada sungai sebagai jalur utama 

transportasi dan komunikasi. Sungai Kuantan, yang menjadi lokasi utama 

perlombaan, dahulu merupakan nadi ekonomi dan sosial masyarakat. Menurut 

catatan sejarah lisan masyarakat tempatan, Pacu Jalur awalnya bukanlah 

perlombaan, melainkan kegiatan gotong royong untuk mengantarkan hasil bumi 

dan upeti ke kerajaan atau pusat pemerintahan di pesisir Riau. 

 Perkembangan Pacu Jalur sebagai tradisi rakyat bermula sekitar abad ke-

17 hingga ke-18, ketika kegiatan mengantar hasil bumi dengan perahu besar 

berubah menjadi perlombaan antar-kampung. Setiap kampung membuat jalur 

sendiri dari batang kayu pilihan (biasanya jenis meranti atau kayu pelawan) yang 

bisa mencapai panjang 25–40 meter dan memuat lebih dari 40 orang pendayung. 

                                                           
 

31
 Roni Afrizal, Nilai-Nilai Budaya dalam Tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan 

Singingi, (Pekanbaru: Balai Pelestarian Nilai Budaya Riau, 2017), hlm. 41–43. 
32

 Zulfan Effendy, Pacu Jalur: Tradisi Budaya Masyarakat Kuantan Singingi (Pekanbaru: 

Balai Pelestarian Nilai Budaya Riau, 2017), hlm. 14. 



24 

 

Seiring waktu, kegiatan ini menjadi ajang kebanggaan kolektif dan simbol 

persatuan antar-kampung.
33

 

 Pada masa kolonial Belanda, Pacu Jalur mulai dijadikan acara resmi untuk 

memperingati hari-hari besar, seperti ulang tahun Ratu Belanda atau perayaan 

keagamaan Islam. Setelah Indonesia merdeka, tradisi ini kemudian dialihkan 

untuk memperingati Hari Kemerdekaan Republik Indonesia setiap tanggal 17 

Agustus. Sejak itu, Pacu Jalur menjadi bagian penting dari identitas kultural 

masyarakat Kuantan Singingi sekaligus sarana memperkuat nilai-nilai 

kebersamaan dan semangat ukhuwwah antarwarga. 

 Pada abad ke-19 dan awal abad ke-20, ketika bangsa Belanda masuk dan 

melakukan administrasi pemerintahan di Riau, Pacu Jalur mengalami transformasi 

struktural. Pemerintah kolonial melihat Pacu Jalur sebagai sarana yang efektif 

untuk memobilisasi masyarakat, menghibur rakyat, dan menjaga stabilitas sosial. 

Pada masa ini, Pacu Jalur mulai diselenggarakan secara terencana dan terpusat, 

terutama di Teluk Kuantan, sebagai ibukota administratif. 

 Dengan dukungan pemerintah kolonial, tradisi Pacu Jalur semakin 

berkembang menjadi festival rakyat. Perlombaan-perlombaan tersebut tidak lagi 

bersifat sporadis dan musiman, tetapi menjadi acara tahunan yang dinantikan 

masyarakat. Hal ini seiring dengan meningkatnya interaksi sosial antar suku, antar 

kampung, dan antar daerah di Kuansing. 

 Pada periode ini pula jalur mulai dibuat lebih panjang dan besar—bahkan 

ada yang mencapai panjang hingga 40 meter dan memuat 50–70 orang 

pendayung. Meningkatnya ukuran jalur menandakan kompetisi sosial, gengsi 

kampung, dan prestise budaya semakin tinggi. Semakin besar jalur, semakin 

tinggi pula kebanggaan masyarakat terhadap kampungnya. 

 Pada masa kemerdekaan hingga era modern, Pacu Jalur semakin 

memperoleh legitimasi sebagai warisan budaya daerah yang bernilai historis, 

sosial, dan keagamaan. Pemerintah Kabupaten Kuantan Singingi secara resmi 

                                                           
 

33
 M. Ridwan Lubis, Kebudayaan Melayu Riau dan Tradisi Sungai (Pekanbaru: Unri Press, 

2015), hlm. 85. 



25 

 

menjadikan Pacu Jalur sebagai agenda wisata budaya nasional, yang 

diselenggarakan setiap bulan Agustus untuk memperingati Hari Kemerdekaan 

Republik Indonesia.
34

 

 Saat ini, festival Pacu Jalur mampu menarik perhatian bukan hanya 

masyarakat lokal tetapi juga wisatawan nasional bahkan internasional. Ribuan 

masyarakat perantau Kuantan Singingi yang tinggal di Pekanbaru, Medan, Batam, 

Jambi, dan kota besar lainnya selalu pulang kampung ketika musim Pacu Jalur 

berlangsung. Tradisi ini kemudian mengalami fungsi baru sebagai media 

silaturahmi, rekonsiliasi keluarga, dan pertemuan emosional antar generasi. 

 Pemerintah juga sudah memberikan dukungan melalui dokumentasi, 

promosi wisata, dan perlindungan hukum. Pacu Jalur telah ditetapkan sebagai 

Warisan Budaya Takbenda (WBTB) oleh Kementerian Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia. Hal ini bukan hanya memperkuat keberadaan 

Pacu Jalur sebagai tradisi budaya, tetapi juga memberikan legitimasi bahwa tradisi 

ini layak dilestarikan dan dikembangkan secara ilmiah dan kelembagaan.
35

 

 Dengan demikian, sejarah Pacu Jalur tidak dapat dilepaskan dari konteks 

sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat Kuantan Singingi. Ia lahir dari tradisi 

sungai yang kemudian berevolusi menjadi ajang kebersamaan dan persatuan. 

Nilai-nilai seperti gotong royong, kekompakan, dan solidaritas yang terkandung di 

dalamnya menjadikan Pacu Jalur bukan hanya sekadar perlombaan, tetapi juga 

ekspresi budaya yang merepresentasikan jati diri masyarakat Rantau Kuantan. 

c. Unsur-unsur Tradisi Pacu Jalur 

 Tradisi Pacu Jalur merupakan salah satu warisan budaya masyarakat 

Kuantan Singingi yang memiliki unsur-unsur kompleks, baik dari sisi fisik, 

spiritual, maupun sosial kemasyarakatan. Pacu Jalur tidak hanya dipahami sebagai 

kegiatan lomba mendayung perahu, melainkan sebuah sistem budaya yang 

mengandung nilai kolektif, religius, dan kearifan lokal masyarakat Melayu 

                                                           
 

34
 Rahmat Hidayat, Pacu Jalur dan Transformasi Sosial Masyarakat Kuantan Singingi, 

(Pekanbaru: Penerbit Universitas Riau, 2019), hlm. 60–68. 
35

 Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Daftar Warisan Budaya 

Takbenda Indonesia, (Jakarta: Kemendikbud, 2021), hlm. 78–79. 



26 

 

pedalaman Riau. Oleh sebab itu, memahami unsur-unsur tradisi ini merupakan 

langkah penting dalam menelaah bagaimana tradisi tersebut hidup, tumbuh, serta 

dipertahankan oleh masyarakat pendukungnya.
36

 

 Unsur terpenting dalam tradisi ini adalah jalur, yaitu perahu panjang yang 

menjadi media perlombaan. Jalur terbuat dari kayu pilihan yang diambil dari 

hutan, biasanya jenis kayu yang dianggap kuat, tahan terhadap air, dan tidak 

mudah pecah ketika digunakan dalam pertandingan. Proses pemilihan kayu jalur 

bukan sekadar kegiatan teknis, tetapi melibatkan ritual adat dan keputusan 

musyawarah ninik mamak. Kayu yang dipilih harus memenuhi syarat adat, seperti 

tidak boleh diambil dari pohon yang pernah dijadikan tempat bersarang binatang 

yang dianggap memiliki “tuah”, serta harus ditebang pada waktu-waktu tertentu 

menurut tradisi. 

 Selain jalur, unsur penting lainnya adalah pendayung. Para pendayung 

dipilih melalui proses seleksi dan latihan intensif. Jumlah pendayung dapat 

mencapai puluhan orang untuk satu jalur. Mereka dibagi dalam beberapa peran: 

pendayung depan, tengah, dan belakang, serta “tukang dobel” yang bertugas 

mengatur ritme dayungan. Keharmonisan gerakan pendayung menjadi kunci 

utama kemenangan dalam Pacu Jalur, sehingga latihan dilakukan jauh hari 

sebelum perlombaan, disertai dengan disiplin, kebersamaan, dan kekompakan 

yang tinggi. 

 Unsur berikutnya adalah pawang jalur, yaitu tokoh spiritual yang 

dipercaya mampu menjaga energi, keberuntungan, dan keselamatan jalur. Pawang 

biasanya berasal dari kalangan yang memahami tradisi lama dan memiliki 

hubungan dengan ninik mamak. Tugas pawang tidak hanya dalam proses 

pembuatan jalur, tetapi juga dalam setiap tahapan kegiatan perlombaan, termasuk 

doa bersama sebelum berpacu, pemberian sesaji simbolik, dan pengawasan 

terhadap hal-hal yang dianggap dapat mengganggu keseimbangan jalur. 

                                                           
 

36
 Siti Nurhaliza, Sejarah dan Budaya Pacu Jalur di Kuantan Singingi, (Pekanbaru: 

Lembaga Kajian Budaya Riau, 2018), hlm. 33–36. 



27 

 

 Unsur terakhir yang tidak dapat dipisahkan adalah ritual adat dan tradisi 

religius. Setiap jalur biasanya diberi nama tertentu yang dianggap memiliki 

“tuah”. Sebelum perlombaan, dilakukan prosesi seperti “bantai jalur” atau doa 

bersama di tepi sungai. Ritual-ritual ini menunjukkan bahwa tradisi Pacu Jalur 

bukan sekadar olahraga, tetapi juga simbol penghayatan spiritual masyarakat yang 

percaya bahwa keberhasilan tim bukan hanya ditentukan oleh kemampuan fisik, 

tetapi juga restu dari leluhur dan kekuatan ilahi.
37

 

 Dengan demikian, unsur-unsur tradisi Pacu Jalur tidak berdiri sendiri, 

melainkan membentuk satu kesatuan sistem budaya yang saling melengkapi dan 

memperkuat keberadaan tradisi ini hingga kini. 

d. Perkembangan Pacu Jalur Masa Kini 

 Memasuki era modern, tradisi Pacu Jalur tidak lagi hanya menjadi 

perhelatan lokal masyarakat Kuantan Singingi, tetapi telah berkembang menjadi 

event budaya berskala nasional. Pemerintah Kabupaten Kuantan Singingi 

menjadikan Pacu Jalur sebagai agenda utama dalam kalender wisata daerah yang 

diadakan setiap tahun, terutama pada bulan Agustus dalam rangka memperingati 

Hari Kemerdekaan Republik Indonesia. Kegiatan ini tidak hanya menarik 

perhatian masyarakat Kuantan Singingi, tetapi juga wisatawan dari berbagai 

daerah di Indonesia, termasuk wisatawan mancanegara. 

 Keterlibatan pemerintah daerah dalam penyelenggaraan Pacu Jalur sangat 

signifikan, baik dari aspek pendanaan, promosi, maupun penataan lokasi acara. 

Salah satu wujud nyata keterlibatan tersebut adalah pembangunan kawasan Tepian 

Narosa Teluk Kuantan yang menjadi lokasi utama perlombaan. Tempat ini ditata 

secara modern dan representatif sehingga dapat menampung ribuan penonton 

setiap tahunnya. Pemerintah daerah juga membuka ruang bagi sponsorship dan 

                                                           
 

37
 Arifin Zainal, “Ritual Adat dan Nilai Spiritualitas dalam Tradisi Pacu Jalur,” Jurnal 

Kebudayaan Nusantara 12, no. 2 (2020), hlm. 89–92. 



28 

 

media, sehingga Pacu Jalur dapat dikenal lebih luas melalui pemberitaan televisi, 

media sosial, serta promosi pariwisata daerah.
38

 

 Selain itu, perkembangan Pacu Jalur juga terlihat pada munculnya desa 

wisata Pacu Jalur. Beberapa desa di Kuantan Singingi menjadikan tradisi Pacu 

Jalur sebagai sumber daya budaya yang mampu mendorong pertumbuhan 

ekonomi lokal. UMKM, kerajinan tangan, kuliner, dan layanan wisata mulai 

berkembang pesat selama penyelenggaraan Pacu Jalur. Penonton dan pendatang 

menikmati pengalaman budaya yang autentik, sehingga membantu meningkatkan 

kesejahteraan masyarakat.   

 Meskipun demikian, modernisasi Pacu Jalur tidak menghapus nilai adat 

tradisi tersebut. Berbagai unsur tradisi seperti ritual bantai jalur, doa bersama, dan 

kehadiran ninik mamak tetap dipertahankan sebagai bagian sakral dari 

penyelenggaraan Pacu Jalur. Di sinilah terlihat harmonisasi antara modernitas dan 

tradisi dalam masyarakat Kuantan Singingi. 

e. Permasalahan Pelestarian Tradisi Pacu Jalur 

 Meskipun Pacu Jalur berkembang pesat, tradisi ini tetap menghadapi 

berbagai tantangan dalam hal pelestarian. Salah satu masalah yang sering muncul 

adalah kerusakan dan keterbatasan kayu jalur. Kayu pilihan yang dulu mudah 

ditemukan kini semakin langka akibat perubahan ekosistem hutan dan tingginya 

tingkat penebangan. Hal ini berpotensi mengancam keberlanjutan tradisi 

pembuatan jalur yang memerlukan bahan alami berkualitas. 

Permasalahan lain yang cukup serius adalah regenerasi pendayung dan pawang. 

Generasi muda cenderung lebih tertarik pada kegiatan budaya modern 

dibandingkan mengikuti tradisi lokal. Hal ini terlihat dari berkurangnya minat 

pemuda untuk menjadi pawang jalur, padahal pawang merupakan elemen kunci 

dalam keberlangsungan tradisi Pacu Jalur. 

 Selain itu, munculnya komersialisasi tradisi seringkali menjadi dilema 

dalam pelestarian budaya. Masuknya sponsor dan kepentingan ekonomi bisa 

                                                           
 

38
 Arifin Zainal, “Peran Pemerintah dan Dampak Ekonomi Tradisi Pacu Jalur,” Jurnal 

Kebudayaan Nusantara 13, no. 1 (2021): 102–106. 



29 

 

menggeser fungsi tradisi sebagai sarana spiritual dan adat menjadi sekadar 

tontonan publik. Berbagai pihak khawatir bahwa Pacu Jalur akan kehilangan nilai 

sakralnya jika terlalu banyak berada di bawah pengaruh komersial.
39

 

 Tantangan lainnya adalah minimnya penelitian akademik tentang Pacu 

Jalur. Meskipun tradisi ini sangat dikenal, kajian ilmiah, dokumentasi akademik, 

dan penulisan sejarah secara sistematis masih sangat terbatas. Hal ini berakibat 

pada kurangnya literatur yang dapat dijadikan acuan dalam pengembangan tradisi 

secara berkelanjutan. 

 Permasalahan lingkungan juga menjadi isu penting. Pencemaran Sungai 

Kuantan, baik dari sampah penonton, limbah rumah tangga, maupun aktivitas 

lainnya, dapat merusak kualitas ekosistem sungai yang menjadi jantung tradisi 

Pacu Jalur. Sementara itu, ketergantungan pada event musiman membuat tradisi 

ini hanya hidup pada waktu-waktu tertentu, padahal pelestarian budaya 

memerlukan kegiatan yang berlangsung sepanjang tahun.
40

 

f. Upaya Pelestarian Tradisi Pacu Jalur 

 Upaya pelestarian merupakan aspek penting agar tradisi Pacu Jalur tetap 

bertahan di tengah perubahan zaman. Pemerintah daerah Kuantan Singingi telah 

mengambil langkah-langkah konkret dalam pelestarian tradisi ini, antara lain 

melalui penyusunan kebijakan daerah, pembentukan panitia resmi, serta 

penganggaran dana secara rutin melalui APBD untuk mendukung 

penyelenggaraan Pacu Jalur setiap tahun. 

 Selain itu, melalui dinas pariwisata dan budaya, pemerintah melakukan 

program revitalisasi budaya dengan memberikan pelatihan kepada generasi muda 

tentang cara pembuatan jalur, teknik mendayung, dan pemahaman nilai-nilai adat. 

Kegiatan ini turut melibatkan ninik mamak sebagai penjaga tradisi untuk 

mentransfer pengetahuan adat kepada generasi penerus. 

                                                           
 

39
 Putra, Andi. Dampak Komersialisasi terhadap Tradisi Lokal di Riau, Jurnal Antropologi 

Indonesia, Vol. 15, No. 1, 2021, hlm. 112–113. 
40

 Rahman, Dedi. Dampak Lingkungan terhadap Tradisi Pacu Jalur, Jurnal Lingkungan 

dan Masyarakat, Vol. 8, No. 2, 2020, hlm. 56–58. 



30 

 

 Upaya pelestarian juga dilakukan melalui dokumentasi dan penelitian 

ilmiah. Perguruan tinggi, komunitas budaya, dan lembaga riset mulai terlibat 

dalam menulis dan menerbitkan penelitian mengenai Pacu Jalur. Hal ini sangat 

penting agar tradisi ini tidak hanya hidup secara praktik, tetapi juga tercatat dalam 

literatur akademik sebagai bagian dari pengetahuan budaya Indonesia.
41

 

 Kerja sama antara masyarakat adat, pemerintah, dan pelaku wisata juga 

menjadi strategi penting dalam pelestarian tradisi Pacu Jalur. Model kolaborasi 

komunitas ini memungkinkan setiap pihak memiliki peran dan tanggung jawab 

yang berbeda tetapi saling mendukung, sehingga tradisi Pacu Jalur dapat 

berkembang menjadi aset budaya berkelanjutan. 

 

5.  Living Qur’an 

a. Pengertian Living Qur’an 

 Living Qur’an merupakan salah satu pendekatan dalam kajian Al-Qur’an 

yang memfokuskan perhatian pada bagaimana Al-Qur’an dihayati, dipahami, 

dimaknai, dan dipraktikkan dalam kehidupan sosial umat Islam. Pendekatan ini 

tidak semata-mata menelaah Al-Qur’an sebagai teks normatif yang bersifat 

doktrinal, tetapi menempatkannya sebagai realitas hidup (the living text) yang 

berinteraksi secara dinamis dengan budaya, tradisi, serta praktik sosial 

masyarakat. Dengan demikian, Al-Qur’an dipahami tidak hanya sebagai sumber 

hukum dan pedoman teologis, tetapi juga sebagai inspirasi nilai yang membentuk 

perilaku individu dan kolektif umat Islam. 

 Secara terminologis, Living Qur’an dapat dipahami sebagai studi tentang 

resepsi masyarakat terhadap Al-Qur’an. Resepsi ini mencakup berbagai bentuk 

respons masyarakat, baik dalam bentuk pemaknaan (interpretasi), pengamalan 

(praktik), simbolisasi (penggunaan ayat atau nilai Al-Qur’an secara simbolik), 

maupun internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam kehidupan sehari-hari. Resepsi 

tersebut tidak selalu muncul dalam bentuk kajian tafsir atau pengamalan ibadah 

                                                           
 

41
 Yuliana, S. Revitalisasi Budaya Lokal: Studi Kasus Pelatihan Pacu Jalur, Jurnal Budaya 

Riau, Vol. 11, No. 1, 2020, hlm. 45–48. 



31 

 

formal, tetapi juga dapat ditemukan dalam tradisi keagamaan, ritual sosial, adat 

istiadat, kesenian, ungkapan budaya, serta praktik-praktik lokal yang terinspirasi 

atau dijiwai oleh nilai-nilai Al-Qur’an.
42

 

 Pendekatan Living Qur’an berangkat dari kesadaran bahwa Al-Qur’an 

tidak hanya hadir dalam bentuk mushaf dan kitab-kitab tafsir klasik, tetapi juga 

hidup dan berfungsi di tengah masyarakat melalui tindakan, perilaku, dan tradisi 

yang diwariskan dari generasi ke generasi. Dalam konteks ini, Al-Qur’an 

dipandang sebagai sumber nilai yang terus mengalami proses aktualisasi sesuai 

dengan ruang dan waktu, tanpa kehilangan substansi ajarannya. 

 Living Qur’an juga menekankan bahwa pemahaman masyarakat terhadap 

Al-Qur’an sangat dipengaruhi oleh latar belakang sosial, budaya, pendidikan, dan 

pengalaman keagamaan mereka. Oleh karena itu, praktik keagamaan yang 

berkembang di suatu komunitas tidak dapat dilepaskan dari konteks lokal tempat 

Al-Qur’an tersebut dihayati. Pendekatan ini membuka ruang bagi peneliti untuk 

melihat keberagaman ekspresi keberislaman sebagai bentuk interaksi kreatif 

antara teks suci Al-Qur’an dan realitas sosial masyarakat. 

 

b. Sejarah dan Perkembangan Kajian Living Qur’an 

 Kajian Living Qur’an berkembang seiring dengan menguatnya pendekatan 

sosial-humaniora dalam studi Islam, khususnya sejak akhir abad ke-20. 

Pendekatan ini dipengaruhi oleh disiplin ilmu seperti antropologi, sosiologi, dan 

studi budaya yang memandang agama tidak hanya sebagai sistem kepercayaan 

normatif, tetapi juga sebagai fenomena sosial yang hidup dan berkembang dalam 

masyarakat. Dalam perspektif ini, agama dipahami melalui praktik, simbol, 

tradisi, dan pengalaman keagamaan umatnya. 

 Dalam konteks studi Al-Qur’an, kajian Living Qur’an muncul sebagai 

respons kritis terhadap pendekatan tekstual murni yang selama ini lebih 

                                                           
 

42
 Sahiron Syamsuddin, “Pendekatan Living Qur’an dalam Studi Al-Qur’an”, dalam 

Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis, ed. Sahiron Syamsuddin, (Yogyakarta: Teras, 

2007), hlm. 5–7. 



32 

 

menekankan kajian filologis, linguistik, dan tafsir normatif. Pendekatan tekstual 

dianggap belum sepenuhnya mampu menjelaskan bagaimana Al-Qur’an berfungsi 

secara nyata dalam kehidupan umat Islam. Oleh karena itu, para sarjana 

kontemporer mulai menaruh perhatian pada aspek resepsi Al-Qur’an, yakni 

bagaimana Al-Qur’an diterima (received), digunakan (used), direspons, dan 

dimaknai (interpreted) oleh masyarakat dalam konteks sosial dan budaya 

tertentu.
43

 

 Perkembangan kajian Living Qur’an juga tidak dapat dilepaskan dari 

wacana reception theory yang berkembang dalam studi sastra dan kemudian 

diadaptasi dalam kajian teks keagamaan. Melalui pendekatan ini, Al-Qur’an tidak 

hanya dilihat sebagai teks yang memiliki makna tunggal, tetapi sebagai teks suci 

yang maknanya terus dihasilkan melalui interaksi dengan pembacanya. Interaksi 

tersebut melahirkan berbagai bentuk praktik keagamaan dan budaya yang 

mencerminkan cara masyarakat memahami dan menghidupkan Al-Qur’an. 

 Di Indonesia, kajian Living Qur’an berkembang dengan sangat pesat 

seiring dengan kesadaran akademik terhadap kekayaan tradisi Islam lokal. 

Keberagaman praktik keagamaan masyarakat Nusantara—mulai dari ritual 

keagamaan, tradisi adat, hingga ekspresi budaya—menjadi lahan subur bagi 

penerapan pendekatan Living Qur’an. Banyak praktik sosial dan budaya lokal 

yang menunjukkan adanya dialog kreatif antara teks Al-Qur’an dengan konteks 

budaya setempat, tanpa harus menghilangkan nilai-nilai dasar ajaran Islam. 

 Oleh karena itu, Living Qur’an di Indonesia tidak hanya berfungsi sebagai 

pendekatan akademik, tetapi juga sebagai sarana untuk memahami dinamika 

keberislaman masyarakat secara lebih utuh. Pendekatan ini membantu 

menjelaskan bagaimana Al-Qur’an hadir, dipahami, dan dijalankan dalam 

kehidupan sehari-hari umat Islam dengan berbagai latar belakang sosial dan 

                                                           
 

43
 Ahmad Rafiq, “Sejarah Al-Qur’an: Dari Pewahyuan ke Resepsi (Sebuah Pencarian Awal 

Metodologis)”, dalam Studi Al-Qur’an Kontemporer, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 

45–46. 



33 

 

budaya, sehingga menjadikannya relevan dalam penelitian keislaman, sosial, dan 

kebudayaan.
44

 

 

c. Relevansi Living Qur’an dengan Penelitian Tradisi Lokal 

 Pendekatan Living Qur’an sangat relevan digunakan dalam penelitian 

tradisi lokal karena mampu menjelaskan proses internalisasi dan aktualisasi nilai-

nilai Al-Qur’an ke dalam budaya serta praktik sosial masyarakat. Melalui 

pendekatan ini, tradisi lokal tidak dipahami semata-mata sebagai produk budaya 

yang berdiri sendiri, tetapi sebagai ruang dialektis tempat nilai-nilai Al-Qur’an 

dipahami, dihayati, dan diwujudkan dalam kehidupan sosial umat Islam. 

 Living Qur’an memandang tradisi lokal bukan sebagai sesuatu yang secara 

otomatis bertentangan dengan ajaran Islam, selama tradisi tersebut tidak 

menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. Sebaliknya, tradisi lokal dapat berfungsi 

sebagai media aktualisasi nilai-nilai Al-Qur’an dalam konteks sosial dan budaya 

tertentu. Nilai-nilai seperti kebersamaan, persaudaraan, gotong royong, tolong-

menolong, dan persatuan sering kali hadir dan terpelihara melalui tradisi yang 

diwariskan secara turun-temurun dalam masyarakat.
45

 

 Dalam penelitian tradisi lokal, pendekatan Living Qur’an memungkinkan 

peneliti untuk memahami makna di balik praktik-praktik sosial yang dijalankan 

masyarakat. Praktik tersebut tidak hanya dilihat sebagai aktivitas budaya, tetapi 

juga sebagai bentuk resepsi sosial terhadap ajaran Al-Qur’an. Dengan demikian, 

fokus penelitian tidak hanya pada bentuk tradisi yang tampak, tetapi juga pada 

nilai-nilai Qur’ani yang hidup dan bekerja di dalamnya. 

 Pendekatan ini juga memberikan ruang untuk memahami keberagaman 

ekspresi keberislaman masyarakat lokal sebagai bagian dari dinamika sosial yang 

wajar. Setiap komunitas memiliki cara tersendiri dalam menghayati Al-Qur’an 

sesuai dengan latar belakang sosial, budaya, dan historisnya. Oleh karena itu, 

                                                           
 

44
 M. Mansyur, “Living Qur’an dalam Lintas Budaya Indonesia”, Jurnal Al-Qur’an dan 

Hadis, Vol. 2, No. 1 (2008), hlm. 17–19. 
45

 Nur Kholis Setiawan, Al-Qur’an Kitab Sastra Terbesar, (Yogyakarta: eLSAQ Press, 

2006), hlm. 112–114. 



34 

 

Living Qur’an membantu menghindarkan penilaian normatif yang sempit 

terhadap praktik keagamaan masyarakat, dan sebaliknya mendorong pemahaman 

yang lebih kontekstual dan inklusif.
46

 

 

B. Kajian yang Relevan  

Adapun terkait judul “Nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam tafsir Al-

Misbah dan implementasinya pada tradisi Pacu Jalur di Kuantan Singingi”, 

penulis menemukan beberapa karya ilmiah terdahulu yang memiliki tema yang 

berkaitan dengan judul penelitian penulis, karya ilmiah itu antara lain sebagai 

berikut: 

1. Skripsi yang ditulis oleh Mahasiswa UIN Suska Riau jurusan Pengembangan 

Masyarakat Islam yang bernama Bebis Arianto dengan judul “Dampak Event 

Pacu Jalur dalam Pelestarian Nilai-Nilai Budaya Masyarakat Kuantan 

Singingi”, karya ini membahas mengenai dampak-dampak yang terjadi akibat 

event pacu jalur terhadap nilai-nilai budaya masyarakat.
47

 persamaan 

penelitian ini dengan penelitian yang akan penulis kaji adalah event pacu jalur 

di Kuantan Singingi, namun perbedaannya adalah penulis akan mengkaji 

nilai-nilai ukhuwah islamiyahnya. 

2. Skripsi yang ditulis oleh Mahasiswa UIN Suska Riau jurusan Perbandingan 

Agama yang bernama Rendi Ahmad Asori dengan judul “Unsur- Unsur 

Magis Dalam Tradisi Pacu Jalur di Kuantan Singingi”, karya ini membahas 

tentang Unsur-unsur magis apa saja yang terdapat dalam tradisi pacu jalur di 

Kuantan Singingi dan juga Faktor-faktor yang menyebabkan adanya unsur-

unsur magis tersebut.
48

 Persamaan Penelitian ini adalah kajian tentang pacu 

                                                           
 

46
 Abdurrahman Wahid, Islam Nusantara: Dari Ushul Fiqh ke Paham Kebangsaan, 

(Bandung: Mizan, 2015), hlm. 67–69. 
47

 Bebis Arianto, Dampak Event Pacu Jalur dalam Pelestarian Nilai-Nilai Budaya 

Masyarakat Kuantan Singingi, Skripsi, (Pekanbaru:UIN Sultan Syarif Kasim) 2022, hlm. 60-65. 

 
48

 Rendi Ahmad Asori, Unsur-Unsur Magis dalam Tradisi Pacu Jalur di Kuantan Singingi, 

Skripsi, (Pekanbaru:UIN Sultan Syarif Kasim) 2015, hlm. 42–44. 



35 

 

jalur di Kuantan Singingi, perbedaannya terletak pada penulis akan mengkaji 

tentang nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah yang ada di dalam pacu jalur. 

3. Skripsi yang ditulis oleh mahasiswa Universitas Islam Riau jurusan Teknik 

Infomatika yang bernama Jimmy Arianda Bahari dengan judul “Promosi 

Kebudayaan “Pacu Jalur” Menggunakan Augmented Reality”. Kajian yang 

dibahas adalah cara mengenalkan aplikasi kebudayaan pacu jalur dan cara 

membuat aplikasinya serta cara memudahkan masyarakat terhadap aplikasi 

tersebut.
49

 Persamaan Penelitian ini adalah kajian tentang pacu jalur di 

Kuantan Singingi, perbedaannya terletak pada penulis akan mengkaji tentang 

nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah yang ada di dalam pacu jalur. 

4. Skripsi yang ditulis oleh Mahasiswa UIN Suska Riau jurusan  Ekonomi Islam 

yang bernama Susi Oktaria yang berjudul “Kontribusi Event Pacu Jalur 

Terhadap Perekonomian Masyarakat Seberang Taluk Kuantan Kecamatan 

Kuantan Tengah Kabupaten Kuantan Singingi Dalam Perspektif Ekonomi 

Islam”. Kajian yang dibahas tentang bentuk usaha yang dilakukan masyarakat 

Desa Seberang Teluk Kuantan saat perayaan event pacu jalur dan juga 

kontribusi event pacu jalur terhadap perekonomian masyarakat Desa 

Seberang Teluk Kuantan menurut tinjauan ekonomi Islam.
50

 persamaan 

penelitian ini dengan penelitian yang akan penulis kaji adalah event pacu jalur 

di Kuantan Singingi, namun perbedaannya adalah penulis akan mengkaji 

nilai-nilai ukhuwah islamiyahnya. 

5. Skripsi yang ditulis oleh Mahasiswa UIN Suska Riau jurusan Ilmu Al-qur’an 

dan Tafsir yang bernama Nik Muhammad Aminuddin Bin Che Daud yang 

berjudul “Konsep Ukhuwwah Islamiyah Dalam Penafsiran Al-qur’an dan 

Implikasinya Pada Masa Pandemi Covid-19”. Yang membahas tentang surat 

yang akan dibahas pada Q.S Ali Imran: 103, Q.S al-Anfal: 1, Q.S al-Anfal: 

                                                           
 

49
 Jimmy Arianda Bahari, Promosi Kebudayaan “Pacu Jalur” Menggunakan Augmented 

Reality, Skripsi, (Pekanbaru: Universitas Islam Riau, 2020), hlm. 22–24. 
50

 Susti Oktaria, Kontribusi Event Pacu Jalur Terhadap Perekonomian Masyarakat Desa 

Seberang Teluk Kuantan Kecamatan Kuantan Tengah Kabupaten Kuantan Singingi Dalam 

Perspektif Ekonomi Islam, Skripsi, (Pekanbaru: Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau, 2011), hlm. 42–45. 



36 

 

63, Q.S al-Hujurat: 10, dan Q.S al-Hasyr: 9, dengan merujuk pada kitab 

Tafsir Al-Munir karya Prof Dr.Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Azhar karya 

Buya Hamka, Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab, dan Tafsir 

Kemanag RI.
51

 Persamaan yang dibahas penelitian ini adalah masalah konsep 

ukhuwah Islamiyah, namun perbedaannya penulis akan mengkaji tentang 

nilai-nilai yang ada pada ukhuwah Islamiyah. 

6. Artikel yang ditulis oleh Cecep Sudirman Anshori yang berjudul “Ukhuwwah 

Islamiyah Sebagai Fondasi Organisasi Yang Mandiri dan Profesional.Yang 

membahas tentang ukhuwah Islamiyah yang bisa membangun pondasi kuat 

untuk mewujudkan organisasi yang kuat dan profesional
52

. Persamaan dengan 

penelitian ini ialah membahas tentang ukhuwah Islamiyah, namun 

perbedaannya terletak pada kajian yang akan ditulis peneliti tentang nilai-nilai 

yang terkandung dalam ukuwwah Islamiyah. 

7. Artikel yang ditulis oleh Ahmad Bakri yang berjudul “Nilai Pancasila dan 

Kewarganegaraan dalam Tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi 

Provinsi Riau” yang membahas tentang Dalam   tradisi   Pacu   Jalur   yang 

dilakukan  oleh  masyarakat  Kuantan  Singingi  tepatnya  di  Kabupaten  

Kuantan SingingiProvinsi Riau, terdapat banyak nilai-nilai dan karakter 

Pancasila dan kewargangeraan   yang   terkandung  dalam   tradisi   Pacu   

Jalur   seperti,   nilai Ketuhanan  Yang  Maha  Esa,  nilai  Persatuan,  nilai  

musyawarah,  Banyaknya partisipasi dan antusias masyarakat serta 

menanamkan rasa cinta tanah air dan melestarikan  tradisi  Pacu  Jalur  yang  

telah  menjadi  sebagai  budaya  nasional Indonesia, agar tidak hilang dengan 

kemajuan zaman yang begitu pesat seperti sekarang ini.
53

 Persamaan yang 

                                                           
 

51
  Nik Muhammad Aminuddin Bin Che Daud, Konsep Ukhuwwah Islamiyah Dalam 

Penafsiran Al-Qur’an dan Implikasinya Pada Masa Pandemi Covid-19, Skripsi, (Pekanbaru: 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2022), hlm. 15–18. 
52

 Cecep Sudirman Anshori, ‘Ukhuwah Islamiyah Sebagai Fondasi Terwujudnya 

Organisasi Yang Mandiri Dan Profesional’, Jurnal Pendidikan Agama Islam, 14.1 (2016),hlm.  

117–25. 
53

 Ahmad Bakri, “Nilai Pancasila Dan Kewarganegaraan Dalam Tradisi Pacu Jalur Di 

Kabupaten Kuantan Singingi Provinsi Riau,” De Cive : Jurnal Penelitian Pendidikan Pancasila 

Dan Kewarganegaraan 2, no. 4 (2022), hlm. 165–70. 



37 

 

dibahas tentang pacu jalur di Kuantan singingi, namun perbedaan yang dikaji 

penulis ialah tentang nila-nilai ukhuwah Islamiyah yang ada dalam tradisi 

pacu jalur. 

8. Artikel yang ditulis oleh Juni Andryani yang berjudul “Korelasi Peran 

Keluarga Terhadap Penyesuaian Diri Remaja” yang membahas tentang 

penelitian ini untuk mengetahui korelasi peran keluarga terhadap penyesuaian 

diri remaja. Penelitian ini menggunakan metode kuantitatif. Variabel bebas 

adalah keluarga dan variabel dependen adalah penyesuaian diri. Subyek 

berjumlah 125 responden yang dipilih dengan menggunakan teknik random 

sampling.
54

 Persamaan yang dibahas yaitu tentang korelasi, namun perbedaan 

yang dikaji yaitu tentang penafsiran Tafsir Al- Misbah dengan Pacu Jalur. 

 

 

 

                                                           
 

54
 Juli Andriyani, ‘Korelasi Peran Keluarga Terhadap Penyesuaian Diri Remaja’, Al-Bayan, 

22.34 (2016), hlm.  39–52. 



 

38 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

 Penelitian ini ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

gabungan antara Studi pustaka (library research) dan Studi lapangan (field 

research). Pendekatan ini mengintegrasikan dua jenis pengumpulan data kualitatif 

secara bersamaan, yaitu: 

 Studi pustaka (library research) terhadap Tafsir Al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab untuk menemukan, mengidentifikasi, dan mengkategorikan nilai-

nilai ukhuwwah Islamiyah dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. 

Studi lapangan (field research) untuk memahami implementasi nilai-nilai tersebut 

dalam konteks tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi melalui 

observasi dan wawancara mendalam. 

 Pendekatan kualitatif campuran ini dipilih karena objek penelitian 

mencakup dua wilayah kajian sekaligus, yaitu teks keagamaan dan fenomena 

sosial budaya, sehingga diperlukan integrasi informasi dari dua sumber tersebut 

secara interpretatif dan mendalam. 

B. Pendekatan Penelitian 

  Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif deskriptif karena data utama 

yang dikumpulkan berupa kumpulan kata, kalimat, dan dokumentasi naratif, baik 

dari teks tafsir maupun dari hasil wawancara dan observasi lapangan. Data 

disajikan dalam bentuk uraian yang menggambarkan nilai-nilai Ukhuwwah 

Islamiyah dan implementasinya dalam tradisi Pacu Jalur. Pendekatan ini 

digunakan karena dinilai paling relevan dalam memahami makna, konteks, dan 

praktik sosial secara mendalam, bukan dalam bentuk angka. 

 Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah Living Qur’an, 

yaitu pendekatan yang menitikberatkan pada kajian bagaimana nilai-nilai Al-

Qur’an dipahami, dihayati, dan diimplementasikan dalam kehidupan sosial 

masyarakat. Pendekatan ini tidak berfokus pada penafsiran teks Al-Qur’an secara 



39 

 

normatif, melainkan pada praktik sosial dan budaya yang mencerminkan nilai-

nilai Al-Qur’an, khususnya nilai ukhuwwah Islamiyah dalam tradisi Pacu Jalur. 

C. Sumber Data 

1. Sumber Data Primer 

a. Data Primer  

 Melalui wawancara mendalam dan observasi langsung terhadap 

pelaksanaan tradisi Pacu Jalur serta interaksi sosial masyarakat yang terlibat di 

dalamnya. Wawancara dilakukan kepada tokoh adat, pengurus jalur, pendayung, 

dan masyarakat untuk menggali pemahaman serta pengalaman mereka terkait 

nilai-nilai kebersamaan dan persaudaraan dalam tradisi tersebut. 

b. Data Sekunder 

 Diperoleh dari berbagai sumber tertulis, seperti buku, jurnal ilmiah, 

skripsi, dokumen resmi, serta literatur lain yang relevan dengan kajian ukhuwwah 

Islamiyah, Living Qur’an, dan tradisi Pacu Jalur. 

D.  Teknik pengumpulan data 

 Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini disesuaikan dengan jenis 

penelitian dengan penelitian wawancara dan observasi. Yang kemudian disusun 

serta ditelaah lebih dalam untuk mendapatkan hasil yang akurat sesuai tujuan yang 

diharapkan.
55

 

a. Teknik Wawancara: Wawancara dilakukan secara mendalam dengan 

informan kunci, seperti tokoh adat, Perangkat desa, dan atlet dayung. 

b. Teknik Observasi: Peneliti terlibat langsung dalam pengamatan kegiatan 

Pacu Jalur dari tahap awal hingga akhir. 

c. Teknik Dokumentasi: Mengumpulkan bukti berupa foto, dan catatan 

sejarah terkait Pacu Jalur. 

                                                           
 

55
 Teknik triangulasi data dipaparkan dalam Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, 

Kuantitatif, dan R&D (Bandung: Alfabeta, 2016). 



40 

 

E. Teknik Analisis Data 

 Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara kualitatif dengan 

tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data yang 

diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan dokumentasi diklasifikasikan dan 

dianalisis untuk menemukan pola-pola implementasi nilai ukhuwwah Islamiyah 

dalam tradisi Pacu Jalur. 

 Analisis dilakukan dengan menggunakan perspektif Living Qur’an, yaitu 

menafsirkan praktik sosial masyarakat sebagai bentuk aktualisasi nilai-nilai Al-

Qur’an dalam kehidupan sosial. 

 

  



 

54 

BAB V 

 PENUTUP 

a.   Kesimpulan 

 Berdasarkan hasil penelitian mengenai nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah 

dan  implementasinya dalam tradisi Pacu Jalur di Kuantan Singingi (Studi Living 

Qur’an) dapat disimpulkan beberapa hal sebagai berikut. 

 Pertama, pelaksanaan tradisi Pacu Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi 

tidak hanya berfungsi sebagai perlombaan perahu tradisional, tetapi juga sebagai 

ruang sosial yang hidup dan dinamis dalam kehidupan masyarakat. Tradisi ini 

melibatkan partisipasi kolektif berbagai unsur masyarakat, mulai dari tokoh adat, 

pemerintah desa, atlet dayung, hingga masyarakat pendukung. Seluruh rangkaian 

Pacu Jalur mulai dari proses pembuatan jalur, latihan, persiapan lomba, hingga 

pelaksanaan pacu menjadi sarana interaksi sosial yang memperkuat kebersamaan, 

kerja sama, solidaritas, dan persatuan masyarakat. Dengan demikian, Pacu Jalur 

berperan sebagai media pelestarian budaya sekaligus penguat kohesi sosial 

masyarakat Kuantan Singingi. 

 Kedua, nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah secara nyata tercermin dan 

diimplementasikan dalam praktik sosial masyarakat melalui tradisi Pacu Jalur. 

Nilai persaudaraan, kebersamaan, tolong-menolong, solidaritas, dan persatuan 

tampak dalam pola hubungan antaranggota tim, koordinasi pendayung, kepatuhan 

terhadap pemimpin jalur, serta dukungan masyarakat secara kolektif tanpa 

membedakan latar belakang sosial. Ditinjau dari pendekatan Living Qur’an, 

tradisi Pacu Jalur merupakan bentuk resepsi sosial terhadap nilai-nilai Al-Qur’an 

yang hidup dalam praktik budaya masyarakat. Nilai-nilai Qur’ani tidak hanya 

dipahami secara normatif, tetapi diinternalisasikan dan diwujudkan dalam 

tindakan nyata yang membentuk perilaku sosial masyarakat. 

 Dengan demikian, pendekatan Living Qur’an menunjukkan bahwa Al-

Qur’an hadir dan berfungsi sebagai sumber nilai yang hidup dalam tradisi lokal 

masyarakat Kuantan Singingi. Tradisi Pacu Jalur menjadi bukti bahwa ajaran Al-

Qur’an, khususnya nilai ukhuwwah Islamiyah, dapat berdialog secara harmonis 

dengan budaya lokal dan berperan penting dalam menjaga keharmonisan, 



55 

 

persatuan, serta identitas sosial masyarakat. Kesimpulan ini menegaskan bahwa 

tradisi lokal tidak bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan dapat menjadi 

media aktualisasi nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan sosial umat Islam. 

B.   Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah dalam 

Tafsir Al-Misbah serta implementasinya dalam tradisi Pacu Jalur di Kuantan 

Singingi, peneliti memberikan beberapa saran yang diharapkan dapat menjadi 

masukan bagi masyarakat, pemerintah daerah, akademisi, dan peneliti selanjutnya. 

1.    Bagi Masyarakat dan Pelaku Tradisi Pacu Jalur 

Tradisi Pacu Jalur hendaknya terus dilestarikan tidak hanya sebagai warisan 

budaya, tetapi juga sebagai media pembinaan karakter, kebersamaan, dan 

persaudaraan. Nilai-nilai ukhuwwah Islamiyah seperti saling menghormati, 

tolong-menolong, solidaritas, dan menghindari permusuhan perlu dijaga dan 

ditanamkan dalam setiap tahapan kegiatan, mulai dari pembuatan jalur, proses 

latihan, hingga pelaksanaan perlombaan. Masyarakat juga diharapkan mampu 

menjadikan tradisi ini sebagai sarana memperkuat kohesi sosial dan mempererat 

hubungan antarkampung tanpa memunculkan rivalitas negatif. 

2.    Bagi Pemerintah Daerah dan Lembaga Adat 

Pemerintah Kabupaten Kuantan Singingi dan lembaga adat diharapkan dapat 

lebih mengembangkan program pembinaan budaya yang mengintegrasikan nilai-

nilai keislaman, terutama nilai ukhuwwah. Integrasi ini penting agar Pacu Jalur 

tidak hanya tampil sebagai kegiatan budaya semata, tetapi juga sarana unggulan 

dalam membangun karakter masyarakat. Pemerintah juga perlu memberikan 

dukungan berupa regulasi, fasilitasi, dan pendampingan untuk menjaga kemurnian 

nilai budaya dan keagamaan yang terkandung dalam tradisi tersebut. Selain itu, 

program edukasi budaya bagi generasi muda perlu diperluas agar mereka 

memahami filosofi Pacu Jalur, bukan hanya aspek perlombaannya. 



56 

 

 3.   Bagi Tokoh Agama dan Pendidikan Islam 

Para tokoh agama memiliki peran strategis dalam menginternalisasikan nilai 

ukhuwwah Islamiyah ke dalam kehidupan sosial masyarakat. Ceramah, kajian, 

dan pendidikan informal dapat dijadikan sarana untuk mengarahkan masyarakat 

agar memaknai Pacu Jalur sebagai media pengokohan persaudaraan, serta 

menjauhi perilaku yang dapat mencederai nilai-nilai luhur budaya. Lembaga 

pendidikan Islam seperti madrasah dan pesantren juga perlu mengintegrasikan 

contoh-contoh nilai budaya lokal seperti Pacu Jalur ke dalam pengajaran akhlak, 

sehingga peserta didik memiliki pemahaman yang komprehensif antara ajaran 

agama dan praktik budaya lokal. 

 

 

 

 



 

57 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Abdullah, Irwan. Konstruksi dan Reproduksi Kebudayaan. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010. 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “Nilai dan Tradisi dalam Kehidupan Sosial.” 

Jurnal Humaniora, Vol. 18, No. 1 (2006). 

Al-Munasier, Fatchur Rahman. “Ukhuwah Islamiyah dan Rekonstruksi 

Masyarakat Madani.” Jurnal Dakwah dan Komunikasi, Vol. 8, No. 2 (2019). 

Al-Qardhawi, Yusuf. Fiqh al-Jihad: Dirasah Muqaranah li Ahkamihi wa 

Falsafatihi fi Dhau’ al-Qur’an wa al-Sunnah. Kairo: Maktabah Wahbah, 2009. 

Anshori, Cecep Sudirman. “Ukhuwah Islamiyah sebagai Fondasi 

Terwujudnya Organisasi yang Mandiri dan Profesional.” Jurnal Pendidikan 

Agama Islam, Vol. 14, No. 1 (2016). 

Arianda Bahari, Jimmy. Promosi Kebudayaan “Pacu Jalur” Menggunakan 

Augmented Reality. Skripsi. Pekanbaru: Universitas Islam Riau, 2020. 

Arianto, Bebis. Dampak Event Pacu Jalur dalam Pelestarian Nilai-Nilai 

Budaya Masyarakat Kuantan Singingi. Skripsi. Pekanbaru: UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2022. 

Asori, Rendi Ahmad. Unsur-Unsur Magis dalam Tradisi Pacu Jalur di 

Kuantan Singingi. Skripsi. Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2015. 

Azra, Azyumardi. Islam Substansial: Agama dan Kemanusiaan dalam 

Perspektif Islam. Jakarta: Prenada Media, 2019. 

Bakri, Ahmad. “Nilai Pancasila dan Kewarganegaraan dalam Tradisi Pacu 

Jalur di Kabupaten Kuantan Singingi Provinsi Riau.” De Cive: Jurnal Penelitian 

Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Vol. 2, No. 4 (2022). 

Bungin, Burhan. Sosiologi Komunikasi: Teori, Paradigma, dan Diskursus 

Teknologi Komunikasi di Masyarakat. Jakarta: Kencana, 2015. 

Dimas Sevien, Atlet Dayung Desa Kampung Baru Sentajo, Kecamatan 

Sentajo Raya, Kabupaten Kuantan Singingi, wawancara pada 7 Agustus 2025. 

Effendy, Zulfan. Pacu Jalur: Tradisi Budaya Masyarakat Kuantan Singingi. 

Pekanbaru: Balai Pelestarian Nilai Budaya Riau, 2017. 

Hasyim, Zainuddin. Membangun Ukhuwah Islamiyah dalam Masyarakat 

Plural. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015. 



58 

 

Hidayat, Rahmat. Pacu Jalur dan Transformasi Sosial Masyarakat Kuantan 

Singingi. Pekanbaru: Penerbit Universitas Riau, 2019. 

Hengki Anandeta, Perangkat Desa Kampung Baru Sentajo, Kecamatan 

Sentajo Raya, Kabupaten Kuantan Singingi, wawancara pada 5 Agustus 2025. 

Iryani, Eva dan Friscilla Wulan Tersta. “Ukhuwah Islamiyah dan Peranan 

Masyarakat Islam dalam Mewujudkan Perdamaian.” Jurnal Ilmiah Universitas 

Batanghari Jambi, Vol. 19, No. 2 (2019). 

Jurdi, Syarifuddin. “Olahraga Tradisional dan Pembentukan Solidaritas 

Sosial.” Jurnal Ilmu Sosial dan Humaniora, Vol. 8, No. 2 (2019). 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur’an dan Terjemahannya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2012. 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia. Daftar 

Warisan Budaya Takbenda Indonesia. Jakarta: Kemendikbud, 2021. 

Koentjaraningrat. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Koentjaraningrat. Kebudayaan, Mentalitas, dan Pembangunan. Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 2002. 

Lubis, M. Ridwan. Kebudayaan Melayu Riau dan Tradisi Sungai. 

Pekanbaru: Unri Press, 2015. 

Madjid, Nurcholish. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 

1995. 

Mahendra, Agus. “Sportivitas dalam Olahraga Tradisional sebagai Modal 

Sosial Masyarakat.” Jurnal Pendidikan Olahraga, Vol. 5, No. 1 (2013). 

Mansyur, M. “Living Qur’an dalam Lintas Budaya Indonesia.” Jurnal Al-

Qur’an dan Hadis, Vol. 2, No. 1 (2008). 

Mansur, M. “Living Qur’an dalam Lintasan Sejarah Studi Al-Qur’an.” 

Dalam Sahiron Syamsuddin (ed.), Metodologi Penelitian Living Qur’an dan 

Hadis. Yogyakarta: Teras, 2007. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Al-Qur’an dan Tafsir. Yogyakarta: 

Idea Press, 2014. 

Mustaqim, Abdul. Living Qur’an: Dialektika Teks Suci dan Tradisi Lokal. 

Yogyakarta: Idea Press, 2015. 



59 

 

Mustaqim, Abdul. Etika Sosial dalam Islam. Yogyakarta: Idea Press, 2018. 

Notonagoro. Pancasila: Dasar Falsafah Negara. Jakarta: Bina Aksara, 

1984. 

Putra, Edi Surianto Indra. “Tradisi Pacu Jalur Masyarakat Rantau Kuantan.” 

Jurnal Olahraga Indragiri, Vol. 4, No. 1 (2019). 

Rafiq, Ahmad. “Sejarah Al-Qur’an: Dari Pewahyuan ke Resepsi.” Dalam 

Studi Al-Qur’an Kontemporer. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1996. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Siradj, Said Aqil. Islam Kebangsaan: Fiqh Demokrasi Kaum Santri. 

Jakarta: Pustaka Ciganjur, 1999. 

Soekanto, Soerjono. Sosiologi Suatu Pengantar. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta, 2016. 

Supardi, Tokoh Adat Desa Kampung Baru Sentajo, Kecamatan Sentajo 

Raya, Kabupaten Kuantan Singingi, wawancara pada 4 Agustus 2025. 

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis. 

Yogyakarta: Teras, 2007. 

Syafri, M. dan Zulfikar. “Pacu Jalur sebagai Media Penguatan Solidaritas 

Sosial.” Jurnal Kebudayaan Melayu Riau, Vol. 6, No. 2 (2018). 

Takari, Muhammad. “Tradisi Lisan dan Identitas Budaya Masyarakat 

Melayu.” Jurnal Ilmu Budaya, Vol. 9, No. 2 (2012). 

Wahab, Solichin Abdul. Analisis Kebijakan: Dari Formulasi ke 

Implementasi Kebijakan Negara. Jakarta: Bumi Aksara, 2012. 

Winarno, Budi. Kebijakan Publik: Teori, Proses, dan Studi Kasus. 

Yogyakarta: CAPS, 2012. 

Zainal, Arifin. “Ritual Adat dan Nilai Spiritualitas dalam Tradisi Pacu 

Jalur.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, Vol. 12, No. 2 (2020). 

Zaidan, Abdul Karim. Ushul ad-Da’wah. Jakarta: Gema Insani, 2004. 



60 

 

 

 

 

LAMPIRAN 

DOKUMENTASI WAWANCARA DAN OBSERVASI KEGIATAN PACU 

JALUR DI KUANTAN SINGINGI 

 

Gambar 1: Wawancara dengan Tokoh Adat Desa Kampung Baru Sentajo 



61 

 

 

Gambar 2: Wawancara dengan Perangkat Desa Kampung Baru Sentajo 

 

Gambar 3: Wawancara dengan Atlet Dayung Jalur Pendekar Sati Tumpuan 

Nagori Desa Kampung Baru Sentajo 



62 

 

 

Gambar 4: Foto persiapan latihan rutin sebelum mengikuti perlombaan 

 

 

Gambar 5: Foto atlet dayung sebelum turun ke sungai untuk perlombaan 

 

 

 



63 

 

 
 
 

BIODATA PENULIS 

Nama  Lengkap : Bagas Nur Maulana  

Tempat/Tgl. Lahir : Rengat, 08 Mei 2003  

Pekerjaan : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Kampung Baru Sentajo, Kecamatan Sentajo 

Raya, Kabupaten Kuantan Singingi, Provinsi Riau 

No. Telp/HP 082284808230 

Nama Orang Tua 

Ayah : (Alm) H. Erwan 

Ibu : Desriati 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD : Sekolah Dasar Negeri 001 Kampung Baru Sentajo, Lulus 

Tahun 2016 SLTP : Madrasah Tsanawiyah Negeri 2 Kuantan Singingi, Lulus 

Tahun 2018 SLTA : Madrasah Aliyah Negeri 1 Kuantan Singingi, Lulus 

Tahun 2021  

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Wakil Ketua Osis 2017 

2. Anggota Osim 2018-2020 

 

KARYA ILMIAH 

1. - 
 

 

 

 


