
 

MAKNA THUMA‟NINAH DALAM AL-QUR‟AN 

PRESPEKTIF MUFASSIRIN 

 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Melengkapi Salahsatu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Sarjana Agama (S. Ag) Pada Program Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 

 

 
 

Oleh: 

MHD. HADI WAHYUDI  

12130211079 

 
Pembimbing I 

Dr. H. Masyhuri Putra, Lc, M.Ag 

 

Pembimbing II 

Dr. Muhammad Yasir, S.Th.I, MA 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU  

1447 H/2026 M 

NO. 72/IAT-U/SU-S1/2026 











 

i 

MOTTO 

―Melangkah dalam kebaikan dengan keyakinan,  

karena Allah tak pernah membebani di luar kemampuan.‖ 

 

ل�فُ  �ٱ�ا يُكا ها ْ�سً� إِ�� وُسْعا ُ نا ��  

 



 

ii 

KATA PENGANTAR 

 

Puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Tuhan Yang Maha 

Esa, atas segala limpahan rahmat, nikmat, taufik, dan hidayah-Nya, sehingga 

penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan baik. Shalawat serta salam semoga 

senantiasa tercurah kepada junjungan alam Nabi Muhammad Saw., beserta 

keluarga, sahabat, dan seluruh umatnya yang setia mengikuti ajaran beliau hingga 

akhir zaman. 

Skripsi ini berjudul “Makna Thuma‟ninah Dalam Hakikat 

Kebahagiaan Presfektif Mufassirin”, yang disusun sebagai salah satu syarat 

untuk memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al- 

Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa proses penyusunan skripsi ini 

tidaklah mudah. Berbagai kendala dan keterbatasan penulis hadapi, baik dari segi 

waktu, kemampuan akademik, maupun dalam pengumpulan data. Namun 

demikian, berkat bimbingan, bantuan, serta dukungan dari berbagai pihak, skripsi 

ini akhirnya dapat diselesaikan. Oleh karena itu, pada kesempatan ini penulis ingin 

menyampaikan ucapan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tingginya 

kepada: 

1. Pertama dan yang paling utama, penulis menyampaikan rasa sayang dan 

terimakasih kepada keluarga saya, ayah (Yuzamri) dan amak (Misharti), 

terimakasih banyak ayah & mak atas cinta dan kasih sayang yang tak 

pernah pudar dan tak pernah meminta balasan terhadap anak-anaknya, atas 

do‘a yang selalu dipanjatkan diam-diam, atas lelah disembunyikan balik 

senyuman, atas sabar yang tak pernah habis meski langkahku sering hilang 

salah arah, setiap pencapaianku lahir dari pengorbanan mereka, setiap 

keberanianku tumbuh dari keyakinan mereka kepada saya, jika dunia 

pernah membuatku jatuh dan hancur maka rumah dan kasih mereka selalu 

tempat aku pulang, maafkan anak mu ini ayah dan mak yang tak akan 

mampu membalas semuanya, namun percayalah setiap langkah dan do‘a 



 

iii 

selalu aku sertakan nama ayah dan mak, semoga allah membalas setiap tetes 

keringat dan air mata yang mereka cucurkan. Dengan kebahgian dunia dan 

akhirat. 

2. Rektor UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, 

SE, M.Si, Ak beserta jajarannya yang telah memberikan kesempatan kepada 

penulis untuk menyambung studi dan menerima ilmu di Universitas ini. 

3. Dekan Fakultas Ushuluddin, Ibuk Dr. Hj. Rina Rehayati, M. Ag. beserta 

jajaran yang telah memberikan dorongan dan motivasi kepada seluruh 

mahasiswa/i prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir.. 

4. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dani Tafsir dan Sekretaris Prodi 

IAT, Ibuk Dr. Jani Arni,S. Th. I., M.Ag dan Ibuk Lukmanul Hakim, S.Ud., 

MIRKH, Ph.D yang telah memberikan bimbingan, arahan, serta 

kemudahan kepada penulis dalam berbagai urusan akademik yang 

berkaitan dengan proses studi. 

5. Bapak Dr. Agustiar, M.Ag. selaku pembimbing Akademik, yang banyak 

memberikaan nasehat, kritik, dan saran serta motivasi kepada penulis 

selama menjalankan pendidikan dari awal hingga akhir perkuliahan. 

6. Bapak Dr. H. Masyhuri Putra,. Lc. MA. dan Bapak Dr. Muhammad Yasir, 

S. Th. I., M.Ag selaku Dosen Pembimbing, yang dengan penuh kesabaran 

telah memberikan bimbingan, arahan, serta masukan, sekaligus 

kemudahan dan kelancaran kepada penulis dalam proses penyusunan 

hingga penyelesaian skripsi ini. 

7. Bapak Dr. H. Agus Firdaus Chandra,. Lc.MA selaku WDIII fakultas 

ushuluddin terimakasih banyak ustadz, yang sudah membimbing saya dan 

selalu support setiap Organisasi yang saya ikuti, dari awal saya jadi wakil 

ketua HMPS IAT, Ketua HMPS IAT sampai jadi wakil presiden mahasiswa 

uin suska riau, beliau sering jadi motivasi saya dan selalu memberikan arah 

yang terbaik. 

8. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin yang telah memberikan ilmu 

pengetahuan, bimbingan, serta keteladanan kepada penulis sejak awal 

hingga akhir masa perkuliahan, baik melalui proses pembelajaran di dalam 



 

iv 

kelas maupun di luar kelas. Semoga ilmu yang telah diberikan menjadi 

ilmu yang bermanfaat bagi penulis, dapat diamalkan dan disebarluaskan, serta 

bernilai sebagai amal jariyah bagi kita semua. 

9. Terimakasih banyak teruntuk abang saya (Indra Gunawan) yang selalu 

mengarahkan saya ketika saya kehilangan arah, dan terimakasih yang 

selalu dengarkan cerita saya, maaf bg belum bisa jadi adek yang baik bg, 

dan saya selalu berusaha untuk menaikkan derajat keluarga kita, dan untuk 

adek-adek (Ahmad Alfissyahri & Nurhayati Chalita Putri) yang selalu 

membuat saya semangat dalam mengejar pendidikan S1 ini, supaya bias 

menjadi contoh untuk mereka dan lebih luar biasa lagi dari pada saya. 

10. Seluruh sahabat organisator ( bg Aqil, benny, afif, Faruq), (asdilfi, andika, 

wahyudi & dan seluruh kader KAMMI uin suska riau) yang selalu 

memberikan semangat dalam berbuat kebermanfaatan untuk oraang 

banyak, mudah- mudahan perjuangan kita tak sampa disini saja, dan terus 

berlanjut sampai kapan pun, dan amal jariyah untuk kita semua. 

11. Seluruh sahabat seperjuangan saya (Chandra, Zaky, Hamzah, Irwan, 

Risman), (Romi, ibror fani, desi dan riska) yang senantiasa hadir 

memberikan bantuan, dukungan, serta semangat kepada penulis selama 

proses perkuliahan hingga penyelesaian tugas akhir ini. Semoga segala 

kebaikan dan kebersamaan tersebut dibalas oleh Allah Swt. dengan 

keberkahan dan kemudahan dalam setiap langkah kehidupan. 

Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat 

bagi pengembangan khazanah keilmuan Al-Qur‘an dan tafsir, serta menjadi 

kontribusi kecil dalam upaya memahami dan mengaktualisasikan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sosial dan budaya masyarakat. Semoga Allah Swt. senantiasa 

memberikan petunjuk dan keberkahan dalam setiap langkah kita.  

Aamiin ya Rabbal ‗alamin. 

Pekanbaru, 28 Desember 2025 

 
MHD. HADI WAHYUDI  

NIM. 12130211079 



 

v 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ز

 W و Z ش

 H ه S س

� Sy ء „ 

 Y ي Sh ص

   Dl ض



 

vi 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dan dhommah dengan ―u‖ sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = � Misalnya ل�� menjadi Q�la 

Vokal (I) Panjang = Î Misalnya ��� menjadi Q�la 

Vokal (u) panjang = � Misalnya دون menjadi D�na 

Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

―i‖, melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah ditulis 

dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) = و Misalnya ل�� Menjadi Qawlun  

Diftong (ay) = ي Misalnya ��� Menjadi Khayrun 

C. Ta‟ Marbuthah (ة) 

Ta‘ marbuthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila ta‘ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya ا����ة ا���ز�ة menjadi al- 

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilaih, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya ى� � 

 .menjadi fi rahmatillah ز��ة

D. Kata Sandang dan Lafadz al-Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak di awal kalimat, sedangkan ―al‖ lafadz al jalalah yang berada di tengah- 

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan…. 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masya‘Allah kana wa malam yasya‟lam yakun.... 

 



 

vii 

DAFTAR ISI 

 

MOTTO ................................................................................................................... i 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI.............................................................................. v 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... vii 

ABSTRAK ............................................................................................................. ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

 xi ..................................................................................................................... الم�خص

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ........................................................................................... 7 

1. Makna ...................................................................................................... 7 

2. Ṭuma‟nīnah (ال�مأو�ى�) .............................................................................. 8 

3. Perspektif Mufassirin ............................................................................. 8 

C. Identifikasi Masalah....................................................................................... 9 

D. Batasan Masalah .......................................................................................... 10 

E. Rumusan Masalah ........................................................................................ 10 

F. Tujuan dan Manfaat penelitian .................................................................... 11 

G. Sistematika Penulisan .................................................................................. 12 

BAB II KAJIAN TEORETIS................................................................................ 14 

A. Landasan Teori ............................................................................................ 14 

1. Thuma‟ninah ......................................................................................... 14 

2. Al-Qur‟an............................................................................................... 17 

3. Prespektif ............................................................................................... 18 

4. Mufassirin .............................................................................................. 19 

B. Literatur Rivew ............................................................................................ 22 

BAB III METODE PENELITIAN........................................................................ 27 

A. Jenis Penelitian ............................................................................................ 27 

B. Pendekatan Penelitian .................................................................................. 27 

C. Sumber Data ................................................................................................ 28 



 

viii 

D. Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 28 

E. Teknik Analisis ............................................................................................ 29 

BAB IV PEMBAHASAN ..................................................................................... 30 

A. Penafsiran Mufassirin terhadap Ayat-ayat Ṭuma‘nīnah dalam Al-Qur‘an.. 30 

1. Penafsiran QS. Al-Fajr [89]: 27–30 Jiwa Tenang (Nafs al-

Muṭma‟innah) dan Kebahagiaan Akhirat .......................................... 30 

2. Penafsiran QS. Ar-Ra‟d [13]: 28 – Ketenangan melalui Dzikrullah 33 

B. Implikasi Makna Ṭuma‘nīnah Menurut mufassirin dalam Menghadapi 

Zaman Sekarang .......................................................................................... 40 

1. Problematika Kebahagiaan Manusia Modern ................................... 40 

2. Analisis Komparatif Pandangan Mufassirin tentang Ṭuma‟nīnah . 43 

3. Implikasi Konsep Ṭuma‟nīnah terhadap Kebahagiaan Manusia 

Modern ................................................................................................... 47 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 51 

A. Kesimpulan .................................................................................................. 51 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 53 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP .............................................................................. 56 

 



 

ix 

ABSTRAK 

Ketenangan merupakan tujuan utama kehidupan manusia, namun dalam konteks 
modern sering dipahami secara materialistik dan bersifat sementara. Pandangan 
tersebut kerap menimbulkan kegelisahan batin dan krisis makna hidup. Islam 
menawarkan konsep kebahagiaan yang lebih mendalam melalui ketenangan jiwa 
(ṭuma’nīnah), sebagaimana diajarkan dalam Al-Qur‘an. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji makna ṭuma’nīnah dalam al-qur‘an menurut perspektif para 
mufassirin kontemporer, yaitu Sayyid Qutb, Wahbah az-Zuhaili, dan Buya 
Hamka, serta menelaah relevansinya dalam menghadapi tantangan kehidupan 
modern. Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) 
dengan pendekatan kualitatif dan menggunakan metode tafsir tematik (mawḍū‘ī). 
Data utama bersumber dari Al-Qur‘an dan kitab tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān, Tafsīr 
al-Munīr, dan Tafsir al-Azhar. Analisis dilakukan dengan mengkaji ayat-ayat 
yang berkaitan dengan ketenangan jiwa dan kebahagiaan, kemudian 
membandingkan penafsiran para mufassirin secara deskriptif-analitis. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa para mufassirin sepakat memandang ṭuma’nīnah 
sebagai kondisi jiwa yang tenang karena iman, dzikrullah, dan ketundukan kepada 
Allah. Sayyid Qutb menekankan dimensi spiritual dan eksistensial, Wahbah az-
Zuhaili menekankan keseimbangan iman dan syariat, sementara Buya Hamka 
menekankan pendekatan humanis dan kontekstual. Dengan demikian, ṭuma’nīnah 
merupakan inti kebahagiaan sejati yang bersifat spiritual dan berkelanjutan. 

Kata kunci: Ṭuma‘nīnah,, Tafsir Al-Qur‘an, Mufassirin. 
 



 

x 

  



 

xi 

 

 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Perkembangan peradaban modern yang ditandai dengan kemajuan 

teknologi, globalisasi informasi, dan percepatan ritme kehidupan telah 

membawa perubahan signifikan dalam cara manusia menjalani kehidupan 

sehari-hari. Di satu sisi, kemajuan tersebut menawarkan kemudahan dan 

efisiensi, namun di sisi lain melahirkan berbagai fenomena sosial dan 

psikologis yang kompleks, seperti meningkatnya tingkat stres, kecemasan, 

krisis identitas, serta perasaan hampa dan kehilangan makna hidup. Fenomena 

ini tidak hanya terjadi di masyarakat perkotaan, tetapi juga merambah ke 

lingkungan akademik, generasi muda, dan komunitas keagamaan, yang secara 

lahiriah tampak religius, namun secara batin kerap mengalami kegelisahan 

yang mendalam. 

Dalam konteks tersebut, kebahagiaan sering dipersepsikan sebagai 

pencapaian material, status sosial, atau pengakuan publik. Media sosial, 

misalnya, menampilkan standar keberhasilan dan kebahagiaan yang bersifat 

visual dan instan, sehingga mendorong individu untuk terus membandingkan 

diri dengan orang lain. Akibatnya, muncul fenomena ―kesejahteraan semu‖, di 

mana seseorang tampak berhasil secara sosial, namun mengalami kekosongan 

spiritual dan ketidaktenangan batin. Kondisi ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara kebahagiaan yang dikejar secara lahiriah dan ketenangan 

jiwa yang dibutuhkan secara hakiki.1 

Setiap orang pasti akan mengupayakan agar diri dan orang-orang 

terdekatnya bahagia. Berbagai cara telah dilakukan, dari upaya menambah 

jumlah angka pada rekening, menambah susunan pakaian di lemari, menjalani 

olah lidah melalui wisata kuliner tiap saat, memandang keindahan alam 

(buatan atau asli), menikmati pemenuhan dorongan seksual, dan lain 

sebagainya. Beberapa orang memang menyatakan bahagia atas semua hal di 

1 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2010), hlm. 145–
160. 



2 

atas (walaupun yang mengatakan bahagia umumnya karena belum merasakan 

kenikmatan di atas) namun tidak sedikit dengan melakukan berbagai aktivitas 

tersebut belum menemukan dari kebahagiaan yang dituju. 2 

Kebahagiaan dalam kerangka pemikiran barat modern sering dikaitkan 

dengan istilah ―subjective well-being‖, yaitu kondisi ketika seseorang merasa 

puas dengan hidupnya dan mengalami emosi positif lebih dominan 

dibandingkan emosi negatif. Namun, model ini cenderung mengabaikan 

dimensi spiritual manusia. Kebahagiaan dianggap sebagai produk psikologis 

dari pencapaian-pencapaian duniawi seperti karier, relasi sosial, atau 

pemenuhan keinginan. Model ini banyak dijumpai dalam pendekatan 

psikologi positif yang dikembangkan oleh tokoh-tokoh seperti Martin 

Seligman dan Ed Diener. 

Meskipun pendekatan ini memiliki nilai pragmatis, banyak kalangan 

mengkritik bahwa pendekatan semacam ini terlalu dangkal dan bersifat 

temporer. Hal ini tercermin dari banyaknya fenomena orang-orang yang secara 

materi dan sosial tampak "sukses", namun justru mengalami krisis batin, 

kehampaan makna hidup, bahkan hingga mengalami depresi berat. Krisis 

semacam ini oleh sebagian filsuf disebut sebagai ―kegersangan spiritual‖ atau 

spiritual dryness, yang muncul akibat terputusnya hubungan antara manusia 

dan aspek ketuhanan dalam dirinya. 

Dalam konteks ini, Islam menawarkan alternatif paradigma yang lebih 

integral. Islam tidak menolak kebahagiaan duniawi, tetapi menempatkan 

kebahagiaan hakiki pada dimensi ruhani yang stabil dan tidak tergantung pada 

variabel duniawi yang fluktuatif. Dalam pandangan Al-Qur‘an, kebahagiaan 

bukanlah semata-mata hasil dari pencapaian lahiriah, melainkan buah dari hati 

yang tenang, iman yang kokoh, dan kedekatan dengan Allah. 

Islam sebagai agama yang holistik memandang kebahagiaan (sa‗ādah) 

tidak hanya terbatas pada kehidupan duniawi, melainkan juga mencakup 

kehidupan ukhrawi. Dalam Al-Qur‘an, Allah menggunakan berbagai istilah 

2 Buku Tasawuf Modern pertama kali diterbitkan di Jakarta oleh Pustaka Panjimas pada 
tahun 1939. Sebelumnya buku ini merupakan rubrik dalam majalah Pedoman Masyarakat dengan 
judul ―Bahagia‖ yang telah digarap HAMKA sejak tahun 1937. 



3 

untuk menggambarkan kondisi bahagia, di antaranya adalah falah, raḥmah, 

ridha, dan ṭuma’nīnah. Di antara istilah tersebut, ṭuma’nīnah menempati 

posisi yang khas, karena mengandung makna kedamaian jiwa yang dalam dan 

stabil, yang tidak terguncang oleh gejolak dunia luar. Dalam Surah ar-Ra‘d 

ayat 28, Allah SWT berfirman: 

  طَْ�ئِ�� الُْ�ُ��بُ أََ� ِ��ِْ�ِ� ال��هِ �َ  ۗ� ال�ِ��َ� آَ�ُ��ا وََ�طَْ�ئِ�� قُ�ُ���ُ�ُ�م ِ��ِْ�ِ� ال��هِ 

Artinya: "Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram 
dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati 
menjadi tenteram." 

Ayat ini secara eksplisit menyatakan bahwa ketenteraman hati 

merupakan anugerah yang diberikan kepada orang-orang yang beriman dan 

senantiasa mengingat Allah. Hal ini menunjukkan bahwa ṭuma’nīnah 

merupakan kondisi spiritual yang menjadi sumber kebahagiaan sejati. Ia bukan 

sekadar perasaan senang yang datang dan pergi, melainkan sebuah keadaan 

ruhani yang mendalam, yang muncul dari kedekatan dengan Allah dan 

keyakinan penuh terhadap takdir-Nya. 

Al-Qur‘an merupakan wahyu Allah Swt. yang diturunkan kepada Nabi 

Muhammad Saw. sebagai petunjuk bagi umat manusia dan juga menjadi 

petunjuk bagi orang yang bertakwa. Selain itu, Al-Qur‘an merupakan kitab 

suci umat Islam yang diharapkan mampu menjadi pembimbing dan pedoman 

manusia dalam kehidupan. Di dalam Al-Qur‘an terkandung nilai dan konsep 

pemecahan berbagai masalah yang dihadapi manusia, baik masalah 

keagamaan maupun masalah sosial kemasyarakatan.3 

Dalam Firman Allah Swt. berikut: 

لِكَ الِْ�َ��بُ َ� رَْ�َ�   ُ�ً�ى لِْ�ُ���ِ��َ  ۗ� فِ�هِ  ۗ� ذَ�

Artinya: ―Kitab (Al-Qur‘an) ini tidak ada keraguan padanya; petunjuk bagi 
mereka yang bertakwa‖4 (QS. Al-Baqarah [2]: 2). 

3 Azam Ismail, Al-Qur‘an, Bahasa dan Pembinaan Masyarakat (Banda Aceh: AKGroup 
Bekerjasama dengan Ar-Raniry Press, 2006), h. 1. 

4 QS Al-Baqarah ayat 2 



4 

Al-Qur‘an sebagai pedoman mempunyai penjelasan yang luas tentang 

kebahagiaan, hal ini terbukti dengan adanya ayat-ayat al-Qur‘an yang 

memerintah untuk mencari kebahagiaan di dunia dan di akhirat.5 Sebagaimana 

yang disebutkan dalam firman Allah, berikut. 

�ْ�َ�� وَاَحِْ�ْ� َ�َ�� ۗ� وَا�ْ�َ�غِ فِْ�َ�� ارَ اْ��خِ�ةََ وََ� �َ�ْ�سَ َ�صِْ�َ�كَ ِ�َ� ال�� هُ ال�� هُ  ۗ� ا����كَ ال�ّ� اَحَْ�َ� ال�ّ�

هَ َ� �ُِ�� الُْ�ْ�ِ�ِ�ْ��َ ۗ� الَْ�َ��دَ ِ� اْ�َرْضِ  الَِْ�كَ وََ� �َ�ْ�غِ   اِن� ال�ّ�

Artinya: ―Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 
(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan bahagianmu dari 
(kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada orang lain) sebagaimana 
Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di 
(muka) bumi. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat 
kerusakan‖. QS. al-Qashash (28): 77 

Ayat ini menekankan hubungan antara manusia dan tujuan akhir 

kehidupan, yaitu kebahagiaan di akhirat. Dalam tradisi Islam, kehidupan di 

dunia dipandang sebagai perjalanan sementara menuju kehidupan yang kekal 

di akhirat. Allah menganugerahkan berbagai nikmat kepada manusia sebagai 

sarana untuk meraih kebahagiaan akhirat. Dengan demikian, aspek teologis 

dari ayat ini menekankan bahwa segala yang dimiliki manusia seharusnya 

digunakan untuk tujuan yang lebih tinggi, yaitu meraih ridha Allah dan 

kebahagiaan di akhirat. 

Namun demikian, Islam memandang kebahagiaan dari perspektif yang 

lebih dalam dan menyeluruh. Kebahagiaan dalam Islam tidak hanya 

menyangkut aspek lahiriah, tetapi lebih utama lagi berkaitan dengan aspek 

batiniah dan ruhani. Dalam Al-Qur‘an, terdapat berbagai istilah yang 

menggambarkan makna kebahagiaan, salah satunya adalah konsep ṭuma’nīnah 

(ketenangan jiwa). Ṭuma’nīnah bukan sekadar ketenangan sesaat, melainkan 

suatu keadaan jiwa yang stabil, tenteram, dan kokoh dalam menghadapi segala 

situasi kehidupan, baik suka maupun duka. Dalam Surah ar-Ra‘d ayat 28, 

Allah berfirman: "Ala bi dhikrillāhi taṭma’innu al-qulūb" (Ingatlah, hanya 

dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram). Ayat ini memberikan 

5 Fachruddin, Ensiklopedia Al-Qur‘an (Jakarta: PT Rineka Cipta, 1992), Jilid 1, h. 185 



5 

landasan kuat bahwa ketenteraman hati (ṭuma’nīnah) adalah bentuk 

kebahagiaan sejati yang berasal dari kedekatan dengan Allah. 

Para mufassirin kontemporer seperti Sayyid Qutb, Wahbah az-Zuhaili, 

dan Buya Hamka memberikan perhatian yang mendalam terhadap konsep 

ṭuma‘nīnah dalam penafsiran Al-Qur‘an. Meskipun berasal dari latar belakang 

sosial, budaya, dan metodologi tafsir yang berbeda, ketiganya sepakat bahwa 

ṭuma‘nīnah merupakan elemen fundamental dalam membangun ketenangan 

jiwa dan kebahagiaan sejati manusia. Konsep ini tidak dipahami sebagai 

kondisi psikologis semata, melainkan sebagai keadaan batin yang lahir dari 

keimanan yang kokoh dan hubungan yang harmonis dengan Allah. 

Sayyid Qutb, seorang pemikir dan mufassir besar abad ke-20, 

menafsirkan konsep ṭuma‘nīnah dalam tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’ān dengan 

pendekatan spiritual dan eksistensial yang sangat kuat. Pengalaman hidupnya 

yang penuh penderitaan, penindasan, dan keterasingan menjadikan 

penafsirannya sarat dengan refleksi ruhani yang mendalam. Ia memandang 

bahwa kebahagiaan sejati tidak bergantung pada kondisi eksternal, melainkan 

pada ketenangan hati yang lahir dari kesadaran akan kehadiran Allah dan 

ketundukan total kepada-Nya. ṭuma‘nīnah, menurut Sayyid Qutb, adalah 

kondisi jiwa yang merasa aman karena berada dalam naungan iman dan 

keyakinan terhadap hikmah serta keadilan Allah dalam setiap peristiwa 

kehidupan. 

Sementara itu, Wahbah az-Zuhaili, melalui tafsir Tafsīr al-Munīr, 

memaknai ṭuma‘nīnah dengan pendekatan yang lebih normatif dan sistematis. 

Ia mengaitkan ketenangan jiwa dengan kepatuhan terhadap syariat Allah, 

keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial, serta pengamalan ajaran Islam 

secara menyeluruh. Menurut Wahbah az-Zuhaili, kebahagiaan dalam Islam 

tercapai ketika manusia mampu menjalani kehidupan sesuai dengan tuntunan 

Al-Qur‘an dan Sunnah, sehingga melahirkan ketenteraman batin, stabilitas 

psikologis, dan keharmonisan dalam kehidupan bermasyarakat. 

Adapun Buya Hamka, dalam Tafsir al-Azhar, menafsirkan ṭuma‘nīnah 

dengan pendekatan yang humanis dan kontekstual. Ia menekankan bahwa 



6 

ketenangan jiwa merupakan kebutuhan mendasar manusia modern yang sering 

kali terjebak dalam kegelisahan akibat orientasi hidup yang materialistis. Buya 

Hamka memandang bahwa iman yang hidup di dalam hati, disertai dengan 

dzikir dan akhlak yang mulia, akan melahirkan kebahagiaan yang hakiki. 

Baginya, ṭuma‘nīnah bukan hanya konsep teologis, tetapi juga solusi praktis 

bagi problem kejiwaan dan sosial manusia. 

Ketiga mufassirin tersebut memiliki pandangan yang sejalan bahwa 

kebahagiaan sejati dalam Islam tidak identik dengan ketiadaan penderitaan. 

Justru, ṭuma‘nīnah sering kali hadir melalui proses perjuangan, kesabaran, dan 

tawakal dalam menghadapi ujian hidup. Baik Sayyid Qutb, Wahbah az-

Zuhaili, maupun Buya Hamka menegaskan bahwa orang-orang beriman yang 

memperoleh ketenangan jiwa bukanlah mereka yang hidup tanpa cobaan, 

melainkan mereka yang mampu merespons ujian dengan iman yang matang 

dan sikap batin yang positif. 

Dalam konteks kehidupan modern yang sarat dengan tekanan mental, 

kecemasan, dan krisis makna hidup, pemahaman para mufassirin terhadap 

konsep ṭuma‘nīnah menjadi sangat relevan. Kemajuan teknologi dan materi 

tidak selalu sejalan dengan kebahagiaan batin, sehingga diperlukan pendekatan 

spiritual yang mampu mengisi kekosongan jiwa. Tafsir para mufassirin ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur‘an menawarkan solusi transenden terhadap 

problem kebahagiaan manusia modern melalui penanaman iman, dzikrullah, 

dan kesadaran akan tujuan hidup yang hakiki. 

Lebih lanjut, ketiga mufassirin juga mengaitkan ṭuma‘nīnah dengan 

dzikrullah, yang tidak hanya dimaknai sebagai aktivitas lisan, tetapi sebagai 

kesadaran batin yang terus-menerus akan kehadiran Allah. Kesadaran ini 

melahirkan rasa aman, optimisme, dan keteguhan hati dalam menjalani 

kehidupan. Dengan demikian, ṭuma‘nīnah menjadi indikator kualitas 

hubungan seorang hamba dengan Tuhannya sekaligus cermin kedalaman 

spiritualnya. 

Penelitian ini menjadi penting karena memberikan kontribusi 

konseptual terhadap pemahaman kebahagiaan dari perspektif Al-Qur‘an 



7 

berdasarkan pandangan para mufassirin kontemporer. Kajian terhadap konsep 

ṭuma‘nīnah menurut Sayyid Qutb, Wahbah az-Zuhaili, dan Buya Hamka tidak 

hanya memperkaya khazanah keilmuan tafsir, tetapi juga menawarkan 

alternatif solusi terhadap krisis kebahagiaan yang dihadapi masyarakat 

modern. Pemahaman bahwa kebahagiaan sejati bersumber dari ketenangan 

hati dan keimanan yang mendalam diharapkan mampu mengarahkan manusia 

kembali kepada nilai-nilai spiritual yang bersifat universal dan 

menyelamatkan. 

Melalui kajian tematik terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an yang berkaitan 

dengan kebahagiaan serta analisis penafsiran para mufassirin tersebut, 

penelitian ini bertujuan untuk mengungkap makna kebahagiaan yang sejati 

menurut Islam, baik dalam konteks kehidupan dunia maupun kebahagiaan di 

akhirat.  

Melalui latar belakang ini, penelitian tentang Makna thum‟aninah 

dalam Al-qur‟an prespektif Mufassirin diharapkan dapat memberikan 

kontribusi yang signifikan dalam bidang studi Islam, khususnya dalam 

pemahaman tentang kebahagiaan yang komprehensif dan aplikatif. 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari kerancuan dan memperjelas ruang lingkup 

pembahasan dalam skripsi ini, perlu dijelaskan beberapa istilah utama yang 

terdapat dalam judul sebagai berikut: 

1. Makna 

Secara etimologis, kata makna berasal dari bahasa Arab ma‘nā 

 yang berarti pengertian, maksud, atau isi. Dalam konteks studi (ا����ى)

tafsir, makna merujuk pada proses penyingkapan dan penafsiran terhadap 

kandungan suatu ayat Al-Qur‘an, baik secara tekstual maupun kontekstual. 

Harun Nasution menjelaskan bahwa dalam studi keislaman, makna tidak 

hanya dipahami secara lahiriah, tetapi juga harus dicermati makna 

batiniahnya yang sering kali lebih mendalam dan spiritual (Nasution, 

Islam Rasional, 1995). 



8 

Dengan demikian, dalam penelitian ini, makna dimaksudkan 

sebagai hasil penafsiran terhadap konsep ṭuma‘nīnah berdasarkan 

pandangan para mufassirin, yakni Sayyid Qutb, Wahbah az-Zuhaili, dan 

Buya Hamka, sebagaimana tertuang dalam karya-karya tafsir mereka. 

2. Ṭuma‟nīnah (ال�مأو�ى�) 

Kata ṭuma‘nīnah berasal dari akar kata ṭama’anna yang berarti 

tenang, tenteram, mantap, dan tidak gelisah. Dalam Al-Qur‘an, istilah ini 

digunakan untuk menggambarkan kondisi hati yang stabil dan damai 

karena berlandaskan keimanan kepada Allah SWT. Salah satu ayat yang 

paling representatif adalah QS. ar-Ra‗d [13]: 28: 

هِ  �� قُ�ُ�ْ��ُ�ُ�مْ ِ��ِْ�ِ� ال�ّ� �� الُْ�ُ�ْ�بُ  ۗ� ال�ِ�ْ�َ� ا�َ��ُ�ْ�ا وََ�طَْ��� هِ َ�طَْ���  �٢۝ ۗ� اََ� ِ��ِْ�ِ� ال�ّ�

Artinya: ―Orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram 
dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah-lah hati 
menjadi tenteram.‖ 

Dalam penafsiran Sayyid Qutb, ṭuma‘nīnah dipahami sebagai 

kondisi ruhani yang lahir dari hubungan yang intim dan berkelanjutan 

antara manusia dengan Allah, sehingga hati tidak goyah meskipun 

menghadapi guncangan kehidupan. Wahbah az-Zuhaili memaknai 

ṭuma‘nīnah sebagai ketenangan jiwa yang muncul dari keimanan yang 

benar dan ketaatan terhadap syariat Allah, yang berdampak pada 

kestabilan hidup di dunia dan keselamatan di akhirat. Sementara itu, Buya 

Hamka menafsirkan ṭuma‘nīnah sebagai ketenteraman batin yang 

bersumber dari keikhlasan, sikap tawakal, dan keridhaan terhadap 

ketentuan Allah SWT. 

Dengan demikian, ṭuma‘nīnah dalam penelitian ini tidak dipahami 

sebatas ketenangan psikologis, tetapi sebagai ketenangan spiritual yang 

berakar pada iman, tauhid, dan kesadaran penuh akan kehadiran Allah. 

3. Perspektif Mufassirin 

Istilah perspektif berarti sudut pandang atau cara seseorang dalam 

memahami, menilai, dan menafsirkan suatu konsep. Dalam penelitian ini, 

perspektif mufassirin merujuk pada cara pandang Sayyid Qutb, Wahbah 



9 

az-Zuhaili, dan Buya Hamka dalam menafsirkan konsep ṭuma‘nīnah serta 

hubungannya dengan kebahagiaan menurut Al-Qur‘an. 

Sayyid Qutb dikenal dengan pendekatan tafsir yang menekankan 

dimensi spiritual, eksistensial, dan perjuangan hidup. Wahbah az-Zuhaili 

menggabungkan pendekatan tematik dengan analisis fikih, akidah, dan 

sosial secara sistematis. Sementara itu, Buya Hamka menghadirkan 

penafsiran yang kontekstual, humanis, dan dekat dengan realitas 

masyarakat. Ketiga perspektif ini memberikan gambaran yang 

komprehensif tentang bagaimana ṭuma‘nīnah dipahami sebagai fondasi 

kebahagiaan sejati dalam Islam. 

C. Identifikasi Masalah 

Dalam konteks penelitian ini, terdapat beberapa persoalan yang 

melatarbelakangi pentingnya mengkaji makna ṭuma‘nīnah sebagai hakikat 

kebahagiaan menurut para mufassirin, khususnya Sayyid Qutb, Wahbah az-

Zuhaili, dan Buya Hamka, yaitu sebagai berikut: 

1. Ketenangan merupakan salah satu tujuan utama dalam hidup 

manusia, namun pemahamannya dalam kehidupan modern sering kali 

terbatas pada aspek materialistik, hedonistik, dan bersifat sementara. 

Orientasi tersebut kerap menyisakan kekosongan batin dan gagal 

memberikan ketenteraman jiwa yang hakiki. 

2. Makna ketenengan dalam Islam memiliki karakteristik yang berbeda 

dengan pandangan Barat sekuler, karena Al-Qur‘an menegaskan bahwa 

kebahagiaan sejati berkaitan erat dengan keimanan, ketakwaan, serta 

ketenangan hati (ṭuma’nīnah). Meskipun demikian, kajian yang secara 

khusus menempatkan ṭuma‘nīnah sebagai inti kebahagiaan dari perspektif 

tafsir Al-Qur‘an, terutama tafsir kontemporer, masih relatif terbatas. 

3. Para mufassirin kontemporer seperti Sayyid Qutb, Wahbah az-

Zuhaili, dan Buya Hamka memiliki pendekatan yang berbeda dalam 

menafsirkan Al-Qur‟an, baik dari sisi spiritual, normatif, maupun 

kontekstual. Perbedaan pendekatan ini membuka ruang kajian untuk 



10 

menelaah bagaimana masing-masing mufassir memaknai ṭuma‘nīnah dan 

mengaitkannya dengan konsep kebahagiaan yang hakiki menurut Al-

Qur‘an. 

4. Kurangnya perhatian terhadap dimensi batiniah (spiritual) dalam 

menghadapi krisis psikologis, moral, dan eksistensial di era modern 

menunjukkan perlunya peninjauan kembali konsep kebahagiaan yang 

bersumber dari ajaran wahyu. Pemikiran para mufassirin tersebut 

menawarkan perspektif alternatif yang lebih holistik dan relevan dalam 

menjawab problematika kebahagiaan manusia kontemporer. 

5. Masih terbatasnya kajian akademik yang mengupas makna 

ṭuma‟nīnah secara komparatif dan tematik dalam Al-Qur‟an 

berdasarkan penafsiran Sayyid Qutb, Wahbah az-Zuhaili, dan Buya 

Hamka, khususnya dalam menjelaskan hubungan antara ketenangan jiwa 

dan kebahagiaan menurut pandangan Al-Qur‘an, menjadi celah penelitian 

yang perlu diisi. 

D. Batasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah di atas. Dalam penelitian ini penulis 

hanya membatasi dan hanya berfokus pada bahasan tentang ayat-ayat 

thuma‘ninah . Maka dari itu, penulis ingin membatasi permasalahan pada 

penelitian ini dengan berfokus terhadap surah Al-fajr [89]: 27-30 dan surah 

Ar-Ra‘d [13]: 28 yang relevan tentang thuma‘ninah dalaam hakikat 

kebahagiaan dalam tafsir sayyid qutb, tafsir al- munir wahbah zuhaili dan 

tafsir Al azhar Buya hamka. Alasan pembatasan ini adalah agar supaya apa 

yang disajikan oleh Al-Qur‘an mengenai konsep kebahagiaan dapat dipahami 

dengan baik dan tidak menjalar kemana-mana.  

E. Rumusan Masalah 

1. Bagaiman penafsiran para mufassir terhadap ayat-ayat thuma‘ninah dalam 

al qur‘an? 

2. Bagaimana implikasi ṭuma‘nīnah menurut mufassirin dalam menghadapi 

zaman sekarang? 



11 

F. Tujuan dan Manfaat penelitian 

Berdasarkan latar belakang dan rumusan masalah di atas, tujuan dan 

manfaat penelitian ini adalah sebagai berikut:  

1. Tujuan Penelitian  

a. Menjelaskan makna ṭuma‘nīnah dalam Al-Qur‘an menurut mufassirin 

(Sayyid qutb, Wahbah Zuhaili dan buya Hamka). 

b. Menganalisis keterkaitan antara ṭuma‘nīnah dan konsep kebahagiaan 

hakiki dalam perspektif Islam sebagaimana ditafsirkan oleh Mufassir. 

c. Mengidentifikasi relevansi nilai ṭuma‘nīnah dalam menjawab 

problema tika kebahagiaan manusia modern, seperti stres, kecemasan, 

dan krisis makna hidup. 

d. Mengungkap kontribusi pendekatan tafsir tematik dalam memperkuat 

pemahaman terhadap konsep kebahagiaan Islami. 

2. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat penelitian ini adalah sebagai berikut:  

a. Secara Teoritis  

1) Memberikan kontribusi akademik dalam pengembangan studi tafsir 

tematik, khususnya terkait tema kebahagiaan dalam Al-Qur‘an. 

2) Menjadi rujukan bagi pengkaji Al-Qur‘an dalam memahami 

dimensi ruhaniyah Islam yang berkaitan dengan kebahagiaan dan 

ketenangan jiwa. 

3) Menambah literatur tentang pemikiran Mufassir, khususnya dalam 

aspek psikologis-spiritual Islam. 

b. Manfaat Secara Praktis  

1) Memberikan wawasan bagi masyarakat modern dalam mencari 

solusi terhadap krisis kebahagiaan melalui pendekatan keislaman 

yang Qur‘ani. 

2) Menjadi inspirasi bagi individu, khususnya generasi muda Muslim, 

dalam membangun kehidupan yang lebih tenang, bermakna, dan 

bahagia melalui nilai-nilai Al-Qur‘an. 



12 

3) Menjadi bahan refleksi untuk para pendidik, dai, dan konselor 

dalam mengintegrasikan nilai ṭuma‘nīnah ke dalam pendekatan 

dakwah dan pendidikan ruhani. 

Disamping itu manfaat penelitian ini adalah agar memenuhi 

persyaratan akademis untuk mendapatkan gelar S1 pada Program Studi 

Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

 

G. Sistematika Penulisan  

Dalam penelitian ini, agar susunan penelitian tertata rapi dan mudah 

dipahami serta memberikan gambaran umum tentang isi penelitian tersebut, 

maka penulis merumuskan sistematika penelitian ini, antara lain: 

BAB I  Berisi tentang pendahuluan yang mendeskripsikan keseluruhan 

penelitian ini dengan uraian yang terdiri dari; latar belakang 

masalah, identifikasi masalah, rumusan dan batasan masalah, 

tujuan dan manfaat penelitian, tinjauan pustaka, metodologi 

penelitian dan sistematika penelitian. 

BAB II  Pada bab dua kerangka teori ini penulis akan menjelaskan tinjauan 

umum tentang kebahagian yang meliputi pengertian kebahagiaan, 

aspek-aspek kebahagiaan. Selanjutnya pada bagian kedua penulis 

membahas mengenai timjauan umum tafsir tematik dalam al 

qur‘an, bagian ketiga penulis menulis tentang term-term mengenai 

kebahagiaan dalam Al-Qur‘an meliputi pengertian Basyara, 

Thuma‘ninah, dan na‘im, bagian keempat penulis akan membahas 

tentang literatur rivew/pengkajian terdahulu. 

BAB III Merupakan pembahasan objek. Dalam hal ini yang menjadi sorotan 

penelitian ini adalah menguraikan invetarisir ayat dan Basyara, 

Thuma‘ninah, dan na‘im, menurut sayyid qutub 

BAB IV Merupakan hasil penelitian dan analisis. Penulis akan menjelaskan 

tentang konsep kebahagian dalan alqur‘an dan menguraikan 



13 

hubungan kata Basyara, Thuma‘ninah, dan na‘im, menjelaskan 

makna kontekstual dengan menggunakan tafsir fizilalil qur‘an  

BAB V Merupakan kesimpulan dari rumusan masalah pada bab pertama 

dan memberikan saran kepada para pembaca. 

 



 

14 

BAB II 

KAJIAN TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Thuma‟ninah 

a) Pengertian Thuma‟ninah 

Dalam perjalanan kehidupan manusia, pencarian akan ketenangan 

batin merupakan salah satu kebutuhan paling mendasar. Seiring dengan 

perkembangan zaman yang ditandai oleh kemajuan teknologi, arus 

informasi yang deras, serta tuntutan sosial dan ekonomi yang semakin 

kompleks, manusia modern justru kerap mengalami kegelisahan, 

kecemasan, dan kekosongan makna hidup.6 Fenomena ini menunjukkan 

bahwa kemajuan material tidak selalu berbanding lurus dengan 

ketenteraman jiwa. Dalam konteks inilah Islam hadir sebagai agama yang 

tidak hanya mengatur aspek lahiriah kehidupan manusia, tetapi juga 

memberikan perhatian besar terhadap dimensi batin dan spiritual. Salah 

satu konsep kunci dalam Islam yang berkaitan erat dengan ketenangan 

jiwa adalah ṭuma‘nīnah. 

Konsep ṭuma‘nīnah memiliki posisi yang sangat penting dalam 

ajaran Islam, baik dalam aspek teologis, spiritual, maupun praktis. Ia tidak 

hanya dipahami sebagai keadaan psikologis yang tenang, tetapi juga 

sebagai kondisi spiritual yang mencerminkan kedalaman iman seseorang 

kepada Allah Swt. Dengan demikian, ṭuma‘nīnah bukanlah ketenangan 

yang bersifat semu atau sementara, melainkan ketenteraman yang berakar 

kuat pada keyakinan, kepasrahan, dan kedekatan kepada Allah.7 Oleh 

sebab itu, pembahasan mengenai ṭuma‘nīnah menjadi relevan untuk dikaji 

secara mendalam, terutama dalam upaya memahami hakikat kebahagiaan 

menurut perspektif Al-Qur‘an. 

6 Erich Fromm, Manusia bagi Dirinya: Suatu Telaah Psikologi Etika, terj. Kamdani 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), hlm. 15–17. 

7 Yusuf al-Qaradawi, Iman dan Kehidupan, terj. Didin Hafidhuddin (Jakarta: Gema 
Insani Press, 1997), hlm. 23. 



15 

b) Thuma‟ninah dalam bahasa 

Secara etimologis, istilah ṭuma‘nīnah berasal dari akar kata Arab 

 yang bermakna tenang, tenteram, stabil, dan tidak  مَأوِْ�ىَ�� ط�  –يَْ�مَئهِ�  –طَمَأنَْ 

gelisah. Akar kata ini menggambarkan kondisi sesuatu yang telah menetap 

dan tidak lagi bergejolak setelah sebelumnya berada dalam keadaan tidak 

stabil. Dalam penggunaan bahasa Arab, kata ṭuma‘nīnah sering 

dipertentangkan dengan kegelisahan, kegoncangan, dan ketakutan. Oleh 

karena itu, secara bahasa ṭuma‘nīnah menunjukkan keadaan batin yang 

mantap dan kokoh, bukan sekadar perasaan senang yang bersifat 

emosional dan sesaat. 

Dalam terminologi keislaman, ṭuma‘nīnah mengalami pendalaman 

makna yang signifikan. Ia tidak hanya menunjuk pada ketenangan 

psikologis, tetapi juga mencerminkan kondisi hati yang dipenuhi keimanan 

dan keyakinan kepada Allah Swt. Al-Qur‘an menggunakan istilah ini 

untuk menggambarkan keadaan hati orang-orang beriman yang mampu 

menghadapi berbagai ujian kehidupan dengan sikap tenang, sabar, dan 

penuh harap kepada Allah. Hal ini menegaskan bahwa ṭuma‘nīnah 

merupakan buah dari iman yang benar dan hubungan spiritual yang kuat 

antara hamba dan Tuhannya.8 

Al-Qur‘an secara eksplisit mengaitkan ṭuma‘nīnah dengan aktivitas 

mengingat Allah (dzikrullah). Dalam Surah Ar-Ra‗d ayat 28, Allah Swt 

menegaskan bahwa hanya dengan mengingat Allah hati dapat mencapai 

ketenteraman. Ayat ini memberikan landasan teologis yang kuat bahwa 

sumber ketenangan sejati bukanlah harta, jabatan, popularitas, atau 

pengakuan sosial, melainkan kedekatan spiritual dengan Allah. Dengan 

demikian, ṭuma‘nīnah bersifat transendental, melampaui dimensi material 

dan rasional semata.9 

 

c) Thuma‟ninah menurut ulama 

8 Dadang Hawari, Manajemen Stres, Cemas, dan Depresi, (Jakarta: FKUI, 2016), h. 18. 
9 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 2002), hlm. 370. 



16 

Para ulama tafsir menegaskan bahwa ṭuma‘nīnah adalah kondisi 

hati yang merasa aman dengan janji Allah, ridha terhadap ketentuan-Nya, 

dan yakin akan hikmah di balik setiap peristiwa. Dalam pandangan ini, 

hati yang memiliki ṭuma‘nīnah tidak mudah terguncang oleh perubahan 

keadaan, baik ketika mendapatkan kenikmatan maupun ketika menghadapi 

kesulitan. Ketenteraman tersebut lahir dari keyakinan bahwa segala 

sesuatu berada dalam genggaman Allah Swt dan bahwa apa pun yang 

terjadi pasti mengandung hikmah bagi kehidupan seorang mukmin. 

Selain dimensi teologis, ṭuma‘nīnah juga memiliki dimensi etis dan 

praktis dalam kehidupan sehari-hari. Dalam ibadah, misalnya, ṭuma‘nīnah 

menjadi salah satu syarat sah dan sempurnanya shalat. Hal ini 

menunjukkan bahwa ketenangan tidak hanya menjadi tujuan spiritual, 

tetapi juga harus tercermin dalam sikap, perilaku, dan tata cara ibadah 

seorang Muslim. Seorang yang memiliki ṭuma‘nīnah dalam shalatnya akan 

melaksanakan ibadah dengan penuh kesadaran, kekhusyukan, dan 

penghayatan, bukan sekadar menggugurkan kewajiban formal. 

Lebih jauh, ṭuma‘nīnah juga berperan penting dalam membentuk 

kepribadian dan mentalitas seorang mukmin. Orang yang memiliki 

ṭuma‘nīnah cenderung memiliki sikap optimis, tidak mudah putus asa, 

serta mampu mengelola emosi dan tekanan hidup dengan bijaksana. Ia 

tidak larut dalam kegembiraan berlebihan ketika memperoleh 

keberhasilan, dan tidak pula tenggelam dalam kesedihan mendalam ketika 

menghadapi kegagalan. Keseimbangan inilah yang menjadi ciri utama 

kepribadian Muslim yang matang secara spiritual.10 

Dalam konteks masyarakat modern, konsep ṭuma‘nīnah menjadi 

sangat relevan untuk menjawab berbagai persoalan psikologis dan 

eksistensial. Banyak individu yang secara material berkecukupan, namun 

tetap merasa hampa dan gelisah. Hal ini menunjukkan bahwa kebahagiaan 

tidak dapat direduksi hanya pada aspek material. Islam melalui konsep 

10 Sayyid Qutb, Di Bawah Naungan Al-Qur’an (Fī Ẓilāl al-Qur’ān), jilid 4, terj. As‘ad 
Yasin dkk. (Jakarta: Gema Insani Press, 2004), hlm. 2035. 



17 

ṭuma‘nīnah menawarkan paradigma alternatif tentang kebahagiaan, yaitu 

kebahagiaan yang berakar pada ketenangan batin dan kedekatan dengan 

Allah Swt. 

Oleh karena itu, pengkajian terhadap makna ṭuma‘nīnah tidak 

hanya penting dalam ranah teoretis, tetapi juga memiliki implikasi praktis 

yang luas. Pemahaman yang komprehensif terhadap konsep ini dapat 

menjadi landasan bagi pembinaan spiritual, penguatan mental, serta 

pengembangan kepribadian Muslim yang utuh.11 Dengan menempatkan 

ṭuma‘nīnah sebagai pusat orientasi hidup, seorang mukmin diharapkan 

mampu menjalani kehidupan dengan penuh makna, keteguhan iman, dan 

ketenteraman jiwa. 

Dengan demikian, ṭuma‘nīnah dapat dipahami sebagai konsep 

integral dalam Islam yang mencakup dimensi iman, ibadah, dan akhlak. Ia 

bukan sekadar keadaan emosional yang bersifat individual, tetapi juga 

refleksi dari kualitas hubungan manusia dengan Allah Swt. Kajian ini 

menjadi pintu masuk penting untuk memahami bagaimana Al-Qur‘an 

memandang kebahagiaan dan ketenangan sejati, sekaligus menjadi dasar 

bagi pembahasan-pembahasan selanjutnya terkait ṭuma‘nīnah dalam 

perspektif tafsir dan pemikiran para ulama. 

2.  Al-Qur‟an 

a) Pengertian 

Secara etimologis, kata Al-Qur’an berasal dari bahasa Arab qara’a 

yang berarti membaca, menghimpun, atau mengumpulkan. Makna ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur‘an tidak hanya dipahami sebagai aktivitas 

membaca secara verbal, tetapi juga sebagai proses menghimpun, 

memahami, dan menginternalisasi pesan-pesan ilahi dalam kehidupan 

manusia.12 Secara terminologis, para ulama mendefinisikan Al-Qur‘an 

sebagai kalam Allah SWT yang diturunkan kepada Nabi Muhammad 

11 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2019), h. 412. 
12 Manna‘ Khalil al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an, (Kairo: Maktabah Wahbah, 

2000), hlm. 21 



18 

SAW melalui perantaraan Malaikat Jibril, disampaikan secara mutawatir, 

tertulis dalam mushaf, dimulai dari Surah Al-Fatihah dan diakhiri dengan 

Surah An-Nas, serta membacanya bernilai ibadah.13 

Definisi tersebut menegaskan bahwa Al-Qur‘an memiliki 

kedudukan yang istimewa dalam ajaran Islam, bukan sekadar sebagai teks 

suci yang dibaca, tetapi sebagai wahyu ilahi yang mengandung pedoman 

hidup bagi umat manusia. Al-Qur‘an memuat ajaran yang bersifat teologis, 

spiritual, moral, sosial, dan hukum, sehingga menjadi sumber utama dalam 

pembentukan keimanan, pembinaan akhlak, serta pengaturan hubungan 

manusia dengan Allah SWT, sesama manusia, dan alam semesta. 

Dengan demikian, Al-Qur‘an dipahami sebagai kitab petunjuk 

(hudan) yang relevan sepanjang zaman. Pesan-pesan yang terkandung di 

dalamnya tidak hanya berlaku pada konteks masyarakat Arab pada masa 

turunnya wahyu, tetapi juga dapat dikontekstualisasikan dalam berbagai 

situasi dan tantangan kehidupan modern. Hal ini menunjukkan bahwa Al-

Qur‘an memiliki dimensi universal yang menjadikannya sebagai sumber 

nilai, inspirasi, dan rujukan utama dalam membangun kehidupan individu 

dan masyarakat yang berlandaskan keimanan dan keadilan.14 

3. Prespektif  

Perspektif secara etimologis berasal dari bahasa Latin perspectiva 

yang berarti cara memandang atau sudut pandang. Dalam pengertian 

umum, perspektif merujuk pada cara seseorang memahami, menafsirkan, 

dan memberikan makna terhadap suatu objek, peristiwa, atau realitas 

berdasarkan latar belakang pengalaman, nilai, serta kerangka berpikir yang 

dimilikinya. Dengan demikian, perspektif tidak hanya menggambarkan 

apa yang dilihat, tetapi juga bagaimana dan mengapa suatu fenomena 

dipahami dalam konteks tertentu.15 

13 Muhammad ‗Abd al-‗Azim al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an, Jilid I, 
(Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), hlm. 15. 

14 Hasbi Ash-Shiddieqy, Sejarah dan Pengantar Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, (Jakarta: 
Bulan Bintang, 2002), hlm. 3–5. 

15
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: 

Balai Pustaka, 2016), hlm. 1105. 



19 

Dalam konteks akademik, perspektif dipahami sebagai kerangka 

konseptual atau sudut pandang teoretis yang digunakan untuk 

menganalisis dan menjelaskan suatu fenomena. Perspektif berfungsi 

sebagai dasar dalam menentukan fokus kajian, memilih pendekatan 

metodologis, serta merumuskan interpretasi terhadap data atau teks yang 

dikaji. Melalui perspektif tertentu, peneliti dapat menempatkan objek 

kajian dalam suatu kerangka berpikir yang sistematis dan terarah.16 

Lebih lanjut, perspektif juga berperan dalam membentuk 

perbedaan penafsiran terhadap suatu realitas. Perbedaan latar belakang 

sosial, budaya, dan keilmuan dapat melahirkan variasi sudut pandang 

dalam memahami fenomena yang sama. Oleh karena itu, pemahaman 

terhadap perspektif menjadi penting dalam kajian ilmiah karena membantu 

peneliti bersikap kritis, reflektif, dan terbuka terhadap berbagai 

kemungkinan makna yang dihasilkan dari suatu analisis. 

4. Mufassirin 

a) Sejarah Sayyid qutb 

Sayyid Qutb lahir pada tanggal 9 Oktober 1906 di desa Musha, 

Provinsi Asyut, Mesir Hulu. Ia berasal dari keluarga yang religius dan 

nasionalis. Ayahnya adalah tokoh masyarakat yang dikenal aktif dalam 

politik lokal dan mendukung kemerdekaan Mesir dari kolonialisme 

Inggris. Sejak kecil, Qutb tumbuh dalam suasana keagamaan dan 

keilmuan; ia telah menghafal Al-Qur‘an pada usia 10 tahun.  

Ia melanjutkan pendidikan di Kairo dan lulus dari Dār al-‗Ulūm 

pada tahun 1933. Setelah itu, Qutb bekerja di Kementerian Pendidikan 

Mesir dan dikenal sebagai sastrawan dan kritikus sastra. Pada masa ini, 

tulisannya masih bercorak nasionalisme dan humanisme. 

Pada tahun 1948, Sayyid Qutb dikirim ke Amerika untuk studi 

pendidikan. Pengalamannya di Amerika membuatnya muak terhadap 

budaya Barat yang dianggap materialistik dan imoral. Ini menjadi titik 

16
Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D 

(Bandung: Alfabeta, 2019), hlm. 15. 



20 

balik dalam hidupnya dan menguatkan keyakinan bahwa hanya Islam yang 

dapat menyelamatkan umat manusia.  

Sekembalinya ke Mesir, Qutb bergabung dengan Ikhwanul 

Muslimin dan menjadi ideolog utama. Ia menyusun tafsir monumental Fi 

Ẓilāl al-Qur‘ān yang tidak hanya menjelaskan ayat-ayat Al-Qur‘an tetapi 

juga membawa pesan perlawanan terhadap sekularisme dan tirani.  

Pada tahun 1954, ia ditangkap karena konflik dengan rezim Gamal 

Abdel Nasser dan dijatuhi hukuman penjara selama 15 tahun. Di penjara, 

ia mengalami penyiksaan namun tetap menulis. Tahun 1964 ia dibebaskan 

sementara, namun pada 1965 ditangkap kembali dan dijatuhi hukuman 

mati. Pada 29 Agustus 1966, ia dieksekusi dengan cara digantung.  

Sayyid Qutb meninggalkan warisan intelektual besar. Beberapa 

karya terkenalnya termasuk Fi Ẓilāl al-Qur‘ān, Ma‗ālim fī al-Ṭarīq, dan al-

‗Adālah al-Ijtimā‗iyyah fī al-Islām. Pemikirannya memengaruhi banyak 

gerakan Islam modern, meski juga menuai kritik dari sebagian ulama 

karena pendekatan radikalnya.  

Keluarga Sayyid Qutb sangat berperan penting dalam membentuk 

kepribadiannya yang religius. Ayahnya, walaupun bukan seorang ulama, 

memiliki pandangan Islam yang kuat dan aktif berdiskusi mengenai isu-isu 

keagamaan dan sosial di rumah. Hal ini memberikan suasana intelektual 

yang mendorong Qutb muda untuk mencintai ilmu dan Al-Qur‘an sejak 

dini. 

Selama menempuh pendidikan di Dār al-‗Ulūm, Qutb mulai 

mengenal pemikiran-pemikiran Barat modern, termasuk pemikiran sekuler 

dan liberal. Meskipun awalnya ia tertarik pada konsep-konsep ini, namun 

semakin lama ia merasa bahwa pemikiran Barat tidak mampu menjawab 

kebutuhan spiritual umat manusia. Hal inilah yang kemudian membentuk 

kritiknya terhadap Barat di kemudian hari. 

Di Amerika, Qutb menulis catatan yang sangat kritis terhadap 

masyarakat Amerika. Ia mengamati bagaimana musik, pakaian, pergaulan 

bebas, dan gaya hidup konsumtif mendominasi kehidupan masyarakat. Ia 



21 

juga merasa kesepian dan terasing karena tidak menemukan nilai-nilai 

Islam dalam kehidupan di sana. Pengalaman ini semakin mengokohkan 

keyakinannya bahwa hanya Islam yang mampu memberikan sistem 

kehidupan yang benar. 

Ketika bergabung dengan Ikhwanul Muslimin, Qutb melihat 

pentingnya membangun sistem pemerintahan yang berlandaskan pada 

syariat Islam. Ia menolak konsep demokrasi Barat yang menurutnya tidak 

menempatkan hukum Tuhan sebagai sumber hukum tertinggi. Gagasan ini 

ia uraikan dalam berbagai tulisannya, terutama dalam Ma‗ālim fī al-Ṭarīq. 

Dalam karya Fi Ẓilāl al-Qur‘ān, Qutb tidak hanya menafsirkan ayat 

secara tekstual, tetapi mengaitkannya dengan realitas sosial-politik 

zamannya. Ia memandang Al-Qur‘an sebagai petunjuk hidup yang harus 

dijadikan landasan revolusi moral dan politik. Oleh karena itu, tafsirnya 

bersifat ideologis dan sangat memengaruhi gerakan Islamis pasca 

kematiannya. 

Setelah dieksekusi, Sayyid Qutb dianggap sebagai syuhada oleh 

banyak pendukungnya. Ia menjadi simbol perlawanan terhadap tirani dan 

sekularisme. Namun, sebagian kalangan mengkritik bahwa pemikirannya 

juga dijadikan legitimasi oleh kelompok ekstremis untuk melakukan 

kekerasan atas nama agama. Oleh karena itu, warisan pemikirannya tetap 

menjadi perdebatan di kalangan intelektual Islam hingga hari ini. 



22 

B. Literatur Rivew 

1. Akhmad Fauzi (2016), STAIN Ponorogo 

Fauzi mengkaji Hakikat Bahagia dalam Perspektif Al-Qur‘an 

melalui studi Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka.17 Peneliti lebih fokus 

pada penafsiran Buya Hamka mengenai kebahagiaan dalam Al-Qur'an. 

Dalam penelitian ini, konsep kebahagiaan dijelaskan sebagai kebahagiaan 

spiritual yang dicapai melalui iman dan amal saleh.  

Persamaan: Penelitian Fauzi dan skripsi ini sama-sama menempatkan 

kebahagiaan sebagai realitas spiritual, bukan sekadar kondisi material. Keduanya 

menekankan bahwa iman dan amal saleh merupakan fondasi utama tercapainya 

ketenangan batin dalam perspektif Al-Qur‘an. 

Perbedaan: Fauzi berfokus pada penafsiran Buya Hamka dalam 

Tafsir Al-Azhar, sedangkan skripsi ini secara khusus mengkaji konsep 

ṭuma‘nīnah dalam perspektif Sayyid Qutb melalui Tafsir Fi Ẓilāl al-

Qur’ān. Dengan demikian, perbedaan utama terletak pada mufassir dan 

kerangka konseptual yang digunakan. 

2. Misbahul Munir (2012), UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Dalam tesisnya berjudul Konsep Kebahagiaan dalam Al-Qur‘an, 

Munir mengkaji bagaimana Al-Qur‘an menggambarkan kebahagiaan 

sejati.18 Ia menyimpulkan bahwa kebahagiaan dalam Islam mencakup 

aspek spiritual, psikologis, dan sosial, yang salah satu intinya adalah 

ketenangan jiwa atau ṭuma‘nīnah. 

Persamaan: Keduanya menegaskan bahwa kebahagiaan sejati 

dalam Islam berakar pada ketenangan jiwa (ṭuma‘nīnah) sebagai dimensi 

spiritual yang mendalam. 

Perbedaan: Munir mengkaji kebahagiaan secara umum dalam Al-

Qur‘an dengan pendekatan tematik lintas ayat dan mufassir, sedangkan 

17 Akhmad Fauzi, Hakikat Bahagia dalam Perspektif Al-Qur’an (Studi Tafsir Al-Azhar 
karya Buya Hamka), Skripsi, STAIN Ponorogo, 2016. 

18 Misbahul Munir, Konsep Kebahagiaan dalam Al-Qur’an, Tesis, UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta, 2012. 



23 

skripsi ini bersifat spesifik dan mendalam terhadap satu tokoh mufassir, 

yaitu Sayyid Qutb. 

3. Andi Wahyudi (2018), UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

Wahyudi meneliti Makna Kebahagiaan dalam Al-Qur‘an 

Perspektif Quraish Shihab.19 Ia menyimpulkan bahwa kebahagiaan tidak 

hanya bersifat lahiriah, tetapi juga batiniah. Ṭuma‘nīnah menjadi indikator 

utama kebahagiaan dalam perspektif Al-Qur‘an. 

Persamaan: Keduanya memandang ṭuma‘nīnah sebagai indikator 

utama kebahagiaan batiniah dalam Al-Qur‘an. 

Perbedaan: Penulis diatas menggunakan perspektif Quraish Shihab, 

sedangkan skripsi ini menggunakan pendekatan ideologis dan spiritual 

khas Sayyid Qutb dalam Fi Ẓilāl al-Qur’ān. 

4. Siti Nurhaliza (2020), IAIN Tulungagung 

Dalam skripsinya yang berjudul Konsep Al-Nafs al-Muṭma‘innah 

dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur‘ān, Nurhaliza mengulas pemikiran Sayyid 

Qutb tentang jiwa yang tenang.20 Ia menemukan bahwa ketenangan jiwa 

adalah buah dari keyakinan total dan ketundukan kepada Allah, yang juga 

merupakan bentuk kebahagiaan hakiki. 

Persamaan: Sama-sama menggunakan Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān 

sebagai rujukan utama dan membahas ketenangan jiwa sebagai bentuk 

kebahagiaan hakiki. 

Perbedaan: Nurhaliza menitikberatkan pada konsep nafs al-

muṭma’innah, sedangkan skripsi ini mengembangkan konsep ṭuma‘nīnah 

sebagai hakikat kebahagiaan secara lebih luas dan sistematis dalam 

keseluruhan kerangka kebahagiaan Qur‘ani. 

5. Fajar Maulana (2017), UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

19 Andi Wahyudi, Makna Kebahagiaan dalam Al-Qur’an Perspektif Quraish Shihab, 
Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018. 

20
Siti Nurhaliza, Konsep Al-Nafs al-Muṭma’innah dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, 

Skripsi, IAIN Tulungagung, 2020.



24 

Maulana menganalisis Kebahagiaan Menurut Sayyid Qutb dalam 

Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur‘ān.21 Hasil kajian menunjukkan bahwa Sayyid Qutb 

menekankan bahwa kebahagiaan bukan dari kenikmatan duniawi, 

melainkan dari hubungan ruhani dengan Allah melalui iman dan jihad fi 

sabilillah. 

Persamaan: Keduanya menegaskan bahwa kebahagiaan menurut 

Sayyid Qutb tidak bersumber dari aspek duniawi, melainkan dari 

hubungan ruhani dengan Allah. 

Perbedaan: Maulana lebih menyoroti aspek perjuangan dan jihad 

sebagai ekspresi kebahagiaan, sedangkan skripsi ini memfokuskan pada 

kondisi batin berupa ṭuma‘nīnah sebagai inti kebahagiaan itu sendiri. 

6. Nia Rahmawati (2019), UIN Walisongo Semarang 

Rahmawati mengkaji Kebahagiaan dalam Perspektif Hamka dan 

Sayyid Qutb.22 Ia menyimpulkan bahwa keduanya menekankan 

pentingnya dimensi spiritual, namun Sayyid Qutb lebih banyak 

menekankan pada aspek ketundukan total (ubudiyah) yang melahirkan 

ṭuma‘nīnah. 

Persamaan: Sama-sama menekankan dimensi spiritual sebagai 

pusat kebahagiaan dan pentingnya ketundukan kepada Allah dalam 

melahirkan ketenangan jiwa. 

Perbedaan: Rahmawati melakukan studi komparatif antara Hamka 

dan Sayyid Qutb, sedangkan skripsi ini bersifat monografis dengan fokus 

penuh pada pemikiran Sayyid Qutb. 

7. Muhammad Ridho (2015), UIN Alauddin Makassar 

Dalam skripsinya berjudul Konsep Jiwa Tenang dalam Al-Qur‘an, 

Ridho membahas konsep ―nafs al-muṭma‘innah‖ dari berbagai mufassir 

21
Fajar Maulana, Kebahagiaan Menurut Sayyid Qutb dalam Tafsir Fi Ẓilāl al-Qur’ān, 

Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2017. 
22

Nia Rahmawati, Kebahagiaan dalam Perspektif Hamka dan Sayyid Qutb, Skripsi, UIN 
Walisongo Semarang, 2019. 



25 

termasuk Sayyid Qutb.23 Ia menyimpulkan bahwa ṭuma‘nīnah adalah 

ketenangan jiwa yang lahir dari kesadaran tauhid dan penghambaan sejati. 

Persamaan: Keduanya mengaitkan ṭuma‘nīnah dengan tauhid dan 

penghambaan sejati sebagai sumber ketenangan jiwa. 

Perbedaan: Penulis diatas membahas dari berbagai mufassir, 

sedangkan skripsi ini secara khusus mendalami corak pemikiran Sayyid 

Qutb dalam satu karya tafsir tertentu.   

8. Laila Fitriyani (2021), UIN Raden Intan Lampung 

Fitriyani meneliti Konsep Kebahagiaan Perspektif Psikologi Islam 

dan Al-Qur‘an.24 Ia menemukan bahwa konsep ṭuma‘nīnah dalam Al-

Qur‘an sangat erat kaitannya dengan stabilitas emosional dan psikologis, 

serta menjadi indikator penting kebahagiaan dalam Islam. 

Persamaan: Keduanya menempatkan ṭuma‘nīnah sebagai indikator 

kebahagiaan dan stabilitas batin. 

Perbedaan: Fitriyani menggunakan pendekatan psikologi Islam, 

sedangkan skripsi ini menggunakan pendekatan tafsir ideologis dan 

spiritual khas Sayyid Qutb. 

9. Zaki Mubarak (2010), UIN Jakarta 

Mubarak dalam tesisnya Relevansi Pemikiran Sayyid Qutb 

terhadap Krisis Spiritual Modern menyatakan bahwa ṭuma‘nīnah adalah 

solusi utama atas kegelisahan eksistensial manusia modern, dan Sayyid 

Qutb telah menggarisbawahi hal ini dalam karya tafsirnya.25 

Persamaan: Keduanya menilai ṭuma‘nīnah sebagai solusi atas 

kegelisahan spiritual dan krisis eksistensial manusia modern. 

Perbedaan: Mubarak lebih menyoroti relevansi sosial dan konteks 

modernitas, sedangkan skripsi ini berfokus pada perumusan konseptual 

ṭuma‘nīnah dalam kerangka tafsir Qur‘ani Sayyid Qutb. 

23
Muhammad Ridho, Konsep Jiwa Tenang dalam Al-Qur’an, Skripsi, UIN Alauddin 

Makassar, 2015. 
24

Laila Fitriyani, Konsep Kebahagiaan Perspektif Psikologi Islam dan Al-Qur’an, 
Skripsi, UIN Raden Intan Lampung, 2021. 

25
Zaki Mubarak, Relevansi Pemikiran Sayyid Qutb terhadap Krisis Spiritual Modern, 

Tesis, UIN Jakarta, 2010.



26 

10. Rahmat Hidayat (2013), IAIN Raden Fatah Palembang 

Dalam penelitian Kebahagiaan dalam Pandangan Mufassir 

Kontemporer, Hidayat menyandingkan pandangan Sayyid Qutb dan 

Quraish Shihab.26 Ia menyimpulkan bahwa keduanya melihat ketenangan 

jiwa sebagai pusat kebahagiaan, meskipun pendekatan metodologinya 

berbeda. 

Persamaan: Keduanya menempatkan ketenangan jiwa sebagai 

pusat kebahagiaan dalam tafsir kontemporer. 

Perbedaan: Hidayat menggunakan pendekatan komparatif antara 

dua mufassir, sedangkan skripsi ini mengkaji secara mendalam satu 

perspektif mufassir, yaitu Sayyid Qutb, dengan fokus konseptual pada 

ṭuma‘nīnah. 

Penelitian-penelitian ini menekankan bahwa makna thuma‘nnah dalam 

hakkat kebahagiaan prespektf sayyd qutb berbeda dengan pandangan 

materialistik. Kebahagiaan sejati adalah kebahagiaan yang melibatkan 

kesejahteraan spiritual, kedekatan dengan Allah SWT, serta pelaksanaan amal 

saleh. Dalam Al-Qur'an, kebahagiaan digambarkan sebagai hasil dari iman 

yang kuat, amal saleh, dan kehidupan yang sesuai dengan ajaran Islam. Selain 

itu, beberapa penelitian juga menggunakan metode tafsir tematik atau tafsir 

maudhu’i untuk menelaah makna thuma‘ninah dalam al-qur‘an. 

 

 

26
Rahmat Hidayat, Kebahagiaan dalam Pandangan Mufassir Kontemporer, Skripsi, 

IAIN Raden Fatah Palembang, 2013. 



 

27 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian atau metode ilmiah adalah prosedur atau langkah-

langkah dalam mendapatkan pengetahuan ilmiah atau ilmu. Berikut dibawah ini 

merupakan jenis, metode dan teknik dalam penelitian yang akan penulis lakukan.  

A. Jenis Penelitian  

Jenis penelitian yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah 

penelitian pustaka library research. Library research yaitu penelitian pustaka 

dengan sumber data berupa buku, jurnal dan karya tulis ilmiah yang relevan 

dengan masalah atau fokus penelitian. Library research kegiatan 

mengumpulkan, memeriksa, dan menelusuri dokumendokumen atau 

kepustakaan yang dapat memberikan informasi atau keterangan yang 

dibutuhkan. Penulis menggunakan penelitian kepustakaan karena yang diteliti 

adalah literatur mengenai kata makna thuma‘ninah dalam al-Qur‘an 

menggunakan pendekatan tafsir tematik dengan analisis komparatif terhadap 

penafsiran para mufassirin. 

B. Pendekatan Penelitian  

Pendekatan yang akan digunakan dalam penelitian ini dilihat dari jenis 

data dan analisis merupakan pendekatan kualitatif, karena untuk menemukan 

maksud dari pembahasan yang diteliti penulis mengolah data yang ada (berupa 

buku), selanjutnya diinterpretasikan ke dalam konsep yang bisa mendukung 

dari saran dan objek pembahasan. Proses penelitian ini dimulai dengan 

menyusun asumsi dasar dan aturan berpikir selanjutnya diterapkan secara 

sistematis dalam pengumpulan dan pengolahan data untuk memberikan 

penjelasan dan argumentasi.27 Oleh karena itu, butuhnya penelusuran, 

penelaahan terhadap berbagai literatur seperti kitab, buku dan lainnya yang 

berkaitan dengan pembahasan. 

 

27 Ibid, hlm. 11. 



28 

C. Sumber Data 

Data dalam penelitian ini bersumber dari beberapa karya tulisan seperti 

buku, jurnal, artikel dan lain-lain. Sumber data dalam penelitian ini terbagi 

menjadi 2 sumber yaitu primer dan sekunder. Data primernya adalah data-data 

yang memiliki keterkaitan secara langsung berkaitan dengan objek penelitian 

ini yaitu Al-Qur‘an Al-Karim dan kitab-kitab tafsir. Data sekundernya adalah 

data-data yang memiliki keterkaitan secara tidak langsung dengan pembahasan 

yang dibahas dalam penelitian yaitu seperti literatur-literatur yang memiliki 

relevansi dengan penelitian ini serta beberapa karya tulisan lainnya seperti 

buku, jurnal dan artikel atau situs internet. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang akan digunakan dalam penelitian ini 

menggunakan teknik dokumentasi/studi dokumen (document study), yang 

merupakan pencarian data mengenai hal-hal atau variabel yang berupa catatan, 

transkip, buku, artikel, jurnal dan sebagainya yang berkaitan dengan penelitian 

yang akan dilakukan. Tujuannya adalah untuk mengumpulkan dokumen dan 

data-data yang diperlukan dalam permasalahan penelitian lalu ditelaah secara 

mendalam sehingga dapat mendukung dan menambah kepercayaan serta 

pembuktian suatu kejadian.28 

Untuk mengumpulkan data yang akan digunakan dalam penelitian ini, 

berikut adalah langkah-langkah cara kerja metode Tafsir Maudhu‘i menurut 

Abd. Al-Hayy al-Farmawi yaitu sebagai berikut: 29 

1. Menetapkan masalah yang akan dibahas (tema). 

2. Meninjau dan menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah 

tersebut (ayat Makiyyah dan Madaniyyah).  

3. Menyusun ayat-ayat tersebut secara berurutan berdasarkan masa turunnya 

serta mengetahui latar belakang turunnya atau asbab alnuzul.  

28 Umar Sidiq and Moh. Miftachul Choiri, Metode Penelitian Kualitatif Di Bidang 
Pendidikan (Ponorogo: CV. Nata Karya, 2019), hlm. 58-74. 

29 Abd. al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Mawdhu‘iy, Alih Bahasa 
Suryan A. Jamrah (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1996), hlm. 45-46. 



29 

4. Mengetahui hubungan (munasabah) ayat-ayat tersebut.  

5. Menyusun tema bahasan secara sistematis, sempurna dan utuh.  

6. Melengkapi pembahasan dan uraian dengan hadis-hadis yang sesuai 

dengan pokok bahasan. 

7. Kemudian mempelajari ayat-ayat itu secara tematik dan menyeluruh 

dengan cara menghimpun ayat-ayat yang mengandung makna yang 

serupa, menyesuaikan antara pengertian yang umum dan khusus, mutlak 

dan muqayyad, yang pada lahirnya bertentangan, menjelaskan nasikh dan 

mansukh sehingga kesemuanya bertemu dalam satu titik tanpa perbedaan 

dan pemaksaan kepada sebagian ayat yang maknanya tidak tepat.30 

E. Teknik Analisis 

Data Setelah data yang didapatkan dari berbagai sumber data primer 

dan sekunder, maka dalam penelitian ini penulis menggunakan content 

analysis (analisis isi) terhadap data yang sudah dikumpulkan sebagai acuan 

dalam menggali lebih dalam informasi. Adapun content analysis (analisis isi) 

adalah suatu metode penelitian dengan menganalisis isi buku. Teknik analisis 

data ini dilakukan sesuai dengan prosedurnya sebagai berikut: 

1. Penulis mengumpulkan semua data yang berkaitan dengan Thuma‘ninah 

dalam al-Qur‘an.  

2. Kemudian penulis memahami lebih dalam dari berbagai data yang telah 

terkumpul dengan menggunakan teknik analisis deskriptif.  

3. Setelah kata Thuma‘ninah dalam al-Qur‘an berhasil diidentifikasi, maka 

selanjutnya ialah menelusuri makna katanya untuk menemukan titik 

persamaan dan perbedaan antara dua kata tersebut. Demikian, penulis juga 

berusaha untuk memahami makna Thuma‘ninah dalam al-Qur‘an 

berdasarkan makna kontekstual ayat, dan juga mengambil pendapat para 

mufassir untuk menambah data dari sumber-sumbernya.  

 

30 Abd. al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Mawdhu‘iy, Alih Bahasa 
Suryan A. Jamrah (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1996), hlm. 45-46. 



 

51 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Penafsiran Mufassirin terhadap Ayat-Ayat Ṭuma‘nīnah 

Berdasarkan analisis terhadap QS. Al-Fajr [89]: 27–30 dan QS. Ar-

Ra‘d [13]: 28, para mufassirin yang dikaji—Sayyid Qutb, Wahbah az-

Zuhaili, dan Buya Hamka—sepakat bahwa ṭuma‘nīnah merupakan kondisi 

jiwa yang tenang, mantap, dan tenteram sebagai buah dari keimanan yang 

kokoh serta kedekatan dengan Allah Swt. Sayyid Qutb menekankan 

dimensi spiritual dan eksistensial, yakni ketenangan yang lahir dari 

ketundukan total kepada kehendak Ilahi. Wahbah az-Zuhaili memandang 

ṭuma‘nīnah sebagai hasil dari keseimbangan antara iman dan pengamalan 

syariat secara menyeluruh, sementara Buya Hamka menafsirkannya secara 

humanis dan kontekstual sebagai ketenteraman batin yang muncul dari 

sikap syukur, sabar, dan tawakal dalam menjalani kehidupan. Dengan 

demikian, ṭuma‘nīnah dipahami sebagai inti kebahagiaan sejati yang 

bersifat spiritual dan berkelanjutan. 

2. Relevansi Konsep Ṭuma‘nīnah dalam Menghadapi Era Modern 

Konsep ṭuma‘nīnah memiliki relevansi yang kuat dalam menjawab 

problematika kebahagiaan manusia modern yang ditandai oleh stres, 

kecemasan, dan krisis makna hidup akibat orientasi materialistik. 

Pemikiran para mufassirin menunjukkan bahwa ketenangan jiwa tidak 

bergantung pada pencapaian duniawi semata, melainkan pada kualitas 

hubungan manusia dengan Allah melalui iman, dzikrullah, dan 

pengamalan nilai-nilai moral Islam. Oleh karena itu, ṭuma‘nīnah dapat 

dijadikan sebagai landasan spiritual dalam membangun kehidupan yang 

seimbang, bermakna, dan bahagia, baik dalam dimensi personal maupun 

sosial, sehingga mampu menjadi solusi transenden bagi kegelisahan 

manusia di tengah dinamika kehidupan modern. 



52 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konsep ṭuma‘nīnah sebagai 

hakikat kebahagiaan menurut para mufassirin, maka penulis menyampaikan 

beberapa saran sebagai berikut: 

3. Bagi Akademisi dan Peneliti 

Diharapkan penelitian ini dapat menjadi rujukan awal dalam kajian 

tafsir Al-Qur‘an, khususnya terkait konsep kebahagiaan dan ketenangan 

jiwa. Penelitian selanjutnya disarankan untuk mengkaji konsep ṭuma‘nīnah 

dengan pendekatan yang lebih luas, baik melalui perbandingan mufassirin 

lain maupun integrasi dengan disiplin ilmu keislaman yang relevan. 

4. Bagi Lembaga Pendidikan dan Keagamaan 

Lembaga pendidikan dan keagamaan diharapkan dapat 

menanamkan pemahaman tentang kebahagiaan spiritual dan ketenangan 

jiwa sebagai bagian dari nilai-nilai dasar pendidikan Islam, sehingga 

terbentuk pribadi Muslim yang seimbang secara intelektual dan spiritual. 

5. Bagi Masyarakat Muslim 

Masyarakat Muslim disarankan untuk menjadikan konsep 

ṭuma‘nīnah sebagai pedoman dalam menjalani kehidupan, dengan 

memperkuat iman, memperbanyak dzikrullah, serta menumbuhkan sikap 

sabar dan ridha terhadap ketentuan Allah sebagai jalan menuju 

kebahagiaan yang hakiki. 

 

 

 

 



 

53 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Asfahani, al-Raghib. Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān. Beirut: Dar al-Qalam, t.t. 

Al-Baqi, Muhammad Fu‘ad ‗Abd. al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-

Karīm. Kairo: Dar al-Hadith, 2007. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. Beirut: Dar al-Ma‗rifah, t.t. 

Al-Qaradawi, Yusuf. al-Īmān wa al-Ḥayāh. Beirut: Mu‘assasah al-Risalah, 1998. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Īmān wa al-Ḥayāh. Kairo: Maktabah Wahbah, 1996. 

Al-Qur‘an al-Karim. 

Al-Sya‗rawi, Muhammad Mutawalli. Tafsīr al-Sya‘rāwī. Kairo: Akhbar al-Youm, 

1991. 

Al-Tabari, Muhammad bin Jarir. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Beirut: 

Dar al-Fikr, 2001. 

Al-Zuhaili, Wahbah. al-Tafsīr al-Munīr fī al-‘Aqīdah wa al-Syarī‘ah wa al-

Manhaj. Damaskus: Dar al-Fikr, 1991. 

Al-Zuhaili, Wahbah. Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī. Damaskus: Dar al-Fikr, 2004. 

Anshari, Endang Saifuddin. Wawasan Islam. Jakarta: Gema Insani Press, 1993. 

Anwar, S. (2017). Konsep kebahagiaan dalam Al-Qur‘an. Jurnal Ushuluddin, 

25(2), 143–158. 

Arkoun, Mohammed. Rethinking Islam. Oxford: Westview Press, 1994. 

Azra, Azyumardi. Islam Substantif. Bandung: Mizan, 2000. 

Bastaman, Hanna Djumhana. Logoterapi dan Islam. Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 2007. 

Bastaman, Hanna Djumhana. Psikologi Islami. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Daradjat, Zakiah. Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang, 1996. 

Frankl, Viktor E. Man’s Search for Meaning. Boston: Beacon Press, 2006. 

Hamka. Tafsir al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas, 2003. 



54 

Hamka. Tasawuf Modern. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1987. 

Hasan Langgulung. Manusia dan Pendidikan. Jakarta: Pustaka al-Husna, 1986. 

Hidayat, K. (2015). Spiritualitas dalam perspektif Islam. Jurnal Studia Islamika, 

22(1), 1–28. 

Ismail, M. (2019). Ṭuma‘nīnah sebagai ketenangan jiwa dalam Al-Qur‘an. Jurnal 

Ilmu Ushuluddin, 18(2), 201–218. 

Izutsu, Toshihiko. Ethico-Religious Concepts in the Qur’an. Montreal: McGill 

University Press, 2002. 

Jalaluddin. Psikologi Agama. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2016. 

Kamil, Sukron. Pemikiran Islam Kontemporer. Jakarta: Kencana, 2013. 

Madjid, Nurcholish. Islam Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina, 2000. 

Miskawaih, Ibnu. Tahdhīb al-Akhlāq. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1995. 

Mubarok, A. (2016). Jiwa tenang dan kebahagiaan dalam Islam. Jurnal Psikologi 

Islam, 13(1), 45–60. 

Nasr, Seyyed Hossein. Islam and the Plight of Modern Man. Chicago: ABC 

International Group, 2001. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Heart of Islam. New York: HarperOne, 2002. 

Nasution, H. (2018). Tafsir tematik dan relevansinya dalam kajian Al-Qur‘an. 

Jurnal Al-Bayan, 24(2), 175–190. 

Qutb, Sayyid. Fī Ẓilāl al-Qur’ān. Kairo: Dar al-Syuruq, 2003. 

Qutb, Sayyid. Khaṣā’iṣ al-Taṣawwur al-Islāmī. Kairo: Dar al-Syuruq, 1995. 

Qutb, Sayyid. Ma‘ālim fī al-Ṭarīq. Kairo: Dar al-Syuruq, 2004. 

Rahman, F. (2020). Spiritualitas Islam dan kesehatan mental. Jurnal Konseling 

Religi, 11(1), 33–49. 

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979. 

Rahman, Fazlur. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago 

Press, 2009. 



55 

Ridha, Muhammad Rasyid. Tafsīr al-Manār. Kairo: Dar al-Manar, 1947. 

Rosyadi, I. (2017). Kebahagiaan dalam perspektif mufassir kontemporer. Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 2(1), 89–104. 

Seligman, Martin E. P. Authentic Happiness. New York: Free Press, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2009. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah. Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan al-Qur’an. Bandung: Mizan, 2007. 

Siregar, A. (2021). Dimensi psikologis kebahagiaan dalam Islam. Jurnal Psikologi 

dan Agama, 9(2), 120–137. 

Supriyadi, E. (2018). Tafsir Fī Ẓilāl al-Qur’an dan pendekatan eksistensial. Jurnal 

Studi Al-Qur’an, 14(1), 55–71. 

Suwito NS. Tasawuf dan Krisis Modernitas. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004. 

Tasmara, Toto. Kecerdasan Ruhaniah. Jakarta: Gema Insani Press, 2001. 

Yasin, M. (2022). Relevansi ṭuma‘nīnah dalam kehidupan modern. Jurnal Living 

Qur’an, 6(2), 211–229. 

Zuhdi, Muh. Islam dan Kebahagiaan. Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2015. 

  



 

 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

BIODATA PENULIS       

Nama   : Mhd. Hadi Wahyudi 

Tempat /Tgl. Lahir : Ranah Sungkai, 24 Juli 2003 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Dusun 1, Desa Ranah Sungkai, 

Kec.XIII Koto Kampar, Kab.Kampar 

No. Telp/HP  : 0822-8541-3381 

Nama Orang Tua 

Ayah   : Yuzamri 

Ibu    : Misharti 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD    : SDN 004 Ranah Sungkai 

SLTP : MTS Syekh Yusuf Zahidi Ranah Sungkai 

SLTA : MAN 1 Kampar 

 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Anggota divisi Olah Raga dan Seni HMPS IAT 2022 

2. Pj FormaKIP Ushuluddin 2021-2024 

3. Staff Kementrian Dalam Univ FormaKIP  

4. Wakil Ketua HMPS IAT 2023 

5. Staff Sosmas KAMMI Komsat Buya Hamka UIN Suska Riau 

6. Ketua Umum HMPS IAT 2024 

7. Kadiv Sosmas KAMMI Komsat Buya Hamka UIN Suska Riau 

8. Kadiv Pendidikan Riset FKMTHI Wilayah Sumatra 

9. Wakil Presiden Mahasiswa 

10. Sekdiv BPKOM KAMMI PD Pekanbaru 

 


