
 
 

KONTEKSTUALISASI PENAFSIRAN KATA INSYA ALLAH DAN 

BIIDZNILLAH DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF MUFASSIR 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 

 

 

Oleh: 

SUHAIRI 

NIM. 12030211249 

 

Pembimbing I 

Dr. H. Ali Akbar, MIS 

 

Pembimbing II 

Dr. Adynata, M.Ag 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H / 2026 M

No Skripsi: 68/IAT-U/SU-S1/2026



KEMENTERIAN AGAMA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصا ةيلك

UIN SUSKA RIAU

FACULTY OF USHULUDDIN
J1. HR. Soebrantas No.155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id, E-mail: rektora uin-suska.ac.id

Skripsi Yang Berjudul: Kontekstualisasi Penafsiran Kata Insya Allah Dan Biidznillah
Dalam Al-Qur'an Perspektif Mufassir

Nama : Suhairi

NIM : 12030211249

Program Studi : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Telah dimunaqasyahkan dalam sidang panitia Ujian Sarjana Fakultas Ushuluddin Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasım Riau, pada

Hari

Tanggal

: Rabu

: 14 Januari 2026

Sehingga skripsi ini dapat diterima sebagai syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama
(S.Ag) dalam Program Studi limu Al-Qur'an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Universitas

Islam Negeri Sultan Syarif Kasım Biau

K
E
M
E
N
T

Pekanbaru, 22 Januari 2026

Dekan,

Panitia Ujian Sarjana

Ketua

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag

NIP. 196904292005012 005

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag

NIP. 196904292005012 005

Sekretaris

A
Dr. Khairiah, M.Ag

NIP. 197301162005012004

Mengetahui

Penguji II Penguji IV

Prof. Dr H. Khairunnas Jamal, M.A

NIP. 19731|052000031003
Dr. Irwanda. MA

NIP. 197409092000031003



UIN SUSKA RIAU

KEMENTERIAN AGAMA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصأ ةيلك
FACULTY OF USHULUDDIN

JI. H.R. Soebrantas No. 155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id,E-mail: rektor@uin-suska.ac.id

Dr. H. Ali Akbar, MIS

DOSEN FAKULTAS USHULUDDIN

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Pengajuan Skripsi

Kepada Yth:

Dekan Fakultas Ushuluddin

UIN Sultan Syarif Kasim Riau

di-

Pekanbaru

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan

terhadap isi skripsi saudara :

Nama

NIM

Program Studi

Judul

: Suhairi

: 12030211249

: Ilmu Al Qur'an dan Tafsir

: Kontekstualisasi Makna Insya Allah Dengan Biidznillah Dalam

Al-Qur'an Perpektif Mufassir

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam sidang

ujian Munaqasyah Skripsi Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.

Demikianlah kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terima kasih.

Pekanbaru, 23 Desember 2025

Pembimbing I

Ma
Dr. H. Ali Akbar, MIS

NIP: 19641217 199103 1 001



UIN SUSKA RIAU

KEMENTERIAN AGAMA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصا ةيلك
FACULTY OF USHULUDDIN

Jl. H.R. Soebrantas No.155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id,E-mail: rektor@uin-suska.ac.id

Dr. Adynata, M.Ag

DOSEN FAKULTAS USHULUDDIN

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Pengajuan Skripsi

Kepada Yth:

Dekan Fakultas Ushuluddin

UIN Sultan Syarif Kasim Riau

di-

Pekanbaru

Assalamuʼalaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan
terhadap isi skripsi saudara:

Nama

NIM

Program Studi

Judul

: Suhairi

: 12030211249

: Ilmu Al Qur'an dan Tafsir

: Kontekstualisasi Makna Insya Allah Dengan Biidznillah Dalam
Al-Qur'an Perspektif Mufassir

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam
sidang ujian Munaqasyah Skripsi Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.

Demikianlah kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terima kasih.

Pekanbaru, 23 Desember 2025

Pembimbing II

Dr. Adynata, M.Ag

NIP: 197705122006041006



SURAT PERNYATAAN

Saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama

NIM

: Suhairi

: 12030211249

Tempat/Tgl. Lahir: Tanjung Sari, 15 Juni 2000

Program Studi : Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa Skripsi yang saya tulis dengan judul:

KONTEKTUALISASI PENAFSIRAN KATA INSYA ALLAH DAN BIIDZNILLAH

DALAM AL-QUR'AN PERSFEKTIF MUFASSIR sebagai salah satu syarat untuk

memperoleh gelar Sarjana pada Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau,

merupakan hasil karya saya sendiri. Adapun bagian-bagian tertentu yang terdapat di skripsi

ini, yang saya kutip dari hasil karya orang lain telah dituliskan sumbernya secara jelas sesuai

dengan norma, kaidah, dan etika penulisan ilmiah.

Apabila di kemudian hari ditemukan seluruh atau sebahagian Skripsi ini bukan hasil

karya saya sendiri atau adanya plagiat dalam bagian-bagian tertentu, saya bersedia menerima

sanksi pencabutan Gelar Akademik yang saya sandang dan sanksi-sanksi lainnya sesuai

dengan peraturan perundang-undangan yang berlaku.

S
E
P
U
L
U
H

 R
I
B
U

 R
U
P
I
A
H

Pekanbaru, 27 Desember 2025

METERAI
TEMPEL

4C
AFO8ANX267837421

Suhair

S

NIM. 12030211249



i 

 

MOTTO 

الشباب في الخير إنما  

“Sesungguhnya kebaikan berada di usia muda” 

 “Hendaklah seorang pemuda menyibukkan dirinya dengan menuntut ilmu dan 

beramal saleh, karena hati di masa muda seperti tanah yang subur; apa pun yang 

ditanam akan tumbuh.” 

(Imam Al-Ghazali: Ihya’ ‘Ulumuddin) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ii 

 

KATA PENGANTAR  

حِيْمِ  حْمَنِ الرَّ  بِسْمِ اِلله الرَّ

Alhamdulillah, segala puji dan syukur kita hadirkan atas kehadirat Allah Swt  

yang telah memberi nikmat serta hidayah-Nya, terutama nikmat kesehatan dan 

kesempatan, sehingga penulis dapat menyelesaikan penelitian/penulisan skripsi 

sebagai salah satu syarat untuk mendapatkan gelar Sarjana Agama pada Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Skripsi dengan judul 

“Kontekstualisasi Penafsiran Kata Insya Allah dan Biidznillah dalam Al-

Qur’an Perspektif Mufassir” ini dapat terselesaikan sesuai dengan yang 

diharapkan sebagaimana mestinya.  

Shalawat serta salam semoga tetap tercurahkan kepada Nabi Muhammad Saw 

serta keluarga beliau, para sahabat dan para pengikut beliau sampai akhir zaman, 

semoga kita mendapatkan syafa’at dari baginda Nabi Muhammad Saw di akhir 

kelak. Aamiin Allahumma Aamiin  

Dalam penulisan skripsi ini, penulis menyadari banyak kekurangan dan jauh 

dari kata sempurna, jika terdapat kebenaran dalam skripsi ini maka kebenaran itu 

berasal hanya dari Allah Swt. Tetapi, jika didalam skripsi ini terdapat kesalahan, 

maka datangnya dari penulis sendiri. Hal tidak lain karena keterbatasan 

kemampuan, cara berpikir, dan pengetahuan yang penulis miliki. Atas segala 

kekurangan dalam penulisan skripsi ini, penulis mengharapkan kririk dan saran dari 

semua pihak yang bersifat membangun, sehingga diharapkan dapat membawa 

perkembangan di masa yang akan datang.  

Dalam kesempatan ini, dengan kerendahan hati penulis mengucapkan terima 

kasih yang sebesar-besarnya kepada pihak-pihak yang telah membantu penulis 

menyelesaikan skripsi ini kepada: 

 

 



iii 

 

1. Terimakasih kepada kedua orang tua penulis Ibunda Darmiyati dan 

Ayahanda Baharudi, meskipun kita bukan dari keluarga yang mapan, 

penulis tahu bahwa dibalik selesainya penulisan skripsi ini, ada perjuangan 

dan pengorbanan tenaga dan waktu, tersimpan do’a dan harapan yang tak 

pernah putus untuk penulis. Penulis memahami dan merasakan bahwa 

dukungan dan cinta yang telah diberikan selama ini hadir dalam bentuk 

yang berbeda. Kalian mungkin tidak selalu mengungkapnya tetapi 

tindakan dan keberadaan kalian adalah bukti kasih sayang yang tak 

terhingga. Terimakasih atas segala pengorbanan, tunjuk ajar, do’a, ridha, 

support dan dan harta yang diberikan kepada penulis dalam penyelesaian 

pendidikan ini. Dan juga kepada abang (Sahuri, Heri Yanto) kakak ipar 

(Ratika) dan adik saya (Rendi), yang senantiasa menjadi pelengkap 

dinamika dalam hidup penulis. Kehadiran kalian adalah motivasi tersendiri 

dalam setiap langkah perjuangan ini, termasuk dalam menyelesaikan 

skripsi ini.  

2. Terima kasih kepada Rektor UIN Suska Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti MS, SE, M. Si, Ak, CA beserta seluruh jajarannya, yang telah 

memberikan kesempatan kepada peneliti untuk menimba ilmu di 

universitas ini.  

3. Terima kasih kepada Dekan Fakultas Ushuluddin, Ibunda Dr. Hj. Rina 

Rehayati, M. Ag, Wakil Dekan I Ayahanda Drs. H. Iskandar Arnel, MA., 

Ph. D, Wakil Dekan II Ayahanda Dr. Afrizal Nur, S. Th. I, MIS, dan Wakil 

Dekan III Ayahanda Dr. H. Agus Firdaus Chandra, Lc, MA, atas dedikasi 

dan kerja keras untuk seluruh mahasiswa Fakultas Ushuluddin.  

4. Terima kasih kepada Ketua dan Sekretaris Program Studi Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir, Ibunda Dr. Jani Arni, S. Th. I., M. Ag, dan Ayahanda Lukmanul 

Hakim, S.Ud., M.IRKH., Ph.D beserta seluruh jajarannya, yang telah 

memberikan kemudahan selama proses perkuliahan hingga penyelesaian 

studi.  

5. Terima kasih kepada Ayahanda Lukmanul Hakim, S.Ud., M.IRKH., Ph.D 

dan Ibunda Dr. Wilaela, M.Ag selaku Penasihat Akademik yang telah 



iv 

 

begitu banyak memudahkan urusan perkuliahan, Terima kasih atas 

bantuan, masukan, serta nasehat kepada penulis.  

6. Terima kasih kepada Ayahanda Dr. H. Ali Akbar, MIS. selaku 

pembimbing I dan Ayahanda Dr. Adynata, M.Ag selaku dosen 

pembimbing II, atas semua arahan, masukan dan juga koreksi untuk 

kemajuan hingga selesainya penulisan skripsi ini.  

7. Terima kasih juga saya ucapkan kepada Bapak dan Ibu dosen yang telah 

memberikan materi-materi perkuliahannya. Semoga ilmu yang Bapak dan 

Ibu berikan menjadi berkah dan bermanfaat bagi penulis di dunia dan 

akhirat.  

8. Kepada seluruh staff Fakultas Ushuluddin yang telah memberikan 

pelayanan terbaik dan membantu serta memudahkan penulis memenuhi 

berkas persyaratan skripsi. 

9. Bapak/Ibu Kepala perpustakaan beserta karyawan yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk meminjam dan memperoleh berbagai 

rujukan dan referensi guna membantu penulis melengkapi dan mendukung 

pembahasan bagi penulis dalam penyusunan skripsi ini. 

10. Terima kasih kepada seorang Guru yang hebat ibunda Rusminawati dan 

ayahanda Azman, yang memberikan do’a, semangat serta nasihat, tidak 

bisa di ungkapkan satu persatu, dan seluruh santri TPA Darul ilmi yang 

telah mendo’akan penulis dari awal perkuliahan hingga sampai ke titik ini. 

11. Ucapan terimakasih kepada Seorang Perempuan yang hebat, Suzana, 

S.E.Sy atas waktu, pikiran, dedikasi serta rasa sabar  dalam menemani 

proses yang penulis lalui, memberikan dukungan, memberikan semangat, 

dan selalu meyakinkan bahwa penulis mampu dan bisa menyelesaikan 

skripsinya.  

12. Untuk saya sendiri, Suhairi. Apresiasi sebesar-besarnya yang telah 

berjuang untuk menyelesaikan apa yang telah dimulai. Sulit bisa bertahan 

sampai dititik ini, terimakasih untuk selalu sehat dan kuat untuk dirimu 

sendiri, walaupun sering kali putus asa atas apa yang sedang diusahakan. 



v 

 

Tetaplah jadi manusia yang rendah hati, semoga setiap langkah 

dipermudah  oleh Allah Allah Swt. 

 

 

 

           Pekanbaru, 19 Januari 2026  

 

 

SUHAIRI 

NIM: 14030211249 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 Transliterasi dalam penulisan skripsi ini berpedoman kepada buku 

pedoman penulisan Skripsi (Edisi Revisi) Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau dan 

pengaligan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat Keputusan 

Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia, Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0534.b/U/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A 

Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث  

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dh ض

 



vii 

 

B.  Vokal Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dlommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = A  misalnya قال menjadi qala  

Vokal (i) panjang = I  misalnya قيل menjadi qila  

Vokal (u) panjang = U   misalnya دون menjadi duna 

 

Khusus untuk bacaan Ya’ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah 

ditulis dengan “aw”dan “ay”. 

Diftong (aw) = و    misalnya قول menjadi qawlun  

Diftong (ay) = ي    misalnya خير menjadi khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya  للمدرسة  menjadi الرسالة 

alrisalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlah ilayh, maka ditransliterasikan dengan   

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya   في

لله  ةمرح   menjadi fii rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah 

 Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada 

ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Misalnya:  

a. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan.......  

b. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan....  

c. Masya’ Allah kana wa ma lam yasya’ lam yakun. 



viii 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas kontekstualisasi kata Insya Allah dan Biidznillah dalam 

al-Qur’an dengan menitikberatkan pada pemahaman mufassir serta relevansinya 

dalam kehidupan Muslim kontemporer. Secara normatif, karena kedua kata ini 

sering dipahami secara serupa sebagai bentuk ketergantungan kepada kehendak 

Allah Swt. Fokus penelitian ini kepada penafsiran surah al-Khafi ayat 23-24 dan 

surah al-Baqarah ayat 97 didalamnya terdapat perbedaaan makna Insya Allah dan 

Biidznillah. Namun, dalam Penelitian ini bertujuan untuk menganali sisi perbedaan 

makna, fungsi teologis, serta pesan moral yang terkandung dalam kedua frasa 

tersebut berdasarkan perspektif mufassir klasik dan kontemporer, sekaligus 

mengontekstualisasikannya dalam kehidupan sehari-hari. Metode yang digunakan 

adalah penelitian kualitatif berbasis studi kepustakaan library research dengan 

metode muqarran yaitu membandingkan ayat. Sumber data primer meliputi al-

Qur’an dan kitab-kitab tafsir, seperti Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Al-Azhar, dan Tafsir 

Al-Misbah, sedangkan sumber sekunder berasal dari literatur ilmiah yang relevan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Insya Allah menekankan etika perencanaan 

manusia yang disertai kesadaran akan kehendak Allah, sedangkan Biidznillah 

menegaskan atas izin Ilahi sebagai faktor penentu terjadinya suatu peristiwa. 

Kontekstualisasi yang tepat atas kedua frasa ini mendorong keseimbangan antara 

ikhtiar manusia dan tawakal kepada Allah. 

Kata kunci: Insya Allah, Biidznillah, kontekstualisasi, Tafsir Al-Qur’an 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 

 

 

ABSTRACT 

This study examines the contextualization of the expressions in shā’ Allāh and bi-

idhnillāh in the Qur’an by focusing on the interpretations of classical and 

contemporary exegetes, as well as their relevance to the lives of contemporary 

Muslims. Normatively, both expressions are often understood similarly—as forms 

of acknowledging human dependence on the will of Allah. However, this research 

concentrates on the interpretations of Surah al‑Kahf verses 23–24 and Surah 

al‑Baqarah verse 97, in which the meanings of in shā’ Allāh and bi-idhnillāh differ 

significantly. The purpose of this study is to analyze these differences in meaning, 

theological function, and moral message according to various exegetical 

perspectives, and to contextualize their implications for everyday Muslim practice. 

This research employs a qualitative library‑based approach using the muqāran 

(comparative) method to analyze and compare the relevant verses. Primary data 

sources include the Qur’an and major tafsir works such as Tafsir Ibn Kathir, Tafsir 

al‑Azhar, and Tafsir al‑Mishbah, while secondary data consist of scholarly 

literature related to the topic. The findings reveal that in shā’ Allāh emphasizes the 

ethical dimension of human planning—recognizing the ultimate authority of Allah 

over future outcomes—whereas bi-idhnillāh underscores divine permission as the 

decisive factor enabling the occurrence of an event. Proper contextualization of 

these expressions encourages a balanced relationship between human effort 

(ikhtiar) and reliance on Allah (tawakkul). 

Keywords: in shā’ Allāh, bi-idhnillāh, contextualization, Qur’anic exegesis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 

 

 

 الملخص

 

في القرآن مع التركيز على فهم المفسّرين ومدى  بِإذِنِْ اَللِّ و إِنْ شَاءَ اَللّه كلمتي  تسياقتناقش هذه الدراسة 

أهميتهما في الحياة الإسلامية المعاصرة. ومن الناحية المعيارية، كثيرا ما تهفهم هاتان العبارتان على نحو  

سورة الكهف تشابه بوصفهما تعبيرا عن التعلقّ بمشيئة الله سبحانه وتعالى. وتركّز هذه الدراسة على تفسير م

، حيث يظهر اختلاف في دلالة عبارتي إِنْ شَاءَ اَللّه وبِإذِْنِ اَللِّ. وتهدف ٩٧سورة البقرة الآية  و  ٢٤–٢٣الآيتين  

ى، والوظائف اللاهوتية، والرسائل الأخلاقية الكامنة في هذه الدراسة إلى تحليل أوجه الاختلاف في المعن

والمعاصرين، مع تسياقهما في الحياة اليومية. العبارتين، وذلك استنادا إلى منظور المفسّرين الكلاسيكيين 

المقارنة مع منهج    (Library Researchالدراسة المكتبية )استخدمت الدراسة منهج البحث النوعي القائم على  

تفسير ، وتفسير ابن كثيروكتب التفسير، مثل  القرآن  نة الآيات. وتشمل مصادر البيانات الأولية  ل مقارمن خلا

، في حين استهمدتّ البيانات الثانوية من الأدبيات العلمية ذات الصلة. وتهظهر نتائج المصباحتفسير ، والأزهر

ئة الله، بينما تهبرز لبشري المصحوب بالوعي بمشيتؤكّد أخلاقيات التخطيط ا إِنْ شَاءَ اَللّه الدراسة أن عبارة 

الحدث. إنّ التسياق الصحيح لهاتين العبارتين  الإذن الإلهي بوصفه العامل الحاسم في وقوع بِإذِْنِ اَللِّ عبارة 

 .التوكّل على اللهو الاجتهاد الإنسانييهسهم في تحقيق التوازن بين 

 

  لتسياق، تفسير القرآن.بِإذِْنِ اَللِّ، ا إِنْ شَاءَ اَللّه، الكلمات المفتاحية:

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xi 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO .................................................................................................................. i 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... vi 

ABSTRAK .......................................................................................................... viii 

ABSTRACT .......................................................................................................... ix 

 x ....................................................................................................................... الملخص

DAFTAR ISI ......................................................................................................... xi 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................ 1 

B. Identifikasi Masalah ................................................................................... 6 

C. Batasan Masalah ......................................................................................... 6 

D. Rumusan Masalah ....................................................................................... 7 

E. Tujuan Dan Manfaat Penelitian ................................................................ 7 

F. Sistematika Penulisan ................................................................................. 7 

BAB II KERANGKA TEORI ............................................................................... 9 

A. Pengertian Tafsir ......................................................................................... 9 

B. Perkembangan Tafsir ............................................................................... 11 

C. Metode Penafsiran .................................................................................... 16 

D. Biografi Mufassir ...................................................................................... 17 

1. M. Quraish Shihab.............................................................................. 17 

a. Biografi M. Quraish Shihab. .............................................................. 17 

2. Buya Hamka dan Karya-Karyanya .................................................... 21 

3. Ibnu Katsir Dan Karya-karyanya ....................................................... 27 

3. Kontekstualisasi ................................................................................. 31 



xii 

 

4. Ayat terkait Insya Allah dalam Al-Qur’an ......................................... 32 

5. Ayat terkait Biidznillah dalam al-Qur’an ........................................... 33 

E. Kajian Relevan .......................................................................................... 43 

BAB III METODE PENELITIAN ..................................................................... 46 

A. Jenis Penelitian .......................................................................................... 46 

B. Sumber Data Penelitian ............................................................................ 46 

C. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 47 

D. Teknik Analisis Data ................................................................................. 47 

BAB IV HASIL PENELITIAN ........................................................................... 49 

A. Analisis Makna Insya Allah Dalam Al-Qur’an ...................................... 49 

B. Penafsiran Para Mufassir Makna Insya Allah Dalam Al-Qur’an ........ 49 

1. Tafsir Ibnu kasir makna Insya Allah dalam al-Qur’an ....................... 49 

2. Tafsir  Al-Misbah makna Insya Allah dalam al-Qur’an ..................... 51 

3. Tafsir Al-Azhar makna Insya Allah dalam al-Qur’an ........................ 53 

C. Kontekstualisasi makna Insya Allah dalam kehidupan. ........................ 55 

D. Analisis Makna Biidznillah Dalam Al-Qur’an ....................................... 59 

E. Penafsiran Para Mufassir Makna Biidznillah Dalam Al-Qur’an ......... 60 

1. Tafsir Ibnu Katsir makna Biidznillah dalam al-Qur’an ...................... 60 

2. Tafsir Al-Misbah makna Biidznillah dalam al-Qur’an ...................... 61 

3. Tafsir Al-Azhar makna Biidznillah dalam al-Qur’an ......................... 63 

F. Kontekstualisasi makna biidznillah dalam kehidupan sehari-hari. ..... 65 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 69 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 69 

B. Saran .......................................................................................................... 70 

C. Penutup ...................................................................................................... 71 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

 

 



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Al-Qur’an merupakan kalam Allah yang mulia, berfungsi sebagai 

petunjuk dan pedoman bagi manusia dalam meniti jalan menuju ketaqwaan 

kepada Allah Swt. yang merupakan makhluk psikofisik dalam mengelola 

hidupnya secara baik dan merupakan rahmat untuk alam semesta, disamping 

pembeda antara hak dan batil, juga sebagai penjelas terhadap segala sesuatu.1 

Kemudian Allah swt. menciptakan lidah yang merupakan salah satu bukti 

kemaha besaran-Nya, dan menjadikan sebagai penerjemah bagi anggota tubuh 

lainnya, sebagai alat penjelas dan pengungkap apa yang dikehendaki oleh 

tubuh.2 Dalam pengucapan setiap kata yang terdapat dalam al-Qur’an, 

hendaknya sesuai dengan penggunaannya sehingga tidak ada kekeliruan pada 

maknanya, seperti kata Insya Allah dan Biidznillah. 

Kata Insya Allah mengandung nilai keimanan kepada Allah Swt.ini 

berarti bahwa setiap pengetahuan dan kemampuan manusia sangat terbatas, se 

sehingga manusia tidak bisa memastikan atau menjamin waktu yang akan 

datang, besok hari, pekan depan, bulan depan dan seterusnya, karena ini 

merupakan suatu yang mustahil bagi manusia, sedangkan Allah Swt 

mengetahui segala sesuatu baik yang sudah terjadi, sedang terjadi serta yang 

akan terjadi. Tidak ada seorang pun yang dapat memprediksi apa yang akan 

terjadi esok hari, apakah sesuai pada rencana atau tidak, maka seharusnya dia 

menyertakan kalimat Insya Allah (jika Allah menghendaki) sesuai dengan 

perintah-Nya dalam QS. al-Kahfi ayat 23-24; 

لِكَ غَداً   وَلَا تقَهولَنَ لِشَاْ  ٓ أنَ يهَۡدِيَنِ رَبِّي   ٢٣يۡءٍ إنِِّي فَاعِلٞ ذََٰ إلَِآ أنَ يشََاءَٓ ٱلَلّهُۚ وَٱذۡكهر رَبكََ إِذاَ نسَِيتَ وَقهلۡ عَسَىَٰ

ذاَ رَشَدٗا    ٢٤لِأقَۡرَبَ مِنۡ هََٰ

 “Dan jangan sekali-kali kamu mengatakan tentang sesuatu: "Sesungguhnya 

aku akan mengerjakan ini besok pagi. Kecuali (dengan menyebut): "Insya 

Allah dan ingatlah kepada Tuhanmu jika kamu lupa dan Katakanlah: "Mudah-

 
1 Rif’at Syauqi Nawawi, Kepribadian Qur’ani, 1 ed. (Jakarta: Amzah, 2011), hal. 239–40. 
2 Ibn Munzir Khalil Amin, Keajaiban-Keajaiban Makhluk dalam Pandangan Al-Imam Ibnu 

Qayyim, I (Jakarta: Darul Haq, 2002), hal. 27. 



2 

 

 

mudahan Tuhanku akan memberiku petunjuk kepada yang lebih dekat 

kebenarannya dari pada ini".3 

Berdasarkan QS. al-Kahfi ayat 23-24 di atas, bahwa Allah Swt. 

merintahkan kepada umatnya untuk mengatakan Insya Allah ketika ingin 

mengerjakan sesuatu. Kata Insya Allah mengisyaratkan tentang kebesaran 

Allah Swt. Dibalik lafal menyisaratkan bahwa sebagai seorang manusia tidak 

bisa melawan kehendak-Nya. Dengan demikian dapat dipahami bahwa 

manusia hanya bisa merencanakan sesuatu, sementara Allah Swt. yang 

menentukan.4 Segala sesuatu yang menyangkut nanti atau besok, tergolong 

dalam pengertian masa yang akan datang. Selama berkaitan dengan masalah 

yang akan datang manusia tidak bisa memastikan, kecuali apabila dikehendaki 

Allah Swt.5  

Kata Insya Allah sering diucap tidak hanya dalam percakapan sehari-

hari. Kata ini sering diterima dan dipakai begitu saja tanpa menyesuaikan 

makna dan penggunaan yang seharusnya. Diantara faktor yang menjadi 

masalah dalam pengucapan Insya Allah dilingkungan masyarakat saat ini yaitu, 

banyaknya masyarakat yang salah dalam menggunakan kata Insya Allah, 

mereka mengucapkannya seakan-akan hanya karena sungkan atau merasa tidak 

enak.  

Mengucapkan kata Insya Allah terkadang yang mengucapkan belum 

tentu benar-benar akan berusaha untuk menepati janjinya, meskipun Allah Swt. 

sudah menghendaki mereka untuk menjalankan janji yang sebelumnya sudah 

terlanjur.6 Menepati janji dan tidak mengingkarinya, kecuali karena ada uzur 

yang menghalangi merupakan salah satu etika sosial yang mempunyai 

 
3 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Badan Litbang dan 

Diklat Kementerian Agama RI, 2019), hal. 296. 
4 Abdullah Ali, Pintu-Pintu Hikmah (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 2017), hal. 122. 
5 Asep Effendi, Vip Paramarta, dan Memi Sulaksmi, Manajemen Insya Allah (Jakarta: Amzah, 

2018), hal. 1. 
6 Robiatul Adawiyah Muhammad Roihan Nst, Nuraisah, “Konsep Istisna’ (Insya Allah) dalam 

Al-Quran Tafsir al-Marāghī,” Ibn Abbas : Jurnal Ilmu Alquran dan Tafsir, 4.1 (2021), 21–40 (hal. 

23–24). 



3 

 

 

pengaruh dalam masyarakat, dapat memperkuat kesatuan serta dapat 

memperbaiki hubungan individu-individunya.7  

Menepati janji merupakan salah satu landasan kehidupan sosia, karena 

mewujudkan kehidupan masyarakat yang teratur. Sebaliknya, mengingkari 

janji melanggar aturan kehidupan sosial. Jika  janji menjadi kebiasaan, maka 

akan berdampak pada masyarakat itu sendiri.8 Mengingkari janji 

diklasifikasikan sebagai kebohongan jika didasarkan pada niat untuk tidak 

memenuhi janji tersebut. Sebaliknya, jika seseorang berniat untuk memenuhi 

janji namun tidak dapat melakukannya ketika waktunya tiba, maka hal itu tidak 

dianggap sebagai kebohongan.  

Disaat seseorang mengucapkan kata Insya Allah, Allah Swt akan 

memberikan  kemudahan tanpa ia sadari. Ketika mengucapkan janji, Islam 

menuntut kepada seseorang agar senantiasa menepati sebeuasebuah janji yang  

telah dibuatnya. Jika seseorang melaksanakan dengan teguh  tuntunan agama 

dalam hal menepati janji ini pasti lahir masyarakat yang rukun dan damai atas 

dasar saling percaya.9 Ungkapan kata Insya Allah merupakan satu kebiasaan 

salaf al-Shalih di masa lalu. Seperti  halnya kisah Nabi Musa as. ketika berjanji 

untuk taat kepada nabi Khaidir saat hendak berguru kepadanya. Beliau berjanji 

untuk tidak bertanya sebelum dijelaskan ilmunya. Sebagaimana terdapat dalam 

firman Allah Swt. QS. al-Khafi ayat 69;  

 ٦٩سَتجَِدهنِيٓ إِن شَاءَٓ ٱلَلّه صَابِرٗا وَلَآ أعَۡصِي لكََ أمَۡرٗا   قَالَ 

 “Dia (Musa) berkata, Insya Allah engkau akan dapati aku orang yang sabar, 

dan aku tidak akan menentangmu dalam urusan apapun.”10 

Sering kali kata Insya Allah digunakan sebagai tameng untuk 

menghindari atau menolak dari satu ajakan, belum pasti untuk menyanggupi, 

atau untuk  memenuhi janji yang tidak bisa ditunaikan karena adanya alasan 

tertentu. Penggunaan makna Insya Allah masih ragu dalam kehidupan sosial 

 
7 Muhammad Musa Asy- Syarif, Meremehkan Janji (Jakarta: Gema Insani Press, 2004), hal.1–

2. 
8 Muhammad Hasbi Ash Shiddieqy, Al-Islam 1 (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2007), hal. 4. 
9 Ibid., hal. 10. 
10 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal. 301. 



4 

 

 

masyarakat. Insya Allah ialah ungkapan menyatakan suatu kesanggupan dalam 

satu pekerjaan atau memenuhi janji dengan menyandarkan kepada kehendak  

Allah Swt. ia akan mampu melakukan suatu pekerjaan yang dibebankan 

kepadanya atau memenuhi janjinya dengan cara lain dan bukan sebaliknya 

digunakan untuk menyatakan ketidaksanggupan melakukan suatu pekerjaan.11  

Menggunakan kata Insya Allah tetapi tidak benar-benar memenuhi janji 

yang telah ditetapkan sehingga kata Insya Allah sudah dianggap sebagai 

ungkapan ketidakyakinan. Pada hakikatnya, ketika mengucapkan Insya Allah 

itu bukan berkata saya  akan melakukan jika Allah Swt  menghendaki. Akan 

tetapi, “Insya Allah” itu diucapkan setelah berusaha, ikhtiar dan saya bertekad 

untuk melakukannya, saya bertekad untuk mewujudkan, namun saya sadar 

bahwa upaya saya tidak akan berhasil, kecuali jika Allah Swt  menghendaki. 

Itu arti Insya Allah.12 

Selain kata Insya Allah, sering ditemui kata Biidznillah yang digunakan 

dalam pengucapan janji, membuat sebuah rencana maupun harapan atau do’a. 

Meskipun kedua kata ini hampir sama diartikan, yaitu “dengan kehendak 

Allah”, namun didalam al-Qur'an kedua kata ini berbeda penggunaannya. Kata 

Biidznillah hampir menyerupai kandungan maknanya dengan kata Insya Allah, 

akan tetapi jika ditinjau dari segi ilmu  bahasa (balaghah) kedua kata ini 

terdapat perbedaan dan mempunyai kandungan makna yang sangat besar. 

Dimana Ucapan Biidznillah bersifat khusus dan menunjukkan suatu 

permohonan atau pengharapan yang sangat besar, sedangkan kalimat Insya 

Allah bersifat umum.13 Sebagaimana Allah Swt. menceritakan kesamaran-

kesamaran orang Yahudi yang menghalangi mereka mendekati ajaran dan 

arahan al-Qur’an dalam firman-Nya QS. Al-Baqarah ayat 97; 

ا لِّـجِبۡرِيلَ فَإنَِههۥ نَزَلهَهۥ عَلَىَٰ قَ  ؤۡمِنيِنَ   قهلۡ مَن كَانَ عَدهوّٗ قٗا لِّمَا بيَۡنَ يَديَۡهِ وَههدٗى وَبهشۡرَىَٰ لِلۡمه صَدِّ  ٩٧لۡبكَِ بِإذِۡنِ ٱلَلِّ مه

 “Katakanlah: "Barang siapa yang menjadi musuh Jibril, maka Jibril itu telah 

menurunkannya (Al-Qur’an) ke dalam hatimu dengan seizin Allah; 

 
11 Ahsin W. Al-Hafidz, Kamus Ilmu Al-Qur’an (Jakarta: Amzah, 2006), hal. 119. 
12 M Quraish Shihab, Shihab & Shihab Edisi Ramadhan, (Tangerang: Lentera Hati, 2019), hal. 

31. 
13 M. Joban, “Tausiah Pendek | Apa Perbedaan Insya Allah dan Biidznillah | Ustadz M. Joban 

Lc., M.A - YouTube” [diakses 10 Januari 2024]. 



5 

 

 

membenarkan apa (kitab-kitab) yang sebelumnya dan menjadi petunjuk serta 

berita gembira bagi orang-orang yang beriman”.14  

Kata Biidznillah bermakna, dengan izin Allah Swt. masuknya al-Qur’an 

ke dalam hati Nabi Muhammad Saw.  melalui perantaraan Jibril As. 

Sebagaimana sekarang, apabila al-Qur’an dibacakan kepada kita, yang boleh 

melekat apa yang diajar ke dalam hati dan akal kita adalah karena izin Allah 

Swt. Oleh karena itu harusnya kita berdoa supaya Allah Swt. memberikan kita 

faham ajaran al-Qur’an tersebut. Dalam ayat ini, Allah Swt. menyuruh Nabi  

Muhammad Saw.  menjawab kepada Yahudi bahwa al-Qur’an itu meskipun 

dibawa oleh Jibril As., tetapi dia turun dengan izin Allah Swt. yang telah 

memilih kepada siapa dia hendak berikan wahyu itu. 

Al-Qur’an menyebutkan kata Insya Allah sebanyak 2 kali dalam 

berbagai bentuk dan konteks yang bermacam-macam. Kata Insya Allah yang 

dinyatakan dalam bentuk kata kerja lampau (fi’il madi) ditemukan sebanyak 6 

kali, yaitu dengan lafadz  ان شاءالله, antara lain dalam QS. al-Kahfi/18: 69, QS. 

al-Kahfi/18: 24.15 Sedangkan kata Biidznillah disebutkan dalam Al-Qur’an 

sebanyak 17 kali yaitu dengan lafadz  َّبِإذِْنِ ٱلل, antara lain dalam QS. Ghafir/40: 

78, QS. Al-Baqarah/2: 97, 102, 249, 251, QS. Ali-Imran/3: 49, 145, 166, QS. 

Yunus/10: 100, QS. Ar-Ra'd/13: 38, QS. Ibrahim/14: 11, Al-Mujadilah/58: 10, 

QS. At-Taghabun/64: 11, QS. Al-Anfal/8: 66, QS. An-Nisa/4: 64, QS. 

Fathir/35: 32 dan QS. Al-Hasyr/59: 516. 

Melalui observasi awal yang dilakukan penulis secara online maupun 

offline, kata Insya Allah dan Biidznillah tersebut mengalami pergeseran makna, 

digunakan seenaknya tanpa menyesuaikan dengan makna penggunaan yang 

seharusnya. Banyak orang menggunakan lafaz Insya Allah dan Biidznillah 

ketika akan merencanakan sesuatu, membuat janji pertemuan, bepergian dan 

lain-lain atas dasar kesanggupan dan juga keragu-raguan. Menurut pengamatan 

 
14 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal. 15. 
15 Muhammad Fu’ad ‘Abdu Al-Baqi, Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur’an al-Karim 

(Kairo: Dar al-Hadis, 2007), hal. 391–92. 
16 “Lafzi” <https://lafzi.apps.cs.ipb.ac.id/web/search.php?q=BII+IZNILLAH&vowel=on> 

[diakses 20 Januari 2024]. 



6 

 

 

penulis selama berinteraksi dengan teman-teman maupun lingkungan 

setempat, terkadang mereka mengatakan Insya Allah dan Biidznillah karena 

belum tentu dan belum pasti sanggup atau tidak untuk menghadiri, dan mereka 

itu benar-benar tidak datang pada waktu yang telah disepakati sebelumnya. 

Berdasarkan fenomena-fenomena yang sudah disebutkan diatas, bahwa 

tidak sejalannya penggunaan kata Insya Allah dan Biizdnillah di tengah-tengah 

masyarakat pada saat ini, sehingga peneliti tertarik untuk mengkaji lebih lanjut 

dengan judul  “KONTEKSTUALISASI KATA  INSYA ALLAH DENGAN 

BIIZDNILLAH DALAM AL-QUR’AN PERSPEKTIF MUFASSIR”.  

B. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, maka dapat 

diidentifikasi beberapa masalah, yakni sebagai berikut: 

1. Kontekstualisasi Insya Allah dengan Biidznillah dalam Al-Qur,an. 

2. Penafsiran terkait QS. Al-Kahfi: 23-24 dan QS. Al-Baqarah: 97.   

3. Penafsiran terkait makna Insya Allah dan Biidznillah dalam Al-Qur’an. 

4. Perbedaan Makna Insya Allah dengan Biidznillah yang terkandung dalam 

Al-Qur,an. 

C. Batasan Masalah 

Manusia tidak bisa melakukan perbuatan yang akan datang, sehingga ia 

harus menyerahkan pada kekuasaan Allah Swt. Menyerahkan diri pada 

kekuasaan Allah Swt. di tandai dengan suatu ucapan Insya Allah dan ada juga 

dengan menggunakan ucapan Biidznillah. Ucapan ini menunjukkan akan 

keimanan pada takdir yang telah di tetapkan Allah Swt. Supaya penelitian ini 

lebih terarah dan tidak keluar dari pokok permasalahan serta pembahasan yang 

akan terfokus kepada satu titik, maka penulis membatasi kajian penelitian ini 

hanya pada penafsiran QS. Al-Khafi: 23-24 dan QS. Al-Baqarah: 97 serta 

analisisnya terkait perbedaan makna Insya Allah dan Biidznillah yang 

terkandung di dalamnya. Kitab tafsir yang di gunakan penulis adalah  tafsir 

Indonesia yaitu, Tafsir  Al-Azhar, Tafsir Al-Mishbah, dan Tafsir Ibn Katsir. 



7 

 

 

D. Rumusan Masalah 

Berdasarkan batasan masalah di atas, maka penulis merumuskan  

masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran terkait  kata Insya Allah dan Biidznillah dalam al 

Qur'an Menurut Mufassir? 

2. Bagaimana Implementasi Kata Insya Allah dan Biidznillah  Dalam 

kehidupan? 

E. Tujuan Dan Manfaat Penelitian 

Berdasarkan uraian yang telah dikemukakan, maka tujuan dan manfaat 

dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk mengetahui penafsiran Mufassir tentang  QS. Al-Khafi: 23-24 

dan QS. Al-Baqarah: 97. 

b. Untuk mengetahui perbedaan kata Insya Allah dan Biidznillah dalam 

kontekstualisasi Perspektif Mufassir 

2. Manfaat Penelitian  

a. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sudut pandang baru bagi 

penulis dan pembaca terkait penafsiran al-Qur’an dan tambahan 

literatur bagi Fakultas Ushuluddin khususnya pada program studi 

Ilmu al-Qur’an dan Tafsir.  

b. Hasil Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan 

pemikiran serta gagasan guna mengembangkan ilmu pengetahuan 

khususnya tentang kata ucapan Insya Allah dan Biidznillah. 

c. Penelitian ini tantunya bermanfaat sebagai salah satu syarat untuk 

mendapatkan gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada program studi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

F. Sistematika Penulisan 

Agar penulis memperoleh pembahasan yang sistematis dan 

mempermudah pemahaman serta mendapatkan gambaran yang jelas tentang isi 



8 

 

 

penelitian ini, maka penulis perlu menyusun sistematika penelitian yang dibagi 

menjadi beberapa bab, yakni sebagai berikut:  

Bab I- Pendahuluan, yang berisikan latar belakang masalah atas 

penelitian ini perlu dilakukan. Selanjutnya  identifikasi masalah, yang 

bertujuan untuk memaparkan permasalahan terkait judul yang di angkat. 

Kemudian batasan masalah dan rumusan masalah,yang bertujuan agar 

penelitian ini lebih terfokus kepada apa yang menjadi tujuan utama yang akan 

diteliti. Selanjutnya tujuan dan manfaat penelitian, untuk menjelaskan tujuan 

yang hendak dicapai dan manfaat dari penelitian ini dilakukan. Terakhir 

terdapat sistematika penulisan. 

Bab II- Landasan Teori, yang berisikan tentang kajian terhadap teori-

teori yang digunakan untuk membahas permasalahan yang terdapat dalam 

penelitian atau sebuah kerangka berpikir untuk merumuskan suatu hipotesis 

dan model yang ingin diuji. Selain itu juga berisikan tinjauan kepustakaan yang 

meliputi penelitian-penelitian terdahulu yang berkaitan dengan penelitian ini. 

Bab III- Metodologi Penelitian, yang meliputi jenis penelitian, 

sumber data yang terdiri dari data primer dan skunder, teknik pengumpulan 

data; yaitu tahapan-tahapan yang penulis lakukan dalam pengumpulan data, 

serta teknik analisis data; yaitu tahapan-tahapan dan cara analisis yang 

dilakukan saat penelitian. 

Bab IV- Hasil Penelitian, Bab ini menyajikan analisis mendalam 

terhadap makna dan penggunaan istilah Insya Allah dan Biidznillah dalam al-

Qur’an berdasarkan penafsiran para mufassir, serta kontekstualisasinya dalam 

kehidupan Muslim kontemporer. Menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an yang 

memuat lafaz insya Allah dan biidznillah. 

Bab V Penutup, berisikan kesimpulan dari semua pembahasan yang 

ada di bab IV dan di akhiri dengan saran



 
 

9 

 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

A. Pengertian Tafsir 

Tafsir merupakan disiplin ilmu yang berfungsi untuk menjelaskan dan 

memahami makna ayat-ayat al-Qur’an. Secara umum, tafsir dimaknai sebagai 

upaya ilmiah untuk mengungkap maksud Allah Swt. yang terkandung dalam 

al-Qur’an melalui penjelasan lafaz, struktur bahasa, konteks turunnya ayat, 

serta kandungan hukum dan hikmah yang ada di dalamnya.17 

Manna al-Qaṭṭan mendefinisikan tafsir sebagai ilmu yang membahas 

cara memahami kitab Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw., 

menjelaskan maknanya, serta menggali hukum dan hikmah yang terkandung di 

dalamnya.18 Sementara itu, al-Zarkasyi menyatakan bahwa tafsir adalah ilmu 

untuk mengetahui pemahaman terhadap al-Qur’an, menjelaskan makna-

maknanya, serta mengeluarkan hukum dan pelajaran yang dapat diambil 

darinya.19 

Berdasarkan definisi tersebut, dapat dipahami bahwa tafsir tidak hanya 

berorientasi pada penjelasan kebahasaan, tetapi juga mencakup pemahaman 

kontekstual dan aplikatif terhadap pesan al-Qur’an agar dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan umat Islam. Tafsirr di bagi menjadi dua 

bagian, tafsir menurut bahasa dan tafsir menurut istilah: 

1. Secara bahasa (etimologis), berasal dari bahasa Arab  َره  – فسََر  تفَْسِيرًا – يهفسَِّ

(fassara–yufassiru–tafsīran) yang bermakna menjelaskan, menerangkan, 

menyingkap, dan memperjelas sesuatu yang sebelumnya samar. Dalam 

konteks kebahasaan, tafsir dipahami sebagai upaya mengungkap makna 

yang tersembunyi agar dapat dipahami secara jelas dan tepat oleh pembaca 

 
17 Jalaluddin al-Suyuti, al-Itqan fi 'Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003), hlm. 174 
18  Manna al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), hmm.  

323. 
19 Badr al-Din al-Zarkasyi, al-Burhan fī ‘Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), 

hlm. 147. 



10 

 

 
 

atau pendengar.20 Istilah ini juga digunakan untuk menunjukkan aktivitas 

penjelasan terhadap suatu lafaz dengan maksud memperjelas kandungan 

maknanya.21 Ibn Manẓur dalam Lisan al-‘Arab menjelaskan bahwa tafsir 

merupakan penjelasan terhadap suatu lafaz serta pengungkapan makna 

yang terkandung di dalamnya.22 Dengan demikian, secara kebahasaan, 

tafsir dapat dipahami sebagai proses penjelasan dan pemaknaan terhadap 

suatu ungkapan untuk menghilangkan kesamaran dan memperoleh 

kejelasan makna. 

2. Tafsir Menurut Istilah (Terminologis), tafsir didefinisikan sebagai ilmu 

yang membahas penjelasan makna ayat-ayat al-Qur’an, pengungkapan 

maksud-maksudnya, serta penggalian hukum, hikmah, dan tujuan yang 

terkandung di dalamnya sesuai dengan kaidah keilmuan. Manna‘ al-Qaṭṭan 

mendefinisikan tafsir sebagai ilmu yang digunakan untuk memahami kitab 

Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad Saw., menjelaskan 

maknanya, serta mengeluarkan hukum dan hikmah yang terkandung di 

dalamnya.23 Al-Zarkasyi menjelaskan bahwa tafsir merupakan ilmu untuk 

memahami al-Qur’an, menjelaskan makna-maknanya, serta menggali 

kandungan hukum dan hikmah yang ada di dalamnya.24 Definisi ini 

menunjukkan bahwa tafsir tidak hanya berorientasi pada penjelasan makna 

lafaz, tetapi juga mencakup upaya memahami pesan normatif dan aplikatif 

al-Qur’an. Azahabi memandang tafsir sebagai hasil interaksi antara teks 

wahyu dengan kemampuan intelektual mufassir yang dibatasi oleh kaidah 

bahasa Arab, riwayat yang sahih, dan konteks historis turunnya ayat.25 

Dengan demikian, tafsir menurut istilah merupakan disiplin ilmu yang 

 
20 Manna al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), hmm.  

323. 
21 Jalaluddin al-Suyuti, al-Itqan fi 'Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003), hlm. 187 
22 Ibn Manzur, Lisan al-'Arab, jilid 5 (Beirut: Dar Sadir, 2000), hlm. 55 
23 Manna al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), hmm.  

323. 
24 Badr al-Din al-Zarkasyi, al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), 

hlm. 147 
25 Muḥammad Ḥusain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Jilid 1 (Kairo: Dar al-Haditsh, 

2005), hlm.  18 



11 

 

 
 

bersifat metodologis dan dinamis, seiring dengan perkembangan 

pemikiran dan realitas sosial umat Islam. 

Objek pembahasannya adalah al-Qur’an yang merupakan sumber 

segala hikmah. Tujuan utama adanya tafsir yakni dapat berpegang pada tali 

yang kokoh dan mencapai kebenaran yang hakiki. Kebutuhan terhadapnya 

sangat tinggi karena segala kesempurnaan agamawi dan duniawi harus sejalan 

dengan syara’, sedangkan keseimbangan ini sangat bergantung pada 

pengetahuan tentang al-Qur’an.26  

B. Perkembangan Tafsir  

1. Tafsir pada Masa Nabi dan Sahabat. 

Nabi memahami al-Qur’an secara global dan terperinci. 

Kewajibannya adalah menjelaskannya kepada para sahabat. Para sahabat 

juga memahami al-Qur’an karena al-Qur’an diturunkan dalam bahasa 

mereka, meskipun mereka tidak memahami detailnya. Ibnu Khaldun 

dalam Muqaddimah-Nya menjelaskan: al-Qur’an diturunkan dalam 

bahasa Arab dan menurut uslubuslub balaghah-nya. Oleh karena itu, 

semua orang Arab mengetahui dan memahami maknanya. Namun meski 

demikian, mereka berbeda-beda tingkat pemahamannya sehingga apa 

yang tidak diketahui oleh seseorang Kemungkinan diketahui oleh orang 

lain.27 

Para sahabat dalam menafsirkan al-Qur’an pada masa ini 

berpegangan Pada: 

a. Al-Qur’an, sebab apa yang dikemukakan secara global di suatu ayat 

akan dijelaskan secara rinci pada ayat yang lain. 

b. Nabi Muhammad Saw, sebab beliau telah banyak menjelaskan kepada 

sahabat mengenai pertanyaan-pertanyaan tentang al-Qur’an. 

 
26 Manna’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera 

Antar Nusa, 2011), hlm. 461. 
27 Ibid,. hlm. 469 



12 

 

 
 

c. Pemahaman dan ijtihad. Apabila para sahabat tidak mendapatkan 

tafsiran dalam al-Qur’an maupun dari Rasulullah, mereka melakukan 

ijtihad dengan mengerahkan segenap kemampuan berpikir. Pada masa 

ini, tidak ada sedikitpun tafsir yang dibukukan, sebab pembukuan baru 

dilakukan pada abad kedua. Di samping itu, tafsir hanya merupakan 

cabang dari hadis, dan belum mempunyai bentuk yang teratur. Ia 

diriwayatkan secara bertebaran mengikuti ayat-ayat yang berserakan, 

tidak berurutan sesuai sistematika ayat-ayat al-Qur’an dan surat-

suratnya di samping Juga tidak mencakup keseluruhannya.28 

2. Tafsir pada Masa Tabi’in 

Pada periode tabi‘in, tafsir berkembang lebih luas dan mulai 

menunjukkan perbedaan corak sesuai dengan wilayah dan latar belakang 

keilmuan. Tafsir pada masa ini masih didominasi oleh riwayat, namun 

ijtihad mufassir mulai terlihat, khususnya dalam penjelasan kebahasaan 

dan konteks ayat. Dalam hal ini, para tabi’in berpegang pada sumber-

sumber yang ada pada masa para pendahulunya di samping ijtihad. Kitab-

kitab tafsir memberitahukan pada generasi berikutnya terkait pendapat-

pendapat tabi’in tentang tafsir yang mereka hasilkan melalui ra’yi dan 

ijtihad. Dan Penafsirannya itu, sedikitpun bukan berasal dari Rasulullah 

maupun Sahabat.29 Pada penjelasan sebelumnya sudah dijelaskan, tafsir 

yang dinukil dari rasulullah dan para sahabat tidak mencakup semua ayat 

al-Qur’an. Mereka hanya menafsirkan bagian-bagian yang sulit dipahami 

bagi orang-orang di masanya. Kemudian kesulitan akan pemahaman 

tersebut semakin meningkat secara bertahap di saat manusia bertambah 

jauh dari masa Nabi dan sahabat. Maka para tabi’in yang menekuni bidang 

tafsir merasa perlu untuk menyempurnakan sebagian kekurangan itu. Oleh 

karenanya, mereka menambahkan ke dalam tafsir keterangan-keterangan 

yang dapat menghilangkan kekurangan tersebut. Setelah itu muncullah 

 
28 Manna’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera 

Antar Nusa, 2011), hlm. 473. 
29 Ibid,. hlm. 473-474 



13 

 

 
 

generasi sesudah tabi’in yang juga berusaha menyempurnakan tafsir 

secara terus-menerus dengan berdasarkan pada pengetahuan mereka atas 

bahasa Arab dan cara bertutur kata, peristiwa-peristiwa yang terjadi pada 

masa turunnya al-Qur’an yang mereka pandang dalam alat-alat 

pemahaman dan sarana pengkajian lainnya30. 

Penaklukan Islam semakin luas, hal ini mendorong tokoh-tokoh 

sahabat berpindah ke daerah-daerah taklukan dan masing-masing 

membawa ilmu. Dari tangan mereka, para tabi’in, murid-murid mereka 

belajar dan menimba ilmu, sehingga selanjutnya tumbuhlah berbagai 

madzhab dan Perguruan tinggi.31 

Pada masa ini, tafsir tetap konsisten dalam penerimaan dan 

periwayatannya. Akan tetapi, setelah banyak ahli kitab masuk Islam, para 

tabi’in banyak menukil dari mereka cerita-cerita Israilliyat yang kemudian 

dimasukkan ke dalam tafsir. Selain itu, pada masa ini, mulai timbul silang 

pendapat mengenai status tafsir yang diriayatkan dari mereka karena 

banyaknya pendapat tafsir. Namun meski demikian, pendapat-pendapat 

tersebut sebenarnya hampir sama. Dengan demikian perbedaan itu hanya 

dari segi redaksional, bukan perbedaan yang berarti.32 

3. Tafsir pada Masa Pembukuan 

Periode ini ditandai dengan pembukuan tafsir secara sistematis sejak 

abad ke-3 Hijriah. Tafsir mulai ditulis sebagai karya mandiri, seperti Jami‘ 

al-Bayan ‘an Ta’wil al-Qur’an karya al-Tabari. Pada fase ini, tafsir 

berkembang ke dalam berbagai corak, seperti tafsir bi al-ma’tsur, tafsir 

fiqhi, tafsir kebahasaan. Masa pembukuan dimulai pada akhir dinasti Bani 

Umayah dan awal Dinasti Abbasiyah. Dalam hal ini hadis mendapat 

prioritas utama dan pembukuannya meliputi berbagai bab, sedangkan 

tafsir hanya merupakan salah satu bab dari sekian banyak bab yang 

dibahasnya. Pada masa ini, Penulisan tafsir belum dipisahkan secara 

 
30 Manna’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera 

Antar Nusa, 2011),  hlm. 474. 
31 Ibid,. hlm. 474 
32 Ibid,. hlm. 476  



14 

 

 
 

khusus yang hanya memuat tafsir al-Qura, surat demi surat, dan ayat demi 

ayat, dari awal hingga akhir.33 

Perhatian segolongan ulama terhadap periwayatan tafsir yang 

dinisbahkan kepada Nabi, sahabat, atau tabi’in sangat besar di samping 

perhatian terhadap pengumpulan hadis. Tafsir pada golongan ini tidak ada 

yang sampai di masa ini. Yang diterima sampai generasi akhir hanyalah 

nukilan-nukilan yang dinisbahkan kepada mereka sebagaimana terdapat 

dalam kitab-kitab tafsir bi al-ma’tsur.34  

Setelah golongan tersebut, sampailah pada generasi berikutnya yang 

menulis tafsir secara khusus dan independen serta menjadikannya sebagai 

Ilmu yang berdiri sendiri dan terpisah dari hadis. al-Qur’an mereka 

tafsirkan sesuai urutan mushaf. Tafsir generasi ini memuat riwayat-riwayat 

yang disandarkan kepada Rasulullah, sahabat, tabi’in dan tabi’it tabi’in 

serta terkadang disertai pen-tarjih-an terhadap pendapat-pendapat yang 

diriwayatkan dan penyimpulan (istinbat) sejumlah hukum dan juga 

penjelasana kedudukan kata (i’rab) jika diperlukan, sebagaimana yang 

dilakukan ibn Jarir al-Tabari.35 

Kemudian muncul sejumlah mufasir yang aktifitasnya menafsirkan 

ayat-ayat al-Qur’an dengan bi al-Ma’tsur, namun dengan meringkas 

sanadsanad dan menghimpun berbagai pendapat tanpa menyebutkan 

penggagasnya, oleh karena itu, persoalannya menjadi kabur dan riwayat-

riwayat yang sahih bercamapuran dengan yang tidak sahih.36 

Ketika ilmu semakin berkembang pesat, pembukuannya telah 

mencapai puncak, cabang-cabang ilmu mulai bermunculan, namun 

perbedaan pendapat mulai meningkat dan ilmu-ilmu filsafat bercorak 

rasional bercampur dengan ilmu-ilmu naqli serta setiap golongan berupaya 

mendukung madzab 37masing-masing. Ini semua menyebabkan tafsir 

 
33 Ibid,. hlm. 476 
34 Manna’ Khalil al-Qattan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera 

Antar Nusa, 2011), hlm. 477. 
35 Ibid 
36Ibid  
37Ibid  



15 

 

 
 

kehilangan fungsi utamanya sebagai sarana petunjuk dan pengetahuan 

mengenai agama. Hal ini disebabkan oleh para mufasir yang dalam 

menafsirkan al-Qur’an berpegang Pada pemahaman pribadi dan mengarah 

pada berbagai kecenderungan. 

Pada masa selanjutnya, penulisan tafsir mengikuti pola yang di atas 

melalui upaya golongan muta’akhirin yang mengambil penafsiran 

golongan mutaqaddimin, dengan cara meringkas dan memberi komentar. 

Keadaan demikian terus berlanjut sampai lahirnya pola baru dalam tafsir 

modern, di mana mufasir memperhatikan kebutuhan-kebutuhan 

kontemporer disamping upaya penyingkapan asas-asas kehidupan sosial, 

prinsip-prinsip Tasyri’ dan teori-teori ilmu pengetahuan dari kandungan 

al-Qur’an sebagaimana terlihat dalam tafsir al-Jawahir dan al-Manar. 

4. Periode Modern dan Kontemporer 

Pada periode modern dan kontemporer, tafsir mengalami pembaruan 

metode dan pendekatan. Mufassir mulai menggunakan pendekatan 

tematik, kontekstual, dan sosial untuk menjawab persoalan umat. Karya-

karya seperti Tafsir al-Manar, Tafsir al-Azhar, dan Tafsir al-Misbah 

mencerminkan upaya kontekstualisasi pesan al-Qur’an agar relevan 

dengan tantangan zaman.38 

5. Sumber Tafsir 

Sumber tafsir adalah dasar rujukan yang digunakan oleh mufassir 

dalam menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an agar penafsiran yang dihasilkan 

memiliki legitimasi ilmiah dan tidak menyimpang dari maksud syariat. 

Para ulama tafsir secara umum mengklasifikasikan sumber tafsir ke dalam 

tiga kategori utama, yaitu tafsir bi al-ma’tsūr, tafsir bi al-ra’yi, dan tafsir 

isyari.39 

Pertama, Tafsir bi al-ma’tsur merupakan penafsiran yang bersumber 

dari al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad Saw., serta pendapat para sahabat 

 
38 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2013), h. 45. 
39 Muḥammad Ḥusain al-Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufassirun, Jilid 1 (Kairo: Dar al-Ḥaditsh, 

2005), hlm. 21. 



16 

 

 
 

dan tabi‘in. Tafsir jenis ini dianggap paling otoritatif karena merujuk pada 

sumber-sumber primer yang dekat dengan masa turunnya wahyu. 

Penafsiran ayat dengan ayat lain, penjelasan Nabi terhadap ayat al-Qur’an, 

serta penafsiran sahabat seperti Ibn ‘Abbās menjadi contoh utama dari 

sumber tafsir ini.40 

Kedua, Tafsir bi al-ra’yi adalah penafsiran yang bersumber dari 

ijtihad mufassir dengan menggunakan kemampuan akal dan kaidah 

keilmuan, seperti ilmu bahasa Arab, usul fikih, dan ilmu balaghah. Tafsir 

ini dibolehkan selama tidak bertentangan dengan al-Qur’an, hadis sahih, 

dan prinsip dasar syariat Islam. Tafsir bi al-ra’yi berperan penting dalam 

menjawab persoalan-persoalan baru yang tidak ditemukan secara eksplisit 

dalam sumber riwayat.41 

Ketiga, Tafsir Isyari adalah penafsiran yang menekankan makna 

batin atau isyarat spiritual yang terkandung dalam ayat-ayat al-Qur’an. 

Tafsir ini berkembang dalam tradisi tasawuf dan menitikberatkan pada 

pengalaman spiritual mufassir. Para ulama membolehkan tafsir isyārī 

dengan syarat tidak menafikan makna lahir ayat serta tidak bertentangan 

dengan akidah dan syariat Islam.42 

Dengan demikian, sumber tafsir berfungsi sebagai fondasi 

epistemologis dalam kegiatan penafsiran al-Qur’an, sekaligus sebagai alat 

kontrol agar penafsiran tetap objektif, ilmiah, dan relevan dengan tujuan 

diturunkannya al-Qur’an. 

C. Metode Penafsiran  

Metode tafsir adalah suatu cara yang teratur dan terencana dengan baik 

untuk mencapai pemahaman yang benar terkait maksud Allah di dalam 

 
40 Jalaluddin al-Suyuti, al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2003), hlm.  187. 
41 Manna‘ al-Qaṭṭan, Mabahits fī ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Maktabah Wahbah, 2000), hlm. 

330. 
42 Badr al-Din Zarkasyi, al-Burhan fi ‘Ulum al-Qur’an, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 2001), hlm. 

164. 



17 

 

 
 

kandungan ayat-ayat al-Qur’an yang diturunkannya kepada Nabi 

Muhammad.43 

Dari sejarah perkembangan tafsir, dapat dikatakan bahwa metode 

global (ijmali) merupakan metode tafsir yang pertama muncul dengan 

mengambil bentuk Tafsir bi al-ma’tsur. Kemudian diikuti oleh bentuk tafsir bi 

al-ra’y seperti dalam Tafsir al-jawahir karya Tantawi Jawhari. Metode ini 

terus berkembang hingga menghasilkan metode analisis (tahlili). Setelah itu, 

Ulama tafsir berusaha menafsirkan al-Qur’an lebih spesifik disebabkan 

tuntutan perkembangan zaman. Lalu mereka mengklasifikasikan tafsir pada 

bidang tertentu, sehingga muncullah Tafsir dengan corak fiqih, ilmiah, tasawuf, 

dan sebagainya.44 

Pada abad modern, para ulama tafsir menyusun metode baru dalam 

Menafsirkan al-Qur’an. Sehingga munculah metode tematik (mawdhu’i). 

Metode ini ditempuh dengan menghimpun seluruh ayat-ayat al-Qur’an yang 

membahas tentang satu tema persoalan45. 

Pada periode berikutnya, sekitar abad ke 5 H, kemudian muncul metode 

komparatif (muqarran) Metode komparatif adalah menjelaskan ayat-ayat al-

Qur’an berdasarkan pandangan sejumlah mufasir. Penafsiran dengan metode 

ini mempunyai cakupan yang amat luas. Tidak terbatas pada perbandingan ayat 

dengan hadis tapi juga bisa membandingkan pendapat para mufasir.46 

D. Biografi Mufassir  

1. M. Quraish Shihab 

a. Biografi M. Quraish Shihab. 

Nama lengkapnya adalah Muhammad Quraish Shihab, lahir di 

Rappang, sebuah kota di Provinsi Sulawesi Selatan pada 16 Februari 

1944. Sebagai seorang putra dan putri dari guru besar dalam bidang 

 
43 Nashruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), 

hlm. 55 
44 Ibid,. hlm. 57-58 
45 Ibid,. hlm. 58 
46 Ibid,. 60 



18 

 

 
 

tafsir, pakar Tafsir ini meraih gelar MA untuk spesialisasi bidang 

Tafsir al-Qur’an di Universitas al-Azhar Kairo, Mesir pada tahun 

1969. Pada tahun 1982 meraih gelar Doktor dibidang ilmu Al-Qur’an 

dengan yudisium summa cum laude Disertai penghargaan tingkat 

pertama di Universitas yang sama. Sebagaimana nama Shihab, adalah 

keturunan Arab. Dari seorang ayah yang bernama Abdurrahman 

Shihab (1905-1986) beliau telah sangat berhasil mendidik putra-

putrinya. Ayahanda M. Quraish Shihab merupakan guru besar Tafsir 

juga seorang wiraswastawan dan juga menjadi mubaligh yang sedari 

muda gemar berdakwah dan mengajar ilmu-ilmu keagamaan.47 

Motivasi awal M. Quraish Shihab dalam menggeluti studi Tafsir 

berakar pada kecintaan mendalam yang telah tumbuh sejak masa 

kanak-kanak. Kecintaan ini merupakan konsekuensi langsung dari 

lingkungan pendidikan keagamaan yang ia terima sejak dini, baik 

melalui keluarga maupun lembaga pendidikan yang membentuk 

orientasi intelektualnya terhadap al-Qur’an dan ilmu Tafsir. 

Pendidikan dan Karir Pendidikan formalnya di Makkasar 

dimulai dari sekolah dasar sampai kelas 2 SMP. Pada tahun 1956, ia 

dikirim ke kota Malang untuk nyantri di Pondok Pesantren Darul 

Hadis al-Faqhiyah. Karena ketekunannya belajar di pesantren, 2 tahun 

berikutnya ia sudah mahir berbahasa arab. Melihat bakat Bahasa arab 

yang dimilikinya dan ketekunannya untuk mendalami studi 

keislamannya, Quraish beserta adiknya Alwi Shihab dikirim oleh 

ayahnya ke Al-Azhar Kairo melalui beasiswa dari provinsi Sulawesi 

Selatan, pada tahun 1958 dan diterima di kelas dua I’dadiyah al-Azhar 

(setingkat SMP/Tsanawiyah di Indonesia) sampai menyelesaikan 

tsanawiyah al-Azhar. Setelah itu, ia melanjutkan studinya ke 

Universitas al-Azhar pada fakultas Ushuluddin, Jurusan Tafsir dan 

 
47 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992), cet. Ke- 

I, hlm. 7 



19 

 

 
 

Hadis. Pada tahun 1967 ia meraih gelar LC. Dua tahun kemudian 

(1969), Quraish Shihab berhasil meraih gelar M.A. Pada jurusan yang 

sama dengan tesis yang berjudul “al-I’jaz at-Tasyri’ Al-Qur’an al-

karim (Kemukjizatan Al-Qur’an Al-Karim Dari Segi Hukum)”. Pada 

tahun 1973 ia dipanggil pulang ke Makassar oleh ayahnya yang ketika 

itu menjabat rektor untuk membantu mengelola pendidikan di IAIN 

Alauddin. Ia menjadi wakil rektor bidang akademis dan 

kemahasiswaan sampai tahun 1980. Di samping menduduki jabatan 

resmi itu, ia juga sering mewakili ayahnya yang uzur karena usia 

dalam menjalankan tugas-tugas pokok tertentu. Berturut-turut setelah 

itu, Quraish Shihab diserahi berbagai jabatan, seperti koordinator 

Perguran Tinggi Swasta Wilayah VII Indonesia bagian Timur, 

Pembantu pimpinan kepolisian Indonesia Timur dalam bidang 

pembinaan mental dan sederetan jabatan lainnya diluar kampus. 

Dicelah-celah kesibukannya ia masih sempat merampungkan 

beberapa tugas Penelitian antara lain penerapan Kerukunan Hidup 

Beragama di Indonesia (1975) dan Masalah Wakaf Sulawesi Selatan 

(1978).48 

Untuk mewujudkan cita-citanya ia mendalami studi tafsir pada 

tahun 1980 Quraish Shihab kembali menuntut ilmu ke almamaternya 

ke al-Azhar kairo mengambil spesialisasi dalam studi tafsir al-Qur‟an. 

Ia hanya memerlukan waktu dua tahun untuk meraih gelar doktor 

dalam bidang ini. Disertasinya yang berjudul ”Nazhm ad-Durar al-

Biqa’I Tahqiq wa Dirasah (Suatu Kajian dan Analisa Terhadap 

Keontentikan Kitab ad-Durar Karya al- Biqa’i)” berhasil 

dipertahankan dengan prediket Mumtaz Ma’a Martabah asy-Syaraf 

Al-Ula (summa Cumlaude).49 

b. Corak Pemikiran M. Quraish Shihab  

 
48 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992),  hlm. 

10-11. 
49 Ibid,. hlm. 12-13. 



20 

 

 
 

Corak tafsir merupakan kecenderungan atau pendekatan tertentu 

yang mendominasi suatu karya tafsir. Para ulama mengelompokkan 

corak tafsir ke dalam beberapa jenis, antara lain: al-Tafsîr al-Sufi al-

Tafsîr al-Fiqhî, al-Tafsîr al-Falsafî, al-Tafsîr al-‘Ilmî, al-Tafsîr al-

Adabi al-Ijtima’I, dan lain sebagainya Masing-masing corak tersebut 

memiliki karakteristik dan kekhususan tertentu yang membedakannya 

satu sama lain. Dalam konteks ini, corak penafsiran yang digunakan 

oleh M. Quraish Shihab dalam karya monumentalnya, Tafsir al-

Mishbah, adalah corak al-Adabi al-Ijtima’i Corak ini menekankan 

pada pesan-pesan moral, etika, dan nilai-nilai sosial kemasyarakatan 

yang relevan dengan kehidupan kontemporer. Melalui pendekatan ini, 

Quraish Shihab berupaya menjadikan Al-Qur’an sebagai pedoman 

hidup yang dekat dengan realitas sosial umat, dengan bahasa yang 

komunikatif serta analisis yang kontekstual namun tetap berlandaskan 

kaidah tafsir klasik. 

M. Quraish Shihab menyatakan yang dimaksud dengan tafsir 

bercorak Al-Adabi al-Ijtima’I ialah tafsir yang menitik beratkan 

penjelasan ayat-ayat tersebut dalam suatu redaksi al-Qur‟an, 

kemudian menyusun kandungan ayatayat tersebut dalam suatu redaksi 

yang indah yang menonjolkan tujuan diurunkan al-Qur‟an, yakni 

sebagai petunjuk dalam kehidupan, lalu menggandengkan ayat-ayat 

tersebut dengan hukum-hukum alam yang berlaku dalam masyarakat 

dan pembangunan dunia. Dengan demikian diharapkan bahwa tafsir 

yang telah ditulis oleh beliau mampu memberikan jawaban terhadap 

segala sesuatu yang menjadi persoalan bagi umat dan ketika itu dapat 

dikatakan bahwa al-Qur‟an sangat tepat untuk dijadikan sebagai 

pedoman dan petunjuk.50 

Secara umum karakter pemikiran keislaman M. Quraish Shihab 

bersifat rasional dan moderat. Uniknya, sifat rasional pemikirannya 

 
50 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992),  hlm. 

336. 



21 

 

 
 

diabadikan tidak untuk mengikuti kehendak realitas kontemporer, 

tetapi lebih mencoba memberi penjelasan atau signifikasi khasanah 

agama klasik bagi masyarakat kontemporer atau mengapresiasi 

kemungkinan pemahaman dan penafsiran baru tetapi dengan tetap 

sangat menjaga kebaikan tradisi lama. Dengan kata lain beliau 

memegang adagium ulama.51 

2. Buya Hamka dan Karya-Karyanya 

a. Biografi Buya Hamka  

Nama asli dari Hamka adalah Haji Abdul Malik Karim 

Amrullah atau lebih dikenal dengan julukan Hamka, yakni singkatan 

namanya. Beliau lahir di Sungai Batang, Tanjung Raya, Kabupaten 

Agam, Sumatera Barat pada tanggal 16 Februari 1908. Beliau adalah 

sastrawan Indonesia sekaligus ulama ahli filsafat, Dan aktivis 

politik.52 Hamka adalah anak seorang ulama yang bernama H. Abdul 

karim Amrullah, yang pada masa kecilnya dipanggil dengan nama 

Muhammad Rasul. Abdul Karim Amrullah merupakan salah seorang 

dari pelopor gerakan modern Islam di Indonesia53. Ibunya bernama 

Shafiyah binti Bagindo nan Batuah. Istrinya bernama Siti Rahma binti 

Endah Sultan.54 

Keilmuan dan ketokohan ayahnya merupakan penerus 

kakeknya yang juga merupakan ulama terkemuka, dan pada akhirnya 

diteruskan Hamka. Keilmuan yang dimiliki dan digeluti Hamka 

seakan memberikan kesempurnaan dari keilmuan kakek dan ayahnya. 

Hal demikian dapat dilihat dari cakupan sosok Hamka menjadi tokoh 

multi dimensi. Di antara status keilmuan yang melekat pada diri 

Hamka antara lain adalah: sastrawan, budayawan, mubaligh, 

akademisi, Mufassir, sajarawan bahkan menjadi seorang politikus. 

 
51 Ibid,. hlm. 337 
52 Hamka, Islam dan Adat Minangkabau (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984),  hlm. 73. 
53 Deliar Noer, Gerakan Modern di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 1981), hlm. 124 
54 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Pajimas, 1982),  hlm.  2 



22 

 

 
 

Setatus tersebut kelak memberikan warna tersendiri dalam karya 

tafsirnya yang terkenal dengan tafsi Al-Azhar.55 

Hamka meninggal dunia pada hari Jum’at, 24 Juli 1981 pukul 

10 lewat 73 menit dalam usia 73 tahun. Jenazahnya disemayamkan di 

rumahnya di Jalan Raden Fatah III. Antara pelayat yang hadir untuk 

memberi penghormatan terakhir dihadiri Presiden Soeharto dan Wakil 

Presiden Adam Malik, Menteri Negara Lingkungan Hidup Emil Salim 

serta Menteri Perhubungan Azwar Anas yang menjadi imam shalat 

jenazahnya. Jenazahnya dibawa ke Masjid Agung dan dishalatkan 

lagi, dan kemudian akhirnya dimakamkan di Taman Pemakaman 

umum Tanah Kusir, Jakarta Selatan, dipimpin Menteri Agama 

Alamsjah Ratoe Perwiranegara.56 

Hamka adalah seorang otodidak dalam berbagai bidang ilmu 

pengetahuan seperti filsafat, sastra, sejarah, sosiologi dan politik, baik 

Islam maupun Barat. Dengan kemahiran bahasa Arabnya yang tinggi, 

ia dapat menyelidiki karya ulama dan pujangga besar di Timur Tengah 

seperti Zaki Mubarak, Jurji Zaidan, Abbas Al-Aqqad, Mustafa Al-

Manfaluti, dan Hussain Haikal. Melalui bahasa Arab juga, Ia meneliti 

karya sarjana Perancis, Inggris dan Jerman seperti Albert Camus, 

William James, Sigmund Freud, Arnold Toynbee, Jean Paul Sartre, 

Karl Marx, Dan Pierre Lot.57 

Sebagai seorang ulama yang hampir menguasai hampir semua 

disiplin ilmu keislaman, ia sangat produktif dalam melahirkan 

beberapa karya ilmiah. Menurut Jemes Rush, tulisan Hamka mencapai 

115 judul dalam berbagai disiplin ilmu. Karya yang paling utama atau 

kaya monumentalnya adalah tafsir Al-Azhar yang sedang di bahas 

oleh penulis. Secara umum karyakaryanya dapat dilihat antara lain; 

 
55 Noor Chozin sufri dkk., Analisis jurnala Studi Keislaman (Bandar Lampung: pusat 

penelitian IAIN Raden Intan Bandar Lampung, 2004),   hlm. 175 
56 Noor Chozin sufri dkk., Analisis jurnala Studi Keislaman (Bandar Lampung: pusat 

penelitian IAIN Raden Intan Bandar Lampung, 2004),  hlm. 45 
57 Rusdy Hamka, Pribadi dan Martabat Buya, (Jakarta: Panjimas, 1981),  hlm.  26. 



23 

 

 
 

Bohong di Dunia, Penilaian Agama Yahudi, Kristen dan Islam, 

Perkembangan Kebatinan di Indonesia, Dari Lembah Cita-Cita, Studi 

Islam, pelajaran Agama Islam, Syarah Kitab Tauhid, Lembaga Budi, 

Akhlakul Karimah, Lembaga hidup, Islam dan Adat, 1001 Tanya 

Jawab Tentang Islam, Membahas soal Islam, Kedudukan Wanita 

dalam Islam, Do’a-Do’a Rasulullah, Tuntunan Shalat Terawih, 

Tuntunan Shalat Tahajud, Falsafah Ideologi Islam, Mutiara Filsafat, 

Filsafat Ketuhanan, Falsafah Hidup, Perkembangan Tasawuf dari 

Abad ke Aabad, Tasawuf Modern, Renungan Tasawuf, Tasawuf 

perkembanagan dan Pemurniannya, Lembaga Hikmah, Tafsir Al-

Azhar, Pengantar Ilmu Tafsir, pedoman Mubaligh Islam, Revolusi 

Agama, dan lain-lain.58 

b. Metodologi penafsiran tafsir Al-Azhar 

Sebelum masuk kedalam gelanggang tafsir Al-Azhar, Hamka 

terlebih dahulu dalam pendahuluan tafsirnya (pada juz I) menjadikan 

beberapa hal yaitu seputar al-Qur’an. I’jaz Al-Qur’an, lafadz dan 

makna al-Qur’an, Tentang menafsirkan al-Qur’an. Latar belakang 

penulisan tafsir Al-Azhar, Serta pendirian panafsir tersendiri. Dan 

halaman tafsirnya, sehigga jika bertemu suatu hal yang tidak bertemu 

tafsir lain, dapatlah diketahui sebab sebabnya, karena mengetahui 

haluan dan paham isi penafsir seketika itu. Pada bagian akhir 

pendahuluan beliau juga memberikan petunjuk bagi pembaca yang 

berupa daftar surat-surat al-Qur’an dan berada di juz, ayat dan 

halaman berupa surat yang dimaksud.59 

Kitab Tafsir berbahasa Indonesia yang akan kita kaji sekarang 

ini adalah terbitan pustaka Panjimas, Jakarta, cetakan I, 1982. 

Sebelum betul-betul masuk dalam tafsir ayat al-Qur’an, sang mufasir 

terlebih dahulu memberikan embukaan, yang terdiri dari: Kata 

 
58 M. Atho’ Muzdhar, Fatwa-Fatwa Majlis Ulama: Sebuah Studi Pemikiran Hukum Islam di 

Indonesia 1975-1988 (Jakarta; IMIS, 1993), hlm. 64. 
59 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982), hlm. 94. 



24 

 

 
 

Pengantar, Pandahuluan, pembukaan al-Qur’an, I’jâz al-Qur’an, Isi 

Mu’jizat al-Qur’an, al-Qur’an lafaz dan makna menafsirkan al-

Qur’an, Haluan Tafsir, Mengapa Dinamai “Tafsir Al-Azhar”, dan 

terakhir Hikmat Ilahi.60 

Dalam Kata Pengantar, Hamka menyebut beberapa nama yang 

ia anggap berjasa bagi dirinya dalam pengembaraan dan 

pengembangan keilmuan keislaman yang ia jalani. Nama-nama yang 

disebutnya itu boleh jadi merupakan orang-orang pemberi motivasi 

untuk segala karya cipta  dan dedikasinya terhadap pengembangan 

dan penyebarluasan ilmu-ilmu keislaman, tidak terkecuali karya 

tafsirnya. Nama-nama tersebut selain disebut Hamka sebagai orang-

orang tua dan saudara-saudaranya, juga disebutnya sebagai guru-

gurunya. Nama-nama itu antara lain, ayahnya sendiri, Doktor Syaikh 

Abdulkarim Amrullah, Syaikh Muhammad Amrullah (kakek), Ahmad 

Rasyid Sutan Mansur (kakak iparnya).61 

Disamping tersebut di atas, memberikan pendahuluan juga 

dilakukan Hamka ada setiap juz dalam al-Qur’an yang berisi tentang 

garis besar isi surat-surat yang ada pada tiap-tiap juz. Dan pada tiap-

tiap surat yang mempunyai asbab nuzul. Hamka juga memulai 

pembahasannya dengan muqadimah surat. Juga pada akhir bahasan 

tiap-tiap juz dicamtumkan bibliografi yang dijadikan rujukan dalam 

penafsirannya.62 

Di bawah Pendahuluan Hamka menyitir beberapa patokan dan 

persyaratan yang mesti dimiliki oleh seseorang yang akan memasuki 

gelanggang tafsir. “Syarat-syarat itu memang berat dan patut. Kalau 

tidak ada syarat demikian tentu segala orang dapat berani saja 

menafsirkan al-Qur’an. Ilmu-ilmu yang dijadikan syarat oleh ulama-

ulama itu alhamdulillah telah penulis ketahui ala kadarnya, tetapi 

 
60 Ibid,. hlm. 94 
61 Ibid 
62 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982), hlm. 94. 



25 

 

 
 

penulis tidaklah mengakui bahwa penulis sudah sangat alim dalam 

segala itu, Maka kalau menurut syarat yang dikemukakan ulama 

tentang ilmu-ilmu itu, wajiblah ilmu sangat dalam benar lebih dahulu, 

tidaklah akan jadi ‘Tafsir’ ini dilaksanakan. Jangankan bahasa Arab 

dengan segala nahwu dan sharaf-nya, sedangkan bahasa Indoensia 

sendiri, tempat al-Qur’an ini akan diterjemah dan ditafsirkan tidaklah 

penulis tafsir ini termasuk ahli yang sangat terkemuka.63 

c. Corak tafsir Al-Azhar 

Di dalam melakukan penafsiran terhadap ayat-ayat yang 

mutasyabihat secara khusus ayat-ayat antropomorfisme Hamka 

bersikap untuk mengambil dua jalan, yaitu menggunakan pen-ta’wil-

an terhadap ayat-ayat yang dianggapnya dapat dicari ta’wil-nya dan 

besikap tawakufi terhap ayat-ayat yang dianggapnya hanya Allah 

SWT yang mengetahui ta’wil-nya. Karena jika dipaksakan mencari 

ta’wil-nya di khawatirkan malah akan keluar dan menyimpang dari 

maksud ayat yang disampaikan. Karena akal mempunyai kemampuan 

yang terbatas untuk mengetahui hal-hal yang samar dan ghaib. Jadi 

dalam hal ini, sebagaimana Hamka katakan dalam pendahuluan beliau 

menyangkut madzhab salaf.64 Yaitu madzhab Rasulullah dan sahabat-

sahabat beliau dan ulama yang mengikuti jejak beliau. Dalam hal 

aqidah dan ibadah, semata-mata taslim artinya menyerahkan dengan 

tidak banyak tanya lagi, tetapi tidaklah semata-mata taqlid kepada 

pendapat manusia, melainkan meninjau mana yang lebih dekat kepada 

kebenaran untuk diikuti, dan meinggalkan yang menjauh 

menyimpang.65 

Tiap-tiap tafsir al-Qur’an memberikan corak haluan daripada 

peribadi penafsirnya,” demikian Hamka mengawali paparannya 

tentang haluan tafsir. Dalam Tafsir Al-Azhar-nya, Hamka, seperti 

 
63 Ibid,. hlm. 94  
64 Ibid,. hlm. 54 
65 Ibid,. hlm. 40  



26 

 

 
 

diakuinya, memelihara sebaik mungkin hubungan antara naqal dan 

‘aql’; antara riwayah dan dirayah. Hamka menjanjikan bahwa ia tidak 

hanya semata-mata mengutip atau menukil pendapat yang telah 

terdahulu, tetapi mempergunakan juga tinjauan dan pengalaman 

pribadi. Pada saat yang sama, tidak pula melulu menuruti 

pertimbangan akal seraya melalaikan apa yang dinukil dari penafsir 

terdahulu. Suatu tafsir yang hanya mengekor riwayat atau naqal dari 

ulama terdahulu, berarti hanya suatu textbook thinking belaka. 

Sebaliknya, kalau hanya memperturutkan akal sendiri, besar 

bahayanya akan terpesona keluar dari garis tertentu yang digariskan 

agama melantur ke mana-mana, sehingga dengan tidak disadari boleh 

jadi menjauh dari maksud agama.66 

Masih dalam kerangka “Haluan Tafsir”, Hamka mengabarkan 

bahwa Tafsir Al-Azhar ditulis dalam suasana baru, di negara yang 

penduduk muslimnya adalah mayoritas, sedang mereka haus akan 

bimbingan agama haus akan pengetahuan tentang rahasia al-Qur’an, 

maka perselisihanperselisihan mazhab dihindari dalam Tafsirnya. Dan 

Hamka sendiri, sebagai penulis Tafsir, mengakui bahwa ia tidaklah 

ta’ashshub kepada satu paham melainkan sedaya upaya mendekati 

maksud ayat, menguraikan makna dan lafaz bahasa Arab ke dalam 

bahasa Indonesia dan memberi kesempatan orang buat berpikir.67 

Masih dalam kerangka “Haluan Tafsir”, Hamka mengemukakan 

ketertarikan hatinya terhadap beberapa karya tafsir. Di antara karya 

tafsir yang jelas-jelas ia menyatakan ketertarikan hati terhadapnya 

adalah tafsir Al-Manar karya Sayyid Rasyid Ridha Tafsir ini ia nilai 

sebuah sosok tafsir yang mampu menguraikan ilmu-ilmu keagamaan 

sebangsa hadis, fikih, sejarah dan lainnya lalu menyesuaikannya 

 
66 Ibid,. hlm. 40 
67 Ibid,. hlm. 41 



27 

 

 
 

dengan perkembangan politik dan kemasyarakatan yang sesuai 

dengan zaman di waktu tafsir itu ditulis.68 

Selain Tafsir Al-Manar, Tafsir Al-Maraghi, al-Qasimi dan Fi 

Zhilil al-Qur’an juga termasuk tafsir-tafsir yang Hamka ‘saluti’. Tafsir 

yang disebut terakhir misalnya, ia nilai sebagai “satu tafsir yang 

munasabah buat zaman ini. Meskipun dalam hal riwâyah ia belum 

(tidak) mengatasi al-Manâr, namun dalam dirâyah ia telah mencocoki 

pikiran setelah Perang Dunia II.” Secara Jujur Hamka mengatakan 

bahwa Tafsir karya Sayyid Quthub itu banyak mempengaruhinya 

dalam menulis tafsir Al-Azhar-nya.69 

Hingga di sini penulis hendak mengatakan bahwa Tafsir Al-

Azhar mempunyai corak non-mazhabi, dalam arti menghindar dari 

perselisihan kemazhaban, baik fikih maupun kalam. Di sisi lain, ia 

juga, seperti diakuinya, Banyak diwarnai (diberi corak) oleh tafsir 

‘modern’ yang telah ada sebelumnya, seperti Al-Manâr dan Fi Zhilal 

Al-Qur’an. Selama ini, dua tafsir tersebut dikenal bercorak adabi-

ijtima’i. Dalam makna selalu mengaitkan pembahasan tafsir dengan 

persoalan-persoalan riil umat Islam. Warna-warna Tafsir itu 

mempengaruhi Tafsir Al-Azhar yang penulisnya jelas-jelas 

menyatakan kekaguman dan keterpengaruhannya. Dengan begitu, 

dapat dengan mudah kita katakan bahwa corak Tafsir yang sedang kita 

kaji ini bercorak adabi-Ijtima’i dengan setting sosial-kemasyarakatan 

keindonesiaan sebagai objek sasarannya.70 

3. Ibnu Katsir Dan Karya-karyanya  

a. Biografi Ibnu Katsir 

Nama lengkap penulis kitab tafsir Ibn Katsir adalah Imanul Jalil 

Al-Hafiz Imadud Din, Abul Isma’il ibnu Amr ibnu Dau’ ibnu Kasir 

 
68 Ibid 
69 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982), hlm. 41. 
70 Ibid,. hlm. 42 



28 

 

 
 

ibnu Zar’I al-Basri ad-Dimasyqi,71 ulama fiqih mazhab Syafi’i. Beliau 

lahir pada tahun 701 H di sebuah desa yang menjadi bagian dari kota 

Bashra di negeri Syam. Ibn Katsir adalah anak dari Shihab ad-Din Abu 

Hafsh Amar Ibn Katsir Ibn Dhaw Ibn Zara’ al- Quraisyi, yang 

merupakan seorang ulama terkemuka pada masanya. Ayahnya 

bermazhab Syafi’I dan pernah mendalami mazhab Hanafi.72 Pada usia 

4 tahun, ayah beliau meninggal sehingga kemudian Ibnu Katsir diasuh 

oleh pamannya (Kamal ad-Din Abd Wahhab). Pada tahun 706 H, 

beliau pindah dan menetap di kota Damaskus, di kota inilah Ibn katsir 

tinggal hingga akhir hayatnya.73 

Ad-Daudi dalam kitab Tabaqalul Mufasirin megatakan bahwa 

Ibnu Katsir adalah seorang yang menjadi panutan para Ulama dan 

Ahli Huffaz di masanya serta menjadi nara sumber bagi oarang-orang 

yang menekuni bidang ilmu ma’ani dan alfaz. Ibnu Katsir pernah 

menjabat sebagai pemimpin majelis pengajian Ummu Saleh 

sepeninggal Az-Zahabi, dan sesudah kematian As-Subuki ia pun 

memimpin majelis pengajian Al-Asyafiyyah dalam waktu yang tidak 

lama, kemudian diambil alih orang lain. Lahir dan Wafatnya Ibnu 

Katsir dilahirkan pada tahun 700 H atau lebih sedikit, dan meninggal 

dunia pada bulan Sya’ban tahun 774 H. Ia dimakamkan di kuburan 

As-Sufiyyah didekat makam gurunya (Ibnu Taimiyah).74 

Ibn Katsir mendapat gelar keilmuan dari para ulama sebagai 

kesaksian atas keahliannya dalam beberapa bidang ilmu yang digeluti, 

antara lain ia mendapat gelar seorang ahli sejarah, pakar tafsir, ahli 

fiqih, dan juga seorang yang ahli dalam bidang Hadits. Sebagaimana 

yang dikatakan oleh Manna’ al-Qatthan dalam Mabahits fil Ulum al-

 
71 Muhammad Husain Adz-Dzahabi, ‘At-Tafsir Wa Al-Mufassirun’, (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1424 (2005), hlm. 242 
72 Ibn Katsir , al-Bidayahwa al-Nihayah, Jilid XIV, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t), hal. 32 
73 Ibid,.  hlm. 46 
74 Ibnu Katsir, ‘Al-Bidayah Wa An-Nihayah, Terj, Farid Fahruddin. (Surakarta: Insan Kamil, 

2017), hlm.  39 



29 

 

 
 

Qur’an, sebagai berikut:75 “Ibn Katsir merupakan pakar fiqh yang 

dapat dipercaya, pakar hadist yang cerdas, sejarahwan ulung. Dan 

pakar tafsir yang paripurna”. 

b. Sistematika penulisan Tafsir Ibnu Katsir  

Sistematika yang ditempuh pada Tafsir Ibnu Katsir dalam 

tafsinya yaitu menafsirkan seluruh ayat-ayat al-Qur‟an sesuai 

susunannya dalam mushaf al-Qur’an, ayat demi ayat dan surat demi 

surat, dimulai dengan Surat alFatihah dan diakhiri dengan Surat an-

Nas, maka secara sistematika tafsir ini menempuh tartib mushafi. Ibnu 

Katsir juga menyajikan sekelompok ayat yang berurutan, yang 

dianggap berkaitan dan berhubungan dengan tema kecil dan cara ini 

tergolong model baru pada masa Ibnu Katsir dan para mufasirnya 

kebanyakan menafsirkan kata per kata atau kalimat per kalimat. 

Penafsiran perkelompok ini membawa pemahaman yang ada pada 

munasabah ayat dalam setiap kelompok ayat itu dalam tartib mushafi.  

Dengan begitu akan mudah diketahui adanya keintegralan 

pembahasan al-Qur’an dalam satu tema kecil yang di hasilkan dari 

kelompok ayat yang mengandung munasabah antara ayat-ayat al- 

Qur’an yang mempermudah seseorang dalam memahami kandungan 

al-Qur’an serta yang paling penting adalah terhindar dari penafsiran 

secara persial yang bisa keluar dari maksud nash. Dari cara tersebut 

menunjukkan adanya pemahaman Ibnu Katsir dalam memahami 

adanya munasabah dalam urutan ayat, selain munasabah antara ayat 

(Tafsir al-Qur’an bi al-qur’an) yang telah banyak diakui kelebihannya 

oleh para peneliti.76  

Ibnu Katsir menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an sesuai urutan 

mushaf, dari al-Fatihah hingga an-Nas, sehingga tafsirnya mengikuti 

tartib muṣḥafi. Ia juga menafsirkan ayat secara berkelompok 

 
75 Manna Khalil Al-Qattan, ‘Studi Ilmu-Ilmu Al-Quran. Terj’, (Mudzakir AS, Jakarta, 2001), 

hlm.  527. 
76 Nur Faiz Maswan, Kajian Diskriptif Tafsir Ibnu Katsir,(Jakarta: Menara Kudus, 2002), hlm. 

61 



30 

 

 
 

berdasarkan keterkaitan tema, suatu metode yang tergolong baru pada 

masanya, karena kebanyakan mufassir sebelumnya menafsirkan kata 

atau kalimat secara terpisah. Pendekatan per kelompok ayat ini 

memperjelas munasabah antar-ayat, memudahkan pemahaman tema 

kecil dalam al-Qur’an, serta mencegah penafsiran parsial yang 

menyimpang dari maksud nash. Metode tersebut sekaligus 

menunjukkan ketepatan Ibnu Katsir dalam memahami hubungan 

makna melalui tafsir al-Qur’an bi al-Qur’an. 

c. Metode dan Corak Penafsiran. 

Metode yang dipakai oleh Ibnu Katsir dalam Tafsir al-Qur’an 

al-Adzim yaitu menggunakan metode analitis (Manhaj Tahlili) ini 

disebabkan karena Ibnu Katsir menafsir  ayat demi ayat secara analitis 

menurut urutan al-Qur’an, akan tetapi metode tafsir ini juga masuk 

Dalam kategori semi tematik (Maudhu’i) yang dikarenakan 

Penafsiran ayat dalam tafsir ini masih dalam satu konteks 

Pembicaraan kedalam pembicaraan satu tempat maupun dari beberapa 

ayat dengan cara mengelompokkan ayat-ayat tersebut.77 

Adapun langkah-langkah yang ditempuh Ibnu Katsir untuk 

menjelaskan ayat yang ditafsirkan dalam tafsirnya yaitu:  

1) Menyebutkan ayat yang di tafsirkan lalu menafsirkan ayatnya 

dengan bahasa yang mudah dan ringkas, menjelaskan 

perbandingan ayat tersebut dengan ayat yang lainnya sehingga 

dapat membandingkan makna dan maksud yang jelas. 

2)  ayat al-Qur‟an yang ditafsirkan dengan mengemukakan hadis-

hadis atau riwayat yang ma’ruf (yang disandarkan kepada Nabi 

Muhammad Saw dengan perihal sanadnya serta hal yang 

berhubungan dengan ayat yang ditafsirkan dengan penjelasan 

antara hadis atau riwayat yang dapat dijadikan argumentasi serta 

 
77 Jul Hendri, “IBN KATSIR (Tela’ah Tafsir al-Qur’anul Adzim Karya Ibnu Katsir”. 

NUANSA: Jurnal Studi Islam dan Kemanusiaan, Vol.XIV, No.2, (2021), hlm. 247. 



31 

 

 
 

hujjah dan tidak mengabaikan pendapat para sahabat, tabi’in dan 

ulama salaf. 

3) Mengaitkan serta memaparkan berbagai pendapat sahabat, tabiin, 

dan para ulama salaf terkemuka serta mentarjih, mensahih serta 

mendaifkan dari pendapat satu dengan yang lainnya.78 

Tafsir Ibnu Katsir sebuah kitab yang disusun oleh Ibnu Katsir 

berdasarkan sistematika tertib ayat dan surat dalam mushaf al-Qur’an 

yang bahasa arabnya disebut dengan tartib mushafi. Tafsir Ibnu Katsir 

juga di Kelompokkan dalam bentuk corak al-laun wa al-ittijah atau 

Tafsir bi al- maksur79, atau Tafsir bi al-riwyah. Karena didalam Tafsir 

Ibnu Katsir ini banyak menggunakan hadis Riwayat, ru’yaul 

assahabat wa tabi’in (pendapat para sahabat dan tabi’in), akan tetapi 

terkadang Ibnu Katsir juga menafsiri menggunakan rasio atau 

penalaran. 

3. Kontekstualisasi  

a. Pengertian kontekstualisasi  

Menurut etimologi, istilah kontekstual berasal dari bahasa 

inggris “Contextual” yang diartikan dengan kata kontekstual, yang 

dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia memiliki setidaknya ada dua 

arti pertama kemampuan untuk menambah atau memperjelas makna, 

kedua keadaan yang berhubungan dengan suatu peristiwa.80 Dengan 

demikian kontekstualisasi adalah upaya untuk memahami dan 

menerapkan suatu nilai dengan konteks zaman, tempat dan bentuknya 

agar tetap relevan dan mudah di terapkan dalam kehidupan nyata. 

Menurut terminologi sebagaimana menurut Noeng Muhadjir, 

setidaknya ada tiga definisi berbeda mengenai terminologi 

 
78 Muqtashidin Fahrusy Syakirin Al Hazmi, “Hukum Non Muslim Sebagai Pemimpin Muslimin 

Ditinjau Dari Perspektif Tafsir Ibnu Katsir”. TAPIS: Jurnal Penelitian Ilmiah, Vol.01, No. 02 

(2017),  hlm. 223. 
79 Al-Farmawi, “al-Bidayah fi Tafsir al- Maudhui”. Cairo: Dar al-Kutub al-Arabiyyah,(1976), 

hlm. 20. 
80 Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia (2008), hlm. 485 



32 

 

 
 

kontekstual: pertama upaya memahami makna dalam rangka 

mengantisipasi persoalan-persoalan kontemporer yang lazim muncul, 

kedua pemaknaan yang melihat keterkaitan antara masa lalu, masa 

kini, dan masa depan; ketiga pemaknaan yang melihat keterkaitan 

antara masa lalu, masa kini, dan masa depan.81 

Pendekatan kontekstual yang disebutkan di sini berusaha untuk 

memahami al-Qur‘an berdasarkan analisis bahasa, sejarah, sosiologi, 

dan antropologi yang relevan dengan masyarakat Arab dan proses 

penciptaan al-Quran. Selain itu, penemuan prinsip-prinsip moral yang 

terkandung dalam berbagai pendekatan. Pendekatan hermeneutik 

sangat terkait dengan pendekatan kontekstual. Pendekatan 

hermeneutika merupakan salah satu pendekatan tekstual untuk 

menafsirkan teks, yang yang bersumber dari kajian-kajian bahasa, 

sejarah, sosiologi, dan filsafat.82 

4. Ayat terkait Insya Allah dalam Al-Qur’an 

a. Al-Khafi ayat 69; 

 ٦٩قَالَ سَتجَِدهنِيٓ إِن شَاءَٓ ٱلَلّه صَابِرٗا وَلَآ أعَۡصِي لكََ أمَۡرٗا   

Artinya: “Dia (Musa) berkata, Insya Allah engkau akan dapati aku 

orang yang sabar, dan aku tidak akan menentangmu dalam urusan 

apapun.” 

Quraish Shihab menekankan bahwa ungkapan “Insya Allah” 

yang diucapkan Nabi Musa a.s. mencerminkan sikap tawadhu‘, 

kesadaran akan keterbatasan manusia, serta ketergantungan penuh 

kepada kehendak Allah Swt dalam proses menuntut ilmu dan menjaga 

kesabaran. Selain itu, ayat ini juga dipahami sebagai pelajaran adab 

 
81 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000),  hlm. 

263-264. 
82 Solahuddin, “Pendekatan Tekstual Dan Kontekstual Dalam Penafsiran Al-Qur‘an‖”, Al-

Bayan: Jurnal Studi Al-Qur‘an dan Tafsir, (Vol. 1,No. 2 Desember 2016), hlm. 118. 



33 

 

 
 

murid kepada guru, khususnya dalam konteks pencarian ilmu hikmah 

yang tidak selalu sejalan dengan nalar lahiriah. 

b. Al-Kahfi ayat 23-24; 

لِكَ غَداً  وَلَا تقَهولَنَ لِشَايْۡءٍ إنِِّي فَاعِلٞ   ٓ  ٢٣ذََٰ إلَِآ أنَ يشََاءَٓ ٱلَلّهُۚ وَٱذۡكهر رَبكََ إِذاَ نسَِيتَ وَقهلۡ عَسَىَٰ

ذاَ رَشَدٗا    ٢٤أنَ يهَۡدِيَنِ رَبِّي لِأقَۡرَبَ مِنۡ هََٰ

Artinya: “Dan jangan sekali-kali kamu mengatakan tentang sesuatu: 

"Sesungguhnya aku akan mengerjakan ini besok pagi. Kecuali 

(dengan menyebut): "Insya Allah dan ingatlah kepada Tuhanmu jika 

kamu lupa dan Katakanlah: "Mudah-mudahan Tuhanku akan 

memberiku petunjuk kepada yang lebih dekat kebenarannya dari pada 

ini. 

Berdasarkan QS. al-Kahfi ayat 23-24 di atas, bahwa Allah Swt. 

memerintahkan kepada umatnya untuk mengatakan Insya Allah ketika 

ingin mengerjakan sesuatu. Kata Insya Allah mengisyaratkan tentang 

kebesaran Allah Swt. Dibalik lafal menyisaratkan bahwa sebagai 

seorang manusia tidak bisa melawan kehendak-Nya. Dengan 

demikian dapat dipahami bahwa manusia hanya bisa merencanakan 

sesuatu, sementara Allah Swt. yang menentukan. 

5. Ayat terkait Biidznillah dalam al-Qur’an 

a. Al-Baqarah/2: 97, 102, 249, 251  

ا قهلۡ مَن كَانَ عَده  قٗا لِّمَا بيَۡنَ يَديَۡهِ وَههدٗى وَبهشۡرَىَٰ وّٗ صَدِّ لِّـجِبۡرِيلَ فَإنَِههۥ نَزَلَههۥ عَلَىَٰ قَلۡبكَِ بِإذِۡنِ ٱلَلِّ مه

ؤۡمِنيِنَ    ٩٧لِلۡمه

Artinya: “Katakanlah: "Barang siapa yang menjadi musuh Jibril, 

maka Jibril itu telah menurunkannya (Al Quran) ke dalam hatimu 

dengan seizin Allah; membenarkan apa (kitab-kitab) yang 

sebelumnya dan menjadi petunjuk serta berita gembira bagi orang-

orang yang beriman”83. 

Dalam konteks ini, kata "Biidznillah" menunjukkan bahwa 

peran Jibril dalam menyampaikan wahyu adalah atas izin Allah. Ini 

 
83. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  15  



34 

 

 
 

menunjukkan bahwa wahyu yang diturunkan adalah murni dari 

kehendak dan izin Allah, sehingga tidak ada ruang untuk meragukan 

kebenarannya.84. 

نََۖ وَمَا  لۡكِ سهليَۡمََٰ طِينه عَلَىَٰ مه ونَ وَٱتبَعَهواْ مَا تتَۡلهواْ ٱلشَيََٰ واْ يهعَلِّمه طِينَ كَفَره كِنَ ٱلشَيََٰ
نه وَلََٰ كَفَرَ سهليَۡمََٰ

وتَُۚ وَمَا يهعَلِّمَانِ مِنۡ أحََدٍ  ره وتَ وَمََٰ ره حۡرَ وَمَآ أهنزِلَ عَلَى ٱلۡمَلكََيۡنِ ببَِابِلَ هََٰ  حَتىََٰ يقَهولَآ ٱلنَاسَ ٱلسِّ

و ينَ بِهۦِ إنِمََا نَحۡنه فتِۡنَةٞ فلََا تكَۡفهرَۡۖ فيََتعََلمَه قهونَ بِهۦِ بيَۡنَ ٱلۡمَرۡءِ وَزَوۡجِهُِۦۚ وَمَا ههم بِضَارِّٓ مَا مَا يهفَرِّ نَ مِنۡهه

مُۡۚ  ههمۡ وَلَا يَنفَعههه ونَ مَا يَضهرُّ هه مَا لَههۥ فِي ٱلۡأخِٓرَةِ مِنۡ أحََدٍ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ وَيَتعََلمَه واْ لمََنِ ٱشۡترََىَٰ  وَلقََدۡ عَلِمه

ونَ  مِنۡ خَلََٰ  مُۡۚ لوَۡ كَانهواْ يعَۡلَمه  ١٠٢ق ُۚ وَلبَئِۡسَ مَا شَرَوۡاْ بِهِٓۦ أنَفهسَهه

Artinya: “Dan mereka mengikuti apa yang dibaca oleh syaitan-

syaitan pada masa kerajaan Sulaiman (dan mereka mengatakan 

bahwa Sulaiman itu mengerjakan sihir), padahal Sulaiman tidak kafir 

(tidak mengerjakan sihir), hanya syaitan-syaitan lah yang kafir 

(mengerjakan sihir). Mereka mengajarkan sihir kepada manusia dan 

apa yang diturunkan kepada dua orang malaikat di negeri Babil yaitu 

Harut dan Marut, sedang keduanya tidak mengajarkan (sesuatu) 

kepada seorangpun sebelum mengatakan: "Sesungguhnya kami 

hanya cobaan (bagimu), sebab itu janganlah kamu kafir". Maka 

mereka mempelajari dari kedua malaikat itu apa yang dengan sihir 

itu, mereka dapat menceraikan antara seorang (suami) dengan 

isterinya. Dan mereka itu (ahli sihir) tidak memberi mudharat dengan 

sihirnya kepada seorangpun, kecuali dengan izin Allah. Dan mereka 

mempelajari sesuatu yang tidak memberi mudharat kepadanya dan 

tidak memberi manfaat. Demi, sesungguhnya mereka telah meyakini 

bahwa barangsiapa yang menukarnya (kitab Allah) dengan sihir itu, 

tiadalah baginya keuntungan di akhirat, dan amat jahatlah perbuatan 

mereka menjual dirinya dengan sihir, kalau mereka mengetahui”85. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa sihir dan 

dampaknya hanya dapat terjadi dengan izin Allah. Ini menegaskan 

bahwa Allah memiliki kontrol penuh atas segala sesuatu dan tidak ada 

kekuatan yang dapat bekerja di luar izin-Nya, termasuk kekuatan jahat 

seperti sihir86. 

 
84Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 2, hal. 105. 
85. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  16 
86 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 2, hal. 135. 



35 

 

 
 

بۡتلَِيكهم بِنَهَر  فمََن شَرِبَ مِنۡهه فَليَۡسَ مِنِّي وَمَن لَمۡ يَطۡعمَۡهه فَلمََا فَصَلَ طَالهوته  نهودِ قَالَ إِنَ ٱلَلَّ مه بِٱلۡجه

مُۡۚ فَلمََا  نۡهه  بيَِدِهُِۦۚ فشََرِبهواْ مِنۡهه إلَِا قَلِيلٗا مِّ
نَ ءَامَنهواْ جَاوَزَههۥ ههوَ وَٱلَذِيفَإنَِههۥ مِنِّيٓ إلَِا مَنِ ٱغۡترََفَ غهرۡفةَََۢ

قهواْ ٱلَلِّ 
لََٰ نهودِهُِۦۚ قَالَ ٱلَذِينَ يظَهنُّونَ أنَهَهم مُّ ن فئِةَ  قَلِيلَةٍ  مَعَههۥ قَالهواْ لَا طَاقَةَ لنََا ٱلۡيوَۡمَ بِجَالهوتَ وَجه كَم مِّ

 ٢٤٩بِرِينَ  غَلبَتَۡ فئِةَٗ كَثيِرَةََۢ بِإذِۡنِ ٱلَلِِّۗ وَٱلَلّه مَعَ ٱلصََٰ 

Artinya: “Maka tatkala Thalut keluar membawa tentaranya, ia 

berkata: "Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan suatu 

sungai. Maka siapa di antara kamu meminum airnya; bukanlah ia 

pengikutku. Dan barangsiapa tiada meminumnya, kecuali menceduk 

seceduk tangan, maka dia adalah pengikutku". Kemudian mereka 

meminumnya kecuali beberapa orang di antara mereka. Maka tatkala 

Thalut dan orang-orang yang beriman bersama dia telah 

menyeberangi sungai itu, orang-orang yang telah minum berkata: 

"Tak ada kesanggupan kami pada hari ini untuk melawan Jalut dan 

tentaranya". Orang-orang yang meyakini bahwa mereka akan 

menemui Allah, berkata: "Berapa banyak terjadi golongan yang 

sedikit dapat mengalahkan golongan yang banyak dengan izin Allah. 

Dan Allah beserta orang-orang yang sabar"87. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menegaskan bahwa 

kemenangan yang diraih oleh golongan yang sedikit melawan 

golongan yang banyak adalah atas izin Allah. Ini menunjukkan bahwa 

keberhasilan tidak hanya bergantung pada jumlah atau kekuatan fisik, 

tetapi pada kesabaran dan izin Allah88. 

لۡكَ وَٱلۡحِكۡمَةَ وَعَلمََههۥ مِمَا يشََ  هه ٱلَلّه ٱلۡمه ده جَالهوتَ وَءَاتىََٰ وههم بِإذِۡنِ ٱلَلِّ وَقتَلََ داَوهۥ اءٓهِۗ وَلوَۡلَا دفَۡعه فهََزَمه

كِنَ ٱلَلِّ ٱلنَاسَ بعَۡضَههم بِبَعۡض  لفَسََدتَِ ٱلۡأرَۡ  لمَِينَ  ضه وَلََٰ  ٢٥١ ٱلَلَّ ذهو فَضۡلٍ عَلَى ٱلۡعََٰ

Artinya: “Mereka (tentara Thalut) mengalahkan tentara Jalut dengan 

izin Allah dan (dalam peperangan itu) Daud membunuh Jalut, 

kemudian Allah memberikan kepadanya (Daud) pemerintahan dan 

hikmah (sesudah meninggalnya Thalut) dan mengajarkan kepadanya 

apa yang dikehendaki-Nya. Seandainya Allah tidak menolak 

(keganasan) sebahagian umat manusia dengan sebagian yang lain, 

pasti rusaklah bumi ini. Tetapi Allah mempunyai karunia (yang 

dicurahkan) atas semesta alam”89. 

 
87.  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  41 
88 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 2, hal. 207. 
89.  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  41 



36 

 

 
 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa 

kemenangan Daud atas Jalut adalah dengan izin Allah. Ini 

menekankan bahwa segala sesuatu terjadi dengan izin Allah dan 

bahwa Allah memberikan karunia-Nya kepada hamba-Nya yang 

terpilih90. 

b. Ali-Imran/3: 49, 145, 166 

ءِ  ٓ ينِ كَهَيۡ يلَ أنَِّي قَدۡ جِئۡتهكهم بِ وَرَسهولًا إِلَىَٰ بنَِيٓ إسِۡرََٰ نَ ٱلطِّ ن رَبِّكهمۡ أنَِّيٓ أخَۡلهقه لكَهم مِّ ايَة  مِّ َٔ ةِ ٔ  َٔ  ٔ

ا بِإذِۡنِ ٱلَلَِّۖ وَأهبۡرِئه ٱلۡأكَۡمَهَ وَٱلۡأَ  هكهم ىَٰ بِإذِۡنِ ٱلَلَِّۖ وَأهنَبۡرَصَ وَأهحۡيِ ٱلۡمَوۡتَ ٱلطَيۡرِ فَأنَفهخه فيِهِ فيَكَهونه طَيۡرََۢ بئِّ

ؤۡمِنيِنَ   لِكَ لَأيَٓةٗ لكَهمۡ إِن كهنتهم مُّ
مُۡۚ إِنَ فِي ذََٰ ونَ فِي بهيهوتِكه  ٤٩بمَِا تأَۡكهلهونَ وَمَا تدَخَِره

Artinya: “Dan (sebagai) Rasul kepada Bani Israil (yang berkata 

kepada mereka): "Sesungguhnya aku telah datang kepadamu dengan 

membawa sesuatu tanda (mukjizat) dari Tuhanmu, yaitu aku membuat 

untuk kamu dari tanah berbentuk burung; kemudian aku meniupnya, 

maka ia menjadi seekor burung dengan seizin Allah; dan aku 

menyembuhkan orang yang buta sejak dari lahirnya dan orang yang 

berpenyakit sopak; dan aku menghidupkan orang mati dengan seizin 

Allah; dan aku kabarkan kepadamu apa yang kamu makan dan apa 

yang kamu simpan di rumahmu. Sesungguhnya pada yang demikian 

itu adalah suatu tanda (kebenaran kerasulanku) bagimu, jika kamu 

sungguh-sungguh beriman”91. 

Dalam ayat ini, kata "Biidznillah" menunjukkan bahwa mukjizat 

yang dilakukan oleh Nabi Isa, seperti membuat burung dari tanah, 

menyembuhkan penyakit, dan menghidupkan orang mati, semuanya 

terjadi dengan izin Allah. Hal ini menegaskan bahwa kekuatan dan 

kemampuan Nabi Isa dalam melakukan mukjizat tersebut datang dari 

Allah semata92. 

ؤَجَلٗاِۗ وَمَن يهرِدۡ ثوََابَ  بٗا مُّ وتَ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلِّ كِتََٰ ٱلدُّنۡيَا نهؤۡتِهۦِ مِنۡهَا وَمَن يهرِدۡ وَمَا كَانَ لِنفَۡسٍ أنَ تمَه

كِرِينَ    ١٤٥ثوََابَ ٱلۡأخِٓرَةِ نهؤۡتِهۦِ مِنۡهَاُۚ وَسَنَجۡزِي ٱلشََٰ

Artinya: “Sesuatu yang bernyawa tidak akan mati melainkan dengan 

izin Allah, sebagai ketetapan yang telah ditentukan waktunya. Barang 

siapa menghendaki pahala dunia, niscaya Kami berikan kepadanya 

pahala dunia itu, dan barang siapa menghendaki pahala akhirat, 

 
90 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 2, hal. 211. 
91.  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  56 
92 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 3, hal. 185. 



37 

 

 
 

Kami berikan (pula) kepadanya pahala akhirat itu. Dan kami akan 

memberi balasan kepada orang-orang yang bersyukur”93. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa kematian 

seseorang hanya terjadi dengan izin Allah. Setiap kehidupan dan 

kematian sudah ditentukan waktunya oleh Allah dan tidak bisa 

diubah94. 

بكَهمۡ يوَۡمَ ٱلۡتقََى ٱلۡجَمۡعَانِ فبَِإذِۡنِ ٱلَلِّ وَلِيعَۡلَمَ  ؤۡمِنيِنَ  وَمَآ أصَََٰ  ١٦٦ ٱلۡمه

Artinya: “Dan apa yang menimpa kamu pada hari bertemunya dua 

pasukan, maka (kekalahan) itu adalah dengan izin (takdir) Allah, dan 

agar Allah mengetahui siapa orang-orang yang beriman”95. 

Tafsir Kementerian Agama RI menjelaskan bahwa kata 

"Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa apa yang menimpa 

kaum Muslimin pada hari pertemuan dua pasukan terjadi dengan izin 

Allah. Ini adalah bagian dari ujian untuk mengetahui siapa yang 

benar-benar beriman96. 

c. An-Nisa/4: 64 

مۡ جَاءٓهوكَ فَٱسۡ وَ  وٓاْ أنَفهسَهه مۡ إِذ ظَلمَه واْ ٱلَلَّ مَآ أرَۡسَلۡنَا مِن رَسهولٍ إلَِا لِيهطَاعَ بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ وَلوَۡ أنَهَه تغَۡفَره

 ٦٤وَٱسۡتغَۡفَرَ لهَهمه ٱلرَسهوله لوََجَدهواْ ٱلَلَّ توََابٗا رَحِيمٗا  

Artinya: “Dan Kami tidak mengutus seseorang rasul melainkan untuk 

ditaati dengan seizin Allah. Sesungguhnya jikalau mereka ketika 

menganiaya dirinya datang kepadamu, lalu memohon ampun kepada 

Allah, dan Rasulpun memohonkan ampun untuk mereka, tentulah 

mereka mendapati Allah Maha Penerima Taubat lagi Maha 

Penyayang”97. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menegaskan bahwa ketaatan 

kepada rasul adalah dengan izin Allah. Para rasul diutus untuk ditaati 

karena mereka membawa perintah Allah. Ketika seseorang berbuat 

 
93. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   68 
94 Departemen Agama RI, Tafsir Al-Qur'an Kementerian Agama Republik Indonesia, Juz 3, 

hal. 85. 
95. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   72 
96 Departemen Agama RI, Tafsir Al-Qur'an Kementerian Agama Republik Indonesia, Juz 3, 

hal. 95. 
97. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   88 



38 

 

 
 

dosa dan memohon ampun dengan sungguh-sungguh, maka Allah 

akan mengampuninya98. 

d. Al-Anfal/8: 66  

ائْةَٞ صَابِرَةٞ يغَۡلِبهواْ مِائْتََ  نكهم مِّ نَ خَفَفَ ٱلَلّه عَنكهمۡ وَعَلِمَ أنََ فيِكهمۡ ضَعۡفٗاُۚ فَإنِ يكَهن مِّ يۡنُِۚ وَإِن يكَهن ٱلۡـ َٰ

نكهمۡ ألَۡفٞ يغَۡلِبهوٓاْ ألَۡفيَۡنِ بِإذِۡنِ  بِرِينَ  مِّ  ٦٦ٱلَلِِّۗ وَٱلَلّه مَعَ ٱلصََٰ

Artinya: “Sekarang Allah telah meringankan kepadamu dan dia telah 

mengetahui bahwa padamu ada kelemahan. Maka jika ada 

diantaramu seratus orang yang sabar, niscaya mereka akan dapat 

mengalahkan dua ratus orang kafir; dan jika diantaramu ada seribu 

orang (yang sabar), niscaya mereka akan dapat mengalahkan dua 

ribu orang, dengan seizin Allah. Dan Allah beserta orang-orang yang 

sabar”99. 

Buya Hamka menjelaskan, kata "Biidznillah" dalam ayat ini 

menegaskan bahwa kemenangan dalam peperangan atau menghadapi 

musuh yang lebih besar jumlahnya hanya dapat terjadi dengan izin 

Allah100. Ini menunjukkan bahwa meskipun kaum Muslimin mungkin 

lemah atau lebih sedikit jumlahnya, dengan kesabaran dan keyakinan 

kepada Allah, mereka dapat meraih kemenangan karena pertolongan 

Allah yang selalu bersama orang-orang yang sabar. 

e. Yunus/10: 100 

جۡسَ عَلَى ٱلذَِينَ لَا   ١٠٠يعَۡقِلهونَ  وَمَا كَانَ لِنفَۡسٍ أنَ تهؤۡمِنَ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ وَيَجۡعَله ٱلرِّ

Artinya: “Dan tidak ada seorangpun akan beriman kecuali dengan 

izin Allah; dan Allah menimpakan kemurkaan kepada orang-orang 

yang tidak mempergunakan akalnya”101. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini berarti bahwa keimanan 

seseorang hanya terjadi dengan izin Allah. Hidayah adalah prerogatif 

Allah yang diberikan kepada orang-orang yang mencari kebenaran 

dengan akal sehat dan hati yang bersih. Orang yang tidak 

 
98 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 4, hal. 87. 
99. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   185 
100 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 9, hal. 53. 
101  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   220 



39 

 

 
 

menggunakan akalnya untuk memahami tanda-tanda Allah akan tetap 

berada dalam kesesatan dan menerima kemurkaan Allah.102. 

f. Ar-Ra’d/13: 38 

لِكَ مِ وَٱتبََعۡ  ُۚ ذََٰ قَ وَيَعۡقهوبَُۚ مَا كَانَ لنََآ أنَ نُّشۡرِكَ بِٱلَلِّ مِن شَيۡء  هِيمَ وَإسِۡحََٰ ن فَضۡلِ ته مِلَةَ ءَابَاءِٓيٓ إبِۡرََٰ

كِنَ أكَۡثرََ ٱلنَاسِ لَا  ونَ  ٱلَلِّ عَليَۡنَا وَعَلَى ٱلنَاسِ وَلََٰ  ٣٨ يشَۡكهره

Artinya: “Dan aku pengikut agama bapak-bapakku yaitu Ibrahim, 

Ishak dan Ya'qub. Tiadalah patut bagi kami (para Nabi) 

mempersekutukan sesuatu apapun dengan Allah. Yang demikian itu 

adalah dari karunia Allah kepada kami dan kepada manusia 

(seluruhnya); tetapi kebanyakan manusia tidak mensyukuri (Nya)”103. 

Ayat ini menyatakan bahwa agama yang dianut oleh para Nabi 

adalah agama yang sama, yaitu agama tauhid yang diajarkan oleh 

Ibrahim, Ishak, dan Ya'qub. Penyebutan bahwa ajaran ini adalah 

karunia Allah menunjukkan bahwa kemampuan untuk mengikuti 

ajaran tauhid dan menjauhi syirik adalah pemberian dari Allah. 

Kebanyakan manusia tidak menyadari dan tidak mensyukuri karunia 

ini104. Dalam ayat ini, kata "Biidznillah" menegaskan bahwa ajaran 

tauhid yang diajarkan oleh para Nabi adalah karunia besar dari Allah. 

g. Ibrahim/14: 11 

نُّ عَلَىَٰ مَن يشََاءٓه مِنۡ عِبَادِهِ  كِنَ ٱلَلَّ يَمه
ثۡلهكهمۡ وَلََٰ مۡ إِن نَحۡنه إِلَا بشََرٞ مِّ سهلههه َۦۖ وَمَا كَانَ لنََآ أنَ قَالتَۡ لهَهمۡ ره

ؤۡمِنهونَ  نَأۡتِيَكهم  نٍ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ وَعَلَى ٱلَلِّ فَلۡيتَوََكَلِ ٱلۡمه
 ١١بسِهلۡطََٰ

Artinya: “Rasul-rasul mereka berkata kepada mereka: "Kami tidak 

lain hanyalah manusia seperti kamu, akan tetapi Allah memberi 

karunia kepada siapa yang Dia kehendaki di antara hamba-hamba-

Nya. Dan tidak patut bagi kami mendatangkan suatu bukti kepada 

kamu melainkan dengan izin Allah. Dan hanya kepada Allah sajalah 

hendaknya orang-orang mukmin bertawakkal”105. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa para 

rasul adalah manusia biasa yang diangkat derajatnya oleh Allah 

 
102 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 11, hal. 78. 
103   Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   253 
104 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 13, hal. 72. 
105  Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.   257 



40 

 

 
 

karena kehendak-Nya. Mereka tidak memiliki kemampuan untuk 

mendatangkan mukjizat atau bukti kecuali dengan izin Allah. Ini 

menegaskan bahwa segala sesuatu yang terjadi, termasuk mukjizat 

yang ditunjukkan oleh para rasul, adalah atas izin dan kehendak 

Allah106. Oleh karena itu, kepercayaan dan ketergantungan (tawakkal) 

sepenuhnya harus diberikan kepada Allah. 

h. Fatir/35: 32 

بَ ٱلَذِينَ ٱصۡطَفيَۡنَا مِنۡ عِبَادِنَاَۖ  مۡ سَابقِهَۢ ثهمَ أوَۡرَثۡنَا ٱلۡكِتََٰ قۡتصَِدٞ وَمِنۡهه مۡ ظَالِمٞ لِّنفَۡسِهۦِ وَمِنۡههم مُّ فمَِنۡهه

لِكَ ههوَ ٱلۡفَضۡله ٱلۡكَبيِره   تِ بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ ذََٰ  ٣٢بِٱلۡخَيۡرََٰ

Artinya:  “Kemudian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang 

yang Kami pilih di antara hamba-hamba Kami, lalu di antara mereka 

ada yang menganiaya diri mereka sendiri dan di antara mereka ada 

yang pertengahan dan diantara mereka ada (pula) yang lebih dahulu 

berbuat kebaikan dengan izin Allah. Yang demikian itu adalah 

karunia yang amat besar”107. 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini menggarisbawahi 

bahwa penerima Kitab suci (al-Qur'an) adalah mereka yang dipilih 

Allah dari hamba-hamba-Nya. Klasifikasi manusia dalam ayat ini 

menunjukkan tiga kelompok: yang menganiaya diri sendiri, yang 

pertengahan, dan yang lebih dahulu dalam kebaikan. Kata 

"Biidznillah" menegaskan bahwa keunggulan dalam kebaikan dan 

amal saleh hanya dapat terjadi dengan izin Allah. Ini adalah bentuk 

dari karunia besar yang diberikan Allah kepada umat-Nya108. 

i. Ghafir/40: 78 

سه  ن قبَۡلِكَ مِنۡههم مَن قَصَصۡنَا عَليَۡكَ وَمِنۡههم مَن لَمۡ نقَۡصهصۡ عَليَۡكَِۗ وَمَا كَانَ وَلقََدۡ أرَۡسَلۡنَا ره لٗا مِّ

ايَةٍ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ فَإذِاَ جَاءَٓ أمَۡره ٱلَلِّ قهضِيَ بِٱلۡحَقِّ وَخَسِرَ ههنَالِكَ لِرَسهولٍ أنَ يَأۡتِيَ بِ  َٔ بۡ ٱلۡ ٔ  طِلهونَ  مه

٧٨ 

Artinya: “Dan sesungguhnya telah Kami utus beberapa orang rasul 

sebelum kamu, di antara mereka ada yang Kami ceritakan kepadamu 

dan di antara mereka ada (pula) yang tidak Kami ceritakan 

 
106 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 13, hal. 105. 
107. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  438 
108 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 22, hal. 123. 



41 

 

 
 

kepadamu. Tidak dapat bagi seorang rasul membawa suatu mukjizat, 

melainkan dengan seizin Allah; maka apabila telah datang perintah 

Allah, diputuskan (semua perkara) dengan adil. Dan ketika itu rugilah 

orang-orang yang berpegang kepada yang batil”109. 

Kata "Biidznillah" dalam ayat ini menunjukkan bahwa mukjizat 

yang dibawa oleh para rasul adalah semata-mata atas izin Allah. Tidak 

ada rasul yang memiliki kemampuan untuk menunjukkan mukjizat 

tanpa izin dari Allah. Ini menggarisbawahi bahwa segala kekuasaan 

dan kemampuan untuk menunjukkan tanda-tanda keajaiban berada di 

tangan Allah. Ketika perintah Allah datang, segala perkara diputuskan 

dengan adil, dan orang-orang yang berpegang kepada kebatilan akan 

merugi110. Ayat ini mengingatkan umat manusia tentang pentingnya 

percaya kepada kekuasaan Allah dan mengikuti jalan kebenaran. 

j. Al-Mujadilah/58: 10 

هِمۡ شَيۡ  نَ ٱلذَِينَ ءَامَنهواْ وَليَۡسَ بِضَارِّٓ نِ لِيَحۡزه
ا إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلُِّۚ وَعَلَى ٱلَلِّ  إنِمََا ٱلنَجۡوَىَٰ مِنَ ٱلشَيۡطََٰ ًٔ  ٔ

ؤۡمِنهونَ    ١٠فَلۡيتَوََكَلِ ٱلۡمه

Artinya: “Sesungguhnya pembicaraan rahasia itu adalah dari 

syaitan, supaya orang-orang yang beriman itu berduka cita, sedang 

pembicaraan itu tiadalah memberi mudharat sedikitpun kepada 

mereka, kecuali dengan izin Allah dan kepada Allah-lah hendaknya 

orang-orang yang beriman bertawakkal”111. 

Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat ini menekankan bahwa 

pembicaraan rahasia (najwa) yang berasal dari syaitan bertujuan untuk 

membuat orang-orang beriman merasa cemas dan bersedih. Namun, 

dampak negatif dari pembicaraan ini tidak akan membahayakan 

mereka kecuali jika diizinkan oleh Allah. Kata "Biidznillah" 

menegaskan bahwa segala sesuatu, termasuk pengaruh buruk dari 

syaitan, hanya dapat terjadi dengan izin Allah. Oleh karena itu, orang-

orang beriman harus bertawakkal hanya kepada Allah dalam segala 

keadaan112.  

 
109. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  476  
110 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 24, hal. 33. 
111. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  543 
112 Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah, Juz 28, hal. 230. 



42 

 

 
 

k. Al-Hasyr/59: 5 

ن لِّ  سِقِينَ  مَا قطََعۡتهم مِّ ٓ أهصهولِهَا فبَِإذِۡنِ ٱلَلِّ وَلِيهخۡزِيَ ٱلۡفََٰ وهَا قَائِٓمَةً عَلَىَٰ  ٥ينَةٍ أوَۡ ترََكۡتهمه

Artinya: “Apa saja yang kamu tebang dari pohon kurma (milik orang-

orang kafir) atau yang kamu biarkan (tumbuh) berdiri di atas 

pokoknya, maka (semua itu) adalah dengan izin Allah; dan karena 

Dia hendak memberikan kehinaan kepada orang-orang fasik”113. 

Buya Hamka menjelaskan bahwa tindakan menebang atau 

membiarkan pohon kurma yang dilakukan oleh kaum Muslimin ketika 

mengepung Bani Nadhir adalah atas izin Allah. Hal ini dilakukan 

sebagai bagian dari strategi perang yang diperbolehkan untuk 

menundukkan musuh dan memberikan pelajaran kepada orang-orang 

fasik114.  

Kata "Biidznillah" dalam konteks ini menunjukkan bahwa 

setiap tindakan yang dilakukan oleh kaum Muslimin dalam perang 

tersebut adalah berdasarkan izin dan perintah dari Allah. 

l. At-Taghabun/64: 11 

صِيبَةٍ إلَِا بِإذِۡنِ ٱلَلِِّۗ وَمَن يهؤۡمِنَۢ بِٱلَلِّ يهَۡدِ قَلۡبَههُۥۚ وَٱ  ١١لَلّه بِكهلِّ شَيۡءٍ عَلِيمٞ  مَآ أصََابَ مِن مُّ

Artinya: “Tidak ada suatu musibah pun yang menimpa seseorang 

kecuali dengan ijin Allah; dan barangsiapa yang beriman kepada 

Allah niscaya Dia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Dan Allah 

Maha Mengetahui segala sesuatu”115. 

Ayat ini mengajarkan bahwa setiap musibah yang menimpa 

seseorang adalah atas izin Allah. Kata "Biidznillah" menegaskan 

bahwa segala sesuatu terjadi sesuai dengan kehendak-Nya. Bagi orang 

yang beriman, musibah tersebut menjadi sebab bagi peningkatan iman 

dan petunjuk dari Allah116.  

Hal ini menunjukkan bahwa Allah memiliki kendali penuh atas 

segala sesuatu yang terjadi di dunia ini. Bagi orang yang beriman, 

 
113. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  546 
114 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 28, hal. 150. 
115. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal.  557 
116 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 28, hal. 180. 



43 

 

 
 

musibah tersebut menjadi sarana untuk mendapatkan petunjuk dan 

hidayah dari Allah. Oleh karena itu, setiap musibah harus dihadapi 

dengan keteguhan iman dan keyakinan bahwa Allah Maha 

Mengetahui segala sesuatu. 

E. Kajian Relevan 

Penelusuran literatur ini dimaksudkan untuk menjelaskan bahwa pokok 

masalah pada penelitian ini belum pernah dibahas oleh penulis lain, namun jika 

telah dibahas, maka akan berbeda dari segi pendekatan yang digunakan untuk 

meneliti pokok masalah tersebut. Berdasarkan penelusuran yang dilakukan 

penulis terhadap sumber-sumber dari beberapa karya ilmiah, penelitian 

terdahulu, penulis menemukan beberapa literatur yang berkaitan dengan 

penelitian ini, diantaranya sebagai berikut: 

1. “Kesakralan Kalimat Insya Allah” hasil penelitian yang di tulis oleh 

Muhammad Qamaruddin pada tahun 2023. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa kalimat ini menjadi pembeda di antara seorang muslim dengan 

penganut agama lain. Kalimat ini menurut peneliti menjadi bukti 

kerendahan hati seseorang kepada sang pencipta-Nya dalam berbuat 

sesuatu. Tidak ada kesombongan diri karena tunduk kepada sang 

penciptaNya. 

2. “Insya Allah Dalam Al-Qur’an (Analisis Semantik Toshihiko Izutsu)” 

merupakan skripsi yang ditulis oleh Faiz Wildan Mustofa pada tahun 2022. 

Pada skripsi ini dijelaskan dalam QS. Al-Kahfi [18]: 23-24. Disini peneliti 

menggunakan teori semantik Qur’an yang dikenalkan oleh Toshihiko 

Izutsu. Teori ini peneliti pakai sebagai tombak analisis utama dalam 

menggunakan makna dari kata Insya Allah. Teori ini menurut peneliti 

adalah yang cocok digunakan dalam penelitian kali ini karena dapat 

mengakomodasi makna dasar dari suatu kata. Terlebih jika pembahasan 

difokuskan pada aspek kebahasaan. Karena dalam metodenya, teori ini 

mengharuskan untuk mengetahui bukan hanya kata fokusnya saja, namun 



44 

 

 
 

juga kata yang melingkupinya. Dalam skripsi ini  dikembangkan  terkait 

penggunaan kata Insya  Allah dalam teori semantik. 

3. “Implementasi Lafaz Insya Allah Dalam QS. Al-Kahfi Ayat 23-24 

Mahasiswa Fuad IAIN Kendari (Kajian Living Qur’an)” merupakan 

jurnal yang di tulis oleh Lilis Anshoriyah Utami dan Nasri Akib pada tahun 

2022. Penelitian ini meneunjukkan bahwa kalimat Insya Allah dimaknai 

sebagai kesanggupan seorang hamba dalam melakukan sesuatu dengan 

tetap bersandar kepada kehendak Allah Swt.  mahasiswa Fuad sudah lebih 

banyak yang memahami makna Insya Allah yaitu menyatakan 

kesanggupan dengan tetap bersandar kepada kehendak Allah Swt. Pada 

pengamalannya, sebagian mahasiswa telah memahami dan menerapkan 

makna Insya Allah dengan benar sesuai dengan maksud dari QS. Al-Kahfi: 

23-24. Namun belum ditemui pembahasan yang terfokus yang peneliti 

bahaskan.  

4. “Penafsiran Frasa Insya Allah Dalam Tafsir Al-Qur’an Aktual Karya Dr. 

KH. A. Mustai’n Syafi’i QS. Al-Kahfi Ayat 23-24 (Ditinjau dari Kacamata 

Teori Fungsi Interpretasi Jorge J.E Gracia)” merupakan skripsi yang 

ditulis oleh Fitra Rizkikah pada tahun 2020. Hasil dari penelitian ini, dapat 

diketahui dengan menggunakan teori pokok fungsi interpretasi Gracia 

bahwa penafsiran ‘Insya Allah’ dalam tafsir Al-Quran aktual QS. al-Kahfi 

23-24 Secara global memenuhi semua kriteria 3 fungsi dalam menafsirkan 

teks. Dari fungsi historis Kyai Tai’n menjelaskan sejarah turunnya ayat 

dan diperjelas pada tafsir pengantar surah Al-Kahfi. Secara fungsi makna 

Kyai Tain juga mengembangkan fungsi pengembangan makna dengan 

membawa teks ke konteks kekinian atau dalam bahasa Kiyai Tai’n 

Mengaktualkan dengan penjelasan audien kontemporer, sedangkan dalam 

fungsi implikatif Kiyai Tai’n memberikan contoh-contoh dalam praktek 

sehari-hari dalam menggunakan kalimah “Insya Allah” diucap mengiringi 

program ke depan agar tidak lupa saat waktunya tiba, dan lebih sukses saat 

pelaksanaan. Hal itu karena lebih berpotensi mendapat pertolongan Tuhan. 



45 

 

 
 

5. “Konsep Insya  Allah Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Maudu’i)” 

merupakan skripsi yang ditulis oleh Mufliha Dwi Cahyani pada tahun 

2018. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pada hakikatnya Insya 

Allah berarti kehendak Allah Swt. dimana Insya Allah merupakan 

pengecualian, bahwa tidak ada yang bisa mengetahuai kejadian sesuatu 

selain Allah Swt., selanjutnya ayat-ayat Insya Allah berdasarkan bentuk-

bentuk pengungkapan katanya yaitu mengungkapkan Insya Allah untuk 

memperoleh sebuah kesabaran, keamanan, kesalehan dan juga untuk 

memperoleh sebuah petunjuk. Secara keseluruhan ayat yang terdapat 

dalam penelitian ini berpotensi sebagai janji, namun jika dilihat dari 

konteksnya maka masing-masing ayat memiliki konteks yang berbeda, 

yaitu Insya Allah dalam konteks janji, Insya Allah dalam konteks 

perencanaan dan Insya Allah dalam konteks istihza’ (Mengolok-olok). 

Berdasarkan referensi yang disebutkan di atas, penulis menyimpulkan 

bahwa secara umum pembahasan dalam referensi tersebut hanya mencakup 

tentang makna Insya Allah dan belum ditemukan pembahasan khusus 

mengenai “Perbedaan Makna Insya Allah dan Biidznillh dalam Al-Qur’an 

yang mana penulis lebih spesifik tertuju kepada salah satu surah dalam Al-

Qur’an yang membahas bagaimana seorang Muslim mengetahui perbedaan 

Makna Insya Allah dan Biidznillah, karena kedua kalimat tersebut sangat 

berbeda maksudnya, walaupun hampir sama artinya. 



 
 

46 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang bersifat kulitatif, yaitu dengan 

menjadikan kepustakaan sebagai sumber utama yang objek utamanya buku-

buku dan literatur-literatur lain yang berkaitan dengan permasalahan penelitian 

ini. Penelitian ini telah tersusun dari jenis penelitian, sumber data, teknik 

pengumpulan data dan teknik analisis data.117  

Penelitian ini menggunakan metode  muqarran metode penafsiran yang 

dilakukan dengan cara membandingkan pendapat para mufassir terhadap ayat 

atau tema yang sama, baik dari segi redaksi, makna, maupun implikasi 

penafsiran. Metode ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih 

komprehensif dan objektif terhadap ayat-ayat al-Qur’an melalui analisis 

perbandingan. Dalam konteks penelitian ini, metode muqarran digunakan 

untuk membandingkan penafsiran mufassir klasik dan kontemporer terkait 

makna dan penggunaan lafaz insya Allah dan biidznillah dalam al-Qur’an. 

Perbandingan tersebut mencakup aspek kebahasaan (lughawi), konteks 

turunnya ayat (asbab al-nuzul), serta pendekatan metodologis yang digunakan 

masing-masing mufassir.118 

B. Sumber Data Penelitian 

Sumber data yang dijadikan rujukan dalam penelitian ini dibagi 

menjadi dua kategori, yaitu sumber primer dan sumber sekunder. Sumber 

primer dalam penelitian ini adalah kitab suci al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir 

baik keterangan ulama klasik maupun kontemporer, diantaranya yaitu: kitab 

Tafsir Al-Azhar, Tafsir Al-Misbah, dan Tafsir Ibnu Katsir. Adapun sumber 

sekunder yang merupakan referensi penunjang bagi penelitian ini adalah

 
117 Tim Penyusun Pedoman Penulisan Skripsi (Edisi Revisi) Fakultas Ushuluddin Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman Penulisan Skripsi (Edisi Revisi), Editor Husni 

Thamrin (Yogyakarta: Penerbit Magnum Pustaka Utama, 2019), hal. 11. 
118  



47 

 

 

 kamus, kitab hadits, buku-buku, jurnal, dan tulisan yang memiliki 

relevansinya dengan  topik pembahasan. Selanjutnya data-data terkait 

dikumpulkan melalui studi pustaka untuk dapat dipahami ayat-ayat al-Qur’an 

sebagai acuan dan kemudahan dalam analisis penafsiran ayat-ayat terkait. 

C. Teknik Pengumpulan Data  

Berdasarkan jenis penelitian ini menggunakan metode dokumentasi 

yakni mengumpulkan catatan-catatan, buku-buku, jurnal dan bahan tertulis 

baik cetak ataupun elektronik mengenai hal-hal yang berhubungan dengan 

permasalahan pada penelitian ini.119  

Adapun langkah-langkah yang digunakan penulis dalam pengumpulan 

data ialah sebagai berikut: 

1. Menetapkan tema yang akan dikaji,  

2. menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah,  

3. Menyusun ayat-ayat secara runtut sesuai asbabun nuzulnya,  

4. Memahami munasabah antar ayat-ayat yang ada,  

5. Menyusun menjadi sebuah tema dalam kerangka tersistematis,  

6. Melengkapi pembahasan dengan uraian Hadits bila diperlukan,  

7. Menganalisa kembali hingga menjadi semakin sempurna dan jelas.120 

D. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul akan dipilih sesuai dengan bab atau substansi 

bahasan yang ada, kemudian data dianalisis secara kritis dengan menggunakan 

metode deskriptif analisis, yang berarti dilakukan dengan cara menyajikan 

deskripsi sebagaimana adanya, kemudian dianalisis lebih mendalam. Usaha 

pemberian deskripsi atas fakta tidak sekedar diuraikan saja yakni lebih dari itu, 

fakta dipilih menurut klasifikasinya, diberi interpretasi, dan refleksi.121 

Beberapa langkah yang dilakukan penulis adalah sebagai berikut: 

 
119 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: Rineka Cipta, 

1998), hal. 206. 
120 Abdul Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah fi Al-Tafsir Al-Maudhui (Kairo: Dirasah Mauduiyyah, 

1997), hal. 48. 
121 John Ward Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif dan Mixed, terj. 

Achmad Fawaid (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012), hal. 274. 



48 

 

 

1. Mengambil tema besar yang akan dibahas sebagai objek kajian 

2. Mendeskripsikan isi objek yang dikaji yaitu dengan memaparkan 

pembahasan tentang makna Insya Allah dan Biidznillah serta yang 

melatarbelakangi. 

3. Mengurai ayat-ayat sesuai tema.  

4. Menginventaris konten yang berproblematik, menganalisis secara kritis 

dengan mengikuti alur berpikir pengarang serta mencari perbedaannya. 

5. Memberikan kesimpulan atas analisis yang telah dilakukan seobjektif 

mungkin.



 

 69   

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan analisis terhadap kontekstualisasi penafsiran kata insya 

Allah dan biidznillah dalam al-Qur’an perspektif mufassir menunjukkan bahwa 

kedua frasa ini, meskipun sering digunakan secara bersamaan dalam kehidupan 

sehari-hari, memiliki fungsi yang berbeda namun saling melengkapi. Insya 

Allah meneguhkan pernyataan bahwa manusia tidak bisa melakukan sesuatu 

tanpa di sandarkan kepada Allah. Dari penafsiran QS al-Khafi ayat 23-24 para 

mufassir seperti Quraish Shihab, Buya hamka dan Ibn Katsir menjelaskan 

bahwa ungkapan ini adalah bagian dari adab yang menuntun manusia untuk 

merencanakan sesuatu dengan penuh kesungguhan, tetapi tetap menjaga 

kerendahan hati di hadapan Allah. Dengan kata lain, insya Allah mengajarkan 

etika perencanaan, sehingga setiap janji, rencana, dan ikikhtiar dan ketundukan 

kepada ketetapan  Allah Swt. 

Sementara itu, biidznillah mengandung makna bahwa setiap proses dan 

hasil yang terjadi pada diri manusia tidak terlepas dari izin Allah yang 

mengatur seluruh sebab-akibat di alam. Dari Penafsiran QS al-baqarah ayat 97 

para mufassir seperti Ibn Katsir, Quraih  Shihab dan Buya Hamka 

menunjukkan bahwa frasa ini tidak hanya menegaskan kekuasaan Allah, tetapi 

juga menjelaskan bahwa Allah memberikan ruang bagi manusia untuk 

berusaha dan ikhtiar. Dengan demikian, biidznillah menjadi penegasan bahwa 

keberhasilan tidak semata-mata bergantung pada kemampuan manusia ataupun 

faktor material, tetapi juga pada izin Ilahi yang memungkinkan sebab-sebab itu 

bekerja. 

Antara kedua makna tersebut menegaskan bahwa insya Allah berperan 

sejak tahap niat dan perencanaan, sedangkan biidznillah menjadi prinsip yang 

mengiringi proses dan hasil dari suatu usaha. Keduanya mencerminkan konsep 

tauhid yang tidak memisahkan antara usaha manusia dan kehendak Allah, 



70 

 

 
 

Dalam konteks kehidupan sehari-hari, nilai-nilai ini membentuk karakter 

seorang, berusaha sekaligus bersandar pada kekuatan. Penggunaannya 

melahirkan keseimbangan antara optimisme dan tawakkal, antara kerja keras 

dan kesadaran akan kemahakuasaan Allah. 

Pemaknaan terhadap kedua frasa ini memiliki implikasi penting 

terhadap sosial. Insya Allah dan biidznillah menumbuhkan rasa keikhlasan 

dalam menghadapi dinamika kehidupan, karena manusia memahami bahwa 

segala sesuatu terjadi tidak selalu sejalan dengan kehendaknya, namun pasti 

mengandung hikmah. Secara sosial, kedua ungkapan tersebut memperhalus 

hubungan antarmanusia dengan menumbuhkan sifat rendah hati, jujur, dan 

tidak mudah menyalahkan. Pengucapannya menjadi bentuk adab, 

penghargaan, serta pengakuan terhadap keterbatasan diri dan kebesaran Allah 

Swt. 

B. Saran 

Berdasarkan hasil kajian dan kesimpulan tersebut, penulis memberikan 

beberapa saran sebagai bentuk kontribusi akademik dan praktis dari penelitian 

ini: 

Pertama, bagi masyarakat umum, penting kiranya untuk memahami 

makna asli dari lafaz Insya Allah dan Biidznillah sebagaimana dijelaskan dalam 

al-Qur’an. Ucapan Insya Allah hendaknya tidak dijadikan alasan untuk 

menghindari tanggung jawab atau janji, melainkan diucapkan dengan penuh 

kesungguhan dan pengakuan terhadap kehendak Allah Swt. Sementara itu, 

Biidznillah perlu dipahami dan digunakan dalam konteks yang benar, yakni 

sebagai pengakuan bahwa sesuatu telah berhasil atau terjadi semata-mata atas 

izin Allah. 

Kedua, bagi para pendakwah, pendidik, dan tokoh agama, diharapkan 

agar memberikan edukasi dan penjelasan kepada umat tentang pentingnya 

menggunakan lafaz-lafaz keimanan secara tepat dan bertanggung jawab. 

Edukasi ini dapat diberikan melalui ceramah, khutbah, pelatihan, atau materi 



71 

 

 
 

pendidikan formal agar umat memahami makna teologis serta aplikatif dari 

istilah yang sering mereka ucapkan. 

Ketiga, bagi akademisi dan peneliti, disarankan agar melanjutkan 

kajian semantik dan tafsir tematik terhadap lafaz-lafaz al-Qur’an lainnya yang 

sering digunakan dalam kehidupan sehari-hari namun mengalami penyempitan 

makna atau penyimpangan makna dalam praktik sosial. Misalnya kata Masya 

Allah, Bismillah, La haula wa la quwwata illa billah, dan lainnya, agar 

pemahaman umat semakin luas dan mendalam. 

Keempat, kepada lembaga pendidikan Islam, penelitian ini dapat 

menjadi acuan dalam menyusun kurikulum atau materi pembelajaran al-Qur’an 

yang lebih aplikatif dan kontekstual. Dengan mengintegrasikan kajian tematik 

seperti ini, pembelajaran al-Qur’an dapat menjadi lebih menyentuh sisi praktik 

kehidupan dan tidak sekadar bersifat teoritis. 

Kelima, kepada setiap individu muslim, hendaknya memperkuat 

kesadaran bahwa setiap lafaz yang diucapkan, apalagi yang bersumber dari al-

Qur’an, memiliki beban makna yang dalam dan bernilai ibadah. Oleh karena 

itu, setiap ungkapan hendaknya lahir dari hati yang sadar, ilmu yang benar, dan 

niat yang tulus untuk meraih ridha Allah Swt. 

C. Penutup 

Segala puji bagi Allah Swt. yang telah memberikan kekuatan dan 

kemudahan sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan judul 

“Kontekstualisasi  Makna Insya Allah dan Biidznillah dalamAl-Qur’an 

Perspektif Mufassir”. Skripsi ini menjadi upaya kecil untuk menggali mutiara 

makna dari aal-Qur’an yang agung serta mengembalikannya ke dalam 

kehidupan nyata umat Islam. 

Penulis menyadari bahwa dalam penyusunan skripsi ini masih banyak 

kekurangan, baik dari segi metodologi, kelengkapan sumber, maupun 

kedalaman analisis. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun dari 

pembaca sangat diharapkan demi penyempurnaan karya ini. Semoga skripsi ini 

dapat memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu tafsir, khususnya dalam 



72 

 

 
 

bidang semantik al-Qur’an, serta menjadi amal jariyah yang bermanfaat di 

dunia dan akhirat.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Abdu Al-Baqi, Muhammad Fu’ad, Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur’an al-

Karim (Kairo: Dar al-Hadis, 2007). 

“Lafzi”<https://lafzi.apps.cs.ipb.ac.id/web/search.php?q=BII+IZNILLAH&vowel

=on> [diakses 20 Januari 2024]. 

Adz-Dzahabi, Muhammad Husain, ‘At-Tafsir Wa Al-Mufassirun’, (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1424 (2005). 

al-Asfahani, Al-Raghib, Mufradat Alfaz al-Qur’an (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2006). 

Al-Farmawi, Abdul Hayy, Al-Bidayah fi Al-Tafsir Al-Maudhui (Kairo: Dirasah 

Mauduiyyah, 1997). 

Al-Hafidz, Ahsin W, Kamus Ilmu Al-Qur’an (Jakarta: Amzah, 2006). 

Ali,Abdullah Ali, Pintu-Pintu Hikmah (Jakarta: PT. Elex Media Komputindo, 

2017). 

al-Qardawi, Yusuf, Al-Iman wa al-Hayat (Cairo: Maktabah Wahbah, 1985). 

Al-Qattan, Manna Khalil, ‘Studi Ilmu-Ilmu Al-Quran. Terj’, (Mudzakir AS, Jakarta, 

2001). 

_____, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera Antar 

Nusa, 2011). 

_____, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera Antar 

Nusa, 2011). 

_____, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera Antar 

Nusa, 2011). 

_____, Studi Ilmu-ilmu Qur’an  terj. Mudzakkir AS (Bogor: Pustaka Litera Antar 

Nusa, 2011).



 

    
 

 

al-Sha‘rawi, Muhammad Mutawalli, Tafsir al-Sha‘rawi, Vol. 12 (Cairo: Akhbar al-

Youm, 1997). 

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: 

Rineka Cipta, 1998). 

Ash Shiddieqy, Muhammad Hasbi, Al-Islam 1 (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 

2007). 

Asy- Syarif, Musa Muhammad, Meremehkan Janji (Jakarta: Gema Insani Press, 

2004). 

az-Zuhaili, Wahbah, Tafsir al-Munir, Vol. 1 (Damaskus: Dar al-Fikr, 2003). 

Baidan, Nashruddin, Metode Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002).. 

Baidan, Nashruddin, Metode Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002). 

_____, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005). 

Creswell, John Ward Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, 

Kuantitatif dan Mixed, terj. Achmad Fawaid (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2012). 

Dkk, Musyafa’ah Sauqiyah, Studi Al-Qur’an (Surabaya: IAIN SA PRESS, 2012). 

Dkk, sufri Noor Chozin, Analisis jurnala Studi Keislaman (Bandar Lampung: pusat 

penelitian IAIN Raden Intan Bandar Lampung, 2004). 

_____, Analisis jurnala Studi Keislaman (Bandar Lampung: pusat penelitian IAIN 

Raden Intan Bandar Lampung, 2004). 

Farmawi, Al, “al-Bidayah fi Tafsir al- Maudhui”. Cairo: Dar al-Kutub al-

Arabiyyah,(1976). 

Ghazali, Al,, Ihya Ulumuddin, Jilid 4 (Kairo: Dar al-Ma’arif, 2005).  

HA, Djalal Abdul, Urgensi Tafsir Maudu’i Pada Masa Kini (Jakarta: Kalam Mulia, 

1990). 

Hamka, Islam dan Adat Minangkabau (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984). 

Hamka, Rusdy, Pribadi dan Martabat Buya, (Jakarta: Panjimas, 1981). 

HAMKA, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, (Gema Insani, 2015). 



 
 

 
 

_____, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, (Gema Insani, 2015). 

_____, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1, (Gema Insani, 2015). 

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Juz 15 (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 1981). 

_____, Tafsir Al-Azhar, Juz 15 (Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 1981). 

Hamka, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Pajimas, 1982). 

_____, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982). 

_____, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982). 

_____, Tafsir Al-Azhar, Vol.I (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982). 

Hendri, Jul, “IBN KATSIR (Tela’ah Tafsir al-Qur’anul Adzim Karya Ibnu Katsir”. 

NUANSA: Jurnal Studi Islam dan Kemanusiaan, Vol.XIV, No.2, (2021). 

ibn Asyur, Muḥammad al-Tahir ibn, Al-Tahrir wa al-Tanwir, Juz 15 (Tunis: Dar 

Sahnun, 1997). 

Joban, M. “Tausiah Pendek | Apa Perbedaan In Shaa Allah dan Biidznillah | Ustadz 

M. Joban Lc., M.A - YouTube” [diakses 10 Januari 2024]. 

Kasir, Ibn, Tafsir al-Qur'n al-‘Azim, Juz 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1998) 

_____, Tafsir al-Qur'n al-‘Azim, Juz 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998). 

_____, al-Bidayahwa al-Nihayah, Jilid XIV, (Beirut: Dar al-Fikr, t.t). 

_____, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Vol. 1 (Riyadh: Dar Thayyibah, 2000). 

_____, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Vol. 2 (Riyadh: Dar Thayyibah, 2000). 

_____, al-Bidayah Wa an-Nihayah, Terj, Farid Fahruddin. (Surakarta: Insan 

Kamil, 2017). 

_____, Tafsir al-Qur'an al-'Azhim, Abdullah ibn ‘Abd al-Muhsin al-Turki, Juz 1 

(Riyadh: Dar Tayyibah, 2000). 

_____, Ibnu, Tafsir al-Qur'an al-'Azhim, Abdullah ibn ‘Abd al-Muhsin al-Turki, 

Juz 1 (Riyadh: Dar Tayyibah, 2000). 

Khalil Amin, Ibn Munzir, Keajaiban-Keajaiban Makhluk dalam Pandangan Al-

 Imam Ibnu Qayyim, I (Jakarta: Darul Haq, 2002). 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, hal. 162 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an. 

M Shihab,. Quraish, Membumikan Al-Qur’an (Jakarta: Lentera Hati, 2007). 



 
 

 
 

Manzur, Ibn, Lisan al-'Arab, vol. 8 (Beirut: Dar Sadir). 

Maswan, Nur Faiz, Kajian Diskriptif Tafsir Ibnu Katsir,(Jakarta: Menara Kudus, 

2002). 

Memi Sulaksmi, Vip Paramarta, dan Asep Effendi, Manajemen Insya Allah 

 (Jakarta: Amzah, 2018). 

Muhadjir, Noeng, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 

2000). 

Muhammad Roihan Nst, Nuraisah Robiatul Adawiyah, “Konsep Istisna’ (Insya 

Allah) dalam Al-Quran Tafsir al-Marāghī,” Ibn Abbas : Jurnal Ilmu 

Alquran dan Tafsir, 4.1 (2021). 

Mujib, Abdul, Kepribadian dalam Psikologi Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

2007). 

Mushaf Al-Qur’an Lajnah Pentashihan. 

Mushaf Al-Qur’an, Lajnah Pentashihan, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Badan 

 Litbang dan Diklat Kementerian Agama RI, 2019). 

Mushaf Al-Qur’an,Lajnah Pentashihan. 

Muzdhar, M. Atho’, Fatwa-Fatwa Majlis Ulama: Sebuah Studi Pemikiran Hukum 

Islam di Indonesia 1975-1988 (Jakarta; IMIS, 1993). 

Noer, Deliar, Gerakan Modern di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: LP3ES, 1981) 

_____, Shihab & Shihab Edisi Ramadhan, (Tangerang: Lentera Hati, 2019). 

_____, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992). 

_____, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992). 

_____, Membumikan al-Qur’an, (Bandung: PT. Mizan Pustaka, 1992). 

_____, Tafsir al-Mishbah, Vol. 1 (Jakarta: Lentera Hati, 2000). 

_____, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 1 

(Jakarta: Lentera Hati, 2001). 

_____, Tafsir Al-Misbah, pesan,  kesan dan  keserasian Al-Qur’an,  Jilid 4 

_____, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Jilid. 7 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002). 

_____, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur’an, Jilid. 7 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002). 



 
 

 
 

_____, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 1 

(Jakarta: Lentera Hati, 2001). 

Solahuddin, “Pendekatan Tekstual Dan Kontekstual Dalam Penafsiran Al-

Qur‘an‖”, Al-Bayan: Jurnal Studi Al-Qur‘an dan Tafsir, (Vol. 1,No. 2 

Desember 2016).  

Syakirin Al Hazmi, Muqtashidin Fahrusy, “Hukum Non Muslim Sebagai Pemimpin 

Muslimin Ditinjau Dari Perspektif Tafsir Ibnu Katsir”. TAPIS: Jurnal 

Penelitian Ilmiah, Vol.01, No. 02 (2017). 

Syauqi Nawawi, Rif’at, Kepribadian Qur’ani, 1 ed. (Jakarta: Amzah, 2011). 

Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia (2008). 

Tim Penyusun Pedoman Penulisan Skripsi (Edisi Revisi) Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman 

Penulisan Skripsi (Edisi Revisi), Editor Husni Thamrin 

(Yogyakarta: Penerbit Magnum Pustaka Utama, 2019), hal. 11. 



BIODATA PENULIS

Nama : Suhairi

Tempat/Tgl. Lahir : Tanjung Sari, 15 Juni 2000

Pekerjaan : Mahasiswa

Alamat Rumah : Tanjung Sari Kec. Tebing Tinggi Timur, Kab. Kepulauan Meranti,
Prov. Riau

No. Telp/HP : 0822-8613-7245

Nama Orang Tua :

Ayah : Baharudi

Ibu : Darmiyati

RIWAYAT PENDIDIKAN

SD : Sekolah Dasar Negeri Tanjung Sari, Lulus Tahun 2014

SLTP : Sekolah Menengah Pertama Negeri Tanjung Sari, Lulus Tahun
2017

SLTA : Madrasah Aliyah Negeri 1 Kepulauan Meranti, Lulus Tahun
2020

PENGALAMAN ORGANISASI

1. Anggota Rohis Al-Fata Al-Muntazhar 2022

KARYA ILMIAH

1. -


