
 
 

38 
 

BAB IV 

HASIL DAN ANALISIS 

A. Etika Penggunaan Media Sosial Dalam Perspektif Maqashid Al-Qur’an 

1. Konsep Etika Dalam Perspektif Al-Qur’an 

Istilah etika berasal dari bahasa Yunani, yaitu ethis dan ethikos. Berdasarkan 

etimologinya, ethos berarti karakter, sifat, kebiasaan, dan tempat yang baik. 

Merujuk pada serapan bahasa Yunani, definisi etimologis ethos artinya kebiasaan, 

yaitu tindakan yang dilakukan secara berulang-ulang. Sedangkan definisi 

etimologis kata ethikos berarti morala, kesopanan, atau perbuatan dan perilaku 

yang baik.64 Secara etimologis, etika berarti perbuatan, dan ada sangkut pautnya 

dengan kata Khuluqi (pencipta) dan Makhluq (yang diciptakan). Akan tetapi, 

ditemukan juga pengertian etika berasal dari jamak dalam bahasa arab Akhlaq. 

Kata mufradnya adalah khuluqu, yang berartii perangai, budi, tabiat, dan adab.65 

Definisi etika adalah seperangkat aturan perilaku yang mengarahkan manusia. 

Etika adalah studi tentang apa yang dianggap sebagai perilaku yang secara moral 

benar dan sesuai dengan hukum.66 

Etika pada umumnya diidentikkan dengan moral (moralitas). Meskipun 

sama terkait dengan baik atau buruknya tindakan manusia, etika, moral memiliki 

perbedaan pengertian. Secara singkat, jika moral lebih cenderung pada pengertian 

“nilai baik dan buruk dari setiap perbuatan manusia, etika mempelajari tentang 

baik dan buruk”. Jadi, bisa dikatakan, etika berfungsi sebagai teori dan perbuatan 

baik dan buruk (etichs atau ‘ilm al-akhlaq) dan moral (akhlaq) adalah praktiknya. 

Sering pula yang dimaksud etika adalah semua perbuatan yang lahir atas dorongan 

jiwa berupa perbuatan baik maupun buruk.67 

Dalam ajaran Islam, istilah etika sering disamakan dengan akhlak. 

Kesamaan antara keduanya adalah sama-sama membahas tentang aspek positif 

 
64 Weny, Pembelajaran Etika dan Penampilan Bagi Millenial Abad 21, (Guepedia, 2021), 

hlm. 11-12. 
65 Muhammad Alfan, Filsafat Etika Islam, (Bandung: Kencana Setia, 2011), hlm. 20-21. 
66 Hamzah Ya’kub,  Etika Islami: Pembinaan Akhlakkul Karimah,(Bandung: CV 

Diponegoro. 1983), hlm. 12. 
67 Ibid.   



39 
 

 
 

dan negatif dari tindakan manusia. Perbedaannya terletak pada, akhlak menilai 

baik dan buruknya manusia berdasarkan Al-Qur’an dan sunnah, sedangkan etika 

berdasarkan pertimbangan akal atau rasio manusia.68  

Dalam QS. Al-Qalam [68]: 4 Allah berfirman: 

يٍ  َّكَ لعََلََٰ خُلقٍُ عَظِّ ن
ِ
 وَا

“Dan sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang Agung”.69 

Menurut Wahbah Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir, ayat ini menegaskan 

bahwa Rasulullah berada di atas khuluq yang ‘azim, yaitu akhlak yang sangat 

luhur dan agung. Akhlak ini mencakup seluruh aspek kepribadian Nabi, baik 

dalam hubungan dengan Allah maupun dengan sesama manusia. Keagungan 

akhlak Rasulullah tidak hanya terllihat dalam sikap lembut, kejujuran, dan 

kesabaran, tetapi juga dalam konsistensi moral Beliau dalam menyampaikan 

kebenaran meskipun menghadapi penolakan dan permusuhan.70 

Az-Zuhaili menegaskan bahwa penyebutan khuluq ‘azim menunjukkan 

kesempurnaan karakter Rasulullah yang bersumber dari wahyu, bukan sekedar 

hasil kebiasaan sosial atau konstruksi budaya Arab pada masa itu. Akhlak Nabi 

sepenuhnya selaras dengan tuntunan Al-Qur’an, sehingga beliau menjadi 

representasi nyata dari nilai-nilai etika yang diajarkan Islam.71 

Lebih lanjut, Az-Zuhaili menegaskan bahwa pujian Allah terhadap akhlak 

Rasulullah merupakan bantahan terhadap tuduhan kaum musyrik yang menuduh 

Nabi sebagai orang sesat atau tidak bermoral. Justru sebaliknya, mereka yang 

menolak risalah Nabi digambarkan sebagai pihak yang tersesat karena memilih 

jalan yang bertentangan dengan kemaslahatan diri mereka sendiri, baik di dunia 

 
68 Hardiono, Sumber Etika Dalam Islam, Jurnal Ilmu Aqidah Filsafat (Jurnal Al-Aqidah), 

Vol. 12, No. 2 (2020), hlm. 27 
69 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 564. 
70 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa al-Syariah wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jilid 15, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 69 
71 Ibid. 



40 
 

 
 

maupun di akhirat. Penolakan terhadap kebenaran tersebut merupakan bentuk 

penyimpangan akidah sekaligus kegagalan etis.72 

Begitu juga dengan M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, beliau 

menegaskan bahwa Rasulullah SAW berada di atas khuluq ‘azim, yakni akhlak 

yang sangat agung dan mulia. Akhlak tersebut tidak hanya terbatas pada sopan 

santun atau perilaku lahiriah, tetapi mencerminkan kepribadian utuh Nabi yang 

selaras dengan ajaran Al-Qur’an. Bahkan akhlak Rasulullah SAW dipahami 

sebagai manifestasi praktis dari nilai-nilai Al-Qur’an itu sendiri, sehingga beliau 

menjadi teladan ideal dalam menerjemahkan wahyu kedalam kehidupan nyata.73 

Quraish Shihab menekankan bahwa akhlak Nabi tidak bersifat situasional 

atau dipengaruhi kepentingan tertentu, melainkan bersumber dari kesadaran etis 

yang tinggi dan keterikatan penuh pada petunjuk Allah. Oleh karena itu, ayat ini 

sekaligus membantah tuduhan kaum musyrik yang menuduh Nabi sebagai orang 

sesat. Justru kesesatan berada pada pihak yang menolak nilai-nilai kebenaran dan 

kemaslahatan yang dibawa oleh wahyu.74 

Al-Qur’an dan sunnah, sebagai sumber utama ajaran Islam, menjadi dasar 

epistimologis bagi pembentukan etika Islam. Dari kedua sumber ini, konsep etika 

dikembangkan untuk mendorong manusia melakukan perbuatan baik. Etika 

berperan sebagai pedoman atau aturan moral dalam bertindak, yang menuntun dan 

mengingatkan seseorang agar berbuat sesuai dengan nilai-nilai kemaslahatan dan 

kebermanfaatan bersama. Hal tersebut sejalan dengan tujuan Al-Qur’an dan 

sunnah sebagai pedoman hidup umat Islam dalam mencapai kebahagiaan serta 

kemaslahatan di dunia dan akhirat.75  

Kedua penafsiran tersebut memperlihatkan bahwa etika dalam perspektif 

Al-Qur’an tidak berhenti pada tataran konsep teoritis, melainkan bersifat aplikatif 

dan teladan. Etika Islam mengarahkan manusia untuk bertindak berdasarkan nilai 

kemaslahatan, keseimbangan, dan tanggung jawab moral, dengan menjadikan 

 
72 Ibid…, hlm. 70-71. 
73 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: iPesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 

14, (Bandung: Lentera Hati, 2005), hlm. 381. 
74 Ibid. 
75 Ibid…, hlm. 32` 



41 
 

 
 

Rasulullah SAW sebagai mode ideal perilaku etis. Dengan demikian, makna etika 

dalam Al-Qur’an dapat dipahami sebagai pedoman moral yang bersumber dari 

wahyu Ilahi, berorientasi pada kebaikan dunia dan akhirat, serta menuntut 

konsistensi antara keyakinan, nilai, dan tindakan manusia dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Selain Al-Qur’an, hadits Nabi SAW merupakan sumber utama dalam 

pembentukan etika Islam. Jika Al-Qur’an memberikan landasan normatif dan 

prinsip-prinsip dasar etika, maka hadits berfungsi sebagai penjelas sekaligus 

manifestasi dari nilai-nilai tersebut. Rasulullah SAW bersabda:  

مَ صَالِّحَ اْلَأخْلَاقِّ  ثْتُ ِّلُأتمَِّّ َّمَا بعُِّ ن
ِ
 ا

“Sesungguhnya aku di utus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia”76 (HR. 

Ahmad, No. 8952) 

Dengan demikian, jelas bahwa Al-Qur’an dan sunnah sebagai 

pelengkapnya merupakan sumber utama etika Islam, keduanya mengatur seluruh 

aspek kehidupan manusia termasu aspek etika, moral, dan berbagai hal lain yang 

berkaitan dengan nilai-nilai etis dalam kehidupan. 

Maqashid Al-Qur’an pada dasarnya menekankan perlindungan terhadap 

aspek-aspek fundamental kehidupan manusia, seperti hifz al-diin (menjaga 

agama), hifz al-nafs (menjaga jiwa), hifz al-‘aql (menjaga akal), hifz al-‘ird 

(menjaga kehormatan), hifz al-maal (menjaga harta), hifz bi’ah (menjaga 

lingkungan) dan hifz daulah (menjaga stabilitas dan kemaslahatan negara). Dalam 

konteks media sosial, konsep etika tidak dapat dilepaskan dari upaya menjaga 

ketujuh aspek tersebut agar aktivitas digital tidak melahirkan mudharat, baik bagi 

individu maupun bagi masyarakat. 

2. Etika Dalam Bermedia Sosial Perspektif Maqashid Al-Qur’an 

Perkembangan media sosial telah menghadirkan ruang baru bagi manusia 

untuk berinteraksi, mengekspresikan diri, dan menyebarkan informasi secara luas. 

 
76 HR. Ahmad (No. 8952) dan Al-Baihaqi dalam as-Sunnatul Kubra (No. 21301). 

Disahihkan oleh al-Bani dalam Silsilah Ahadits Shahiha (No. 45). 



42 
 

 
 

Ruang digital ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana komunikasi, tetapi juga 

menjadi arena pembentukan nilai, opini, dan perilaku sosial. oleh karena itu, 

penggunaan media sosial tidak dapat dipandang sebagai aktivitas yang bebas nilai, 

melainkan memerlukan landasan etika agar tidak menimbulkan dampak negatif 

bagi individu maupun masyarakat. 

Fenomena seperti penyebaran informasi yang tidak valid, ujaran kebencian, 

pelanggaran privasi, praktik oversharing, hingga konflik sosial di ruang digital 

menunjukkan bahwa media sosial kerap digunakan tanpa kesadaran etis yang 

memadai. Kondisi ini menegaskan pentingnya menghadirkan panduan normatif 

yang mampu mengarahkan perilaku bermedia sosial secara bijak, proporsional, 

dan bertanggung jawab.77 

Islam telah mengatur tata cara berkomunikasi yang baik dan sangat mengecam 

orang yang menggunakan lisannya untuk perkataan yang buruk dalam hadits 

Rasulullah SAW.,  

Al-Qur’an sebagai sumber ajaran Islam tidak secara eksplisit membahas media 

sosial, namun memuat prinsip-prinsip etis yang relevan dan kontekstual untuk 

menjawab berbagai persoalan komunikasi modern. Nilai-nilai seperti kejujuran, 

kehati-hatian dalam menyampaikan informasi, menjaga kehormatan, tanggung 

jawab sosial, serta larangan berlebih-lebihan merupakan prinsip universal yang 

dapat dijadikan pedoman dalam beraktivitas di media sosial. etika penggunaan 

media sosial tidak hanya dipahami sebagai aturan normatif, tteapi juga sebagai 

upaya mewujudkan kemaslahatan dan menjaga keseimbangan kehidupan sosial di 

era digital. 

a) Etika menjaga kehormatan dan nilai-nilai keagamaan dan media sosial 

Dalam perspektif Al-Qur’an, agama diposisikan sebagai fondasi moral dan 

spiritual kehidupan manusia. Ketika agama dinistakan di media sosial, 

dampaknya tidak berhenti pada individu tertentu, tetapi berpotensi 

 
77 Khairil Qadri & Saepul Anwar, “Pandangan Al-Qur’an Etika Digital: Analisis Tematik 

Komunikasi di Media Sosial”, Al-Muqoddimah, Vol. 1, No. 2, (2025), hlm. 22 



43 
 

 
 

melemahkan kesadaran keagamaan masyarakat, menormalisasi sikap 

meremehkan nilai-nilai sakral, serta memicu konflik horizontal. Oleh 

karena itu, penistaan agama tidak dapat dipandang sebagai sekedar ekspresi 

opini pribadi, melainkan sebagai persoalan etis dan sosial. 

Media sosial merupakan ruang publik digital yang memungkinkan 

setiap individu mengekspresikan pandangan keagamaannya secara terbuka. 

Namun, kebebasan berekspresi tersebut harus diiringi dengan etika agar 

tidak menyinggung, merendahkan, atau mencederai kesucian agama, baik 

agama sendiri maupun agama pihak lain. Oleh karena itu, Islam 

menetapkan prinsip etis dalam menjaga kehormatan agama dan 

membangun relasi yang harmonis di tengah perbedaan keyakinan. 

Al-Qur’an secara tegas melarang tindakan merendahkan atau 

memporolok ajaran agama, sebagai mana disebutkan dalam QS. Al-An’am 

[6]: 108: 

َّنَّا لِّ  َ زَي ِۗ كَذٰلِِّ لٍَْ َ عدَْوًا ۢ بِّغَيِّْْ عِّ بُّوا الّلٰ ِّ فيَسَ ُ نْ دُوْنِّ الّلٰ ينَْ يدَْعُوْنَ مِّ ِّ بُّوا الََّّ مْ  وَلَ تسَ ُ ِّ لهَُمِّْۖ ثَُّْ اِّلَٰ رَبِّّّ ةٍ عَََ كُِّّ اُمَّ

ئُُُمْ بِّمَا كََنوُْا يعَْمَلوُْنَ  ِّّ عُهُمْ فيَُنبَ رْجِّ  مَّ

“Janganlah kamu memaki (sesembahan) yang mereka sembah selain Allah 

karena mereka nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa 

(dasar) pengetahuan. Demikianlah, Kami jadikan setiap umat 

menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan merekalah 

tempat kembali mereka, lalu Dia akan membertahukan kepada mereka apa 

yang telah mereka kerjakan”78 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa 

larangan mencela sembahan orang lain dalam QS. Al-An‘am ayat 108 

bertujuan menjaga keharmonisan sosial dan mencegah timbulnya 

permusuhan. Menurutnya, mencela keyakinan pihak lain tidak membawa 

maslahat dakwah, justru dapat memicu reaksi emosional berupa cercaan 

balasan terhadap Allah SWT tanpa dasar ilmu. Ayat ini menunjukkan 

 
78 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 141. 



44 
 

 
 

bahwa Islam melarang segala bentuk ucapan provokatif yang berpotensi 

menimbulkan konflik antar pemeluk agama.79 

Az-Zuhaili menegaskan bahwa pendekatan dakwah harus 

didasarkan pada hikmah, etika, dan pertimbangan dampak sosial. Larangan 

ini bukan berarti membenarkan kesyirikan, melainkan mengatur cara 

menyampaikan kebenaran agar tidak menimbulkan kerusakan yang lebih 

besar (mafsadah).80 

Dalam Tafsir Al-Misbah, M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa 

QS. Al-An‘am ayat 108 mengajarkan adab berbicara dan berdialog dalam 

perbedaan keyakinan. Menurutnya, mencela simbol keagamaan pihak lain 

hanya akan melahirkan permusuhan dan menghalangi tercapainya tujuan 

dakwah. Ayat ini menekankan pentingnya menjaga etika lisan agar pesan 

kebenaran disampaikan dengan cara yang santun dan bijaksana.81 

Quraish Shihab juga menegaskan bahwa setiap kelompok cenderung 

merasa benar atas apa yang mereka lakukan, sehingga sikap menghina dan 

mencela tidak akan melahirkan pemahaman, melainkan penolakan. Oleh 

karena itu, ayat ini menekankan pendekatan komunikasi yang persuasif, 

bukan provokatif.82 

Ayat ini menunjukkan bahwa menjaga kehormatan agama bukan 

hanya berlaku bagi pemeliknya sendiri, tetapi juga dalam inetraksi 

antaragama.  Dalam konteks media sosial, QS. Al-An‘am ayat 108 menjadi 

landasan etis untuk menghindari penistaan agama, ujaran kebencian 

berbasis keyakinan, dan konten provokatif yang merusak kerukunan. Etika 

ini menegaskan bahwa menjaga agama tidak hanya berarti membela 

keyakinan sendiri, tetapi juga menahan diri dari perilaku yang dapat 

mencederai nilai-nilai keagamaan dan keharmonisan sosial. Dengan 

 
79 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa Tafsir wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jilid 4, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 291. 
80 Ibid. 
81 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 4, 

(Bandung: Lentera Hati, 2005), hlm. 243-244. 
82 Ibid. 



45 
 

 
 

demikian, prinsip ini sejalan dengan tujuan Maqasid al-Qur’an, yaitu Hifz 

Al-Diin (menjaga kesucian agama).  

b) Etika menjaga perkataan yang baik di media sosial  

Media sosial tidak hanya memengaruhi cara manusia 

berkomunikasi, tetapi juga berdampak langsung pada psikologis 

penggunanya. Interaksi di media sosial yang bersifat terbuka dan tanpa 

batas sering kali memunculkan komunikasi yang tidak beretika seperti 

ujaran kebencian, perundungan digital, serta komentar yang merendahkan 

martabah seseorang. Oleh karena itu, etika dalam penggunaman media 

sosial menuntut adanya sikap kehati-hatian dalam berkomunikasi agar 

tidak menimbulkan luka batin dan tekanan psikologis bagi pihak lain. 

Etika komunikasi di media sosial menekankan pentingnya 

penggunaan bahasa yang santun, empatik, dan bertanggung jawab. 

kebebasan berekspresi di media sosial tidak dapat dilepaskan dari 

kewajiban moral untuk menjaga keselamatan jiwa, baik secara fisik mapun 

psikis. Ucapan yang kasar atau provokatif, meskipun disampaikan dalam 

bentuk story atau komentar singkat, dapat berdampak yang cukup serius 

terhadap kesehatan mentaal seseorang, bahkan berpotensi memicu 

gangguan emosional dan konflik sosial. 

Hal ini selaras dengan firman Allah dalam QS. Al-Israa’ [17]: 53: 

 ْ ن يْطٰنَ كََنَ لِّلْاِّ يْطٰنَ ينَْْغَُ بيَْنََُمِْۗ اِّنَّ الش َّ َ اَحْسَنُِۗ اِّنَّ الش َّ ْ هِِّ يْ يقَُوْلوُا الَّتِِّ بَادِّ ِّّعِّ يْناً وَقُلْ ل بِّ ا مُّ سَانِّ عدَُوًّ  

“Katakan kepada hamba-hamba-Ku supaya mereka mengucapkan 

perkataan yang lebih baik (dan benar). sesungguhnya setan itu selalu 

menimbulkan perselisihan di antara mereka. Sesungguhnya setan adalah 

musuh yang nyata bagi manusia.”83 

Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir menambahkan dimensi 

yang lebih luas dengan menekankan bahwa penting bagi setiap orang 

untuk menjaga etika komunikasi dalam setiap bentuk interaksi, baik antar 

 
83 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 287. 



46 
 

 
 

sesama muslim maupun dengan non-muslim.84 Allah memerintahkan umat 

Islam untuk berbicara dengan lemah lembut, mengindari konflik, serta 

menjaga hubungan agar tidak rusak oleh bisikan setan yang senantiasa 

menebar permusuhan. Dalam konteks dakwah sekalipun, pendekatan yang 

logis, tenang, dan santun menjadi kunci agar Islam dapat diterima tanpa 

memicu pertentangan.85 

Menurut Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah, ayat ini 

mengajarkan umat Islam akan pentingnya menahan diri dari ucapan yang 

menyinggung, mencela, memancing permusuhan, karena kata-kata yang 

buruk dapat menjadi jalan masuk bagi setan untuk memperbesar konflik. 

Beliau juga menyampaikan bahwa, dalam interaksi sosial, terutama saat 

menghadapi provokasi atau perlakuan buruk dari orang lain, Islam 

mendorong respons yang penuh kesabaran, pengendalian diri, dan akhlak 

mulia. Alih-alih membalas dengan kemarahan atau makian, seseorang 

dianjurkan untuk membalas keburukan dengan doa dan kebaikan serta 

senantiasa mendoakan ampunan, baik untuk diri sendiri maupun orang 

yang menyakitinya.86  

Dalam konteks media sosial, ayat ini relevan dengan larangan 

menyebarkan ujaran kebencian, perundungan digital, serta konten yang 

mengandung kekerasan verbal. Interaksi semacam ini tidak hanya merusak 

hubungan sosial, tetapi juga mengancam keselamatan jiwa dari aspek 

psikologis, terutama bagi kelompok rentan seperti anak-anak dan remaja. 

Dengan demikian, etika komunikasi digital yang menekankan 

kesantunan dan empati bertujuan untuk melindungi jiwa manusia dari 

dampak destruktif interaksi media sosial. dalam perspektif Maqashid Al-

Qur’an, prinsip etika ini berkaitan dengan hifz al-nafs (menjaga jiwa), 

 
84 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa Tafsir wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jilid 8, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 115 
85 Ibid. 
86 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 8, 

(Bandung: Lentera Hati, 2005), hlm. 490-491 



47 
 

 
 

yang mencakup penjagaan terhadap keselamatan fisik dan kesehatan 

mental manusia di media sosial. 

c) Tabayyun dan Tanggung Jawab di Media Sosial 

Etika penggunaan media sosial menuntut adanya prinsip kehati-hatian 

dalam menerima dan menyebarkan informasi. Pengguna tidak hanya 

dituntut aktif secara digital, tetapi juga bertanggung jawab terhadap 

kebenaran konten yang dibagikan. Penyebaran informasi yang keliru dapat 

menyesatkan opini publik, memicu keresahan sosial, serta mengaburkan 

kemampuan masyarakat dalam membedakan antara fakta dan manipulasi. 

Prinsip etika ini selaras dengan QS. Al-Hujurat [49]: 6:  

هاَلٍََ فَ  َ يْبُوْا قوَْمًا ۢ بِِّ َّنوُْْٓا اَنْ تُصِّ قٌۢ بِّنبَاٍَ فتَبََي يْنَ اٰمَنوُْْٓا اِّنْ جَاۤءَكُُْ فاَسِّ ِّ اَ الََّّ َيُُّّ يَْ يْٰٰٓ مِّ حُوْا علََٰ مَا فعََلتُُْْ ندِّٰ تُصْبِّ  

“Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu 

membawa berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak 

mencelakakan suatu kaum karena ketidaktahuan(-mu) yang berakibat 

kamu menyesali perbuatanmu.”87 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah az-Zuhaili pun mempertegas bahwa 

ayat ini merupakan peringatan keras agar tidak menyebarkan berita 

termasuk informasi yang berasal dari diri sendiri sebelum memastikan 

kebenarannya. Menurutnya, ayat ini turun dalam konteks seorang sahabat 

Nabi yang keliru dalam menyampaikan informasi, sehingga berpotensi 

menimbulkan konflik. Beliau menegaskan bahwa setiap bentuk kabar, 

khususnya yang dapat menimbulkan dampak sosial atau kerugian, harus 

diperiksa terlebih dahulu, baik dari sisi isi maupun siapa yang 

menyampaikannya.88 

Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menafsirkan ayat ini 

menekankan bahwa istilah fasik tidak hanya merujuk pada pelaku maksiat, 

tetapi juga orang yang diragukan integritasnya. Ia menjelaskan bahwa 

 
87 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 516 
88 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa Tafsir wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk. Jilid 13, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 467 



48 
 

 
 

prinsip tabayyun sangat penting dalam menjaga keharmonisan sosial dan 

mencegah konflik. Informasi yang belum jelas, jika disebarkan tanpa 

konfirmasi, dapat membuka jalan bagi setan untuk menebar permusuhan, 

fitnah, dan perpecahan. Oleh karena itu, beliau menekankan pentingnya 

menahan diri dari ucapan yang belum tentu benar dan dapat berdampak 

buruk bagi pihak lain.89 

 

Perintah tabayyun menjadi sangat relevan dalam konteks media 

sosial, karena karakteristik media digital yang memungkinkan informasi 

menyebar secara masif dan instan. Ketika pengguna media sosial 

mengabaikan prinsip verifikasi, media sosial dapat berubah menjadi arena 

pembentukan opini yang keliru dan irasional. 

Oleh karena itu, etika tabayyun dalam pengguna media sosial 

bertujuan menjaga kualitas penalaran dan kesadaran berpikir masyarakat. 

Dalam perspektif Maqashid Al-Qur’an, prinsip ini berkaitan dengan Hifz 

Al-‘Aql (menjaga akal), yaitu menjaga kemampuan berpikir rasional agar 

tidak terdistorsi oleh arus informasi yang menyesatkan. 

d) Etika Menjaga Kehormatan dan Privasi di Ruang Digital 

Media sosial sebagai ruang interaksi publik sering kali mendorong 

penggunanya untuk membagikan berbagai aspek kehidupan secara terbuka. 

Namun, keterbukaan tersebut kerap melampaui batas kepatutan dan 

mengarah pada pelanggaran privasi, mengumbar aib, serta merusak 

kehormatan individu. Oleh karena itu, etika penggunaan media sosial 

menuntut adanya kesadaran untuk menjaga batas antara ranah publik dan 

ranah privat. 

Etika menjaga kehormatan dan privasi di ruang digital mencakup 

larangan mengumbar kehidupan pribadi secara berlebihan, 

menyebarluaskan informasi sensitif, serta mengomentari atau mengekspos 

 
89 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 

13, (Bandung: Lentera Hati, 2005), hlm. 246 



49 
 

 
 

aib orang lain. Perilaku seperti ghibah di media sosial, doxing, dan 

penyebaran konten pribadi tanpa izin tidak hanya melanggar norma sosial, 

tetapi juga bertentangan dengan nilai moral dan kemanusiaan. 

Hal ini sejalan dengan firman Allah dalam QS. Al-Hujurat [49]: 12: 

سُوْا وَلَ  لَ تَََسَّ نِّّ اِّثٌْْ وَّ ِّۖ اِّنَّ بعَْضَ الظَّ نِّّ نَ الظَّ ا مِّّ يْنَ اٰمَنوُا اجْتنَِّبُوْا كَثِّيًْْ ِّ اَ الََّّ َيُُّّ بُّ   يْٰٰٓ َّعْضُكُُْ بعَْضًاِۗ اَيُُِّ يغَْتَبْ ب

يٌْ  ابٌ رَّحِّ َ توََّ ِۗ اِّنَّ الّلٰ َ َّقُوا الّلٰ يْهِّ مَيْتاً فكََرِّهْتُمُوْهُِۗ وَات َّأكَُُْ لحَْمَ اَخِّ  اَحَدُكُُْ اَنْ ي

“Wahai orang-orang yang beriman, jauhilah banyak prasangka! 

Sesungguhnya sebagian prasangka itu dosa. Janganlah mencari-cari 

kesalahan orang lain dan janganlah ada di antara kamu yang menggunjing 

sebagian yang lain. Apakah ada di antara kamu yang suka memakan 

daging saudaranya yang sudah mati? Tentu kamu merasa jijik. 

Bertakwalah kepada Allah! Sesungguhnya Allah Maha Penerima Tibat lagi 

Maha Penyayang.”90 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan bahwa 

larangan dalam QS. Al-Hujurat [49]: 12 untuk berprasangka buruk, mecari-

cari kesalahan orang lain (tajassus), dan ghibah bertujuan untuk menjaga 

kehormatan serta martabat manusia. Menurutnya, at-tajassus merupakan 

perbuatan mengorek sesuatu yang disembunyikan berupa aib dan 

kekurangan orang lain, termasuk mencuri informasi dan rahasia yang tidak 

ingin diketahui oleh publik. Perilaku ini diharamkan karena melanggar 

privasi dan berpotensi merusak hubungan sosial.91 

Lebih lanjut, Az-Zuhaili juga menegaskan bahwa ghibah adalah 

membicarakan seseorang dengan hal-hal yang tidak disukainya, baik 

berkaitan dengan aspek agama, moral, fisik, maupun kehidupan dunianya. 

Sekalipun apa yang disampaikan benar, perbuatan tersebut tetap tergolong 

ghibah, sedangkan jika tidak benar maka hal tersebut termasuk 

kebohongan.92 Oleh karena itu, larangan ghibah disertai perumpamaan 

yang keras, yakni seperti memakan daging saudara sendiri yang telah mati, 

 
90 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 517. 
91 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir…. Jilid 13, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 483. 
92 Ibid…, hlm. 484 



50 
 

 
 

untuk menanamkan rasa benci terhadap perbuatan tersebut dan mencegah 

kerusakan moral serta sosial di tengah masyarakat. 

Ayat ini relevan dengan fenomena oversharing dan eksploitasi 

kehidupan privat yang dilakukan baik terhadap diri sendiri maupun orang 

lain di media sosial. penyebaran konten pribadi secara tidak proporsional 

dapat menghilangkan rasa aman serta membuka peluang terjadinya stigma 

dan perundungan. 

Dengan demikian, etika menjaga kehormatan dan privasi di media 

sosial bertujuan melindungi martabat manusia dari dampak destruktif 

keterbukaan yang tidak terkendali. Dalam perspektif Maqashid Al-Qur’an, 

prinsip etika ini berkaitan dengan Hifz Al-‘Ird (menjaga kehormatan), yaitu 

menjaga martabat dan harga diri manusia agar tetap terpelihara di media 

sosial. 

e) Etika Kejujuran dan Adil dalam Melakukan Transaksi di Media Sosial 

Media sosial kerap dimanfaatkan sebagai sarana promosi, jual beli 

daring, hingga investasi digital. Kondisi ini menuntut adanya etika 

penggunaan media sosial yang menjunjung tinggi kejujuran dan keadilan 

dalam setiap aktivitas ekonomi yang dilakukan. 

Etika ekonomi digital menekankan larangan terhadap segala bentuk 

penipuan, manipulasi informasi, dan eksploitasi kepercayaan publik. 

Praktik seperti promosi palsu, testimoni fiktif, penyebaran informasi 

menyesatkan terkait produk atau investasi, serta penyalahgunaan data 

pribadi bertentangan dengan prinsip etis bermedia sosial. Aktivitas 

ekonomi di ruang digital seharusnya dilakukan secara transparan dan 

bertanggung jawab agar tidak merugikan pihak lain. 

Hal ini juga terdapat dalam QS. An-Nisa [4]: 29: 

ارَةً عَنْ   َ ْٓ اَنْ تكَُوْنَ تَِّ لِّ اِّلَّ لبَْاطِّ يْنَ اٰمَنوُْا لَ تأَكُُُْوْْٓا اَمْوَالكَُُْ بيَنْكَُُْ بِِّ ِّ اَ الََّّ َيُُّّ َ  يْٰٰٓ  اِّنَّ الّلٰ
ِۗ ِۗ وَلَ تقَْتُلُوْْٓا اَنفُْسَكُُْ نْكُُْ ترََاضٍ مِّّ

يْمًا   كََنَ بِّكُُْ رَحِّ

“Wahai orang-oraang yang beriman, janganlah kamu memakan harta 

sesamamu dengan cara yang batil (tidak benar), kecuali berupa 



51 
 

 
 

perniagaan atas dasar suka sama suka di antara kamu. Janganlah kamu 

membunuh dirimu. Sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang 

kepadamu.”93 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah az-Zuhaili menjelaskan bahwa 

Allah SWT melarang setiap orang beriman memakan harta, baik harta orang 

lain maupun harta miliknya sendiri, dengan cara yang batil. Larangan ini 

menunjukkan bahwa seluruh harta pada hakikatnya memiliki dimensi sosial 

dan harus dikelola sesuai dengan ketentuan syariat. Memakan harta sendiri 

secara batil dimaknai sebagai memanfaatkannya untuk perbuatan maksiat, 

sedangkan memakan harta orang lain secara batil mencakup berbagai 

praktik muamalah yang dilarang, seperti riba, judi, ghasab, penipuan, serta 

kecurangan dalam timbangan dan transaksi.94 

Az-Zuhaili menegaskan bahwa termasuk perbuatan batil ialah 

memperoleh harta melalui akad-akad yang rusak (fasid atau batil), seperti 

menjual barang yang belum dimiliki, menjual barang yang rusak atau tidak 

bernilai, serta mengambil keuntungan dari transaksi yang diharamkan. 

Harta yang diperoleh dari praktik semacam ini dinilai haram dan wajib 

dikembalikan kepada pemiliknya. Dengan demikian, al-batil mencakup 

segala bentuk perolehan harta yang bertentangan dengan syariat, baik 

melalui eksploitasi, penipuan, maupun penyalahgunaan hak ekonomi orang 

lain.95 

Begitu pula M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah menjelaskan 

bahwa larangan memakan harta dengan cara yang batil menegaskan prinsip 

keadilan dan tanggung jawab dalam pengelolaan harta. Menurutnya, 

penyebutan harta dalam ayat tersebut tidak hanya menunjuk pada harta 

orang lain, tetapi juga mengisyaratkan bahwa harta yang dimiliki seseorang 

tidak sepenuhnya bersifat pribadi, melainkan mengandung hak orang lain 

 
93 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya..., hlm. 83. 
94 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa al-Syariah wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk., Jilid 3, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 56-57. 
95 Ibid…, hlm. 57  



52 
 

 
 

dan dimensi sosial. Oleh karena itu, setiap bentuk pemanfaatan harta yang 

keluar dari koridor etika dan syariat dipandang sebagai perbuatan batil.96 

Quraish Shihab menegaskan bahwa al-batil mencakup segala cara 

memperoleh harta yang tidak sah, baik melalui penipuan, manipulasi, 

eksploitasi, maupun penyalahgunaan kepercayaan. Selain itu, penggunaan 

harta untuk tujuan yang dilarang syariat juga termasuk dalam kategori 

memakan harta secara batil, meskipun harta tersebut diperoleh dengan cara 

yang tampak legal. Dengan demikian, Islam tidak hanya mengatur cara 

memperoleh harta, tetapi juga tujuan dan cara penggunaannya agar selaras 

dengan prinsip keadilan, kemaslahatan, dan tanggung jawab sosial.97 

 

Dalam konteks media sosial, ayat ini relevan dengan fenomena 

maraknya penipuan online dan penyalahgunaan platform digital untuk 

memperoleh keuntungan secara tidak sah. Ketika etika kejujuran diabaikan, 

media sosial berubah menjadi ruang yang rawan merugikan masyarakat 

secara ekonomi. 

Dengan demikian, etika kejujuran dan keadilan dalam aktivitas 

transaksi online bertujuan melindungi hak kepemilikan dan kesejahteraan 

masyarakat. Dalam perspektif Maqashid Al-Qur’an, prinsip etika ini 

berkaitan dengan Hifz Al-Maal (menjaga harta), yaitu menjaga harta dari 

kecurangan dan eksploitasi di ruang digital. 

f) Etika Menjaga Keharmonisan dan Silaturahmi di Media Sosial 

Lingkungan digital yang sehat akan mendorong komunikasi yang 

konstruktif, sedangkan lingkungan digital yang tercemar oleh ujaran 

kebencian, provokasi, dan konten destruktif dapat melahirkan kerusakan 

sosial. Oleh karena itu, etika penggunaan media sosial menuntut tanggung 

jawab kolektif untuk menjaga kualitas dan keberlanjutan ruang digital. 

 
96 M. Quraish Shihab, iTafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 

2, (Bandung: Lentera Hati, 2002), hlm. 413  
97 Ibid. 



53 
 

 
 

Tanggung jawab etis dalam menjaga lingkungan sosial digital 

mencakup kewajiban untuk tidak menyebarkan konten yang bersifat 

merusak, memprovokasi permusuhan, atau memperkeruh hubungan sosial. 

Penyebaran ujaran kebencian, polarisasi opini, dan informasi beracun dapat 

menciptakan iklim komunikasi yang tidak sehat serta menimbulkan konflik 

berkepanjangan di masyarakat. 

Sebagaimana disebutkan dalamQS. Al-A’raf [7]: 56 

لْ 
 
نَ ٱ ِّ قرَِّيبٌۭ مِّّ للَّ

 
نَّ رَحَْْتَ ٱ

ِ
دْعُوهُ خَوْفًۭا وَطَمَعًا ۚ ا

 
هَا وَٱ ٰـحِّ صْلَ

ِ
لْأَرْضِّ بعَْدَ ا

 
دُوا۟ فِِّ ٱ نِّيَ وَلَ تفُْسِّ مُحْس ِّ  

“Dan janganlah kamu membuat kerusakan di bumi setelah (Allah) 

memperbaikinya, dan berdoalah kepada-Nya dengan rasa takut dan harap. 

Sesungguhnya rahmat Allah sangat dekat kepada orang-orang yang 

berbuat kebaikan.98 ” 

Dalam Tafsir Al-Munir, Wahbah Az-Zuhaili menjelaskan larangan 

“janganlah kamu membuat kerusakan di bumi setelah diperbaiki” 

mencakup segala bentuk kerusakan, baik yang bersifat fisik, sosial, maupun 

morqal. Menurutnya Allah menciptakan bumi dalam keadaan teratur, 

seimbang, dan layak bagi kehidupan manusia. Oleh karena itu, setiap 

tindakan yang merusak keseimbangan tersebut seperti merusak alam, 

kezaliman sosial, dan penyimpangan moral, termasuk dalam kategori 

fasaad yang dilarang.99 

Quraish Shihab menekankan bahwa larangan merusak bumi setelah 

diperbaiki merupakan peringatan agar manusia tidak menghilangkan 

manfaat yang telah Allah sediakan bagi mereka. Kerusakan lingkungan, 

menurutnya, tidak hanya merugikan generasi saat ini, tetapi juga generasi 

mendatang. Oleh sebab itu, menjaga lingkungan merupakan bentuk 

 
98 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an idan Terjemahannya..., hlm. 157. 
99 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa al-Syariah wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk., Jilid 4, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 485 



54 
 

 
 

tanggung jawab moral lintas generasi yang sejalan dengan prinsip keadilan 

dalam Islam.100 

Lebih lanjut, Quraish Shihab menafsirkan perintah berdoa dengan rasa 

takut dan harap sebagai ajakan untuk menyeimbangkan antara kesadaran 

akan konsekuensi dari perbuatan manusia dan keyakinan akan rahmat Allah. 

Sikap ini melahirkan etika kehati-hatian dalam bertindak, termasuk dalam 

memanfaatkan sumber daya alam. Rahmat Allah yang dekat dengan orang-

orang yang berbuat baik (al-muhsinin) menunjukkan bahwa menjaga 

lingkungan dan menghindari kerusakan merupakan bagian dari ihsan dalam 

kehidupan.101 

Berdasarkan penafsiran kedua mufasir tersebut, QS. Al-A‘raf [7]: 56, 

Tafsir Al-Munir menekankan bahwa fasaad merupakan tindakan yang 

mengganggu keseimbangan hidup dan menghilangkan kemaslahatan 

umum. Dalam konteks Masyarakat modern, bentuk fasaad dapat hadir 

melalui media dan teknologi apabila digunakan tanpa etika dan tanggung 

jawab. Sementara, Tafsir Al-Misbah menjelaskan larangan berbuat 

kerusakan mencakup segala bentuk perilaku yang merusak keteraturan dan 

keharmonisan kehidupan, baik secara fisik maupun sosial. Kerusakan tidak 

selalu bersifat material, tetapi juga dapat berupa kekrusakan moral dan 

hubungan antar manusia. 

Dalam konteks media sosial, larangan melakukan kerusakan relevan 

dengan perilaku mencemari ruang digital melalui konten negatif yang 

berulang dan masif. Lingkungan digital yang tidak terkendali dapat 

berdampak buruk terhadap kualitas interaksi sosial dan kesehatan psikologis 

masyarakat. 

Dengan demikian, etika menjaga lingkungan sosial digital bertujuan 

menciptakan ruang komunikasi yang sehat, aman, dan berorientasi pada 

 
100 M. Quraish Shihab, iTafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 

5, (Bandung: Lentera Hati, 2002), hlm. 124. 
101 Ibid..., hlm. 126 



55 
 

 
 

kemaslahatan bersama. Dalam perspektif Maqashid al-Qur’an, prinsip etika 

ini berkaitan dengan Hifz Al-Bi’ah (menjaga lingkungan) yang dalam 

konteks kontemporer mencakup pemeliharaan ekosistem sosial dan digital 

agar tidak mengalami kerusakan. 

g) Etika Menjaga Stabilitas dan Ketertiban dalam Media Sosial 

Media sosial tidak hanya berfungsi sebagai ruang ekspresi personal, 

tetapi juga sebagai ruang publik yang memiliki dampak luas terhadap 

stabilitas sosial dan ketertiban masyarakat. Informasi, opini, dan narasi 

yang tersebar melalui media sosial dapat memengaruhi persepsi publik, 

membentuk opini kolektif, bahkan memicu keresahan sosial apabila tidak 

dikelola secara etis. Oleh karena itu, penggunaan media sosial menuntut 

tanggung jawab moral untuk menjaga stabilitas sosial dan ketertiban 

publik. 

Etika bermedia sosial dalam konteks ini mencakup larangan 

menyebarkan konten yang bersifat provokatif, hasutan, adu domba, 

maupun informasi yang berpotensi menimbulkan kegaduhan dan konflik 

horizontal. Perilaku tersebut tidak hanya merugikan individu, tetapi juga 

dapat melemahkan kepercayaan sosial serta mengganggu harmoni 

kehidupan bermasyarakat dan bernegara. 

Allah berfirman dalam QS. An-Nisa’ [4]: 59 

ۚ فاَِّنْ تنَاَزَعْتُُْ  نْكُُْ سُوْلَ وَاُولَِّ الَْمْرِّ مِّ يْعُوا الرَّ َ وَاَطِّ يْعُوا الّلٰ يْنَ اٰمَنوُْْٓا اَطِّ ِّ اَ الََّّ َيُُّّ سُوْلِّ  يْٰٰٓ ِّ وَالرَّ وْهُ اِّلََ الّلٰ ءٍ فرَُدُّ ْ شََْ  فِِّ

يلًْا  اَحْسَنُ تأَوِّْ َ خَيٌْْ وَّ رِِّۗ ذٰلِِّ خِّ ِّ وَاليَْوْمِّ الْٰ لّلٰ نوُْنَ بِِّ  اِّنْ كُنْتُُْ تؤُْمِّ

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul 

(Nabi Muhammad) serta ululamri (pemegang kekuasaan) di antara kamu. 

Jika kamu berbeda pendapat tentang sesuatu, kembalikanlah kepada Allah 

(Al-Qur’an) dan Rasul (sunahnya) jika kamu beriman kepada Allah dan 



56 
 

 
 

hari Akhir. Yang demikian itu lebih baik (bagimu) dan lebih bagus 

akibatnya (di dunia dan di akhirat).”102 

Menurut Wahbah Az-Zuhaili dalam Tafsir Al-Munir, ayat ini 

menekankan ketaatan kepada Allah, Rasul, dan pemimpin yang sah (ulil 

amri) sebagai fondasi tertib sosial dan kemaslahatan bersama. Ketaatan 

kepada pemimpin bukan bersifat buta, melainkan selaras dengan hukum 

Allah dan Rasul, karena pemimpin berperan menjaga keamanan, 

menegakkan keadilan, dan memastikan kesejahteraan masyarakat.103 

Sementara itu, M. Quraish Shihab dalam Tafsir Al-Misbah 

menekankan bahwa ketaatan kepada pemimpin mencerminkan tanggung 

jawab sosial individu untuk tidak menimbulkan kerusakan atau konflik, 

termasuk melalui ucapan dan tindakan.104  

Dalam konteks media sosial, QS. An-Nisa’ [4]: 59 memberikan 

landasan etis agar pengguna media sosial tidak menggunakan platform 

digital sebagai sarana provokasi, penyebaran ujaran kebencian, atau 

delegitimasi otoritas tanpa dasar yang sah. Etika bermedia sosial menuntut 

sikap bijak, kritis, dan bertanggung jawab dalam menyampaikan pendapat 

serta menanggapi isu-isu publik agar tidak menimbulkan keresahan dan 

konflik di tengah masyarakat. 

Dengan demikian, etika bermedia sosial dalam menjaga stabilitas 

sosial dan ketertiban publik bertujuan melindungi kemaslahatan bersama 

dan mencegah kerusakan tatanan sosial. Dalam perspektif Maqashid Al-

Qur’an, prinsip ini berkaitan dengan Hifz Al-Daulah, yaitu upaya menjaga 

keteraturan dan stabilitas kehidupan bernegara sebagai bagian dari realisasi 

nilai-nilai kemaslahatan yang dikehendaki oleh Al-Qur’an.  

 
102 Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an idan Terjemahannya..., hlm. 87 
103 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Fil Aqidah wa al-Syariah wal Manhaj, terj. Abdul 

Hayyie al-Kattani, dkk., Jilid 3, (Jakarta: Gema Insani, 2013), hlm. 140-142. 
104 M. Quraish Shihab, iTafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Jilid 

2, (Bandung: Lentera Hati, 2002), hlm. 485 



57 
 

 
 

B. Penerapan Etika Penggunaan Media Sosial dalam Perspektif Maqashid 

Al-Qur’an 

Penerapan etika penggunaan media sosial  dalam perspektif Maqashid Al-

Qur’an merupakan upaya mengaktualisasikan nilai-nilai normatif Al-Qur’an ke 

dalam praktik kehidupan digital yang konkret. Media sosial tidak hanya berfungsi 

sebagai sarana komunikasi, tetapi juga sebagai ruang pembentukan wacana, 

penyebaran nilai, dan interaksi sosial yang berdampak luas terhadap individu 

maupun masyarakat. Oleh karena itu, aktivitas bermedia sosial tidak dapat 

diposisikan sebagai tindakan yang netral secara moral, melainkan harus dinilai 

berdasarkan sejauh mana ia selaras dengan tujuan-tujuan utama Al-Qur’an dalam 

menjaga kemaslahatan dan mencegah kemudharatan. Dalam kerangka ini, 

Maqashid Al-Qur’an berperan sebagai instrumen etik yang menuntun perilaku 

pengguna media sosial agar tidak menyimpang dari nilai-nilai Qur’ani. 

Dibawah ini merupakan penerapan etika penggunaan media sosial dalam 

perspektif Maqashid Al-Qur’an, diantaranya adalah: 

1. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-Diin 

Dalam etika penggunaan media sosial, hifz al-diin menuntut adanya 

tanggung jawab dalam menjaga nilai-nilai keimanan dan kesucian ajaran 

agama. Penyebaran konten yang merendahkan agama, memlintir ajaran Islam, 

memicu konflik sektarian, atau memanfaatkan simbol-simbol agama untuk 

kepentingan provokasi bertentangan dengan tujuan Al-Qur’an dalam menjaga 

stabilitas akidah dan keharmonisan umat. Media sosial seharusnya menjadi 

sarana dakwah yang mencerahkan, bukan alat untuk menyesatkan atau 

memperuncing perbedaan. Dengan demikian, menjaga etika beragama di 

media sosial merupakan bagian integral dari realisasi hifz al-diin. 

2. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-Nafs 

Penerapan etika bermedia sosial juga berkaitan erat dengan hifz al-nafs. 

Konten yang mengandung ujaran kebencian, perundungan siber (cyber 

bullying), ancaman, serta normalisasi kekerasan verbal dapat berdampak serius 

terhadap kesehatan mental dan keselamatan jiwa. Dalam konteks ini, Al-



58 
 

 
 

Qur’an menekankan larangan menyakiti orang lain, baik secara fisik maupun 

nonfisik. Oleh karena itu, etika bermedia sosial menuntut sikap empati, kehati-

hatian dalam berkomentar, serta kesadaran bahwa setiap unggahan dapat 

berdampak langsung pada kondisi psikologis dan martabat orang lain. 

3. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-‘Aql 

Prinsip hifz al-‘aql (menjaga akal) menuntut pengguna media sosial untuk 

bersikap kritis dan bertanggung jawab dalam menerima serta menyebarkan 

informasi. Fenomena hoaks, disinformasi, dan manipulasi opini publik 

merupakan bentuk penyimpangan etis yang merusak fungsi akal sehat dan 

rasionalitas masyarakat. Al-Qur’an menekankan pentingnya tabayyun dalam 

menerima informasi, agar manusia tidak terjerumus pada kesalahan dan 

penyesalan. Oleh karena itu, penerapan etika media sosial dalam prinsip hifz 

al-‘aql mengharuskan pengguna untuk memverifikasi informasi, menghindari 

penyebaran berita yang belum jelas kebenarannya, serta menggunakan media 

soisal sebagai sarana untuk mencerdaskan, bukan pembodohan publik. 

4. Penerapan Etika Bermediia Sosial dalam Hifz Al-‘Ird 

Etika penggunaan media sosial menuntut penghormatan terhadap privasi dan 

martabat individu. Praktik oversharing, penyebaran aib, doxing, ghibah, serta 

eksploitasi kehidupan pribadi demu popularitas bertentangan dengan nilai-nilai 

Al-Qur’an yang melarang tajassus dan pencemaran nama baik. Kehormatan 

manusia merupakan aspek fundamental yang harus dijaga, baik di dunia nyata 

maupun di media sosial. dengan demikian, menjaga diri dari oversharing dan 

menghormati privasi orang lain merupakan bentuk nyata penerapan etika 

Qur’ani dalam bermedia sosial. 

5. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-Maal 

Prinsip hifz al-maal (menjaga harta) juga relevan dalam etika penggunaan 

media sosial, terutama terkait dengan penipuan yang dilakukan secara online, 

manipulasi transaksi, iklan yang menyesatkan, dan ekspoitasi ekonomi digital. 

Aktivitas bermedia sosial yang mengarah pada praktik ekonomi tidak jujur 

bertentangan dengan nilai keadilan dan kejujuran yang ditekankan Al-Qur’an. 



59 
 

 
 

Oleh karena itu, etika bermedia sosial menuntut transparansi, kejujuran, serta 

tanggung jawab dalam aktivitas ekonomi digital agar tidak merugikan pihak 

lain. 

6. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-Bi’ah 

Dalam konteks hifz al-bi’ah (menjaga lingkungan), media sosial dipahami 

sebagai bagian dari lingkungan sosial digital yang harus dijaga 

keseimbangannya. Penyebaran konten provokatif, ujaran kebencian, dan 

kondlik yang tidak terkendali dapat merusak ekosistem sosial dan menciptakan 

ketegangan berkepanjangan. Oleh karena itu, etika bermedia sosial menuntut 

kesadaran kolektif untuk menciptakan ruang digital yang sehat, aman, dan 

berorientasi pada kemaslahatan bersama, sebagai bagian dari tanggung jawab 

manusia sebaga khalifah di bumi. 

7. Penerapan Etika Bermedia Sosial dalam Hifz Al-Daulah 

Prinsip hifz al-daulah (menjaga stabilias masyarakat) menuntut etika 

bermedia sosial yang tidak melemahkan tatanan sosial dan persatuan bangsa. 

Penyebaran provokasi politik, hoaks, dan narasi yang mengancam suatu 

kelompok dapat berdampak pada instabilitas sosial dan konflik horizontal. 

Dalam perspektif Maqashid Al-Qur’an, menjaga ketertiban dan stabilitas 

merupakan bagian dari upaya mewujudkan kemaslahatan publik. Oleh karena 

itu, penggunaan media sosial harus diarahkan pada penguatan nilai persatuan, 

keadilan, dan tanggung jawab sosial. 

Dengan demikian, penerapan etika penggunaan media sosial dalam perspektif 

Maqashid Al-Qur’an menuntut kesadaran moral yang komprehensif, tidak hanya 

berorientasi pada kebebasan berekspresi, tetapi juga pada tanggung jawab, 

kemaslahatan, dan dampak sosial dari setiap tindakan digital. Etika Qur’ani dalam 

bermedia sosial berfungsi sebagai pedoman untuk menyeimbangkan antara hak 

individu dan kepentingan publik, sehingga media sosial dapat menjadi sarana 

kebaikan, bukan sumber kekrusakan dalam kehidupan masyarakat modern.


