
STUDI KOMPARATIF PENDAPAT MAHMUD SYALTUT DAN 

YUSUF AL-QARDHAWI MENGENAI NASAB ANAK 

DARI WANITA YANG DISEWA RAHIMNYA 

 

SKRIPSI 

Diajukan untuk Memenuhi Persyaratan Guna Memproleh Gelar 

Sarjana Hukum (S.H) 

 

   

Disusun Oleh: 

TRI KURNIASIH 

12120322465 

 

 

 

PROGRAM S1 

PERBANDINGAN MADZHAB 

FAKULTAS SYARI’AH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

2026 M/ 1447 H 



  



  



  



 



 
 

i 

MOTTO 

حِشَةً وَسَاءَٓ سَبِيلً  َّوُۥ كََنَ فَ َٰ ه
ّ
ٓ ۖ ا نَى مزِّ

 
 وَلََ ثلَْرَبوُا۟ ٱ

“Dan janganlah kamu mendekati zina; sesungguhnya zina itu adalah suatu 

perbuatan yang keji. Dan suatu jalan yang buruk.” 

(Q.S. Al-Isra‟: 32) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ii 

KATA PERSEMBAHAN 

 بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ 

Skripsi ini penulis persembahkan untuk: 

1. Kedua orang tuaku tercinta, serta keluarga besar yang telah banyak 

memberikan do‟a, dukungan, dan semangat demi masa depanku yang baik.  

2. Para guru, dosen, dan para penyampai ilmu yang telah banyak memberikan 

ilmu yang bermanfaat, motivasi, do‟a dan dukungan sehingga saya bisa 

menyelesaikan skripsi ini.  

3. Teman-teman seperjuangan Jurusan Perbandingan Madzhab angkatan tahun 

2021 terkhusus lokal B yang telah memberikan dukungan dan motivasi dalam 

menyelesaikan skripsi ini.  

4. Almamaterku UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 

ABSTRAK 

Tri Kurniasih, (2026) Studi Komparatif Pendapat Mahmud Syaltut 

dan Yusuf Al-Qardhawi Mengenai Nasab Anak 

Dari Wanita Yang Disewa Rahimnya 
 

Penulisan skripsi ini dilatarbelakangi dengan adanya praktik sewa rahim 

(surrogate mother) sebagai bagian dari teknologi bayi tabung yang menimbulkan 

permasalahan kompleks dalam hukum Islam, khususnya status nasab anak yang 

lahir dari rahim wanita meskipun embrio berasal dari suami-istri sah. 

Permasalahan dalam penelitian ini yaitu tentang pendapat Mahmud Syaltut dan 

Yusuf Al-Qardhawi mengenai nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya, dalil 

yang digunakan serta analisis fiqh muqaranahnya. Tujuan penelitian ini adalah 

untuk mengetahui pendapat Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi mengenai 

nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya, dengan dalil yang digunakan serta 

analisis fiqh muqaranahnya. 

Penelitian ini bersifat kualitatif dengan pendekatan Fiqh Muqaranah,  

menggunakan metode studi kepustakaan (library research) terhadap karya-karya 

Syaltut dan Qardhawi seperti pada buku Al-Fatawa karya Mahmud Syaltut, dan 

Fatwa-fatwa Kontemporer Jilid III karya Yusuf Al-Qardahawi, dan beberapa 

sumber lainnya. Data diolah melalui maqashid syari‟ah, qiyas, serta maslahah 

mursalah untuk mengungkap ikhtilaf dan kesepakatan keduanya. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Mahmud Syaltut mengharamkan 

sewa rahim dan menetapkan ibu pengganti sebagai ibu nasab anak berdasarkan 

Q.S. Al-Mujadalah: 2 dan Al-Ahqaf: 15 bahwa ibu adalah yang mengandung dan 

melahirkan, melalui ijtihad qiyas dan ra'yi yang menekankan perjuangan fisik 

pengandungan. Sebaliknya, Yusuf Al-Qardhawi juga mengharamkannya, namun 

nasab anak kembali ke pemilik ovum (istri sah) berdasarkan Q.S. Al-Mu'minun: 

12-14 dan QS. Al-Furqan: 54, melalui ijtihad istislahi berbasis maslahah 

mursalah demi hifz al-nasl (memelihara keturunan) dengan faktor genetik. 

Analisis fiqh muqaranah mengungkap perbedaan pendekatan: Syaltut 

tekstual-tradisional (prioritas pengandungan fisik), sedangkan Qardhawi 

kontekstual-biomedis (prioritas faktor genetik). Keduanya sepakat praktik ini 

haram karena mudharatnya melebihi maslahat, memperkaya pemahaman fiqh 

kontemporer tentang teknologi reproduksi. 

Kata kunci : sewa rahim, ibu pengganti, Mahmud Syaltut, Yusuf Al-Qardhawi 

 

 

 

 



 
 

iv 

KATA PENGANTAR 

 الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَاناَ لِهَذَا وَمَا كُنَّا لنَِ هْتَدِيَ لَوْلََ أَنْ هَدَاناَ اللَّهُ 
دٍ وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى  سَيِّدِناَ مُحَمَّ  

 أَمَّا بَ عْدُ 
Assalamualaikum Wr. Wb  

 Segala puji dan syukur penulis panjatkan kehadirat Allah SWT yang telah 

melimpahkan Rahmat dan Karunia-Nya karena atas izin-Nya peneliti dapat 

menyelesaikan skripsi ini dengan judul “STUDI KOMPARATIF PENDAPAT 

MAHMUD SYALTUT DAN YUSUF AL-QARDHAWI MENGENAI 

NASAB ANAK DARI WANITA YANG DISEWA RAHIMNYA”. 

Penyusunan skripsi ini ditujukan untuk memenuhi salah satu syarat guna 

memperoleh gelar Sarjana Hukum Program Studi Perbandingan Madzhab 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

 Penulis menyadari skripsi ini masih jauh dari kata sempurna, karena 

didalamnya masih banyak terdapat kekurangan. Dalam penyusunan skripsi ini, 

penulis mendapat banyak dukungan, bimbingan dan bantuan hingga skripsi ini 

dapat terselesaikan. Oleh karena itu, pada kesempatan kali ini penulis ingin 

mengucapkan terimakasih yang sebesar-besarnya, diantaranya yaitu kepada: 

1. Keluargaku tercinta yaitu Ayahanda (Prastowo), Ibunda (Poniyem) yang tak 

henti-hentinya memberikan do‟a dan dukungan serta kasih sayang yang tulus 

sepanjang masa, serta saudara-saudaraku tercinta Sri Ningsih S.Pd, Teguh 

Prasetyo, S.AB, Lisa Sulastika, S.Pd dan Rohyi yang selalu memberikan 

motivasi dan mendo‟akan sehingga saya bisa menyelesaikan skripsi ini. 



 
 

v 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS, SE, M.Si, AK, CA selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, serta Wakil Rektor I 

Bapak Prof. H. Raihani, M.Ed., Ph.D, Wakil Rektor II Bapak Dr. Alex Wenda, 

S.T., M.Eng, dan Wakil Rektor III Bapak Dr. Harris Simaremare, M.T. yang 

telah memberikan kesempatan kepada penulis untuk menuntut ilmu di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.  

3. Dekan Fakultas Syari‟ah dan Hukum Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau Bapak Dr. H. Maghfirah, MA. serta Wakil Dekan I Bapak Dr. 

Muhammad Darwis, SHI., MH, Wakil Dekan II Ibu Dr. Nurnasrina, SE, M.Si, 

dan Wakil Dekan III Bapak Dr. M. Alpi Syahrin, SH, MH. 

4.  Ketua Program Studi Perbandingan Madzhab Bapak Dr. H. Ahmad Zikri, 

S.Ag., B.Ed., Dipl.Al, MH.C.M.ed dan Sekretaris Program Studi Bapak Dr. 

Hendri K, S.HI, M.Si. yang telah banyak memberikan ilmu dan arahan kepada 

penulis.  

5. Bapak Dr. Zulfahmi Bustami, M.Ag, dan Bapak Ahmad Adri Riva‟i, M.Ag 

selaku dosen pembimbing skripsi yang telah menyediakan waktu dan 

memberikan bimbingan serta motivasi sehingga penulis dapat menyelesaikan 

skripsi ini.  

6. Bapak Dr. Hendri Sayuti, M.Ag selaku Penasehat Akademik (PA) yang telah 

membimbing dan memotivasi penulis selama proses perkuliahan.  

7. Seluruh Bapak dan Ibu dosen Fakultas Syari‟ah dan Hukum yang telah 

memberikan ilmunya yang sangat berharga selama perkuliahan.  



 
 

vi 

8. Kepala perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

beserta seluruh jajarannya yang telah meminjamkan buku-buku dan 

mempermudah penulis dalam mencari referensi untuk penulisan skripsi.  

9. Teman-teman seperjuangan Perbandingan Madzhab angkatan 2021 khususnya 

Lokal B, yang telah memberikan support serta kritik dan saran selama 

penulisan skripsi ini.  

10. Terimakasih kepada Siti Uswatun Khasanah, S.Pd, Yosi Lestari, S.H, Rara 

Sumita, S.H, Maulani Al-Umi, Mutya Fradilla, Nurlaila Saharani, Adeliyana 

Azzahra dan teman-teman penulis yang selalu mensupport penulis selama 

penulisan skripsi ini.  

 Semoga bantuan dan partisipasi semua pihak yang tersebut diatas 

mendapat balasan yang berlipat ganda dari Allah SWT. Penulis berharap semoga 

skrisi ini dapat bermanfaat khususnya bagi diri pribadi penulis dan umumnya bagi 

kita semua, Aamiin Yaa Rabbal „Aalamiin. 

Wassalamu’alaikum Wr. Wb. 

Pekanbaru, 29 Desember 2025 

Penulis 

 

Tri Kurniasih 

NIM: 12120322465 

 

 

  



 
 

vii 

DAFTAR ISI 

MOTTO ...........................................................................................................  i 

KATA PERSEMBAHAN ................................................................................  ii 

ABSTRAK .......................................................................................................  iii 

KATA PENGANTAR .....................................................................................  iv 

DAFTAR ISI ....................................................................................................  vii 

BAB I  PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah ..........................................................  1 

B. Rumusan Masalah ...................................................................  9 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................  10 

 

BAB II  KAJIAN PUSTAKA 

A. Kerangka Teori ........................................................................  11 

B. Penelitian Terdahulu ................................................................  32                                      

C. Biografi Ulama‟ .......................................................................  35 

 

BAB III  METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian ........................................................................  53 

B. Sumber Data ............................................................................  53 

C. Teknik Pengumpulan Data ......................................................  54 

D. Teknik Analisis Data ...............................................................  55 

E. Teknik Penulisan .....................................................................  55 

 

BAB IV  HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Pendapat Mahmud Syaltut Dan Yusuf Al-Qardhawi 

Mengenai Status Wanita Yang Disewa Rahimnya ..................  57 

B. Dalil Yang Digunakan Mahmud Syaltut Dan Yusuf Al-

Qardhawi Untuk Menetapkan Status Wanita Yang Disewa 

Rahimnya ................................................................................  60 

C. Analisis Fiqh Muqaranah ........................................................  64  

 



 
 

viii 

BAB V  PENUTUP 

A. Kesimpulan ..............................................................................  67 

B. Saran ........................................................................................  69 

DAFTAR PUSTAKA ......................................................................................  71 

 

 

 

 

 

 

 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Islam sebagai agama yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW 

merupakan agama yang membawa rahmat bagi seluruh alam. Sebagai sebuah 

sistem ajaran yang komprehensif, Islam mengatur berbagai aspek kehidupan 

manusia. Para ulama, meskipun berbeda pandangan dan mazhab, sepakat 

bahwa segala bentuk perbuatan dan ucapan manusia baik yang berkaitan 

dengan ibadah, mu„āmalah, tindak pidana, maupun persoalan keluarga 

memiliki konsekuensi hukum dalam perspektif syariat Islam. Sebagian 

ketentuan hukum tersebut telah dijelaskan secara tegas dalam Al-Qur‟an dan 

Sunnah. Namun, terhadap persoalan-persoalan yang tidak dijelaskan secara 

eksplisit dalam kedua sumber tersebut, syariat Islam memberikan prinsip-

prinsip umum serta petunjuk metodologis kepada para mujtahid agar mampu 

melakukan ijtihad dan menetapkan hukum yang sesuai dengan tujuan dan 

nilai-nilai syariat.
1
 

Islam sebagaimana dikemukakan oleh Harun Nasution
2
 bukan hanya 

mengatur hubungan manusia dengan Tuhan melalui sistem ibadah ritual, 

seperti shalat, puasa dan haji, melainkan mengatur pula hubungan manusia 

dengan manusia, dan hubungan manusia dengan alam jagat raya. Karena suatu 

kenyataan bahwa manusia di dunia tidaklah berdiri sendiri melainkan 

                                                           
1
 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh, Cet. XII, (Kuwait: Daar al-Qalam, 1978), hlm.11. 

2
 Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam: Sejarah pemikiran dan Gerakan (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1975), hlm. 209. 



2 

 

 

bermasyarakat yang terdiri dari unit-unit terkecil yaitu seperti keluarga yang 

terbentuk melalui perkawinan.
3
  

Perkawinan menurut hukum Islam adalah pernikahan, yaitu akad yang 

sangat kuat atau mitsaqan ghalizhan untuk mentaati perintah Allah dan 

melaksanakannya merupakan ibadah. Dalam kaitan ini, Muhammad Abu 

Ishrah memberikan definisi yang lebih luas, yang juga dikutip oleh Zakiah 

Daradjat:
4
 

مَا لِكَيْهِمَا مِنْ حُقوق وَمَا عَقْدٌ يفُِيدُ حَلَّ الْعُشْرةَِ بَ يَْْ الرَّجُلِ وَ الْمَرْأةَِ وَ  تَ عَاوَنُ هُمَا وَيَُُدُّ

 عَلَيْوِ مِنْ وَاجِبَاتٍ 

 Artinya: “Akad yang memberikan faedah hukum kebolehan 

mengadakan hubungan keluarga (suami istri) antara pria dan wanita 

dan mengadakan tolong menolong dan memberi batas hak bagi 

pemiliknya serta pemenuhan kewajiban bagi masing-masing.” 

Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa perkawinan merupakan sunnatullah 

yang berlaku bagi seluruh makhluk ciptaan Allah, baik manusia, hewan, 

maupun tumbuh-tumbuhan. Perkawinan dipilih sebagai sarana yang sah bagi 

manusia untuk melanjutkan keturunan, berkembang biak, dan menjaga 

keberlangsungan kehidupan. Hal tersebut dapat terwujud apabila masing-

masing pasangan mampu menjalankan peran dan tanggung jawabnya secara 

positif dalam rangka mencapai tujuan perkawinan yang telah ditetapkan oleh 

                                                           
3
 Abdul Rahman Ghozali, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2003), hlm. 30. 

4
 Ibid, hlm. 9. 



3 

 

 

syariat Islam.
5
 Tujuan perkawinan dalam Islam adalah untuk melaksanakan 

tuntunan agama dalam rangka membentuk keluarga yang harmonis, sejahtera, 

dan bahagia. Adapun kesejahteraan dimaknai sebagai terciptanya ketenangan 

lahir dan batin yang lahir dari terpenuhinya kebutuhan hidup, sehingga 

terwujud kehidupan rumah tangga yang diliputi oleh rasa aman, kasih sayang, 

dan kebahagiaan, sehingga timbullah kebahagiaan dan kasih sayang antara 

anggota keluarga. Sehingga kalau diringkas ada dua tujuan orang 

melangsungkan perkawinan ialah memenuhi nalurinya dan memenuhi 

petunjuk agama.
6
 Mengenai naluri manusia sebagaimana firman Allah dalam 

surat Ali Imran (3): 14 yang berbunyi: 

هَوٰتِ  حُبُّ  للِنَّاسِ  زيُِّنَ  ىَبِ  مِنَ  الْمُقَنْطَرةَِ  وَالْقَنَاطِيِْ  وَالْبَنِيَْْ  النِّسَاءِۤ  مِنَ  الشَّ ةِ  الذَّ  وَالْفِضَّ

نْ يَا الْْيَٰوةِ  مَتَاعُ  ذٰلِكَ  ۗ  وَالَْْرْثِ  نْ عَامِ وَالَْ  الْمُسَوَّمَةِ  وَالْْيَْلِ  وُ  ۗ  الدُّ  حُسْنُ  عِنْدَه وَاللّٰ

 الْمَاٰبِ 

 Artinya: “Dijadikan indah pada (pandangan) manusia kecintaan 

kepada apa-apa yang diingini, Yaitu: wanita-wanita, anak-anak, harta 

yang banyak dari jenis emas, perak, kuda pilihan, binatang-binatang 

ternak dan sawah ladang. Itulah kesenangan hidup di dunia, dan di sisi 

Allah-lah tempat kembali yang baik (surga)”
7 

 
 Kemajuan teknologi medis dalam beberapa dekade terakhir telah 

membawa perubahan yang signifikan dalam berbagai aspek kehidupan 

manusia, termasuk dalam bidang reproduksi. Salah satu bentuk perkembangan 

                                                           
5
 Ibid., hlm.10. 

6
 Ibid., hlm. 23. 

7
 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an Dan Terjemahan, (Bandung: PT. Sygma Exagrafika, 

2007), hlm. 51. 



4 

 

 

tersebut adalah ditemukannya metode reproduksi buatan yang dalam dunia 

kedokteran dikenal dengan istilah fertilisasi in vitro atau yang lebih populer 

disebut sebagai bayi tabung. Secara alamiah, proses terbentuknya janin 

diawali dengan pertemuan antara sperma dan sel telur yang terjadi melalui 

hubungan suami istri. Namun, dalam kondisi tertentu, seperti adanya 

gangguan pada sistem reproduksi, proses pembuahan secara alami tidak dapat 

berlangsung sebagaimana mestinya. Keadaan inilah yang kemudian 

melatarbelakangi munculnya teknologi bayi tabung sebagai alternatif medis 

untuk membantu terjadinya pembuahan di luar tubuh wanita.,
8
 yaitu: 

mengadakan pembuahan, dengan menyatukan atau mempertemukan antara sel 

telur wanita (ovum) dengan spermatozoa pria dalam sebuah tabung gelas. 

Sejalan dengan pembuahan Fertilization In Vitro yang semakin pesat, 

muncullah salah satu inovasi medis yang kontroversial dalam melakukan 

proses bayi tabung yaitu penggunaan rahim sewaan (surrogacy) bagi pasangan 

yang tidak dapat memiliki anak secara alami. Sewa rahim merupakan tekhnik 

bayi tabung (fertilisasi in vitro), yaitu dimana sperma dan ovum pasangan 

suami istri yang diproses dalam tabung, lalu dimasukkan kedalam rahim orang 

lain, bukan kedalam rahim istri.
9
 Proses yang dilalui antara keduanya 

mempunyai persamaan, yakni pertemuan antara sperma dan ovum berproses 

dalam tabung gelas, tetapi setelah terjadi pembuahan, sel yang telah 

bercampur itu dimasukkan kedalam rahim wanita lain, sehingga dalam proses 

                                                           
8
 Husni Thamrin, Hukum Sewa Rahim Dalam Bayi Tabung, (Yogyakarta: Aswaja Pressindo, 

2015), hlm. 9. 
9
 Sonny Dewi Judiasih, Aspek Hukum Sewa Rahim Dalam Perspektif Hukum Indonesia, 

(Bandung: Pt Refika Aditama, 2016), hlm.13. 



5 

 

 

tersebut terlibat unsur ketiga selain dari suami istri yang sah. Dalam hal ini 

wanita yang disewa rahimnya tersebut dapat disebut sebagai ibu pengganti 

atau Surrogate Mother.
10 

Pada awal kemunculannya, praktik surrogate mother dilakukan 

sebagai solusi medis bagi pasangan suami istri, khususnya ketika pihak istri 

tidak mampu mengandung akibat gangguan atau kelainan pada rahimnya. 

Dalam kondisi tersebut, fungsi kehamilan dialihkan kepada wanita lain yang 

bersedia mengandung dan melahirkan anak bagi pasangan tersebut, baik atas 

dasar kesukarelaan maupun dengan imbalan materi. Namun, dalam 

perkembangannya terjadi pergeseran makna dan substansi praktik surrogate 

mother. Jika pada awalnya praktik ini dimaksudkan sebagai alternatif atas 

permasalahan medis, seperti cacat bawaan atau penyakit tertentu, maka 

kemudian berkembang ke arah kepentingan sosial dan komersial. Pada pihak 

penyewa, alasan penggunaan rahim pengganti tidak lagi semata-mata 

didasarkan pada kebutuhan medis, melainkan juga dipengaruhi oleh 

pertimbangan kosmetik dan estetika, seperti keengganan untuk mengalami 

perubahan fisik akibat kehamilan dan persalinan.
11

  

Sementara itu, bagi pihak wanita yang menyewakan rahimnya, praktik 

ini kerap dijadikan sebagai sumber penghasilan, terutama di kalangan 

masyarakat dengan kondisi ekonomi lemah. Fenomena tersebut banyak 

ditemukan di beberapa negara berkembang, seperti India, Bangladesh, dan 

                                                           
10

 Koes Irianto, Panduan Lengkap Biologi Reproduksi Manusia, (Bandung: Alfabeta, 2014), 

hlm. 315. 
11

 Desriza Ratman, Surrogate Mother Dalam Perspektif Etika Dan Hukum: Bolehkah Sewa 

Rahim Di Indonesia?, (Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012), hlm. 37. 



6 

 

 

China, bahkan hingga difasilitasi oleh kebijakan pemerintah setempat melalui 

pendirian pusat-pusat layanan sewa rahim serta penyediaan visa khusus dan 

visa medis. Hal ini sebagaimana dikemukakan oleh Catherine Waldby, 

seorang sosiolog asal Australia, dalam Asia-Pacific Science, Technology and 

Society Network Conference yang diselenggarakan pada Desember 2009 di 

Brisbane, Australia.
12

 Dengan adanya teknologi ini, pasangan yang 

menghadapi tantangan kesuburan dapat menggunakan rahim wanita lain 

sebagai tempat bagi janin berkembang, memungkinkan mereka untuk 

memiliki keturunan secara biologis.  

Dari segi hukumnya, praktik bayi tabung berbeda dengan praktik 

surrogate mother. Para ulama dan cendekiawan Muslim pada umumnya 

sepakat membolehkan bayi tabung, selama sperma dan ovum yang diproses 

berasal dari pasangan suami istri yang terikat dalam perkawinan yang sah dan 

tidak melibatkan pihak ketiga. Sebaliknya, persoalan surrogate mother 

memiliki kompleksitas hukum yang lebih tinggi dibandingkan bayi tabung, 

sehingga mayoritas ulama berpendapat bahwa praktik tersebut haram 

hukumnya.  

Salah satu ulama kontemporer yang secara tegas mengharamkan 

praktik surrogate mother adalah Yusuf Al-Qardhawi. Ia berpendapat bahwa 

apabila sperma berasal dari laki-laki lain, baik diketahui maupun tidak 

diketahui identitasnya, maka praktik tersebut jelas diharamkan. Demikian pula 

apabila sel telur berasal dari wanita lain, atau meskipun sel telur berasal dari 

                                                           
12

 Ibid., hlm. 38. 



7 

 

 

istri yang sah tetapi embrio ditanamkan ke dalam rahim wanita lain, maka 

praktik tersebut tetap tidak diperbolehkan. Ketidakbolehan praktik ini 

didasarkan pada pertimbangan bahwa surrogate mother berpotensi 

menimbulkan kerancuan dan ketidakjelasan dalam penetapan nasab anak, 

khususnya terkait siapa yang berhak disebut sebagai ibu, apakah wanita 

pemilik sel telur atau wanita yang mengandung dan melahirkan. Kerancuan 

tersebut dinilai bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat Islam dalam 

menjaga kejelasan keturunan (hifz al-nasl). Sebagaimana yang disampaikan 

Yusuf Al-Qardhawi dalam bukunya Fatwa-fatwa Kontemporer Jilid III yaitu: 

"Siapakah ibu dari bayi tersebut, apakah wanita si pemilik sel telur 

yang membawa karakteristik keturunan, ataukah wanita yang 

menderita dan menanggung rasa sakit karena hamil dan melahirkan?" 

Padahal, dia hamil serta melahirkan bukan karena kehendaknya 

sendiri. Bahkan, jika wanita itu adalah istri lain dari suaminya sendiri 

(poligami), maka ini tidak diperbolehkan juga. Pasalnya, dengan cara 

ini tidak diketahui siapakah sebenarnya dari kedua istri ini yang 

merupakan ibu dari bayi yang akan dilahirkan kelak, juga kepada 

siapakah nasab (keturunan) sang bayi disandarkan, pemilik sel telur 

atau si pemilik rahim?
13

  

 

Para ahli fiqih sendiri berbeda pendapat jika praktik sewa rahim ini 

benar-benar terjadi. Di antara mereka ada yang berpendapat bahwa ibu sang 

bayi tersebut adalah wanita si pemilik sel telur, tetapi ada juga yang 

berpendapat bahwa ibu bayi tersebut adalah wanita yang disewa rahimnya 

yaitu wanita yang telah mengandung dan melahirkannya, sebagaimana dalam 

firman Allah swt pada Q.S Al-Mujadalah (58): 2 yang berbunyi: 

                                                           
13

 Yusuf Qardhawi, Fatwa-fatwa Kontemporer Jilid III, alih bahasa oleh Abdul Hayyie al-

Kattani, et.al (Jakarta: Gema Insani Press, 2002), hlm.659. 



8 

 

 

نََُمْ  ٓ ىِٔ وَلََْ َٰ َّ م
 
لََّ ٱ
ّ
تُِمُْ ا يَ َٰ نْ ٱُمَّ

ّ
مْ ۖ ا تِِِ يَ َٰ ا ىُنَّ ٱُمَّ م مَّ ِّسَائِِِٓ ن و يرُِونَ مِنكُُ مِّ ينَ يظَُ َٰ ِ لََّّ

 
ُمْ ٱ نََّ

ّ
   وَا

َ معََفُوٌّ ػفَُور   للََّّ
 
نَّ ٱ
ّ
ملْوَْلِ وَزُورًا   وَا

 
نَ ٱ  ميََلُوموُنَ مُنكَرًا مِّ

Artinya: “Orang-orang yang menzhihar isterinya di antara kamu, 

(menganggap isterinya sebagai ibunya, padahal) tiadalah isteri mereka 

itu ibu mereka. Ibu-ibu mereka tidak lain hanyalah wanita yang 

melahirkan mereka. Dan sesungguhnya mereka sungguh-sungguh 

mengucapkan suatu perkataan mungkar dan dusta. Dan sesungguhnya 

Allah Maha Pemaaf lagi Maha Pengampun”
14

 

 

Syeikh Mahmud Syaltut dalam hal ini juga berpendapat atas 

kebolehannya terhadap suami istri yang melakukan inseminasi buatan jika hal 

ini benar-benar diperlukan oleh suami istri yang kesulitan memperoleh anak 

melalui pembuahan alami, asalkan proses inseminasi dilakukan tanpa 

melibatkan pihak ketiga.
15

 Sebaliknya, kalau inseminasi buatan itu dilakukan 

dengan bantuan, seperti donor sperma dan atau ovum, atau hasil pembuahan 

(vertilized ovum) tidak ditanamkan di rahim istri (sewa rahim), maka hal ini 

diharamkan, dan hukumnya sama dengan zina.
16 

Dengan pendapat yang telah dipaparkan di atas, maka praktik sewa 

rahim ini menimbulkan sejumlah pertanyaan kompleks dari perspektif hukum 

Islam, terutama terkait status nasab anak yang dilahirkan dari hasil sewa rahim 

tersebut. Beberapa ulama‟ mengatakan bahwa ibu yang disewa rahimnya 

statusnya adalah ibu yang sah bagi si anak, dan beberpa ulama‟ mengatakan 

bahwa ibu tersebut hanyalah dianggap sebagai ibu susuan karena nasab anak 

tetap kepada ibu pemilik ovum. Pada dasarnya, hukum yang ditetapkan oleh 

ulama‟ dimaksudkan untuk mewujudkan kemaslahatan bagi masyarakat agar 

                                                           
14

 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an Dan Terjemahan, Op. Cit., hlm. 542. 
15

 Kutbuddin Aibak, Kajian Fiqh Kontemporer, (Yogyakarta: Kalimedia, 2017), hlm.115. 
16

 Mahmud Syaltut, Al-Fatawa, (Kairo: Daar Al-Qalam), hlm. 328. 



9 

 

 

terjaganya mashalih al-khamsah, yakni memelihara agama, jiwa, akal, harta 

dan keturunan atau kehormatan.  

Berdasarkan latar belakang diatas, penulis tertarik untuk meneliti lebih 

dalam dan mengangkat masalah ini sebagai pembahasan yang penting dengan 

membandingkan antara pendapat Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi 

mengenai status nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya. Dalam kasus 

ini, apakah anak yang dilahirkan dari hasil rahim sewaan tersebut bernasab ke 

wanita yang telah mengandung dan melahirkannya (surrogate mother), atau 

kepada wanita si pemilik sel telur?. Untuk itu, skripsi ini penulis beri judul: 

“Studi Komparatif Pendapat Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi 

Mengenai Nasab Anak Dari Wanita Yang Disewa Rahimnya” 

 

B. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang diatas, maka penulis menarik 

rumusan masalah sebagai berikut : 

1. Bagaimana pendapat Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi mengenai 

nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya? 

2. Bagaimana dalil yang digunakan Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi 

untuk menetapkan nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya? 

3. Bagaimana analisis fiqh muqaranah terhadap pendapat Mahmud Syaltut 

dan Yusuf Al-Qardhawi mengenai nasab anak dari wanita yang disewa 

rahimnya? 

 

 



10 

 

 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Dalam penulisan ini penulis memiliki tujuan, yaitu: 

a. Untuk mengetahui pendapat Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi 

mengenai nasab anak dari wanita yang disewa rahimnya. 

b. Untuk mengetahui dalil yang digunakan Mahmud Syaltut dan Yusuf 

Al-Qardhawi untuk menetapkan nasab anak dari wanita yang disewa 

rahimnya. 

c. Untuk mengetahui analisis fiqh muqaranah terhadap pendapat 

Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-Qardhawi mengenai nasab anak dari 

wanita yang disewa rahimnya. 

2. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat yang penulis harapkan dari penelitian ini, yaitu: 

a. Sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Hukum 

(S.H.) pada Program Studi Perbandingan Madzhab, Fakultas Syariah 

dan Hukum, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

b. Menambah khazanah keilmuan, khususnya dalam bidang hukum Islam 

dan hukum keluarga, serta dapat dijadikan sebagai bahan referensi bagi 

pembaca dan peneliti selanjutnya mengenai praktik sewa rahim beserta 

implikasi hukumnya. 

c. Sebagai sarana pengembangan dan penerapan ilmu pengetahuan yang 

telah diperoleh penulis selama menempuh pendidikan di bangku 

perkuliahan. 



11 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Kerangka Teori 

Dalam pelaksanaan penelitian ilmiah diperlukan adanya kerangka teori 

sebagai landasan konseptual dalam menganalisis permasalahan yang dikaji. 

Kerangka teori berfungsi sebagai pijakan ilmiah yang memberikan arah dan 

batasan penelitian. Adapun kerangka teori yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah sebagai berikut: 

1. Sewa Rahim 

a. Sejarah dan Pengertian Sewa Rahim 

Sewa rahim merupakan salah satu dari jenis program teknologi 

bayi tabung yang telah dikembangkan oleh para ahli kedokteran.
17

 

Pada hakikatnya, program bayi tabung bertujuan untuk membantu 

pasangan suami istri yang mengalami kesulitan memperoleh keturunan 

secara alami, terutama akibat adanya gangguan atau kelainan pada 

saluran tuba. Bayi tabung merupakan suatu metode pembuahan sel 

telur oleh sperma yang dilakukan di luar tubuh wanita melalui bantuan 

teknologi medis di laboratorium.  

Istilah “bayi tabung” tidak dimaknai secara harfiah sebagai 

proses pertumbuhan bayi di dalam tabung kaca, melainkan merujuk 

pada proses pembuahan yang dilakukan di luar rahim. Dalam prosedur 

ini, sel telur yang telah dibuahi akan berkembang menjadi embrio, 

                                                           
17

 Salim HS, Bayi Tabung Tinjauan Aspek Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 1993), hlm. 8. 



12 

 

 

kemudian embrio tersebut dipindahkan ke dalam rahim wanita untuk 

melanjutkan proses kehamilan secara alami. 

Proses teknologi bayi tabung pertama kali berhasil dilakukan 

oleh DR. P. C. Steptoe dan Dr. R.G. Edwards atas pasangan suami istri 

Jhon Brown dan Lesiie. Sperma dan ovum yang digunakan berasal dari 

pasangan suami istri, kemudian embrionya di transplantasikan ke 

dalam rahim istrinya, sehingga pada tanggal 25 juli 1978 lahirlah bayi 

tabung yang pertama bernama Louis Brown di Oldham Inggris dengan 

berat badan 2.700g.
18

  

Sejalan dengan pembuahan Fertilization In Vitro yang semakin 

pesat, muncullah ide Surrogate Mother atau sering disebut rahim 

sewaan yang merupakan teknik bayi tabung, yaitu dimana sperma dan 

ovum pasangan suami istri yang  diproses dalam tabung, lalu 

dimasukkan ke dalam rahim wanita lain, bukan ke dalam rahim istri. 

Perempuan yang bersedia dititipkan embrionya tersebut disebut 

dengan Surrogate Mother (ibu pengganti).  

Umumnya dengan perjanjian antara surrogate mother dengan 

pasangan suami istri yang ingin menggunakan jasa surrogate mother 

tersebut yang biasa disebut dengan Intended parent.
19

 Surrogate 

mother ini diberi biaya untuk semua kebutuhan selama proses 

mengandung anak tersebut, saat proses melahirkan dan setelah 

                                                           
18

 Koes Irianto, Panduan Lengkap Biologi Reproduksi Manusia Untuk Para Medis Dan Non 

Medis, hlm. 315. 
19

 Sonny Dewi Judiasih, Aspek Hukum Sewa Rahim Dalam Perspektif Hukum Indonesia, 

(Bandung : PT Refika Aditama, 2016), hlm. 13. 



13 

 

 

melahirkan. Surrogate mother ini setelah melahirkan anak tersebut 

harus menyerahkan anak tersebut kepada Intended parent. Seorang 

wanita yang menyutujui untuk mengandung anak atas nama pasangan 

lain yang tidak dapat memiliki keturunan karena sang istri infertil 

(mandul) atau secara fisik tidak mampu membawa janin dalam 

kandungannya, yang didasarkan atas sebuah perjanjian atau 

pembayaran.  

Desriza Ratman memberikan pengertian Surrogate Mother 

sebagai „some one who takes the place of another person‟ (seseorang 

yang memberikan tempat untuk orang lain).
20

 Menurut Fred Amelen, 

seorang wanita dapat mengikatkan dirinya dalam suatu perjanjian 

dengan pihak lain, yaitu pasangan suami istri, untuk mengandung dan 

melahirkan seorang anak. Kehamilan tersebut terjadi setelah penyatuan 

sel benih laki-laki dan sel benih perempuan yang proses 

pembuahannya dilakukan di luar rahim (melalui metode bayi tabung). 

Wanita tersebut menjalani masa kehamilan hingga melahirkan sesuai 

dengan kesepakatan yang telah ditentukan, kemudian bayi yang 

dilahirkan diserahkan kepada pasangan suami istri. Sebagai 

konsekuensinya, wanita tersebut memperoleh imbalan berupa materi 

sebagaimana yang telah disepakati dalam perjanjian. 

 

 

                                                           
20

 Desriza Ratman, Surrogate Mother Dalam Perspektif Etika Dan Hukum: Bolehkah Sewa 

Rahim Di Indonesia? (Jakarta: PT Elex Media Komputindo, 2012), hlm. 47. 



14 

 

 

b. Proses Sewa Rahim 

Dikarenakan penyewaan rahim merupakan salah satu dari 

delapan jenis bayi tabung, maka prosesnya adalah sama dengan 

tahapan bayi tabung. Proses bayi tabung tergolong sangat rumit, tidak 

seperti biasanya yang mana proses pembuahan akan berlangsung 

setelah melakukan hubungan suami istri. Tahapan bayi tabung sedikit 

lebih kompleks, dimana dibutuhkan penjadwalan yang tepat oleh 

dokter spesialis yang ada. Ada enam proses yang akan dilalui, berikut 

penjelasannya:
21

 

1) Kontrol kesuburan (ovarian hyperstimulation) 

Proses ini merupakan proses pertama yang dilakukan pada wanita, 

umumnya dilakukan dengan pemberian obat kesuburan yang dapat 

membantu meningkatkan peningkatan kesuburan sel telur. Pada 

masa ini biasanya USG akan dilakukan secara rutin untuk 

mengetahui jumlah sel telur dan untuk memeriksa ovarium yang 

bertugas memproduksi sel telur, selain itu juga akan dilaksanakan 

pemeriksaan tes darah untuk mengetahui kadar hormon yang ada di 

tubuh sang ibu. Inti dari proses ini adalah untuk memastikan sel 

telur yang ada cukup banyak dan memberikan tingkat keberhasilan 

yang tinggi. Proses ini biasanya berlangsung sekitar 2 minggu, 

untuk memastikan alat reproduksi wanita dapat memproduksi 

                                                           
21

 Koes Irianto, Panduan Lengkap Biologi Reproduksi Manusia Untuk Para Medis Dan Non 

Medis, (Bandung: Alfabeta, 2014), hlm. 322. 



15 

 

 

banyak sel telur yang dibutuhkan untuk mengembangkan embrio 

dan proses pembuahan.
22

 

2) Pengambilan sel telur 

Jika sel telur telah dinyatakan cukup dan memenuhi untuk 

dilakukan pembuahan maka proses selanjutnya adalah 

pengambilan sel telur. Proses ini akan membutuhkan operasi kecil 

yang disebut policular aspiration, dengan mengambil sel telur dari 

tubuh sang ibu. Prosedur ini akan dibantu oleh alat pencitraan 

suara untuk panduan bagi sang dokter. Dokter akan memasukkan 

jarum yang tipis melalui vagina sampai menuju ke ovarium dan 

kantung (folikel) yang mengandung sel telur, lalu akan terhubung 

pada alat penghisap untuk menarik telur-telur yang ada di ovarium. 

Wanita atau calon ibu akan mengalami sedikit kram selama operasi 

efek obat kebal yang diberikan. Biasanya kram ini akan hilang 

dalam waktu 1 hari.
23

  

3) Inseminasi dan pemupukan 

Dalam proses ini akan dilakukan penyatuan sperma untuk 

ditempatkan dengan sel telur dan disimpan dalam ruang atau lab 

(yang dikenal dengan tabung). Proses pencampuran sperma dan sel 

telur disebut inseminasi. Sperma akan memasuki (menyuburkan) 

sel telur berapa jam setelah proses inseminasi. Jika menurut dokter 

kemungkinan pembuahan rendah, staf laboratorium dapat langsung 

                                                           
22

 Ibid., hlm. 322. 
23

 Ibid., hlm. 333. 



16 

 

 

menyuntikkan sperma kedalam telur. Ini disebut injeksi sperma 

intracytoplasmic (ICSI) banyak program kesuburan rutin 

melakukan ICSI pada beberapa telur bahkan jika semuanya 

normal.
24

  

4) Pengamatan embrio 

Setelah proses penyatuan sperma dan sel telur telah terjadi maka 

sel telur yang telah dibuahi akan membelah menjadi sebuah 

embrio. Staf terkait akan melakukan pemeriksaan agar embrio 

tumbuh dengan baik. Proses ini biasanya berlangsung sekitar 5 

hari, embrio yang baik memiliki beberapa sel yang aktif 

membelah.
25

 

5) Transfer embrio 

Setelah pengambilan sel telur dari ovarium wanita, 3-5 hari 

merupakan proses untuk melakukan transfer kembali ke rahim. 

Dokter akan memasukkan tabung tipis yang berisi embrio kedalam 

vagina wanita, melalui leher rahim, dan sampai kedalam rahim. 

Jika embrio menempel (implantasi) pada lapisan rahim dan 

tumbuh, maka terjadilah kehamilan. Jika lebih darisatu embrio 

yang ditempatkan dalam rahim pada saat yang sama, maka akan 

menyebabkan kehamilan kembar. Tidak heran proses bayi tabung 

                                                           
24

 Ibid. 
25

 Ibid., hlm. 334. 



17 

 

 

saat ini dapat menentukan dan bahkan memilih untuk bayi 

kembar.
26

 

6) Kontrol rutin 

Setelah proses transfer embrio berhasil, dokter akan menjadwalkan 

dalam beberapa hari untuk dilakukan pengecekan apakah berhasil 

atau tidak. Jika berhasil maka anda akan diwajibkan melakukan 

pemeriksaan rutin baik itu mingguan atau bulanan. Perembangan 

janin hasil bayi tabung mungkin sedikit berbeda dengan bayi 

normal, sehingga anda harus melakukan kontrol sesuai saran 

dokter.
27

 

c. Bentuk-Bentuk Sewa Rahim  

Beberapa bentuk praktik reproduksi berbantu yang berkaitan 

dengan penggunaan rahim perempuan lain dapat diklasifikasikan 

sebagai berikut:
28

 

1) Benih istri (ovum) disenyawakan dengan benih suami (sperma), 

kemudian embrio yang terbentuk ditanamkan ke dalam rahim 

wanita lain. Bentuk ini dilakukan dalam kondisi istri memiliki 

ovum yang sehat, namun tidak dapat mengandung karena rahimnya 

telah diangkat melalui pembedahan, mengalami kelainan 

permanen, menderita penyakit kronis, atau sebab medis lainnya. 

                                                           
26

 Ibid. 
27

 Ibid., hlm. 335. 
28

 Sonny Dewi Judiasih, Aspek Hukum Sewa Rahim Dalam Perspektif Hukum Indonesia, 

(Bandung: PT Refika Aditama, 2016), hlm. 13. 



18 

 

 

2) Sama dengan bentuk pertama, namun embrio hasil pembuahan 

dibekukan terlebih dahulu, kemudian ditanamkan ke dalam rahim 

ibu pengganti setelah pasangan suami istri tersebut meninggal. 

3) Ovum istri disenyawakan dengan sperma laki-laki lain (bukan 

suaminya), kemudian embrio ditanamkan ke dalam rahim wanita 

lain. Praktik ini dilakukan apabila suami mengalami kemandulan, 

sementara istri memiliki ovum yang sehat tetapi tidak mampu 

mengandung akibat kelainan atau gangguan pada rahimnya.  

4) Sperma suami disenyawakan dengan ovum wanita lain, kemudian 

embrio yang terbentuk ditanamkan ke dalam rahim wanita lain. 

Bentuk ini terjadi apabila istri mengalami gangguan pada ovarium 

dan rahim sehingga tidak mampu menjalani kehamilan, atau istri 

telah memasuki masa menopause.  

5) Sperma suami dan ovum istri disenyawakan, kemudian embrio 

ditanamkan ke dalam rahim istri lain dari suami yang sama. Dalam 

kondisi ini, istri lain berperan untuk mengandung anak dari 

suaminya, karena istri pertama tidak memungkinkan untuk hamil. 

d. Faktor-Faktor Yang Menyebabkan Sesesorang Melakukan 

Praktek Sewa Rahim  

Beberapa faktor yang melatarbelakangi penggunaan rahim 

perempuan lain dalam praktik reproduksi berbantu antara lain sebagai 

berikut:
29

 

                                                           
29

 Ibid., hlm. 14. 



19 

 

 

1) Seorang wanita tidak memiliki kemungkinan untuk hamil secara 

normal karena menderita penyakit tertentu atau mengalami 

kelainan medis yang menghambat proses kehamilan dan 

persalinan. 

2) Rahim wanita tersebut telah diangkat melalui tindakan 

pembedahan sehingga secara medis tidak memungkinkan untuk 

mengandung dan melahirkan anak. 

3) Seorang wanita telah memasuki masa putus haid (menopause) 

sehingga fungsi reproduksinya tidak lagi memungkinkan untuk 

menjalani kehamilan. 

4) Pertimbangan kosmetik dan estetika, yaitu keengganan seorang 

wanita untuk hamil dan melahirkan karena khawatir terhadap 

perubahan bentuk tubuh atau dampak fisik lainnya akibat 

kehamilan. 

5) Faktor ekonomi, yaitu praktik penyewaan rahim yang dijadikan 

sebagai sumber penghasilan, terutama oleh perempuan yang berada 

dalam kondisi ekonomi lemah, sehingga rahim diperlakukan 

sebagai sarana komersial.  

2. Nasab Anak 

a. Pengertian dan Dasar Hukum Nasab 

Secara etimologi, nasab berasal dari Bahasa Arab, yaitu 

nasaban dan merupakan deviasi dari kata nasaba-yansibu-nasaban 



20 

 

 

yang bermakna kerabat, keturunan atau menetapkan keturunan.
30

 

Sedangkan kata nasab secara bahasa berarti keturunan atau kerabat, 

baik kata kerabat, keturunan, maupun nasab pada kenyataannya telah 

menjadi Bahasa Indonesia resmi dan diakui. Dalam KBBI (Kamus 

Besar Bahasa Indonesia), kata nasab yang diadopsi dari bahasa arab 

tidak mengalami pergeseran arti secara signifikan, yakni diartikan 

sebagai keturunan (terutama pihak bapak) atau pertalian keluarga.
31

 

Dalam Al-Qur‟an, kata nasab juga disebutkan dalam beberapa 

surat, yaitu dalam Q.S Al-Mu‟minun (23): 101: 

ورِ فلََٓ ٱَوسَابَ بيَنََْمُْ يوَْمَئِذٍ وَلََ يتَسََاءَٓموُنَ  مصُّ
 
ذَا هفُِخَ فِِ ٱ

ّ
 فاَ

Artinya: Apabila sangkakala ditiup maka tidaklah ada lagi 

pertalian nasab di antara mereka pada hari itu, dan tidak ada 

pula mereka saling bertanya.
32

 

Q.S Al-Shaffat (37): 158: 

ونَ  ُمْ ممَُحْضََُ نََّ
ّ
مجِْنَّةُ ا

 
بًا   وَملَدَْ علَِمَتِ ٱ مجِْنَّةِ وسَ َ

 
 وَجَعَلوُا۟ بيَنْوَُۥ وَبيََْْ ٱ

Artinya: Dan mereka adakan (hubungan) nasab antara Allah 

dan antara jin. Dan sesungguhnya jin mengetahui bahwa 

mereka benar-benar akan diseret (ke neraka).
33

 

 

 

 

                                                           
30

 Mahmud Yunus, Kamus Arab-Indonesia (Jakarta: Yayasan Penyelenggara 

Penterjemah/penafsiran Al-Qur‟an, 2001), hlm. 64. 
31

 Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) offline versi 1.5. 
32

 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an Dan Terjemahan, hlm. 348.. 
33

 Ibid, hlm. 452. 



21 

 

 

Q.S Al-Furqon (25): 54: 

ُّمَ كدَِيرًا بًا وَصِيرًْا ۗ وَكََنَ رَب ۥ وسَ َ ا فجََعَلََُ ممَْاءِٓ بشًَََ
 
ى ذَلقََ مِنَ ٱ ِ لََّّ

 
 وَىُوَ ٱ

Artinya: Dan Dia (pula) yang menciptakan manusia dari air 

lalu dia jadikan manusia itu (punya) keturunan dan 

mushaharah dan adalah Tuhanmu Maha Kuasa.
34

 

Secara terminologi, nasab didefinisikan sebagai keturunan atau 

ikatan keluarga sebagai hubungan darah keatas (bapak, kakek, ibu, 

nenek, dan seterusnya), atau ke bawah (anak, cucu, dan seterusnya) 

maupun kesamping (saudara, paman, bibi, dan lain-lain) yang 

merupakan akibat dari perkawinan yang sah dan hubungan badan 

secara syubhat.
35

 Adapun menurut Wahbah al-Zuhaili, nasab 

didefinisikan sebagai suatu sandaran yang kokoh untuk meletakkan 

suatu hubungan kekeluargaan berdasarkan kesatuan darah atau 

pertimbangan bahwa yang satu adalah bagian dari yang lain. Misalnya 

seorang anak adalah bagian dari ayahnya, dan seorang ayah adalah 

bagian dari kakeknya. Dengan demikian orang-orang yang serumpun 

nasab adalah orang-orang yang satu pertaliandarah.
36

 

Dari pengertian tersebut dapat dipahami bahwa nasab itu 

berarti hubungan darah yang terjadi antara satu orang dengan yang lain 

baik jauh maupun dekat. Namun, jika membaca literatur hukum Islam, 

                                                           
34

 Ibid, hlm. 364. 
35

 Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak Perspektif Islam, (Jakarta: 

Kencana, 2008), hlm. 175. 
36

 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al- Islamiy wa Adillatuhu, alih bahasa oleh Abdul Hayyie Al-

Kattani, et.al. (Jakarta: Gema Insani, 2011), hlm. 7247. 



22 

 

 

maka kata nasab itu akan menunjuk pada hubungan keluarga yang 

sangat dekat, yaitu hubungan anak dengan orang tua terutama orang 

tua laki-laki.
37

 Nasab keturunan merupakan sesuatu yang amat penting 

dalam Islam, hal ini dapat dilihat dalam sejarah Islam, ketika Nabi 

Muhammad SAW mengangkat seorang anak yang bernama Zaid bin 

Haritsah. Kemudian oleh orang-orang dinasabkan kepada Nabi, 

mendapatkan teguran dari Allah SWT. Dalam Al-Qur‟an surah Al-

Ahzab (33): 4-5 yang berbunyi: 

مَا جَعَلَ اللَّوُ لِرَجُلٍ مِنْ قَ لْبَ يِْْ فِ جَوْفِوِ وَمَا جَعَلَ أزَْوَاجَكُمُ اللائِي تُظاَىِرُونَ 
هَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ أدَْعِيَاءكَُمْ أبَْ نَاءكَُمْ ذَلِكُمْ قَ وْلُكُمْ بأِفَْ وَاىِكُمْ وَاللَّوُ  هُنَّ أمَُّ مِن ْ

( ادْعُوىُمْ لآباَئهِِمْ ىُوَ أقَْسَطُ عِنْدَ اللَّوِ فإَِنْ ٤بِيلَ )يَ قُولُ الَْْقَّ وَىُوَ يَ هْدِي السَّ 
ينِ وَمَوَاليِكُمْ وَليَْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا  لََْ تَ عْلَمُوا آباَءَىُمْ فإَِخْوَانكُُمْ فِ الدِّ

دَتْ قُ لُوبكُُمْ وكََانَ اللَّوُ غَفُوراً رَ   ( ٥حِيمًا )أَخْطأَْتُُْ بِوِ وَلَكِنْ مَا تَ عَمَّ
Artinya: “Allah sekali-sekali tidak menjadikan bagi seseorang 

dua buah hati dalam rongganya; dan dia tidak menjadikan istri-

istrimu yang kamu dzibar itu sebagai ibumu, dan dia tidak 

menjadikan anak-anak angkatmu sebagai anak-anak 

kandungmu (sendiri). Yang demikian itu hanyalahperkataanmu 

dimulut saja. Dan Allah mengatakan yang sebenarnya. Dia 

menunjukkan jalan (yang benar). Panggillah mereka (anak-

anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak mereka, 

itulah yang lebih adil pada sisi Allah, dan jika kamu tidak 

mengetahui bapak bapakmereka maka (panggillah) mereka 

sebagai) saudara-sauadaramu seagama dan maula-maulamu. 

Dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa yang kamu khilaf 

kepadanya, tetapi (yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh 

hatimu. Dan adalah Allah maha pengampun lagi Maha 

Penyayang.”
38

 

 

                                                           
37

 Jawad Mughniyah, Fiqih Lima Mazhab, (Jakarta: Lentera Hati, 2000) Cet. 4, hlm. 385. 
38

 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an Dan Terjemahan, Op. Cit., hlm. 418.. 



23 

 

 

Ayat diatas memberikan penjelasan bahwa pengangkatan   anak 

tidak mempunyai implikasi pada ada nya hubungan nasab dan 

konsekuensi syariah. Artinya, anak angkat tidak memiliki hak untuk 

saling mewarisi, juga tidak mengakibatkan adanya hubungan mahram. 

Selain itu ayah angkat juga tidak bisa menjadi wali dalam pernikahan 

anak wanita yang diangkatnya. 

b. Faktor Penyebab Terjadinya Nasab 

Dalam perspektif Islam, penetapan nasab anak memiliki 

kedudukan yang sangat penting, karena melalui penetapan nasab dapat 

diketahui hubungan kekerabatan antara seorang anak dengan ayahnya. 

Penetapan nasab merupakan hak dasar anak yang wajib dipenuhi sejak 

ia dilahirkan. Dalam hukum Islam, hubungan nasab antara anak dan 

ayah dapat ditetapkan melalui salah satu dari tiga sebab utama, yaitu:  

1) Dengan cara al-Firasy, yaitu penetapan nasab melalui kelahiran 

anak dari suatu perkawinan yang sah.  

2) Dengan cara iqrar, yaitu pengakuan seorang laki-laki bahwa 

seorang anak adalah anak kandungnya, dengan syarat-syarat 

tertentu yang dibenarkan secara syar„i.  

3) Dengan cara bayyinah, yaitu penetapan nasab berdasarkan adanya 

bukti-bukti yang sah dan dapat dipertanggungjawabkan secara 

hukum bahwa seorang anak merupakan anak dari seseorang.
39

  

                                                           
39

 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia, (Jakarta: Kencana, 

2008), hlm. 76. 



24 

 

 

Nasab merupakan salah satu dasar fondasi yang kokoh dalam 

membina suatu kehidupan dalam rumah tangga yang sifatnya mengikat 

antar pribadi berdasarkan kesatuan atau ikatan darah. Nasab seseorang 

hanya bisa dinisbahkan kepada kedua orang tuanya kalau ia dilahirkan 

dalam perkawinan yang sah.
40

 Dalam buku Ensiklopedi Hukum Islam 

dijelaskan bahwa nasab seseorang kepada ibunya terjadi disebabkan 

kahamilan yang disebabkan hubungan seksual yang dilakukannya 

dengan seorang lelaki, baik hubungan itu dilakukan berdasarkan akad 

nikah maupun melalui perzinahan.
41

 Adapun nasab anak terhadap ayah 

bisa disebabkan karena tiga hal, yaitu : Melalui perkawinan yang sah, 

melalui perkawinan yang fasid, dan melalui hubungan senggama 

karena adanya syubhah an nikah (nikah syubhat).
42  

a) Melalui Perkawinan yang Sah  

Perkawinan yang sah dalam Islam bertujuan untuk 

membentuk ikatan hukum antara seorang laki-laki dan seorang 

perempuan sebagai suami istri. Dengan adanya ikatan perkawinan 

tersebut, status seorang perempuan sebagai istri dari laki-laki yang 

menjadi suaminya menjadi jelas secara hukum. Suami istri yang 

terikat dalam perkawinan sah diwajibkan untuk menjaga 

                                                           
40

 Amir Syarifudin, Meretas Kebekuan Ijtihat, Isu-isu Penting hukum Islam Kontemporer di 

Indonesia. Diukutip oleh Andi Syamsu Alam dan M. Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak 

Perspektif Hukum Islam, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2008), hlm.175.  
41

 Abdul Aziz Dahlan, et al. Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid: 4, (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van 

Hoeve, 1996), hlm.1304. 

 
42

 Ibid, hlm. 286 



25 

 

 

kehormatan dan kesetiaan dalam kehidupan rumah tangga serta 

dilarang melakukan pengkhianatan. 

Oleh karena itu, anak yang dilahirkan oleh seorang 

perempuan selama berlangsungnya perkawinan yang sah secara 

hukum Islam, otomatis dinasabkan kepada suaminya. Penetapan 

nasab tersebut tidak memerlukan adanya tuntutan atau pengakuan 

khusus dari pihak ibu, karena hubungan nasab telah ditetapkan 

berdasarkan adanya ikatan perkawinan yang sah (al-firasy) 

Dalam penetapan nasab melalui perkawinan yang sah, 

terdapat beberapa syarat yang harus dipenuhi. Pertama, suami 

harus merupakan laki-laki yang secara biologis memungkinkan 

untuk memberikan keturunan. Menurut kesepakatan para ulama 

fikih, yang dimaksud dengan hal tersebut adalah laki-laki yang 

telah baligh. Oleh karena itu, nasab tidak dapat ditetapkan dari 

laki-laki yang secara permanen tidak mampu melakukan hubungan 

suami istri atau menderita penyakit kelamin yang tidak dapat 

disembuhkan. Adapun apabila penyakit tersebut masih 

memungkinkan untuk diobati, maka penetapan nasab tetap dapat 

dipertimbangkan.  

Kedua, menurut pendapat ulama Mazhab Hanafi, anak 

harus dilahirkan sekurang-kurangnya enam bulan setelah terjadinya 

akad nikah, dengan asumsi bahwa pasangan suami istri telah 

melakukan hubungan suami istri. Apabila anak lahir kurang dari 



26 

 

 

enam bulan sejak akad nikah, maka nasab anak tersebut tidak dapat 

dinisbatkan kepada suami, karena hal tersebut menunjukkan bahwa 

kehamilan terjadi sebelum akad nikah. Namun demikian, 

pengecualian dapat diberikan apabila suami mengakui anak 

tersebut sebagai anaknya.  

Ketiga, pasangan suami istri tersebut harus memiliki 

kemungkinan untuk bertemu setelah akad nikah, meskipun hanya 

satu kali. Ketentuan ini disepakati oleh para ulama fikih, namun 

mereka berbeda pendapat dalam menafsirkan makna kemungkinan 

bertemu tersebut, apakah harus berupa pertemuan secara nyata atau 

cukup berdasarkan perkiraan yang logis. Menurut ulama Mazhab 

Hanafi, pertemuan yang dimaksud cukup didasarkan pada 

kemungkinan menurut kebiasaan dan logika umum. Oleh karena 

itu, apabila seorang wanita melahirkan anak setelah enam bulan 

sejak akad nikah dan secara logis memungkinkan telah bertemu 

dengan suaminya, maka anak tersebut dapat dinasabkan kepada 

suaminya.
43

 

b) Melalui Perkawinan Fasid  

Pengertian dari perkawinan fasid adalah pernikahan yang 

dilangsungkan dalam keadaan cacat syarat sahnya, seperti tidak 

adanya wali dalam pernikahan tersebut dan tidak ada saksi atau 

                                                           
43

 Andi Syamsu Alam dan Fauzan, Op.Cit., hlm. 180. 



27 

 

 

saksinya merupakan saksi palsu. Penetapan nasab dalam 

pernikahan fasid sama seperti pernikahan yang sah. 

1) Nikah fasid menurut ulama madzhab Hanafi ada enam macam, 

yaitu: (a) nikah tanpa saksi, (b) nikah mut‟ah, (c) nikah dengan 

cara menghimpun wanita lima sekaligus, (d) nikah dengan 

menghimpun bibinya atau saudara kandungnya, (e) nikah 

dengan wanita yang telah mempunyai suami, (f) nikah dengan 

seorang mahram.
44

 

2) Nikah fasid menurut madzhab Maliki ada lima macam, yaitu: 

(a) nikah dengan mahram, (b) nikah dengan cara menghimpun 

dua wanita bersaudara, (c) nikah dengan istri sebagai istri 

kelima, sedangkan istri lain masih dalam akad, (d) nikah 

mut‟ah, (e) nikah dengan wanita yang masih dalam masa 

iddah.
45

 

3) Nikah fasid menurut imam Syafi‟i ada sembilan macam, yaitu: 

(a) nikah syighar, (b) nikah mut‟ah, (c) nikah dalam masa 

ihram, (d) poliandri, (e) nikah dengan wanita yang masih 

dalam masa iddah atau itibra‟, (f) nikah dengan wanita yang 

dalam keadaan hamil, (g) nikah dengan wanita non muslim 

yang bukan merupakan ahli kitab, (h) nikah dengan wanita 

                                                           
44

 Ibid., hlm.184. 
45

 Ibid, hlm. 289 



28 

 

 

yang selalu pindah-pindah agama, (i) menikahlah dengan laki-

laki kafir atau menikah dengan wanita murtad.
46

 

4) Nikah fasid menurut madzhab Hambali ada empat macam, 

yaitu: (a) nikah sighar; (b) nikah muhallil; (c) nikah mut‟ah; (d) 

nikah mu‟aqqat (yaitu nikah yang dihubungkan dengan suatu 

kondisi).
47

 

Para ulama sepakat bahwa penetapan nasab seorang anak 

yang lahir dalam perkawinan fasid sama seperti perkawinan yang 

sah. Namun, dalam penetapan anak hasil dari perkawinan fasid 

tersebut, ulama mengungkapkan tiga syarat yaitu:
48

  

1) Suami memiliki kemampuan untuk menjadikan istrinya hamil. 

2) Hubungan seksual harus benar-benar bisa dilakukan.  

3) Anak yang dilahirkan dalam waktu enam bulan atau lebih 

setelah terjadi akad nikah fasid tersebut (menurut jumhur 

ulama) dan sejak hubungan senggama (menurut ulama 

madzhab Hanafi). Apabila anak tersebut lahir dalam kurun 

waktu sebelum enam bulan setelah akad nikah atau melakukan 

senggama, maka anak tersebut tidak bisa dikatakan bernasab 

kepada suami dari wanita tersebut.  

c) Melalui Hubungan Senggama Sebab Adanya Nikah Syubhat 

Kata as-syubhat memiliki arti kemiripan, keserupaan,  

persamaan, dan ketidakjelasan dalam sebuah peristiwa hukum. 

                                                           
46

 Ibid, hlm. 291 
47

 Ibid, hlm. 295 
48

 Ibid, hlm. 184. 



29 

 

 

Dalam kaitannya dengan kajian hukum, istilah syubhat dapat 

diinterpretasikan sebagai situasi dan kondisi adanya 

ketidakjelasan dalam sebuah peristiwa hukum. Hal itu karena 

ketentuan hukumnya tidak dapat diketahui secara pasti, apakah 

berada dalam wilayah halal atau haram. Dalam pengertian lain, 

syubhat adalah sesuatu yang tidak jelas apakah benar atau 

tidak, atau masih mengandung probabilitas antara benar atau 

salah, sekaligus tidak dapat ditarjihkan mana yang faliditas 

hukumnya lebih kuat.
49

  

Hubungan senggama yang syubhat tidak terjadi dalam 

perkawinan yang sah atau fasid maupun karena perzinahan. 

Senggama syubhat dapat terjadi karena kesalahpahaman atau 

informasi yang salah. Misalnya seorang laki laki menikah 

dengan perempuan yang sebelumnya tidak dikenalnya, 

kemudian ia berada dalam ruangan dengan keadaan malam 

yang gelap dan menemukan seorang perempuan, karena 

mengira perempuan tersebut merupakan istrinya lalu terjadilah 

hubungan senggama. Namun ternyata perempuan tersebut 

bukanlah seorang istri yang dinikahinya.  

Dalam peristiwa ini jika perempuan itu melahirkan 

seorang anak dalam waktu enam bulan atau lebih (masa 

kehamilan) setelah terjadinya hubungan senggama tersebut, 

                                                           
49

 Ibid, hlm. 185. 



30 

 

 

maka anak yang dilahirkan dapat dinasabkan kepada laki laki 

yang menyetubuhinya. Namun berbeda cerita jika anak yang 

dilahirkan melebihi batas maksimum kehamilan maka tidak 

bisa dikatakan bernasab kepada laki laki yang telah melakukan 

hubungan senggama tersebut. 

c. Cara Menentukan Nasab  

Dalam hukum Islam, seorang anak dapat dikatakan sah memiliki 

hubungan nasab dengan ayahnya jika terlahir dari perkawinan yang sah. 

Sebaliknya anak yang terlahir diluar pernikahan yang sah, tidak dapat 

disebut dengan anak yang sah. Untuk melegalisi status anak yang sah, ada 

empat syarat yang harus dipenuhi, antara lain yaitu:  

1) Kehamilan bagi seorang istri bukan hal yang mustahil, artinya normal 

dan wajar untuk hamil. Ini adalah syarat yang disetujui oleh mayoritas 

Ulama kecuali Imam Hanafi. Menurutnya, meskipun suami Istri tidak 

melakukan hubungan seksual, apabila anak lahir dari seorang Istri 

yang dikawini secara sah, maka anak tersebut adalah anak sah.  

2) Tenggang waktu kelahiran dengan pelaksanaan perkawinan sedikitnya 

enam bulan sejak perkawinan dilaksanakan. Tentang ini terjadi Ijma‟ 

para pakar hukum; Islam sebagai masa terpendek dari suatu 

kehamilan.
50

 

3) Anak yang lahir terjadi dalam waktu kurang dari masa sepanjang 

kehamilan. Dalam hal ini, para pakar hukum Islam memiliki perbedaan 

                                                           
50

 Jawad Mughniyah, Fiqih Lima Madzhab, Op.Cit., hlm. 385. 



31 

 

 

pendapat mengenai batas maksimal masa kehamilan. Mazhab Hanafi 

berpendapat bahwa batas maksimal kehamilan adalah dua tahun, 

dengan merujuk pada riwayat dari „Aisyah yang menyatakan bahwa 

masa kehamilan seorang wanita tidak melebihi dua tahun. Sementara 

itu, Mazhab Syafi„i dan Mazhab Hanbali berpendapat bahwa batas 

maksimal masa kehamilan adalah empat tahun, didasarkan pada 

praktik yang terjadi di kalangan perempuan Bani Ajlan. Pendapat 

tersebut berbeda dengan Mazhab Maliki yang menetapkan batas 

maksimal kehamilan selama lima tahun, pendapat ini didukung oleh 

Al-Laith bin Said dan Ibad bin Al-Awwam. Bahkan, menurut riwayat 

yang disampaikan oleh Imam Malik, pernah ada seorang wanita yang 

mengaku mengalami masa kehamilan hingga tujuh tahun.
51

  

4) Suami tidak mengingkari anak tersebut. Syarat lain dalam penetapan 

nasab adalah tidak adanya pengingkaran dari pihak suami. Apabila 

seorang suami meragukan terpenuhinya batas minimal masa kehamilan 

atau menilai bahwa batas maksimal masa kehamilan telah terlampaui, 

maka ia memiliki hak untuk mengingkari anak yang dikandung oleh 

istrinya melalui mekanisme li„ān. Dengan adanya li„ān, hubungan 

nasab antara anak dan suami dapat gugur sesuai dengan ketentuan 

hukum Islam.52
 

 

 

 

                                                           
51

 Ibid. 
52

 Abdul Manan, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia, Op.Cit., hlm.79. 



32 

 

 

B. Penelitian Terdahulu                                      

Penelitian terdahulu merupakan sarana bagi peneliti untuk menelusuri 

dan mengkaji karya-karya ilmiah sebelumnya yang memiliki keterkaitan 

dengan tema atau topik penelitian yang akan dilakukan. Penelitian relevan 

berfungsi sebagai bahan perbandingan, sekaligus untuk menghindari 

terjadinya duplikasi atau plagiasi dalam penulisan karya ilmiah. Adapun 

penelitian terdahulu yang dijadikan rujukan dalam penelitian ini, yaitu: 

1. Siti Thoyyibah (2015), mahasiswi Universitas Tanjung Pura Pontianak 

dengan skripsi berjudul “Analisis Yuridis Perjanjian Sewa Rahim Menurut 

Hukum Islam”. Penelitian ini sama-sama membahas mengenai sewa 

rahim. Namun, fokus permasalahan yang di bahas yaitu hukum sewa 

rahim menurut Hukum Islam. Sedangkan, fokus penelitian yang akan 

penulis bahas dalam penelitian ini yaitu status nasab anak dari wanita yang 

disewa rahimnya tersebut dalam studi komparatif Yusuf Al-Qardhawi dan 

Mahmud Syaltut. Dalam penelitian ini diperoleh kesimpulan bahwa segala 

bentuk praktek sewa rahim diharamkan baik berasal dari sel sperma dan 

ovum milik suami isteri yang sah maupun tidak. Namun, jika bentuk 

inseminasi buatan yang digunakan yaitu bayi tabung dan bukan sewa 

rahim, maka diperbolehkan dalam hukum Islam dengan catatan milik 

suami dan isteri yang terikat dalam perkawinan yang sah.
53 

2. Mariana (2017), mahasiswi Universitas Islam Negeri Ar-Raniry 

Darussalam Banda Aceh dengan skripsi berjudul “Studi Perbandingan 

                                                           
53

 Siti Thoyyibah, Analisis Yuridis Perjanjian Sewa Rahim Menurut Hukum Islam, (Skripsi: 

Universitas Tanjung Pura, 2020). 



33 

 

 

Hukum Islam Dan Hukum Positif Terhadap Nasab Bayi Tabung”. 

Penelitian ini sama-sama membahas mengenai nasab bayi tabung (dari 

rahim titipan). Namun. Fokus permasalahan yang dibahas yaitu tentang 

perbandingan nasab bayi tabung yang ditinjau dari hukum Islam dan 

hukum positif. Sedangkan, fokus penelitian yang akan penulis bahas 

dalam penelitian ini yaitu status nasab anak dari wanita yang disewa 

rahimnya dalam studi komparatif Yusuf Al-Qardhawi dan Mahmud 

Syaltut. Dalam penelitian ini diperoleh kesimpulan bahwa nasab bayi 

tabung menurut hukum Islam adalah milik ibu yang mengandung dan 

melahirkannya. Sedangkan menurut hukum positif bahwa nasab anak hasil 

dari bayi tabung dijatuhkan kepada ibu biologis.
54 

3. Nanda Siti Hardiyanti (2017), mahasiswi Universitas Islam Negeri 

Sumatera Utara dengan skripsi berjudul “Hukum Menyewakan Rahim 

Menurut Yusuf Al-Qardhawi (Studi Kasus Desa Limau Manis Kecamatan 

Tanjung Morawa). Penelitian ini sama-sama mengkaji tentang sewa rahim 

menurut pandangan Yusuf Al-Qardhawi. Namun, fokus permasalahan yang 

dijelaskan dalam penelitian yaitu hukum menyewakan rahim menurut 

Yusuf Al-Qardhawi. Sedangkan fokus permasalahan yang akan penulis 

bahas dalam penelitian ini yaitu status nasab anak dari wanita yang disewa 

rahimnya dalam studi komparatif Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-

Qardhawi. Dalam penelitian ini diperoleh kesimpulan bahwa hukum sewa 

rahim menurut Yusuf Al-Qardhawi adalah haram dalam berbagai 

                                                           
54

 Mariana, Studi Perbandingan Hukum Islam Dan Hukum Positif Terhadap Nasab Bayi 

Tabung, (Skripsi: UIN Ar-Raniry Darussalam Banda Aceh, 2017) 



34 

 

 

bentuknya dikarenakan menimbulkan banyak kemudharatan daripada 

manfaat yang didapatkan.
55 

4. Titania Hamdani (2020), mahasiswi Universitas Muhammadiyah Sumatera 

Utara dengan skripsi berjudul “Kajian Yuridis Kedudukan Anak Yang 

dilahirkan Dari Sewa Rahim Wanita Lain Oleh Pasangan Suami Isteri”. 

Penelitian ini sama-sama membahas mengenai nasab anak yang dilahirkan 

dari hasil sewa rahim. Namun, fokus permasalahan dalam penelitian yaitu 

status nasab anak yang dilahirkan dari sewa rahim menurut Undang-

Undang yang berlaku di Indonesia. Sedangkan fokus penelitian yang akan 

penulis bahas dalam penelitian ini yaitu status nasab anak dari wanita yang 

disewa rahimnya dalam studi komparatif Mahmud Syaltut dan Yusuf Al-

Qardhawi. Dalam penelitian ini diperoleh kesimpulan bahwa hubungan 

hukum anak dengan wanita yang disewa rahimnya di bagi menjadi dua, 

yaitu jika wanita tersebut memiliki suami maka di anggap sebagai anak 

sah. Sebaliknya, jika wanita tersebut tidak memiliki suami (gadis) maka 

termasuk ke dalam anak luar nikah dan hanya memiliki hubungan dengan 

ibunya yang melahirkannya.
56 

 

 

 

                                                           
55

 Nanda Siti Hardiyanti, Hukum Menyewakan Rahim Menurut Yusuf Qardhawi (Studi Kasus 

Desa Limau Manis Kecamatan Tanjung Morawa), (Skripsi: UIN Sumatera Utara, 2017). 
56

 Titania Hamdani, Kajian Yuridis Kedudukan Anak Yang dilahirkan Dari Sewa Rahim 

Wanita Lain Oleh Pasangan Suami Isteri, (Skripsi: Universitas Muhammadiyah Sumatera Utara, 

2020). 



35 

 

 

C. Biografi Ulama’ 

1. Biografi Mahmud Syaltut 

a. Riwayat Hidup 

Mahmud Syaltut merupakan salah satu ulama besar Mesir yang 

dikenal luas atas keilmuannya dalam bidang fikih dan tafsir.
57

 Ia lahir 

pada 23 April 1893 M di Menyah, Bani Mansur, wilayah al-Buhaira.
58

 

Syaltut berasal dari keluarga petani yang taat beragama; ayahnya 

dikenal sebagai sosok yang memiliki pengaruh dan karisma di 

lingkungan masyarakatnya. Meskipun tumbuh dalam keluarga 

sederhana, hal tersebut tidak menghalangi semangatnya untuk 

menempuh pendidikan hingga ke jenjang perguruan tinggi. 

Di kalangan umum dan para ilmuan beliau lebih dikenal 

dengan panggilan Syaikh Mahmud Syaltut, apalagi beliau juga seorang 

ahli fiqh yang luas pandangannya dan dalam ilmunya. Keluasan 

pandangan dan kedalaman ilmunya itu menyebabkan ia dapat 

mengemukakan hukum-hukum Islam yang sesuai dengan kebutuhan 

manusia dan kehendak zaman.
59

 Pemikiran Syaltut pada pokoknya 

berkisar pada agama dan syari'atnya, karena bidang profesinya adalah 

ahli ilmu keislaman, khususnya di bidang hukum Islam.
60

 Sejak kecil 

                                                           
57

 Mahmud Syaltut, Fatwa-fatwa Penting Syaikh Syaltut, Terj: M. Azhari Hatim & 

Muhammad Rum, (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2006), hlm. 16. 
58

 Abd Salam Arief, Pembaruan Pemikiran Hukum Islam: Antara Fakta Dan Realita: Kajian 

Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm. 201. 
59

 Ahmad Badwi, Kontribusi Syaltut Dalam Reformasi Hukum Islam (n.d.): hlm. 57. 
60

 Ibid., hlm. 58. 



36 

 

 

Mahmud Syaltut sudah memperlihatkan minatnya yang besar dalam 

hal mempelajari pendidikan terkait ilmu keislaman. 

Pada tahun 1948, Mahmud Syaltut aktif dalam sebuah 

organisasi yang visi utamanya adalah mendekatkan mazhab-mazhab 

yang berbeda dan menghilangkan fanatisme madzhab dalam bidang 

hukum Islam. Selama 25 tahun terakhir dalam kehidupannya, ia 

bergelut dan terlibat dalam menyatukan umat Islam dari berbagai 

madzhab yang berbeda dan memediasi antara Sunni dan Syi‟ah yaitu 

dengan mendirikan Lembaga Al-Taqrib Baina Al-Madzahib pada 

tahun 1948, suatu organisasi untuk mendekatkan madzab-madzhab 

yang ada dalam Islam yaitu 4 madzhab besar seperti madzhab Hanafi, 

Maliki, Syafi‟i dan Hambali dengan madzhab-madzhab lainnya diluar 

empat madzhab tersebut seperti madzhab Syi‟ah Ja‟fariyyah. 

Organisasi ini bertujuan untuk menghilangkan fanatisme madzhab 

dalam bidang hukum Islam.
61

 Pada tahun inilah Mahmud Syaltut aktif 

mengikuti perkumpulan yang diadakan di Mesir maupun di Iran 

bersama para ulama Sunni dan Syi‟ah. 

Selain keaktifannya dalam organisasi di atas, pada tahun 1950 

Mahmud Syaltut kemudian terpilih sebagai pengawas umum kantor 

lembaga penelitian dan kebudayaan Islam di Al-Azhar. Kesempatan ini 

digunakannya untuk menjalin hubungan kerjasama antara Mesir 

dengan kebudayaan Arab dan dunia Islam. Bahkan dengan adanya 

                                                           
61

 Departemen Agama RI, Ensiklopedi Islam. Jilid III (Jakarta: Direktorat Jenderal Pembinaan 

Kelembagaan Agama Islam Proyek Peningkatan Prasarana dan Sarana Perguruan tinggi 

Agama/IAIN, 1992), hlm. 1689. 



37 

 

 

jalinan kerjasama tersebut, Mahmud Syaltut pernah ditunjuk untuk 

menjadi penasihat Muktamar Islam di bawah pemerintahan Republik 

Persatuan Arab pada tahun 1958-1961
62

, dan di tahun itu pula beliau 

mendapat kepercayaan besar untuk menduduki jabatan sebagai wakil 

Syaikh Al-Azhar.  

Puncak karir yang didapatkan oleh Syaltut adalah saat beliau 

diangkat menjadi Rektor di Al-Azhar,
63

 tepatnya pada tanggal 21 

Oktober 1958 M. Beliau merupakan pimpinan ke-41 yang pernah 

menjabat di universitas tersebut. Kesempatan emas ini kemudian 

digunakannya untuk melancarkan seluruh ide-ide pembaharuan dan 

agenda reformasi yang selama ini direncanakannya demi kemajuan 

universitas yang beliau pimpin pada tahun 1961.
64

 

Di samping berhasil menduduki jabatan pucuk di lembaga 

perguruan tinggi tertua di dunia tersebut, Mahmud Syaltut juga 

dipercaya untuk memegang beberapa jabatan penting pada sejumlah 

departemen pemerintahan di Mesir, misalnya yaitu sebagai anggota 

Badan Tertinggi Hubungan Kebudayaan dengan Luar Negeri pada 

Kementerian Pendidikan dan Pengajaran, anggota Dewan Tertinggi 

Penyiaran Radio, anggota Badan Tertinggi Bantuan Musim Dingin 

                                                           
62

 Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur‟an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 

2007), hlm. 178. 
63

 Abd Salam Arief, Pembaruan Pemikiran Hukum Islam: Antara Fakta Dan Realita: Kajian 

Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm. 206. 
64

 Hasan Salhab, As-Syekh Mahmud Syatut Qiro‟ah Fi Tajribah A- Islah Wa Al-Wihdah Al-

Islamiyyah, (Beirut: Maktabah Mu‟min Quraisy, 2008), hlm. 23. 



38 

 

 

serta sebagai Ketua Badan Penyelidikan Adat dan Tradisi pada 

Kementerian Sosial. 

Semasa menjabat sebagai pimpinan Al-Azhar, Mahmud Syaltut 

juga pernah mendapat gelar akademis dari dua negara lain yaitu Chilli 

dan Indonesia. Di Indonesia pada tahun 1961 tepatnya yaitu dari IAIN 

Sunan Kalijaga (sekarang UIN) Yogyakarta, menganugerahkan gelar 

Doktor Honoris Causa dalam Ilmu Ushuluddin. Pidato promosinya 

kala itu disampaikan oleh Prof. Muchtar Yahya selaku Dekan Fakultas 

Ushuluddin, sedangkan Rektornya saat itu adalah KH. Muhammad 

Adnan.
65

 

Pada tahun 1963, Syaltut mengajukan pensiunnya dari 

jabatannya sebagai rektor Al-Azhar.
66

 Seiring dengan aktivitas yang 

digelutinya, berangsur-angsur kesehatan Mahmud Syaltut mulai 

menurun. Bahkan ia juga sempat dilarikan ke Rumah Sakit Al-Agouza, 

Kairo, pada tanggal 25 November 1963 karena sakitnya yang semakin 

parah. Setelah sempat dirawat selama dua minggu, ternyata Allah SWT 

berkehendak lain. Ulama‟ sekaligus tokoh karismatik dalam bidang 

pembaharuan dan fiqh tersebut menghembuskan nafas terakhirnya 

pada 19 Desember 1963 M.
67

 

 

 

                                                           
65

 Abdurrahman Bayumi, Riwayat Hidup Syaikh Mahmud Syaltut (Jakarta: Bulan-Bintang, 

1977), hlm. 22. 
66

 Salhab, Op.Cit., hlm. 23. 
67

 Saiful Amin Ghofur, Profil Para Mufasir Al-Qur‟an (Yogyakarta: Pustaka Insan Madani, 

2007), hlm. 181. 



39 

 

 

b. Pendidikan 

Mahmud Syaltut mengawali pendidikannya dengan 

mempelajari Al-Qur‟an, dan mulai belajar menghafal Al-Qur‟an di 

usianya yang masih terbilang dini, dan berhasil menyempurnakan 

hafalannya saat menginjak usia 13 tahun pada tahun 1906 M.
68

 

Menyadari kemampuan yang dimiliki oleh sang anak, di usia itu juga 

Mahmud Syaltut oleh ayahnya di masukkan dalam sebuah lembaga 

pendidikan yang tidak hanya mempelajari ilmu agama tetapi juga ilmu 

umum. Lembaga tersebut bernama Ma‟had Al-Dini
69

 yang terletak di 

Iskandariyyah. Usai menyelesaikan pendidikannya di Iskandariyyah, 

Mahmud Syaltut melanjutkan pendidikannya ke jenjang perguruan 

tinggi di Al-Azhar hingga berhasil menyelesaikannya pada tahun 1918 

M dan berhasil mendapat penghargaan tertinggi setingkat S-1 yaitu al-

syâhadah, al-„âlamiyyah, nizâmiyyah dan termasuk peserta didik yang 

lulus pertama kali. 

Setahun setelah itu, beliau mendapat kesempatan untuk 

mengajar di almamaternya yang ada di Iskandariyyah pada tahun 1919 

M. Pada akhirnya beliau dipindahkan untuk mengajar di Al-Azhar 

pada tahun 1928. Di samping menjabat sebagai tenaga pengajar, ia 

                                                           
68

 Abd Salam Arief, Pembaruan Pemikiran Hukum Islam: Antara Fakta Dan Realita: Kajian 

Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm. 202. 
69

 Ghofur, Op.Cit., hlm. 177. 



40 

 

 

juga aktif sebagai dai dan penulis di majalah serta jurnal yang 

diterbitkan oleh Al-Azhar.
70

  

Kegiatan Mahmud Syaltut setelah menyelesaikan studinya di 

al-Azhar University adalah mencurahkan kemampuannya dalam 

mencerdaskan masyarakat Mesir, hal ini diawali dengan mengajar di 

almamaternya al-Ma'had al-Dini pada tahun 1919, dan pada tahun 

1927 beliau diangkat menjadi dosen di perguruan tinggi tertua di dunia 

ketika jabatan rektor di Al-Azhar dipegang oleh Mustafa Al-Maraghi.
71

 

Di samping itu ia aktif dalam pertemuan ilmiah di luar kampus dan 

menulis di sejumlah media masa dan jurnal, memberikan ceramah dan 

membuka konsultasi hukum.
72

 

c. Karya 

Mahmud Syaltut terkenal sebagai seorang orator ulung dengan 

suara yang sangat lantang.
73

 Mahmud Syaltut bukan hanya seorang 

ahli fiqh yang luas pandangannya yang menyebabkan ia dapat 

mengemukakan hukum-hukum Islam yang sesuai dengan kebutuhan 

manusia dan kehendak zaman. Selain itu, ia juga seorang ahli tafsir 

yang ulung sekaligus seorang sosiolog yang mengenal penyakit-

penyakit masyarakat dan cara mengobatinya. Sebagian besar 

tulisannya adalah di bidang ajaran Islam, seperti fiqih, tafsir, akidah, 

                                                           
70

 Mahmud Syaltut, Al-Bidah Asbabuha Wa Madharuha, Ta‟liq Ali Hasan Ali Abdul Hamid. 

Saudi (Arabia: Maktabah Ibn Jauzi, 1988), hlm. 10. 
71

 Abd Salam Arief, Pembaruan Pemikiran Hukum Islam: Antara Fakta Dan Realita: Kajian 

Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut (Yogyakarta: Lesfi, 2003), hlm. 225 
72

 Ibid, hlm. 206. 
73 Mahmud Syaltut, Fatwa-fatwa Penting Syaikh Syaltut, Terj: M. Azhari Hatim & 

Muhammad Rum, (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2006), hlm. 17. 



41 

 

 

dan teologi. Mahmud Syaltut memiliki karya-karya yang sebagian 

besar membahas tentang hukum Islam atau fiqh dan tafsir. Berikut 

diantaranya beberapa buku-buku karya Mahmud Syaltut yang telah 

diterbitkan dan tersebar luas, yaitu:
74

 

1) Al-Fatawa  

2) Al-Islam Aqidatan wa Syari‟atan 

3) Taujihatul Islam 

4) At-Tafsir 

5) Al-Bid‟ah Asbaabuha wa Adhraaruha
75

 

6) Al-Qur‟an wa Al-Mar‟ah 

7) Fiqh Al-Qur‟an wa Al-Sunnah 

8) Manhaj Al-Qur‟an fi Bina‟ Al-Mujtama‟ 

9) Tanzim al-Alaqah al-Dauliyyah Fi al-Islam  

10) Al-Qur‟an wa al-Qital 

11) Risalatu Al-Azhar 

12) Dan lain sebagainya. 

d. Metode Ijtihad 

Mahmud Syaltut mempunyai pendapat yang tegas bahwa 

ijtihad untuk selamanya tetap terbuka. Oleh karenanya beliau 

menentang sementara pendapat yang menyatakan ijtihad itu telah 

                                                           
74

 Ibid., hlm. 17 
75

 Buku ini membicarakan masalah bid‟ah secara mendalam, sehingga buku ini mendapat 

simpati dan kekaguman para ulama yang lain. Buku ini telah diterbitkan setelah mengalami 

beberapa koreksi, komentar dan takhrij haditsnya. Buku ini telah diterbitkan oleh penerbit 

Maktabah Ibnul Jauzi di Dammam. 



42 

 

 

tertutup.
76

 Menurut Mahmud Syaltut pengakuan hak berijtihad secara 

perseorangan maupun kolektif, membuka pintu yang seluas-luasnya 

kepada para ulama Islam untuk memilih dan menciptakan aturan atau 

undang-undang dalam rangka mengatur urusan-urusan masyarakat 

Islam, sesuai perkembangan zaman, asalkan tidak bertentangan dengan 

pokok-pokok syari‟ah.
77

 Karena pemikiran seorang mujtahid terhadap 

persoalan yang bermanfaat dan memberikan maslahah itu bukanlah 

suatu yang dilarang.  

Menurut Syaltut, sumber hukum bagi seseorang yang 

melakukan ijtihad adalah al-Qur'an, al-Sunnah, dan al-ra'yu.
78

 Dengan 

urutan-urutan tersebut, artinya dalam berijtihad pertama harus dicari 

rujukannya dalam al-Qur'an. Bila tidak ditemukan informasi tentang 

apa yang dicari dalam kitab suci itu, kemudian beralih ke al-Sunnah. 

Begitu pula halnya beralih menggunakan al-ra'yu, bila persoalan itu 

tidak ditemukan informasinya dalam al-Qur'an dan al- Sunnah.
79

 Al-

ra'yu adalah suatu pandangan yang keluar dari hati nurani setelah 

melalui penelitian renungan dan proses berfikir yang matang dan 

mendalam, dalam usaha mencapai suatu kebenaran berdasarkan data 

dan indikasi yang ada. Dalam perspektif pemikiran Syaltut, bahwa 

melakukan ijtihad dengan al-ra'yu adalah mempersamakan hukum 

                                                           
76

 Syaltut, Tafsir Al-Qur‟an Al-Karim, Terj: Herry Noer Ali, hlm. 208. 
77

 Syaltut, Al-Islam „Aqidah Wa al-Syari‟Ah, hlm. 550. 
78

 Op. Cit., hlm. 207. 
79

 Ibid. 



43 

 

 

terhadap masalah yang tidak ada nash-nya dengan masalah yang telah 

ada hukumnya dalam nash. 

Menurut Mahmud Syaltut al-Qur'an memuat enam kandungan 

yaitu; 1) Aqidah, 2) Al-akhlaq al-karimah, 3) Petunjuk dan bimbingan 

yang mendorong manusia untuk selalu merenung terhadap ciptaan 

Allah, 4) Mengisahkan riwayat umat-umat masa lalu agar manusia 

dapat mengambil i'tibar-Nya, 5) Janji dan ancaman, janji kebahagiaan 

di akhirat bagi yang berbuat kebaikan dan ancaman azab bagi mereka 

yang berbuat kejahatan, 6) Hukum-hukum yang berkaitan dengan 

kehidupan manusia, yang dirumuskan pokoknya oleh Allah, atau yang 

dijelaskan secara detail yang mengatur hubungan manusia dengan 

Tuhan dan hubungan manusia dengan sesamanya dalam aktivitas 

bermuamalah.
80

 

Sedangkan al-Sunnah menurut Mahmud Syaltut adalah apa 

yang diriwayatkan dari Nabi Muhammad SAW berupa perkataan, 

perbuatan atau penetapannya terhadap suatu perbuatan.
81

 Setelah 

dikemukakan kedua sumber hukum yakni al-Qur'an dan Hadits sebagai 

sumber hukum kedua, maka sebagai alternatif ketiga menurut Syaltut 

adalah al-ra'yu yang digunakan memahami arti ayat-ayat dan maksud 

al-Sunnah serta menetapkan hukum suatu masalah yang tidak ada 

nashnya, menyamakannya dengan masalah-masalah yang telah ada 

                                                           
80

 Ibn Qoyyim al-Jauziyah, I‟lam al-Muwaqqi‟in (Beirut: Dar al Kutub al ‟Ilmiyyah, 1991), 

hlm. 470. 
81

 Ibid., hlm. 492. 



44 

 

 

nashnya, serta mempraktekkan kaidah-kaidah kulliyyah yang diserap 

dari al-Qur'an.  

Ketika Mahmud Syaltut mengemukakan al-ra'yu sebagai 

sumber hukum, beliau juga mengemukakan keabsahan metode qiyas 

dalam berijtihad, dengan ungkapannya menyamakan hukum yang tidak 

ada nashnya dengan hukum yang telah ada nashnya. Sementara itu 

Mahmud Syaltut juga memegangi metode maslahah dalam pokok 

pemikiran ijtihadnya, sebagaimana ungkapannya yang sangat jelas 

yaitu
82

 “Manakala ditemukan maslahah maka disitulah syari'at Allah”. 

Jadi, apabila terdapatnya suatu maslahah maka itu merupakan maqasid 

al-syari'ah. 

Dengan demikian, jelaslah bahwa al-ra'yu yang menjadi 

sumber hukum menurut Syaltut adalah al-ra'yu yang digunakan 

terhadap masalah yang tidak dikemukakan oleh nash. Kelanjutan dari 

pemikirannya mengenai konsep ijma' tersebut, Mahmud Syaltut 

berpendapat bahwa manakala suatu ijma' tidak sesuai lagi dengan 

maslahah yang ada karena adanya perbedaan waktu, tempat dan 

keadaan, maka ijma' pertama dapat dibatalkan dengan ijma' 

berikutnya.
83

  

Selain itu, Mahmud Syaltut juga dikenal sebagai pelopor 

metode penafsiran maudhu‟i dalam mengkaji ayat Al-Qur‟an. Metode 

maudhu‟i adalah penafsiran dengan menghimpun sejumlah ayat dari 

                                                           
82

 Syaltut, Al-Islam „Aqidah Wa al-Syari‟ah,  Op. Cit., hlm. 546. 
83

 Ibid., hlm. 546. 



45 

 

 

berbagai surat yang sama membicarakan suatu masalah tertentu, ayat-

ayat tersebut disusun sedemikian rupa dan diletakkan di bawah tema 

pembahasan atau juga bisa dengan pembahasan suatu surat secara 

menyeluruh dan utuh dengan menjelaskan maksud yang dikandungnya 

sehingga kandungan surat itu tampak dalam bentuknya yang betul-

betul utuh dan cermat. Mahmud Syaltut mencatat bahwa semangat 

kaum muslimin dalam mengkaji dan memahami kandungan Al-Qur‟an 

merupakan janji Allah untuk memelihara dan mengekalkannya. 

Dengan demikian, pemeliharaannya bukan sekedar pada lafalnya saja, 

tetapi juga pada aspek pemikiran dan pemahamannya.
84

 

2. Biografi Yusuf Al-Qardhawi 

a. Riwayat Hidup 

Yusuf Al-Qardhawi memiliki nama lengkap Yusuf Abdullah 

Al-Qardhawi. Beliau dilahirkan di desa Shafath Thurab, daerah 

Mahallah Al-Kubra, Provinsi Al-Garbiyah, Republik Arab Mesir pada 

9 September tahun 1926. Yusuf Qardhawi berasal dari keluarga yang 

taat beragama.
85

 Ketika berusia 2 tahun, ayahnya meninggal dunia dan 

kemudian beliau diasuh oleh pamannya. Yusuf Qardhawi mulai serius 

menghafal Al-Qur‟an sejak usia 5 tahun ketika mulai memasuki salah 

satu lembaga pendidikan Al-Qur‟an “Al-Quttab” di desanya. Ketika 

umurnya belum genap 10 tahun, ia telah berhasil menghafalkan Al-

                                                           
84

 Syaltut, Tafsir Al-Qur‟an Al-Karim, Terj: Herry Noer Ali, hlm. 9. 
85

 Ali Akbar, Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa Muashirah, Jurnal 

Ushuluddin, Volume 18, No.1, (2012), hlm. 2. 



46 

 

 

Qur‟an. Karena kefasihan dan kebenaran tajwid serta merdu suaranya 

membuatnya sering diminta untuk menjadi Imam Masjid.
86

 

Yusuf Al-Qardhawi berpendapat bahwa kehidupan sufistik 

tanpa di imbangi dengan kesungguhan dalam menjalankan syari‟ah 

maka kesufiannya masih belum sempurna. Oleh karenanya menurut 

Said Ramadhan al-Buthi, bahwa Yusuf Al-Qardhawi merupakan sosok 

sufi terselubung dan ingin menyembunyikan kesufiannya dengan tabir 

penalaran dan salafiyyah.
87

 Nama Yusuf Al-Qardhawi mulai muncul 

pada awal abad ke-20 saat beliau menjinakkan polemik antara kaum 

pembaharu dan tradisional yang muncul sekitar awal abad ke-14 

hingga abad ke-19. Tidak hanya itu, nama Yusuf Al-Qardhawi 

semakin besar karena beliau telah banyak memberikan sumbangsih 

bagi agama Islam dalam dua hal yaitu dalam Dunia Dakwah (Harakah 

dan Shahwah Islamiyah), dan dalam bidang Fiqh beliau juga 

berpegang teguh pada sikap moderasi.
88

  

b. Pendidikan 

Yusuf Al-Qardhawi menempuh pendidikan sekolah dasar pada 

usia 7 tahun di SD Al-Ilzamiyah yang berada di bawah departemen 

pendidikan mesir. Madrasah ini mengajarkan ilmu pengetahuan umum 

seperti aljabar, sejarah, ilmu kesehatan dan lain sebagainya. Sejak usia 

7-10 tahun, dalam satu hari beliau bersekolah dua kali yaitu pagi di al-

                                                           
86

 Ibid., hlm. 2. 
87

 Siti Aminah, Pengaruh Pemikiran Fiqh Yusuf Al-Qardhawi di Indonesia, Jurnal Ummul 

Qura, Vol. 5, No.1, (2015), hlm. 61. 
88

 Khailurrahman, Syaikh Yusuf Qardhawi: Guru Umat Islam Pada Masanya, Jurisdictie : 

Jurnal Hukum dan Syari‟ah, Vol. 2, No.1, (2011), hlm. 174. 



47 

 

 

Ilzamiyah dan sore di al-Kuttab. Setelah lulus, beliau ingin 

melanjutkan pendidikannya di Al-Azhar, Tantha. Namun, pamannya 

yang berekonomi lemah merasa keberatan dikarenakan hal tersebut 

membutuhkan biaya yang tidak sedikit. Pada akhirnya pamannya 

menyetujui keinginan Yusuf Al-Qarhawi untuk melanjutkan 

pendidikan nya di Thantha dengan biaya yang pas-pasan.  

Yusuf Al-Qardhawi menempuh pendidikan dalam waktu 

singkat namun rata-rata memperoleh prestasi terbaik. Kecerdasannya 

semakin terlihat saat beliau menyelesaikan kuliahnya di Fakultas 

Ushuluddin Universitas al-Azhar dengan predikat terbaik pada tahun 

1952-1953. Kemudian beliau melanjutkan pendidikan kejurusan 

Bahasa Arab selama dua tahun serta memperoleh ijazah internasional 

dan sertifikat mengajar.
89

  

Pada tahun 1957, Yusuf Al-Qardhawi melanjutkan studinya di 

lembaga riset dan penelitian masalah-masalah arab selama tiga tahun 

dan meraih diploma tinggi bahasa dan sastra Arab. Beliau kemudian 

melanjutkan studinya pada program pascasarjana di jurusan Tafsir 

Hadist Fakultas Ushuluddin Universitas Al-Azhar, Kairo. Hingga pada 

tahun 1973 beliau berhasil menyelesaikan program doktor dengan 

disertasinya yang berjudul “Zakat dan Pengaruhnya dalam 

memecahkan problematika sosial”.  

                                                           
89

 Muhammad al-Madzub, Ulama‟ Wa Mufakkirun Araftuhum, (Beirut: Dar al-Nafais, 1977), 

hlm. 442-443. 



48 

 

 

Sejak kecil, Yusuf Al-Qardhawi gemar membaca buku-buku 

tasawuf terutama karya Imam Ghazali. Buku pertama yang ia baca 

adalah minhaj al-abidin, kemudian ihya‟ ulumuddin. Dikarenakan 

begitu tertariknya beliau pada dua kitab tersebut hingga ia menganggap 

bahwa Ghazali adalah guru pertamanya. Yusuf Al-Qardhawi 

merupakan seorang ulama‟ yang tidak menganut suatu madzhab 

tertentu. Menurutnya, imam yang empat sebagai tokoh pendiri 

madzhab-madzhab popular di kalangan umat Islam tidak pernah 

mengharuskan untuk mengikuti salah satu madzhab, semua madzhab 

itu tidak lain hanyalah hasil ijtihad para imam dan tidak pernah 

menganggap dirinya sebagai orang yang tidak pernah melakukan 

kesalahan. Qardhawi, tidak mengikat dirinya pada satu madzhab 

karena menurutnya kebenaran bukan dimiliki oleh satu madzhab saja.
90

 

c. Karya  

Yusuf Al-Qardhawi memiliki banyak karya dari berbagai 

dimensi keislaman seperti dalam masalah fiqh dan ushul fiqh, ekonomi 

islam, ulumul qur‟an dan bidang lainnya. Sebagian karyanya telah 

diterjemahkan dalam bahasa Indonesia, sedikitnya ada 55 judul buku 

karya beliau yang di terjemahkan ke dalam bahasa Indonesia. 

Beberapa di antaranya adalah:
91

 

1) Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam  

                                                           
90

 Yusuf Qardhawi, Halal Haram dalam Islam, Terj: Wahid Ahmadi, Jasiman, Khozin Abu 

Faqih, dan Kamal Fauzi, (Solo: PT Era Adicitra Intermedia, 2016), hlm. 4. 
91

 Ali Akbar, Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa Mu‟ashirah, Jurnal 

Ushuluddin, Vol. 18, No. 1, (2012), hlm. 4. 



49 

 

 

2) Fiqh al-Zakat, yang berasal dari disertasinya yang berjudul “Al-

Zakat fil al Islam wa Atsaruha fi Hall al-Masyakil al-Ijtima‟iyah”  

3) Al-Ijtihad fi al-Syari‟at al-Islamiah ma‟a Nazharat Tahliliyah fi al-

Ijtihadi al-Mu‟ashir (Ijtihad dalam Syari‟at Islam dan beberapa 

Ijtihad Kontemporer) 

4) Musykilat al-Faqr wa Kaifa Alajaha al-Islam (Problema 

Kemiskinan dan Bagaimana Solusinya Menurut Islam) 

5) Hadyu al-Islam Fatawa Mu‟ashirah (Petunjuk Islam, Fatwa-Fatwa 

Kontemporer) 

6) Dan lain sebagainya. 

d. Metode Ijtihad 

Dalam berfatwa, Syaikh Yusuf Al-Qardhawi menggunakan dua 

metode Ijtihad yaitu intiqa‟i dan insha‟i.
92 Ijtihad intiqa‟i merupakan 

upaya memilih satu pendapat yang paling kuat di antara berbagai 

pendapat fiqh yang ada, dengan mempertimbangkan kesesuaiannya 

terhadap realitas sosial serta kerangka maqāṣid al-syarī„ah, yaitu 

mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kemudaratan. Ijtihad ini 

tidak sekadar memilih pendapat yang populer, tetapi menyeleksi 

pandangan yang paling relevan dan membawa kemanfaatan bagi 

kepentingan umum. Menurut Yusuf Al-Qardhawi, dalam ijtihad 

intiqa‟i proses pemilihan pendapat harus didasarkan pada kaidah-

                                                           
92

 Ibid., hlm. 5. 



50 

 

 

kaidah tarjiḥ (penguatan dalil). Adapun beberapa kaidah tarjiḥ yang 

digunakan dalam ijtihad intiqa‟i antara lain sebagai berikut:
93

 

a) Mempunyai relevansi dengan kehidupan pada zaman sekarang.  

b) Menerangkan sikap lemah lembut dan kasih sayang kepada 

manusia.  

c) Lebih mendekati kemudahan yang ditetapkan hukum Islam.  

d) Memprioritaskan untuk merealisasikan maksud-maksud syara‟, 

kemaslahatan manusia dan menolak mara bahaya dari mereka. 

Menurut Yusuf Al-Qardhawi, kekuatan suatu pendapat tidak 

ditentukan oleh banyak atau sedikitnya ulama yang mengikutinya, 

melainkan oleh sejauh mana pendapat tersebut memiliki landasan dalil 

yang kuat serta dapat diaplikasikan sesuai dengan realitas dan 

kebutuhan zaman. Oleh karena itu, tidak tertutup kemungkinan bahwa 

pendapat seorang mujtahid pada masa klasik yang kurang populer 

justru lebih relevan untuk diterapkan pada masa kini, selama pendapat 

tersebut memiliki dasar argumentasi yang kokoh dan sejalan dengan 

prinsip-prinsip syari‟at.
94

  

Sedangkan ijtihad insya‟i merupakan upaya untuk menetapkan 

kesimpulan hukum baru terhadap suatu persoalan yang belum pernah 

dibahas atau dirumuskan secara eksplisit oleh para ulama terdahulu. 

Ijtihad insya‟i dapat terjadi ketika para fuqaha klasik memiliki 

perbedaan pendapat, kemudian mujtahid masa kini menghadirkan 

                                                           
93

 Ibid., hlm. 5. 
94

 Siti Aminah, Pengaruh Pemikiran Fiqh Yusuf Al-Qardhawi di Indonesia, Jurnal Ummul 

Qura, Vol. 5, No. 1, (2015), hlm. 63. 



51 

 

 

pendapat ketiga sebagai bentuk pengembangan pemikiran hukum 

Islam yang disesuaikan dengan tuntutan zaman.
95

  

Yusuf Al-Qardhawi memiliki prinsip-prinsip tertentu dalam 

berijtihad dan berkaitan dengan sumber-sumber hukum yang dipegang 

yaitu nash, ijma‟, qiyas dan maslahah.
96

  

1) Nash berlaku umum selama tidak ada petunjuk bahwa dalil 

tersebut berlaku khusus.  

2) Menghormati kesepakatan ulama yang pasti kebenarannya.  

3) Memfungsikan analogi yang benar. 

4) Mempertimbangkan tujuan dan manfaat.
97

 

Kemudian, selain ijtihad intiqa‟i dan ijtihad insya‟i, terdapat 

bentuk ijtihad ketiga, yaitu ijtihad perpaduan antara intiqa‟i dan 

insya‟i. Ijtihad ini dilakukan dengan cara memilih pendapat para ulama 

terdahulu yang dinilai paling kuat dan relevan, kemudian 

mengembangkannya melalui unsur ijtihad baru sesuai dengan tuntutan 

dan perkembangan zaman. Menurut Yusuf Al-Qardhawi, pelaksanaan 

ijtihad harus berpegang pada prinsip-prinsip tertentu yang berkaitan 

dengan sumber-sumber hukum Islam. Prinsip-prinsip tersebut meliputi 

nash, yaitu Al-Qur‟an dan Sunnah, ijma‟, qiyas, serta maslahah 

sebagai dasar pertimbangan dalam penetapan hukum.
98 

                                                           
95

 Op. Cit., hlm. 6. 
96

 Op.Cit., hlm. 64. 
97

 Ibid., hlm. 69. 
98

 Op. Cit., hlm. 6. 



52 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Penelitian (research) merupakan serangkaian kegiatan ilmiah yang 

dilakukan secara sistematis dalam rangka memahami dan memecahkan suatu 

permasalahan. Penelitian mencakup proses pencarian, pencatatan, perumusan, 

serta analisis data hingga penyusunan laporan hasil penelitian. Penelitian tidak 

dimaksudkan untuk memberikan solusi secara langsung terhadap permasalahan 

yang dihadapi, melainkan sebagai bagian dari upaya pemecahan masalah yang 

lebih luas dengan tujuan memperoleh pemahaman yang mendalam. Melalui 

penelitian, diharapkan dapat ditemukan penjelasan, jawaban, serta alternatif 

kemungkinan dalam menyelesaikan permasalahan tersebut.
99

 

Metode penelitian merupakan rangkaian prosedur atau langkah-langkah 

ilmiah yang berkaitan dengan cara kerja yang sistematis untuk mengkaji subjek 

dan objek penelitian. Penelitian itu sendiri merupakan suatu proses pengumpulan 

dan analisis data yang dilakukan secara terencana dan terstruktur. Dengan 

demikian, metode penelitian dapat diartikan sebagai cara ilmiah yang digunakan 

untuk memperoleh data dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Cara ilmiah tersebut 

didasarkan pada karakteristik keilmuan, yaitu bersifat rasional, empiris, dan 

sistematis. 

Untuk memperoleh kajian yang dapat dipertanggungjawabkan secara 

ilmiah, baik dalam proses penelusuran data, pemaparan, maupun penarikan 

                                                           
99

 Saifuddin Anwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar Offset, 2001), Cet ke-3, 

hlm. 1. 



53 

 

 

kesimpulan terhadap objek kajian dalam skripsi ini, maka penyusunan penelitian 

ditempuh melalui metode sebagai berikut: 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk ke dalam penelitian normatif dalam bidang 

hukum Islam dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan (library 

research). Penelitian ini dilakukan dengan cara menelaah, mengkaji, serta 

menganalisis berbagai literatur yang relevan dengan permasalahan yang 

diteliti. Data diperoleh melalui studi kepustakaan murni, yakni dengan 

membaca, menelaah, dan mengkaji buku-buku, kitab-kitab, serta karya tulis 

ilmiah yang memiliki keterkaitan langsung dengan fokus pembahasan 

penelitian ini. 

B. Sumber Data 

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri atas data 

primer dan data sekunder yang diperoleh dari berbagai literatur kepustakaan 

yang relevan dengan objek kajian. Seluruh data dikumpulkan melalui 

penelusuran dan pengkajian terhadap bahan-bahan bacaan yang berkaitan 

dengan permasalahan penelitian. Adapun sumber data dalam penelitian ini 

diklasifikasikan ke dalam tiga kategori, yaitu: 

1. Bahan hukum primer, yaitu bahan hukum utama yang menjadi rujukan 

langsung dalam penelitian ini. Bahan hukum primer diperoleh dari kitab al-

Fatawa karya Syaikh Mahmud Syaltut dan kitab Fatwa-fatwa Kontemporer 

Jilid III karya Syaikh Yusuf al-Qaradawi alih bahasa oleh Abdul Hayyie al-



54 

 

 

Kattani, Masturi Irham, Ahmad Ikhwani, dan Atik Fikri Ilyas, yang dikaji 

dan dianalisis secara mendalam sesuai dengan fokus penelitian. 

2. Bahan hukum sekunder, yaitu bahan hukum yang berfungsi sebagai 

pendukung dan pelengkap bahan hukum primer. Bahan ini meliputi Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor: KEP-952/MUI/XI/1990, serta 

buku-buku, artikel ilmiah, dan jurnal yang relevan dengan topik penelitian. 

Bahan hukum sekunder digunakan untuk memperkuat analisis dan 

memperluas perspektif kajian. 

3. Bahan hukum tersier, yaitu bahan hukum yang bersifat pelengkap dan 

penunjang, seperti ensiklopedia, kamus, dan buku-buku referensi lainnya 

yang berfungsi untuk menjelaskan dan memperjelas pemahaman terhadap 

bahan hukum primer dan bahan hukum sekunder.. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui studi 

kepustakaan (library research). Penulis mengumpulkan berbagai literatur yang 

relevan, baik berupa bahan hukum primer maupun bahan hukum sekunder. 

Selanjutnya, penulis menelaah secara cermat literatur-literatur tersebut, 

kemudian mengklasifikasikannya sesuai dengan pokok-pokok permasalahan 

yang dibahas dalam penelitian. Proses pengumpulan data juga dilakukan 

dengan cara pengutipan, baik secara langsung maupun tidak langsung, 

terhadap bagian-bagian literatur yang dinilai relevan dan dapat dijadikan 

sebagai sumber rujukan ilmiah. Seluruh data yang diperoleh kemudian disusun 

secara sistematis guna mendukung pembahasan penelitian. 



55 

 

 

D. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul, tahap selanjutnya adalah melakukan analisis 

terhadap data tersebut. Analisis data merupakan tahapan yang sangat penting 

dalam penelitian ilmiah karena berfungsi untuk mengolah dan menafsirkan 

data sehingga dapat menghasilkan kesimpulan yang sesuai dengan tujuan 

penelitian. 

   Metode analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode deduktif, yaitu menarik kesimpulan berdasarkan data dan teori yang 

bersifat umum untuk kemudian diarahkan pada pembahasan yang bersifat 

khusus. Selain itu, penelitian ini juga menggunakan metode komparatif, yaitu 

membandingkan pemikiran kedua tokoh yang menjadi objek kajian, baik dari 

segi persamaan maupun perbedaannya. Melalui metode ini diharapkan dapat 

diketahui faktor-faktor penyebab terjadinya ikhtilaf serta kekuatan hujjah yang 

digunakan oleh masing-masing tokoh. 

E. Teknik Penulisan 

Setelah data terkumpul dan dinilai valid, peneliti mengolah serta 

menyajikan data tersebut dengan menggunakan teknik penulisan sebagai 

berikut: 

1. Deduktif, yaitu teknik penarikan kesimpulan dari hal-hal yang bersifat 

umum menuju hal-hal yang bersifat khusus. Dalam konteks penelitian ini, 

pembahasan dimulai dari konsep atau tema umum yang terdapat dalam 



56 

 

 

judul penelitian, kemudian dijabarkan ke dalam beberapa permasalahan 

yang disusun secara sistematis dalam bentuk bab dan subbab. 

2. Induktif, yaitu teknik penarikan kesimpulan dari hal-hal yang bersifat 

khusus menuju kesimpulan yang bersifat umum. Teknik ini dilakukan 

dengan cara mengumpulkan data dari berbagai referensi yang relevan, 

kemudian dianalisis dan dirumuskan menjadi suatu kesimpulan umum 

yang sesuai dengan fokus penelitian. 

3. Deskriptif, yaitu teknik penulisan dengan cara memaparkan dan 

menggambarkan data serta keterangan yang diperoleh secara objektif, 

kemudian dianalisis dan disusun secara sistematis sesuai dengan tujuan 

dan kebutuhan penelitian. 
100

        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
100

 Tohirin, Metode Penelitian Kualitatif Dalam Pendidikan dan Bimbingan Konseling: 

Pendekatan Praktis Untuk Peneliti Pemula dan Dilengkapi dengan Contoh Transkip Hasil 

Wawancara Serta Penyajian Data, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), hlm.67. 



67 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari uraian yang telah dikemukakan sebelumnya, penulis dapat 

menarik kesimpulan sebagai berikut:  

1. Mahmud Syaltut berpendapat bahwa wanita yang menyewakan rahimnya 

(surrogate mother) adalah ibu yang sah secara nasab bagi anak yang lahir 

darinya. Alasannya, wanita ini yang telah mengandung selama sembilan 

bulan penuh, menanggung sakit dan perjuangan dalam melahirkan, 

sehingga anak harus dinasabkan kepadanya. Di sisi lain, Yusuf Al-

Qardhawi memiliki pendapat berbeda, menurutnya ibu pengganti hanya 

berstatus sebagai ibu susuan, bukan ibu nasab. Nasab anak tetap kembali 

ke wanita pemilik sel telur (istri sah), karena faktor biologis dan genetik 

yang menentukan keturunan itu lebih utama.  

2. Dalil yang digunakan Mahmud Syaltut adalah Q.S. Al-Mujadalah (58): 2 

yang menegaskan bahwa ibu ialah wanita yang melahirkan anak. Ia juga 

merujuk pada Q.S. Al-Ahqaf (46): 15 yang menyebutkan tentang susah 

payahnya seorang ibu dalam mengandung hingga menyusui. Syaltut 

menerapkan metode ijtihad qiyas (analogi) dan ra'yi (pertimbangan akal), 

dengan menyamakan ibu pengganti seperti kasus zina, di mana yang 

melahirkan dianggap ibu nasab. Sementara itu, Yusuf Al-Qardhawi 

mengandalkan dalil Q.S. Al-Mu'minun (23): 12-14 yang menggambarkan 

penciptaan manusia dari nutfah (cairan mani) di dalam rahim hingga 



68 

 

 

menjadi janin sempurna, dan Q.S. Al-Furqan (25): 54 tentang keturunan 

dari air mani, yang pada ayat ini menekankan asal usul biologi. Metode 

ijtihadnya adalah istislahi melalui maslahah mursalah, karena ia 

mengutamakan pemeliharaan nasab biologis agar sesuai dengan maqashid 

syariah, yaitu dalam hal menjaga keturunan (hifz al-nasl). 

3. Dalam analisis fiqh muqaranah, pendapat Syaltut dan Qardhawi saling 

melengkapi meskipun berbeda, dan keduanya memperkaya pemahaman 

fiqh kontemporer tentang sewa rahim. Syaltut lebih menekankan 

pendekatan tekstual di mana prioritas diberikan pada perjuangan fisik 

mengandung dan melahirkan. Sebaliknya, Qardhawi menggunakan 

pendekatan kontekstual di mana faktor genetik dari sel telur diutamakan, 

Ikhtilaf (perbedaan pendapat) ini wajar muncul karena penafsiran ayat Al-

Qur‟an yang sama bisa berbeda tergantung konteks zaman, namun 

keduanya sepakat bahwa sewa rahim tetap haram secara keseluruhan 

karena praktik ini melanggar tujuan syari‟ah utama seperti menjaga 

agama, keturunan, dan kehormatan keluarga.  

Menurut penulis, pendekatan Mahmud Syaltut lebih                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    

analogis dan menjunjung akal sehat fiqh, dengan memandang wanita yang 

disewa rahimnya sebagai ibu karena telah bersusah payah berjuang 

menannggung sakit selama ia mengandung dan melahirkan. Sementara 

Yusuf Al-Qardhawi menggunakan pendekatan konsep yang menegaskan 

hubungan nasab hanya kepada pemilik ovum sebagai ibu yang sah. 

 



69 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, ada beberapa saran yang perlu 

diperhatikan yaitu, antara lain: 

1. Mengenai status dari anak hasil inseminasi buatan dengan cara sewa rahim 

atau melalui ibu pengganti (surrogate mother) menurut hukum Islam 

adalah tidak sah dan statusnya sama dengan anak hasil prostitusi. 

Pemerintah hendaknya melarang berdirinya bank sperma dan bank ovum 

untuk pembuahan bayi tabung dan mencegah terjadinya penyewaan atau 

penitipan rahim kepada wanita lain dalam pembuahan bayi tabung. 

Karena, selain bertentangan dengan hukum Islam yang   mana akibat salah 

satunya yaitu merusak nasab anak, hal ini juga bertentangan dengan 

Pancasila dan UUD 1945, serta bertentangan dengan norma agama dan 

moral, karena merendahkan harkat martabat manusia sejajar dengan hewan 

yang diinseminasi tanpa adanya perkawinan. 

2. Pemerintah hendakanya hanya mengizinkan praktik bayi tabung dengan 

sel sperma dan ovum suami istri yang bersangkutan tanpa di transfer ke 

dalam rahim wanita lain (ibu titipan), dan diharapkan di kemudian hari 

baik itu hukum perdata di Indonesia maupun hukum Islam itu sendiri, 

hendaknya melarang keras dengan sanksi-sanksi kepada dok er dan siapa 

saja yang melakukan inseminasi buatan pada manusia dengan sperma atau 

ovum donor dan rahim titipan. 



70 

 

 

3. Diharapkan bagi para ilmuan muslim untuk dapat selalu menggali 

informasi dan memberikan ketetapan hukum terhadap setiap masalah-

masalah kontemporer yang selalu bertambah di setiap zamannya ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Buku 

Aibak Kutbuddin, Kajian Fiqh Kontemporer, (Depok, Sleman, Yogyakarta: 

Kalimedia, 2017). 

Al-Jauziyah Ibn Qoyyim, I‟lam al-Muwaqqi‟in (Beirut: Dar al-Kutub al-

‟Ilmiyyah, 1991). 

Al-Munawar Said Agil Husein. Hukum Islam dan Pluralitas Sosial. Jakarta: 

Penamadani, 2004. 

Al-Qardhawi Yusuf, Halal dan Haram dalam Islam, (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 

1993). 

Al-Qardhawi Yusuf. Fatwa-Fatwa Kontemporer Jilid III, Alih bahasa oleh Abdul 

Hayyie al-Kattani, et.al. (Jakarta: Gema Insani Press, 2002). 

Al-Zuhaili Wahbah, Fiqih Islam Wa Adillatuhu Jilid 9, Alih bahasa oleh Abdul 

Hayyie al-Kattani, et.al. (Jakarta: Gema Insani, 2011). 

Arief Abd Salam, Pembaruan Pemikiran Hukum Islam: Antara Fakta Dan 

Realita: Kajian Pemikiran Hukum Syaikh Mahmud Syaltut (Yogyakarta: 

Lesfi, 2003). 

Ash-Shiddieqy Teungku Muhammad Hasbi, Tafsir Al-Qurannul Majid Ann-Nuur 

Jilid 1, (Semarang: Pustaka Rizki Putra, 2000). 

Azzam Abdul Aziz Muhammad, Abdul Wahhab Sayyed Hawwas, Fiqh 

Munakahat, (Jakarta: Amzah, 2011). 

Bayumi Abdurrahman, Riwayat Hidup Syaikh Mahmud Syaltut (Jakarta: Bulan-

Bintang, 1977). 

Departemen Agama RI, Al-Qur‟an dan Terjemahan, (Bandung : PT. Sygma 

Exagrafika, 2007).  

Departemen Agama RI. Instruksi Presiden No 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi 

Hukum Islam di Indonesia. 1999/2000. 

Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam dalam 

Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis, (Jakarta: Kencana, 2022). 

Ghofur Saiful Amin, Profil Para Mufasir Al-Qur‟an (Yogyakarta: Pustaka Insan 

Madani, 2007). 



72 

 

 

Ghozali Abdul Rahman, Fiqh Munakahat, (Jakarta: Kencana, 2003). 

HS Salim, Bayi Tabung Tinjauan Aspek Hukum, (Jakarta: Sinar Grafika, 1993). 

Indonesia, 3 Kitab Undang-Undang Hukum : KUHPer, KUHP, KUHAP Beserta 

Penjelasannya, Jakarta : Grahamedia Press, 2021. 

Indonesia, Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan. 

Irfan M. Nurul, Nasab dan Status Anak dalam Hukum Islam, (Jakarta: Amzah, 

2013). 

Irianto Koes, Panduan Lengkap Biologi Reproduksi Manusia Untuk Para Medis 

Dan Non Medis, (Bandung: Alfabeta, 2014). 

Judiasih Sonny Dewi, Aspek Hukum Sewa Rahim Dalam Perspektif Hukum 

Indonesia, (Bandung: PT Refika Aditama, 2016). 

Khallaf Abdul Wahab, Ilmu Ushul Fiqh, Cet. XII, (Kuwait: Daar al-Qalam, 1978). 

Manan Abdul, Aneka Masalah Hukum Perdata Islam di Indonesia, (Jakarta: 

Kencana, 2008). 

Munawaroh, “Kedudukan Hukum Surrogacy dalam Fertilisasi In Vitro Menurut 

Yusuf al-Qardhawi dan Naser Makarem Shirazi”, (Skripsi: UIN Sunan 

Gunung Djati, 2021). 

Ratman Desriza, Surrogate Mother Dalam Perspektif Etika Dan Hukum: 

Bolehkah Sewa Rahim Di Indonesia? (Jakarta: PT. Elex Media 

Komputindo, 2012). 

Rusyd Ibnu, Bidayatul Mujtahid Jilid 2, (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007) 

Sabiq As-Sayyid, Fiqh As-Sunnah II, (Jakarta: PT Pena Pundi Aksara). 

Salhab Hasan, As-Syekh Mahmud Syatut Qiro‟ah Fi Tajribah A- Islah Wa Al-

Wihdah Al-Islamiyyah, (Beirut: Maktabah Mu‟min Quraisy, 2008). 

Sarong A.Hamid, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, (Banda Aceh: PeNa, 

2005). 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dann R&D, (Bandung: 

Alfabeta, 2020).  

Suma Muhammad Amin, Hukum Keluarga Islam di Dunia Islam, (Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada, 2004). 



73 

 

 

Syaltut Mahmud, Al-Bidah Asbabuha Wa Madharuha, Ta‟liq Ali Hasan Ali Abdul 

Hamid, (Saudi Arabia: Maktabah Ibn Jauzi, 1988). 

Syaltut Mahmud, Al-Fatawa, (Kairo: Daar Al-Qalam). 

Syaltut Mahmud, Fatwa-fatwa Penting Syaikh Syaltut, Terj: M. Azhari Hatim & 

Muhammad Rum, (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2006). 

Syarifudin Amir, Meretas Kebekuan Ijtihad, Isu-isu Penting Hukum Islam 

Kontemporer di Indonesia. Diukutip oleh Andi Syamsu Alam dan M. 

Fauzan, Hukum Pengangkatan Anak Perspektif Hukum Islam, (Jakarta: 

Kencana Prenada Media Group, 2008).  

Thamrin Husni, Hukum Sewa Rahim Dalam Bayi Tabung, (Yogyakarta: Aswaja 

Pressindo, 2015). 

Utomo Setiawan Budi. Fiqih Aktual : Jawaban Tuntas Masalah Kontemporer, 

(Jakarta: Gema Insani Press, 2003). 

B. Jurnal 
 

Adi, Rudi. Perlindungan Hak Anak dari Surrogate Mother Perspektif Hukum 

Positif dan Hukum Islam. el-Bait : Jurnal Hukum Keluarga Islam, Vol 1. 

No 1. (2022). 

Ali Akbar, Metode Ijtihad Yusuf Al-Qardhawi dalam Fatawa Muashirah, Jurnal 

Ushuluddin, Volume 18, No.1, (2012). 

Aminah Siti, Pengaruh Pemikiran Fiqh Yusuf Al-Qardhawi di Indonesia, Jurnal 

Ummul Qura, Vol. 5, No. 1, (2015). 

Az-Zahra, Nur Ina. Charoline Christy Hutapea dan Syarifah Lisa Andriati. Hak 

Waris Surrogate Mother dari Anak Hasil Sewa Rahim Ditinjau dari Aspek 

Perdata. Jurnal Ilmiah Dunia Hukum. Vol. 7. No 1. (2022). 

Nurhadi, Surrogate Mother dalam Perspektif Hukum Islam Kontemporer, Jurnal 

Al-Ahkam, Vol. 29 No. 2 (2019). 

Khailurrahman, Syaikh Yusuf Qardhawi : Guru Umat Islam Pada Masanya, 

Jurisdictie : Jurnal Hukum dan Syari‟ah, Vol. 2, No.1, (2011). 

C. Website 

http://ejournal.unsuda.ac.id/index.php/HTN/article/download/1705/933 

https://ejournal.uas.ac.id/index.php/Mabahits/article/download/1872/935/ 

http://ejournal.unsuda.ac.id/index.php/HTN/article/download/1705/933
https://ejournal.uas.ac.id/index.php/Mabahits/article/download/1872/935/

