
 
 

RELEVANSI IMAN, ILMU DAN AMAL DALAM AL-

QUR’AN: PRESPEKTIF BUYA HAMKA DALAM TAFSIR 

AL-AZHAR (KAJIAN TAFSIR TEMATIK) 

SKRIPSI 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh  

Gelar Garjana (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

Oleh: 

IQBAL RAHMAN FADILAH 

NIM: 12230212902 

Pembimbing I 

Dr. H. Ali Akbar. MIS 

Pembimbing  II 

Dr. H. Dasman Yahya Ma’ali. Lc. MA 

 

PROGRAM STUDI ILMU ALQUR’AN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UIN SUSKA RIAU 

2025 M/ 1446 H 











i 
 

MOTO 

Ada perjuangan yang tidak ramai, tidak dipuji, dan tidak selalu dimengerti. Ku menempuh 

jalan ini dengan banyak kekurangan: sering ragu, sering lambat, dan sering merasa tertinggal. 

Namun Allah melihat semuanya secara utuh. Apa yang tampak lambat bagi manusia, sering 

kali adalah proses yang sedang disempurnakan oleh-Nya. Di setiap keterbatasan itu, ku 

temukan satu hal yang pasti: Allah tidak pernah meninggalkan hamba-Nya yang berusaha. 

Selama doa tetap dijaga dan sabar tidak dilepas, setiap langkah, sekecil apa pun, selalu 

bergerak menuju maksud-Nya. Dan jika hari ini ku sampai di titik ini, itu bukan karena aku 

telah sempurna, melainkan karena Allah berkenan menyelesaikannya. 

مُحْسِنِيْنَ وَاصْبِرْ فَاِنَّ الٰلَّ 
ْ
جْرَ ال

َ
ا يُضِيْعُ ا

َ
  ل

Bersabarlah, karena sesungguhnya Allah tidak akan menyia-nyiakan pahala orang yang 

berbuat kebaikan. (Q.S. Hūd [11]:115) 

عُسْرِ يُسْرًا  
ْ
عُسْرِ يُسْرًاۙ۞ اِنَّ مَعَ ال

ْ
 فَاِنَّ مَعَ ال

Maka, sesungguhnya beserta kesulitan ada kemudahan. Sesungguhnya beserta kesulitan ada 

kemudahan. (Q.S. Asy-Syarḥ [94]:5-6)



ii 
 

 

KATA PENGANTAR 

 Segala puji dan syukur saya haturkan kepada Allah SWT, Tuhan semesta alam, atas 

segala rahmat, petunjuk, dan bimbingan-Nya yang telah memungkinkan saya menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini dengan judul “Relevansi Iman, Ilmu Dan Amal Dalam Al-Qur’an: 

Prespektif Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar (Kajian Tafsir Tematik)”.Semoga shalawat 

dan salam selalu tercurahkan kepada Rasulullah Muhammad SAW, yang telah memandu 

umat manusia keluar dari masa kebodohan menuju terangnya ilmu dan pengetahuan. 

 Skripsi ini disusun dalam rangka memenuhi ketentuan akademik pada Program Studi 

Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. Dalam penyusunannya, penulis menggunakan pendekatan penelitian kualitatif 

berbasis studi kepustakaan dengan menelusuri berbagai sumber literatur, baik cetak maupun 

elektronik, sebagai upaya memperkuat landasan analisis dan argumentasi ilmiah dalam 

kajian ini. Penulis menyadari sepenuhnya bahwa penyusunan skripsi ini tidak terlepas dari 

bantuan, bimbingan, arahan, serta dukungan berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh 

rasa hormat dan ketulusan, penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang sebesar-

besarnya kepada: 

1. Terkhusus kepada kedua orang tua penulis yang tersayang Ayahanda Muhammad 

Fadli, dan ibunda Ade Mulya Sari. Terimakasih telah menjadi sumber inspirasi dan 

motivasi kuat untuk menyelesaikan tulisan ini. Ribuan doa, dan dukungan baik secara 

moril maupun materil yang di berikan kepada penulis tentu tidak dapat di ganti 

dengan apapun. Mudah mudahan Allah meridhai kita semua dan mengumpulkan kita 

kelak ke dalam syurga-Nya, aamiin  

2. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., Ak., CA. selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. H. Raihani, M.Ed., Ph.D. selaku Wakil Rektor 

I, Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng. selaku Wakil Rektor II, dan Dr. Harris Simaremare, 



iii 
 

M.T. selaku Wakil Rektor III, beserta seluruh civitas akademika UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau yang telah menyediakan fasilitas dan lingkungan akademik yang 

kondusif bagi penulis selama menempuh pendidikan. 

3. Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag., selaku Dekan Fakultas Ushuluddin, Drs. Iskandar 

Arnel, M.A., Ph.D. selaku Wakil Dekan I, Dr. Afizal Nur, S.Th., M.I.S. selaku Wakil 

Dekan II, dan Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., M.A. selaku Wakil Dekan III, atas 

perhatian, dukungan, serta kebijakan akademik yang memudahkan penulis dalam 

menyelesaikan studi. 

4. Dr. Jani Arni, S.Th.I., M.Ag. selaku Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 

Lukmanul Hakim, S.Ud., M.IRKH., Ph.D. selaku Sekretaris Program Studi, beserta 

seluruh pengelola program studi, atas arahan dan kemudahan administrasi akademik 

yang diberikan selama masa perkuliahan. 

5. Dr. H. Hidayatullah Ismail, Lc., MA. selaku Pembimbing Akademik pertama dan Dr. 

Irwandra, MA. Sebagai pembimbing akademik kedua yang senantiasa memberikan 

nasihat, motivasi, dan arahan kepada penulis sejak awal perkuliahan hingga akhir 

masa studi. 

6. DR. H. Ali Akbar MIS. selaku Pembimbing I dan Dr. H. Dasman Yahya Ma’ali, Lc., 

M.A. selaku Pembimbing II, atas kesediaan meluangkan waktu, kesabaran dalam 

membimbing, serta ketelitian dalam memberikan koreksi dan masukan yang sangat 

berharga bagi penyempurnaan skripsi ini. 

7. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang telah 

mendidik, membimbing, dan membekali penulis dengan ilmu pengetahuan serta 

pengalaman akademik selama masa studi. 

8. Bapak dan Ibu tenaga kependidikan, staf administrasi, serta pengelola Perpustakaan 

Universitas dan Perpustakaan Fakultas Ushuluddin atas pelayanan dan fasilitas yang 

sangat membantu penulis dalam proses penyusunan skripsi ini. 

9. Kepada engkau yang kelak Allah hadirkan sebagai pendamping hidupku, karya ini 

kutitipkan sebagai saksi bahwa cita yang setinggi langit hanya dapat digapai dengan 

cara langit: kesabaran, doa, dan ketekunan. Sebelum tanganmu menggenggam 



iv 
 

tanganku, telah lebih dahulu kuikat langkah ini dengan ikhtiar dan harap kepada-

Nya. Semoga setiap huruf yang tersusun di sini kelak menjadi bagian dari jalan 

pulang kita—menuju hidup yang diridhai Allah. 

10. Untuk adik-adik penulis tercinta, lima permata hati yang selalu menghadirkan tawa, 

semangat, dan warna dalam hidup penulis. Terima kasih atas kasih sayang, dukungan, 

dan keceriaan yang tak pernah habis meski jarak dan waktu memisahkan. Kalian 

adalah sumber motivasi dan kebahagiaan yang membuat setiap langkah penulis lebih 

berarti. Semoga Allah senantiasa melindungi, meridhai, dan memandu kalian dalam 

setiap langkah hidup, serta mengumpulkan kita semua dalam surga-Nya, aamiin. 

11. Untuk sahabatku tercinta, Yoga Saputra, yang telah meninggalkan kita terlalu dini, 

terima kasih atas tawa, semangat, dan kenangan indah yang kau tinggalkan. 

Kehadiranmu meski singkat, telah mengajarkan penulis tentang persahabatan, 

keberanian, dan arti dari setiap langkah. Semoga Allah menerima segala amalmu, 

menempatkanmu di sisi-Nya yang terbaik, dan memberi ketenangan abadi, aamiin. 

12. Rekan-rekan penghuni kos di villa pesona, dan juga Rekan Gen 15 yang juga selalu 

memberikan motivasi dan pelajaran, serta berbagi pengalaman kepada penulis, mulai 

dari SMP sampai menginjak bangku perkuliahan bersama-sama merasakan manis 

pahit kehidupan. Semoga hal-hal baik yang kita lakukan bersama diridhoi Allah 

SWT. dan hal-hal yang kurang baik diampuni Allah SWT. 

13. Terima kasih penulis haturkan kepada Hendra, Ilham Musthafa, dan Muhammad 

Wildanul Af, sahabat-sahabat yang selalu hadir di setiap langkah penulis. Kehadiran 

kalian bukan sekadar teman berbagi cerita, tetapi juga lentera yang menuntun ketika 

jalan terasa berat, dan semangat yang tak pernah padam meski tantangan datang silih 

berganti. Kebersamaan, tawa, dan dukungan kalian menjadi kekuatan yang menuntun 

penulis hingga skripsi ini dapat terselesaikan dengan baik. 

14. Seluruh teman-teman prodi IAT kelas C angkatan 22 yang telah membersamai 

penulis selama menempuh pendidikan di bangku perkuliahan. Kebersamaan dalam 

proses pembelajaran, diskusi, serta pengalaman akademik yang dilalui bersama 

menjadi bagian berharga dalam perjalanan akademik penulis dan turut mendukung 



v 
 

penyelesaian skripsi ini.Seluruh pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu 

yang telah memberikan bantuan, baik secara langsung maupun tidak langsung, dalam 

penyusunan skripsi ini. 

15. Seluruh pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu yang telah memberikan 

bantuan, dukungan, dan kontribusi, baik secara langsung maupun tidak langsung, 

dalam proses penyusunan skripsi ini. 

 Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih memiliki berbagai keterbatasan, baik 

dalam hal penyusunan sistematika, kedalaman kajian, maupun cakupan pembahasan. Oleh 

sebab itu, penulis mengharapkan masukan berupa kritik dan saran yang membangun guna 

perbaikan dan penyempurnaan karya ilmiah ini. Akhirnya, penulis berharap skripsi ini dapat 

memberikan manfaat serta sumbangsih bagi pengembangan khazanah keilmuan, khususnya 

dalam kajian Al-Qur’an dan tafsir, serta bermanfaat bagi para pembaca. 

 

 

 

 

 

 

 

Pekanbaru, Juni 2025 

 

Iqbal Rahman Fadilah 

 12230212902



vi 
 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS 

MOTO ................................................................................................................................................. i 

KATA PENGANTAR ....................................................................................................................... ii 

DAFTAR ISI ..................................................................................................................................... vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI .................................................................................................... viii 

ABSTRAK ........................................................................................................................................ xi 

ABSTRACT ..................................................................................................................................... xii 

 xiii .............................................................................................................................................. الملخص 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ....................................................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .................................................................................................................... 7 

C. Identifikasi Masalah ............................................................................................................... 9 

D. Batasan Masalah ..................................................................................................................... 9 

E. Rumusan Masalah ................................................................................................................ 10 

F. Tujuan dan Manfaat Penulisan ............................................................................................. 10 

G.     Sistematika Penulisan .......................................................................................................... 12 

BAB II  KAJIAN TEORITIS ......................................................................................................... 14 

A. Konsep Iman, Ilmu dan Amal .............................................................................................. 14 

B. Kajian yang Relevan ............................................................................................................ 24 

BAB III  METODE PENELITIAN ............................................................................................... 31 



vii 
 

A. Jenis Penelitian ..................................................................................................................... 31 

B. Pendekatan Penelitian ........................................................................................................... 32 

C. Sumber Data ......................................................................................................................... 33 

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................................................... 34 

E. Teknik Analisis Data ............................................................................................................ 35 

BAB IV PEMBAHASAN ................................................................................................................ 37 

A.    Profil Intelektual Buya Hamka ............................................................................................. 37 

B.    Tafsir Al-Azhar sebagai Karya Tafsir Kontekstual ............................................................... 42 

C.    Relasi Iman, Ilmu, dan Amal dalam Tafsir Al-Azhar ........................................................... 44 

D.    Relevansi Pemikiran Buya Hamka tentang Ilmu–Iman–Amal di Era Modern ..................... 51 

BAB V  KESIMPULAN .................................................................................................................. 55 

A. Kesimpulan ........................................................................................................................... 55 

B.    Saran ...................................................................................................................................... 56 

DAFTAR KEPUSTAKAAN ........................................................................................................... 57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat Keputusan Bersama 

(SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 

tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam 

buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliteration), INIS Fellow 

1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش



ix 
 

 Y ي Sh ص

   DI ض

 

B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap Penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal Fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i” , dan dhammah dengan “u”, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = Â  misalnya     ََقَال  menjadi  qâla 

Vokal (i) panjang = Î   misalnya  ََقيِْل  menjadi  qîla 

Vokal (u) panjang = Û   misalnya  ََدوُْن  menjadi  dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “I”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agara dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) =   ََْـو  misalnya  ًَقوَْل  menjadi         qawlan 

Diftong (ay) =   ََْـي  misalnya  َْرَ خَي   menjadi          khayrun 

C. Ta’ Marbuthah 

Ta’ marbuthhah ditarasliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta’ marbuthoh tersebut berada diakhir kalimat, maka ditransliterasikan 

dengan menggunakan “h” al-risalah li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-

tengah kalimat yang terdiri atas susunan mudhof dan mudhof ilaih, maka 

ditranslitrasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat 

berikutnya misalnya َََىفَرحمةَلل menjadi fi rahmatillah 

 

 

 



x 
 

D. Kata Sandang dan Lafald al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak diawal 

kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh al-jalalah yang berada ditengah-tengah kalimat 

yang disandarkan (Idhafah), maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan.... 

2. Al-Bukhary dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan .... 

3. Masya’Allah ka’na wa ma’lam yasya’lam yakun.



xi 
 
 

ABSTRAK 

Al-Qur’an menempatkan iman, ilmu, dan amal sebagai satu kesatuan nilai yang saling 

berelasi dalam membentuk kualitas keberagamaan manusia. Namun, dalam realitas 

keagamaan kontemporer, ketiga unsur tersebut sering dipahami secara parsial, sehingga 

melahirkan ketimpangan antara keyakinan, penguasaan pengetahuan, dan praksis sosial. 

Kondisi ini menimbulkan urgensi untuk mengkaji kembali relasi iman, ilmu, dan amal secara 

integratif dan kontekstual. Penelitian ini memfokuskan kajian pada penafsiran Buya Hamka 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang secara eksplisit membahas relasi iman, ilmu, dan amal, 

yaitu QS. Al-Baqarah [2]: 44, QS. Al-Jumu‘ah [62]: 5, dan QS. Al-‘Ashr [103]: 3 dalam 

Tafsir Al-Azhar. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis konsep serta pola hubungan iman, 

ilmu, dan amal menurut perspektif Buya Hamka, sekaligus mengungkap relevansinya dalam 

menjawab problem dikotomi keilmuan dan krisis praksis keagamaan di era modern. 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis studi pustaka dengan pendekatan tafsir 

tematik (mawḍū‘ī). Sumber data primer adalah Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka, 

sedangkan sumber data sekunder meliputi literatur tafsir, karya pemikiran Islam, dan kajian 

akademik yang relevan. Analisis data dilakukan melalui penghimpunan ayat-ayat tematik, 

telaah penafsiran Buya Hamka, serta relevansi makna ayat dengan realitas sosial-keagamaan. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Buya Hamka memandang iman sebagai fondasi etis, 

ilmu sebagai sarana kesadaran rasional yang bernilai, dan amal sebagai manifestasi konkret 

dari iman dan ilmu. Ketiganya bersifat korelatif, hierarkis, dan tidak dapat dipisahkan. 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa Tafsir Al-Azhar menawarkan model integratif iman–

ilmu–amal yang relevan bagi penguatan etika keilmuan, pembentukan karakter, dan praksis 

keberagamaan umat Islam kontemporer, serta memperkaya pengembangan kajian tafsir 

tematik kontekstual. 

Kata Kunci :Iman, Ilmu,  Amal, Buya Hamka, Tafsir Al-Azhar



xii 
 
 

 

ABSTRACT 

Al-Qur’an places faith (iman), knowledge (ilmu), and action (amal) as an integrated set of 

values that are interrelated in shaping the quality of human religiosity. However, in 

contemporary religious practice, these three elements are often understood partially, resulting 

in an imbalance between belief, mastery of knowledge, and social praxis. This condition 

creates an urgency to re-examine the relationship of faith, knowledge, and action in an 

integrative and contextual manner. This research focuses on Buya Hamka’s interpretation of 

Qur’anic verses that explicitly discuss the relationship of faith, knowledge, and action, 

namely QS. Al-Baqarah [2]:44, QS. Al-Jumu‘ah [62]:5, and QS. Al-‘Ashr [103]:3 in Tafsir 

Al-Azhar. The purpose of this study is to analyze the concept and pattern of the relationship 

between faith, knowledge, and action according to Buya Hamka, as well as to reveal its 

relevance in addressing the dichotomy of knowledge and the crisis of religious praxis in the 

modern era. This research is a qualitative study based on library research using a thematic 

interpretation approach (tafsir mawḍū‘ī). The primary data source is Buya Hamka’s Tafsir 

Al-Azhar, while secondary sources include tafsir literature, Islamic thought works, and 

relevant academic studies. Data analysis was carried out through the collection of thematic 

verses, examination of Buya Hamka’s interpretation, and assessment of the relevance of the 

meaning of the verses to socio-religious realities. The results show that Buya Hamka views 

faith as an ethical foundation, knowledge as a means of rational awareness with value, and 

action as the concrete manifestation of faith and knowledge. The three are correlative, 

hierarchical, and inseparable. This study concludes that Tafsir Al-Azhar offers an integrative 

model of faith–knowledge–action that is relevant for strengthening scholarly ethics, character 

formation, and religious praxis of contemporary Muslims, as well as enriching the 

development of contextual thematic interpretation studies. 

Keywords: Faith, Knowledge, Action, Buya Hamka, Tafsir Al-Azhar



xiii 
 
 

 

 الملخص 

يضع القرآن الكريم الإيمان والعلم والعمل في إطار قيميّ متكامل، تتداخل عناصره في تشكيل جودة  
التدينّ الإنساني. غير أنّ الواقع الديني المعاصر يشهد في كثير من الأحيان فهما جزئيا لهذه العناصر  

المعرفة، والممارسة الاجتماعية. وتفرض هذه  الثلاثة، مما يؤدي إلى ظهور فجوة بين المعتقد، وإتقان  
يركّز هذا البحث   الحالة ضرورة إعادة دراسة العلاقة بين الإيمان والعلم والعمل دراسة تكاملية وسياقية.

على تفسير بويا حمكا للآيات القرآنية التي تناولت بشكل صريح العلاقة بين الإيمان والعلم والعمل، 
، ٣[:  ١٠٣، وسورة العصر ]٥[:  ٦٢، وسورة الجمعة ]٤٤[:  ٢البقرة ]وهي: قوله تعالى في سورة  

كما وردت في تفسير الأزهر. ويهدف هذا البحث إلى تحليل مفهوم ونمط العلاقة بين الإيمان والعلم 
والعمل من منظور بويا حمكا، والكشف عن مدى أهميتها في معالجة إشكالية الازدواجية المعرفية وأزمة  

نية في العصر الحديث. يندرج هذا البحث ضمن الدراسات النوعية المعتمدة على البحث  الممارسة الدي
المكتبي، باستخدام منهج التفسير الموضوعي. ويتمثل المصدر الأساسي للبيانات في تفسير الأزهر  

 ، بينما تشمل المصادر الثانوية كتب التفسير، والمؤلفات الفكرية الإسلامية، والدراسات البويا حمك
الأكاديمية ذات الصلة. وقد تم تحليل البيانات من خلال جمع الآيات ذات الصلة بالموضوع، ودراسة  

  ا وتظهر نتائج الدراسة أن بويا حمك  لها، وربط دلالاتها بالواقع الاجتماعي والديني.   ا تفسير بويا حمك
الوعي العقلي ذي القيمة،    ينظر إلى الإيمان بوصفه أساسا أخلاقيا، وإلى العلم باعتباره وسيلة لتحقيق

الثلاثة   العناصر  هذه  أن  الدراسة  وتؤكد  معا.  والعلم  للإيمان  العملي  التجسيد  بوصفه  العمل  وإلى 
مترابطة ترابطا عضويا، وتتسم ببنية هرمية، ولا يمكن فصل بعضها عن بعض. وتخلص الدراسة إلى 

يقدّم نموذجا تكامليا للإيمان والعلم والع تعزيز  أن تفسير الأزهر  يتمتع بأهمية كبيرة في  الصالح،  مل 
الدينية لدى المسلمين المعاصرين، فضلا عن  أخلاقيات المعرفة، وبناء الشخصية، وتطوير الممارسة 

 إسهامه في إثراء دراسات التفسير الموضوعي السياقي.
، تفسير الأزهراالإيمان، العلم، العمل، بويا حمك  الكلمات المفتاحية:



1 
 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

 Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran Islam yang tidak hanya mengatur aspek 

keimanan secara teologis, tetapi juga mengarahkan manusia dalam membangun 

kehidupan yang seimbang antara dimensi spiritual, intelektual, dan praksis sosial. 

Sebagai kitab petunjuk, Al-Qur’an memuat prinsip-prinsip normatif yang bersifat 

universal dan aplikatif, sehingga relevan untuk setiap ruang dan waktu. Salah satu 

prinsip fundamental yang secara konsisten ditekankan Al-Qur’an adalah keterkaitan erat 

antara iman, ilmu, dan amal sebagai satu kesatuan nilai yang tidak terpisahkan dalam 

kehidupan manusia beriman.1 

 Dalam berbagai ayat, Al-Qur’an menegaskan bahwa iman bukan sekadar pengakuan 

batin, melainkan harus disertai dengan kesadaran intelektual dan diwujudkan dalam 

perbuatan nyata. Dalam QS. al-Mujādilah (58) ayat ke-11 Allah S.W.T berfirman: 

مْْۚ وَاِ 
ُ
ك
َ
مَجٰلِسِ فَافْسَحُوْا يَفْسَحِ الٰلُّ ل

ْ
حُوْا فِى ال مْ تَفَسَّ

ُ
ك
َ
 ل
َ
مَنُوْْٓا اِذَا قِيْل

ٰ
ذِينَْ ا

َّ
يُّهَا ال

َ
شُزُوْا  يٰٓا

ْ
شُزُوْا فَان

ْ
 ان

َ
ذَا قِيْل

وْتُ 
ُ
ذِينَْ ا

َّ
مْۙ وَال

ُ
مَنُوْا مِنْك

ٰ
ذِينَْ ا

َّ
وْنَ خَبِيْر  يَرْفَعِ الٰلُّ ال

ُ
مَ دَرَجٰت   وَالٰلُّ بِمَا تَعْمَل

ْ
عِل
ْ
وا ال  

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu “Berilah 

 kelapangan di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan 

 memberi kelapangan untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu) 

 berdirilah. Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di 

 antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah Maha 

 Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.”( Q.S. Al-Mujādalah [58]:11).2 

 

 
 1 Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), jil. 1, hlm. 45. 
 2 LPMQ, Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi penyempurnaan, (Jakarta: Pustaka Lajnah, 2018), 
hlm.543. 



2 
 
 

 
 
 

Ayat ini menegaskan bahwasannya Allah S.W.T menempatkan orang-orang beriman 

dan berilmu pada derajat yang tinggi, menunjukkan bahwa ilmu memiliki kedudukan 

strategis dalam membangun kualitas keimanan.3 Sementara itu dalam QS. Fāṭir (35): 

ayat 28 Allah S.W.T berfirman: 

 
َ
عُل
ْ
ذٰلِكَ  اِنَّمَا يَخْشَى الٰلَّ مِنْ عِبَادِهِ ال

َ
وَانُهٗ ك

ْ
ل
َ
نْعَامِ مُخْتَلِف  ا

َ
ا
ْ
وَاۤب ِ وَال ؤُا  اِنَّ الٰلَّ عَزِيزْ  غَفُوْر  وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّ مٰۤ   

Artinya: “(Demikian pula) di antara manusia, makhluk bergerak yang bernyawa, dan 

 hewan-hewan ternak ada yang bermacam-macam warnanya (dan jenisnya). 

 Di antara hamba-hamba Allah yang takut kepada-Nya, hanyalah para 

 ulama.635) Sesungguhnya Allah Maha Perkasa lagi Maha Pengampun.” Q.S 

 Fāṭir [35]:28).4 

 Sementara ayat ini menegaskan bahwa ilmu sejati melahirkan rasa takut kepada 

Allah, yang menjadi fondasi etika dan moral. Ayat ini mengisyaratkan bahwa ilmu dalam 

perspektif Al-Qur’an tidak bersifat netral, melainkan sarat dengan tanggung jawab 

spiritual. 

 Di sisi lain, Al-Qur’an juga memberikan kritik tegas terhadap pemisahan antara ilmu 

dan amal. Sementara dalam QS. al-Baqarah (2) ayat ke-44 Allah S.W.T berfirman: 

ا 
َ
فَل

َ
كِتٰبَ   ا

ْ
وْنَ ال

ُ
نْتُمْ تَتْل

َ
مْ وَا

ُ
نْفُسَك

َ
بِر ِ وَتَنْسَوْنَ ا

ْ
مُرُوْنَ النَّاسَ بِال

ْ
تَأ
َ
وْنَ ا

ُ
تَعْقِل   

Artinya: “Mengapa kamu menyuruh orang lain untuk (mengerjakan) kebajikan, 

 sedangkan kamu melupakan dirimu sendiri, padahal kamu membaca kitab 

 suci (Taurat)? Tidakkah kamu mengerti?”(Q.S. Al-Baqarah  [2]:44).5 

Dalam ayat ini Allah S.W.T. menegur sikap inkonsistensi moral orang-orang yang 

menyerukan kebaikan, tetapi melupakan diri sendiri, meskipun mereka membaca dan 

 
 3 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid 4.  (Beirut: Dar Al-Fikr), hlm. 321. 
 4 LPMQ, Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi penyempurnaan, (Jakarta: Pustaka Lajnah, 2018), 
hlm.437. 
 5 LPMQ, Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi penyempurnaan, (Jakarta: Pustaka Lajnah, 2018), hlm.7. 



3 
 
 

 
 
 

mengetahui kitab suci.6 Kritik serupa diperkuat dalam QS. al-Jumu‘ah (62) ayat ke-5 

dimana Allah S.W.T berfirman: 

 
ُ
قَوْمِ امَثَل

ْ
 ال

ُ
سْفَارًا  بِئْسَ مَثَل

َ
 ا
ُ
مِل مَارِ يَحْ حِ

ْ
مَثَلِ ال

َ
وْهَا ك

ُ
مِل مْ يَحْ

َ
وْرٰىةَ ثُمَّ ل وا التَّ

ُ
ل ذِينَْ حُم ِ

َّ
يٰتِ  ال

ٰ
بُوْا بِا ذَّ

َ
ذِينَْ ك

َّ
ل

قَوْمَ الظٰلِمِيْنَ 
ْ
ا يَهْدِى ال

َ
  الٰلِّ  وَالٰلُّ ل

 

Artinya: “Perumpamaan orang-orang yang dibebani tugas mengamalkan Taurat, 

 kemudian tidak mengamalkannya, adalah seperti keledai yang membawa 

 kitab-kitab (tebal tanpa mengerti kandungannya). Sangat buruk 

 perumpamaan  kaum yang mendustakan ayat-ayat Allah. Allah tidak memberi 

 petunjuk kepada kaum yang zalim.”(Q.S. Al-Jumu‘ah [62]:5).7 

 Dalam ayat ini Allah S.W.T memberikan perumpamaan orang-orang yang dibebani 

kitab suci tetapi tidak mengamalkannya, diibaratkan seperti keledai yang memikul kitab-

kitab tanpa memahami isinya. Ayat ini menegaskan bahwa ilmu yang tidak berbuah amal 

kehilangan nilai dan fungsinya secara etis.8 

 Lebih jauh, dalam QS. Al-‘Ashr (103) ayat 1–3 Allah berfirman: 

Allah Subhanahu wa Ta'ala berfirman: 

 

عَصْرِ 
ْ
فِيْ خُسْر  ۞ وَال

َ
سَانَ ل

ْ
اِن
ْ
ذِينَْ ۞ اِنَّ ال

َّ
ا ال

َّ
بْرِ اِل ِ ەۙ وَتَوَاصَوْا بِالصَّ

حَق 
ْ
وا الصٰلِحٰتِ وَتَوَاصَوْا بِال

ُ
مَنُوْا وَعَمِل

ٰ
۞ ا   

Artinya: “Demi masa, sesungguhnya manusia benar-benar berada dalam kerugian, 

 kecuali orang-orang yang beriman dan beramal saleh serta saling 

 menasihati untuk kebenaran dan kesabaran.” Al-‘Aṣr [103]:1-39 

 
 6 Al-Ṭabarī, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān (Beirut: Mu’assasah al-Risālah), jil. 2, hlm. 87. 
 7 LPMQ, Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi penyempurnaan, (Jakarta: Pustaka Lajnah, 2018), 
hlm.553. 
 8 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Beirut: Dār al-Fikr), jil. 8, hlm.  124. 
 9 LPMQ, Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi penyempurnaan, (Jakarta: Pustaka Lajnah, 2018), 
hlm.599. 



4 
 
 

 
 
 

 Ayat ini merumuskan secara ringkas tetapi komprehensif bahwa manusia berada 

dalam kerugian kecuali mereka yang mengintegrasikan iman, amal saleh, serta tanggung 

jawab sosial melalui saling menasihati dalam kebenaran dan kesabaran.10 Ayat ini 

menunjukkan bahwa iman dan amal merupakan syarat keselamatan eksistensial 

manusia, sementara dimensi pengetahuan menjadi prasyarat untuk memahami 

kebenaran dan mengarahkan amal secara tepat. Dengan demikian, secara keseluruhan, 

ayat-ayat Al-Qur’an tersebut memperlihatkan bahwa iman, ilmu, dan amal ditempatkan 

dalam relasi fungsional dan etis, bukan sebagai entitas yang berdiri sendiri. 

 Jika ditarik dalam konteks kontemporer, ayat ayat di atas merepresentasikan 

sebuah peringatan sekaligus solusi. Peringatan agar manusia tidak hanya berhenti pada 

penguasaan ilmu tanpa pengamalan, dan solusi berupa integrasi ilmu dengan amal 

sebagai jalan untuk mencapai kemuliaan hidup. Buya Hamka melalui Tafsir Al-Azhar 

menafsirkan pesan-pesan ini secara kontekstual, sehingga bukan hanya menyentuh aspek 

teologis, tetapi juga menyentuh dimensi sosial-keagamaan masyarakat modern.11 

 Namun demikian, dalam realitas kehidupan umat Islam kontemporer, relasi ideal 

antara iman, ilmu, dan amal tersebut kerap mengalami ketidakseimbangan. Di satu sisi, 

perkembangan ilmu pengetahuan dan pendidikan modern sering kali melahirkan 

kecerdasan intelektual yang tidak diiringi dengan penguatan iman dan tanggung jawab 

moral. Ilmu kemudian diperlakukan sebagai alat teknis dan simbol status sosial, tanpa 

orientasi etis yang jelas. Di sisi lain, terdapat pula kecenderungan keberagamaan yang 

menekankan iman secara simbolik dan emosional, tetapi lemah dalam penguasaan ilmu 

serta kurang berdaya dalam praksis sosial. Kondisi ini melahirkan jurang antara 

pengetahuan, keyakinan, dan tindakan, yang pada akhirnya melemahkan fungsi 

transformatif ajaran Islam dalam kehidupan masyarakat.12 

 
 10 Al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah), jil. 20, 176. 
 11 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 178. 
 12 Ibid. hlm. 112–115.  



5 
 
 

 
 
 

 Dalam konteks inilah, pemikiran Buya Hamka melalui Tafsir Al-Azhar menjadi 

sangat relevan untuk dikaji. Sebagai mufasir yang hidup dalam dinamika sosial modern 

Indonesia, Hamka tidak hanya menafsirkan Al-Qur’an secara tekstual, tetapi juga 

mengaitkannya dengan realitas kehidupan umat. Dalam pandangannya, ilmu harus 

diarahkan oleh iman agar tidak menjadi alat kerusakan, dan iman harus diwujudkan 

dalam amal agar tidak berhenti sebagai kesadaran pasif.13 Tafsir Al-Azhar menampilkan 

corak penafsiran yang integratif, dengan penekanan kuat pada dimensi moral dan sosial 

dari ayat-ayat Al-Qur’an. 

 Kajian tematik terhadap penafsiran Buya Hamka menjadi sebuah langkah yang 

penting untuk memahami bagaimana beliau merancang dan membangun hubungan 

antara iman, ilmu dan amal, terutama dalam konteks kehidupan sosial-keagamaan 

masyarakat Indonesia modern. Selama ini, sebagian besar penelitian lebih 

menitikberatkan pada pendekatan dan metode tafsir yang beliau gunakan, namun belum 

banyak yang secara mendalam mengeksplorasi relasi antara ilmu dan amal sebagai 

pokok pemikiran yang menonjol dalam karya-karya tafsirnya..14 

 Meskipun kajian terhadap Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka telah banyak 

dilakukan, sebagian besar penelitian masih berfokus pada aspek metodologi penafsiran, 

corak adabī-ijtimā‘ī, serta konteks sosial-historis penafsiran beliau.15 Kajian yang secara 

khusus dan sistematis menelaah relasi iman, ilmu, dan amal sebagai satu kesatuan 

konseptual dalam Al-Qur’an melalui perspektif Buya Hamka masih relatif terbatas. 

Akibatnya, relasi fungsional antara dimensi teologis, intelektual, dan praksis sosial 

dalam tafsir Hamka belum tergali secara komprehensif, padahal aspek tersebut 

 
 13 Hamka, Tafsir Al-Azhar (Jakarta: Pustaka Panjimas), jil. 1, hlm. 56–58. 
 14 Rohman, A. “Tafsir Tematik dalam Perspektif Buya Hamka: Telaah atas Nilai Pendidikan Islam.” At-
Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, vol. 15. No. 1, 2020, hlm. 45–60. http://journal. 
uinsgd.ac.id/index.php/tadib/article/view/7380  
 15 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jil. 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 45–47 

http://journal/


6 
 
 

 
 
 

merupakan karakter penting dalam pemikiran keislaman beliau yang kontekstual dan 

membumi.16 

 Pendekatan tafsir tematik (maudū‘ī) dipandang relevan dan signifikan untuk 

menelusuri secara mendalam bagaimana Buya Hamka memahami serta merangkai 

hubungan antara iman, ilmu, dan amal dalam Al-Qur’an. Melalui pendekatan ini, ayat-

ayat yang tersebar di berbagai surah dan memiliki keterkaitan tematik dikumpulkan dan 

dianalisis dalam satu kerangka konseptual yang utuh. Pendekatan tematik 

memungkinkan peneliti menangkap pola relasi antarkonsep secara lebih sistematis, 

sehingga pemahaman terhadap pesan Al-Qur’an tidak bersifat parsial, melainkan 

integratif, sebagaimana ditekankan dalam metodologi tafsir kontemporer.17 

 Penelitian yang dilakukan oleh Mudaris Al Muzamil berjudul “Korelasi antara 

Ilmu dan Amal Menurut Al-Qur’an” telah mengkaji hubungan antara ilmu dan amal 

melalui pendekatan tematik pada ayat-ayat tertentu. Namun demikian, penelitian 

tersebut belum secara spesifik menelaah ayat-ayat kunci seperti QS. Al-Baqarah [2]: 44, 

QS. Al-Jumu‘ah [62]: 5, dan QS. Al-‘Ashr [103]: 3 dalam bingkai penafsiran Buya 

Hamka. Oleh karena itu, penelitian ini diarahkan untuk mengisi ruang kosong tersebut 

dengan menitikberatkan pada ayat-ayat yang secara eksplisit menyoroti ketegangan 

antara pengetahuan dan pengamalan, serta mengeksplorasi bagaimana Hamka 

membangun pendekatan yang lebih kontekstual dan sosial dalam membumikan nilai-

nilai Qur’ani ke dalam kehidupan nyata masyarakat.18 

 Penelitian ini menjadi semakin relevan di tengah arus modernitas yang cenderung 

memisahkan antara ilmu pengetahuan dan praktik sosial, sehingga ilmu kerap direduksi 

 
 16 Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an (Ithaca: Cornell University 
Press, 1994), hlm. 134–136. 
 17 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Tafsir Maudhu‘i (Yogyakarta: Idea Press, 2020), 23–27. 
 18 Mudaris Al Muzamil, Korelasi antara Ilmu dan Amal Menurut Al-Qur’an (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga, 

2019), hlm. 55–60. 



7 
 
 

 
 
 

menjadi akumulasi informasi tanpa orientasi etis. Dalam konteks tersebut, novelty penelitian 

ini terletak pada perumusan model integratif relasi iman–ilmu–amal berdasarkan Tafsir Al-

Azhar, yang tidak hanya bersifat normatif-teologis, tetapi juga aplikatif dalam kehidupan 

sosial. Dengan mengontekstualisasikan pemikiran Buya Hamka terhadap problem 

ketimpangan antara pengetahuan, keyakinan, dan praksis keagamaan, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi konseptual bagi pengembangan studi tafsir tematik 

sekaligus menawarkan kerangka etis Qur’ani dalam membangun karakter masyarakat dan 

bangsa.19 Yang tertuang dalam penelitian ini yang berjudul “Relevansi Relasi Iman, Ilmu 

Dan Amal Dalam Al-Qur’an: Prespektif Buya Hamka Dalam Tafsir Al-Azhar (Kajian Tafsir 

Tematik).”  

B. Penegasan Istilah 

 Untuk menjaga ketepatan analisis dan menghindari ambiguitas penafsiran, penelitian 

ini menetapkan batasan konseptual terhadap istilah-istilah utama yang digunakan dalam 

judul. Perumusan definisi operasional dilakukan secara khusus untuk kepentingan 

analisis tafsir tematik, sehingga tidak dimaksudkan sebagai pembahasan teologis 

normatif dalam arti umum. Dengan batasan ini, istilah yang digunakan memiliki fungsi 

analitis yang jelas dan terarah sesuai dengan tujuan penelitian. 

1. Relevansi dimaknai sebagai tingkat kesesuaian, keterkaitan, dan kebermaknaan 

konsep relasi iman, ilmu, dan amal sebagaimana dipahami Buya Hamka dalam Tafsir 

Al-Azhar dengan kebutuhan, problematika, dan realitas kehidupan umat Islam 

kontemporer. Relevansi tidak hanya dipahami secara teoritis, tetapi juga secara 

normatif dan aplikatif, yakni sejauh mana gagasan integratif iman, ilmu, dan amal 

tersebut mampu memberikan landasan nilai, arah berpikir, serta pedoman praksis 

dalam membangun kesalehan individu dan sosial. Dengan demikian, relevansi dalam 

penelitian ini menunjukkan bahwa relasi iman, ilmu, dan amal dalam Al-Qur’an 

bukan sekadar konsep ideal, melainkan memiliki daya guna aktual dalam menjawab 

 
 19 M. Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama (Tangerang: 
Lentera Hati, 2020), hlm. 211–215. 



8 
 
 

 
 
 

tantangan dikotomi antara pengetahuan, keyakinan, dan praktik keagamaan di masa 

kini. 

2. Relasi dimaknai sebagai hubungan timbal balik yang bersifat fungsional antara iman, 

ilmu, dan amal, bukan sebagai hubungan sebab-akibat yang linear. Dalam perspektif 

Al-Qur’an, ketiganya membentuk satu kesatuan nilai yang saling menguatkan dan 

tidak dapat dipisahkan. Kerangka korelatif ini menjadi landasan analisis dalam 

membaca QS. al-Baqarah [2]: 44, QS. al-Jumu‘ah [62]: 5, dan QS. al-‘Ashr [103]: 

3, yang secara berurutan memuat kritik, peringatan, dan solusi normatif atas problem 

relasi iman, ilmu, dan amal. 

3. Iman dalam penelitian ini dipahami sebagai keyakinan batin yang melahirkan 

orientasi nilai dan kesadaran moral, bukan sekadar pengakuan lisan. Iman 

diposisikan sebagai fondasi spiritual yang seharusnya mengarahkan penggunaan 

ilmu serta melahirkan amal yang bertanggung jawab. Dalam konteks QS. al-Jumu‘ah 

[62]: 5 dan QS. al-‘Ashr [103]: 3, iman berfungsi sebagai dasar etis yang memberi 

makna pada pengetahuan dan menjadi syarat utama keselamatan manusia 

sebagaimana ditegaskan Al-Qur’an. 

4. Ilmu dimaknai sebagai pengetahuan yang bersumber dari wahyu dan akal, yang 

mengandung implikasi moral dan sosial. Dalam penelitian ini, ilmu tidak dipahami 

sebagai akumulasi informasi semata, melainkan sebagai sarana memahami 

kebenaran dan mengarahkan perilaku. QS. al-Baqarah [2]: 44 dan QS. al-Jumu‘ah 

[62]: 5 menampilkan ilmu sebagai entitas yang dapat kehilangan nilai ketika terlepas 

dari iman dan amal, sehingga menjadi sasaran kritik Al-Qur’an terhadap formalisme 

keilmuan yang kering dari etika. 

5. Amal dipahami sebagai perwujudan konkret dari iman dan ilmu dalam bentuk 

tindakan nyata yang berdampak pada kehidupan individu maupun sosial. Amal tidak 

dibatasi pada praktik ritual, tetapi mencakup seluruh perbuatan yang merefleksikan 

nilai iman dan pengetahuan dalam realitas kehidupan. QS. al-‘Ashr [103]: 3 



9 
 
 

 
 
 

dijadikan landasan normatif bahwa amal saleh merupakan konsekuensi logis dari 

iman sekaligus indikator keberhasilan integrasi antara keyakinan dan pengetahuan. 

 Dengan batasan konseptual tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menganalisis 

secara tematik bagaimana Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar membangun relasi iman, 

ilmu, dan amal secara integratif dan kontekstual, khususnya melalui penafsiran terhadap 

Q.S Al-Baqarah Ayat 44, Q.S Al-Jumuah Ayat 5, dan Q.S Al-Ashr Ayat 3 yang menjadi 

fokus kajian. 

C. Identifikasi Masalah 

 Berdasarkan latar belakang yang telah di paparkan di atas, maka dapat diidentifikasi 

beberapa pokok masalah sebagai berikut: 

1. Relasi antara iman, ilmu dan amal masih belum banyak dikaji secara mendalam, 

khususnya dalam konteks penafsiran tokoh lokal seperti Buya Hamka. 

2. Dalam kehidupan masyarakat, penekanan terhadap pentingnya keseimbangan antara 

iman, ilmu dan amal belum sepenuhnya tercermin dalam praktik sehari-hari. 

3. Terdapat kesenjangan yang cukup signifikan antara ajaran Al-Qur’an tentang 

pentingnya integrasi ilmu dan amal dengan realitas sosial umat. 

4. Ketidaksesuaian antara pemahaman keagamaan dengan perilaku praktis juga 

tampak pada sebagian figur keagamaan, yang seharusnya menjadi teladan moral 

bagi masyarakat. 

5. Kajian akademik yang secara khusus menyoroti hubungan antara iman, ilmu dan 

amal melalui pendekatan tematik dalam tafsir, khususnya Tafsir Al-Azhar, masih 

relatif terbatas. 

D. Batasan Masalah 

 Penelitian ini dibatasi pada kajian relasi iman, ilmu, dan amal dalam Al-Qur’an 

melalui pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī) dengan perspektif Buya Hamka dalam Tafsir 

Al-Azhar, dengan fokus pada tiga ayat utama, yaitu QS. Al-Baqarah ayat  44, QS. Al-

Jumu‘ah ayat 5, dan QS. Al-‘Ashr ayat 3. Ketiga ayat tersebut dipilih karena secara 



10 
 
 

 
 
 

konseptual membentuk satu alur pemikiran yang utuh, di mana QS. Al-Baqarah ayat 44 

merepresentasikan kritik terhadap ilmu yang tidak diiringi pengamalan, QS. Al-Jumu‘ah 

ayat 5 menggambarkan kegagalan ilmu yang tidak berlandaskan iman melalui metafora 

yang tegas, dan QS. al-‘Ashr ayat 3 menegaskan solusi normatif Al-Qur’an berupa 

integrasi iman dan amal sebagai syarat keselamatan manusia. Pembatasan ini dilakukan 

berdasarkan pertimbangan akademik dan metodologis untuk menjaga fokus serta 

kedalaman analisis dalam kajian tafsir tematik, bukan karena keterbatasan data Al-Qur’an, 

sehingga diharapkan mampu mengungkap secara lebih tajam bagaimana Buya Hamka 

mengontekstualisasikan relasi iman, ilmu, dan amal dalam Tafsir Al-Azhar tanpa meluas 

ke pembahasan ayat-ayat lain yang bertema serupa. 

E. Rumusan Masalah 

 Berdasarkan uraian latar belakang yang telah dipaparkan sebelumnya, maka 

penelitian ini memfokuskan perhatiannya pada sejumlah permasalahan pokok yang perlu 

dikaji secara mendalam. Permasalahan-permasalahan tersebut dirumuskan dalam bentuk 

pertanyaan penelitian sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran Buya Hamka terkait ayat ayat yang membahas tentang relasi 

antara iman, ilmu dan amal dalam Tafsir Al-Azhar? 

2. Bagaimana relevansi penafsiran Buya Hamka terkait ayat ayat yang membahas 

tentang relasi antara iman, ilmu dan amal dalam menjawab tantangan integrasi iman, 

ilmu dan amal di era modern? 

F. Tujuan dan Manfaat Penulisan 

Berdasarkan pemaparan rumusan masalah yang telah disampaikan sebelumnya, maka 

penelitian ini diarahkan untuk menemukan jawaban atas permasalahan-permasalahan 

yang telah dirumuskan. Oleh karena itu, tujuan penelitian ini dapat dijabarkan sebagai 

berikut: 

 



11 
 
 

 
 
 

1. Tujuan Penelitian 

 Merujuk pada rumusan masalah yang telah dijabarkan sebelumnya, penelitian ini 

bertujuan untuk: 

a. Untuk mengkaji secara mendalam perspektif Buya Hamka dalam Tafsir Al-

Azhar mengenai hubungan antara ilmu, iman, dan amal. Tujuan ini mencakup 

penelusuran metode penafsiran yang digunakan Buya Hamka, cara beliau 

mengontekstualisasikan nilai-nilai Qur’ani dalam realitas sosial, serta pandangan 

beliau tentang pentingnya keseimbangan antara kecerdasan intelektual, kekuatan 

spiritual, dan ketulusan amal dalam membangun pribadi Muslim yang utuh. 

b. Untuk menemukan relevansi dan implikasi nilai-nilai integrasi antara ilmu, iman, 

dan amal dalam konteks kehidupan modern. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi konseptual bagi pembentukan karakter, pendidikan, dan 

etika sosial umat Islam di era globalisasi yang cenderung memisahkan antara 

pengetahuan dan nilai moral-spiritual. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Akademis 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangsih ilmiah dalam 

pengembangan studi tafsir tematik, khususnya dalam membahas keterkaitan 

antara iman, ilmu dan amal melalui perspektif Buya Hamka. Di samping itu, hasil 

kajian ini diharapkan mampu memperkaya literatur dalam bidang Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir serta menjadi rujukan yang bernilai bagi kajian-kajian 

keislaman yang relevan dengan konteks sosial modern. 

b. Manfaat Praktis  

Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang 

lebih aplikatif mengenai pentingnya menyelaraskan penguasaan ilmu dengan 

pengamalan nilai-nilai Qur’ani dalam kehidupan nyata. Lebih jauh, penelitian ini 

juga dimaksudkan sebagai kontribusi dalam pembentukan karakter individu dan 



12 
 
 

 
 
 

masyarakat yang seimbang antara kecerdasan intelektual dan kedalaman 

spiritual, serta sebagai bagian dari pemenuhan tugas akademik untuk 

memperoleh gelar sarjana pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 

Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

G.  Sistematika Penulisan 

 Untuk memberikan arah yang jelas dan terstruktur dalam penyajian isi, sistematika 

penulisan dalam penelitian ini disusun secara runtut agar memudahkan pembaca dalam 

memahami keseluruhan isi kajian. Penelitian ini dibagi ke dalam lima bab utama, dengan 

rincian sebagai berikut: 

 BAB I: Merupakan pendahuluan, didalamnya termuat uraian mengenai latar 

belakang masalah, penegasan istilah, identifikasi dan batasan masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan itu sendiri. 

 BAB II: Merupakan pemaparan kerangka teoretis terkait tema penelitian, termasuk 

pembahasan mengenai konsep iman, ilmu dan amal dalam Al-Qur’an, serta pemikiran 

Buya Hamka dalam bidang tafsir. Bab ini juga menjelaskan pendekatan tematik 

(maudhu’i) dalam studi tafsir serta menguraikan hasil-hasil penelitian terdahulu yang 

relevan, guna memperkuat landasan konseptual dan akademik dari kajian ini. 

 BAB III: Merupakan peguraian metodologi yang digunakan dalam pelaksanaan 

penelitian, yang terdiri atas jenis dan pendekatan penelitian (penelitian kualitatif berbasis 

studi pustaka), metode tafsir tematik (maudhu’i), sumber data primer dan sekunder, serta 

teknik pengumpulan dan analisis data. Semua elemen ini digunakan untuk mengkaji 

penafsiran Buya Hamka terhadap Q.S. Al-Baqarah ayat 44, Q.S. Al-Jumu’ah ayat 5, dan 

Q.S. Al-Asr ayat 3Tafsir Al-Azhar. 

 BAB IV: Merupakan pembahasan, didalamnya berisi analisis mendalam terhadap 

isi Q.S. Al-Baqarah ayat 44, Q.S. Al-Jumu’ah ayat 5, dan Q.S. Al-Asr ayat 3 

sebagaimana ditafsirkan oleh Buya Hamka. Fokus pembahasan terletak pada relasi 



13 
 
 

 
 
 

antara iman, ilmu dan amal sebagaimana tercermin dalam tafsir beliau, serta signifikansi 

dan relevansinya terhadap konteks sosial dan keagamaan umat Islam masa kini. 

 BAB V: Merupakan penutup, didalmnya menyajikan kesimpulan dari keseluruhan 

hasil kajian yang telah dilakukan, serta memberikan saran-saran yang bersifat 

konstruktif untuk penelitian selanjutnya maupun untuk penguatan integrasi antara iman, 

ilmu dan amal dalam kehidupan umat Islam. 



14 
 
 

BAB II  

KAJIAN TEORITIS 

A. Konsep Iman, Ilmu dan Amal 

1. Pengertian  

a. Pengertian iman 

 Dalam perspektif Al-Qur’an dan pemikiran para ulama, iman dipahami sebagai 

keyakinan batin yang mengakar dalam hati dan membentuk orientasi dasar kehidupan 

seorang Muslim. Iman tidak dipersempit pada pengakuan lisan, tetapi merepresentasikan 

penerimaan internal terhadap kebenaran ilahiah yang melahirkan sikap sadar untuk 

tunduk dan patuh.20 Dalam kerangka ini, iman berfungsi sebagai landasan nilai yang 

mengarahkan cara pandang manusia terhadap realitas sekaligus menjadi sumber 

kesadaran moral dalam menilai benar dan salah. Sejumlah pemikir Islam, seperti al-

Rāghib al-Aṣfahānī dan al-Ghazālī, menekankan dimensi batiniah iman yang berdampak 

langsung pada pembentukan kepribadian dan etika, tanpa harus terjebak pada perdebatan 

teologis formal mengenai status iman itu sendiri.21 

 Lebih jauh, iman berperan sebagai fondasi etik dan spiritual bagi seluruh aktivitas 

intelektual dan praksis manusia. Sebagai kesadaran moral, iman menuntut tanggung 

jawab etis dalam proses berpikir dan bertindak, sehingga ilmu dan perbuatan selalu 

berada dalam orientasi ketuhanan.22 Dalam kerangka penelitian ini, iman diposisikan 

sebagai dasar normatif yang memberi arah pada pengembangan ilmu sekaligus menjadi 

pendorong lahirnya amal yang bermakna. Karena itu, iman tidak mencapai keutuhannya 

 
 20 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Qalam, 2009), hlm. 91–93. 
 21 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, jilid 1  (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm.  38–40. 
 22 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā, Jilid 7. (Madinah: Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1995), hlm.  284–
286 



15 
 
 

 
 
 

apabila terlepas dari ilmu dan amal, sebab keterputusan tersebut berpotensi 

menghilangkan daya transformasi iman dalam kehidupan personal maupun sosial.23 

b. Pengertian Ilmu  

 Dalam tradisi keilmuan Islam, ilmu dipahami sebagai hasil aktivitas rasional 

manusia yang berjalan dalam bimbingan wahyu, sehingga berfungsi sebagai sarana 

memahami kebenaran secara menyeluruh. Ilmu tidak terbatas pada akumulasi informasi, 

tetapi mencakup kesadaran bermakna yang mengarahkan manusia pada pemahaman 

hakikat realitas dan tujuan hidup.24 Al-Rāghib al-Aṣfahānī dan al-Ghazālī menegaskan 

bahwa ilmu memiliki dimensi kognitif sekaligus moral, karena pengetahuan yang benar 

semestinya melahirkan kebijaksanaan dan pengenalan terhadap kebenaran. Atas dasar 

itu, penelitian ini membedakan ilmu sebagai sekadar pengetahuan teknis dan ilmu 

sebagai kesadaran bernilai yang memiliki orientasi etis.25 

 Di sisi lain, kualitas dan nilai ilmu sangat ditentukan oleh keterhubungannya 

dengan iman sebagai fondasi spiritual. Ilmu yang berlandaskan iman berfungsi sebagai 

penuntun moral yang mengarahkan perilaku dan mencegah penyimpangan dalam 

penggunaan pengetahuan. Sebaliknya, ilmu yang terlepas dari iman berpotensi 

melahirkan kesombongan intelektual, pragmatisme pengetahuan, serta degradasi etika 

sosial.26 Ibn Taymiyyah dan Buya Hamka menegaskan bahwa ilmu tanpa orientasi iman 

kehilangan daya transformatifnya dan bahkan dapat menjadi sarana kerusakan. Oleh 

karena itu, dalam kerangka penelitian ini, ilmu diposisikan sebagai unsur yang menuntut 

integrasi dengan iman agar mampu melahirkan amal yang bermakna dan bertanggung 

jawab.27 

 
 23 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 52–54. 
 24 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, jilid 1 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 15–18. 
 25 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Qalam, 2009), hlm. 337–339 
 26 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā, jilid 10 (Madinah: Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1995), hlm. 512–
514 
 27 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 60–62. 



16 
 
 

 
 
 

c. Hakikat dan Pengertian Amal 

 Dalam konsepsi Islam, amal dipahami sebagai manifestasi konkret dari iman dan 

ilmu yang terwujud dalam tindakan nyata, baik pada ranah personal maupun sosial. Amal 

tidak dibatasi pada praktik ritual semata, tetapi mencakup seluruh perbuatan yang 

merefleksikan kesadaran keimanan, pemahaman keilmuan, serta tanggung jawab etis dan 

kemanusiaan.28 Al-Ghazālī dan al-Rāghib al-Aṣfahānī menegaskan bahwa amal 

merupakan aktualisasi dari pengetahuan yang telah terinternalisasi dalam diri manusia, 

sehingga kualitasnya ditentukan oleh orientasi batin dan kesadaran moral pelakunya. Atas 

dasar itu, penelitian ini memposisikan amal sebagai ekspresi integratif iman dan ilmu, 

bukan sebagai tindakan mekanis yang berdiri sendiri.29 

 Selanjutnya, amal menempati peran strategis sebagai indikator keberhasilan iman 

dan ilmu dalam kehidupan nyata. Amal tidak sekadar menjadi pelengkap keimanan atau 

konsekuensi sampingan dari pengetahuan, melainkan bukti konkret yang mencerminkan 

kualitas iman dan arah penggunaan ilmu.30 Ibn Taymiyyah dan para fuqahā’ klasik 

menegaskan bahwa iman dan ilmu yang tidak terwujud dalam amal berisiko kehilangan 

makna praksis dan daya transformasinya. Dengan demikian, amal berfungsi sebagai tolok 

ukur etis yang menunjukkan sejauh mana iman dan ilmu berkontribusi dalam membentuk 

perilaku yang bertanggung jawab, sebagaimana dikaji dalam penelitian ini.31 

2. Peran Iman, Ilmu dan Amal Dalam Kehidupan 

a. Peran Iman  

 Dalam kajian pemikiran Islam kontemporer, iman dipahami sebagai orientasi 

hidup yang membentuk sistem nilai dasar serta kerangka normatif dalam cara berpikir 

 
 28 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn jilid 1(Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 22–24 
 29 Al-Rāghib Al-Aṣfahānī, al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Qalam, 2009), hlm. 349–351. 
 30 Hamka, Tafsir Al-Azhar, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 64-66 
 31 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā, jilid 7 (Madinah: Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1995), hlm. 284–
286. 



17 
 
 

 
 
 

dan bersikap seorang Muslim. Iman tidak berhenti pada keyakinan internal, tetapi 

berfungsi sebagai pusat kesadaran etis yang menata relasi manusia dengan realitas, baik 

dalam ranah personal maupun sosial.32 Sejumlah kajian akademik menegaskan bahwa 

iman berperan sebagai worldview normatif yang menentukan arah penggunaan akal, 

sikap moral, dan respons manusia terhadap tantangan kehidupan modern. Dengan 

demikian, iman menjadi fondasi nilai yang memengaruhi pola pikir dan perilaku secara 

menyeluruh, bukan sekadar aspek spiritual individual.33 

 Lebih lanjut, iman berfungsi sebagai pengendali dan penentu arah bagi ilmu dan 

amal agar tidak kehilangan orientasi etis. Berbagai penelitian menunjukkan bahwa ilmu 

yang berkembang tanpa basis iman berpotensi mengalami reduksi makna, sehingga 

terjebak pada rasionalitas instrumental dan kepentingan pragmatis. Dalam konteks ini, 

iman dipahami sebagai kerangka moral yang mengarahkan ilmu agar tetap berfungsi 

untuk kemaslahatan dan pembentukan karakter.34 Penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir 

Al-Azhar juga menegaskan bahwa iman berperan sebagai penimbang etis yang menjaga 

agar ilmu dan amal tidak terlepas dari nilai ketuhanan. Oleh karena itu, iman diposisikan 

sebagai prinsip pengarah yang memastikan integrasi antara pengetahuan dan tindakan 

dalam kehidupan nyata.35 

b. Peran Ilmu  

 Dalam kajian akademik Islam kontemporer, ilmu diposisikan sebagai instrumen 

utama untuk memahami realitas dan menyingkap kebenaran secara rasional dan 

sistematis. Ilmu memungkinkan manusia membaca fenomena kehidupan secara kritis 

 
 32 Asep Saepul Milah, “Iman sebagai Worldview Etis dalam Pemikiran Islam Kontemporer,” Studia 
Islamika 27, no. 2 (2020): hlm. 285–288. 
 33 Ahmad Rafiq, “Etika Keimanan dan Pembentukan Kesadaran Moral Muslim,” Al-Jami‘ah: Journal of 
Islamic Studies 59, no. 1 (2021): hlm. 45–47. 
 34 Zuly Qodir, “Relasi Iman, Ilmu, dan Etika Sosial dalam Perspektif Islam,” Jurnal Ushuluddin 30, no. 
2 (2022): 173–175 
 35 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 52-54. 



18 
 
 

 
 
 

serta menentukan tindakan yang tepat dan proporsional. Sejumlah artikel jurnal 

menegaskan bahwa ilmu merupakan prasyarat bagi amal yang benar, karena tindakan 

yang tidak didasarkan pada pengetahuan cenderung bersifat spekulatif dan berpotensi 

melahirkan kekeliruan etis.36 Dalam kerangka ini, ilmu dipahami bukan sekadar 

akumulasi informasi, tetapi sebagai perangkat epistemologis yang menuntun manusia 

dalam bertindak secara sadar dan bertanggung jawab.37 

 Lebih lanjut, berbagai kajian menunjukkan bahwa ilmu memiliki potensi 

memperkuat iman apabila dipahami secara benar dan diarahkan pada pencarian makna 

serta nilai. Pemahaman ilmiah yang reflektif dapat menumbuhkan kesadaran akan 

keteraturan dan tujuan hidup, sehingga berkontribusi pada pendalaman keimanan. 

Namun, artikel-artikel kritis dalam studi Islam juga menegaskan bahwa ilmu yang 

terlepas dari iman berpotensi menjadi destruktif, karena kehilangan orientasi etis dan 

mudah dimanipulasi untuk kepentingan pragmatis.38 Dalam konteks ini, penafsiran Buya 

Hamka menegaskan bahwa ilmu memerlukan kendali iman agar tetap berfungsi sebagai 

sarana kemaslahatan, bukan sumber kerusakan moral dan sosial.39 

c. Peran Amal  

 Dalam kajian Islam kontemporer, amal dipahami sebagai aktualisasi nyata dari 

iman dan ilmu dalam ruang kehidupan konkret. Amal berfungsi menjembatani nilai-nilai 

normatif yang bersumber dari iman dan pengetahuan dengan realitas sosial yang 

dihadapi manusia. Sejumlah artikel jurnal menegaskan bahwa iman dan ilmu akan 

kehilangan makna operasional apabila tidak terwujud dalam tindakan yang nyata dan 

 
 36 Ahmad Rafiq, “Ilmu, Rasionalitas, dan Tanggung Jawab Moral dalam Perspektif Islam,” Al-Jami‘ah: 
Journal of Islamic Studies 58, no. 2 (2020): hlm. 291–294. 
 37 Siti Mufidah, “Relasi Ilmu dan Amal dalam Pemikiran Islam Kontemporer,” Jurnal Ushuluddin 29, 
no. 1 (2021): hlm.  67–70. 
 38 Zuly Qodir, “Ilmu, Iman, dan Etika Sosial: Kritik atas Rasionalitas Instrumental,” Studia Islamika 
28, no. 1 (2021): hlm. 115–118 
 39 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 60–62. 



19 
 
 

 
 
 

berdampak.40 Oleh karena itu, amal diposisikan sebagai dimensi praksis yang 

memastikan bahwa keyakinan dan pemahaman tidak berhenti pada tataran konseptual, 

tetapi hadir sebagai tindakan etis yang membentuk relasi sosial dan tanggung jawab 

kemanusiaan.41 

 Lebih lanjut, amal berperan sebagai tolok ukur keberagamaan yang paling konkret 

dan terverifikasi. Dalam berbagai kajian akademik, amal dipandang sebagai indikator 

yang menilai sejauh mana iman dan ilmu benar-benar terinternalisasi dalam diri 

seseorang. Klaim iman dan kedalaman ilmu memperoleh legitimasi sosial dan moral 

melalui konsistensi amal yang dilakukan.42 Penafsiran Buya Hamka menegaskan bahwa 

amal bukan sekadar pelengkap iman dan ilmu, melainkan bukti nyata keberhasilan 

keduanya dalam membentuk kepribadian dan perilaku manusia. Dengan demikian, amal 

berfungsi sebagai mekanisme verifikasi yang menegaskan keutuhan relasi iman, ilmu, 

dan praksis keagamaan.43 

3. Tingkatan Relasi Iman, Ilmu dan Amal 

a. Tingkatan Iman 

 Dalam khazanah pemikiran Islam, iman dipahami sebagai realitas yang bersifat 

dinamis dan bertingkat, bukan keadaan yang statis dan seragam. Para ulama menjelaskan 

bahwa iman memiliki kualitas dan derajat yang berbeda-beda pada setiap individu, 

bergantung pada kedalaman penghayatan, kesadaran spiritual, dan konsistensi komitmen 

batin. Al-Ghazālī menegaskan bahwa iman tidak cukup dipahami sebagai pengakuan 

formal semata, melainkan sebagai kondisi hati yang dapat menguat dan melemah seiring 

dengan keadaan jiwa dan orientasi hidup seseorang. Dengan demikian, iman diposisikan 

 
 40 Siti Mufidah, “Amal sebagai Aktualisasi Iman dalam Kehidupan Sosial,” Jurnal Ushuluddin 30, no. 
1 (2022): hlm. 41–44 
 41 Ahmad Muttaqin, “Etika Amal dan Tanggung Jawab Sosial dalam Islam,” Al-Jami‘ah: Journal of 
Islamic Studies 60, no. 2 (2022): hlm. 312–315. 
 42 Zuly Qodir, “Keberagamaan Praksis: Amal sebagai Ukuran Iman dan Ilmu,” Studia Islamika 29, no. 
1 (2022): hlm. 95–98 
 43 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 68. 



20 
 
 

 
 
 

sebagai proses eksistensial yang terus berkembang dan mengalami fluktuasi dalam 

perjalanan kehidupan manusia.44 

 Perbedaan tingkatan iman juga dipengaruhi oleh faktor internal dan eksternal yang 

membentuk kualitas keimanan seseorang. Ibn Taymiyyah menjelaskan bahwa iman 

bertambah melalui penghayatan yang benar, ketundukan batin, dan konsistensi moral, 

serta berkurang akibat kelalaian, dominasi hawa nafsu, dan lemahnya kesadaran 

spiritual.45 Sejumlah ulama lain, seperti Ibn al-Qayyim, menekankan bahwa iman yang 

kuat tercermin pada kejernihan hati dan kestabilan orientasi hidup, sementara iman yang 

lemah mudah terombang-ambing oleh perubahan situasi dan tekanan lingkungan. Oleh 

karena itu, pembahasan tentang tingkatan iman menjadi penting sebagai landasan 

konseptual untuk memahami variasi kualitas keberagamaan manusia secara lebih 

proporsional dan realistis.46 

b. Macam- macam Ilmu 

 Dalam tradisi keilmuan Islam, ilmu secara umum diklasifikasikan ke dalam ilmu 

agama (al-‘ulūm al-dīniyyah) dan ilmu umum atau rasional (al-‘ulūm al-‘aqliyyah). Ilmu 

agama berfungsi sebagai pedoman normatif yang mengatur keyakinan, ibadah, dan 

akhlak, sedangkan ilmu umum berkaitan dengan pemahaman realitas alam dan sosial yang 

menopang kehidupan manusia.47 Al-Ghazālī dan al-Zarnūjī juga membedakan ilmu 

normatif yang berorientasi pada pembentukan nilai dan tujuan hidup, dengan ilmu 

aplikatif yang berfungsi sebagai sarana teknis dalam mewujudkan kemaslahatan. 

Klasifikasi ini menunjukkan bahwa keragaman ilmu bukanlah bentuk dikotomi yang 

 
 44 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, jilid 1 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm.  39–42. 
 45 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā, jilid 7 (Madinah: Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1995), hlm. 226–229 
 46 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Madārij al-Sālikīn, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2010), hlm. 
115–118. 
 47 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 16–18 



21 
 
 

 
 
 

saling menegasikan, melainkan pembagian fungsional dalam satu sistem pengetahuan 

yang utuh.48 

 Lebih lanjut, para ulama menegaskan bahwa seluruh jenis ilmu menuntut orientasi 

etis agar tidak menyimpang dari tujuan kemanusiaan dan ketuhanan. Ilmu pada dasarnya 

bersifat netral sebagai alat epistemologis, namun tidak netral dalam dampaknya terhadap 

kehidupan sosial dan moral manusia.49 Ibn Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim menjelaskan 

bahwa ilmu yang dilepaskan dari nilai akan mudah disalahgunakan, meskipun secara 

metodologis benar. Oleh karena itu, dalam kerangka pemikiran Islam, setiap cabang 

ilmu—baik agama maupun umum—harus diarahkan oleh nilai moral agar menghasilkan 

manfaat dan tidak melahirkan kerusakan.50 

c. Fenomena Relasi (Studi Konseptual) 

 Fenomena ilmu yang tinggi tetapi iman yang lemah menunjukkan adanya 

kesenjangan moral dalam praktik keberagamaan dan kehidupan sosial. Dalam kondisi ini, 

ilmu cenderung diperlakukan sebagai alat instrumental semata, bukan sebagai sarana 

pembentukan nilai dan kesadaran etis. Para ulama seperti al-Ghazālī mengkritik pola 

keilmuan yang hanya berorientasi pada kecakapan intelektual tanpa penghayatan spiritual, 

karena berpotensi melahirkan kecerdasan yang kering secara moral. Ilmu yang terlepas 

dari iman tidak lagi berfungsi sebagai penuntun, melainkan sekadar instrumen yang 

tunduk pada kepentingan hawa nafsu dan ambisi duniawi.51 

 Sebaliknya, relasi antara ilmu yang tinggi, iman yang kuat, dan amal yang 

konsisten dipandang sebagai model ideal integrasi dalam tradisi pemikiran Islam. Dalam 

 
 48 Burhān al-Dīn al-Zarnūjī, Ta‘līm al-Muta‘allim Ṭarīq al-Ta‘allum (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
2003), hlm. 11–13. 
 49 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ al-Fatāwā, Jilid 10 (Madinah: Mujamma‘ al-Malik Fahd, 1995), hlm.  511–
513 
 50 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 
hlm. 129–132. 
 51 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 19–22.  



22 
 
 

 
 
 

kondisi ini, ilmu berperan memperdalam kesadaran iman, sementara iman mendorong 

lahirnya amal yang bertanggung jawab dan bermakna. Ibn al-Qayyim menegaskan bahwa 

ilmu yang benar akan menumbuhkan ketundukan batin dan mendorong komitmen praksis 

yang nyata. Dengan demikian, integrasi ilmu, iman, dan amal mencerminkan 

keberagamaan yang utuh, di mana dimensi kognitif, spiritual, dan etis saling menguatkan 

dalam kehidupan individu maupun sosial.52 

 Namun demikian, fenomena ilmu yang tinggi tanpa disertai amal menunjukkan 

problem formalisme keberagamaan yang secara tegas dikritik dalam tradisi Al-Qur’an. 

Ilmu dalam konteks ini berhenti pada tataran pengetahuan dan wacana, tanpa diiringi 

komitmen praksis yang merefleksikan nilai-nilai yang diketahui. Para mufasir dan ulama 

menegaskan bahwa ilmu semacam ini tidak hanya kehilangan daya transformasi, tetapi 

juga berpotensi menjadi beban moral bagi pemiliknya. Oleh karena itu, ilmu tanpa amal 

dipahami sebagai bentuk ketidaksempurnaan relasi iman, ilmu, dan tindakan dalam 

kehidupan nyata.53 

4. Dampak dan Balasan Relasi Iman, Ilmu, dan Amal 

a. Dampak Iman Tanpa Ilmu 

 Iman yang tidak disertai dengan ilmu berpotensi melahirkan fanatisme sempit, 

kesalahan praksis keagamaan, dan stagnasi berpikir. Dalam kondisi ini, keyakinan tidak 

dibangun di atas pemahaman yang memadai, sehingga mudah terjebak pada sikap 

tekstualistik, penolakan terhadap dialog, serta ketidakmampuan merespons kompleksitas 

realitas. Para ulama menegaskan bahwa iman tanpa ilmu rentan menghasilkan kesalehan 

yang keliru arah, karena tidak ditopang oleh kerangka epistemologis yang benar dan 

proporsional.54 

 
 52 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 
hlm. 135–138. 
 53 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid 4 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), hlm. 492–494 
 54 Abū Ḥāmid al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, jilid 1 (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), hlm. 23–25. 



23 
 
 

 
 
 

b. Dampak Ilmu Tanpa Iman 

 Ilmu yang berkembang tanpa fondasi iman berpotensi menimbulkan krisis moral 

dan penyalahgunaan pengetahuan. Dalam perspektif pemikiran Islam, ilmu yang terlepas 

dari kesadaran ketuhanan kehilangan orientasi etis, sehingga mudah digunakan untuk 

kepentingan kekuasaan, dominasi, atau manipulasi. Ibn Taymiyyah dan Ibn al-Qayyim 

mengingatkan bahwa ilmu semacam ini dapat melahirkan kecerdasan yang destruktif, 

karena tidak diarahkan oleh nilai kebenaran dan tanggung jawab moral.55 

c. Dampak Ilmu Tanpa Amal 

 Ilmu yang tidak diwujudkan dalam amal menimbulkan inkoherensi antara nilai 

yang diketahui dan perilaku yang ditampilkan. Dalam kondisi ini, pengetahuan tidak 

memiliki daya transformasi, bahkan dapat berubah menjadi beban moral bagi pemiliknya. 

Para ulama dan mufasir menjelaskan bahwa ilmu tanpa komitmen praksis mencerminkan 

kegagalan internalisasi nilai, sehingga keberadaan ilmu tersebut justru memperberat 

tanggung jawab etis seseorang.56 

d. Balasan dan Konsekuensi 

 Balasan bagi orang-orang beriman dalam perspektif Islam tidak hanya dipahami 

sebagai ganjaran eskatologis, tetapi juga sebagai ketenangan batin dan kejelasan orientasi 

hidup. Iman yang benar melahirkan stabilitas spiritual dan kekokohan nilai, sehingga 

individu mampu menjalani kehidupan dengan kesadaran moral dan ketundukan batin. 

Para mufasir menegaskan bahwa iman menjadi dasar penerimaan nilai dan pembentukan 

sikap hidup yang lurus.57 

 Lebih lanjut, balasan bagi orang-orang yang beriman dan beramal saleh dipahami 

sebagai bentuk kesempurnaan relasi antara keyakinan dan tindakan. Amal saleh menjadi 

 
 55 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Miftāḥ Dār al-Sa‘ādah, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 
hlm. 145–147. 
 56 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid 4 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), hlm , 497–
499. 
 57 al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006), hlm. 168–170. 



24 
 
 

 
 
 

bukti konkret iman, sekaligus sarana aktualisasi nilai dalam kehidupan sosial. Dalam 

banyak penafsiran, iman dan amal selalu diletakkan secara beriringan untuk menegaskan 

bahwa keberagamaan yang utuh mensyaratkan konsistensi antara keyakinan dan 

perbuatan.58 

 Sebaliknya, konsekuensi bagi orang yang berilmu tetapi tidak beramal 

menunjukkan titik relasi negatif antara pengetahuan dan tanggung jawab moral. Ilmu yang 

tidak diwujudkan dalam amal dipandang sebagai bentuk pengingkaran praksis terhadap 

nilai yang diketahui, sehingga memperberat beban etis dan pertanggungjawaban. Para 

ulama dan mufasir menegaskan bahwa ilmu dalam kondisi ini tidak hanya kehilangan 

nilai, tetapi juga dapat menjadi sebab kecaman moral karena tidak menghasilkan 

perubahan perilaku yang sejalan dengan pengetahuan tersebut.59 

B. Kajian yang Relevan  

 Kajian yang relevan ini memaparkan sejumlah penelitian terdahulu yang berkaitan 

dengan pembahasan iman, ilmu, dan amal dalam kajian Tafsir. Penelusuran ini 

dimaksudkan untuk menempatkan penelitian ini secara proporsional dalam peta 

keilmuan serta menegaskan kontribusi yang hendak diberikan. Di anntara pemelitian 

tersebut adalah: 

1. Skripsi yang di tulis oleh Mudaris Almuzammil, penelitian yang dilakukuan oleh 

penulis memiliki fokus penelitian yang berbeda dengan penelitian sebelumynya 

yaitu perbedaan fokus ayat yang menjadi fokus inti pembahasan, dan juga pemilihan 

sumber kitab tafsir60, sehingga masih tersedia ruang pembahasan untukmemperkaya 

khazanah pengetahuan 

 
 58 Hamka, Tafsir Al-Azhar, jilid 1(Jakarta: Pustaka Panjimas, 2001), hlm. 72–74. 
 59 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, Madārij al-Sālikīn, jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2010), 
hlm.  122–124. 
 60 Mudaris Al Muzamil, Korelasi antara Ilmu dan Amal Menurut Al-Qur’an (Skripsi Sarjana, Universitas 
Islam Negeri Ar-Raniry Aceh, 2020), hlm. 6. 



25 
 
 

 
 
 

2. Skripsi berjudul “Konsep Iman dan Amal Saleh dalam Tafsir Al-Azhar” yang ditulis 

oleh Nurani dari Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) Majene mengkaji 

pemikiran Buya Hamka mengenai hubungan iman sebagai fondasi spiritual dengan 

amal saleh sebagai manifestasi konkret dalam kehidupan sosial. Penelitian ini 

menegaskan bahwa menurut Hamka, iman tidak bersifat pasif, melainkan harus 

terinternalisasi dan teraktualisasi dalam perilaku etis serta tindakan nyata. Melalui 

pendekatan kepustakaan, kajian ini menunjukkan bahwa amal saleh berfungsi 

sebagai indikator kualitas iman, dan iman yang tidak melahirkan amal berpotensi 

kehilangan makna praksisnya.61 Adapun perbedaan dengan penelitian ini terletak 

pada ruang lingkup dan fokus kajian. Penelitian Nurani hanya menitikberatkan pada 

relasi iman dan amal, tanpa mengaitkannya secara sistematis dengan dimensi ilmu 

sebagai unsur epistemologis yang menstrukturkan hubungan keduanya. Sementara 

itu, penelitian ini secara khusus mengkaji relasi iman, ilmu, dan amal sebagai satu 

kesatuan konseptual dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir tematik, sehingga 

diharapkan mampu melengkapi dan memperluas kajian sebelumnya dengan 

menghadirkan model integratif yang lebih komprehensif dalam perspektif Tafsir Al-

Azhar. 

3. Skripsi berjudul “Istiqomah dalam Al-Qur’an: Studi Pemikiran Hamka dalam Tafsir 

Al-Azhar” yang ditulis oleh mahasiswa UIN Walisongo Semarang dan 

dipublikasikan melalui Walisongo Repository mengkaji konsep istiqomah 

berdasarkan penafsiran Buya Hamka dalam Tafsir Al-Azhar. Penelitian ini 

menggunakan metode kepustakaan dengan pendekatan tematik untuk menelusuri 

ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan istiqomah serta bagaimana Hamka 

memaknai sikap konsistensi iman dan keteguhan moral dalam menghadapi dinamika 

kehidupan. Kajian ini menegaskan bahwa menurut Hamka, istiqomah bukan sekadar 

keteguhan ritual, melainkan sikap hidup yang mencerminkan konsistensi antara 

 
 61 Nurani, Konsep Iman dan Amal Saleh dalam Tafsir Al-Azhar, Skripsi, Program Studi Ilmu Al-Qur’an 
dan Tafsir, STAIN Majene https://repository.stainmajene.ac.id/items/fb75a499-e354-4077-984a-
b63769c4123f 

https://repository.stainmajene.ac.id/items/fb75a499-e354-4077-984a-b63769c4123f
https://repository.stainmajene.ac.id/items/fb75a499-e354-4077-984a-b63769c4123f


26 
 
 

 
 
 

keyakinan batin, komitmen nilai, dan perilaku etis dalam realitas sosial.62 Adapun 

perbedaannya dengan penelitian ini terletak pada fokus dan cakupan analisis. 

Penelitian tentang istiqomah ini hanya menyoroti satu nilai etis tertentu dalam Al-

Qur’an, yakni istiqomah, tanpa mengaitkannya secara konseptual dengan relasi 

iman, ilmu, dan amal sebagai satu kesatuan yang saling berelasi. Sementara itu, 

penelitian ini secara khusus mengkaji relasi iman, ilmu, dan amal dalam perspektif 

Buya Hamka melalui pendekatan tafsir tematik, sehingga tidak hanya menekankan 

satu nilai moral tertentu, tetapi merumuskan kerangka integratif yang lebih 

komprehensif dalam memahami keberagamaan Qur’ani secara kontekstual. 

4. Artikel berjudul “Faktor Meningkat dan Menurunnya Keimanan Menurut Tafsir Al-

Azhar” yang dipublikasikan melalui eJournal UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

mengkaji dinamika keimanan manusia berdasarkan penafsiran Buya Hamka dalam 

Tafsir Al-Azhar. Penelitian ini menyoroti faktor-faktor yang menyebabkan iman 

mengalami peningkatan maupun penurunan, baik yang bersifat internal—seperti 

kualitas kesadaran spiritual dan pengendalian diri—maupun eksternal, seperti 

lingkungan sosial dan tantangan kehidupan modern. Dengan pendekatan tematik, 

kajian ini menegaskan bahwa menurut Hamka, iman bersifat dinamis dan sangat 

dipengaruhi oleh keterlibatan manusia dalam realitas sosial serta konsistensi dalam 

menjalankan nilai-nilai keagamaan.63 Adapun perbedaannya dengan penelitian ini, 

artikel tersebut hanya berfokus pada aspek iman dan dinamika naik-turunnya 

keimanan, tanpa mengaitkannya secara sistematis dengan dimensi ilmu dan amal 

sebagai satu kesatuan konseptual. Sementara itu, penelitian ini secara khusus 

menelaah relasi iman, ilmu, dan amal dalam Al-Qur’an melalui perspektif Buya 

 
 62 stiqomah dalam Al-Qur’an: Studi Pemikiran Hamka dalam Tafsir Al-Azhar, Skripsi, Fakultas 
Ushuluddin dan Humaniora, UIN Walisongo Semarang, diakses 23 November 2025. hlm. 10: 
https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/26457 
 63 Lihat artikel “Faktor Meningkat dan Menurunnya Keimanan Menurut Tafsir Al-Azhar”, eJournal UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung, diakses 23 November 2025 melalui 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17937 
 

https://eprints.walisongo.ac.id/id/eprint/26457?utm_source=chatgpt.com
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17937


27 
 
 

 
 
 

Hamka, sehingga tidak hanya menempatkan iman sebagai kesadaran spiritual, tetapi 

juga mengkaji peran ilmu sebagai landasan epistemologis serta amal sebagai 

manifestasi praksis dari iman dan ilmu secara integratif dan kontekstual.64 

5. Artikel karya Tsaqafah, Wisnu al-Amin dan Maria Ulfa menulis artikel berjudul 

Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Moralitas: Analisis Problem dan Tanggung 

Jawab Keilmuan. Jurnal ini mengkaji relasi antara ilmu, amal, dan adab sebagai 

bagian dari tanggung jawab keilmuan dalam masyarakat Muslim. Meskipun terdapat 

irisan pembahasan dengan penelitian ini, fokus jurnal tersebut lebih diarahkan pada 

isu moralitas dan etika keilmuan dalam masyarakat, bukan secara khusus pada relasi 

ilmu dan amal sebagaimana dibahas dalam ayat-ayat Al-Qur’an.65 

6. Kajian artikel yang dilakukan oleh Dindin Moh. Saefudin, M. Solahudin, dan Izzah 

Faizah Siti Rusydati Khaerani mengkaji relasi antara iman dan amal saleh dalam Al-

Qur’an melalui pendekatan semantik, pada jurnal Al-Bayan.  Penelitian ini 

menunjukkan bahwa penyebutan iman dan amal saleh secara beriringan dalam Al-

Qur’an mengandung makna konseptual yang menegaskan keterkaitan antara 

keyakinan batin dan perwujudan tindakan nyata. Meskipun memberikan kontribusi 

penting dalam aspek kebahasaan dan semantik, kajian ini belum secara khusus 

membahas relasi iman dan amal dalam kerangka tafsir tematik yang dikaitkan 

dengan pemikiran mufasir tertentu, khususnya Buya Hamka.66 

7. Artikel yang ditulis oleh Nurdin Manyak membahas posisi pendidikan Islam dalam 

mengembangkan iman, ilmu, dan amal saleh sebagai satu kesatuan yang integral, 

dalam jurnal Ar-raniry. Kajian ini menegaskan bahwa pendidikan Islam idealnya 

tidak hanya berorientasi pada penguasaan pengetahuan, tetapi juga pada penguatan 

 
 64 Lihat artikel “Faktor Meningkat dan Menurunnya Keimanan Menurut Tafsir Al-Azhar”, eJournal UIN 
Sunan Gunung Djati Bandung, diakses pada tanggal 23 November 2025 melalui 
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17937 
 65 Wisnu al-Amin dan Maria Ulfa, "Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Moralitas: Analisis Problem dan 
Tanggung Jawab Keilmuan", dalam Jurnal Tzagafah Nomor 1, (2015), hlm. 49-50. 
 66 Dindin Moh. Saefudin, M. Solahudin, dan Izzah Faizah Siti Rusydati Khaerani, “Iman dan Amal Saleh 
dalam Al-Qur’an: Studi Kajian Semantik,” Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2017): 
diakses 23 November 2025. hlm. 10–20. https://journal.unj.ac.id/unj/index.php/jsq/article/view/13619 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17937


28 
 
 

 
 
 

iman dan pembiasaan amal saleh dalam kehidupan peserta didik. Meskipun relevan 

secara konseptual, penelitian ini lebih menitikberatkan aspek pedagogis dan praksis 

pendidikan, sehingga belum mengkaji relasi iman–ilmu–amal secara tematik 

berbasis penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an.67 

8. Artikel yang ditulis oleh Amrullah menyoroti penguatan iman, ilmu, dan amal 

sebagai fondasi pendidikan agama Islam di abad ke-21. Penelitian ini menekankan 

bahwa ketiga unsur tersebut harus dipahami secara integratif untuk menjawab 

tantangan globalisasi dan krisis moral. Namun demikian, kajian ini bersifat normatif-

konseptual dalam konteks pendidikan dan belum diarahkan pada analisis relasi iman, 

ilmu, dan amal dalam kerangka tafsir Al-Qur’an, khususnya melalui pendekatan 

tafsir tematik.68 

9. Artikel yang di tulis oleh Muhammad Adam Ali Fikar Irhamni mengkaji kolokasi 

kata iman dan amal saleh dalam Al-Qur’an melalui pendekatan linguistik, pada 

jurnal Iaifa. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa keterkaitan kedua istilah tersebut 

memiliki pola kebahasaan yang konsisten dan bermuatan normatif. Kendati 

memberikan kontribusi penting dalam kajian bahasa Al-Qur’an, penelitian ini belum 

mengembangkan analisis menuju relasi konseptual iman–ilmu–amal, serta tidak 

melibatkan pembacaan tafsir tematik dari mufasir tertentu.69 

10. Artikel yang ditulis Zikri Fachrul Nurhadi, Dian Ranita, dan Ummu Salamah 

membahas implementasi iman, ilmu, dan amal dalam kehidupan perguruan tinggi 

melalui perspektif komunikasi keagamaan, dalam jurnal Iaifa. Penelitian ini 

menunjukkan bagaimana nilai iman dan ilmu memengaruhi praktik amal dalam 

 
 67 Nurdin Manyak, “Posisi Pendidikan Islam dalam Mengembangkan Ilmu, Iman, dan Amal Saleh,” 
Jurnal Mudarrisuna 3, no. 2 (2025).  diakses 23 November 2025.https://jurnal.ar-
raniry.ac.id/index.php/mudarrisuna/article/view/276 
 68 Amrullah, “Penguatan Iman, Ilmu, dan Amal sebagai Landasan Pendidikan Agama Islam Abad ke-
21,” Sindoro: Cendikia Pendidikan (2025). diakses 23 November 2025 
https://ejournal.cibinstitute.com/index.php/sindoro/article/view/2033 
 69 Muhammad Adam Ali Fikar Irhamni, “Kolokasi Bahasa Berbentuk al-Ma‘ṭhūf dan al-Ma‘ṭhūf ‘Alaih: 
Kata Iman dan Amal Saleh dalam Al-Qur’an,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir, dan Pemikiran Islam 5, 
no. 3 (2024). diakses 23 November 202. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/1699  

https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/mudarrisuna/article/view/276
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/mudarrisuna/article/view/276
https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/takwiluna/article/view/1699


29 
 
 

 
 
 

konteks sosial akademik. Meskipun relevan secara empiris, fokus kajian ini bersifat 

sosiologis dan komunikatif, sehingga belum menyentuh dimensi konseptual relasi 

iman–ilmu–amal dalam perspektif tafsir Al-Qur’an.70 

11. Kajian artikel oleh Mufti Miftahul Khoir dan tim menelaah relasi ilmu dan amal 

dalam pendidikan Islam dengan merujuk pemikiran Al-Ghazālī dalam Minhāj al-

‘Ābidīn, pada jurnal intelek insan cendikia. Penelitian ini menegaskan bahwa ilmu 

dalam Islam harus berorientasi pada amal sebagai tujuan etik dan spiritual. Namun, 

kajian ini masih terbatas pada relasi ilmu dan amal, serta belum mengaitkannya 

secara utuh dengan konsep iman dan analisis ayat-ayat Al-Qur’an melalui 

pendekatan tafsir tematik.71 

12. Artikel yang di tulis oleh Andrianto dalam jurnal Tarbiyatuna dengan judul 

Implementasi Komunikasi Edukatif dalam Pemaduan Iman, Ilmu dan Amal (Studi 

Pembelajaran PAI di SMA IT Abu Bakar Yogyakarta) menyuguhkan pembahasan 

yang lebih bersifat praktis-pedagogis. Penelitian ini menggunakan pendekatan 

lapangan untuk mengkaji bagaimana komunikasi edukatif mampu memadukan unsur 

iman, ilmu, dan amal dalam konteks pembelajaran. Adapun penelitian ini bersifat 

kepustakaan dan bersifat konseptual-normatif, sehingga ruang lingkup kajiannya 

berbeda.72 

13. Artikel yang di tulis oleh Dindin Moh Saepudin, M. Solahudin, dan Izzah Faizah Siti 

Rusydati Khairani berjudul “Iman dan Amal Saleh dalam Al-Qur’an” dalam jurnal 

al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir memuat artikel dari. Artikel 

tersebut mengupas relasi iman dan amal dalam Al-Qur’an dengan menggunakan 

pendekatan semantik. Amal saleh dimaknai sebagai perbuatan baik yang 

 
 70 Zikri Fachrul Nurhadi, Dian Ranita, dan Ummu Salamah, “Faith, Knowledge, and Charity: 
Communication and Implementation in University Life,” Alhadharah: Jurnal Ilmu Dakwah 23, no. 2 (2024). 
diakses 23 November 2025. https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/alhadharah/article/view/11029 
 71 Mufti Miftahul Khoir et al., “Korelasi Ilmu dan Amal dalam Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazālī 
dalam Kitab Minhāj al-‘Ābidīn,” Jurnal Intelek Insan Cendikia (2025). diakses 23 November 2025. 
https://jicnusantara.com/index.php/jiic/article/view/644 
 72 Andrianto. "Implementasi Komunikasi Edukatif dalam Pemaduan Iman. Imu dan Amal Studi 
Pembelajaran PAI di SMA IT Abu Bakar Yogyakarta", dalam Junal Tarbiyatuna Nomor 2, (2019), hlm. 43. 



30 
 
 

 
 
 

berlandaskan pada iman. Meskipun sama-sama membahas amal, penelitian ini lebih 

menekankan pada keterkaitan antara ilmu dan amal dalam perspektif tafsir tematik 

(mawḍu‘i), sehingga memberikan kontribusi yang berbeda baik dari sisi pendekatan 

maupun objek kajian.73 

 Berdasarkan pembahasan dalam bab ini, dapat disimpulkan bahwa kajian tentang 

relasi ilmu dan amal memiliki fondasi yang kuat dalam teori integrasi keilmuan Islam, 

pendekatan tafsir tematik (mawḍū‘ī), serta pemikiran tokoh seperti Buya Hamka. 

Landasan teori yang telah dipaparkan membentuk kerangka berpikir konseptual yang 

mendasari arah penelitian ini, sementara kajian pustaka menunjukkan bahwa meskipun 

telah ada studi yang membahas ilmu atau amal secara terpisah, penelitian khusus yang 

mengaitkan keduanya dalam tafsir Q.S. Al-Baqarah ayat 44, Q.S. Al-Jumu’ah ayat 5, 

dan Q.S. Al-Asr ayat 3 masih terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi 

celah tersebut sekaligus memperkaya khazanah tafsir tematik dengan pendekatan yang 

lebih kontekstual dan aplikatif. 

 
 73 Dindin Moh Saepudin, M. Solahudın dan Izzah Farzah San Rusydan Khairani, "Iman dan Amal Saleh 
dalam Al-Qur'an", dalam Jamal al-Bayan Jurnal Stud-Our'an dan Tatsu, Nomor 2. (2017), hlm. 15. 



31 
 
 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

 Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research), yaitu jenis 

penelitian yang bertumpu pada penelusuran, pengumpulan, dan analisis data yang 

bersumber dari literatur-literatur tertulis seperti kitab tafsir, buku-buku keislaman, jurnal 

ilmiah, skripsi, dan karya ilmiah lainnya yang relevan dengan tema penelitian. Dalam 

konteks ini, sumber data utama berasal dari ayat-ayat Al-Qur’an dan penafsiran para 

mufassir, terutama yang membahas tentang relasi antara iman, ilmu dan amal, serta 

ditunjang oleh literatur pendukung dari berbagai bidang keilmuan yang terkait.74 

 Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah tafsir tematik (mawḍū‘ī) dengan 

pendekatan adabi-ijtima‘i, yaitu metode penafsiran yang menghimpun ayat-ayat Al-

Qur’an berdasarkan satu tema tertentu, kemudian dianalisis secara sistematis untuk 

memperoleh pemahaman yang utuh dan terpadu. Dalam penelitian ini, ayat-ayat yang 

membahas relasi antara ilmu, iman, dan amal dikumpulkan dari berbagai surah, lalu dikaji 

dalam satu kerangka konseptual. Pendekatan ini memungkinkan peneliti menelusuri pesan 

Al-Qur’an secara menyeluruh, tidak parsial, serta menangkap kesinambungan makna 

antar ayat yang saling berkaitan. Metode tafsir tematik dipilih karena relevan untuk 

mengungkap hubungan konseptual antar nilai Qur’ani yang tersebar dalam berbagai 

konteks wahyu.75 

 Pendekatan adabi-ijtima‘i digunakan untuk menelaah penafsiran Buya Hamka 

dalam Tafsir Al-Azhar dengan menekankan dimensi sosial, moral, dan kemasyarakatan 

 
 74 Nashruddin Baidan, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016), hlm. 
103. 
 75 ʿAbd al-Ḥayy al-Farmāwī, Al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī (Kairo: al-Ḥaḍārah al-ʿArabiyyah, 1977), 
hlm. 24–27. 



32 
 
 

 
 
 

dari ayat-ayat yang dikaji. Analisis difokuskan pada teks tafsir, konteks sosial-keagamaan 

yang melatarbelakangi penafsiran, serta konstruksi makna yang dibangun oleh Buya 

Hamka dalam mengaitkan ilmu, iman, dan amal. Melalui analisis pemikiran mufasir, 

penelitian ini tidak hanya memaparkan makna ayat secara normatif, tetapi juga 

menyingkap bagaimana Hamka mengontekstualisasikan pesan Al-Qur’an untuk 

menjawab problem moral dan keilmuan umat. Dengan demikian, tafsir dipahami sebagai 

sarana transformasi nilai, bukan sekadar penjelasan linguistik semata.76 

B. Pendekatan Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research), mengingat objek kajian sepenuhnya bersumber dari 

literatur, khususnya kitab-kitab tafsir dan referensi keislaman yang relevan. Pendekatan 

ini memungkinkan penulis untuk melakukan telaah kritis dan mendalam terhadap 

berbagai sumber tertulis, baik primer maupun sekunder, tanpa melakukan observasi 

langsung ke lapangan. Fokus utama terletak pada upaya memahami dan menguraikan 

hubungan antara ilmu dan amal dalam perspektif Al-Qur’an melalui studi teks77. 

 Selain itu, penelitian ini menerapkan pendekatan tematik (mawḍu‘ī) dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini dilakukan dengan menghimpun ayat-

ayat yang berkaitan dengan satu tema tertentu—dalam hal ini, tema ilmu dan amal—yang 

tersebar dalam berbagai surah, kemudian dianalisis secara menyeluruh untuk 

mendapatkan pemahaman komprehensif tentang pandangan Al-Qur’an mengenai tema 

tersebut78. 

 
 76 Amin al-Khūlī, Manāhij Tajdīd fī al-Naḥw wa al-Balāghah wa al-Tafsīr (Kairo: Dār al-Maʿrifah, 1961), 
hlm. 299–305. 
 77 Mestika Zed, Metodologi Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), hlm. 3–
4. 
 78 Manna’ Khalil al-Qaththan, Mabahits fi ‘Ulum al-Qur’an (Beirut: Maktabah al-Ma‘arif, 1973), hlm. 
361–365. 



33 
 
 

 
 
 

 Guna memperkuat analisis terhadap makna ayat-ayat yang dikaji, pendekatan ini 

juga didukung oleh metode tafsir ‘ilmi, yaitu pendekatan yang memadukan tafsir Al-

Qur’an dengan pengetahuan ilmiah kontemporer. Dengan pendekatan ini, penafsiran 

terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tidak hanya mempertimbangkan aspek tekstual dan 

normatif, tetapi juga memperhatikan relevansinya dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan modern79. Hal ini sangat penting untuk menunjukkan keterkaitan antara 

nilai-nilai keilmuan dan praktik amal dalam kehidupan masyarakat masa kini secara lebih 

rasional dan aplikatif. 

C. Sumber Data 

 Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori, yaitu sumber data 

primer dan sumber data sekunder: 

1. Sumber Data Primer mencakup: 

a. Al-Qur’an Al-Karim beserta terjemahannya,  

b. Tafsir Al-Azhar sebagai sumber utama kajian tematik. 

2. Sumber Data Sekunder berupa berbagai literatur pendukung yang memiliki 

keterkaitan dengan tema penelitian, di antaranya: 

a. Kitab-kitab tafsir yang bercorak ‘ilmi dan tematik, seperti: Tafsir al-Mishbah 

karya M. Quraish Shihab, Mafātīḥ al-Ghayb karya Fakhruddin ar-Razi, Al-

Jawāhir fī Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm karya Thantawi Jauhari. 

b. Kitab-kitab ini menjadi rujukan utama dalam menggali pemaknaan ayat-ayat Al-

Qur’an yang membahas relasi antara iman, ilmu dan amal. 

c. Karya-karya ilmiah lain seperti jurnal akademik, artikel ilmiah, skripsi, tesis, dan 

disertasi yang relevan dengan tema hubungan ilmu dan amal dalam perspektif 

Al-Qur’an serta pendekatan tafsir ‘ilmi dan tematik. 

 
 79 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 
Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992), hlm. 387–388. 
 



34 
 
 

 
 
 

 

D. Teknik Pengumpulan Data 

 Penelitian tafsir tematik (tafsīr mawḍū‘ī) menuntut mekanisme pengumpulan data 

yang sistematis agar ayat-ayat Al-Qur’an tidak dipahami secara terpisah dan parsial. Salah 

satu formulasi metodologis yang banyak digunakan dalam kajian akademik adalah model 

tafsir tematik yang dirumuskan oleh ‘Abd al-Ḥayy al-Farmāwī. Metode ini menekankan 

penetapan tema yang jelas, penghimpunan ayat secara menyeluruh, serta analisis 

penafsiran secara terarah. Melalui prosedur tersebut, tafsir tematik diharapkan mampu 

menghasilkan pemahaman yang utuh, koheren, dan bertanggung jawab secara ilmiah.80 

1. Menetapkan tema penelitian secara spesifik dan terfokus. Tema dipilih berdasarkan 

persoalan konseptual atau fenomena aktual yang relevan untuk dikaji melalui Al-

Qur’an. Penetapan tema ini berfungsi sebagai dasar arah analisis agar pembahasan 

tetap sistematis dan terkontrol. 

2. Menghimpun seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan tema, baik secara 

langsung maupun tidak langsung. Pengumpulan ayat dilakukan dengan bantuan 

indeks Al-Qur’an, kamus tematik, dan perangkat pendukung lainnya. Langkah ini 

bertujuan memperoleh data ayat secara komprehensif dan menghindari pemilihan 

ayat yang bersifat parsial. 

3. Ayat-ayat yang telah terkumpul disusun berdasarkan urutan kronologis turunnya atau 

kesesuaian konteks tematiknya. Penyusunan ini membantu melihat kesinambungan 

pesan Al-Qur’an serta perkembangan penekanan makna dalam tema yang dikaji. 

Dengan demikian, analisis tidak terlepas dari struktur wacana Al-Qur’an. 

4. Mengkaji konteks ayat melalui analisis asbāb al-nuzūl dan hubungan antarayat 

(munāsabah). Tahap ini dilakukan untuk menjaga ketepatan pemahaman serta 

 
 80 ‘Abd al-Ḥayy al-Farmāwī, al-Bidāyah fī al-Tafsīr al-Mawḍū‘ī (Kairo: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994), 
hlm. 41–43. 



35 
 
 

 
 
 

menghindari penafsiran yang ahistoris. Analisis konteks juga memperjelas relasi 

makna antarayat dalam satu tema. 

5. Ayat- ayat tersebut dianalisis melalui penafsiran para mufasir sesuai fokus penelitian. 

Tafsir mufasir utama dijadikan rujukan sentral, sementara tafsir lain digunakan 

sebagai pembanding dan penguat analisis. Langkah ini bertujuan memperoleh 

pemahaman yang mendalam dan proporsional. 

6. Merumuskan kesimpulan tematik sebagai sintesis dari seluruh ayat dan penafsiran 

yang telah dianalisis. Kesimpulan ini menggambarkan pandangan Al-Qur’an secara 

utuh mengenai tema penelitian serta relevansinya dengan konteks keilmuan dan 

realitas kontemporer. 

E. Teknik Analisis Data 

 Analisis data dalam penelitian ini bersifat kualitatif-deskriptif, yaitu menganalisis 

data berdasarkan pendekatan pemahaman makna (interpretatif), bukan perhitungan 

numerik. Teknik ini bersifat induktif, yaitu menarik kesimpulan umum dari temuan-

temuan khusus berdasarkan penafsiran terhadap teks dan konteks. Adapun prosedur 

analisis yang ditempuh meliputi: 

1. Menelaah makna ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang iman, ilmu dan amal, 

baik secara eksplisit maupun implisit, dengan pendekatan tafsir tematik yang 

bercorak ‘ilmi. 

2. Mengkaji tafsir para ulama, baik klasik maupun kontemporer, terhadap ayat-ayat 

yang relevan, dengan fokus pada pemahaman mereka terhadap hubungan iman, ilmu 

dan amal. 

3. Mengelompokkan dan menyusun ayat-ayat sesuai subtema pembahasan, seperti 

urgensi ilmu dan ima, amal saleh, dan keterkaitan antara ketiganya. 

4. Menganalisis keterkaitan nilai-nilai Al-Qur’an dalam konteks sosial, etika, dan 

pendidikan berdasarkan relasi antara ilmu dan amal. 



36 
 
 

 
 
 

5. Menarik kesimpulan konseptual dan tematik, berdasarkan hasil penafsiran dan kajian 

literatur, untuk menjawab rumusan masalah dan tujuan penelitian. 



55 
 
 

BAB V  

KESIMPULAN 

A. Kesimpulan 

1. Berdasarkan hasil analisis tematik terhadap Q.S. Al-Baqarah ayat 44, Q.S. Al-

Jumu’ah ayat 5, dan Q.S. Al-‘Ashr ayat 3 dalam Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka, 

dapat disimpulkan bahwa hubungan antara ilmu, iman, dan amal merupakan satu 

kesatuan yang tidak dapat dipisahkan. Ilmu, menurut Hamka, tidak hanya berfungsi 

sebagai sarana memahami ajaran agama, tetapi harus berorientasi pada penguatan 

iman dan diwujudkan dalam amal nyata. Q.S. Al-Baqarah:44 dan Q.S. Al-Jumu’ah:5 

menampilkan kritik moral terhadap praktik keagamaan yang menempatkan ilmu 

sebatas pengetahuan formal tanpa pengamalan, sementara Q.S. Al-‘Ashr:3 

menegaskan bahwa keselamatan dan keberhasilan manusia hanya dapat dicapai 

melalui integrasi iman yang hidup, amal saleh yang konsisten, serta tanggung jawab 

sosial. 

2. Penelitian ini menunjukkan bahwa pemikiran Buya Hamka relevan dalam menjawab 

kesenjangan antara pemahaman keagamaan dan realitas sosial umat Islam. Konsep 

integrasi ilmu, iman, dan amal dalam Tafsir Al-Azhar tidak hanya bersifat normatif-

teologis, tetapi juga memiliki implikasi etis dan sosial, khususnya dalam 

pembentukan karakter individu dan masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini 

menegaskan bahwa krisis moral dan inkonsistensi perilaku keagamaan yang terjadi 

di masyarakat dapat ditelusuri dari terputusnya relasi antara ilmu dan amal, serta 

melemahnya peran iman sebagai penggerak utama tindakan. Oleh karena itu, 

pemikiran Buya Hamka menawarkan kerangka etika Islam yang kontekstual dan 

aplikatif bagi kehidupan keagamaan dan sosial kontemporer. 

 



56 
 
 

 
 
 

B. Saran 

 Penelitian ini masih memiliki ruang pengembangan yang luas, baik dari segi objek 

maupun pendekatan kajian. Penelitian lanjutan dapat diarahkan pada penafsiran mufasir 

lain terhadap tema ilmu, iman, dan amal, baik dari kalangan klasik maupun kontemporer, 

untuk memperoleh perspektif komparatif yang lebih komprehensif. Selain itu, kajian 

dapat diperluas pada ayat-ayat Al-Qur’an lain yang berkaitan dengan etika keilmuan, 

akhlak sosial, atau tanggung jawab moral manusia. Pendekatan interdisipliner yang 

mengaitkan tafsir dengan pendidikan, filsafat moral, atau studi sosial juga berpotensi 

memperkaya khazanah penelitian tafsir tematik di Indonesia. 

 Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan dalam pengembangan 

pendidikan dan dakwah yang integratif, khususnya dalam menanamkan kesadaran bahwa 

ilmu harus diarahkan oleh iman dan diwujudkan dalam amal. Konsep ilmu–iman–amal 

dalam pemikiran Buya Hamka menegaskan pentingnya adab dalam menuntut dan 

mengamalkan ilmu, sehingga pendidikan tidak berhenti pada pencapaian akademik 

semata, tetapi juga membentuk karakter dan integritas moral. Para pendidik dan dai 

diharapkan dapat menjadikan keteladanan sebagai metode utama dalam 

mentransformasikan nilai-nilai keislaman kepada masyarakat. 

 Dalam konteks kehidupan sosial, pemikiran Buya Hamka relevan untuk 

menegaskan urgensi keteladanan ulama, pendidik, dan pemimpin sebagai figur publik. 

Ilmu yang tidak diwujudkan dalam perilaku etis berpotensi melemahkan kepercayaan 

masyarakat dan merusak otoritas moral. Oleh karena itu, perlu dibangun budaya keilmuan 

yang tidak hanya menekankan penguasaan pengetahuan, tetapi juga komitmen 

pengamalan nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Integrasi ilmu, 

iman, dan amal menjadi prasyarat penting bagi terciptanya kehidupan masyarakat yang 

beradab dan berkeadilan. 

 



57 
 
 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

A. Rohman. (2020) “Tafsir Tematik dalam Perspektif Buya Hamka: Telaah atas Nilai 

Pendidikan Islam.” At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, vol. 

15. No. 1, http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/tadib/article/view/7380 

Abidin Ahmad Zainal, (2020) “Metode Tafsir Hamka dalam Tafsir Al-Azhar,” Jurnal Studi 

Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis 21, no. 2.  

Abidin Munirul. (2018) “Integrasi Ilmu dan Amal dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal Studi 

Keislaman, Vol. 14, No. 2  

Ainiyah Nur, (2021) “Pendekatan Adabi Ijtima’i dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka,” 

Jurnal Ushuluddin 28, no. 1.  

Al Muzamil Mudaris. (2020) Korelasi antara Ilmu dan Amal Menurut Al-Qur’an. Skripsi 

Sarjana, Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

Al-Amin Wisnu dan Maria Ulfa, (2015) "Hubungan Ilmu Pengetahuan dan Moralitas: 

Analisis Problem dan Tanggung Jawab Keilmuan", dalam Jurnal Tzagafah Nomor 1. 

Al-Ghazali Abu Hamid, (1998) Ihya’ ‘Ulum al-Din, Juz I, Beirut: Dar al-Fikr. 

Al-Ghazali Abu Hamid, (2000) Mizan al-‘Amal, Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah 

Al-Suyūṭī Jalāl al-Dīn, (1992) Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl, Beirut: Dār al-Fikr. 

Al-Wāḥidī, (2005) Asbāb al-Nuzūl, tahqīq Kamāl Basyūnī, Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah. 

Amin M. Abdullah, (2004) Studi Agama: Normativitas atau Historisitas, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 



58 
 
 

 
 
 

Aminah Siti, (2020) “Pendidikan Karakter Berbasis Iman,” Jurnal Ilmu Pendidikan 7, no. 1. 

Andrianto. (2019) "Implementasi Komunikasi Edukatif dalam Pemaduan Iman. Imu dan 

Amal Studi Pembelajaran PAI di SMA IT Abu Bakar Yogyakarta", dalam Junal 

Tarbiyatuna Nomor 2. 

Anwar Rosihon, (2004) Ilmu Tafsir, Pustaka Setia, Bandung. 

Anwar Syaiful, (2024) “Etika Keselamatan dalam Struktur Tematik Al-Qur’an,” Jurnal Studi 

Islam Interdisipliner 5, no. 2. 

Arifin Syamsul, (2022) “Etika Sosial dalam Tafsir Al-Azhar,” Jurnal Ilmu Agama 23, no. 2. 

Badan Pengembangan dan Pembinaan bahasa, Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, KKBI Daring, versi luring: Android iOS||Versi daring: 3.0.0.0-

20200508174554.  

Departemen Agama. (2010) Mukadimah Al-Qur-an dan Tafsirnya: Edisi yang 

Disempurnakan, Jakarta: Lentera Abadi 

Fachruddin. (1992) Ensiklopedia Al-Qur'an Jilid I, Cet. 1. Jakarta: PT Rineka Cipta.  

Fadjar A. Malik et al, 2021 Pendidikan Karakter di Era Modern, Jakarta: Kencana. 

Fauzi Ahmad, (2023) “Ilmu sebagai Amanah Moral dalam Tafsir Hamka,” Jurnal 

Ushuluddin 31, no. 1. 

H. Hanafi dan A. R. Sofa. (2024) “Refleksitas Iman dan Ilmu serta Apresiasinya Berdasarkan 

Studi Al-Qur’an dan Hadis,” Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam 6, no. 1 

https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Moral/article/download/376/424.  

Hadhiri Choiruddin SP, (2005) Klasifikasi Kandungan Al-Qur'an, Cet 1, Jakarta: Gema 

Insani Press. 

https://ejournal.aripafi.or.id/index.php/Moral/article/download/376/424


59 
 
 

 
 
 

Hamka, (2015) Tasawuf Modern. Jakarta: Republika 

Hamka. (1982) Tafsir Al-Azhar, Jilid 1. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Hamka. (1982) Tafsir Al-Azhar, Jilid 10. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Hamka. (1982) Tafsir Al-Azhar, Jilid 9. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Isa Abu Muhammad bin Isa At-Tirmidzi,(1996) Sunan At-Tirmidzi, Kitab al-‘Ilm, Bab Fadhl 

Man Talaba al-‘Ilm, Hadits no. 2646, dinilai hasan oleh At-Tirmidzi. Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Izzan Ahmad, (2014) Metodologi Ilmu Tafsir, Bandung: Tafakur. 

Kathīr Ibn, (1999) Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Jilid I, tahqīq Sāmī ibn Muḥammad al-

Salāmah, Riyadh: Dār Ṭayyibah. 

Kholis Nur, (2021) “Relevansi Tafsir Al-Azhar dalam Kajian Etika Sosial,” Jurnal 

Ushuluddin 29, no. 2.  

Lajhan Pentashihsan Mushaf Al-Qur’an, (2018)  Al-Qur’an dan Terjemahannya: Edisi 

penyempurnaan, badan litbang dan Kementrian Agama RI dengan Lembaga Ilmu 

Pengetahuan Indonesia (LIPI) Jakarta: Pustaka Lajnah. 

Ma’arif Ahmad Syafi’i, (2021) “Pendidikan dan Krisis Moral Bangsa,” Jurnal Pendidikan 

Islam 10, no. 2. 

Moh Dindin Saepudin, M. Solahudın dan Izzah Farzah San Rusydan Khairani, (2017)"Iman 

dan Amal Saleh dalam Al-Qur'an", dalam Jamal al-Bayan Jurnal Stud-Our'an dan 

Tatsu, Nomor 2.  

Mu’min Ma’mun. (2016). METODOLOGI ILMU TAFSIR. Idea Press: Yogyakarta.  



60 
 
 

 
 
 

Muhammad Syed Naquib al-Attas, (1993) Islam and Secularism. Kuala Lumpur: ISTAC. 

Mursalim. (2021). Ilmu dan Amal dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal Edukasi Islami, 

10(2), 211–223. 

https://journal.uinalauddin.ac.id/index.php/edukasi/article/view/22397 

Muttaqin, M. (2019). “Relevansi Pemikiran Buya Hamka dalam Pembentukan Karakter 

Bangsa.” Jurnal Ushuluddin, 27(2), 187–202. 

https://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ushuluddin/article/view/5462 

Nashruddin Baidan, (2016) Metodologi Khusus Penelitian Tafsir Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Nashrullah, (2024) Pemikiran Hamka dalam Tafsir Al-Azhar, Skripsi, Fakultas Ushuluddin 

dan Studi Islam UIN Sumatera Utara. 

Natsir M., (2021) "Tafsir Al-Azhar: Perintis Metode Tafsir Kontekstual di Indonesia," dalam 

Jurnal Kajian Tafsir, vol. 5, no. 2. 

Nurlaila, N. & Almuzammil, M. (2022) “Hubungan Ilmu dan Amal dalam Al-Qur’an,” 

TAFSE: Journal of Qur’anic Studies, Vol. 7, No. 2,  https://jurnal.ar-

raniry.ac.id/index.php/tafse /article/view/12844. 

Qardawi Yusuf, (1998) Al-Qur'an Berbicara tentang Akal dan Imu Pengetahuan, Terjemahan 

Abdul Hayyie al-Kattani, Irfan Salim dan Sochimien MH. Cet. 1, Jakarta: Gema 

Insani Press 

Rahardjo M. Dawam, (2023)  “Agama dan Pembangunan Karakter Bangsa,” Jurnal Sosial 

Keagamaan 15, no. 2. 

Rahmawati Siti, (2022) “Gaya Bahasa Tafsir Hamka dan Relevansinya terhadap Pembinaan 

Akhlak,” Jurnal Ilmu Ushuluddin, vol. 9, no. 2. 

https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/tafse%20/article/view/12844
https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/tafse%20/article/view/12844


61 
 
 

 
 
 

Ridwan M, (2022) “Etika Ilmu dan Transformasi Sosial dalam Tafsir Nusantara,” Jurnal 

Studi Al-Qur’an 16, no. 1. 

Rita Ria, (2024) Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Azhar, Skripsi, Fakultas Ushuluddin 

dan Dakwah IAIN Kediri. 

Rohman, A. (2020). “Tafsir Tematik dalam Perspektif Buya Hamka: Telaah atas Nilai 

Pendidikan Islam.” At-Ta’dib: Jurnal Ilmiah Prodi Pendidikan Agama Islam, 15(1), 

45–60. http://journal.uinsgd.ac.id/index.php/tadib/article/view/7380  

Shihab  Quraish,(2007) Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan. 

Shihab Quraish, (2012) Al-Lubab: Makna, Tujuan dan Pelajaran dari Surah-Surah Al-Qur'an, 

Cet. 1, Tanggerang: Lentera Hati. 

Sugiyono.(2013) METODE PENELITIAN KUANTITATIF DAN KUALITATIF R&D. 

Alfabeta: Bandung.  

Syafi’i A. Ma’arif, (2016). “Ilmu yang Tidak Bermanfaat dalam Perspektif Islam”, Jurnal 

Pemikiran Islam Misykat, Vol. 1, No. 1, 

https://ejournal.stiesyariahbengkulu.ac.id/index.php/misykat /article/view/40 

Zaedi M, (2019) Pentingnya Memahami Al-Qur’an dan Ilmu Pengetahuan, dalam Risâlah: 

Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, Vol. 5, No. 1, Februari DOI: 

10.5281/zenodo.2618950. 

Zainuddin M, (2021) Karakteristik Bahasa Tafsir Al-Azhar Karya Hamka, Skripsi, Fakultas 

Ushuluddin UIN Sunan Kalijaga.  

Zarkasyi, H. (2018). “Metodologi Tafsir Maudhu’i: Sebuah Alternatif dalam Pengkajian Al-

Qur’an Kontemporer.” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis, 19(1), 

https://moraref.kemenag.go.id/documents/article/99047180253393000   

https://moraref.kemenag.go.id/documents/article/99047180253393000



