
RIDDAH DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN: STUDI 
TAFSIR MAUDHU’I TENTANG KONSEKUENSI 

TEOLOGIS KEIMANAN

SKRIPSI

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir

Oleh:

SITI ZUMROTIN KAMIL

NIM: 12230220647

Pembimbing I

Dr. H. Agustiar, M.Ag

Pembimbing II

Dr. Khotimah, M.Ag

FAKULTAS USHULUDDIN

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

SULTAN SYARIF KASIM RIAU

TAHUN 1447 H/ 2026 M

NO. 63/IAT-U/SU-S1/2026











ii

MOTTO

“Maka sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan. Sesungguhnya bersama 

kesulitan ada kemudahan.”

(QS. Al-Insyirah:5-6)

“Janganlah engkau merasa lelah dalam menuntut ilmu, karena kelelahan itu kan

hilang dan ilmu kan tetap abadi”

(Imam Syafi’i)

Include Allah in all your affairs



iii

KATA PENGANTAR

 ِ�ْ�ــــــــــــــــــِ� ِ� ا���ْ�َِ� ا���ِ�ْ��ِ 

Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam. Atas berkah dan inayah-Nya

penyusunan skripsi berjudul “Riddah Dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi Tafsir 

Maudhu’I Tentang Konsekuensi Teologis Keimanan” dapat diselesaikan. Shalawat

dan salam senantiasa tercurahkan kepada junjungan Nabi besar Muhammad SAW.

Semoga kelak kita mendapatkan syafaatnya di Yaumil Akhir.

Dalam upaya memenuhi persyaratan untuk meraih gelar Sarjana Agama (S.

Ag) di Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau,

penulis telah berkomitmen dan berupaya maksimal untuk menyelesaikan tugas akhir

ini. Tujuan penulisan skripsi ini adalah agar dapat memberikan kontribusi

pengetahuan dan menarik minat pembaca. Sementara menyelesaikan penulisan

skripsi, penulis juga menyadari bahwa banyak pihak yang turut serta berpartisipasi

dalam kelancaran penyelesaian tugas akhir ini.

Penulis ingin mengungkapkan rasa terima kasih kepada semua pihak yang

telah turut serta dalam menyelesaikan penelitian ini. Penghargaan khusus

disampaikan kepada mereka yang telah memberikan bimbingan dan arahan kepada

penulis, serta memberikan dukungan baik secara moral maupun materil yaitu sebagai

berikut:

1. Kepada Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Ibu

Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, SE, M. Si, Ak, CA beserta jajarannya

yang telah memberikan kesempatan penulis untuk menimba ilmu di

Universitas ini.

2. Kepada Ibu Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag. selaku Dekan Fakultas

Ushuluddin UIN Suska Riau beserta Bapak Drs. H. Iskandar Arnel, MA.,

Ph. D. selaku Wakil Dekan I, Bapak Dr. Afrizal Nur selaku Wakil Dekan



iv

II, Dan Bapak Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA. Selaku Wakil Dekan

III.

3. Kepada Ketua Prodi dan Sekretaris Prodi Ibu Dr. Jani Arni, S. Th.I, M.Ag

dan Bapak Dr. Lukmanul Hakim, S.Ud, M. IRKH. Beserta jajarannya

yang telah memberikan kemudahan kepada penulis dalam segala

pengurusan studi ini.

4. Kepada bapak Suja’i Sarifandi M.Ag, selaku pembimbing Akademik yang

penuh kesabaran dan ketulusan membimbing, mengarahkan, serta

memberikan nasihat akademik kepada penulis sejak awal perkuliahan

hingga penyusunan skripsi ini, penulis menyampaikan ucapan terima

kasih yang sebesar-besarnya.

5. Kepada bapak Dr. H. Agustiar, M.Ag, selaku dosen pembimbing skripsi I

yang selalu senantiasa memberikan arahan kepada penulis dan telah

memberikan kemudahan penulis dalam melakukan jalannya penulisan

skripsi ini serta dalam kepengurusan yang berkaitan dengan studi penulis.

Terima Kasih banyak atas pertolongan, nasihat, motivasi dan

bimbingannya selama ini yang telah diberikan kepada penulis.

6. Kepada ibuk Dr. Khotimah, M.Ag, selaku dosen pembimbing skripsi II

yang banyak memberikan arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan

penyusunan skripsi ini. Terima Kasih banyak telah bimbingannya selama

ini yang senantiasa memberikan arahan kepada penulis.

7. Kepada kedua orang tua saya, ayahanda M.Sunandar dan Ibunda Nuruma,

sosok yang selalu hidup dalam ingatan hati penulis serta teladan penuh

ketulusan dan keteguhan, terima kasih atas cinta, doa dan segala

pengorbanan yang menjadi pijakan terkuat dalam hidup penulis. Setiap

langkah pencapaian ini adalah bentuk bakti dan harapan agar ayah dan ibu

bangga. Doa-doa yang tidak pernah terputus, nasihat yang penuh makna,

kesabaran dalam mendidik, serta dukungan moral dan material yang terus

diberikan menjadi kekuatan utama bagi penulis dalam menempuh



v

pendidikan hingga terselesaikannya skripsi ini. Semoga Allah Swt.

membalas seluruh pengorbanan Ayah dan Ibu dengan pahala yang berlipat

ganda, melimpahkan kesehatan, keberkahan usia, serta menempatkan

keduanya dalam kemuliaan di dunia dan akhirat. Aamiin.

8. Kepada kakak saya, Siti Mahmadatun, S. Sy., M.H. dan Siti Mufida,

S.I.Kom., M.A., adik saya Ahmadi Lutfi Khairi, abang ipar saya Agus

Salim, S.Pi, serta kedua keponakan saya, Nafisa Zulaika Salim dan Emil

Rahman Salim, beserta seluruh keluarga besar, yang senantiasa menjadi

sumber inspirasi dan motivasi bagi penulis dalam menempuh pendidikan.

Penulis mengucapkan terima kasih atas segala nasihat, dukungan, serta

bantuan yang diberikan selama masa perkuliahan dan penyusunan skripsi

ini. Semoga seluruh ilmu, perhatian, dan kebaikan yang telah disampaikan

kepada penulis menjadi amal jariyah dan mendapatkan balasan terbaik

dari Allah Swt.

9. Kepada seluruh teman-teman angkatan 22 IAT terkhusus kelas IAT E

yang telah menjadi bagian penting dalam perjalanan akademik penulis,

penulis mengucapkan terima kasih atas kebersamaan, dukungan, kerja

sama, serta semangat saling membantu yang terjalin selama masa

perkuliahan. Diskusi, canda, tawa, dan solidaritas yang terbangun tidak

hanya memperkaya pengalaman belajar, tetapi juga menjadi sumber

motivasi bagi penulis dalam menyelesaikan studi dan skripsi ini. Semoga

kebersamaan dan persaudaraan yang telah terjalin senantiasa terjaga

dengan baik.

10. Kepada Robiatul Ardawiyah, Siti Khoiriah dan Reva nadinda amri sahabat

penulis selama masa perkuliahan dan teman satu kos serta teman berbagi

pemikiran, penulis mengucapkan terima kasih atas kebersamaan,

dukungan, perhatian, serta semangat yang senantiasa diberikan dalam suka

maupun duka. Semoga kita sama-sama sukses dimasa-masa akan datang.



vi

Terimakasih kepada semua pihak yang telah memberi banyak bantuan baik

berupa moril atau materiil. Semoga Allah swt membahas segala kebaikan yang telah

diberikan. Amiin. Skripsi ini menjadi wujud rasa syukur, penghormatan dan cinta

kepada semua pihak yang telah berperan dalam perjalanan hidup dan pendidikan

penulis. Segala pencapaian ini bukanlah akhir, melainkan awal dari langkah baru

menuju harapan yang lebih besar. Semoga karya ini dapat membawa manfaat dan

menjadi inspirasi bagi siapa pun yang membacanya.

Pekanbaru, 14 Januari 2026

Siti Zumrotin Kamil

NIM: 12230220647



vii

PEDOMAN TRANSLITERASI

Transliterasi dalam penulisan skripsi ini berpedoman kepada buku pedoman

penulisan Skripsi (Edisi Revisi) Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau dan pengaligan

huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat Keputusan Bersama

(SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia,

Tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0534.b/U/1987, sebagaimana yang

tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic

Tranliterastion), INIS Fellow 1992.

A. Konsonan

Arab Latin Arab Latin

ا A Th ط

B ب Zh ظ

T ت ‘ ع

Ts ث Gh غ

J ج F ف

H ح Q ق

Kh خ K ك

D د L ل

Dz ذ M م

R ر N ن

Z ز W و

S س H ه

Sy ش ‘ ء

Sh ص Y ي

Dl ض   



viii

B. Vokal, Panjang dan Diftong

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dlommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:

Vokal (a) panjang = A misalnya ��ل menjadi qala

Vokal (i) panjang = I misalnya ��� menjadi qila

Vokal (u) panjang = U misalnya دون  menjadi duna

Khusus untuk bacaan Ya’ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis

dengan “aw”dan “ay”.

Diftong (aw) و = misalnya ��ل menjadi qawlun

Diftong (ay) = ي misalnya �� menjadi khayrun

C. Ta’ marbuthah (ة)

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada ditengah kalimat,

tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada diakhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya ر������ ا������  menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang terdiri

dari susunan mudlaf dan mudlah ilayh, maka ditransliterasikan dengan

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya � ر��  

� menjadi fii rahmatillah.



ix

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalalah

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak

diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada ditengah-tengah

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Misalnya:

a. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan.......

b. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan....

c. Masya’ Allah kana wa ma lam yasya’ lam yakun. 



x

DAFTAR ISI

 
MOTTO .......................................................................................................................ii

KATA PENGANTAR................................................................................................iii

PEDOMAN TRANSLITERASI ..............................................................................vii

DAFTAR ISI................................................................................................................ x

ABSTRAK .................................................................................................................xii

BAB I PENDAHULUAN............................................................................................ 1

A. Latar Belakang..................................................................................................... 1

B. Penegasan Istilah ................................................................................................. 8

C. Identifikasi Masalah............................................................................................. 9

D. Batasan Masalah .................................................................................................. 9

E. Rumusan Masalah.............................................................................................. 10

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian.......................................................................... 10

G. Sistematika Penulisan ........................................................................................ 11

BAB II KAJIAN TEORITIS.................................................................................... 12

A. Landasan Teori .................................................................................................. 12

1. Iman .............................................................................................................. 12

2. Riddah........................................................................................................... 14

3. Tafsir Tematik (Tafsīr Mauḍu’i)................................................................... 18

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) ......................................................... 22

BAB III METODE PENELITIAN .......................................................................... 29

A. Jenis Penelitian .................................................................................................. 29

B. Pendekatan Penelitian........................................................................................ 29

C. Sumber Data ...................................................................................................... 29

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................................ 30



xi

E. Teknik Analisis Data ......................................................................................... 31

BAB IV HASIL DAN ANALISIS ............................................................................ 32

A. Konsep Riddah Dalam Al-Qur’an ..................................................................... 32

1. Makna Riddah Dalam Al-Qur’an.................................................................. 32

2. Ayat-Ayat Tentang Riddah Dalam Al-Qur’an.............................................. 35

B. Analisis Konsekuensi Teologis Keimanan Bagi Pelaku Riddah Dalam Ayat-

Ayat Al-Qur’an....................................................................................................... 45

1. QS. Al-Baqarah ayat 217 .............................................................................. 46

2. QS. Ali-‘Imran ayat 86-87 ............................................................................ 49

3. QS. Ali ‘Imran ayat 90-91 ............................................................................ 52

4. QS. Ali-‘Imran ayat 107-106 ........................................................................ 55

5. QS. An-Nisa ayat 137 ................................................................................... 57

6. QS. An-Nahl ayat 106................................................................................... 59

7. QS. Az-Zumar ayat 65 .................................................................................. 61

BAB V PENUTUP..................................................................................................... 68

A. Kesimpulan........................................................................................................ 68

B. Saran .................................................................................................................. 69

DAFTAR PUSTAKA................................................................................................ 70

BIODATA PENULIS................................................................................................ 74



xii

ABSTRAK

Skripsi ini berjudul “Riddah dalam Perspektif Al-Qur’an: Studi Tafsir 
Maudhu‘i tentang Konsekuensi Teologis Keimanan”. Fenomena riddah
merupakan persoalan penting dalam kajian Al-Qur’an karena berkaitan langsung
dengan keimanan dan memiliki implikasi teologis yang serius terhadap hubungan
manusia dengan Allah. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji konsep riddah
sebagaimana dipaparkan dalam Al-Qur’an serta menganalisis konsekuensi 
teologis keimanan bagi pelaku riddah berdasarkan ayat-ayat Al-Qur’an. 
Rumusan masalah dalam skripsi ini meliputi: (1) bagaimana konsep riddah
dalam perspektif Al-Qur’an, dan (2) apa saja konsekuensi teologis keimanan bagi 
pelaku riddah yang dijelaskan dalam ayat-ayat Al-Qur’an. Penelitian ini 
merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan
kualitatif dan menggunakan metode tafsir tematik (tafsir maudhu‘i), yaitu dengan
menghimpun ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan riddah, kemudian
dianalisis secara sistematis berdasarkan konteks ayat, asbāb al-nuzūl, serta
penafsiran mufassir klasik dan kontemporer, seperti al-Qurṭubi, Ibn Kaṡīr, dan 
M. Quraish Shihab. Data penelitian bersumber dari Al-Qur’an, kitab-kitab tafsir,
serta literatur pendukung berupa buku dan jurnal ilmiah yang relevan. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Al-Qur’an memaknai riddah sebagai bentuk
pengingkaran terhadap keimanan setelah menerima kebenaran, yang dipandang
sebagai pelanggaran teologis terhadap komitmen iman. Selain itu, Al-Qur’an 
menegaskan bahwa riddah membawa konsekuensi teologis keimanan yang
serius, antara lain gugurnya amal perbuatan, tidak diterimanya taubat, hilangnya
hidayah, serta ancaman kemurkaan dan azab Allah di akhirat. Dengan demikian,
riddah dalam perspektif Al-Qur’an tidak dipahami sekadar sebagai pilihan 
pribadi, melainkan sebagai perbuatan yang berdampak langsung pada status
keimanan dan hubungan teologis manusia dengan Allah.

Kata kunci: Riddah, Tafsir Maudhu‘i, Konsekuensi Teologis Keimanan



xiii

 



xiv



1

BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang
Islam mengatur berbagai aspek kehidupan manusia, termasuk menetapkan

aturan hukum dan juga pembahasan terkait masalah riddah (murtad). Dalam

kajian fikih, murtad dipahami sebagai seseorang yang meninggalkan Islam dan

beralih memeluk agama lain.1 Murtad dalam bahasa Arab disebut al-riddah, yang

dalam istilah syariat berarti kembali dari Islam kepada kekufuran. Al-Riddah

diartikan sebagai pemutusan hubungan dengan Islam melalui niat, ucapan, atau

perbuatan yang mengandung kekufuran, baik dilakukan dengan sengaja, secara

main-main, atau karena penolakan dan keyakinan yang salah.2

Keimanan merupakan fondasi utama dalam ajaran Islam yang menjadi dasar

seluruh aspek kehidupan seorang Muslim. Al-Qur’an menempatkan iman bukan 

sekadar sebagai pengakuan lisan, tetapi sebagai keyakinan mendalam yang

menuntut konsistensi, keteguhan, dan komitmen hingga akhir hayat. Oleh karena

itu, setiap bentuk penyimpangan dari iman, termasuk tindakan keluar dari Islam

(riddah), dipandang sebagai persoalan serius yang memiliki implikasi mendalam

dalam perspektif teologis.

Islam merupakan agama terakhir yang memiliki kitab suci asli dari Allah Swt,

dengan Nabi Muhammad Saw sebagai nabi terakhir dan penutup seluruh nabi

tanpa adanya nabi sesudahnya.3 Al-Qur’an menegaskan bahwa seluruh agama 

yang diberikan kepada para Nabi dan Rasul sebelum Nabi Muhammad pada

dasarnya merupakan bagian dari Islam. Meskipun bentuk dan praktiknya

1 Abdur Rahman ibn Smith, Rekonstruksi Makna Murtad dan Implikasi Hukumnya , dalam
Jurnal Pemikiran Hukum Islam, Vol. 22, No. 2 Tahun 2012, hal. 178.

2 Abû Zakariyâ Yahyâ ibn Syaraf al-Nawâwî, Minhâj al-Thâlibîn. (Beirut: Dâr alBasyâir al-
Islâmiyyah, 2000), hal. 12.

3 Muhammad Makmun Rasyid, Islam Rahmatan Lil Alamin Perspektif KH. Hasyim Muzadi,
dalam Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman. 2016, vol. 11, no.1, hal. 94.



2

beragam, esensi utama dari semua agama tersebut adalah penghambaan kepada

Tuhan Yang Maha Esa.4

Peristiwa kemurtadan telah terjadi sejak masa Nabi Muhammad saw. Salah

satu contohnya adalah kisah seorang Nasrani yang murtad dengan cara mencela

agama sehingga mendapat hukuman dan juga dampaknya di dunia sebelum di

akhirat, sebagaimana disebutkan dalam hadis riwayat Bukhari nomor 3617: 

َ�َ��نَ �َ  ِ�ْ��اَنَ،  وَآلَ  اْ��ـََ��ةََ  وَ�َـ�أََ   ،�َ�َ�ْ�ََ� َ�ْ��اَ�ِ���،  رَُ�ٌ�  �َ�لَ: َ��نَ   �ُ�ْ�َ  ُ ا�� رَِ�َ�  أََ�ٍ�   �ْ   �ُ�ُ�ْ�َ

 َ�  ،ُ ا��  �َُ���َ�ََ�  ،�َُ� َ�� َ��ـَْ�ُ�  إِ��   �ٌ ��َ�ُ َ�ْ�ريِ   ��َ �َـُ��لُ:  َ�َ��نَ  َ�ْ��اَ�ِ���،  �َـَ��دَ  َ��َـُ��ُ�، �ِ���ِ�ِ� صلى الله عليه وسلم، 

ُ�ْ�، �َـَ�ُ��ا َ��ْ  ٍ� وَأَْ�َ���ِِ�، َ���� َ�َ�بَ ِ��ـْ  َ��ِ�ِ�َ�� �ََ�ْ�َ�َ� وََ�ْ� َ�َ��َْ�ُ� اْ�َرْضُ، �َـَ��ُ��ا: َ�َ�ا ِ�ْ�ُ� ُ�َ��

ٍ� وَأَْ��َ  ��ِِ�، �َـَ�ُ��ا  �َ�َْ�َ�ْ�ُ�، َ�َ�َ�ُ�وا �َُ� وَأَْ�َ�ُ��ا، �ََ�ْ�َ�َ� وََ�ْ� َ�َ��َْ�ُ� اْ�َرْضُ، �َـَ��ُ��ا: َ�َ�ا ِ�ْ�ُ� ُ�َ��

 َ��َ  �ْ�َ  �َ�َ�ْ�ََ� اْ�َ��َ�ُ��ا،   ��َ اْ�َرْضِ   �ِ  �َُ� وَأَْ�َ�ُ��ا   �َُ� َ�َ�َ�ُ�وا   ،�ْ�ُ ِ��ـْ َ�َ�بَ   ����َ  ��َ�ِ�ِ��َ  �ْ�َ �ُ�َْ�

                                                                     �َـَ�ِ�ُ��ا أَ��ُ� �َْ�َ� ِ�َ� ا����سِ �َ�َْ�َ�ْ��,  اْ�َرْضُ 

Artinya:”Dari Anas bin Malik radhiyallahu ‘anhu, ia berkata: Dahulu ada 

seorang laki-laki beragama Nasrani, lalu masuk Islam dan membaca Surah Al-

Baqarah dan Ali ‘Imran. Ia menulis untuk Nabi saw. Kemudian ia kembali

menjadi Nasrani dan berkata, “Muhammad tidak tahu apa-apa kecuali apa yang

aku tuliskan untuknya.” Maka Allah mematikannya, dan mereka 

menguburkannya. Pagi harinya bumi memuntahkannya. Mereka berkata, “Ini ulah 

Muhammad dan para sahabatnya. Ia lari dari mereka, lalu mereka menggali

kuburnya dan melemparkannya.” Maka mereka menggali lagi dan 

menguburkannya lebih dalam. Namun pagi harinya, bumi memuntahkannya

kembali. Mereka pun berkata, “Ini perbuatan Muhammad dan para sahabatnya.” 

Lalu mereka menguburkannya untuk ketiga kalinya, sedalam-dalamnya, namun

4 Misbahuddin Jamal, Konsep al-Islam dalam al-Qur‟an, dalam Jurnal al-Ulum, Vol. 11, No. 2
Tahun 2011, hal. 283 z



3

bumi tetap memuntahkannya. Saat itulah mereka tahu bahwa ini bukan perbuatan

manusia, maka akhirnya mereka membiarkannya tergeletak”.5

Dalam riwayat ini, diceritakan bahwa ia pernah menjadi Muslim yang bahkan

membantu Nabi Muhammad saw dengan menuliskan wahyu, serta menghafal

surah Al-Baqarah dan Ali 'Imran. Namun kemudian ia murtad dan kembali

memeluk agama lamanya, sembari menghina Nabi dengan mengatakan bahwa

wahyu yang disampaikan hanyalah hasil tulisannya. Setelah ia meninggal, Allah

menunjukkan tanda azab dengan membuat bumi menolak jasadnya. Meskipun

sudah dikubur hingga tiga kali dan dengan lubang yang makin dalam, jasadnya

terus dimuntahkan oleh bumi, hingga akhirnya kaumnya menyadari bahwa

kejadian tersebut bukanlah perbuatan manusia, melainkan bentuk kehendak dan

murka Allah. Kisah ini menunjukkan bahwa kemurtadan yang disertai denagan

penghinaan terhadap agama, merupakan pengkhianatan besar terhadap kebenaran,

dan dapat mendatangkan dampak bagi dirinya sendiri berupa hukuman dari Allah

bahkan sebelum hari kiamat.

Di era globalisasi dan digital seperti sekarang, arus informasi dan ideologis

mengalir deras tanpa batas yang menciptakan ruang dimana nilai-nilai agama

terkadang dipertanyakan dan digantikan oleh paham sekuler, liberal, ataupun

atheisme. Kondisi ini berpotensi meningkatkan kerusakan akidah, terutama

dikalangan muslim yang pemahamannya masih lemah. Tindakan murtad dalam

sejarah pemikiran Islam tidak hanya dipahami sebagai bentuk pelanggaran akidah

semata, melainkan juga dianggap sebagai tindakan yang memiliki dampak baik di

dunia maupun di akhirat. Dalam beberapa ayat Al-Qur’an, Allah Swt memberikan 

peringatan keras terhadap pelaku murtad, yang mana ayat tersebut

menggambarkan murtad sebagai tindakan yang memiliki konsekunsi seperti pada

5 Al-Bukhari, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Maghāzī, Bāb Ghozwah al-Rajiʿ wa Raḥl Rajiʿ, Hadis 
no. 3617. Edisi: Muḥammad Zuhayr ibn Nāṣir an-Nāṣir (tahqīq), Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, (Beirut: Dār Ṭawq
al-Najāh, 2001), Juz 4, hal. 162.



4

penghapusan amal, azab yang pedih, bahkan penggantian mereka dengan kaum

yang lebih baik.6

Namun demikian, sebagian orang berpendapat bahwa memilih dan

meninggalkan suatu agama merupakan hak individu yang bersifat privat dan tidak

boleh diintervensi oleh pihak mana pun di luar diri seseorang. Dengan kata lain,

setiap individu memiliki kebebasan penuh untuk memeluk atau meninggalkan

suatu agama sesuai dengan keyakinannya. Oleh karena itu, dalam masyarakat

modern, fenomena perpindahan agama tidak lagi dianggap asing, bahkan terdapat

kasus di mana seseorang beberapa kali berpindah keyakinan sepanjang hidupnya.

Hal ini dapat dilihat dari dalam satu keluarga yang terdiri dari beberapa anggota

dengan keyakinan agama yang berbeda. Fenomena migrasi keyakinan ini menjadi

bagian dari dinamika sosial masyarakat kontemporer. Hal ini berbeda dalam kaca

mata Islam, isu perpindahan agama bukanlah hal yang sederhana, namun sangat

kompleks. Banyak ulama memandang tindakan keluar dari Islam secara negatif

dan memberikan perhatian serius terhadap persoalan ini.7

Islam memang menjunjung tinggi kebebasan berpikir dan kesadaran dalam

beriman, namun Hlm ini banyak disalah artikan oleh beberapa orang. Beberapa

orang mengira bahwa karena Islam menjunjung tinggi kebebasan berpikir, maka

semua pemikiran atau sikap termasuk yang bertentangan dengan akidah Islam,

boleh dilakukan tanpa adanya konsekuensi dan juga dampak bagi kehidupannya.

Hal yang dimaksud itu bukanlah kebebasan mutlak tanpa batas, melainkan

kebebasan yang bertanggung jawab dan terikat pada nilai kebenaran ilahi. Nilai

kebebasan ini merupakan salah satu dasar utama dalam ajaran Islam, yang

menekankan bahwa keimanan harus tumbuh dari kehendak bebas, bukan hasil

paksaan atau tekanan. Terdapat dalam banyak ayat Al-Qur’an menegaskan 

6 Abu Ja’far Al-Tabari, Jami’ Al-Bayan ‘An Ta’wil Ay Al-Qur’an, (Kairo: Dar Al-Ma’arif, 
2001), Jiid 3, hal.152

7 Abd. Moqsith , Tafsir Atas Hukum Murtad Dalam Islam, dalam Jurnal Ahkam Vol. XIII, No.
2, Juli 2013



5

bahwa keimanan adalah pilihan sadar bukan pakasaan sebagaimana yang

terdapat dalam QS. Al-Baqarah:256 

  ِ����ِ 
�
ِ� َ�َ�ْ� ��ْ�ُ�ْ� ِ�����ُ�ْ�تِ وَ�ُـْ�ِ�ْ�

َ ا���ْ�ُ� ِ�َ� اْ�َ��� ْ��ِ� َ�ْ� ��ـَ��� �َـَ�ِ� اْ�َ�ْ�َ�َ� ِ�ْ�ُ�ْ�وَةِ َ�ٓ اِْ��اََ� ِ� ا��ِ�

 وَا���ُ 
�
� َ� اْ�ِ�َ��مَ َ�َ� ْ�ٌ� َ�ِ�ْ�ٌ� اْ�ُ��ْـ�� َِ� 

Artinya: “Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam). Sungguh,

telah jelas jalan yang benar dari jalan yang sesat. Siapa yang ingkar kepada tagut

dan beriman kepada Allah sungguh telah berpegang teguh pada tali yang sangat

kuat yang tidak akan putus. Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui.”8

Ayat ini memberikan pandangan bahwa manusia itu diberikan hak kebebasan

dan tindakan tidak adanya paksaan dalam menganut agama Islam. Di sisi lain,

Al-Qur’an memberikan perhatian yang besar terhadap fenomena murtad,

tindakan murtad ini dibahas dalam sejumlah ayat-ayat Al-Qur’an dengan

beragam redaksi dan konteks. Namun demikian, kebebasan tersebut tidak berarti

meniadakan konsekuensi teologis atas pilihan iman dan kufur. Dalam banyak

ayat lainnya, Al-Qur’an memberikan peringatan keras kepada orang-orang yang

murtad, khususnya terkait dengan konsekuensi teologis yang menyentuh

hubungan manusia dengan Allah, seperti terhapusnya amal, kemurkaan Ilahi, dan

ancaman azab di akhirat.

Murtad bukan hanya menjadi topik dalam teks-teks keagamaan, tetapi telah

menjadi fenomena sosial nyata yang terus berkembang, terutama di kalangan

masyarakat Muslim masa kini. Dalam konteks masyarakat Indonesia yang plural

dan demokratis, perpindahan agama sering menghadirkan sensitivitas tersendiri

dan tidak jarang menimbulkan polemik diruang publik. Karena itu, kajian

mengenai murtad dalam al-Qur’an perlu dilakukan agar pemahaman masyarakat

tidak terjebak dalam pemikiran yang salah dan pemahaman teks secara literal saja

8 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Lajnah
Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), hal. 42



6

yang dapat menghasilkan problem baru dalam kehidupan sosial beragama.9 Di

Indonesia, perpindahan keyakinan dari Islam ke agama lain umumnya

berlangsung secara tersembunyi dan bersifat pribadi. Namun, dalam beberapa

kasus, tindakan tersebut dilakukan secara terbuka dan memicu polemik di tengah

masyarakat. Contohnya adalah individu-individu yang secara gamblang

mengumumkan kemurtadannya melalui media sosial, atau yang terjadi dalam

situasi pernikahan lintas agama.10

Indonesia sebagai Negara yang termasuk memiliki populasi Muslim terbesar,

pemahaman terkait murtad ini menjadi kebutahan mendesak khususnya

merespon realitas masyarakat yang majemuk dan berdasarkan hukum nasional.

Dalam sistem negara demokratis seperti Indonesia, isu murtad memiliki

keterkaitan yang kuat dengan jaminan kebebasan beragama sebagaimana

tercantum dalam Pasal 28E UUD 1945. Meski demikian, muncul gesekan ketika

sebagian kalangan Muslim memandang kemurtadan sebagai bentuk

pengkhianatan terhadap ajaran agama, yang menurut mereka layak dikenai

hukuman tertentu.11 Oleh karena itu, diperlukan pendekatan tafsir yang seimbang

dan proporsional, agar mampu menjembatani antara ketentuan normatif dalam

teks Al-Qur’an dan juga dinamika sosial yang berkembang di masyarakat.

Disisi lain, dalam tradisi tafsir terdapat variasi dalam memahami makna

murtad dan konsekuensi yang didapatkan. Sebagian mufassir klasik, seperti al-

Ṭabari dan Ibn Katshir, memahami ayat-ayat tentang konsekuensi dari murtad ini

dalam kerangka hukum dan teologi tradisional yang menekankan hukuman

akhirat dan penerapan hukum duniawi (seperti hukuman mati bagi murtad).12

Sementara itu, mufassir kontemporer cenderung melihat ayat-ayat tersebut secara

kontekstual, dengan mempertimbangkan konteks sosial-politik masa Nabi dan

9 M.Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, (Bandung:Mizan, 2013), Hlm.45
10 Nur Rohim Yunus, Murtad dan Kebebasan Beragama dalam Perspektif Islam dan HAM,

Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol. 2, No. 1 (2017), hal. 89.
11 Abdul Wahid, Fenomena Murtad di Indonesia: Tinjauan Sosiologis dan Keagamaan, Jurnal

Ilmu Dakwah, Vol. 30, No. 2 (2020), hal. 162.
12 Ibn Katshīr, Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm, Juz 1 (Beirut: Dār Al-Fikr, T.T.), hal. 244.



7

menekankan pada aspek kebebasan beragama serta pendekatan non-koersif dalam

dakwah.13

Al-Qur’an memberikan respon keras terhadap orang-orang yang murtad,

khususnya mereka yang tidak sekadar berpaling dari iman, tetapi juga

memprovokasi, menyesatkan, dan melemahkan posisi umat Islam.14 Dalam Al-

Qur’an ada 30 surah dan 60 ayat yang menggunakan akar kata radda dan yang

membahas terkait masalah murtad diantaranya dapat dilihat dalam QS. Al-

Ma’idah ayat 54, QS. An-nahl ayat 106, QS. Al-Imran ayat 86–91, QS. Al-

Baqarah ayat 217, QS. An-Nisa’ ayat 137–138, dan QS. Muhammad ayat 25–

28.15 Berpijak pada penjelasan ayat-ayat sebelumnya yang membahas tentang

kebebasan beragama serta ayat-ayat yang secara khusus berbicara tentang

kemurtadan, penulis melihat adanya pemahaman sebagian kalangan yang

menafsirkan kebebasan tersebut secara literal dan luas, seolah-olah setiap pilihan

keagamaan, termasuk keluar dari agama, tidak memiliki konsekuensi apa pun.

Pemahaman ini menjadi penting untuk dikaji dalam realitas kehidupan

masyarakat Indonesia yang bersifat majemuk, di mana kebebasan beragama

sering dijadikan dasar dalam menilai berbagai fenomena keagamaan. Oleh

karena itu, penulis tertarik untuk mengkaji lebih mendalam persoalan

kemurtadan guna menjelaskan bahwa dalam perspektif Al-Qur’an tindakan

murtad bukanlah sekadar ekspresi kebebasan, melainkan perbuatan yang

memiliki konsekuensi teologis keimanan, sehingga memerlukan kajian yang

komprehensif dan sistematis.

Dengan Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memandang penting untuk

mengkaji konsep riddah dalam perspektif Al-Qur’an dengan fokus pada 

konsekuensi teologis keimanan melalui pendekatan tafsir maudhu‘i. Pendekatan 

13 Abdullah Saeed, Freedom Of Religion, Apostasy And Islam (Surrey: Ashgate, 2004), hal. 40–
45.

14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah, Jilid 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2001), hal. 358–360.
15 Muhammad Fuad ‘Abd al-Bāqī, Al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-Karīm,

(Beirut: Dār al-Fikr, tt), hal. 309-310



8

ini memungkinkan penghimpunan seluruh ayat yang berkaitan dengan riddah

untuk dianalisis secara komprehensif, sehingga menghasilkan pemahaman yang

utuh mengenai posisi riddah dalam Al-Qur’an. Dengan demikian, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam kajian tafsir dan

memperjelas bahwa riddah, dalam perspektif Al-Qur’an, merupakan persoalan 

teologis yang memiliki implikasi serius terhadap keimanan seseorang. Atas dasar

inilah penelitian ini disusun dengan judul “RIDDAH DALAM PERSPEKTIF

AL-QUR’AN: STUDI TAFSIR MAUDHU‘I TENTANG KONSEKUENSI 

TEOLOGIS KEIMANAN.”

B. Penegasan Istilah
Untuk mempermudah memahami penelitian ini, peneliti menjelaskan

beberapa istilah berikut:

1. Riddah

Riddah adalah tindakan seseorang yang telah beriman kepada Islam

kemudian berpaling dan keluar dari keimanan tersebut, baik melalui

keyakinan, ucapan, maupun perbuatan yang menunjukkan pengingkaran

terhadap ajaran Islam, yang dalam perspektif Al-Qur’an memiliki konsekuensi 

teologis terhadap status keimanannya.

2. Tafsir maudhu’i

Tafsir maudhu‘i adalah metode penafsiran Al-Qur’an yang mengkaji 

suatu tema tertentu dengan menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan

tema tersebut, kemudian dianalisis secara komprehensif dan sistematis untuk

memperoleh pemahaman utuh sesuai dengan maksud Al-Qur’an.

3. Konsekuensi

Konsekuensi adalah akibat atau implikasi yang timbul sebagai hasil

dari suatu perbuatan atau pilihan, yang dalam konteks teologis merujuk pada

dampak keimanan dan tanggung jawab spiritual seseorang di hadapan Allah

Swt.



9

4. Teologis Keimanan

Teologis keimanan adalah aspek keyakinan yang berkaitan dengan

hubungan manusia dengan Allah Swt., mencakup pengakuan iman, keteguhan

keyakinan, serta konsekuensi spiritual dan ukhrawi yang timbul dari

penerimaan atau penolakan terhadap iman tersebut.

C. Identifikasi Masalah
Dari uraian yang telah dikemukakan pada latar belakang, maka dapat

diidentifikasi masalah-masalah sebagai berikut:

1. Ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas tentang riddah tersebar di berbagai

surah dengan konteks dan redaksi yang beragam, sehingga memerlukan

pengkajian secara tematik dan komprehensif.

2. Terdapat perbedaan penekanan penafsiran para mufassir terhadap ayat-ayat

riddah, khususnya terkait makna dan implikasi teologis keimanan.

3. Pemahaman masyarakat terhadap riddah cenderung lebih menitikberatkan

pada aspek hukum atau sosial, sementara dimensi teologis keimanan kurang

mendapat perhatian.

4. Perlunya perumusan pemahaman yang utuh dan sistematis mengenai

konsekuensi teologis riddah berdasarkan Al-Qur’an agar tidak terjadi 

pemahaman parsial atau keliru.

D. Batasan Masalah
Penelitian ini hanya dibatasi pada ayat-ayat Al-Qur’an yang membahas

murtad dengan fokus analisis tematik pada konsekuensi teologis keimanan.

Untuk memperkaya pemahaman mengenai tema ini, kajian tafsir difokuskan

pada pandangan mufassir Klasik dan kontemporer yaitu terhadap penafsiran Al-

Qurtubi, Ibnu Katsir dan M. Quraish Shihab. Penelitian ini tidak membahas

secara mendalam mengenai aspek fiqih praktis tentang murtad, karena tujuan

utama penelitian ini adalah mengungkap pemahaman terkait konsekuensi



10

teologis keiman bagi pelaku riddah dalam Al-Qur’an melalui pendekatan tematik 

berdasarkan penafsiran ulama klasik dan juga kontemporer.

E. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang di atas, adapun rumusan masalah yang menjadi

landasan penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana konsep riddah dalam perspektif Al-Qur’an?

2. Apa saja konsekuensi teologis keimanan bagi pelaku riddah yang dijelaskan

dalam ayat-ayat Al-Qur’an?

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian
Berdasarkan pemaparan dari batasan dan rumusan masalah sebelumnya maka

tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Untuk menjelaskan konsep riddah dalam perspektif Al-Qur’an.

2. Untuk mengidentifikasi dan menganalisis konsekuensi teologis keimanan bagi

pelaku riddah yang dijelaskan dalam ayat-ayat Al-Qur’an.

Adapun manfaat penelitian ini adalah sebagai berikut:

1. Manfaat Teoritis: penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi

dalam pengembangan khazanah ilmu tafsir, khususnya dalam kajian tematik

(tafsir maudhu’i) atas ayat-ayat tentang kemurtadan. Dengan menganalisis

makna, konteks, dan tujuan komunikatif dari ayat-ayat tersebut, penelitian ini

membantu memperjelas posisi Al-Qur’an dalam menyikapi persoalan murtad

secara komprehensif dan tidak persial.

2. Manfaat Praktis: hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi masyarakat

Muslim dalam memahami fenomena kemurtadan secara lebih bijak,

propsional, dan sesuai dengan Al-Qur’an. Pendekatan yang kontekstual juga 

membantu mencegah penafsiran yang ekstrem atau intoleran terhadap

perbedaan keyakinan, serta memperkuat moderasi beragama ditengah

pluralitas Indonesia.



11

G. Sistematika Penulisan
Sistematika penulisan merupakan komponen yang menggambarkan secara

menyeluruh kerangka suatu karya ilmiah. Hlm ini meliputi pembahasan secara

ringkas mengenai topik yang akan dibahas serta tujuan yang ingin dicapai melalui

pembahasan tersebut. Penelitian ini akan diuraikan dalam 5 bab, dan masing-

masing bab terdiri dari beberapa sub-bab sebagai berikut:

BAB I PENDAHULUAN

Merupakan bab pendahuluan, dalam bab ini dijelaskan tentang latar belakang,

penegasan istilah, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan

dan manfaat penelitian serta sistematika penulisan.

BAB II KERANGKA TEORITIS

Berisikan tentang landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini dan juga

literatur review atau tinjauan kepustakaan yang meliputi penelitian-penelitian

terdahulu yang relevan dan berkaitan dengan penelitian ini.

BAB III METODE PENELITIAN

Merupakan bab yang meliputi jenis penelitian, pendekatan penelitian, sumber

data, teknik pengumpulan data dan teknik analisis data yang dilakukan dalam

penelitian ini.

BAB IV HASIL DAN ANALISIS

Merupakan bab yang berisi pembahasan mengenai penyajian dan analisis

penulis terkait konsekuensi teologis keimanan bagi pelaku riddah yang

disebutkan dalam ayat-ayat Al-Qur’an serta pemaparan penafsiran para mufassir 

terkait ayat tentang murtad.

BAB V PENUTUP

Merupakan bagian penutup yang berisis kesimpulan dan saran.



12

BAB II

KAJIAN TEORITIS

A. Landasan Teori

1. Iman
Iman berasal dari bahasa arab dari kata dasar amna-yu’minu-imanan.

Artinya beriman atau percaya. Dalam bahasa indonesia artinya menyakini

atau yakin behwa sesuatu (yang dipercaya) itu memang benar atau nyata

adanya.16 Iman dapat dimaknai iktiraf, membenarkan, mengakui pembenaran

dan bersifat khusus.17 Menurut WJS poerwadaminta iman adalah

kepercayaan, keyakinan, ketetapan hati atau keteguhan hati. Menurut bahasa

iman berarti pembenaran hati, sedangkan menurut istilah iman ialah

membenarkan dengan hati, mengikrarkan dengan lisan dan mengamalkan

dengan anggota badan. Membenarkan dengan hati dengan menerima ajaran

Rasulullah Saw. Lalu yang dimaksud dengan mengikrarkan dengan lisan

adalah mengucapkan dua kalimat syahadat ( tiada Tuhan selain Allah dan

Muhammad dalah utusan Allah). Lalu yang dimaksud dengan mengamalkan

dengan anggota badan adalah, hati menyakini anggota badan mengamalkan

dengan beribadah sesuai dengan fungsinya.18

Apabila seseorang membenarkan dalam hati saja tanpa pengucapan

dengan lisan maka orang itu kafir, dan sebailknya orang yang mengucapkan

secara lisan, sedangkan tidak membenarkan di dalam hatinya maka orang itu

tergolong kedalam orang yang munafik. Adapun dengan masalah amal

perbuatan apakah ia dapat mempengaruhi imannya atau tidak dan apakah

amal perbuatannya yang durhaka apakah ia masih disebut seorang mukmin

ataukah bukan seorang muslim?. Ini masih jadi perdebatan dikalangan para

ulama. Akan tetapi mayoritas ulama berpendapat apabila seorang telah

16 Kaelany HD, Iman, Ilmu dan Amal Saleh, (Jakarta: Rineka Cipta,2000), hal. 58
17 Abdul Rahman Abdul Khalid, Garis Pemisah antara Kufur dan Iman, (Jakarta:Bumi

Aksara,1996), hal. 2
18 Aguh Hasan Bashori , kitab tauhid,(Jakarta:UII,2001), hal.2



13

membenarkan didalam hatinya, dan mengucapkan secara lisan tetapi tidak

dibarengi dengan amal perbuatan yang baik, maka orang itu masih

dikategorikan muslim tapi bukan disebut mukmin. Ulama menegaskan bahwa

seorang muslim yang meninggal dalam keadaan maksiat dan belum sempat

bertaubat, nasibnya ditentukan oleh Tuhan. Bisa jadi dosanya diampuni atau

diberi syafaat, bisa juga disiksa dengan api neraka sesuai dengan

dosadosanya, kemudian dikeluarkan darinya setelah dosanya bersih, lalu

dimasukkan ke dalam syurga. Hal itu sesuai dengan sabda Nabi Muhammad

Saw yang berbunyi: “Tidak akan kekal didalam neraka bagi Seseorang yang

didalam hatinya masih tertinggal setitik iman” (H.R. Bukhori dan Muslim)

Hakikat iman dalam Al-Qur’an menempati kedudukan yang sangat 

fundamental karena menjadi syarat diterimanya amal perbuatan manusia. Al-

Qur’an menegaskan bahwa iman merupakan pembeda utama antara orang 

beriman dan orang kafir serta menjadi landasan bagi seluruh amal saleh.

Kedudukan iman ini menunjukkan bahwa iman memiliki fungsi teologis yang

menentukan hubungan manusia dengan Allah Swt. Dengan demikian, konsep

hakikat dan kedudukan iman menjadi kerangka teoretis untuk memahami

dampak teologis ketika iman tersebut mengalami penyimpangan atau

penolakan.19

Keimanan dalam perspektif Al-Qur’an tidak hanya dipahami sebagai 

keyakinan personal, tetapi juga mengandung tanggung jawab teologis. Setiap

pilihan iman atau kufur membawa konsekuensi spiritual dan ukhrawi yang

harus dipertanggungjawabkan di hadapan Allah Swt. Al-Qur’an memberikan 

kebebasan kepada manusia untuk beriman atau kufur, namun kebebasan

tersebut disertai dengan konsekuensi yang bersifat teologis. Oleh karena itu,

konsep tanggung jawab keimanan ini menjadi landasan teoretis dalam

19 Harun Nasution, Teologi Islam (Jakarta: UI Press, 1986), hal. 24–25.



14

menganalisis konsekuensi teologis riddah sebagaimana dijelaskan dalam ayat-

ayat Al-Qur’an.

Pembahasan tentang keimanan dalam penelitian ini digunakan sebagai

landasan teoritis untuk memahami posisi iman dalam Al-Qur’an, khususnya 

dalam kaitannya dengan fenomena riddah dan konsekuensi teologis yang

ditimbulkannya. Pemahaman mengenai pengertian, hakikat, dan tanggung

jawab keimanan menjadi penting agar analisis terhadap ayat-ayat riddah tidak

terlepas dari kerangka teologis yang dibangun oleh Al-Qur’an.

2. Riddah

Dalam bahasa Arab kata riddah dan irtadda berrti murtad atau kembali

keasal. Para ulama fiqih mendefinisikan murtad sebagai al-rujū‘ ‘an al-Islām,

yaitu tindakan kembali dari agama Islam. Sementara itu Abdurraḥmān al-

Juzairī dalam al-Fiqh ‘ala al-Madhāhib al-Arba‘ah menjelaskan bahwa

murtad adalah seseorang yang semula memeluk Islam dengan membaca dua

kalimat syahadat dan menjalankan ajaran Islam, namun kemudian secara

eksplisit menyatakan kekufuran. Contohnya ucapan “saya menyekutukan 

Allah” (usyriku bi Allāh), yang menjadi bentuk pernyataan murtad secara

terang-terangan (ṣarīḥ).20

Secara istilah, riddah adalah seseorang yang sebelumnya beragama Islam,

kemudian berpindah ke agama lain dan seketika dianggap sebagai kafir.

Disamping itu, ketika seorang muslim meninggalkan agama Islam dan

memeluk agama kafir, maka disebut murtad yaitu keluar dari kebenaran

menuju kesesatan. Maka penulis beragumen bahwa istilah riddah (murtad)

hanya berlaku bagi mereka yang sebelumnya muslim dan kemudian

meninggalkan Islam, bukan untuk orang kafir yang berpindah dari satu agama

20 Arieff Salleh Rosman, Murtad Menurut Perundangan Islam (Univ. Teknologi Malaysia,
Skudai, 2001), hal. 7



15

kafir ke agama kafir lainnya hal ini dipertegas dalam penelitian Qadiri bahwa

murtad sama dengan orang yang keluar dari agama islam.21

Seseorang itu dianggap murtad apabila tidak lagi meyakini tentang Islam

bahwa Islam adalah agama yang benar, hal ini bisa terjadi melalui tiga cara

yaitu:

a. Murtad dengan perbuatan

Murtad denagn perbuatan yaitu terjadi ketika seseorang

melakukan tindakan yang dilarang dalam Islam, namun dirinya

menganggap perbuatan tersebut tidak haram, atau ketika

meninggalkan kewajiban yang wajib dengan menganggapnya tidak

wajib, baik dilakukan secara sengaja, meremehkan, menghina, atau

menentang ajaran Islam. Contohnya, seseorang yang menganggap

minum khamar, berzina, atau membunuh sebagai Hlm yang

diperbolehkan dan bukan dosa. Disamping itu, salah satu bentuk

kemurtadan seseorang seperti sujud kepada matahari atau bulan dan

meninggalkan sHlmat lalu menganggap itu bukan suatu yang wajib

dikerjakan.22

b. Murtad melalui perkataan

Murtad melalui perkataan yaitu terjadi ketika seseorang

mengucapkan kalimat yang mengandung pengingkaran terhadap

keimanan, seperti menyatakan bahwa Allah mempunyai anak, tidak

ada Allah, ada tandingan bagi Allah, malaikat dan nabi tidak ada, Al-

Qur’an adalah kebohongan, hari kiamat hanyalah mitos, serta 

pernyataan serupa lainnya. Ucapan tersebut menunjukkan penolakan

dan penyekutuan Allah, dengan keyakinan bahwa kata-kata tersebut

benar dan tidak dilarang.

21 Abdullah Ahmad Qadiri, Murtad Dikutuk Allah, (Pustaka Mantiq, tth), hal. 20
22 M. Nurul Irfan dan Masyrofah, Fiqh Jinayah, (Jakarta: Perpustakaan Nasional, 2013), hal. 82



16

c. Murtad dengan keyakinan

Murtad dengan keyakinan yaitu berubah iktikad atau iktikad

tidak sesuai dengan ajaran Islam, seperti menyakini bahwa alam ini

kekal, Allah sama seperti makhluk, Alquran tidak berasal dari Allah

atau yang seumpama dengannya. Keyakinan memang ada didalam hati

dan belum direalisasikan. Dengan demikian, pelaku tidak dapat

dihukum atas tuduhan murtad.

Para ulama klasik secara umum memandang kemurtadan atau riddah

sebagai pelanggaran berat terhadap aqidah Islam yang wajib mendapatkan

sanksi tegas, termasuk hukuman mati bagi orang yang murtad setelah dewasa

dan berakal sehat. Pendapat ini bersumber dari hadits Nabi Muhammad SAW

dan konsensus sahabat, serta menjadi bagian dari fikih klasik yang dipegang

oleh mayoritas mazhab seperti Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Sebagai 

contoh, Imam Malik menegaskan bahwa murtad adalah tindakan keluar dari

Islam dan pelakunya harus diberi kesempatan untuk bertaubat sebelum

dikenakan hukuman berat.23 Pendekatan ini menempatkan kemurtadan

sebagai ancaman serius terhadap keutuhan umat dan stabilitas sosial.

Disamping itu, ulama kontemporer cenderung mengedepankan pendekatan

yang lebih kontekstual dan humanistik dalam menanggapi masalah

kemurtadan. Mereka mempertimbangkan aspek kebebasan beragama dan hak

asasi manusia, serta kondisi sosial-politik modern yang berbeda dengan masa

klasik. Beberapa mufassir dan pemikir Islam masa kini seperti Abdullah

Saeed dan KHlmed Abou El Fadl berargumen bahwa penerapan hukuman

mati bagi murtad tidak relevan dan perlu dipahami dalam konteks dakwah

yang bersifat persuasif, bukan koersif. Mereka juga menyoroti pentingnya

dialog dan toleransi sebagai jalan untuk mengatasi masalah kemurtadan dalam

23 Muhammad Abduh Tuasikal, Hukum Riddah dalam Perspektif Mazhab Syafi’i, Jurnal Al-
Ijtihad Vol.14 No. 1 (2020), hal. 45–62



17

masyarakat pluralistik. Pandangan ini membuka ruang untuk penafsiran ulang

ayat-ayat terkait kemurtadan dengan perspektif yang lebih fleksibel dan

adaptif.

Dasar hukum murtad dalam Islam banyak bersumber dari Al-Qur’an dan 

hadits Nabi Muhammad SAW. QS. Al-Baqarah ayat 217 menyatakan bahwa

orang yang meninggalkan agama dan mati dalam kekufuran adalah penghuni

neraka, yang menjadi dalil penting bagi hukum kemurtadan dalam fiqh

klasik.24 Hadits yang diriwayatkan oleh Bukhari dan Muslim menyebutkan,

“Barang siapa yang mengganti agamanya, maka bunuhlah dia.25 Dalil naqli ini

menjadi pijakan utama dalam merumuskan sikap hukum terhadap murtad

dalam tradisi Islam.

Selain dalil tekstual, para ulama juga menggunakan dalil ‘aqli sebagai 

landasan logis bahwa kemurtadan merusak ikatan sosial dan kontrak spiritual

dalam masyarakat Islam. Dalam perspektif ini, kemurtadan dianggap sebagai

tindakan yang membahayakan kesatuan dan stabilitas umat sehingga

diperlukan tindakan preventif dan represif demi menjaga keseimbangan

sosial.26 Bentuk-bentuk tidak disebutkan secara eksplisit oleh Al-Qur’an 

sebagai klasifikasi, tetapi dapat disimpulkan dari indikator yang muncul

dalam ayat-ayat. Misalnya, murtad karena keyakinan terlihat dalam penolakan

terhadap kebenaran setelah datangnya petunjuk (Ali ‘Imran: 86), murtad 

karena ucapan tampak dalam penghinaan terhadap Allah atau ayat-Nya,

sementara murtad karena perbuatan tampak pada tindakan syirik dan

penyembahan selain Allah.27 Pemahaman terhadap bentuk-bentuk ini penting

24 Nurul Huda, Penafsiran Ayat-ayat tentang Riddah dalam Al-Qur’an: Studi Tematik, Jurnal
Studi Islam Vol.15, No. 2 (2020), hal. 134–150

25 Ahmad Zainuddin, Hukum Riddah dalam Perspektif Hadits Shahih, Jurnal Fiqh dan Hukum
Islam Vol. 9 No. 1 (2019), hal. 45–60

26 Siti Mubarokah, Dimensi Rasionalitas dalam Penegakan Hukum Islam: Studi Kasus Hukum
Riddah, Jurnal Hukum Islam 10, no. 3 (2021), hal. 210–225

27 Nur Fadhilah, Murtad Dalam Perspektif Hukum Islam, Jurnal Al-Maqasid, Vol. 5 No. 2
(2020), hal. 101–102.



18

bagi penelitian ini karena dampak murtad dalam Al-Qur’an berbeda-beda

sesuai dengan motivasi dan bentuk penyimpangan yang dilakukan pelakunya.

Faktor penyebab murtad juga memiliki relevansi penting dalam landasan

teori skripsi ini. Al-Qur’an menyebutkan beberapa sebab, seperti lemahnya 

keteguhan hati, kebingungan akidah, ketertarikan pada dunia, pengaruh

lingkungan, serta tekanan pihak lain. Penelitian kontemporer di Indonesia

juga menunjukkan bahwa faktor intelektual, psikologis, dan sosial menjadi

pemicu terjadinya kemurtadan dalam masyarakat modern.28 Pemaparan faktor

ini memberikan gambaran yang lebih utuh bagi peneliti dalam memahami

mengapa dampak kemurtadan dalam Al-Qur’an sering bersifat tegas dan 

berat.

3. Tafsir Tematik (Tafsīr Mauḍu’i)

Secara etimologis, kata maudhu’i berasal dari kata dasar  ع ض  yang و 

berarti meletakkan atau menempatkan sesuatu. Menurut al-Jurjany, ع ض  و 

juga bermakna menjadikan suatu kata sesuai dengan maknanya. Sedangkan

maudhu’i sendiri adalah bentuk isim maf’ul dari kata kerja tersebut, yang

mengandung arti judul, tema, atau topik.29

Tafsir maudhu’i adalah salah satu metode penafsiran Al-Qur’an yang 

dikembangkan oleh para ahli untuk memahami maknanya secara tematik.

Agar dapat memahami cara kerja tafsir maudhu’i, terlebih dahulu perlu

diketahui arti dari istilah tersebut. Secara bahasa, kata tafsir berasal dari akar

kata “fasara” yang berarti menjelaskan, membuka, atau menyingkap sesuatu 

yang tersembunyi atau abstrak. Bentuk kata kerjanya mengikuti pola

“daraba-yadribu” dan “nasara-yansuru”. Ungkapan seperti “fasara (asy-

syai’a) yafsiru”, “yafsuru, fasran”, dan “fasarahu” bermakna menerangkan

28 Ani Triyani, Fenomena Murtad Pada Masyarakat Urban, Jurnal Ushuluddin, Vol. 27, No. 1
(2019), hal. 55–57.

29 Lois Ma’luf , Al Munjid fi al Lughoh wa al A’lam, (Bairut; Dar Masyrik, 1973), Hlm. 1004



19

atau menjelaskan sesuatu. Oleh karena itu, kata tafsir dan fasr pada dasarnya

bermakna proses menjelaskan dan membuka sesuatu yang tersembunyi.30

Sedangkan tafsir secara terminologi atau istilah para ulama dalam

mendefinisikan berbeda pendapat dalam sisi redaksinya, namun jika dilihat

dari segi makna dan tujuannya memiliki pengertian yang sama. Pengertian

tafsir memiliki dua sudut pandang; ada yang memaknai tafsir sebagai disiplin

ilmu, ada yang memaknai tafsir sebagai kegiatan atau aktifitas. Namun,

menurut peneliti lebih sepakat kepada pendapat pertama, yakni tafsir sebagai

sebuah ilmu. Berikut beberapa pengertian tafsir secara terminologinya:

a. Menurut az-Zarkasy yang dikutip oleh al-Suyuthi, tafsir berarti ilmu

untuk memahami kitab Allah SWT. Yang diturunkan kepada Nabi

Muhammad SAW, menjelaskan maknanya serta mengeluarkan

hukum-hukum dan hikmahnya.

b. Muhammad Abd al-Zarqani dalam kitab Manahil al Irfan fi ulum

alQur’an mendefinisikan tafsir merupakan ilmu yang membahas

tentang alQur‟an dari segi maksud-maksudnya (dalalahnya)

sebagaimana yang dikehendaki Allah sejauh kemampuan

manusianya.31

c. Menurut Ali al-Shabuni, tafsir merupakan pemahaman secara

komprehensif tentang kitab Allah yang diwahyukan kepada Nabi

SAW, dan penjelasan makna yang dalam, menggali hukum-

hukumnya, mengambil hikmah dan pelajaran.32

d. Tafsir menurut Ibnu Hayyan dalam kitab al-Bahrul-Muhith yang

diikuti bapak Ichwan dalam bukunya Belajar al-Qur‟an, tafsir adalah 

30 Manna KHlmil al Qattan, Studi Ilmu-ilmu Qur’an,trjm. Mudzakir AS, (Bogor; Pustaka Litera
Antar Nusa, 2001), hal. 455

31 Chaerudji Abd. CHlmik, Ulum Al Qur’an, (Jakarta: Diadit Media, 2007), hal. 221.
32 Muhammad Ali Ash Shabuni, Ikhtisar Ulumul Qur’an Praktis, trjmhn Muhammad Qadirun

Nur, (Jakarta: Pustaka Amani, 2001), hal. 97.



20

ilmu yang membahas tentang tata cara mengucapkan kata-kata al-

Qur‟an, tentang petunjuk-petunjuknya, maknanya, hukum-hukum

yang terkandung didalamnya, baik perkata maupun rangkaian kata dan

kelengkapannya, seperti pengetahuan tentang nasakh, sebab nuzul dan

lain-lain.

Tafsir maudhu’i menurut al-Farmawi merupakan metode tafsir yang cara

kerjanya dengan menghimpun ayat-ayat Al Qur’an yang mempunyai maksud 

yang sama dalam arti sama-sama membicarakan satu topik masalah, yang

penyusunannya berdasarkan kronologi serta sebab turunnya ayat tersebut,

kemudian penafsir mulai memberikan keterangan dan penjelasan serta

mengambil kesimpulan.33 Menurut Quraish Shihab tafsir maudhu’i adalah 

suatu metode tafsir dengan cara menetapkan satu topik tertentu, dengan jalan

menghimpun seluruh atau sebagian ayat-ayat, dari beberapa surat, yang

berbicara tentang topik tersebut, untuk kemudian dikaitkan satu dengan yang

lainnya, sehingga pada akhirnya diambil kesimpulan menyeluruh tentang

masalah tersebut menurut pandangan Al-Qur’an.34

Setiap metode ada langkah-langkah yang harus ditempuh untuk

menerapkan prinsip yang akan dikerjakan, begitu juga metode tafsir,

khususnya metode tafsir maudhu’i (tematik), adapun langkah-langkah dalam

tafsir maudhu’i adalah; 

a. Memilih atau menetapkan masalah yang akan dikaji secara tematik

(maudhu’i).

b. Melacak dan menghimpun ayat-ayat yang berkaitan dengan masalah

yang telah ditetapkan, baik itu Makiyyah atau Madaniyyah.

33 Farmawi al, Abd al-Hayy,Mu jam al-Alfaz wa al-a’lam al-Our’aniyah, (Dar al-`ulum:
Kairo), 1968, hal. 52

34 M. Qurais Shihab, Membumikan Al Qur’an; Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 
Masyarakat, (Bandung; Mizan, 2007), hal. 114



21

c. Menyusun ayat-ayat tersebut secara runtut menurut kronologi masa

turunnya, yang disertai dengan pengetahuan mengenai latar belakang

turunnya ayat (asbab al Nuzul).

d. Mengetahui korelasi ayat-ayat tersebut dalam masing-masing

suratnya.

e. Menyusun tema bahasan yang sesuai dan sistematis serta utuh.

f. Melengkapi pembahasan menggunakan hadis, bila dipandang perlu

sehingga pembahasan semakin sempurna dan jelas.

g. Mempelajari ayat yang dibahas secara utuh dan menyeluruh dengan

cara menghimpun ayat yang mengandung pengertian yang serupa,

mengkompromikan antara ayat yang amm dan khas, mensinkronkan

yang lahirnya tampak kontradiktif dengan tujuan ayat tersebut bertemu

dalam satu muara, tanpa perbedaan dan kontradiksi atau tindakan

pemaksaan terhadap sebagian ayat kepada makna-makna yang

sebenarnya tidak tepat.

Keunggulan atau keistimewaan metode tafsir maudhu’i (tematik) adalah

sebagai berikut:

a. Terletak pada kapabilitasnya menjawab tantangan zaman, karena

metode ini memang ditujukan untuk memecahkan persoalan, dinamis

dan praktis guna menjawab masalah yang timbul dalam masyarakat,

sehingga Al-Qur’an yang shahih li kulli zaman wa makan telah 

terbukti.35

b. Jika kita lihat bahwa tafsir maudhu’i itu menafsirkan ayat dengan ayat 

atau ayat dengan hadis nabi maka dapat dikatakan bahwa tafsir dengan

cara seperti itu merupakan cara tafsir yang terbaik untuk memahami

Al-Qur’an.

35 Ahmad Syukri Saleh, Metodologi Tafsir Al Qur’an Kontemporer dalam Pandangan Fazlur 
Rahman, hal. 56-57



22

c. Kesimpulan yang dihasilkan mudah dipahami karena tanpa

mengemukakan berbagai macam disiplin ilmu tertentu, sehingga

membuktikan persoalan yang disentuh oleh Al-Qur’an semata-mata

tidak hanya bersifat teoritik saja, akan tetapi juga menyentuh ranah

persoalan yang timbul dalam masyarakat.

d. Metode ini sekaligus juga menolak anggapan terhadap adanya aya-

tayat Al-Qur’an yang bertentangan.

Metode tafsir tematik sangat relevan digunakan untuk mengkaji isu

kemurtadan karena tema ini tidak dijelaskan secara menyeluruh dalam satu

ayat, melainkan tersebar dalam berbagai surah Al-Qur’an. Dengan pendekatan

tematik, ayat-ayat yang berkaitan dengan dampak murtad seperti QS. Al-

Baqarah: 217, QS. Ali-‘Imran:86–91, QS. An-Nahl:106, dan lainnya yang

dihimpun, dianalisis konteks dan maknanya, lalu disusun menjadi satu

kesatuan tema yang utuh. Pendekatan ini memungkinkan penafsiran yang

lebih komprehensif dan proporsional terhadap isu murtad dan juga

dampaknya, baik dari sisi teologis, konsekuensi dan hukum, maupun

sosiologis.36

B. Kajian yang Relevan (Literature Review)
Literature riview bertujuan untuk mengarahkan dan menentukan posisi dari

penelitian yang sedang dibahas, sehingga menghindari suatu penelitian yang

sama. Dalam konteks ini, penulis menemukan beberapa penelitian terdahulu yang

memiliki kemiripan topic pembahasan dengan penelitian yang sedang dilakukan,

diantaranya adalah:

1. Artikel yang ditulis oleh Roro Fatikhin berjudul Riddah dalam Perspektif

Bahasa, Al-Qur’an dan Hadis (Studi Tentang Konsekuensi Hukum Riddah)

merupakan sebuah artikel dari jurnal lisyabab jurnal studi islam dan sosial

36 Zainal Arifin, Tafsir Tematik Sebagai Metode Pemaknaan Kontekstual: Studi atas Tema
Kemurtadan dalam Al-Qur’an, Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis Vol. 19 No. 2 (2018), hal.
173–190



23

tahun 2020 mengkaji konsep riddah dengan pendekatan kebahasaan serta

telaah terhadap Al-Qur’an dan Hadis. Fokus utama penelitian ini terletak pada 

konsekuensi hukum riddah, khususnya dalam kerangka hukum Islam (fikih),

dengan menyoroti pandangan para ulama mengenai sanksi bagi pelaku riddah.

Kajian ini menempatkan riddah sebagai persoalan hukum dan normatif yang

berkaitan dengan ketentuan syariat dan implikasi yuridisnya.37 Adapun

perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini terletak pada fokus dan

pendekatan kajian. Skripsi ini tidak menitik beratkan pada hukum riddah,

melainkan memfokuskan pembahasan pada konsekuensi teologis keimanan

sebagaimana dipaparkan dalam Al-Qur’an. Selain itu, skripsi ini 

menggunakan pendekatan tafsir maudhu‘i dengan menghimpun dan

menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan riddah secara

tematik, sehingga lebih menekankan aspek keimanan, hubungan manusia

dengan Allah Swt., serta implikasi spiritual dan ukhrawi dari riddah. Dengan

demikian, skripsi ini memiliki perbedaan yang jelas dan memberikan

kontribusi baru dalam kajian riddah dari perspektif teologis Al-Qur’an.

2. Skripsi yang ditulis oleh Abdul Gofur yang berjudul Murtad dan

Konsekuensinya dalam Pandangan Al-Qur’an: Studi Tematik merupakan

skripsi dari Universitas Islam Neri Sunan Gunung Djati pada tahun 2023,

yang mengkaji murtad dan berbagai konsekuensi yang ditimbulkannya

berdasarkan Al-Qur’an dengan menggunakan pendekatan tematik. Penelitian 

ini membahas ayat-ayat yang berkaitan dengan murtad serta menguraikan

dampak konsekuensi yang muncul sebagai akibat dari tindakan tersebut, baik

dalam aspek keagamaan maupun implikasi normatif yang menyertainya.

Fokus kajian dalam skripsi ini bersifat umum dengan memotret konsekuensi

37 Roro Fatikhin, Riddah dalam Perspektif Bahasa, Al-Qur’an dan Hadis (Studi Tentang 
Konsekuensi Hukum Riddah), dalam Jurnal Islamuna: Jurnal Studi Islam, Vol. 7 No. 2 (2020), hal.
221–235.



24

murtad secara menyeluruh.38 Perbedaan penelitan tersebut dengan penelitian

skripsi saya ini terletak pada fokus dan ruang lingkup kajian. Skripsi saya ini

secara khusus memusatkan perhatian pada riddah dalam perspektif Al-Qur’an  

dengan penekanan pada konsekuensi teologis keimanan, bukan pada

konsekuensi secara umum. Selain itu skripsi ini menggunakan pendekatan

tafsir maudhu’i yang lebih terarah untuk menelaah dimensi teologis keimanan,

seperti hubungan iman dan kufur, terhapusnya amal, serta implikasi ukhrawi

dari riddah. Dengan demikian, meskipun sama-sama menggunakan

pendekatan tematik, skripsi saya ini menawarkan sudut pandang yang lebih

spesifik dan mendalam pada aspek teologis, sehingga memiliki perbedaan

yang jelas dan memberikan kontribusi baru dalam kajian tafsir Al-Qur’an.

3. Tesis yang ditulis oleh Nasrudin, dalam tesisnya yang berjudul Makna Murtad

dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir al-Miṣbāḥ merupakan tesis dari

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta pada tahun 2023, melakukan kajian

mendalam terhadap penafsiran Quraish Shihab atas ayat-ayat yang berkaitan

dengan murtad. Fokus utama penelitian ini adalah menggali bagaimana Tafsir

al-Miṣbāḥ memaknai konsep riddah dan konsekuensinya. Nasrudin

menemukan bahwa Quraish Shihab cenderung menafsirkan murtad secara

moderat, dengan menekankan pada dimensi spiritual, etis, dan tanggung

jawab pribadi manusia terhadap keimanannya, ketimbang pada aspek hukum

atau pidana.39 Perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini terletak pada

pendekatan dan fokus kajian. Tesis Nasrudin menggunakan pendekatan tafsir

tokoh yang terbatas pada satu mufassir, yaitu M. Quraish Shihab, sehingga

analisisnya berpusat pada satu perspektif penafsiran. Adapun skripsi ini

menggunakan pendekatan tafsir maudhu‘i dengan menghimpun dan

menganalisis seluruh ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan riddah secara

38 Abdul Gofur, Murtad dan Konsekuensinya dalam Pandangan Al-Qur’an: Studi Tematik,
Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2023.

39 Nasrudin, Makna Murtad dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir al-Miṣbāḥ, Skripsi, IAIN
Kudus, 2023.



25

tematik dan komprehensif, serta memfokuskan kajian pada konsekuensi

teologis keimanan. Dengan demikian, skripsi ini tidak hanya menelaah makna

riddah, tetapi juga menyoroti implikasi teologisnya terhadap iman dan

hubungan manusia dengan Allah Swt.

4. Artikel yang ditulis oleh Abd. Moqsith Ghazali berjudul Tafsir atas Hukum

Murtad dalam Islam pada tahun 2013, merupakan artikel dari jurnal al-ahkam

jurnal ilmu syari’ah yang menawarkan pendekatan kritis terhadap pemahaman 

klasik mengenai hukum murtad.40 membahas persoalan murtad dalam Islam

dengan menitikberatkan pada penafsiran hukum murtad serta relasinya dengan

prinsip kebebasan beragama. Penelitian ini mengkaji ayat-ayat Al-Qur’an dan 

sumber-sumber keislaman lainnya dengan pendekatan kontekstual dan

normatif, serta menyoroti perdebatan ulama mengenai sanksi hukum bagi

pelaku murtad. Fokus utama kajian ini adalah aspek hukum dan pemaknaan

murtad dalam kerangka hukum Islam dan wacana kebebasan beragama.

Perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini terletak pada fokus dan tujuan

kajian. Artikel Abd. Moqsith Ghazali menempatkan murtad sebagai persoalan

hukum dan hak kebebasan beragama, sehingga analisisnya berorientasi pada

aspek yuridis dan normatif. Adapun skripsi ini memfokuskan kajian pada

riddah dalam perspektif Al-Qur’an dengan penekanan pada konsekuensi 

teologis keimanan, bukan pada perumusan hukum atau sanksi duniawi. Selain

itu, skripsi ini menggunakan pendekatan tafsir maudhu‘i untuk menghimpun

dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an secara tematik, sehingga lebih 

menekankan dimensi keimanan, hubungan manusia dengan Allah Swt., serta

implikasi spiritual dan ukhrawi dari riddah.

5. Artikel yang ditulis oleh Miftahur Rahmah dan Zainuddin yang berjudul

Murtad dalam Perspektif Fikih, Teologi, dan Hak Asasi Manusia pada tahun

2021,merupakan artikel dari jurnal Tajdid yang merupakan kajian

40 Abd. Moqsith, Tafsir atas Hukum Murtad dalam Islam, JurnalAl-Ahkam, No. 4 Tahun
2013, hal. 10–25.



26

interdisipliner yang menggabungkan pendekatan fikih klasik, pemikiran

teologi Islam, dan prinsip-prinsip hak asasi manusia.41 Dalam artikel ini,

penulis membahas pandangan ulama fikih tentang hukuman murtad yang

umumnya menyatakan hukuman mati, kemudian dibandingkan dengan

pendekatan teologi yang melihat kemurtadan sebagai bentuk penyimpangan

iman dengan konsekuensi ukhrawi. Lebih jauh, artikel ini menyoroti bahwa

perspektif HAM kontemporer memandang kebebasan beragama sebagai hak

dasar, sehingga sanksi duniawi terhadap pelaku murtad dianggap bertentangan

dengan prinsip tersebut. Perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi saya ini

terletak pada fokus dan pendekatan kajian. Artikel Miftahur Rahmah dan

Zainuddin menggunakan pendekatan lintas disiplin yang membahas murtad

dari aspek fikih, teologi, dan HAM secara bersamaan, sehingga

pembahasannya bersifat umum dan komparatif. Adapun skripsi ini secara

khusus memfokuskan kajian pada riddah dalam perspektif Al-Qur’an dengan 

penekanan pada konsekuensi teologis keimanan melalui pendekatan tafsir

maudhu‘i. Skripsi ini tidak membahas murtad dalam kerangka hukum fikih

maupun HAM, melainkan menitik beratkan pada dimensi keimanan dan

implikasi teologisnya terhadap hubungan manusia dengan Allah Swt.

6. Artikel yang ditulis oleh Muhammad Idris (2022) dalam skripsinya Riddah

dalam Al-Qur’an Menurut Wahbah az-Zuhaili (Kajian Tematik) mengkaji

konsep riddah dalam Al-Qur’an dengan menggunakan pendekatan tematik 

berdasarkan penafsiran Wahbah az-Zuḥailī dalam Tafsir al-Munīr. Penelitian

ini berfokus pada pandangan satu mufassir terhadap ayat-ayat riddah serta

menjelaskan pemaknaan dan implikasi riddah menurut kerangka penafsiran

Wahbah az-Zuḥaili, termasuk aspek normatif dan penekanan moral yang

41 Miftahur Rahmah & Zainuddin, Murtad dalam Perspektif Fikih, Teologi, dan Hak Asasi
Manusia, Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, Vol. 16, No. 1 (2021), hal. 59–72.



27

terkandung dalam ayat-ayat tersebut.42 Perbedaan penelitian tersebut dengan

skripsi ini terletak pada pendekatan dan fokus analisis. Skripsi Muhammad

Idris menggunakan pendekatan tafsir tokoh yang membatasi kajian pada

pemikiran Wahbah az-Zuḥailī sebagai satu mufassir tertentu. Adapun skripsi 

saya ini menggunakan pendekatan tafsir maudhu‘i dengan menghimpun dan

menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan dengan riddah secara

menyeluruh dan tematik, tanpa terikat pada satu mufassir saja. Selain itu,

skripsi ini secara khusus menitikberatkan kajian pada konsekuensi teologis

keimanan akibat riddah, sehingga fokus pembahasannya lebih diarahkan pada

hubungan iman dan kufur serta implikasi ukhrawi menurut Al-Qur’an.

7. Skripsi yang ditulis oleh Heti Permata Sari yang berjudul Analisis Pendapat

T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy tentang Hukuman bagi Orang Murtad merupakan

skripsi dari UIN Walisongo pada tahun 2017, yang mengkaji pandangan

salah satu mufassir dan pemikir Islam modernis Indonesia, T.M. Hasbi Ash-

Shiddieqy, mengenai hukum riddah atau kemurtadan.43 Penelitian ini

menggunakan pendekatan pemikiran tokoh dengan menelaah karya-karya

Hasbi Ash-Shiddieqy, khususnya terkait penafsiran dan pandangannya

mengenai sanksi hukum murtad dalam Islam. Fokus kajian skripsi ini berada

pada aspek hukum Islam dan perdebatan ulama mengenai pemberlakuan

hukuman bagi orang murtad. Perbedaan penelitian tersebut dengan skripsi ini

terletak pada fokus dan pendekatan kajian. Skripsi Heti Permata Sari

berorientasi pada analisis hukum murtad berdasarkan pemikiran satu tokoh,

sehingga pembahasannya bersifat yuridis dan normatif. Adapun skripsi ini

memfokuskan kajian pada riddah dalam perspektif Al-Qur’an dengan 

penekanan pada konsekuensi teologis keimanan, bukan pada perumusan

hukuman atau sanksi duniawi. Selain itu, skripsi ini menggunakan pendekatan

42 Muhammad Idris, Riddah dalam Al-Qur’an Menurut Wahbah az-Zuhaili (Kajian Tematik),
Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Pemikiran Islam, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2022.

43 Heti Permata Sari, Analisis Pendapat T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy tentang Hukuman bagi
Orang Murtad, Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Humaniora, UIN Walisongo Semarang, 2017.



28

tafsir maudhu‘i untuk menghimpun dan menganalisis ayat-ayat Al-Qur’an 

yang berkaitan dengan riddah secara tematik dan komprehensif. Dengan

demikian, skripsi ini memiliki perbedaan yang jelas dan memberikan

kontribusi baru dalam kajian tafsir Al-Qur’an yang berorientasi teologis.



29

BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian

Jenis Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini yaitu penelitian

kepustakaan (library research) yaitu dengan mengumpulkan data dan meneliti

buku-buku kepustakaan dan karya-karya dalam bentuk lainnya, seperti buku,

majalah, dokumen, kamus, dan lain sebagainya.44 Penelitian ini bersifat deskriptif

kualitatif, yaitu penyajian data dalam penjelasan bentuk kata-kata bukan angka.

B. Pendekatan Penelitian
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif karena berfokus pada

analisis mendalam terhadap data tekstual. Penelitian ini memungkinkan peneliti

untuk mengeksplorasi secara komprehensif makna, konteks, dan nuansa

penafsiran tentang konsekuensi teilogis keimanan bagi pelaku riddah dalam Al-

Qur'an. Data penelitian ini dianalisis secara interpretatif untuk memahami

perspektif masing-masing mufassir baik dari klasik maupun kontemporer.

Pendekatan ini dipilih karena sesuai dengan karakteristik penelitian tafsir yang

memerlukan pembacaan kritis, analisis kandungan teks, dan pemahaman

kontekstual, bukan pengukuran atau perhitungan kuantitatif. Dengan demikian,

penelitian ini dapat mengungkap secara mendalam bagaimana para mufassir

menafsirkan ayat-ayat tentang kemurtadan khususnya mengena konsekuensi

teologis keimanan bagi pelaku riddah.

C. Sumber Data
Sumber data dalam penelitian ini terbagi dua yaitu, sumber data primer dan

sekunder.

1. Sumber Data Primer

Sumber data primer yang digunakan sebagai rujukan dalam penelitian

ini adalah Al-Qur’an dan juga beberapa kitab tafsir seperti Tafsir Al-Qurtubi,

Tafsir Ibu Katsir, dan Tafsir Al-Misbah. Tafsir ini digunakan untuk mencari

44 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pkanbaru: Riau, 2013), hal. 12



30

pemahaman dari ayat-ayat yang membahas terkait konsekuensi teologis

keimanan pelaku riddah dalam Al-Qur’an.

2. Sumber data sekuder

Sumber data sekunder yang digunakan dalam penelitian ini adalah

sejumlah data berupa buku, kamus, jurnal, skripsi dan juga situs internet yang

memiliki keterkaitan dengan pembahasan penelitian yaitu tentang konsekuensi

teoligis keimanan pelaku riddah dalam perspektif Al-Qur’an. Data sekunder

ini dijadikan sebagai penguat dan pelengkap dalam penelitian ini.

D. Teknik Pengumpulan Data
Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang sangat penting dalam

proses penelitian. Teknik pengumpulan data yang digunakan adalah teknik

dokumentasi. Dokumentasi adalah jejak atau bukti peristiwa yang telah

berlangsung, baik dalam bentuk tulisan, visual, maupun karya monumental hasil

ciptaan manusia. Dokument ertulis meliputi catatan harian, riwayat hidup, kisah,

boigrafi, serta peraturan atau kebijakan. Adapun dokumen visual mencakup foto,

gambar bergerak, dan sketsa, sedangkan dokumen berupa karya meliputi hasil

seni seperti lukisan, patung, dan film.45

Dalam penelitian ini teknik dokumentasi dilakukan dengan mengumpulkan

dan menelaah dokumen-dokumen tertulis yang berkaitan dengan tema murtad

dalam Al-Qur’an. Sumber data primer berupa ayat-ayat Al-Qur’an yang secara 

eksplisit membahas kemurtadan, seperti QS. Al-Baqarah 217, QS. Ali ‘Imran 86–

87 dan 90–91, QS. Al-Mā’idah 54, QS. An-Nahl 106, dan QS. Muhammad 25–

28. Data primer ini diperkuat dengan sejumlah kitab tafsir seperti, Tafsir Ibn

Katsir, al-Qurtubi, Tafsir al-Mishbah, dan karya-karya mufasir lainnya yang

terkait. Selain itu, dokumentasi juga mencakup skripsi, jurnal ilmiah, dan buku-

buku yang membahas konsep murtad serta dampaknya dalam perspektif Islam.

Metode penafsiran yangdigunakan dalam penelitian ini adalah metode tematik

45 Tamaulina dkk, Buku ajar metodologi penelitian (teori dan praktik), (Karawang: CV saba
jaya publisher, 2023), hal. 183



31

(maudhu’i). Metode tematik yang dilakukan adalah tematik ayat yaitu sebuah 

model kajian tematik yang focus meneliti ayat-ayat tertentu dari beberapa surah.

Dalam penelitian ini focus mengkaji terkait ayat-ayat yang membahas kemurtadan

khususnya mengenai dampaknya.

E. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis isi

(content analysis). Analisis isi adalah sebuah alat riset yang digunakan untuk

menyimpulkan kata atau konsep yang tampak di dalam teks atau rangkaian

teks.46 Metode ini digunakan karena penelitian ini berfokus pada pengkajin ayat-

ayat Al-Qur’an dan penafsiran para ulama terkait  konsep kemurtadan dan 

dampaknya. Melalui content analysis, penulis dapat menelususri pola makna,

hubungan tematik, serta karakteristik pesan yang munculdalam teks-teks yang

dianalisis. Dalam penelitian ini, analisis isi dilakukan melalui beberapa langkah

berikut:

1. Penataan dan klasifikasi data: Ayat-ayat tentang riddah dikumpulkan,

kemudian dipilih ayat-ayat utama yang berhubungan dengan konsekuensi

teologis keiman pelaku riddah.

2. Analissi isi terhadap teks ayat: Setiap ayat dianalisis melalui kajian makna

bahasa, konteks turunnya ayat, serta penafsiran mufasir untuk menemukan

indikator konsekuensi teologis keiman pelaku riddah.

3. Analisis tafsir: Penafsiran para ulama klasik dan kontemporer digunakan

untuk melihat persamaan, perbedaan, dan penguatan makna terkait

konsekuensi teologis keiman pelaku riddah.

4. Sintesis tematik dan kategorisasi dampak: Hasil analisis disusun secara

tematik menggunakan metode tafsir mawḍu’i sehingga memuat

konsekuensi teologis keiman pelaku riddah.

46 Wisnu Marta Adipura, Metodologi Riset Komunikasi: Panduan untuk Melakukan
Penelitian Komunikasi, Suntingan Pitra Narendra, (Yogyakarta: Balai Kajian dan Pengembangan
Informasi Yogyakarta dan Pusat Kajian Media dan Budaya Populer Yogyakarta, 2008), hal. 103



68

BAB V
PENUTUP

A. Kesimpulan
Berdasarkan kajian tafsir maudhu‘i terhadap ayat-ayat Al-Qur’an yang 

membahas riddah, penelitian ini menyimpulkan bahwa konsep riddah dalam

perspektif Al-Qur’an adalah pengingkaran terhadap keimanan yang dilakukan

secara sadar dan disengaja setelah seseorang menerima kebenaran dan merasakan

nikmat iman. Al-Qur’an tidak memandang riddah sekadar sebagai perpindahan

agama secara lahiriah, melainkan sebagai bentuk penolakan teologis terhadap

tauhid dan petunjuk Allah. Riddah juga ditandai dengan hilangnya keteguhan

iman, inkonsistensi keyakinan, serta sikap meremehkan kebenaran yang telah

jelas, sehingga ukuran riddah dalam Al-Qur’an berkaitan erat dengan pilihan

batin dan komitmen keimanan, bukan semata-mata ucapan atau kondisi

keterpaksaan.

Adapun konsekuensi teologis keimanan bagi pelaku riddah yang dijelaskan

dalam Al-Qur’an menunjukkan dampak yang sangat serius terhadap hubungan 

manusia dengan Allah. Al-Qur’an menegaskan bahwa riddah berakibat pada

gugurnya amal perbuatan, tidak diterimanya taubat, hilangnya hidayah, serta

turunnya laknat dan kemurkaan Allah yang berujung pada azab di akhirat.

Gambaran kehinaan di hari kiamat, seperti wajah yang menghitam dan

terhalangnya rahmat Allah, semakin menegaskan bahwa riddah merupakan

pelanggaran teologis yang membawa kerugian spiritual yang mendalam.

Konsekuensi-konsekuensi ini menunjukkan bahwa keimanan dalam Al-Qur’an 

memiliki implikasi nyata dan tidak bersifat netral atau tanpa akibat. Dengan

demikian, penelitian ini menegaskan bahwa keimanan dalam perspektif Al-

Qur’an adalah komitmen teologis yang menuntut konsistensi dan keteguhan,

sementara riddah merupakan pengingkaran terhadap komitmen tersebut yang

berdampak langsung pada status keimanan seseorang di hadapan Allah.

Kesimpulan ini memperkuat temuan bahwa riddah tidak hanya berdimensi sosial



69

atau hukum, tetapi terutama merupakan persoalan teologis yang menyentuh inti

keimanan, sebagaimana menjadi fokus utama dalam skripsi ini.

B. Saran
Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis menyarankan agar kajian mengenai

murtad dalam Al-Qur’an terus dikembangkan melalui pendekatan yang lebih luas 

dan interdisipliner, baik dalam perspektif tafsir, fikih, maupun sosial keagamaan,

sehingga pemahaman terhadap fenomena kemurtadan menjadi lebih komprehensif

dan kontekstual. Selain itu, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan

bagi pendidik, dai, dan masyarakat Muslim dalam memperkuat pemahaman akidah

secara bijak dan proporsional, serta mendorong sikap moderat dalam menyikapi

perbedaan keyakinan di tengah masyarakat yang majemuk. Penulis menyadari

bahwa penelitian ini masih memiliki keterbatasan, sehingga kritik dan saran yang

konstruktif sangat diharapkan untuk penyempurnaan kajian selanjutnya.



70

DAFTAR PUSTAKA

Abd al-Baqi, Muhammad Fuad. (tt). Al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān al-

Karīm. Beirut: Dār al-Fikr.

Abduh Tuasikal, Muhammad. (2020). "Hukum Riddah dalam Perspektif Mazhab

Syafi’i". Jurnal Al-Ijtihad, Vol. 14, No. 1.

Abdul Gofur. (2023). Murtad dan Konsekuensinya dalam Pandangan Al-Qur’an: 

Studi Tematik. Skripsi: UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Abdul Khalid, Abdul Rahman. (1996). Garis Pemisah antara Kufur dan Iman.

Jakarta: Bumi Aksara.

Abdul Wahid. (2020). "Fenomena Murtad di Indonesia: Tinjauan Sosiologis dan

Keagamaan". Jurnal Ilmu Dakwah, Vol. 30, No. 2.

Adipura, Wisnu Marta. (2008). Metodologi Riset Komunikasi: Panduan untuk

Melakukan Penelitian Komunikasi. Yogyakarta: Balai Kajian dan

Pengembangan Informasi Yogyakarta.

Al-Asfahani, Al-Raghib. (tt). al-Mufradat fi al-Gharib al-Qur‘an. Mesir: Mustafa al-

Babi al-Halibi.

Al-Bukhari. (2001). Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh.

Al-Nawâwî, Abû Zakariyâ Yahyâ ibn Syaraf. (2000). Minhâj al-Thâlibîn. Beirut: Dâr

al-Basyâir al-Islâmiyyah.

Al-Qattan, Manna Khalil. (2001). Studi Ilmu-ilmu Qur’an (terj. Mudzakir AS).

Bogor: Pustaka Litera Antar Nusa.

Al-Qurṭubī. (1964). Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Kairo: Dār al-Kutub al-Miṣriyyah.

Al-Sijistānī, Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘ath. (2009). Sunan Abī Dāwūd. Beirut:

Dār al-Risālah al-‘Ālamiyyah.

Anis, Ibrahim, dkk. (1992). Al-Mu`‘Jam Al-Wasit. Mesir: T.P.



71

Arifin, Zainal. (2018). "Tafsir Tematik Sebagai Metode Pemaknaan Kontekstual:

Studi atas Tema Kemurtadan dalam Al-Qur’an". Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-

Qur’an dan Hadis, Vol. 19, No. 2.

Arni, Jani. (2013). Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Riau.

Ash Shabuni, Muhammad Ali. (2001). Ikhtisar Ulumul Qur’an Praktis (trjm.

Muhammad Qadirun Nur). Jakarta: Pustaka Amani.

As-Suyuṭi, Jalaluddin. (2014). Asbabun Nuzul (terj. Andi Muhammad Syahril dan

Yasir Maqāṣid). Jakarta: Pustaka al-Kautsar.

Aziz Dahlan, Abdul, et al. (2000). Ensiklopedi Hukum Islam. Jakarta: Ichtiar van

Hoeve.

Azizah, Imroatul. (2015). "Sanksi Riddah Perspektif Maqasid Syari’ah". Al-Daulah:

Jurnal Hukum Dan Perundungan Islam, Vol. 5, No. 2.

Az-Zuhaili, Wahbah. (tt). Al-Fiqh Al-Islāmiy Wa Adillatuh. Damaskus: Dār Al-Fikr

Al-Mu'āṣir.

Bashori, Aguh Hasan. (2001). Kitab Tauhid. Jakarta: UII.

Chaimik, Chaerudji Abd. (2007). Ulum Al Qur’an. Jakarta: Diadit Media.

Fadhilah, Nur. (2020). "Murtad Dalam Perspektif Hukum Islam". Jurnal Al-Maqasid,

Vol. 5, No. 2.

Farmawi al, Abd al-Hayy. (1968). Mu jam al-Alfaz wa al-a’lam al-Our’aniyah.

Kairo: Dar al-`ulum.

Fatikhin, Roro. (2020). "Riddah dalam Perspektif Bahasa, Al-Qur’an dan Hadis". 

Jurnal Islamuna: Jurnal Studi Islam, Vol. 7, No. 2.

Huda, Nurul. (2020). "Penafsiran Ayat-ayat tentang Riddah dalam Al-Qur’an: Studi 

Tematik". Jurnal Studi Islam, Vol. 15, No. 2.

Ibn Katshīr. (tt). Tafsīr Al-Qur’ān Al-‘Aẓīm. Beirut: Dār Al-Fikr.

Idris, Muhammad. (2022). Riddah dalam Al-Qur’an Menurut Wahbah az-Zuhaili

(Kajian Tematik). Skripsi: UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Irfan, M. Nurul dan Masyrofah. (2013). Fiqh Jinayah. Jakarta: Perpustakaan

Nasional.



72

Jamal, Misbahuddin. (2011). "Konsep al-Islam dalam al-Qur‟an". Jurnal al-Ulum,

Vol. 11, No. 2.

Kaelany HD. (2000). Iman, Ilmu dan Amal Saleh. Jakarta: Rineka Cipta.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Al-Qur’an dan Terjemahannya.

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an.

Ma’luf, Lois. (1973). Al Munjid fi al Lughoh wa al A’lam. Beirut: Dar Masyrik.

Moqsith, Abd. (2013). "Tafsir Atas Hukum Murtad Dalam Islam". Jurnal Ahkam,

Vol. XIII, No. 2 / No. 4.

Mubarokah, Siti. (2021). "Dimensi Rasionalitas dalam Penegakan Hukum Islam:

Studi Kasus Hukum Riddah". Jurnal Hukum Islam, Vol. 10, No. 3.

Nasrudin. (2023). Makna Murtad dalam Al-Qur’an Perspektif Tafsir al-Miṣbāḥ.

Skripsi: IAIN Kudus.

Nasution, Harun. (1986). Teologi Islam. Jakarta: UI Press.

Partanto, Pius A dan M. Dahlan al-Barry. (2001). Kamus Ilmiah Populer. Surabaya:

Arkola.

Permata Sari, Heti. (2017). Analisis Pendapat T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy tentang

Hukuman bagi Orang Murtad. Skripsi: UIN Walisongo Semarang.

Qadiri, Abdullah Ahmad. (tth). Murtad Dikutuk Allah. Pustaka Mantiq.

Rahmah, Miftahur & Zainuddin. (2021). "Murtad dalam Perspektif Fikih, Teologi,

dan Hak Asasi Manusia". Al-Izzah: Jurnal Hasil-Hasil Penelitian, Vol. 16,

No. 1.

Rasyid, Muhammad Makmun. (2016). "Islam Rahmatan Lil Alamin Perspektif KH.

Hasyim Muzadi". Jurnal Pengembangan Ilmu Keislaman, Vol. 11, No. 1.

Rosman, Arieff Salleh. (2001). Murtad Menurut Perundangan Islam. Skudai: Univ.

Teknologi Malaysia.

Sabiq, Al-Sayyid. (1977). Fiqh al-Sunnah. Beirut: Dar al-Fikr.

Saeed, Abdullah. (2004). Freedom Of Religion, Apostasy And Islam. Surrey: Ashgate.

Saleh, Ahmad Syukri. (tt). Metodologi Tafsir Al Qur’an Kontemporer dalam 

Pandangan Fazlur Rahman.



73

Shihab, M. Quraish. (2001/2002). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian

Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, M. Quraish. (2013).Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan.

Smith, Abdur Rahman ibn. (2012). "Rekonstruksi Makna Murtad dan Implikasi

Hukumnya". Jurnal Pemikiran Hukum Islam, Vol. 22, No. 2.

Tabari, Abu Ja’far Al. (2001). Jami’ Al-Bayan ‘An Ta’wil Ay Al-Qur’an. Kairo: Dar

Al-Ma’arif.

Tamaulina, dkk. (2023). Buku ajar metodologi penelitian (teori dan praktik).

Karawang: CV Saba Jaya Publisher.

Triyani, Ani. (2019). "Fenomena Murtad Pada Masyarakat Urban". Jurnal

Ushuluddin, Vol. 27, No. 1.

Yunus, Nur Rohim. (2017). "Murtad dan Kebebasan Beragama dalam Perspektif

Islam dan HAM". Journal of Islamic Studies and Humanities, Vol. 2, No. 1.

Zainuddin, Ahmad. (2019). "Hukum Riddah dalam Perspektif Hadits Shahih". Jurnal

Fiqh dan Hukum Islam, Vol. 9, No. 1.



74

BIODATA PENULIS

Nama : Siti Zumrotin Kamil

Tempat/Tgl. Lahir : Pulau Payung, 6 Desember 2003

Pekerjaan : Mahasiswa

Alamat Rumah : Perumahan Graha Nauren Permai Blok A21

No. Telp/HP : 0812 7641 2496

Nama Orang Tua

Ayah : M. Sunandar

Ibu : Nuruma

RIWAYAT PENDIDIKAN

SD : SDN 008 Pulau Payung, Lulus Tahun 2016

SLTP : MTS PP. As-Salam Nagaberalih, Lulus Tahun 2019

SLTA : MAS PP. As-Salam Nagaberalih, Lulus Tahun 2011

PENGALAMAN ORGANISASASI

1. Anngota DEMA FUSHU (Dewan Eksekutif Mahasiswa Fakultas Ushuluddin)

Tahun 2023-2024

2. Anggota HIMA PERSIS (Himpunan Mahasiswa Persatuan Islam) Tahun 2023-

2024

3. Anggota USM (UIN Suska Mengajar) Tahun 2024

4. Anggota Rohis Al-Fata Al Mumtazhar Tahun 2022


