NILAI-NILAI FILOSOFIS DARI TRADISI
BEGHAMBEH DI KECAMATAN BUNGURAN TIMUR
KABUPATEN NATUNA PERSPEKTIF
SOSIOLOGI HUKUM ISLAM

TESIS

Diajukan untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Magister Hukum (M.H.) pada Program Studi
Hukum Keluarga Islam (Ahwal al-Syakhsiyah)

ﬁ: ,3

UIN SUSKA RIAU

Oleh :
Syafit Buragoh Nursoddig
NIM: 22390215384

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU
1447 H /2025 M



asim Riau

masalah.

b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.




©H

im Riau

Hak C
1. Dil
a.
b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

asalah.




im Riau

asalah.

b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.




sim Riau

UIN SUSKA RIAU




asim Riau

masalah.

b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.




1sim Riau

UIN SUSKA RIAU




KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat,
taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang
berjudul: “Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan
Bunguran Timur Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam”.

Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar
Magister Hukum Keluarga Islam (M.H.) pada Program Pascasarjana Universitas
Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Dalam proses penyusunan tesis ini, penulis menyadari bahwa tidak akan
mampu menyelesaikannya tanpa bantuan, bimbingan, dan dukungan dari berbagai
pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis menyampaikan
rasa terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada:

1. Ayahanda Alm. Syariuun Bin Mialim dan Ibunda Nur Hasimah, yang dengan
penuh kasih sayang, doa, dan pengorbanannya senantiasa menjadi sumber
kekuatan dan inspirasi dalam setiap langkah penulis. Ucapan terima kasih juga
penulis sampaikan kepada abang/kakak/adek tercinta Syaryuni Marlina, Syarsi
Susanti, Muhammad Khairil Fahrudi atas doa, dukungan, dan semangat yang
tidak pernah putus.

2..Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Ibu Prof. Dr. Hj.
Leny Nofianti, S.E., M.Si., Ak., C.A., beserta Wakil Rektor | Bapak Prof. H.
Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor Il Bapak Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng,
Wakil Rektor Il Bapak Dr. Harris Simaremare, M.T. yang telah memberikan

kesempatan dan fasilitas dalam menempuh pendidikan di kampus tercinta ini.



Direktur Pascasarjana UIN Suska Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag.,
beserta Wakil Direktur Bapak Abdul Hadi, S.Pd., MA., Ph.D. atas arahan dan
kebijakan akademik yang kondusif bagi proses penelitian mahasiswa.

.~Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam, Bapak Dr. Bambang Hermanto,
M.A., dan Sekretaris Program Studi, Bapak Dr. Ade Faris Fahrullah, M.Ag.,
atas bimbingan, perhatian, serta motivasi yang telah diberikan selama penulis
menempuh studi.

..Pembimbing Akademik (PA), Ibu Dr. Hj. Sofia Hardani, M.Ag., atas arahan,
motivasi, dan bimbingan yang tulus selama proses perkuliahan hingga
penyusunan karya ilmiah ini.

. Pembimbing I, Bapak Dr. Arisman, M.Sy., dan Pembimbing Il, Bapak Dr.
Ahmad Zikri, Lc., M.A. yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan
ketegasan telah memberikan arahan, koreksi, serta ilmu yang sangat berharga
dalam penyusunan tesis ini.

..Ketua LAM Kabupaten Natuna: Bapak H. Wan Suhardi, Ketua LAM
Kecamatan Bunguran Timur: Bapak Tarmizi, Tokoh Agama Kecamatan
Bunguran Timur: Bapak Baha Udin, S.Fil., Tokoh Pemuda Kecamatan
Bunguran Timur: Erik Prayoga dan Bapak Uda The Bawi, Masyarakat
Kecamatan Bunguran Timur: Bapak Imran, Al-Dino, Kamaruddin, Tabrani,
Gunawan, dan lIbu Ririn Sugianti, Nuraini, Anggraini Maliza yang telah
berkenan memberikan data, dokumen, dan wawancara yang menjadi sumber

penting dalam penelitian ini.

Vi



8.'Segenap dosen dan staf Program Pascasarjana UIN Suska Riau atas ilmu,
pelayanan, serta bimbingan yang tulus selama masa perkuliahan dan penelitian.

9..Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, yang telah
memberikan dukungan moril maupun materil selama penyusunan tesis ini.
Semoga segala bantuan dan kebaikan yang diberikan mendapat balasan pahala
yang berlipat ganda dari Allah Swit.

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih memiliki keterbatasan dan belum
sepenuhnya sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat
diharapkan sebagai bahan perbaikan dan pengembangan di masa mendatang.
Semoga tesis ini dapat memberikan manfaat serta kontribusi akademik bagi
pengayaan khazanah keilmuan hukum lIslam, khususnya dalam kajian sosiologi
hukum Islam yang berkaitan dengan nilai-nilai filosofis dan kearifan lokal dalam
tradisi Beghambeh di Kabupaten Natuna.

Pekanbaru, = Desember 2025
Penulis,

Syafit Buraqoh Nursoddiq
NIM. 22390215384

Vil



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang digunakan pada skripsi ini
merujuk pada hasil keputusan bersama (SKB) Mentri Agama dan Mentri
Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor:
0543b/U/1987.

1. Konsonan

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin

dapat dilihat pada halaman berikut:

Huruf Arab | Nama Huruf Latin Nama
i Alif Tidak dilambangkan | Tidak dilambangkan
Ba B Be
<
| Ta T Te
(]
| Sa $ es (dengan titik di
(e
atas)
Jim J Je
c

viii



Ha h ha (dengan titik di
bawah)

Kha Kh ka dan ha

Dal d De

Zal z Zet (dengan titik di
atas)

Ra r er

Zai z zet

Sin S es

Syin sy es dan ye

Sad S es (dengan titik di
bawah)

Dad d de (dengan titik di

bawah)




1 Ta te (dengan titik di
bawah)

=), Za zet (dengan titik di
bawah)

¢ “ain koma terbalik (di
atas)

. Gain ge

<

) Fa ef

3 Qaf Ki

g Kaf ka

5 Lam el

: Mim em

Nun en




Wau we
v
A Ha ha
. Hamzah apostrof
Y
< a ye
2. Vokal

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. VVokal tunggal bahasa

Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal

berikut:
Tanda Nama Huruf latin Nama
| Fathah A A
) Kasrah I I
i Dammah U U

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:




Tanda

Nama

Huruf latin

Nama

&

Fathah dan ya

Al

Adan |

‘3:‘

Fathah dan waw

Au

Adan U

Contoh :
X : kaifa

Js4 : haula

3..Maddah

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf,

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Harakat dan | Nama Huruf dan | Nama
Huruf tanda
TR A fathah dan alif | a a dan garis di atas
atau ya
e kasrah dan ya 1 i dan garis di atas
» dammah dan waw | @ u dan garis di atas
Contoh :
Gle : mata
Ji :qila

&34 1 yamitu

4.-Ta’ Marbutah

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu:

Xii




1. Ta’ marbutah hidup
Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan
dammabh, transliterasinya adalah “t”.
2. Ta’ marbutah mati
Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun,
transliterasinya adalah “h”.
3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang
menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’
marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”.

Contoh:

N HAY ix3;  raudah al-atfal/raudahtul atfal
- b5l A8l al-madinah al-munawwarah/al-madinatul munawwarah

- sy talhah

5.-Syaddah (Tasydid)
Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan
sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan

huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu.
Contoh:

- U%  nazzala

- 5 al-birr

Xiii



6. 'Kata Sandang
Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf,
yaitu J, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas:
1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan

661”

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “I” diganti dengan huruf yang langsung
mengikuti kata sandang itu.
2. Kata sandang yang diikuti huruf gamariyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf gamariyah ditransliterasikan
dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan
bunyinya.
Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun gamariyah, kata sandang

ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa

sempang.
Contoh:

- J&3 ar-rajulu
- A al-galamu

- Sl asy-syamsu

- &b al-jalalu

7.-.Hamzah
Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya

berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara

Xiv



hamzah yang terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab

berupa alif.

Contoh:

IR
“

- X6 akhuzu
- % syai'un
- 3 an-nau'u

-4 inna

8. Penulisan Kata
Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah.
Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim
dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan,
maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang

mengikutinya.

Contoh:

S\ Y=V i g Wa innallaha lahuwa khair ar-razigin/
Wa innallaha lahuwa khairurrazigin

- DL 5l haa Al ol Bismillahi majreha wa mursaha

9. Huruf Kapital
Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti

XV



apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk
menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri
itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap

huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.

Contoh:

- Gl Gy b Aeall Alhamdu lillahi rabbi al-"alamin/
Alhamdu lillahi rabbil “alamin

- el el Ar-rahmanir rahim/Ar-rahman ar-rahim

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam
tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan
dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf

kapital tidak dipergunakan.

Contoh:

- Es) R W Allaahu gafiirun rahim

ke 5314 Lillahi al-amru jami an/Lillahil-amru jami an
10.. Tajwid

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman
transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan limu Tajwid.
Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman

tajwid.

XVi



ABSTRAK

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025) : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi
Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur
Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi
Hukum Islam

Latar belakang penelitian ini berangkat dari realitas bahwa dalam proses
perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur, Kabupaten
Natuna, masih terdapat tradisi adat yang dijalankan setelah akad nikah, yaitu
tradisi beghambeh. Tradisi ini tetap dipraktikkan dan diwariskan secara turun-
temurun. Beghambeh tidak hanya dipahami sebagai tradisi pasca-akad nikah,
tetapi juga sebagai mekanisme adat yang memiliki fungsi sosial dan simbolik
dalam menyempurnakan suatu perkawinan. Permasalahan dalam penelitian ini
adalah bagaimana praktik tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat
Melayu di Kecamatan Bunguran Timur, apa saja nilai-nilai filosofis terkandung di
dalamnya serta bagaimana tinjauaan sosiologi hukum Islam terhadap tradisi
beghambeh. Jenis penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research)
dengan pendekatan sosiologis dan yuridis-normatif. Data primer diperoleh melalui
wawancara mendalam dengan tokoh adat, dan masyarakat yang terlibat langsung
dalam pelaksanaan beghambeh, sedangkan data sekunder bersumber dari literatur
hukum Islam, sosiologi hukum, adat Melayu, serta literatur terkait. Teknik analisis
data dilakukan secara deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
tradisi beghambeh dipraktikkan melalui rangkaian prosesi adat, mulai dari
tasyakuran, penjemputan pengantin perempuan ke rumah keluarga laki-laki,
pelaksanaan kegiatan adat yang menyerupai hajatan, hingga pengantaran kembali
pengantin perempuan disertai pemberian perlengkapan rumah tangga. Tradisi ini
mengandung nilai-nilai filosofis berupa tanggung jawab (mas ‘iliyyah), tolong-
menolong (ta ‘awun), musyawarah (shira), gotong royong (syirkah), serta syukur.
Dari perspektif sosiologi hukum Islam, beghambeh merepresentasikan hukum
Islamyang hidup, di mana nilai-nilai syariat terinternalisasi dan bekerja melalui
adat dalam masyarakat. Dengan demikian, tradisi beghambeh mencerminkan
harmonisasi antara hukum Islam dan hukum adat Melayu yang bersifat adaptif,
kontekstual, dan tetap memiliki daya ikat normatif dalam kehidupan sosial
masyarakat.

Kata Kunci: Beghambeh, Perkawinan Adat Melayu, Sosiologi Hukum Islam.

Xvii



ABSTRACT

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025): The Philosophical Values of the
Beghambeh Tradition in Serasan District,
Natuna Regency Sociology of Islamic Law
Perspective

The background of this study arises from the reality that in the marriage process
of the Malay community in Bunguran Timur District, Natuna Regency, there
remains an indigenous tradition practiced after the marriage contract (akad nikah),
namely the beghambeh tradition. This tradition continues to be practiced and
transmitted from generation to generation. Beghambeh is not merely understood
as a post-marriage custom, but also as an indigenous mechanism that carries
social and symbolic functions in completing a marriage.The problems examined
in this study are: how the beghambeh tradition is practiced in the marriages of the
Malay community in Bunguran Timur District; what philosophical values are
contained within it; and how the tradition of beghambeh can be analyzed from the
perspective of Islamic legal sociology. This research is field research using
sociological and juridical-normative approaches. Primary data were obtained
through in-depth interviews with traditional leaders and community members
directly involved in the implementation of beghambeh, while secondary data were
derived from literature on Islamic law, sociology of law, Malay customary law,
and other relevant sources. Data analysis was conducted using a descriptive-
analytical method.The findings indicate that the beghambeh tradition is practiced
through a series of customary processions, beginning with a thanksgiving
ceremony (tasyakuran), followed by the formal escort of the bride to the groom’s
family home, the implementation of customary activities resembling a wedding
feast, and concluding with the formal return of the bride accompanied by the
provision of household necessities. This tradition embodies philosophical values
such as responsibility (mas iliyyah), mutual assistance (za ‘awun), deliberation
(shura), mutual cooperation (syirkah), and gratitude. From the perspective of
Islamic legal sociology, beghambeh represents living Islamic law, in which the
values of the Shari‘ah are internalized and operate through customary practices
within the community. Thus, the beghambeh tradition reflects a harmonious
integration between Islamic law and Malay customary law that is adaptive,
contextual, and continues to possess normative binding force in social life.

Keywords: Beghambeh, Malay Customary Marriage, Sociology of Islamic Law.

XVilii



o>l

Aablong 23,501 Oljgaisy Aibaie (8 drengie B B4 (31 (Y0 Y0) ko) Bl il
Y 0P Lmglgonsmn jslane 0 Ll
el sl o o) koe 3 U 15 Y Bbe B sy wdly e o) Ml e
dvmehn ol L ooy (Ll ablong 33,01 Oljgiiyy late 3 A S e dny ol (s
gl i) Y B 32 ahos 138 Yy (e A Sl Sy L AWE s Iy Yy
b JLS I OB Bjay Asle) Gy ol Ade AT olasb bt
2 3 e mast) 2la) (3 iy L B2 BAS o ol Lis AIKA) jgmasy
Lorslsem s jsbine o Agls 248y lgraan ) ZAdd) A Loy (3,201 Opsaiss A
Bl Sl 95 e ol M Sy L YOSl Ay R g g Byl plasial
Sy pall cles an Bhaaze SMWlie P 0 2V SULS Jo Jsad! @ 25y 3 lns
Slsl e Bl SOLY liel (e (3 crengry LB LT (3 580 SiLal) =
ULl LT alall ofs aort by (gD Gially cOpUl Lomgdgm gy ¢ DLy addl
el gl gl 33y (B Al IV e G drangie Lk OF Gl il glady
U d1 Wl gl Sl & (R KaB) Sall it g ciall oyl o
Lol Jze ) opall ool 2lesly oVl oM 5 2de sl )y gl 5]
(Bsgdl) Blpgedl (3 ooz Bpdeds Lo i s Josty e Slajlis gkt Bigomas
(bl Joa52l) S 51 oladt Laally (cpl)) psbedlly (Osladl) Ogladl
Sl b olaaVly. Trdsd wangin 5 (DY) 05U Laglppg i g
gl 5 Gl s e ey dmppidl (3 e S (B Y 0500
ST ey el (s g Y1 O8N Gy Lol i) s oSy S

i) 2ol V1 BLA (3 3 lald) Bl Y1 a5y abline) e ¢ Sl

Lo Y OB Ll g (s () ol caragiy i Liil) SLISY)

XiX



DAFTAR ISI

PERSETUJIUAN. ...ttt ettt nneas i
NOTA DINAS . . nne e i
NOTA DINAS . .. i
SURAT PERNYATAAN. ..o \Y,
KATA PENGANTAR . ..ot v
PEDOMAN TRANSLITERASL. .....oovvvveeeesiiesssessissssessiesssessesesessssssssssinons viii
ABSTRAK e Xvii
ABSTRACT .. XViil
SRR e ST T . XiX
DAFTAR ISL.. bbb XX
BAB | PENDAHULUAN ...t 1
A. Latar Belakang Masalah...............ccccooiiiiiiiiicc e 1
B. Penegasan IStilan ... 9
B  Permasalanciijiiie,. ST, ..................cooc0nmesenens saessessesser SN, 11
1. Identifikasi Masalah ... 11
2. Batasan Masalah..........cccooiiiiiiiiii 12
3. Rumusan Masalah ... 12
D. Tujuan dan Manfaat Penelitian ...........cccoooeiiiiiiniiinicee e 13
1. Tujuan Penelitian........cccooiiiiiiiiicce s 13
2. Manfaat Penelitian...........ccooiiiiiiiiiice e 13
E. Sistematika Pembahasan ...........coccoiiiiiiiiiiieeese e 14
BAB 1 .. 16
KERANGKA TEORI ..o 16
A, LaN0ASAN TOM ...ccuiiiiiieie ettt bbb 16
1. Nilai-Nilai FIlOSOTIS.......ccciiiiiiiiieeee s 16
2. KoNsep PerkaWinan ..........ccccoiiiiiiiiiieiene e 20
3. AJAL ISTIAAL ... 39

XX



4. Sosiologi HUKUM ISIAM .....oooiiiiiiiice e 54

B. Penelitian Terdahulu ... 60
BAB 1l METODE PENELITIAN ...covvvvrevieeeeeeeereeeeeseeeesesees s 79
A, JENiS PENEIITIAN ..o 79
B. Pendekatan Penelitian ..o 79
C. Tempat atau Lokasi Penelitian............cccccevviiiiiieni i 80
D. Informan Penelitian...........cooeiiiniiiiiiiiiei e 80
E. Sumber Data PeNelitian..........ccocooeiiiiiiiiiicicees e 81
F.  Teknik Pengumpulan Data............cccuiiiiieiiniiiiieeeeee e 82
G. Teknik ANaliSiS DAt......cc.coeiviiiiiiiiieiiieiee e 84
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN.......ccccooiiiiiiieee, 85
A. Profil Kecamatan Bunguran TIMUF ........ccoccoiiiiiiiinieeeee e 85
B. Praktik Beghambeh di Bunguran TImMuUur .........cccoocoiiiinininiiec s 91
C. Nilai-Nilai filosofis Dalam Tradisi beghambeh............cc.ccccooveiiiiiiiienine 102
D. Analisis sosiologi hukum Islam dalam Tradisi Beghambeh .................... 121
BAB YV PENUTUP ... 129
A, KESIMPUIAN ..o s 129
B.  SAIAN i 131
DAFTAR KEPUSTAKAAN ...t 133

XX



BAB |

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya
dan tradisi yang hidup di tengah masyarakatnya. Setiap daerah memiliki
warisan adat istiadat yang unik dan khas, termasuk dalam tradisi perkawinan.
Tradisi tersebut tidak sekadar menjadi prosesi seremonial, melainkan
mencerminkan nilai-nilai sosial, moral, bahkan religius yang dipegang teguh
oleh masyarakat.! Dalam masyarakat adat, perkawinan tidak hanya dipahami
sebagai ikatan antara dua individu, tetapi juga sebagai peristiwa sosial yang
melibatkan keluarga besar dan komunitas masyarakat. Oleh karena itu, tradisi
dalam perkawinan memainkan peran penting dalam membentuk jati diri
budaya suatu kelompok masyarakat.?

Sebagaimana dalam tradisi perkawinan Melayu, terdapat serangkaian
prosesi yang harus dilalui oleh calon pengantin sebagai bagian dari tata cara
adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Dalam tradisi perkawinan
Melayu terdapat tiga tahapan utama dalam prosesi perkawinan, yaitu tahap
pra-akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad.® Dalam setiap tahapan terdapat

prosesi-prosesi yang harus dijalankan, apabila prosesi perkawinan ini tidak

! Thram Ahmed Siregar, Riski Amar, dan Safira Yuni, “Niniak Mamak’s Permission in
Minangkabau Community Marriage Perspective of *Urf (Case Study in Kenagarian Panampuang,
West Sumatra),” PERADA 7, no. 2 (December 2024): him.2

2 Arisman, Syahrir Ramdani Thohir, dan Almi Jera, “Local Wisdom dalam Tradisi Buka
Rokok Adat Perkawinan: Telaah Sosiologi Hukum Islam,” Jurnal Hadratul Madaniah 9, no. 2
(Desember 2022): him.11

3 Handika Purnama, “Hukum Islam, Adat Dan Hukum Negara Dalam Perkawinan
Masyarakat Suku Melayu Di Pekanbaru Riau: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan,”
Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 (May 2021):



diikuti oleh masyarakat akan ada sanksi moral yang berlaku. Prosesi-prosesi
tersebut secara garis besar terdiri dari merisik, menyampaikan hajat,
pertunangan, menghantar belanja, berinai, menepuk tepung tawar, dan
pelepasan anak. Keseluruhan prosesi tersebut sarat akan nilai-nilai luhur dan
makna dalam setiap prosesinya.* Dalam kaidah fikih dikenal dengan istilah:

A&z faldi
Artinya : “adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum”.>

Kaidah ini memberikan legitimasi bahwa tradisi yang tidak
bertentangan dengan syariat Islam dapat dipertahankan dan dijadikan
pedoman dalam kehidupan bermasyarakat, termasuk dalam tata cara
perkawinan.

Salah satu tradisi khas dalam adat perkawinan Melayu di Kabupaten
Natuna pasca akad adalah beghambeh, yaitu suatu kewajiban adat yang
ditujukan khusus bagi pengantin baru, terutama mempelai perempuan, untuk
menjalani masa adaptasi di lingkungan keluarga suami dan istri. Tradisi ini
diyakini sebagai sarana untuk membangun keharmonisan rumah tangga dan
mewujudkan keluarga yang beradab serta bertanggung jawab. Ketua
Lembaga Adat Melayu Natuna, Dato H. Wan Suhardi menjelaskan,

"Beghambeh ni bukan hanye tido bemalam jok, tapi supaye anak si istri
puan belajo menyesuaikan direk, dan menghargai umah tangge yang baghu,
dan bahwe die siap nak hidup dalom umah tangge yang baghu, dengan penoh

tanggong jawob (Beghambeh itu bukan hanya bermalam, tapi bagaimana si
perempuan belajar menyesuaikan diri, menghormati rumah tangga yang

4 Asrizal Saiin, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi, “The Contestation of
the 'Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Magqasid Shartah Perspective,” IJELR:
International Journal of Education, Language, and Religion 5, no. 2 (November 2023): 2,

° A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Kencana, 2011), him.62.



baru, dan menunjukkan bahwa ia siap menjalani kehidupan baru dengan
penuh tanggung jawab)."®

Tradisi beghambeh memiliki makna yang luas, seperti mengunjungi,
bepergian, bermalam, dan menginap di rumah orang tua dari pihak pengantin
laki-laki. Dalam praktiknya, beghambeh memiliki aturan dan pantangan adat
yang harus dipatuhi oleh pasangan pengantin. Setelah akad nikah, kedua
pengantin dijemput oleh keluarga pihak laki-laki melalui prosesi adat.
Pengantin perempuan tidak diperkenankan kembali ke rumah orang tuanya
selama masa beghambeh berlangsung. Aturan ini dimaksudkan sebagai
bentuk tanggung jawab penuh keluarga suami terhadap istri yang telah
dinikahi. Selain itu, terdapat ketentuan bahwa masa beghambeh harus dijalani
dalam hitungan hari. Sebagaimana pernyataan Dato Abdurroni:

“Mase beghambeh de dalom mase ari genop, due, empat, enam, hingge
sampai seminggu penuh. Pemilihan angke genop dicayakkan membawok
keseimbongan dan keberkahan bagi rumoh tangge yang baghu dibina (Masa
beghambeh diatur dalam hitungan hari genap dua, empat, enam, hingga
mencapai seminggu penuh. Pemilihan angka genap diyakini membawa
keseimbangan dan keberkahan bagi rumah tangga yang baru dibina).’

Oleh karena itu, pelanggaran terhadap ketentuan ini diyakini dapat
membawa dampak buruk, baik bagi pasangan suami istri maupun keluarga
besar mereka.

Masa beghambeh memiliki suatu hal yang unik dalam pesta pernikahan

masyarakat natuna, karena sudah menjadi teradisi turun-temurun yang

dilakukan oleh mayarakat Natuna secara menyeluruh di setiap kecamatan

& Wawancara dengan Dato H. Wan Suhardi, Ketua Lembaga Adat Melayu Natuna, via
whatsapp, pada tanggal 28 July 2024.

" Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan
via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025.



yang ada di natuna, dalam masa bengambeh tidak boleh mempelai laki-laki
melakukan kegiatan membakar sampah dipekarangan rumah, pantangan ini
tidak baik bagi laki-laki yang baru menikah. Sebagaimana yang diketahui
oleh bapak Asnawi S.H.I,

“Setau saye beghambeh ini sudah menjadi tradisi dalam pesta
pernikahan masyarakat di Natuna yang telah mentradisi sejaklama, masa
beghambeh diatur dalam waktu dua bahkan sampai tiga hari sampai
seminggu, pada masa ini mempelai laki-laki tidak boleh melakukan gegiatan
membakar sampah atau bekerja di pekarangan rumah .8

Setelah masa beghambeh berakhir, pengantin perempuan dikembalikan
sementara ke rumah orang tuanya dengan membawa seperangkat alat dapur
berupa beras, gula, garam, secangkir gelas, satu buah piring dan sendok.
Benda-benda tersebut menjadi lambang kesiapan suami dalam memberi
nafkah dan menjalani kehidupan rumah tangga. Meskipun tidak secara
eksplisit disyariatkan dalam Islam, beghambeh memiliki fungsi sosial dan
spiritual, yaitu memperkuat ikatan pasangan suami istri serta menanamkan
nilai-nilai tanggung jawab dalam kehidupan rumah tangga. Sebagaimana
dijelaskan Dato Abdduroni

"Mang dok wajib secare agame, tapi adot ni baek karene mengajokan
tentang hormat, sabo, dan tanggong jawob. Ughang kat sini anggop lah jadi
keharusan dikejekan yang mentradisi sejak dulok (Memang tidak wajib
menurut agama, tapi adat ini baik karena mengajarkan tentang hormat,
sabar, dan tanggung jawab. Orang sini anggap ini sudah jadi keharusan
yang mentradisi sejak dulu)."®

Dalam perspektif hukum Islam, tradisi beghambeh tidak secara eksplisit

dikenal sebagai bagian dari ajaran syariat. Tidak ditemukan dalil yang secara

8 Wawancara dengan Bapak Asnawi S.H.l, KUA Bunguran Timur dan Bunguran Timur
Laut Kabupaten Natuna via whatsapp, pada tanggal 07 Oktober 2025.

9 Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan
via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025.



langsung mensyariatkan kewajiban menjalani beghambeh atau masa adaptasi
setelah akad nikah.® Namun demikian, masyarakat Melayu di Natuna tetap
melaksanakannya sebagai bagian tak terpisahkan dari adat perkawinan. Meski
bukan kewajiban agama, tradisi ini dipraktikkan dengan keyakinan yang kuat,
bahkan dianggap sebagai keharusan ketika setelah ~melaksanankan

pernikahan. Allah Swt dalam Al-Qur’an:

59585 o3 o6 5

Artinya:

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan
untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa tenteram
kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih dan sayang.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda
bagi kaum yang berpikir. "'t

Selain itu, Nabi # juga menegaskan dalam hadisnya:

12 JaY 5 Oy aldy 155s 1S5

Artinya:

“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap keluarganya,
dan aku adalah yang paling baik terhadap keluargaku.”

Ayat dan hadis tersebut menunjukkan bahwa meski tradisi beghambeh

tidak memiliki dasar syariat langsung, nilai yang terkandung di dalamnya,

10 Jumni Nelli, M. Naufal Rosadi, Rahma Yudi, Arisman, “Keabsahan Perjanjian
Pranikah Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif”. Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, hukum
dan Pendidikan 9, no. 2 (November 30, 2024):

11 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2019), QS. al-Ram [30]: 21.

2 Muhammad ibn ‘Tsa al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, Juz 4 (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami,
1998), 3895; Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Juz 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 2009), him.1977.



yaitu membangun keharmonisan, kasih sayang, serta proses adaptasi dalam
rumah tangga, tetap sejalan dengan prinsip ajaran Islam. Hal ini juga sejalan

dengan kaidah fiqgih:

136&”@, sy 139 al (.uj\ o dadseide

Artinya:

“Memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil hal baru yang

lebih baik.”

Kaidah ini menegaskan bahwa adat istiadat yang memiliki nilai
kebaikan, meskipun tidak diwajibkan secara syar’i, tetap dapat dilestarikan
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam.

Hal serupa juga terjadi dalam perspektif hukum positif. Tidak ada
ketentuan dalam peraturan perundang-undangan di Indonesia, baik dalam
Undang-Undang Perkawinan maupun dalam regulasi turunannya, yang
mengatur atau mewajibkan praktik adaptasi bagi pengantin baru
(beghambeh).* Namun dalam kenyataannya, praktik ini tetap hidup dan
dipertahankan oleh masyarakat sebagai bagian dari norma tidak tertulis yang
bersifat mengikat secara sosial. Hal ini menjadi menarik karena tradisi

beghambeh menjadi bukti bahwa hukum adat memainkan peran penting

13 Jalal al-Din al-Suyiti, al-4sybah wa al-Naza'ir fi al-Qawa ‘id al-Fighiyyah (Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1990), hlm.60.

14 Rizki Amar et al., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah
Pencatatan  Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024): 217-26,
https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486.



dalam kehidupan masyarakat, meskipun tidak mendapatkan legitimasi
langsung dari hukum agama maupun hukum negara.*®

Determinan penelitian-penelitian yang membahas tradisi dalam
perkawinan melayu cenderung bersifat normatif. Misalkan penelitian yang
dilakukan oleh Miftah Ulya, * dan Kurnia Putra '’ mereka menemukan
bahwasanya, dalam tradisi perkawinan melayu ada prosesi yang sejalan
dengan syari’at dan ada prosesi yang bertentangan dengan syari’at. Sehingga
prosesi yang bertentangan dengan syari’at tidak sesuai untuk dilaksanakan.
Begitupun dengan penelitian yang dilakukan oleh Jumianti terhadap tradisi
beghambeh dimana dalam tradisi ini dapat dikategorikan sebagai Urf ghoiru
shahih. Karena dalam praktiknya terdapat prosesi yang sejalan dengan hukum
Islam dan terdapat pula yang bertentangan dengan hukum Islam.

Berangkat dari hal ini, kajian terhadap tradisi beghambeh menjadi
penting untuk diteliti setidaknya karena, di dalam tradisi beghambeh
terkandung nilai-nilai filosofis yang tidak hanya bersifat adat, tetapi juga
menyentuh aspek moral, sosial, dan spiritual dalam kehidupan rumah tangga
masyarakat melayu di Natuna.® Larangan dan aturan yang berlaku dalam

beghambeh bukan sekadar simbol, tetapi merupakan bentuk internalisasi nilai

15 Arif Sugitanata and Muhammad Lutfi Hakim, “The Domination Of Customary Law In
Muslim Matrimonial Procedures: Prohibiting Khitbah in the Sade Muslim Community,” Al-
Ahwal:  Jurnal Hukum  Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.

16 Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut
Perguruan Tinggi llmu Al-Quran, 2020), him.297

M. Kurnia Putra, “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu Bengkalis”
(Tesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018), him.92-93

18 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang
Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal
Psikososial dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716-737.



yang diyakini dapat membentuk karakter pasangan suami istri, khususnya
mempelai perempuan, agar siap menjalani kehidupan berkeluarga. Oleh
karena itu, pemahaman terhadap nilai-nilai filosofis dalam tradisi ini layak
untuk dikaji secara mendalam agar pemahaman terhadap adat tidak hanya di
ukur sebatas normatif, tetapai lebih filosofis dan holistik.°

Dalam konteks ini, pendekatan sosiologi hukum Islam relevan
digunakan untuk memahami bagaimana tradisi beghambeh hidup di tengah
masyarakat Melayu yang memiliki Kketerkaitan erat dengan Islam
sebagaimana adagium “adat bersendikan Syarak, Syarak bersendikan
Kitabullah”.?° Hal ini menggarisbawahi keterkaitan erat antara Islam dan
melayu. Sosiologi hukum Islam memungkinkan untuk melihat praktik adat ini
tidak hanya sebagai kebiasaan lokal,tetapi juga sebagai cerminan pemaknaan
masyarakat terhadap ajaran agama dalam konteks sosial dan budaya mereka.
Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak diposisikan secara kaku, tetapi
dipahami sebagai sistem nilai yang dapat berdialog dengan budaya lokal,
selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah.?!

Berdasarkan hal tersebut, mengkaji nilai-nilai filosofis dalam tradisi
beghambeh melalui perspektif sosiologi hukum Islam menjadi sangat penting,

untuk dapat melihat gambaran bagaimana hukum Islam dipraktikkan secara

19 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang
Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal
Psikososial dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716-737.

20 Abd Rachman Abror, Pantun Melayu: Titik Temu Islam Dan Budaya Lokal Nusantara,
Cet. 1. (Yogyakarta: LKiS, 2009), him.155.

2L M. Rasjid Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’
Mudzhar),” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no. 2 (September 29, 2006): him.136,
https://doi.org/10.19105/al-Ihkam.v1i2.2558.



hidup dalam masyarakat, bukan hanya dalam teks, tetapi dalam tindakan
nyata sehari-hari. Oleh karena itu penulis memberikan judul penelitian ini
Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran

Timur Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam.

B.- Penegasan Istilah
1. Tradisi Beghambeh

Tradisi Beghambeh adalah praktik adat masyarakat Melayu di
Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna yang dijalankan dalam
berbagai peristiwa sosial-keagamaan, terutama pada rangkaian pernikahan
dan kenduri adat, yang menekankan keterlibatan kolektif masyarakat
melalui gotong royong dan solidaritas sosial. Tradisi ini berfungsi sebagai
sarana pemeliharaan hubungan sosial, peneguhan rasa kebersamaan, serta
mekanisme pengendalian sosial yang hidup dan dipatuhi secara kolektif.
Dalam perspektif sosiologis, Beghambeh merupakan bagian dari sistem
budaya yang berfungsi menjaga integrasi sosial dan kesinambungan nilai-

nilai adat dalam masyarakat??.

2. Pernikahan
Pernikahan dalam penelitian ini dipahami sebagai ikatan lahir dan
batin antara seorang laki-laki dan seorang perempuan yang dilangsungkan
melalui akad yang sah menurut hukum Islam dan diakui oleh negara,

sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun

22 Koentjaraningrat, Pengantar llmu Antropologi, Cet. ke-9 (Jakarta: Rineka Cipta, 2009),
him. 186.



10

1974 tentang Perkawinan yang menyatakan bahwa perkawinan bertujuan
membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan
Ketuhanan Yang Maha Esa, serta sejalan dengan konsep akad nikah dalam
hukum Islam sebagai mitsagan ghalizan yang melahirkan hak dan
kewajiban timbal balik antara suami dan istri. Dalam kerangka normatif
hukum Islam, pernikahan merupakan ibadah mu‘amalah yang bertujuan
menjaga keturunan (hifz al-nasl), kehormatan, dan ketenteraman hidup,
sementara dalam perspektif hukum negara, pernikahan diposisikan sebagai
perbuatan hukum yang sah apabila dilaksanakan menurut hukum agama

dan dicatatkan sesuai peraturan perundang-undangan.?®

3. Sosiologi Hukum Islam

Sosiologi hukum Islam dalam penelitian ini dipahami sebagai
pendekatan yang melihat hukum Islam tidak semata-mata sebagai norma
tekstual, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dan berinteraksi dengan
realitas budaya masyarakat. Melalui pendekatan ini, tradisi Beghambeh
dipahami sebagai ekspresi nilai-nilai Islam yang terinternalisasi dalam
adat, seperti tolong-menolong (za ‘awun), persaudaraan (ukhuwwah), dan
kemaslahatan sosial. Dengan demikian, hukum Islam hadir secara
substantif dalam tradisi beghambeh melalui praktik sosial masyarakat,

meskipun tidak selalu terformulasi dalam bentuk hukum positif.2*

23 |ffah Muzammil, FIQH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang:
Tira Smart, 2019), him.12.

2 Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik, Cet. ke-2
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), him. 45.



11

C.- Permasalahan

1. ldentifikasi Masalah
Berdasarkan uraian latar belakang di atas, peneliti dapat
mengidentifikasi beberapa masalah, sebagai berikut:

a. Tradisi beghambeh masih dilaksanakan oleh masyarakat meskipun
tidak dikenal dalam hukum Islam secara normatif.

b. Terdapat keyakinan masyarakat bahwa pelanggaran terhadap aturan
beghambeh dapat menimbulkan dampak negatif dalam rumah tangga.

c. Tradisi beghambeh memuat aturan-aturan dan pantangan yang Kketat,
namun tidak semua masyarakat memahami makna filosofis di baliknya.

d. Tidak ada ketentuan dalam hukum positif Indonesia yang mengatur
atau mengakui keberadaan tradisi beghambeh.

e. Terdapat kesenjangan antara praktik di masyarakat dengan ketentuan
hukum Islam dan hukum negara.

f. Perempuan sebagai pihak yang paling dibatasi dalam tradisi
beghambeh, sehingga muncul pertanyaan tentang posisi dan perannya
dalam norma adat ini.

g. Nilai-nilai adat dalam beghambeh dipraktikkan sebagai kewajiban
sosial, bukan pilihan individual.

h. Masyarakat memaknai tradisi beghambeh sebagai bentuk tanggung
jawab suami dan keluarga laki-laki, namun makna tersebut belum dikaji

secara sistematis.



12

i. Fungsi simbolik alat-alat rumah tangga yang diberikan setelah masa
beghambeh belum banyak dianalisis dari sisi hukum Islam maupun
nilai filosofisnya.

J. Belum ada kajian komprehensif yang menjelaskan bagaimana sosiologi
hukum Islam dapat membaca dan menjembatani antara adat beghambeh

dan norma keislaman.

2. Batasan Masalah
Berdasarkan identifikasi masalah yang telah disajikan di atas, maka
peneliti membatasi fokus kajian dalam penelitian ini pada praktik tradisi
beghambeh dalam masyarakat Melayu di Desa Pengadah Kecamatan
Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna, dengan menelaah nilai-nilai
filosofis yang terkandung di dalamnya serta analisis terhadap praktik

tersebut dari perspektif sosiologi hukum Islam.

3. Rumusan Masalah
Berdasarkan pada batasan masalah di atas, maka peneliti merumuskan
beberapa pokok permasalahan yang akan dikaji lebih lanjut, sebagai
berikut:
a. Bagaimana praktik tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di Desa
Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna?
b. Apa nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi beghambeh?
c. Bagaimana tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi hukum

Islam?



13

D." Tujuan dan Manfaat Penelitian

1. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian ini adalah sejalan dengan apa yang telah

dipertanyakan pada rumusan masalah di atas, yaitu:

a. Untuk mengetahui praktik tradisi beghambeh pada masyarakat melayu

di Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten
Natuna.

Untuk mengetahui nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi
beghambeh.

Untuk mengetahui tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi

hukum Islam.

2. Manfaat Penelitian

Melalui penelitian ini diharapkan dapat memiliki manfaat sebagai

berikut:

a.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dan
sumbangsih pemikiran terhadap perkembangan ilmu pengetahuan
secara umum, khususnya dalam bidang hukum keluarga Islam dan
sosiologi hukum Islam, dengan fokus pada praktik tradisi beghambeh
dalam masyarakat Melayu di Kabupaten Natuna. Dengan demikian,
hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan dalam memahami dinamika
hukum adat dan keberlangsungannya dalam konteks masyarakat

Muslim.



14

b. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat bagi masyarakat
luas, khususnya masyarakat Melayu, dalam upaya pelestarian nilai-
nilai kearifan lokal. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat
menambah wawasan akademik bagi kalangan peneliti dan mahasiswa
dalam bidang hukum keluarga Islam dan tradisi lokal, serta menjadi
landasan dalam merumuskan pendekatan budaya dalam penyelesaian
persoalan sosial.

c. Penelitian ini bermanfaat sebagai salah satu syarat akademik untuk
menyelesaikan pendidikan Strata Dua (S2) pada Program Studi
Hukum Keluarga Islam, Program Pascasarjana, Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, sekaligus sebagai sarana
pengembangan kemampuan penulis dalam melakukan penelitian
ilmiah, analisis hukum Islam, serta penerapan pendekatan sosiologi
hukum dalam mengkaji praktik adat dan nilai-nilai sosial keagamaan

di masyarakat.

E. - Sistematika Pembahasan
Untuk memperoleh gambaran yang utuh dan terpadu tentang
penulisan ini, maka penulis menyusun sistematika penulisan sebagai berikut:
Bab I Pendahuluan Terdiri dari latar Belakang Masalah, Identifikasi
Masalah, Batasan Masalah, Rumusan Masalah,
Tujuan dan Manfaat Penelitian, dan Sistematika

Penulisan.



15

Bab Il Kerangka Teori  Berisi Landasan Teori, Nilai-Nilai Filosofi,
Konsep Perkawinan, Walimatul urs, Adat
Istiadat, Maqgasid Syariah, Sosiologi Hukum
Islam dan Penelitian Terdahulu.

Bab 111 Metode PenelitianTerdiri  dari  Jenis Penelitian, Pendekatan
Penelitian, Lokasi Penelitian, Informan Penelitian
Data dan Sumber Data, Teknik Pengumpulan
Data, dan Teknik Analisis Data.

Bab IV Pembahasan Berisi  Tinjauan Umum Desa Pengadah
Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten
Natuna, Praktik Tradisi Begahambeh di Desa
Pengadah dan Tinjauan Nilai-Nilai Filosofis
Tradisi Beghambeh dalam perspektif Sosiologi
Hukum Islam.

Bab V Penutup Berisi tentang Kesimpulan dan Saran



BAB I1

KERANGKA TEORI

A. Landasan Teori

1. Nilai-Nilai Filosofis

Secara etimologis, kata nilai dalam Bahasa Indonesia berasal dari
kata "value" dalam Bahasa Inggris, yang menunjuk pada sesuatu yang
dianggap berharga, pantas, atau layak untuk diinginkan dan dihargai.?
Dalam pandangan filsuf Rickert, nilai tidak dapat dipahami hanya sebagai
keberadaan (being), melainkan ia mengasumsikan konten intuitifnya
melalui oposisi terhadap keberadaan itu sendiri. Oleh sebab itu, Rickert
membedakan antara dua ranah besar dalam filsafat: ranah ontologi
(keberadaan) dan ranah aksiologi (kebenaran nilai). Suatu hal dapat
disebut sebagai "nilai" apabila ketika dinegasikan (disangkal), ia tidak
melahirkan kekosongan, melainkan menghasilkan suatu kebalikan yang
bernilai secara negatif atau anti-nilai. Sebagai contoh, kebenaran adalah
nilai karena jika disangkal maka muncul kepalsuan, bukan kekosongan.
Dengan demikian, nilai memiliki kriteria khusus yang membedakannya
dari sekadar objek keberadaan biasa. Rickert menambahkan bahwa nilai
terdiri atas bentuk (sebagai momen validitas) dan isi yang disebutnya
makna transenden yakni makna yang melampaui keberadaan nyata.2®

Sementara itu, makna imanen adalah bentuk penampakan makna

% Louis O. Kattsoff, Pengantar Filsafat (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), him.318.
% Andrzej Chmielecki and Ewa Chmielecka, Aksiologi (Warsaw: Warsaw School of
Economics, 2010), him.26

16



17

transenden yang dipahami oleh subjek tertentu, sehingga nilai selalu
dimediasi oleh kesadaran manusia.?’

Sementara itu, dalam penggabungan istilah "nilai filosofis",
terdapat dua unsur: nilai dan filsafat. Nilai, menurut Milton Rokeach,
adalah "the addressce of a yes" yakni sesuatu yang secara sadar dan positif
diiyakan, dibenarkan, dan dihargai. Nilai senantiasa membawa konotasi
positif dan muncul dalam konteks apresiasi serta penilaian, sehingga ia
bersifat relatif tergantung dari sudut pandang individu atau budaya
tertentu. Dalam sejarah filsafat, sejak zaman Plato, nilai telah menjadi
objek kajian penting. Plato menempatkan ide tentang "kebaikan™ sebagai
bentuk ideal tertinggi dalam hierarki ide-idenya. Sejak itu, studi tentang
nilai menjadi bagian penting dari filsafat moral dan kemudian berkembang
menjadi cabang filsafat tersendiri yang disebut aksiologi ilmu tentang
nilai.?®

Adapun kata filsafat berasal dari Bahasa Yunani, philosophia, yang
berarti cinta kebijaksanaan atau kecintaan terhadap kebenaran dan
pengetahuan. Dalam pengertian umum, filsafat adalah ilmu yang
menyelidiki secara mendalam hakikat segala sesuatu baik tentang Tuhan,
alam semesta, maupun manusia dan menghasilkan pengetahuan rasional
serta reflektif yang membentuk cara berpikir dan sikap hidup manusia.

Nilai filosofis dapat dipahami sebagai sesuatu yang diyakini

memiliki makna luhur dan kebaikan secara mendalam, yang dicapai

27 Ibid., hIm.26.
2 Hans Jonas, “The Burden and Blessing of Mortality,” The Hastings Center Report 22,
no. 1 (January 1992): him.36.



18

melalui perenungan rasional dan sistematis oleh akal manusia. la bukan
sekadar sesuatu yang dianggap penting, tetapi juga memiliki dimensi
transenden yang melampaui keberadaan fisik, dan menjadi dasar dalam
membentuk sikap, etika, dan pandangan hidup manusia.

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, nilai filosofis
dipahami tidak hanya sebagai produk refleksi rasional, tetapi juga sebagai
konstruksi dinamis yang dibentuk oleh interaksi antara pengalaman
manusia, budaya, dan perubahan sosial yang berlangsung dalam
masyarakat modern. Nilai filosofis dipandang terus mengalami
rekonstruksi seiring berkembangnya kesadaran manusia, sehingga ia
berfungsi sebagai orientasi normatif yang memberikan arah bagi tindakan
moral serta penentu kualitas peradaban. Dalam kerangka ini, nilai tidak
dipandang statis, melainkan sebagai entitas yang hidup dan bergerak
mengikuti perkembangan pengetahuan dan tantangan zaman. ?° Nilai
filosofis juga memainkan peran epistemologis karena menjadi dasar bagi
manusia dalam menafsirkan realitas dan menimbang keputusan etis secara
bertanggung jawab. % Para pemikir etika modern menegaskan bahwa
dalam dunia yang semakin kompleks, nilai filosofis diperlukan sebagai
kompas normatif yang menjaga koherensi antara prinsip moral,

kebudayaan, dan tujuan kemanusiaan universal.

29 Rasheed, “Philosophical Values and Contemporary Human Thought”, Bloomsbury
Academic (2020), him. 44-47.

30 Thompson, “Reconstruction of Values in Contemporary Philosophical Discourse,”
Journal of Value Inquiry (2021), him. 419.



19

Nilai-nilai seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan
tanggung jawab menjadi parameter yang menyeimbangkan antara inovasi
dan kemanusiaan.! Karena perubahan sosial sering kali melahirkan dilema
etis baru, nilai filosofis berperan untuk menjaga agar proses modernisasi
tidak mengikis prinsip dasar moralitas.®> Dengan demikian, nilai filosofis
tidak hanya melandasi tindakan individu, tetapi juga menjadi dasar
legitimasi kebijakan publik, tata kelola sosial, serta orientasi pendidikan
moral di masyarakat.

Selain itu, nilai filosofis memberikan fondasi reflektif bagi kritik
sosial dan pembaruan moral dalam masyarakat.*® Dalam studi filsafat
kontemporer, nilai dipahami sebagai instrumen kritis yang membantu
masyarakat menilai kembali struktur kekuasaan, ketidakadilan sosial, dan
praktik-praktik budaya yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan
kesadaran etis kolektif. Hal ini menjadikan nilai filosofis sebagai sumber
daya intelektual yang mendorong lahirnya transformasi sosial menuju
kondisi yang lebih manusiawi. Dengan demikian, keberadaan nilai
filosofis tidak hanya bersifat normatif, melainkan juga transformatif
karena mampu mengarahkan perubahan ke arah yang lebih reflektif dan

berkeadilan.

31 Ningsih, R. Amelia. “Human Dignity and Moral Reasoning in a Globalized Era.”
Ethical Studies Review, 2020, him. 18.

32 Harun, M. “Moral Complexity and Philosophical Foundations in Social Change.”
International Journal of Ethics and Society, 2022, him. 71

3 Zulkarnain, A. “Philosophical Critique and Social Reconstruction.” Philosophy and
Social Praxis, 2019, him. 90.



20

2. Konsep Perkawinan

a. Pengertian Perkawinan

Istilah perkawinan dalam Al-Qur'an dan Hadis dikenal dengan
sebutan an-nikah (z\S) dan az-ziwdj/az-zawj atau azzijah (g)s3V).
Secara harfiah, an-nikah berarti al-wath'i, yang berasal dari kata
wathi’d — yatha’i — wath’an, yang artinya adalah berjalan di atas,
melewati, menginjak, memasuki, menaiki, menggauli, atau bersetubuh.
Adh-dhammu, yang berasal dari akar kata dhamma-yadhammu-
dhamman (Mm@ — A& — aa), artinya menyatukan, memegang,
menggabungkan, merangkul, memeluk, berkontribusi, serta berperilaku
ramah dan lembut.** Sementara itu, al-jam 'u yang berasal dari akar kata
Jjama’a — yajma 'u — jama’an (&> — g2 — aa), berarti mengumpulkan,
mencampur, menambah, menjumlahkan, dan menyusun. Karena
persetubuhan mencakup semua tindakan yang tercantum dalam arti
literal dari kata al-jam'u, maka ini juga disebut sebagai persetubuhan
dalam istilah fikih. Nikah juga dipahami secara majazi (metaforis)
sebagai akad, karena akad tersebut menjadi penyebab dibolehkannya
hubungan badan atau “al-wath'a”.>

Berkenaan dengan makna syar’i, ulama berbeda pendapa
mengenai makna nikah. Menurut Mazhab Hanafi, Ulama Hanafiyah

memandang pernikahan sebagai suatu bentuk hubungan yang bertujuan

34 Abdurrahman al-Jaziri, Al-Figh Ala Mazahib al-Arba’ah, Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub
al-1lmiyyah, 2014), him.7.

3 Iffah Muzammil, Figh Munakahat (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang: Tira
Smart, 2019), him.1.



21

untuk memperoleh kenikmatan dengan sengaja (mut’ah), di mana
seorang pria dapat menikmati hubungan dengan wanita secara fisik
untuk mencapai kepuasan. Sementara itu, ulama Syafi’iyyah
mengartikan pernikahan sebagai suatu akad yang menggunakan lafaz
nikah atau zauj. Ulama Malikiyah menyatakan bahwa pernikahan
adalah akad yang memiliki tujuan untuk mencapai kenikmatan, tanpa
mengharuskan adanya pembayaran tertentu. ** Di sisi lain, ulama
Hanabilah mendefinisikan pernikahan ialah akad yang menggunakan
lafaz inkah atau tazwij, dengan tujuan untuk memperoleh kepuasan, di
mana baik laki-laki maupun perempuan sama-sama dapat merasakan
kepuasan dalam hubungan tersebut.3’

M.Thalib mendefinisikan Perkawinan merupakan ikatan lahir
dan batin antara pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan
membentuk keluarga yang harmonis dan langgeng, yang berlandaskan
pada keyakinan kepada Tuhan Yang Maha Esa.* Sulaiman Rasyid
mendefinisikan pernikahan sebagai suatu akad yang menghalalkan
hubungan antara seorang pria dan wanita yang bukan mahram, serta
menetapkan hak dan kewajiban, termasuk saling membantu di antara
keduanya. Menurut Amir Nuruddin, pernikahan adalah akad yang

memungkinkan seorang suami untuk melakukan hubungan seksual atau

3 Slamet Abidin, Figih Munakahat | (Bandung: Pustaka Setia, 1999), him.10.
37 Abidin, Figih Munakahat I, him.11.
3 M Thalib, Figih Nabawi (Surabaya: al-Ikhlas, 1997), him.208.



22

bersetubuh dengan istrinya selama wanita tersebut tidak dilarang karena
satu susuan atau memiliki hubungan keluarga dekat.*

Menurut aturan di Indonesia, definisi perkawinan seperti yang
tertuang dalam Undang-Undang (UU) No.1 Tahun 1974 dan Kompilasi
Hukum Islam (KHI) memberi definisi yang berbeda. Menurut UU No.1
Tahun 1974 Pernikahan atau perkawinan adalah "hubungan lahir dan
batin antara seorang pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan
untuk membangun keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan abadi,
yang berlandaskan pada kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa.”
Adapun menurut KHI Perkawinan yaitu “akad yang sangat kuat atau
missagan ghalidzan untuk mentaati perintah Allah dan melaksanakanya
merupakan ibadah.”*°

Dari definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa pernikahan
adalah ikatan fisik dan emosional antara seorang pria dan wanita untuk
menghalalkan hubungan seksual, hidup bersama dalam sebuah rumah

tangga, serta untuk memiliki keturunan, yang dilaksanakan sesuai

dengan aturan hukum negara dan syariat Islam.

b. Dasar Hukum Perkawinan

Hukum perkawinan adalah aturan yang mengatur hubungan

antara individu terkait pemenuhan kebutuhan biologis dengan pasangan

39 Amir Nuruddin dan Azhari Akmal Tarigan, Hukum Perdata Islam Di Indonesia, Studi
Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Figih, UU No.1/1974 Sampai KHI (Jakarta: Prenada
Media Group, 2004), him.39.

40 Solehuddin Harahap dan Arisman. “Urgensi Kufu dalam Pernikahan.” Jurnal
Hukumah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (Januari—Juli 2023): 132



23

lawan jenis. Selain itu, hukum ini juga mengatur kewajiban-kewajiban
dan hak-hak yang muncul dari suatu perkawinan.*

Perkawinan merupakan bagian dari hukum alam (sunatullah), di
mana perkawinan terjadi pada setiap makhluk hidup*? Abu Ishag Al-
Syirazy menyatakan hukum asal perkawinan ialah boleh (jaiz), karena
dengan perkawinan diantaranya bertunuan untuk memperoleh
kenikmatan. Jika seseorang belum ada keinginan untuk menikah dan
dapat bersabar, maka dalam kondisi tersebut perkawinan tidak menjadi
wajib hukumnya. Contoh yang sebanding adalah memakai pakaian
yang mewah dan makan makanan yang enak.*

Dalam Al-Qur’an, Allah menegaskan bahwa pernikahan adalah
sarana untuk mencapai ketenangan, kasih sayang, dan rahmat antara

suami dan istri. Salah satu ayat yang menjadi dasar hukum pernikahan

adalah:
3 by L5 835 (i gass ) 1580 gl 28k 33 0 Bl O wigT g
009885 38 b SN
Artinya:

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia
menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari jenismu sendiri, agar
kamu merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu
rasa kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-
benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir.”

41 H. M. A Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih munakahat: kajian fikih nikah lengkap
(Jakarta: Rajawali Pers, 2010), him.8.

42 Said bin Abdullah bin Thalib al Hamdani, Risalah Nikah : Hukum Perkawinan Islam,
trans. Agus Salim (Jakarta: Pustaka Amani, 2002), him.1.

4 Muhammad Hasyim Asy’ari, Figih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’ al
Mishbah Fi Bayan Ahkam al Nikah, alih bahasa Rosidin (Malang: Litera Ulul Albab, 2013), him.7.

4 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. Ar-Ram [30]: 21.



24

Ayat ini menjelaskan bahwa pernikahan merupakan bagian dari
tanda kebesaran Allah SWT. Tujuan diciptakannya pasangan adalah
agar manusia mendapatkan ketenteraman jiwa (sakinah), disertai
mawaddah (kasih) dan rahmah (sayang). Unsur ketiga ini menjadi pilar
dalam membangun rumah tangga yang harmonis menurut ajaran Islam.
Dengan demikian, pernikahan bukan sekadar hubungan biologis atau
kontrak sosial, melainkan bagian dari ibadah dan realisasi dari
sunnatullah dalam kehidupan manusia.*®

Nabi Muhammad juga menegaskan pentingnya pernikahan
sebagai bagian dari penyempurnaan agama dan penjagaan diri dari

perbuatan zina. Hadis yang populer terkait hal ini adalah:

?yj R Al 2250y el ua;\ w %3;..»{‘ sl 4SS i &Uﬂ.w\ o 3;(&!\ prorr e
462\-‘/?5 AR psall wlad ]

Artinya:
“Wahai para pemuda, barangsiapa di antara kalian mampu
menikah, maka menikahlah, karena menikah itu lebih menundukkan
pandangan dan lebih menjaga kemaluan. Dan barangsiapa belum

mampu, maka hendaklah ia berpuasa, karena puasa itu menjadi
pengendali baginya.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Pada dasarnya, perkawinan sebagai sunatullah adalah mubah
(diperbolehkan), namun status hukumnya dapat berubah sesuai dengan

lima hukum dalam Islam tergantung pada keadaan tertentu:*’

45 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol.
11 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), him.229-230.

4% Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, Bab Man Istatha‘a al-Ba’ah Fal-
Yatazawwaj, no. 5066; Muslim, Sahiz Muslim, Kitab al-Nikah, Bab Istihbab al-Nikah li Man
Tagat Nafsuhu Ilayh, no. 1400.



25

1) Wajib
Pernikahan diwajibkan bagi mereka yang sudah

memenuhi kemampuan, baik secara fisik maupun mental,
agar kewajiban ini dapat melindungi mereka dari tindakan
yang dilarang atau haram, yang hanya dapat dihindari
melalui pernikahan.*®

2) Haram
Pernikahan dilarang bagi mereka yang menyadari bahwa
diri mereka tidak mampu, baik secara fisik maupun mental,
untuk membangun rumah tangga, serta khawatir tidak dapat
menjalankan kewajiban dan hak-hak mereka sebagai
pasangan yang sah.

3) Sunnah
Pernikahan disarankan bagi mereka yang sudah dianggap
mampu secara fisik dan mental, namun masih mampu
menahan diri dari perbuatan yang dilarang. Dalam hal ini,
pernikahan dianjurkan dan dianggap lebih baik untuk
dilaksanakan.

4) Mubah

4 Rudi Apriadi, Dkk, Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya Perspektif
Syariah, ed. Arisman (Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2025), him.7, https://repository.uin-
suska.ac.id/91701/-.

48 Arisman, dkk. Hukum Keluarga Kontemporer. Pekanbaru: Cahaya Firdaus Publishing
and Printing, 2022, him. 34.



26

Mubah dalam konteks ini berarti bagi mereka yang tidak
dapat melangsungkan pernikahan dan dorongan untuk
menikah belum menimbulkan bahaya bagi dirinya. Artinya,
pernikahan belum menjadi kewajiban dan tidak dianggap
haram jika mereka memilih untuk tidak menikah.

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa hukum pernikahan
dalam Islam dapat bersifat wajib, haram, sunnah, atau mubah,
tergantung pada kondisi individu serta manfaat atau mudarat yang
ditimbulkan.

Selain itu, hukum perkawinan dalam Islam juga memperoleh
legitimasi normatif melalui pandangan para fugaha kontemporer yang
menekankan bahwa institusi  pernikahan berfungsi menjaga
keberlangsungan keturunan (Zifz al-nasl) sebagai salah satu tujuan
utama maqasid al-syari‘ah. Para ulama mutakhir menegaskan bahwa
fleksibilitas hukum mengenai status wajib, sunnah, haram, atau mubah
merupakan mekanisme syariat dalam memastikan bahwa pernikahan
tidak hanya menjadi ikatan lahiriah, tetapi juga instrumen perlindungan
moral dan sosial masyarakat. Dengan demikian, dinamika hukum
perkawinan mencerminkan prinsip bahwa setiap ketentuan syariat harus
diarahkan untuk menghindari mudarat dan mengokohkan kemaslahatan

keluarga sebagai unit dasar dalam struktur sosial Islam.*

49 Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Pendekatan Magasid al-
Syari‘ah. Jakarta: Prenadamedia Group, 2019, him. 59.



27

c. Syarat dan Rukun Perkawinan

Rukun nikah merujuk pada aspek yang wajib ada dalam sebuah
pernikahan. Jika salah satu aspek tersebut tidak dipenuhi, maka
pernikahan tersebut dianggap tidak sah. Sementara itu, syarat nikah
adalah hal-hal yang berada di luar rukun, namun keabsahan pernikahan
bergantung pada terpenuhinya syarat-syarat tersebut.*

Dalam hukum Islam, rukun nikah merupakan unsur inti yang
harus terpenuhi agar akad pernikahan dinyatakan sah. Unsur-unsur
tersebut bersifat konstitutif sehingga ketiadaannya akan menyebabkan
akad batal secara syar‘i. Ulama kontemporer menegaskan bahwa rukun
nikah tidak hanya berkaitan dengan kehadiran pihak-pihak yang
berakad, tetapi juga memastikan bahwa ikatan yang terbentuk benar-
benar mencerminkan kesepakatan, tanggung jawab, dan pemenuhan
prinsip syariat.®® Hal ini menunjukkan bahwa rukun nikah berfungsi
menjaga kesahihan akad sekaligus memastikan maqasid al-syari‘ah
tercapai melalui lembaga pernikahan.

Berbeda dari rukun, syarat nikah dipahami sebagai ketentuan
yang berada di luar substansi akad namun tetap menentukan sah atau
tidaknya pernikahan. Syarat ini mencakup aspek administratif, legal,
maupun etis yang bertujuan melindungi hak-hak calon mempelai,

terutama perempuan, agar tidak terjadi praktik yang merugikan atau

50 Holilur Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan
Yang Berlaku Di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2021), him.21.

5L Amir Syarifuddin, Hukum Pernikahan Islam di Indonesia: Pendekatan Magqasid al-
Syari‘ah (Jakarta: Prenadamedia Group, 2019), 45



28

bertentangan dengan prinsip syariat.>> Dalam konteks hukum positif
Indonesia, syarat nikah juga dipertegas melalui regulasi yang mengatur
usia minimal menikah, pencatatan perkawinan, serta kehendak bebas
antara kedua mempelai. Ketentuan ini sejalan dengan pandangan ulama
fikih yang menempatkan syarat sebagai unsur yang menjamin tertib
hukum dalam praktik pernikahan

Menurut Undang-Undang Perkawinan, pernikahan dianggap sah
jika dilaksanakan sesuai dengan agama dan kepercayaan masing-
masing pasangan. Selain itu, pernikahan harus dicatat sesuai dengan
peraturan yang berlaku. Bagi pasangan yang beragama Islam, rukun
dan syarat pernikahan harus mengikuti ketentuan yang berlaku dalam
ajaran Islam, sebagaimana yang dijelaskan dalam kitab-kitab fikih.>?

Di Indonesia, rukun pernikahan diatur dalam Kompilasi Hukum
Islam (KHI) Pasal 14, yang menyebutkan lima unsur utama dalam
pernikahan, yaitu: pertama, calon suami; kedua, calon istri; ketiga, wali
nikah; keempat, dua orang saksi; dan kelima, ijab dan kabul.>* KHI
mengikuti pandangan mazhab Syafi'i dalam menetapkan rukun-rukun
tersebut. > Namun, ada perbedaan pendapat di kalangan ulama
mengenai rukun pernikahan. Mazhab Hanafi menganggap rukun

pernikahan terdiri dari sighat akad (ijab dan kabul), pihak yang

121

52 Mohammad Hashim Kamali, Shariah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld, 2017),

%3 Lihat, Pasal 2 ayat 1 dan 2 Undang-Undang No.1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan
5 Lihat, Pasal 14 Kompilasi Hukum Islam
% Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang

Berlaku Di Indonesia, him.21-22.



29

melaksanakan akad, serta saksi.*® Berbeda dengan mazhab Maliki, yang
menganggap lima rukun pernikahan, yaitu wali pihak perempuan,
mahar, suami, istri yang tidak terhalang oleh syarat-syarat syar'i, serta
sighat.>” Sementara mazhab Hambali memandang rukun pernikahan
terdiri dari akad, suami dan istri, wali, serta saksi.*®

Selain rukun nikah, terdapat pula syarat-syarat yang harus
dipenuhi dalam pernikahan. Syarat-syarat ini meliputi ketentuan
mengenai ijab dan kabul, ketentuan yang berkaitan dengan kedua
mempelai, syarat terkait saksi, batas usia minimal untuk menikah, serta
syarat pencatatan perkawinan.*® Untuk mewujudkan tujuan baik dari
pernikahan, pemerintah menetapkan aturan yang mengharuskan
pernikahan dicatatkan di Kantor Urusan Agama (KUA). Pencatatan ini
bertujuan untuk menciptakan ketertiban hukum dan juga sebagai
langkah untuk pendataan administrasi pernikahan.®

Untuk memperkuat efektivitas penerapan syarat dan rukun
perkawinan, para pakar hukum keluarga kontemporer menegaskan
bahwa keabsahan perkawinan tidak hanya ditentukan oleh rukun dan
syarat formal, tetapi juga oleh terpenuhinya kesiapan sosial,
psikologis, dan moral kedua mempelai sebagai bagian dari

perlindungan keluarga menurut maqasid as-syari‘ah. Penelitian

%6 al-Jaziri, Al-Figh Ala Mazdahib al-Arba’ah, Juz 4, him.17.

5" 1bid., him.16.

%8 Ibid.,him.24.

% Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang
Berlaku Di Indonesia, him.49.

0 Rizki Amar Dkk., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah
Pencatatan Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 7, 2024): him.220.



30

mutakhir menunjukkan bahwa ketidaksiapan emosional dan
rendahnya literasi hukum keluarga menjadi faktor yang meningkatkan
kerentanan rumah tangga, sehingga pendidikan pranikah merupakan
elemen penting dalam menjaga stabilitas perkawinan.s Dalam konteks
hukum Indonesia, kewajiban pencatatan dan pemeriksaan administrasi
perkawinan dipandang sebagai instrumen preventif negara untuk
menjamin terpenuhinya hak-hak pasangan sekaligus mencegah praktik
pernikahan yang tidak memenuhi standar syar‘i dan aturan perundang-
undangan.® Selain itu, studi terbaru mengenai hukum keluarga Islam
menegaskan bahwa penguatan peran wali dan saksi tidak hanya
memiliki fungsi formalistik, tetapi juga menjadi mekanisme kontrol
sosial yang mendukung tercapainya tujuan moral dan sosial dari
institusi perkawinan.®

Perbedaan antara rukun dan syarat nikah mencerminkan struktur
hukum yang memastikan suatu pernikahan tidak hanya sah secara
ritual, tetapi juga memenuhi standar keadilan sosial yang menjadi
tujuan utama syariat. Para ahli fikih kontemporer menegaskan
pentingnya memenuhi syarat dan rukun secara proporsional untuk

mewujudkan pernikahan yang berlandaskan ketenangan, kasih sayang,

61 |ka Yunia Fauzia dan Mufidah Ch, “Penguatan Ketahanan Keluarga dalam Perspektif
Hukum Islam”, Jurnal Al-Ahwal, 2021, him. 120-125.

2 Nur Rofiah, “Reformulasi Regulasi Perkawinan dan Perlindungan Perempuan ”, Jurnal
Harmoni, 2019, him. 130.

8 M. Naufal Rosadi et al., “Keabsahan Perjanjian Pranikah Dalam Hukum Islam Dan
Hukum Positif,” Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November
2024): 272-272, https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454.



31

dan perlindungan moral.%* Oleh karena itu, memahami perbedaan serta
hubungan keduanya menjadi penting agar praktik perkawinan tidak
menyimpang dari prinsip agama maupun aturan perundang-undangan
yang berlaku.
d. Tujuan dan Hikmah Perkawinan
Menurut Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, tujuan pernikahan adalah untuk membentuk keluarga
(rumah tangga) yang sejahtera dan abadi dengan dasar ajaran
Ketuhanan Yang Maha Esa. Soemati, seperti yang dikutip oleh
Wasman dan Wardah Nuroniyah, menjelaskan bahwa dalam Islam,
tujuan perkawinan adalah untuk memenuhi kebutuhan alami manusia
yang ingin membangun keluarga bahagia berdasarkan cinta kasih, serta
menghasilkan keturunan yang tumbuh dalam masyarakat yang sesuai
dengan norma-norma syariah..®
Pengaturan mengenai tujuan dan asas perkawinan dalam hukum
positif Indonesia menegaskan bahwa perkawinan bukan sekadar ikatan
lahiriah, melainkan kesatuan yang memiliki dimensi spiritual dan
sosial. Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menjelaskan
bahwa perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dan
wanita untuk membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan

Ketuhanan Yang Maha Esa, sedangkan Pasal 3 menetapkan asas

6 Ahmad Fathoni, “Reconstruction of Marriage Law in the Framework of Maqasid al-
Shariah,” Al-Ahwal: Journal of Islamic Family Law 15, no. 1 (2022), him.33.

8 Wasman, Wardah Nuroniyah, dan Adang Djumhur Salikin, Hukum Perkawinan Islam
Di‘Indonesia: Perbandingan Figih Dan Hukum Positif, Cet. 1. (Yogyakarta: Teras, 2011), him.37.



32

monogami sebagai prinsip dasar demi terjaganya keutuhan rumah
tangga. Ketentuan ini dipertegas dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI)
Pasal 2-3, yang menempatkan perkawinan sebagai mitsagan ghalizha,
yakni perjanjian sakral yang memuat tanggung jawab moral dan
keagamaan bagi kedua mempelai. Dengan demikian, perpaduan antara
UU Perkawinan dan KHI menunjukkan bahwa hukum Indonesia
memiliki kerangka yang selaras antara norma agama dan norma negara
dalam menjaga martabat keluarga sebagai institusi fundamental
masyarakat modern.

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam ditegaskan melalui
firman Allah dalam QS. Ar-Ram ayat 21, bahwa Allah menciptakan
pasangan hidup agar manusia memperoleh sakinah (ketenangan), serta
diliputi rasa mawaddah dan rahmah, yang menunjukkan bahwa
pernikahan merupakan institusi sakral yang berfungsi membangun
harmoni dan keberlanjutan kehidupan keluarga.®® Selain itu, Nabi
Muhammad saw. menegaskan dalam hadis riwayat al-Bukhari bahwa
menikah merupakan salah satu cara menjaga kehormatan dan
memelihara diri dari perilaku yang dilarang, sehingga pernikahan
tidak hanya memiliki dimensi sosial, tetapi juga merupakan perintah
syar‘i yang membawa kemaslahatan spiritual dan moral bagi umat.
Dengan demikian, dalil-dalil tersebut menunjukkan bahwa hikmah

perkawinan tidak hanya berdampak pada tatanan sosial, tetapi juga

8 Sholehuddin Harahap and Arisman Arisman, “PANDANGAN IMAM SYAFI'l
TENTANG KUFU DALAM PERNIKAHAN,” HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam 7, no. 1 (June
2024): 73-82, https://doi.org/10.55403/hukumah.v7il.661.



33

berakar pada prinsip-prinsip ketuhanan yang menjadi tujuan utama
syariat.®’

Islam mendorong dan mengajarkan pernikahan karena
pernikahan memberikan manfaat positif tidak hanya bagi individu yang
melakukannya, tetapi juga bagi masyarakat dan umat manusia secara
keseluruhan. Beberapa hikmah yang muncul dari pernikahan antara lain
adalah sebagai berikut:¢®

1) Perkawinan adalah cara alami yang terbaik dan paling tepat
untuk menyalurkan naluri seksual, dengan menikah tubuh
akan sehat, jiwa menjadi tenang, dan mata terhindar dari
pandangan yang dilarang.

2) Pernikahan adalah cara terbaik untuk membentuk anak-anak
yang baik dan berbudi luhur, memperbanyak keturunan, dan
menjaga kelangsungan hidup manusia yang sangat dihormati
dalam agama.

3) Pernikahan merupakan sarana untuk mengembangkan kodrat
laki-laki yang akan menjadi ayah begitupula dengan
perempuan sebagai ibu yang akan tumbuh dan saling
membangun dan bekerja sama dalam kehidupan bersama

buah hati, dalam mengarungi bagterah keluarga

57 Yafie & Ahmad, “Theological Foundations of Marriage in Islamic Law”,Journal of
Islamic Studies and Culture (2021), him 45-47.
68 Tihami dan Sahrani, Fikih munakahat, him.19-20.



34

4) Memiliki kesadaran akan kewajiban satu sama lain, hal ini
menumbuhkan ketekunan dan kesungguhan akibat dorongan
dari tanggung jawab tersebut.

5) Memupuk dan mengeratkan hubungan persaudaraan antara

anggota keluarga dengan perasaan kasih sayang.

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam mencerminkan
perpaduan nilai religius, moral, dan sosial yang membentuk fondasi
kehidupan keluarga Muslim. Secara religius, pernikahan dipandang
sebagai ibadah yang mengimplementasikan perintah Allah dan sunnah
Nabi, sehingga menjadi sarana mendekatkan diri kepada Tuhan
melalui pelaksanaan hubungan suami istri yang halal dan terhormat.®
Secara moral, perkawinan berfungsi menjaga kehormatan, mengontrol
naluri biologis, serta membentuk karakter yang bertanggung jawab
melalui komitmen terhadap pasangan dan keluarga. Sementara itu,
dari sisi sosial, pernikahan menjadi instrumen penting dalam
membangun struktur masyarakat yang stabil, melahirkan keturunan
yang beradab, serta memperkuat jaringan sosial melalui hubungan

kekerabatan. Dengan demikian, tujuan dan hikmah perkawinan tidak

% Muhammad Subhan, Arisman Arisman, and Jumni Nelli, “Strategi Ketahanan Keluarga
Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Magashid Al-Syari’ah,” Al Yasini: Jurnal
Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 234-234,
https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446.



35

hanya mengatur relasi privat, tetapi juga menjamin terciptanya tatanan

masyarakat yang harmonis dan bermartabat’

e. Walimatul Urs

Secara bahasa, walimah berasal dari kata al-walmah yang berarti
pertemuan atau berkumpulnya sesuatu. Dalam istilah fikih, walimatul
‘urs berarti jamuan makan yang diadakan sebagai ungkapan rasa syukur
kepada Allah SWT atas terlaksananya akad nikah. Para ulama sepakat
bahwa walimah merupakan sunnah yang dianjurkan, baik bagi pihak
mempelai pria maupun keluarganya, sebagai bentuk pengumuman
pernikahan kepada masyarakat dan mempererat tali silaturahm. Secara
umum, walimah merujuk pada hidangan yang disajikan untuk tamu
undangan atau orang lain. Acara walimah dapat diselenggarakan baik
saat akad nikah berlangsung, setelahnya, atau pada hari pernikahan
(setelah pertemuan suami-istri), tergantung pada tradisi dan kebiasaan
yang berlaku dalam masyarakat.

Dalil yang paling terkenal tentang walimah adalah hadis dari
Anas bin Malik RA, bahwa Rasulullah SAW bersabda kepada

Abdurrahman bin Auf setelah menikah:

Moty 5 3
Artinya:
Adakanlah walimah, walaupun hanya dengan seekor kambing."
(HR. al-Bukhari dan Muslim).

70 Rahman & Abdullah, “Marriage as a Religious and Social Institution in Contemporary
Muslim Society,” Journal of Islamic Family Studies, 2020, him. 112-128.

X Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhdrt, Kitab al-Nikah, Bab al-Walimah
wa Law bi Shah, no. 5167; Muslim bin al-Hajjaj, Sakzh Muslim, Kitab al-Nikah, no. 1427.



36

Mayoritas ulama, seperti Imam al-Nawawi dan Imam Ibn
Qudamabh, berpendapat bahwa walimah hukumnya sunnah mu’akkadah.
Hikmah dari pelaksanaan walimah antara lain adalah mengumumkan
pernikahan Quran Surat Al-Bagarah: 185 Mendorong untuk
membesarkan syiar Allah, sebagaimana dinyatakan:

Al A W o a1y 33 ) slakily Sual) A& & ¥ oudd A& a0 N

20

Ayat mendorong untuk membesarkan syiar Allah, menghindarkan dari

fitnah, serta mempererat hubungan sosial melalui jamuan makan.

Walimah juga menjadi bentuk syukur kepada Allah SWT atas nikmat
pernikahan yang diterima.

Walimah dapat diselenggarakan dengan jenis makanan apapun,
sesuai dengan kemampuan yang ada. Hal ini tercermin dalam praktik
Nabi SAW, di mana perbedaan jenis walimah yang beliau adakan
bukanlah untuk membedakan atau mengistimewakan satu dari yang
lainnya, melainkan disesuaikan dengan keadaan, apakah dalam situasi
sulit atau lapang. Untuk menunjukkan perhatian serta memeriahkan
acara dan menggembirakan tuan rumah yang mengundang, maka orang
yang diundang ke walimah wajib untuk hadir dan menghadirinya.
Adapun wajibnya mendatangi undangan walimah, apabila:

1) Tidak ada halangan syar’i.

2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. al-Bagarah [2]: 185.



37

2) Dalam walimah tersebut, tidak diselenggarakan perbuatan

yang munkar.

3) Tidak ada pembedaan antara orang kaya dan miskin.

Jika dalam acara walimah perkawinan hanya mengundang orang
kaya, maka hukumnya menjadi makruh. Pelaksanaan walimah dalam
acara perkawinan memiliki beberapa manfaat atau hikmah, di antaranya
sebagai berikut:

1) Sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT.

2) Sebagai simbol penyerahan anak gadis dari orang tua kepada

suami.

3) Menjadi tanda sahnya akad nikah.

4) Menandakan awal kehidupan baru bagi pasangan suami istri.

5) Sebagai realisasi makna sosiologis dari akad nikah.

6) Sebagai pengumuman kepada masyarakat bahwa kedua

mempelai telah resmi menjadi suami istri, sehingga

masyarakat tidak curiga terhadap perilaku mereka.”

Dalam konteks sosial masyarakat Muslim, walimatul ‘urs
tidak hanya dipahami sebagai ekspresi syukur, tetapi juga sebagai
instrumen publikasi yang berfungsi menjaga transparansi status
pernikahan di tengah masyarakat. Penegasan ini penting agar tidak

timbul syubhat atau dugaan hubungan di luar pernikahan yang dapat

73 Tihami and Sahrani, Fikih munakahat, him.131-151.



38

mencederai kehormatan kedua mempelai. " Tradisi walimah juga
mencerminkan nilai keterbukaan (i ‘lan al-nikah) yang menjadi prinsip
penting dalam hukum keluarga Islam untuk menghindari praktik nikah
sirri yang sering kali menimbulkan masalah administratif dan hukum.
Dengan demikian, walimah berfungsi sebagai penguatan legitimasi
sosial terhadap akad nikah sekaligus menjaga keteraturan dalam
kehidupan bermasyarakat.

Selain memiliki dimensi ibadah, pelaksanaan walimah juga
mengandung nilai-nilai  etis yang menegaskan pentingnya
kesederhanaan dan kepatutan. Ulama kontemporer menekankan
bahwa walimah tidak boleh dibebani dengan unsur kemewahan
berlebihan, utang yang memberatkan keluarga, ataupun praktik yang
bertentangan dengan syariat seperti hiburan yang melalaikan.” Prinsip
kesederhanaan ini sejatinya meneladani praktik Nabi SAW yang
mengadakan walimah sesuai kemampuan, bahkan terkadang hanya
menyajikan makanan yang sederhana. Dengan demikian, walimatul
‘urs seharusnya tetap berorientasi pada substansi syukur dan
silaturahmi, bukan pada aspek kompetisi sosial yang menjadi beban
bagi keluarga.

Dalam perspektif hukum modern, pelaksanaan walimah juga

berhubungan dengan penguatan institusi keluarga melalui mekanisme

74 Zulkarnain, “Public Function of Walimah in Preventing Secret Marriage,” Journal of
Islamic Family Law Studies 6, no. 2 (2020), him.112.

> Nurhayati, “Ethical Principles in Islamic Wedding Ceremonies: A Contemporary
Review,” Al-Manahij: Journal of Islamic Law 15, no. 1 (2021), him.56.



39

sosial yang mendukung keberlanjutan kehidupan rumah tangga.
Walimah dipandang sebagai sarana membangun dukungan sosial dari
lingkungan sekitar, karena kehadiran masyarakat dalam acara tersebut
mencerminkan adanya jaringan sosial yang siap membantu pasangan
dalam menjalani kehidupan berumah tangga. Penelitian mutakhir
menunjukkan bahwa dukungan sosial dari keluarga besar dan
masyarakat memiliki kontribusi signifikan terhadap stabilitas awal
pernikahan, terutama pada masyarakat komunal seperti di Indonesia.
Oleh sebab itu, walimah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga
berperan sebagai strategi sosial untuk memperkuat ketahanan

keluarga.’®

3. Adat Istiadat
a. Adat Secara Umum

Adat merupakan kata yang ada pada bahasa Arab yakni " 8atad) *
yang memiliki makna kebiasaan, "’ namun jika kita melihat
pengertiannya pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), maka
memiliki arti sebuah aturan pada perbuatan yang mana itu lazim
dilakukan atau diturut dari atau sejak dahulu kala.”® Adat sendiri bisa
diartikan dengan sebuah perilaku pada diri seseorang yang terus
menerus dilakukan dengan cara tertentu, dimana cara tersebut kemudian

diikuti oleh masyarakat luar dalam waktu yang lama. Adat juga

6 Rasyid, Ahmad. “Social Support and Marital Stability in Muslim Communities,”
Indonesian Journal of Family Studies 9, no. 1 (2022),him. 41.

""Yulia, Hukum Adat, 1st ed. (Lhokseumawe: Unimal Press, 2016), him.1

8 Sugono et al., Kamus Besar Bahasa Indonesia, him.11.



40

dipahami sebagai tradisi lokal atau disebut dengan local costum dimana
adat itu mengatur interaksi masyarakat, dalam eksiklopedia
menyebutkan bahwasanya adat diartikan dengan kebiasaan atau tradisi
yang terdapat pada masyarakat dan dilakukan secara berulang serta
turun temurun. Kata adat juga lazim dipakai tanpa membedakan mana
yang mempunyai sanksi atau disebut dengan hukum adat dan mana
yang tidak memiliki sanksi, kedua hal tersebut sama-sama disebut
dengan adat.”

Dikatakan oleh Koen Cakraningrat bahwasanya adat merupakan
sebuah bentuk dari perwujudan kebudayaan dimana adat juga
digambarkan sebagai sebuah tata kelakuan. Adat sendiri juga
merupakan sebuah norma atau aturan tidak tertulis yang mana memiliki
keberadaan yang sangat kuat dan mengikat sehingga jikalau ada
seseorang yang melanggarnya maka bisa dikenakan sebuah sanksi.®
Hasbie Ash-Shiddieqy juga memberikan pengertian terkait adat dengan
sebuah pekerjaan yang dilakukan secara berulang dan dilakukan oleh
perorangan atau oleh golongan. Selain itu juga adat diartikan dengan
sebuah kebiasaan yang mana seakan-akan hal tersebut telah biasa

dikerjakan oleh kalangan masyarakat dan hal tersebut juga biasa

% Widyastuti, “Tradisi Langkahan Dalam Persfektif Hukum Islam : Studi Di Dusun
Ngringin, Desa Jatipurwo, Kecamatan Jatipuro, Kabupaten Karanganyar, Jawa Tengah”
(Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2011), him. 18.

8 Mario Florentino, “Pengaruh Adat Istiadat Terhadap Perkembangan Anak Usia Sekolah
Dasar Di Kota Maumere,” Bada'a : Jurnal limiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (2022), him. 248.



41

dilakukan oleh mereka sehingga jikalau sampai ada Yyang
melanggarnya, maka itu bisa ada sanksi yang berlaku.®!

Kata adat sering disambungkan dengan kata istiadat, dimana jika
disambungkan menjadi perkataan adat istiadat memiliki makna yaitu
sebuah tata kelakuan yang memiliki sifat kekal dan turun-temurun dari
setiap generasi yang ada serta merupakan warisan, sehingga menjadi
kuatlah integrasinya terhadap pola-pola perilaku yang ada pada
masyarakat. Para ahli juga memberikan pendapatnya terkait pengertian
dari adat istiadat. Koen Cakraningrat mengatakan bahwasanya adat
adalah sebuah bentuk perwujudan dari kebudayaan atau sebuah
gambaran dari tata kelakuan atau perilaku, beliau juga mengatakan
bahwasanya adat merupakan norma atau sebuah aturan yang tidak
tertulis namun keberadaannya cukup mengikat dimana jika melanggar
maka akan dikenai sanksi. Jalaludin Tunsam mengutarakan bahwasanya
adat istiadat itu berasal dari asal kata bahasa Arab yakni ‘adah' yang
bermakna kebiasaan atau cara, maksudnya adalah sebuah gagasan yang
mengandung sebuah nilai kebudayaan atau kebiasaan atau norma atau
hukum yang ada pada suatu daerah yang terdapat sebuah sanksi tertulis
atau tidak tertulis jika melanggar atau tidak mematuhinya.®2

Selain sebagai konstruksi sosial yang diwariskan secara turun-

temurun, adat dalam perspektif kontemporer juga dipahami sebagai

8 Amir Mu’alillm, “Adat Kebiasaan Dan Kedudukan Dalam Perkembangan Hukum
Islam Di Indonesia,” Jurnal Al-Mawarid, no. 4 (1996), him.15

8 Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di
Indonesia,” Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), him. 862



42

sistem nilai yang hidup (living values system) yang terus beradaptasi
dengan dinamika masyarakat, tanpa kehilangan akar normatifnya.
Perubahan sosial, modernisasi, dan regulasi negara tidak menjadikan
adat sepenuhnya statis, melainkan memunculkan proses negosiasi
budaya yang memungkinkan adat tetap relevan dalam mengatur
perilaku masyarakat.®® Di banyak daerah, adat bahkan berfungsi sebagai
mekanisme penyelesaian sengketa yang lebih diterima oleh masyarakat
karena dianggap merepresentasikan rasa keadilan lokal, terutama dalam
perkara keluarga dan tanah ulayat.®* Kajian antropologi hukum terbaru
menekankan bahwa adat istiadat memiliki peran strategis dalam
membentuk identitas kolektif dan ketahanan sosial suatu komunitas,
sekaligus membantu melestarikan nilai-nilai moral, simbolik, dan
spiritual yang tidak selalu bisa dijangkau melalui hukum negara.®®
b. Adat dalam Islam

Di dalam Islam, adat dan urf merupakan sebuah kata yang cukup
akrab didengar, dimana kedua kata tersebut sering mengalami
kerancuan, memiliki makna yang sama secara sinonim, namun memiliki
perbedaan secara antonim. Hal ini dapat dilihat pada masdar kata
tersebut, dimana kata adat memiiki masdar yakni al-awd dan al-

muawadah yang memiliki makna pengulangan kembali, sementara pada

8 Satria, Ardhian. “Transformasi Adat dalam Masyarakat Kontemporer.” Jurnal
Antropologi Indonesia, 2020, him. 68-70.

8 Dewi, Ni Luh Putu. “Peran Adat dalam Penyelesaian Konflik Komunitas Lokal.”
Jurnal Hukum & Pembangunan, 2018, him.200.

8 Nugroho, Aditya. “Adat dan Identitas Sosial dalam Perspektif Antropologi Hukum.”
Jurnal Masyarakat & Budaya, 2021, him. 125.



43

kata urf memiliki masdar dari kata al-muta'araf yang memiliki makna
saling mengetahui,® selain itu juga jika kita menelaah pengertian 'urf
lebih lanjut pada segi bahasa, maka kata urf dan ma'ruf merupakan
sebuah sinonim yang perkataan tersebut disebutkan dalam Al-Quran.
Kata ini juga merujuk kepada makna yang ada pada urf yakni sebuah
kebiasaan atau praktik yang sudah umum di dalam suatu kelompok
masyarakat yang praktek ini bisa saja baik atau buruk.®’

Menurut Thalib, penyiaran pernikahan dapat dilakukan sesuai
dengan adat setempat. Dengan demikian, hukum adat harus sesuai
dengan hukum syari'ah yang berlaku, dan jika sesuai dengan hukum
Islam, hukum adat tersebut dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Hal
ini didukung oleh kaidah yang menyatakan bahwa "Adat (‘urf) itu dapat
dijadikan sebagai sumber hukum”.%8

Urf merupakan salah satu rujukan hukum yang digunakan oleh
Madzhab Hanafi dan Maliki, yang dapat diterjemahkan sebagai
“kebiasaan”. Kata ini disebutkan dalam Al-Qur’an, surah al-A’raf (7)
pada ayat 199. Dalam ayat itu, tulis Quraish Shihab, memiliki makna
yang sama dengan kata —ss=~ yaitu sesuatu yang dikenal dan

dibenarkan keberadaanya oleh masyarakat. Meskipun terdapat

8 Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di

Indonesia,” Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), him. 862.

him.392.

87 Faiz Zainuddin, “Konsep Islam Tentang Adat,” Jurnal Lisan Al-Hal 9, no. 2 (2015),

8 M Thalib, Perkawinan Menurut Islam (Jakarta: Prenada Media, 2008), him.45.



44

perbedaan pada sisi kebahasaan dan kronologis, adat dan ‘Urf memiliki
makna yang sama.®®

‘Urf berasal dari kata ‘arafa yang mempunyai derivasi kata
alma‘ruf yang berarti sesuatu yang dikenal atau diketahui. Sedangkan
‘urf menurut bahasa adalah kebiasan yang baik. Adapun pengertian “urf
adalah sesuatu perbuatan atau perkataan dimana jiwa merasakan suatu
ketenangan dalam mengerjakannya karena sudah sejalan dengan logika
dan dapat diterima oleh watak kemanusiaannya. Menurut fugaha, ‘urf
adalah segala sesuatu yang telah menjadi kebiasaan masyarakat dan
dilakukan terus-menerus, baik berupa perkataan maupun perbuatan.
Maka dapat dipahami, ‘urf adalah perkataan atau perbuatan baik yang
telah populer dan dikerjakan oleh orang banyak dalam masyarakat.
Artinya ‘urf merupakan kebiasaan baik yang dilakukan secara berulang-
ulang oleh masyarakat.*

‘Urf terbagi dalam enam jenis, yang diklasifikasi berdasarkan
bentuk, teritoris keberlakuan dan validitas penggunaannya. Dari
klasifikasi pertama, yakni berdasarkan bentuknya, diturunkan dua jenis
‘urf yakni 'urf al-lafzhi (kebiasaan yang berkaitan dengan ungkapan) dan
'urf al-"amali (kebiasaan yang berbentuk perbuatan). Kedua, Berdasarkan
cakupannya, ‘urf terbagi menjadi 'urf 'am (kebiasaan yang bersifat

umum) dan 'urf khas (kebiasaan yang bersifat khusus). Klasifikasi yang

8 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Figh, terj. Saefullah Ma’sum (Jakarta: Pustaka Firdaus,
2017), him.442.

% Muhammad Furqan and Syahrial Syahrial, “Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum
Dalam Mazhab Syafi’I,” Jurnal Al-Nadhair 1, no. 2 (2022), him.89.



45

pertama mengidentifikasi kebiasaan yang dipraktikkan di seluruh daerah
secara umum (‘amm) dilakukan. Pada kontekes yang lebih terbatas ada
‘urf yang dilakukan sebagian masyarakat saja (khash).

Ketiga, Berdasarkan keabsahannya menurut pandangan syara’,
yaitu 'urf shahih (kebiasaan yang dianggap sah) dan 'urf fasid (kebiasaan
yang dianggap rusak). Praktik kebiasaan masyarakat yang tidak
bertentangan dengan syarak akan dinilai sebagai shahih (benar).
Kebalikannya, jika kebiasaan suatu masyarakat bertentangan dengan
prinsip-prinsip syara’ atau kebiasaan itu mengarah pada sesuatu yang
membahayakan maka akan dinilai sebagai fasid (tidak benar).%?

Para Ulama sepakat bahwa tidak semua ‘urf bisa dijadikan
sebagai dalil untuk menetapkan hukum Islam.’urf dapat diterima sebagai
salah satu landasan hukum jika memenuhi syarat-syarat sebagai
berikut:%®

1.) Tidak bertentangan dengan syariah

2.) Tidak menyebabkan kemafsadahan dan tidak menghilangkan

kemaslahatan

3.) Telah berlaku umum dikalangan kaum muslim;

4.) Tidak berlaku dalam ibadah mahdhoh

% A Djazuli, Ilmu Ushul Figh: Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum
Islam, Cet.6 (Jakarta: Kencana, 2006), him.90.

92 Satria Effendi, Ushul Figlh (Jakarta: Kencana, 2005), him.154-155.

% Muhammad Mahmud Nasution, “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil
Metode Hukum Islam,” Al - Mauizhah : Jurnal Ilmu Keislaman Dan Ilmu-1lmu Sosial 8, no. 2
(2022), him.229-230



46

5.) ‘Urf tersebut sudah memasyarakat saat akan ditetapkan

sebagai salah satu patokan hukum.

Sementara itu, terdapat kaidah fikih lain berbunyi i&sx 33l serta
kaidah U5 as%aall Ua s ol b %4l Seluruh kaidah ini, dan kaidah lain yang
serupa, menunjukkan bagaimana kedudukan ‘Urf masyarakat dalam teori
hukum Islam. ‘Urf yang dimaksud disini tidak mesti sesuatu yang
dipraktikkan pada era sahabat, melainkan mencakup ‘Urf setelahnya.
Bagaimana pun, ahli-ahli hukum tetap memberlakukan sejumlah syarat
dan ketentuan manakala hukum didasarkan pada ‘Urf masyarakat, baik
ketika diposisikan sebagai sumber hukum atau dinilai tidak lebih dari
dalil penunjang keputusan hukum saja, karena ‘Urf yang bertentangan
dengan nash qath’i, yang berarti masuk dalam katagori fasid, tidak dapat
dijadikan acuan hukum.%

Peran adat (‘urf) semakin mendapat penguatan sebagai bagian
dari mekanisme penetapan hukum, terutama pada wilayah muamalah dan
sosial kemasyarakatan. Hal ini sejalan dengan pandangan para ushuliyyin
modern yang menegaskan bahwa fleksibilitas syariat memungkinkan
penerimaan adat sepanjang memenuhi prinsip kemaslahatan dan tidak
bertentangan dengan teks syar‘i. Karena itu, adat sering diposisikan
sebagai instrumen harmonisasi antara norma agama dan realitas sosial
yang terus berubah, termasuk dalam isu perkawinan, kewarisan, dan

penyelesaian sengketa keluarga. Dalam banyak kasus, keberlakuan adat

% Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih, him.33.



47

justru membantu menjaga stabilitas sosial karena ia tumbuh dari
kebutuhan masyarakat sehingga lebih mudah diterima dan dipraktikkan.
Para sarjana kontemporer juga menekankan bahwa keberlanjutan adat
harus tetap berada dalam kerangka maqasid al-syari‘ah sebagai pedoman
menjaga keadilan dan kemaslahatan publik.®®

Selain itu, relevansi adat dalam hukum keluarga Islam di
Indonesia juga tampak dalam sejumlah regulasi yang mengakomodasi
praktik lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. Kompilasi
Hukum Islam (KHI), misalnya, memberi ruang bagi pelaksanaan tradisi
seperti walimah, mahar adat, atau tahapan pernikahan khas daerah.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa negara memandang adat sebagai
bagian integral dari struktur sosial yang turut membentuk praktik
keagamaan. Para peneliti kontemporer menilai bahwa sinergi antara adat
dan hukum Islam menjadi wujud ijtihad sosial yang mampu menjawab
kebutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia. Dengan demikian,
adat tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai
sumber hukum sekunder yang hidup (living law) dalam masyarakat

Muslim Indonesia.%

c. Adat Perkawinan Melayu
Secara garis besar tradisi perkawinan masyarakat Melayu di

Kepulauan Riau memiliki kesamaan sebagaimana di Natuna. Hal ini

% Syamsuddin, Sahiron. Contemporary Approaches to Ushul Figh and Islamic Law
Reform. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 2021

% Amiruddin & Zainal Abidin. “The Role of ‘Urf in the Application of Islamic Family
Law in Indonesia.” Journal of Islamic Law Studies, vol. 9, no. 2, 2020, him. 90-99.



48

dikarenakan keduanya bersumber pada akar budaya Melayu yang kuat.
Tradisi ini diwarnai dengan nilai-nilai keagamaan, adat istiadat, dan
norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Prosesi perkawinan
tidak hanya menjadi ritual sosial, tetapi juga sarana internalisasi nilai-
nilai keagamaan yang membentuk karakter dan identitas keluarga baru.®’
Pada tahap-tahap prosesi seperti merisik, meminang, dan akad nikah,
tampak perpaduan harmonis antara nilai adat, syariat Islam, dan etika
sosial masyarakat setempat. Tradisi ini juga berfungsi sebagai
mekanisme pewarisan norma dan penguatan solidaritas sosial antar
keluarga maupun komunitas.®® Hingga kini, adat perkawinan Melayu
tetap dipertahankan sebagai simbol kehormatan dan keluhuran budaya
meskipun mengalami adaptasi seiring perkembangan zaman. Secara
umum, tahapan perkawinan masyarakat Melayu Natuna terbagi menjadi
tiga bagian utama: pra-akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad. Masing-
masing tahapan tersebut memiliki prosesi dan makna simbolik
tersendiri.*®

Tahapan pertama dalam proses perkawinan adalah tahapan pra-
akad, yang dimulai dengan kegiatan "merisik”. Dalam masyarakat
Natuna, merisik dilakukan oleh keluarga pihak laki-laki untuk

menyelidiki latar belakang calon pengantin perempuan secara diam-

9 Yusri, Muhammad. “Identitas Budaya Melayu dalam Tradisi Perkawinan di Kepulauan
Riau.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, 2021, him.88-90.

% Sari, Nurfadillah. “Internalisasi Nilai Islam dalam Adat Perkawinan Melayu.” Jurnal
Sosial & Agama, 2019, him. 150.

% Saiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in
Kepulauan Riau Based on Magqasid Shariah Perspective.”



49

diam. Biasanya, orang yang ditugaskan adalah tokoh masyarakat atau
kerabat dekat yang bijaksana dan memiliki tutur kata yang halus. Tujuan
utama merisik adalah untuk mengetahui status calon mempelai
perempuan serta memastikan bahwa ia belum memiliki hubungan
khusus dengan pria lain, sekaligus mengenal lebih jauh sifat, akhlak, dan
keturunan pihak perempuan.i®

Jika hasil merisik dianggap sesuai, proses dilanjutkan ke tahap
meminang, yang dalam bahasa lokal Natuna kadang disebut juga
sebagai “bertepuk pinang”. Pada tahap ini, utusan dari pihak pria
membawa maksud untuk menyampaikan lamaran secara resmi. Utusan
ini biasanya terdiri dari orang tua yang dituakan, dukun adat, atau tokoh
yang dihormati. Proses ini dilakukan dengan membawa "tepak sirih
lengkap”, sebagai lambang peminangan. Dalam suasana penuh santun,
lamaran disampaikan dengan bahasa berpantun dan kiasan. Apabila
pihak perempuan menyambut baik, maka dilanjutkan dengan penetapan
hari dan tanda pertunangan.%t

Setelah  pinangan diterima, prosesi menghantar tanda
dilangsungkan. Dalam tradisi melayu Natuna, tanda ini umumnya
berupa cincin emas, selembar kain songket, atau barang berharga lain
sesuai kesepakatan. Tanda ini menjadi simbol ikatan resmi antar dua

keluarga, sekaligus peneguhan bahwa gadis tersebut telah bertunangan.

10 0.K. Nizami Jamil, Adat Perkawinan Melayu (Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008),
him.10.

11 Edi Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau
(Pekanbaru: Unripress, 2000), hIm.10.



50

Penyerahan dilakukan dalam suasana adat, diiringi doa selamat dan
pemberian petuah oleh tetua adat. Momentum ini juga dimanfaatkan
untuk menetapkan jumlah "belanja kawin™ yang akan diserahkan pada
waktu mendatang.%?

Tahapan berikutnya adalah menghantar belanja, yaitu
penyerahan mas kawin atau belanja kawin yang telah disepakati
sebelumnya. Pihak laki-laki akan datang bersama rombongan keluarga
besar membawa barang hantaran seperti uang belanja, pakaian,
perlengkapan pengantin, serta pelengkap lainnya. Di Natuna, acara ini
biasanya meriah dan melibatkan partisipasi masyarakat sekitar. Barang
hantaran dibawa dalam bentuk "baki" atau "dulang™ yang dihias cantik,
disertai pantun dan pembacaan doa.'%

Setelah persiapan materi terpenuhi, dilakukan kegiatan
menegakkan bangsal, yaitu mendirikan tenda dan pelaminan untuk
menyambut hari besar. Bangsal ini dibangun secara gotong royong oleh
warga sekitar dan kerabat kedua mempelai. Biasanya bangsal terdiri dari
dua bagian: bangsal jemputan untuk menerima tamu dan bangsal

penanggah sebagai dapur umum.%

102 Asrizal Saiin et al., “Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay
Countries: An "Urf Perspective,” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 10,
no. 1 (June 2023): 1, https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725.

103 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial
Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” Al-Ahwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

104 Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau, him.23.



51

Beberapa hari menjelang akad, dilangsungkan prosesi
menggantung tabir, yaitu kegiatan menghias pelaminan dengan kain
berwarna-warni seperti kuning, hijau, dan merah. Pelaminan dihias oleh
“mak andam” yang dibantu oleh para pemuda kampung. Selain tabir,
ditata juga kamar pengantin, tempat bersanding, dan ruang untuk acara
berandam. Warna-warna yang digunakan mencerminkan kegembiraan
dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang harmonis.

Prosesi penting lainnya adalah berandam, yang dilakukan
khusus oleh mempelai perempuan. Tradisi ini bertujuan untuk
mempercantik dan membersihkan diri secara lahir dan batin. Dalam
tradisi Natuna, berandam dipimpin oleh mak andam dan dilakukan
dengan penuh khidmat. Prosesi ini diiringi dengan pembacaan doa, zikir,
serta salawat, dan dilaksanakan di rumah kediaman pengantin
perempuan dengan kehadiran para tetua dan kerabat perempuan.

Setelah tahapan persiapan selesai, tibalah pada pelaksanaan akad
nikah, yang merupakan inti dari seluruh rangkaian perkawinan. Di
Natuna, akad nikah lazimnya dilakukan di rumah pihak perempuan dan
dipimpin oleh penghulu dari Kantor Urusan Agama. Sebelum berangkat
ke rumah calon istri, calon mempelai pria akan meminta restu orang tua
dan membaca doa. Setelah ijab kabul dilafalkan dan dinyatakan sah oleh
saksi, pengantin pria menyampaikan taklik talak sebagai bentuk

perjanjian lisan kepada istrinya, disaksikan oleh keluarga besar.

105 1hid.him.24



52

Usai akad nikah, acara dilanjutkan ke tahap pasca-akad, dimulai
dengan pembacaan Berzanji dan khatam Al-Qur’an. Tradisi ini
merupakan bentuk rasa syukur kepada Allah SWT atas terselenggaranya
pernikahan, serta doa agar rumah tangga yang dibangun menjadi
keluarga yang diberkahi. Pengantin perempuan akan membacakan ayat-
ayat Al-Qur’an, mengenakan busana khas Melayu, dan didampingi oleh
guru mengaji sebagai simbol kedewasaan dan kematangan spiritual.

Acara puncak dalam pasca-akad adalah persandingan, yaitu saat
kedua mempelai duduk bersanding di atas pelaminan. Di Natuna, acara
ini dilaksanakan pada siang hari dengan jamuan makan adat kepada para
tamu. Hidangan disajikan secara tradisional, menggunakan talam besar
yang dimakan secara bersama-sama. Prosesi ini dimeriahkan dengan
musik kompang, pertunjukan silat, serta pantun sambut dari para tokoh
adat.

Prosesi berikutnya adalah tepuk tepung tawar, yaitu ritual
simbolik untuk memberkati kedua mempelai dengan air wangi dan
taburan beras kuning. Tokoh-tokoh penting seperti ulama, dukun adat,
dan orang tua secara bergantian melakukan tepuk tepung tawar sambil
mengucapkan doa dan harapan. Dalam masyarakat Natuna, tepuk tepung
tawar merupakan simbol restu agar rumah tangga kedua mempelai
langgeng, subur, dan penuh kedamaian.

Prosesi menyembah juga menjadi bagian penting dalam tradisi

Natuna. Kedua mempelai akan menyembah kepada kedua orang tua,



53

keluarga besar, serta tokoh adat sebagai simbol penghormatan dan
permohonan maaf. Gerakan menyembah ini dilakukan dengan penuh
khidmat, sebagai bentuk pengakuan atas jasa dan bimbingan orang tua.
Dalam masyarakat Melayu, menyembah adalah cerminan dari nilai
sopan santun dan penghargaan terhadap yang lebih tua.%®

Prosesi terakhir dalam rangkaian adat perkawinan Melayu
Natuna adalah mandi mande atau dikenal juga sebagai mandi damai.
Acara ini dilaksanakan pada hari berikutnya setelah persandingan.
Pengantin melakukan mandi bersama menggunakan air yang dicampur
bunga dan jeruk purut sebagai simbol pembersihan diri. Mandi ini
dipercaya membawa keberkahan dan kesuburan dalam kehidupan rumah
tangga. Setelah mandi, dilanjutkan dengan acara “ketupat lepas” sebagai
lambang pelepasan masa lajang dan dimulainya hidup baru.

Tradisi perkawinan masyarakat Melayu Natuna merupakan
rangkaian adat yang kaya makna, mencerminkan perpaduan harmonis
antara nilai-nilai budaya, keagamaan, dan norma sosial. Setiap tahap,
mulai dari pra-akad, pelaksanaan akad, hingga pasca-akad, memiliki
fungsi simbolik yang memperkuat identitas budaya serta hubungan
antarkeluarga dan komunitas. Prosesi-prosesi seperti  merisik,
meminang, menghantar belanja, berandam, hingga tepuk tepung tawar
menunjukkan bagaimana adat berperan dalam membentuk Kketertiban

dan makna spiritual dalam perkawinan. Pelaksanaan akad nikah yang

106 Tenas Effendy, Adat dan Upacara Perkawinan Melayu, (Pekanbaru: Yayasan Pusat
Studi Kebudayaan Melayu Riau, 2004), him. 45-47.



54

menjadi inti acara juga menegaskan bahwa ajaran Islam menjadi
landasan utama dalam tradisi Melayu Natuna. Secara keseluruhan,
tradisi perkawinan ini tidak hanya melambangkan penyatuan dua
individu, tetapi juga penguatan nilai-nilai leluhur yang terus diwariskan

lintas generasi.

4. Sosiologi Hukum Islam

Secara etimologis, istilah “sosiologi” berasal dari bahasa Latin
socius yang berarti teman atau kawan, dan logos dari bahasa Yunani yang
berarti ilmu. Jadi, sosiologi dapat dimaknai sebagai ilmu yang mempelajari
kehidupan sosial masyarakat. Sementara itu, “hukum” secara bahasa berasal
dari bahasa Arab hukm yang berarti keputusan, aturan, atau ketetapan.
Dalam konteks keilmuan, hukum merujuk pada sistem norma yang
mengatur kehidupan masyarakat. Dengan demikian, sosiologi hukum
merupakan cabang ilmu yang mempelajari hubungan timbal balik antara
hukum dan gejala sosial yang ada dalam masyarakat.%’

Menurut Satjipto Rahardjo, sosiologi hukum adalah pendekatan yang
melihat hukum bukan sebagai norma belaka, melainkan sebagai institusi
sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. la menyatakan bahwa
hukum tidak cukup hanya dilihat dari teks undang-undang, tetapi juga
bagaimana hukum itu bekerja dalam kehidupan nyata. Pendekatan ini lebih

memahami hukum sebagai perilaku sosial (law as social behavior).1%

107 satjipto Rahardjo, llmu Hukum, (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2000), him.53.
108 Satjipto Rahardjo, Sosiologi Hukum: Perkembangan Metode dan Pilihan Masalah,
(Yogyakarta: Genta Publishing, 2009), him.14.



55

Dalam konteks tersebut, hukum tidak dapat berdiri sendiri tanpa
mempertimbangkan aspek sosial dan budaya. Satjipto memandang bahwa
hukum harus diresapi dengan nilai-nilai kemanusiaan karena hukum yang
tidak sesuai dengan struktur sosial masyarakat akan kehilangan makna dan
efektivitasnya. Oleh karena itu, sosiologi hukum berperan penting dalam
memahami hukum sebagai produk sosial yang dipengaruhi oleh dinamika
masyarakat.%®

Masuk pada sosiologi hukum Islam, M. Atho Mudzhar menjelaskan
bahwa sosiologi hukum Islam merupakan pendekatan yang melihat hukum
Islam sebagai fenomena sosial yang hidup dan berkembang dalam ruang
dan waktu. la menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya bersumber dari
teks syariat, tetapi juga berinteraksi dengan kultur, sejarah, dan struktur
sosial umat Islam.!°

Selain itu, pendekatan sosiologi hukum menekankan bahwa
keberlakuan sebuah aturan tidak hanya ditentukan oleh kekuatan formalnya,
tetapi juga oleh sejauh mana norma tersebut diterima, dipahami, dan
dipraktikkan oleh masyarakat.*'! Hukum yang baik adalah hukum yang
mampu mengakomodasi kebutuhan masyarakat, selaras dengan struktur

sosialnya, serta mampu merespons perubahan sosial yang terjadi secara

109 Satjipto Rahardjo, Hukum dan Masyarakat, (Bandung: Angkasa, 1980), him.45.

110 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, (Yogyakarta:
Tiara Wacana, 1992), him.74.

11 Kusnadi, “Socio-Legal Perspective in Indonesian Legal Development,” Journal of Law
and Society Studies, 2021, him. 14.



56

cepat.''? Oleh karena itu, penelitian dalam ranah sosiologi hukum sering
menyoroti bagaimana hukum diimplementasikan, termasuk kendala,
resistensi, atau adaptasi yang muncul dalam praktik. Ketika hukum gagal
menyesuaikan diri dengan perubahan sosial, maka jarak antara law in the
books dan law in action semakin melebar, sehingga efektivitas hukum
menjadi lemah

Dalam pandangan Atho Mudzhar, hukum Islam mengalami proses
ijtihad sosial, di mana pemahaman terhadap hukum tidak semata-mata
tekstual, tetapi juga mempertimbangkan kebutuhan sosial masyarakat. Oleh
karena itu, pendekatan sosiologis terhadap hukum Islam dapat memberikan
ruang kontekstualisasi dan adaptasi hukum dalam kehidupan masyarakat
Muslim kontemporer.

Muti Arto juga menyumbangkan pemikiran dalam konteks sosiologi
hukum Islam dengan menjelaskan bahwa hukum Islam dapat dianalisis
sebagai sistem nilai yang hidup dalam masyarakat, yang terus berinteraksi
dengan norma-norma sosial. Dalam pendekatannya, Muti Arto menyarankan
agar penelitian hukum Islam juga memperhatikan konteks sosial, kultural,
dan politik.!3

Di samping itu, perkembangan sosiologi hukum kontemporer
menunjukkan adanya pergeseran paradigma, dari melihat hukum sebagai
sistem statis menuju pemahaman yang lebih dinamis dan inklusif. Hal ini

tercermin dalam kajian mengenai pluralisme hukum, yaitu adanya berbagai

12 Ma’ruf, Ahmad, “Adaptasi Hukum terhadap Perubahan Sosial,” Indonesian Journal of
Socio-Legal Studies, 2020, him. 55.
113 Muti Arto, Sosiologi Hukum Islam, (Yogyakarta: Ull Press, 2013), him.89.



S7

sistem norma yang hidup berdampingan dalam satu masyarakat, seperti
hukum negara, hukum adat, dan norma agama. !'* Pandangan ini
menegaskan bahwa praktik hukum tidak pernah berdiri pada satu sumber
tunggal, melainkan selalu dinegosiasikan dalam ruang sosial yang
kompleks. Dengan demikian, analisis hukum melalui perspektif sosiologi
hukum memungkinkan peneliti untuk memahami bagaimana kekuasaan,
budaya, dan struktur sosial saling mempengaruhi dalam proses
pembentukan dan implementasi hukum, sehingga hukum dapat dipandang
lebih realistis dan berorientasi pada kebutuhan empiris masyarakat.

Dalam konteks hukum keluarga Islam, sosiologi hukum memainkan
peran penting dalam memahami bagaimana norma-norma hukum Islam
tentang keluarga diterapkan dalam masyarakat. Hukum keluarga Islam
mengatur tentang perkawinan, perceraian, hak dan kewajiban suami istri,
warisan, dan pengasuhan anak. Semua aspek ini tidak bisa dilepaskan dari
konteks sosial budaya masyarakat Muslim lokal .}t

Ketika hukum keluarga Islam dihadapkan dengan kenyataan sosial,
seperti misalnya tradisi lokal atau kebiasaan masyarakat dalam praktik
pernikahan dan perceraian, maka terjadi interaksi antara norma syariah dan
norma sosial. Inilah yang menjadi perhatian utama sosiologi hukum

keluarga Islam: bagaimana norma-norma itu berproses secara sosial.®

14 Qari, Dewi Kurnia, “Legal Pluralism and Social Dynamics in Contemporary
Indonesia,” Journal of Contemporary Law, 2019, him. 89.

15 A, Qodri Azizy, Hukum Nasional: Eklektisisme Hukum Islam dan Hukum Umum,
(Yogyakarta: Gama Media, 2004), him.57.

116 Juhaya S. Praja, Sosiologi Agama, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), him.143.



58

Identifikasi terhadap realitas hukum keluarga Islam dapat dilakukan
melalui studi lapangan, observasi, dan wawancara dengan pelaku hukum.
Dengan pendekatan sosiologi hukum, peneliti tidak hanya bertanya “apa
hukumnya” tetapi juga “mengapa masyarakat melakukannya seperti itu” dan
“apa makna sosial di balik pelaksanaan hukum tersebut”.*!

Sebagai contoh, dalam kasus intervensi orang tua dalam rumah
tangga anak atau tingginya angka perceraian di masyarakat Muslim,
sosiologi hukum keluarga Islam berupaya menggali alasan sosiologis di
balik fenomena tersebut. Apakah karena lemahnya fungsi penyuluh agama?
Ataukah karena ketidaksesuaian antara norma fikih dengan konteks
sosial?.118 Sosiologi hukum keluarga Islam tidak bersifat kaku, karena ia
melihat hukum sebagai proses dinamis. Dalam tradisi Islam sendiri terdapat
ruang ijtihad untuk merespon perubahan sosial. Di sinilah letak pentingnya
pendekatan sosiologi hukum dalam mengembangkan hukum Islam agar
tetap responsif terhadap dinamika masyarakat.!°

Pendekatan sosiologi hukum Islam penting untuk menganalisis
bagaimana tradisi Beghambeh dipraktikkan dalam masyarakat Natuna,
karena tradisi tersebut tidak hanya merefleksikan nilai budaya lokal, tetapi

juga menunjukkan proses interaksi antara norma adat dan norma syariat.

U7 Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’
Mudzhar).hlm.21”

118 Surya Fadhli, Rizki Amar, and M. Rezeki Rachmatullah. “Intervensi Orang Tua Dalam
Rumah Tangga Anak Pada Masyarakat Sei Lekop, Bintan: Tinjauaan Sosiologi Hukum Islam Dan
Strategi Membangun Keharmonisan Keluarga”. Bulletin of Community Engagement 4, no. 3
(December 30, 2024): 725-734.

119 Ahmatnijar Ahmatnijar, “Hukum Islam Fungsional Di Tengah Perubahan Sosial,”
Jurnal El-Qanuniy: Jurnal IImu-llmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1 (June 2019): 1,
https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5i1.1764.



59

Dalam konteks ini, hukum Islam tidak dipahami semata-mata sebagai teks
yang statis, melainkan sebagai sistem nilai yang hidup dan beradaptasi
dengan dinamika sosial masyarakat Muslim.?° Hal ini sejalan dengan
gagasan bahwa hukum Islam mengalami proses internalisasi dan
institusionalisasi melalui praktik sosial masyarakat, sehingga tradisi seperti
Beghambeh tidak hanya menjadi ekspresi budaya, tetapi juga cermin dari
proses dialektika antara adat dan syariat dalam membentuk pola
keberagamaan yang khas.!?

Dengan demikian, analisis terhadap Beghambeh tidak cukup
dilakukan secara normatif-teologis, tetapi perlu melihat bagaimana
masyarakat Natuna memaknai, merawat, dan mereproduksi tradisi tersebut
dalam kerangka sosial yang terus berubah. Dalam menghadapi tradisi lokal
seperti Beghambeh, penting agar analisis melampaui perspektif normatif-
teologis dan juga memasukkan pendekatan sosiologis yakni mengkaji
bagaimana masyarakat setempat memaknai, merawat, dan memproduksi
kembali tradisi tersebut dalam dinamika sosial yang terus berubah. Hal ini
karena syariat dan adat dalam kehidupan nyata sering berinteraksi,
membentuk praktik hidup yang dipengaruhi konteks budaya, struktur sosial,
serta sejarah komunitas; sehingga adat bukan semata bonus budaya,

melainkan bagian dari hukum sosial yang hidup (living law).1?2

120 Asep Saeful Muhtadi, “Sosiologi Hukum Islam: Relasi Hukum, Agama, dan
Masyaraka ”, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019, 45.

121 Nur Kholis, “Sosiologi Hukum Islam dan Dinamika Perubahan Sosial,” Al-Ahkam:
Jurnal lImu Syariah 30, no. 1 (2020): 75.

122 Yondrizal & Julhadi, “Sociology and Anthropology Approaches in Islamic Studies,”
Al-Mudarris: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023), him.15.



60

Pendekatan sosiologi hukum memungkinkan kita memahami tradisi
sebagai produk sosial sekaligus instrumen regulasi kultural yang mengatur
perilaku, memediasi konflik, dan menjaga solidaritas komunitas, aspek-
aspek yang tidak dapat dipahami hanya dari teks agama. !%* Dengan
demikian, analisis atas Beghambeh harus melibatkan observasi empiris,
wawancara, dan kajian antropologis untuk menangkap nilai-nilai, makna
simbolik, serta fungsi sosial tradisi tersebut dalam masyarakat Natuna masa
Kini.

B. Penelitian Terdahulu

Salah satu syarat yang harus dipenuhi seorang peneliti untuk
menunjukkan keaslian suatu penelitian yang dilakukan yaitu menegaskan
perbedaannya dengan hasil-hasil penelitian sebelumnya yang sejenis dengan
penelitian yang dilakukan. Oleh karena itu, merupakan suatu keharusan bagi
setiap peneliti untuk melakukan penelusuran terhadap hasil-hasil penelitian
terdahulu yang sejenis dengan penelitian yang dilakukannya sehingga dianggap
sebagai penelitian dan bukan plagiarisme. Pada bagian ini penulis hendak
memaparkan hasil-hasil penelitian terdahulu demi menunjukkan orisinalitas
penelitian ini. Sejauh pembacaan yang telah penulis lakukan atas berbagai
karya tulis ilmiah, telah banyak penulis jumpai karya-karya yang meneliti
tentang tradisi dalam perkawinan Melayu dalam berbagai fokus dan perspektif.
Berikut ini uraian masing-masing penelitian, yang peneliti kelompokkan ke

dalam dua kelompok.

123 Qri Astuti A. Samad, “Kajian Hukum Keluarga Islam dalam Perspektif Sosiologis di
Indonesia,” EI-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 1 (2024), him.22.



61

Pertama, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan
masyarakat Melayu secara normatif, diantaranya:

1. Penelitian yang dilakukan oleh Miftah Ulya dalam bentuk disertasi, dengan
judul Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an. Disertasi ini mengkaji
Relevansi Budaya Melayu Riau dengan Syariat Islam. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan penafsiran tafsir maudhii’i melalui
pelacakan ayat-ayat Al-Qur’an terkait perilaku manusia dalam budaya
positif maupun negatif. Pendekatan yang digunakan melibatkan tiga tahap:
penelusuran literatur primer dan sekunder, analisis dengan kerangka berpikir
deskriptif-analitis, Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya Melayu
Riau sebagian memiliki kesesuaian dengan syariat Islam, namun terdapat
pula unsur yang bertentangan sehingga perlu direkonstruksi melalui
modifikasi (mengganti bahan tepung tawar dengan yang tidak dikonsumsi),
edukasi (penyederhanaan prosesi pernikahan), transformasi (mengalihkan
dari animisme menuju tauhid), dan inisiasi (pemilahan tempat mandi pada
tradisi mandi balimau).1*

2. Penelitian yang dilakukan oleh Kaspullah dalam bentuk tesis yang berjudul
Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat
Melayu Sambas”. Penelitian dilakukan untuk mengungkap konsep
pernikahan dalam Al-Qur’an yang diwujudkan dalam konteks budaya,
khususnya perpaduan antara adat istiadat dan syariat Islam dalam

pernikahan masyarakat Melayu Sambas. Jenis penelitian ini adalah

124 Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut
Perguruan Tinggi Ilmu Al-Quran, 2020)



62

gabungan field research dan library research dengan pendekatan
fenomenologi. Data primer diperoleh melalui purposive sampling kepada
tokoh budaya, tokoh masyarakat, dan pihak yang memahami tradisi
pernikahan Melayu Sambas. Data sekunder diperoleh dari kitab tafsir, karya
ilmiah, jurnal, dan buku terkait. Teknik pengumpulan data meliputi
observasi partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi, dengan
analisis deskriptif-analitik melalui tahapan reduksi data, penyajian data,
penarikan kesimpulan, verifikasi, dan triangulasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa hakikat pernikahan menurut Al-Qur’an adalah fitrah
yang berlaku bagi setiap makhluk, dengan tujuan membentuk ikatan kokoh
(mitsagan ghalizhan) yang dilandasi prinsip-prinsip dasar pernikahan.
Dalam tradisi pernikahan Melayu Sambas, nilai-nilai Al-Qur’an dan hadis
yang ditemukan meliputi tza’aruf, musyawarah dan kerja sama, ta’awun,
nasihat, mu asyarah, i’lan pernikahan, ba’ah (kesanggupan), dan mitsagan
ghalizhan. Tradisi ini tetap berpegang pada syariat namun memuat unsur
budaya lokal yang sudah mengakar.%

3. Artikel Jurnal yang ditulis oleh Mahmud Huda dan Fatia Izzati dengan judul
Hukum Pernikahan Melayu: Studi Tradisi Tepuk Tepung Tawar. Tradisi ini
merupakan warisan dari kepercayaan Hindu yang dahulu digunakan untuk
memohon keselamatan kepada dewa. Namun, setelah mengalami proses
akulturasi, masyarakat Melayu, khususnya di Kelurahan Kemboja,

memaknai tradisi tepuk tepung tawar sebagai tradisi sakral yang senantiasa

125 Kaspullah, “Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat
Melayu Sambas” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010).



63

dilakukan pada prosesi pernikahan hingga sekarang. Metode penelitian yang
digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan lapangan (field
research). Data dikumpulkan melalui wawancara secara lisan dan tatap
muka, observasi langsung terhadap pelaksanaan tradisi, serta dokumentasi.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi tepuk tepung tawar di
Kelurahan Kemboja tidak bertentangan dengan syariat Islam. Tradisi ini
termasuk ke dalam kategori urf sahaih karena tidak mengandung unsur
syirik ataupun hal-hal yang dilarang dalam Islam. Tradisi ini dipandang
sebagai bentuk simbolik doa keselamatan, keberkahan, dan restu dari
keluarga serta masyarakat kepada pasangan pengantin

. Artikel jurnal yang ditulis oleh Mohamad Sar’an dan Syahrianda Juhar
dengan judul Perspektif Hukum Islam Terhadap Perkawinan Adat (Prosesi
Perkawinan Adat Melayu Riau). Artikel ini menjelaskan tentang Perspektif
Hukum Islam Tentang Tradisi Perkawinan adat Khususnya membahas
tentang adat Melayu Riau Desa Bencah Kelubi Kabupaten Kampar. Artikel
ini menggunakan metode deskriptif analisis dengan menelaah dan
menganalisa suatu peristiwa hukum, khususnya hukum islam mengenai
perspektif hukum islam terhadap perkawinan adat Melayu, penelitian ini
mengacu kepada data yang didapat di Kabupaten Kampar desa Bencah
Kelubi sebagai data Primer berupa wawancara pemuka adat setempat. Hasil
artikel ini menjelaskan rangkaian kegiatan perkawinan adat Melayu yang
terdiri dari 12 (dua belas) rangkaian adat, yang pertama Merisik Tidak

Resmi hingga Hari meminta Restu orang tua (Menyembah). Perspektif



64

Hukum Islam dalam rangkaian prosesi kegiatan adat tersebut membolehkan
apabila menggunakan prosesi adat Melayu Riau (Mubah).2°

5. Artikel jurnal yang ditulis oleh Muhammad Sibawaihi dan Mokhammad
Baharun dengan judul Adat Pernikahan Melayu Jambi Perspektif ‘Urf
Dalam Ilmu Ushul Figh,” Penelitian ini berjudul tentang Adat Perkawinan
Masyarakat Melayu Jambi di Kecamatan Muara Tembesi dan Posisi
Hukum Adatnya. Fokus penelitian adalah menggali aturan serta tahapan adat
perkawinan yang berlaku dalam masyarakat Melayu Jambi, khususnya di
Muara Tembesi, sekaligus meninjau kedudukannya dalam perspektif hukum
Islam. Jenis penelitian ini adalah field research dengan metode penelitian
hukum Islam. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif,
dengan mengkaji masalah perkawinan menurut hukum Islam melalui
pemahaman al-Qur’an, hadis, dan konsep ‘urf dalam Ushul Figh. Data
diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, kemudian
dianalisis secara kualitatif untuk menemukan keterkaitan antara praktik adat
dan norma syariat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adat perkawinan
Melayu Jambi di Muara Tembesi memiliki beberapa tahapan, antara lain:
masa perkenalan, masa persiapan, timbang hari, betel tanyo pinang tanyo,
tand fill custom lumbago, take delivery customs lumbago, akad nikah, old
gather, memulang lek pado penangga, berelek berkenduri, hingga complain
gather tuo. Seluruh rangkaian adat ini dipandang wajib diikuti masyarakat

karena adanya sanksi moral bagi yang melanggar. Analisis terhadap ‘urf

126 Mohamad Sar’an and Syahrianda Juhar, “Perspektif Hukum Islam Terhadap
Perkawinan Adat (Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau),” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 3,
no. 2 (December 2022): 2, https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71.



65

menunjukkan bahwa adat perkawinan tersebut termasuk kategori ‘urf shohih
karena tidak bertentangan dengan prinsip syariat Islam dan justru
memperkuat ikatan sosial serta keharmonisan masyarakat.'?’

6. Artikel jurnal yang ditulis oleh Afig Budiawan dengan judul Tinjauan al Urf
Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau. Fokus penelitian adalah
mengkaji bagaimana tradisi adat pernikahan yang berkembang di
masyarakat Melayu Riau, serta bagaimana posisinya dalam pandangan
hukum Islam melalui konsep ‘urf. Metode penelitian yang digunakan
adalah metode kualitatif dengan pendekatan normatif. Metode kualitatif
dipilih untuk memahami fenomena tradisi pernikahan yang dialami oleh
masyarakat Melayu Riau, sedangkan pendekatan normatif digunakan untuk
menilai tradisi tersebut berdasarkan sumber hukum Islam, Kkhususnya
konsep ‘urf. Teknik pengumpulan data meliputi observasi dan wawancara
mendalam untuk data primer, serta kajian pustaka untuk data sekunder.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu Riau
terdiri dari beberapa tahapan, antara lain: merisik-risik, menjarum-menjarum,
melamar, mengantar tanda, menerima antaran, menggantung-gantung,
mengukus (membuat tabak), berandam, bertomat (khatam al-Qur’an), akad
nikah/ijab, cecah inai, berinai, hari langsung/resepsi pernikahan, makan
nasi hadap-hadapan, mandi dan main suruk-surukan, mengantar nasi, dan
menyembah berkunjung. Dari perspektif hukum Islam, rangkaian tradisi ini

dipandang sebagai mubah (boleh), karena tidak memengaruhi sah atau

121 Muhammad Sibawaihi and Mokhammad Baharun, “Adat Pernikahan Melayu Jambi
Perspektif ‘Urf Dalam Ilmu Ushul Figh,” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 1, no. 2
(October 2017): 2, https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106.



66

tidaknya pernikahan, melainkan hanya sebagai bentuk kearifan lokal dan
simbol budaya yang menyertai prosesi akad nikah.!?

7. Artikel jurnal yang ditulis oleh Asrizal Saiin, Umar, dan Badarussyamsi
dengan judul The Contestation of the Malay Marriage in Kepulauan Riau
Based on Maqasid Shariah Perspective. Fokus kajian pada penelitian ini
diarahkan pada bagaimana prosesi adat pernikahan dipandang dari dimensi
magqasid al-shari‘ah, khususnya pada aspek dharuriyyah, hajjiyyah, dan
tahsiniyyah. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif
dalam bentuk field research dengan sifat penelitian deskriptif-filosofis. Data
diperoleh dari dua sumber, yakni data primer (hasil observasi, wawancara,
dan dokumentasi) dan data sekunder (literatur terkait maqasid shari‘ah serta
adat pernikahan Melayu). Analisis data dilakukan dengan memadukan
temuan empiris masyarakat dengan kerangka teoritik maqasid shari‘ah.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat
Melayu di Kepulauan Riau wajib diikuti karena terdapat sanksi moral bila
tidak melaksanakannya. Dari perspektif maqasid shari‘ah, prosesi tersebut
ditempatkan pada kategori tahsiniyyah, karena hanya berfungsi sebagai
pelengkap dalam memperkuat ikatan sosial, meningkatkan keharmonisan,
serta menjadi simbol kepatuhan adat. Tradisi ini tidak berkaitan langsung
dengan keabsahan akad nikah menurut syariat, melainkan lebih pada nilai

etis dan sosial yang memperindah jalannya pernikahan.!?

128 Afiq Budiawan, “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau,”
Jurnal An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2, https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39.

129 Qaiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in
Kepulauan Riau Based on Maqasid Shariah Perspective.”



67

8. Artikel yang ditulis oleh Asrizal Saiin Dkk dengan judul The Domination
Of Islamic Law In Customary Matrimonial Ceremonies. Fokus kajian pada
artikel ini diarahkan pada keterkaitan antara tahapan adat pernikahan Melayu
dengan prinsip-prinsip Islam yang mendominasi sendi hukum adat di wilayah
tersebut.

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis
field research. Data diperoleh melalui observasi langsung terhadap prosesi
pernikahan dan wawancara dengan masyarakat di Kepulauan Riau. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitik dengan pendekatan nilai-nilai Islam,
Khususnya prinsip-prinsip syariat yang melekat pada praktik adat.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu di
Kepulauan Riau tidak hanya berakar pada tradisi lokal, tetapi sekaligus
mencerminkan nilai-nilai Islam. Tahapan merisik merepresentasikan prinsip
at-ta ‘aruf, menyampaikan hajat menggambarkan al-Musyawarah,
menghantar belanja menjadi bentuk at-ta‘Gwun, ajak mengajak
menyimbolkan as-syirkah, berbalas pantun sebagai wujud al-mau ‘izah, dan
doa selamatan mencerminkan nilai as-syukr. Dengan demikian, prosesi adat
tersebut merupakan manifestasi dari dominasi hukum Islam yang menjadi
dasar hukum adat Melayu di Kepulauan Riau.t%

Kedua, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan melayu

dalam perspektif sosiologis.

130 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial
Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” Al-Ahwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.



68

9. Penelitian dalam bentuk disertasi yang ditulis oleh Fahmi Ahmad dengan
judul Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang
Berdasarkan Syariat Islam. Tujuan penelitian ini adalah memperoleh
informasi mengenai: (1) tata cara adat pernikahan masyarakat Melayu
Palembang; (2) hukum Islam dalam adat pernikahan Melayu Palembang; (3)
adat dan budaya dalam pernikahan masyarakat Melayu Palembang; dan (4)
konstruksi hukum adat pernikahan masyarakat Melayu Palembang. Metode
yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan sosiologi
hukum dan pemikiran Islam. Subjek penelitian meliputi institusi agama
(Hakim Agama, Ketua KUA), birokrasi (Kepala Dinas Kebudayaan dan
Kepala Dinas Pariwisata Kota Palembang), serta tokoh masyarakat (Sultan
Palembang dan Ketua Dewan Kesenian Palembang). Data dikumpulkan
melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Pertama, tata cara adat
pernikahan Melayu Palembang dalam praktiknya berlandaskan hukum Islam,
namun tetap memiliki kekhasan tersendiri terutama pada tahapan pra-nikah
dan pasca-nikah. Adat pernikahan ini terbagi atas empat tahap: (1) pra-
pernikahan, (2) pelaksanaan pernikahan, (3) pasca-pernikahan, dan (4) pola
menetap setelah menikah. Kedua, hukum perkawinan adat Melayu
Palembang secara umum sudah sesuai dengan hukum Islam dan Undang-
undang perkawinan di Indonesia, dengan rujukan Al-Qur’an, As-Sunnah,
kaidah fighiyyah, serta ijma‘ ulama. Ketiga, kontribusi hukum adat tampak
pada prosesi sebelum dan sesudah pernikahan, di mana terdapat syarat dan

tata cara tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa hukum adat pernikahan



69

Melayu Palembang adalah bentuk aktualisasi dari teori hukum Islam yang
berkembang di Indonesia. Keempat, konstruksi hukum adat pernikahan
masyarakat Melayu Palembang mengandung makna bahwa adat tetap
dipertahankan tanpa jeda, dan dipadukan dengan nilai-nilai keimanan dalam
Islam. Tujuan akhirnya adalah mewujudkan perkawinan yang sakinah,
mawaddah, rahmah, dan barakah.*%!

10.Penelitian yang dilakukan Handika Purnama dalam bentuk tesisi dengan
judul Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat Suku
Melayu Di Pekanbaru Riau. Fokus kajian diarahkan pada interaksi dan
hubungan antara hukum Islam dengan hukum adat, serta bagaimana prosesi
perkawinan adat Melayu tidak sekadar ritual budaya, tetapi juga
merepresentasikan prinsip-prinsip hukum perkawinan Islam. Jenis penelitian
adalah penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan sosiologi
hukum. Pendekatan ini digunakan untuk memahami bagaimana masyarakat
Melayu mempertahankan nilai-nilai yang dijunjung tinggi melalui
mekanisme pengendalian sosial berbentuk hukum. Teknik pengumpulan
data dilakukan dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Analisis
dilakukan secara induktif, dengan menarik kesimpulan dari data-data
lapangan yang diperoleh. Hasil penelitian menunjukkan dua kesimpulan
utama. Pertama, adat perkawinan Melayu Riau dipengaruhi oleh budaya
berbagai suku dan bangsa pendatang, namun kemudian melebur dengan

budaya dan adat istiadat Melayu yang bersendikan syarak dan Kitabullah.

131 Fahmi Ahmad “ Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang
Berdasarkan Syariat Islam” ( Disertasi, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, 2019)



11.

70

Hal ini tampak dari prosesi perkawinan yang kompleks mulai dari pra-akad,
akad nikah, hingga pasca-akad. Kedua, dialektika antara hukum adat dan
hukum Islam pada perkawinan adat Melayu berlangsung erat, dialogis, dan
harmonis. Sistem hukum adat dan hukum Islam berjalan secara fungsional
di tengah masyarakat tanpa menegasikan satu sama lain, melainkan
memberi ruang dan porsi masing-masing dalam setiap prosesi adat
perkawinan, 32

Penelitian yang dilakukan oleh Rizki Amar dalam bentuk tesis dengan judul
Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu
Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir). Fokus
penelitian diarahkan pada faktor penyebab perubahan, makna yang
diberikan masyarakat terhadap perubahan tersebut, serta analisis tinjauan
magqasid syari’ah. Jenis penelitian adalah field research dengan metode
kualitatif deskriptif. Pendekatan yang digunakan adalah sosiologi hukum,
dengan pisau analisis teori perubahan budaya, strukturasi Anthony Giddens,
dan magqasid syar1’ah. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Analisis data dilakukan dengan tahapan reduksi data,
penyajian data, analisis induktif, dan penarikan kesimpulan (concluding).
Penelitian ini menemukan empat faktor utama yang menyebabkan
perubahan tradisi perkawinan adat Melayu di Desa Kelong, vyaitu:
Melemahnya peran agen tradisional dalam perkawinan, keterbukaan tokoh

adat terhadap modernisasi serta munculnya industri resepsi perkawinan,

132 Handika Purnama, “Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat

Suku Melayu Di Pekanbaru Riau” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta,

2021),



71

hilangnya struktur penyanggah upacara perkawinan, hilangnya kesadaran
masyarakat akan substansi adat. Adapun pemaknaan masyarakat terhadap
perubahan perkawinan adat Melayu diidentifikasi dalam tiga bentuk yaitu
terjadinya desakralisasi tradisi, adanya koeksistensi budaya dan
penyederhanaan upacara perkawinan akibat globalisasi. Dari perspektif
magqasid syari’ah, perubahan tradisi perkawinan ini tidak mengganggu
prinsip-prinsip dasar (dharuriyyah) dalam Islam. Perubahan justru lebih
banyak berada pada level tahsiniyyah (memperindah, menyederhanakan
prosesi) dan hajiyyah (adaptasi untuk memudahkan kebutuhan masyarakat,
khususnya terkait resepsi dan keterbatasan waktu).!3

12. Artikel jurnal yang ditulis oleh Saputri, Wahyuni, dan Solina dengan judul
Traditional Change in Processions Wedding Malay of Lingga Distric. Fokus
penelitian diarahkan pada perubahan tradisi yang terjadi dalam setiap
tahapan prosesi pernikahan masyarakat Melayu dari masa lalu hingga masa
kini. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan
menggunakan teori perubahan sosial sebagai alat analisis. Informan
penelitian berjumlah enam orang yang terdiri dari tokoh adat dan
masyarakat di Kelurahan Daik, Kecamatan Lingga. Pemilihan informan
menggunakan teknik purposive sampling dengan kriteria tertentu. Teknik
pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan telaah
dokumen, sedangkan analisis data dilakukan dengan langkah-langkah

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian

138 Rizki Amar, “Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu
Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir)” (Tesis, Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024)



72

menunjukkan bahwa terjadi banyak perubahan tradisi dalam setiap tahapan
prosesi pernikahan masyarakat Melayu di Kelurahan Daik. Perubahan
tersebut mencakup tahap pra-nikah, prosesi nikah, hingga pasca pernikahan.
Beberapa tradisi yang mengalami perubahan antara lain tradisi menjodoh,
merisik, menghantar belanja, gadai cupak, gantung menggantung,
menjemput, berandam, berinai kecil, maulud berzanzi, mandi-mandi berulus,
dan tebus cupak. Faktor-faktor yang memengaruhi perubahan ini meliputi
pola pikir masyarakat, tingkat pendidikan, perkembangan teknologi, dan
pengaruh budaya luar.***

13. Artikel jurnal yang ditulis oleh Agustin dengan judul “Perubahan Sosial
Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu Pesisir Keturunan
Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau. Fokus utama
penelitian adalah mengkaji dinamika perubahan yang terjadi dalam prosesi
pernikahan kalangan bangsawan Melayu yang bergelar Tengku, Raja, dan
Encik. Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi.
Pemilihan informan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu tokoh
adat dan tokoh masyarakat yang memiliki gelar bangsawan Melay
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat
Melayu keturunan bangsawan berbeda dalam hal pelaksanaan dibandingkan
masyarakat biasa, karena adanya serangkaian tahapan adat yang lebih

panjang serta kebutuhan biaya yang besar. Namun, seiring perkembangan

13 Atikha Dwi Saputri, Sri Wahyuni, and Emmy Solina, “Traditional Change in

Processions Wedding Malay of Lingga Distric:,” SOSIOLOGIA : Jurnal Agama dan Masyarakat,
IAIN Parepare, May 30, 2023, 12238, https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904.



73

zaman, prosesi pernikahan keturunan bangsawan mengalami perubahan
signifikan, terutama dari segi pelaksanaan yang kini lebih dipermudah dan

dipersingkat demi alasan praktis.**®

Berdasarkan penelusuran terhadap berbagai penelitian terdahulu,
dapat diketahui bahwa kajian mengenai tradisi perkawinan masyarakat Melayu
umumnya berfokus pada relasi antara adat dan syariat Islam, baik melalui
pendekatan tafsir Al-Qur’an, konsep ‘urf, sosiologi hukum, maupun maqasid
al-shari‘ah. Sebagian penelitian menitikberatkan pada identifikasi tahapan
prosesi adat, penilaian hukum Islam terhadap praktik tersebut, serta dinamika
perubahan tradisi akibat modernisasi. Meskipun demikian, penelitian-penelitian
tersebut pada umumnya masih menempatkan tradisi perkawinan Melayu
sebagai objek kajian normatif atau deskriptif-sosiologis, tanpa menggali secara
mendalam dimensi nilai filosofis yang menjadi landasan berpikir dan bertindak
masyarakat adat dalam mempertahankan tradisi tersebut.

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, tesis ini secara
khusus memfokuskan kajian pada nilai-nilai filosofis tradisi Beghambeh yang
hidup dalam masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten
Natuna, dengan menggunakan pendekatan sosiologi hukum Islam. Penelitian
ini tidak hanya menilai kesesuaian tradisi dengan syariat Islam, tetapi juga
menempatkan Beghambeh sebagai living law yang berfungsi mengatur

hubungan sosial, membentuk kesadaran kolektif, serta merefleksikan

135 Marlin Agustin, “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu

Pesisir Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau,” Jurnal
Masyarakat Maritim 4, no. 2 (October 2020): 68—74, https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108.



74

internalisasi nilai-nilai Islam dalam praktik adat. Dengan demikian, penelitian
ini menawarkan kontribusi baru berupa analisis integratif antara nilai filosofis,
realitas sosial, dan legitimasi hukum Islam terhadap tradisi Beghambeh, yang
belum secara spesifik dibahas dalam penelitian-penelitian terdahulu, khususnya

dalam konteks masyarakat Melayu Natuna.



BAB 111

METODE PENELITIAN

A.Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian lapangan (field research)
untuk menggali realitas yang ada di lokasi penelitian. Peneliti dapat secara
langsung mengamati dan mendapatkan data yang akurat mengenai realitas serta
dinamika sosial yang terjadi dalam tradisi perkawinan masyarakat Melayu di
Kabupaten Natuna, terutama terkait tradisi beghambeh. 3¢ Fungsi dari
penelitian lapangan ini adalah agar penulis menjadi lebih mampu memahami
konteks yang ada secara keseluruhan mengenai situasi, kondisi yang mana ini
juga menjadi sebuah pengalaman secara langsung sehingga data yang

didapatkan akan menjadi lebih baik lagi.t3’

B. Pendekatan Penelitian
Dalam melakukan penelitian, seorang peneliti membutuhkan suatu
pendekatan untuk dijadikan sebagai landasan kajian. Pendekatan merupakan
proses perbuatan, cara mendekati, usaha dalam rangka aktivitas penelitian
untuk mengadakan hubungan dengan orang lain yang diteliti. *® Adapun

pendekatan yang digunakan penulis dalam penelitian ini yaitu:

136 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan Mixed,
alih bahasa Achmad Fawaid (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him.4-5

137 Dantes N, Metode Penelitian (Yogyakarta: ANDI, 2012), him. 51.

138 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Ed. I (Cet. VIII; Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2011), him. 29.

79



80

1. Pendekatan sosiologis, yaitu upaya memahami hidup bersama dalam
masyarakat dan menyelidiki ikatan antara manusia serta nilai-nilai yang
menguasai hidupnya itu.

2. Pendekatan yuridis normatif, adalah salah satu pendekatan dalam penelitian
hukum yang fokus utamanya adalah pada norma-norma hukum tertulis.
Dalam penelitian ini, pendekatan yuridis normatif digunakan untuk
mengkaji tradisi beghambeh dalam perspektif sosiologi hukum Islam
sebagai norma yang hidup berdampingan dengan hukum positif. Melalui
pendekatan ini, peneliti menelaah nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi
beghambeh dapat ditinjau dari sumber-sumber hukum Islam seperti Al-

Qur’an, hadis, serta pendapat ulama.!3®

C. Tempat atau Lokasi Penelitian
Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten
Natuna. Alasan melakukan penelitian di Desa Pengadah berdasarkan observasi
awal penulis Desa Pengadah masih kuat dalam mempertahankan tradisi
beghambeh dalam adat perkawinan, dibandingkan dengan kecamatan lainnya

yang sudah mulai luntur.

D:Informan Penelitian
Informan penelitian yaitu subjek penelitian yang mana dari mereka data
penelitian dapat diperoleh, memiliki pengetahuan luas dan mendalam

mengenai permasalahan penelitian sehingga memberikan informasi yang

139 Mukti Fajar ND dan Yulianto Achmad, Dualisme Penelitian Hukum: Normatif &
Empiris (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him.280.



81

bermanfaat. Informan juga bergungsi sebagai pemberi umpan balik terhadap
data penelitian.

Dalam penelitian ini informan yang dipilih adalah tokoh agama, tokoh
adat masyarakat Kecamatan Bunguran Timur dan pengantin yang

melaksanakan tradisi beghambeh. Dengan jumlah informan sebanyak 15 orang.

E. Sumber Data Penelitian
Data adalah segala keterangan (informasi) mengenai segala hal yang
berkaitan dengan tujuan penelitian. Dengan demikian, tidak segala informasi
atau keterangan merupakan data. Data hanyalah sebagian saja dari informasi,
yakni yang berkaitan dengan penelitian. ¥ Adapun sumber data yang
mendukung tulisan ini terdiri dari :
1. Sumber Data Primer
Sumber data primer adalah data yang diperoleh langsung dari
sumber utama, yaitu subjek penelitian. Seperti, tokoh adat, tokoh agama,
masyarakat serta pengantin yang melaksanakan tradisi beghambeh. Dalam
penelitian ini, Peneliti akan melaksanakan penelitian di Kecamatan
Bunguran Timur Kabupaten Natuna.
2. Sumber Data Sekunder
Pengumpulan data dari sumber sekunder digunakan untuk
mendukung data primer yang telah terkumpul. Sumber data sekunder dapat

berupa buku, artikel, serta berbagai literatur dan penelitian lain yang

140 Tatang M. Amirin, Menyusun Rencana Penelitian (cet. I11; Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 1995), him. 130.



82

relevan dengan tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat melayu

di Natuna.

F. Teknik Pengumpulan Data
Merujuk dari jenis penelitian ini yakni penelitian lapangan, maka tekhnik
pengumpulan data yang digunakan oleh peneliti adalah metode field research
yaitu suatu metode yang digunakan dengan terjun langsung ke lapangan
dengan cara mengamati objek penelitian dengan teknik sebagai berikut:
1. Observasi
Observasi merupakan pengamatan secara langsung terhadap objek
yang diteliti dengan menggunakan alat indera dan dilaksanakan secara
sistematis dengan mengamati keadaan yang wajar dan yang sebenarnya.
ada penelitian ini penulis mengumpulkan data melalui pengamatan
langsung terhadap objek yang akan diteliti. *** Adapun yang akan
diobservasi yaitu praktik tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di
Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.
2. Wawancara
Wawancara digunakan untuk memperoleh informasi yang diinginkan.
Wawancara adalah salah satu metode pengumpulan data. Metode ini dapat
dilaksanakan secara langsung yaitu berhadapan dengan yang diwawancarai
tetapi dapat pula dilakukan secara tidak langsung seperti memberikan
daftar pertanyaan untuk dijawab pada kesempatan lain. Wawancara

digunakan untuk memperbanyak data dengan cara berhadapan langsung

141 Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan
(Jakarta: Prenademedia, 2014), hIm.407



83

dengan yang diwawancarai ataupun memberikan daftar pertanyaan kepada
orang yang ingin diwawancarai dan dapat dijawab ketika memiliki waktu
luang. ¥ Dalam penelitian ini metode wawancara digunakan untuk
mengetahui lebih banyak informasi (data) tentang tradis beghambeh di
Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.

Dalam menentukan informant yang akan diwawancarai, penelitian ini
menggunakan teknik sampling, yakni nonprobability sampling, tepatnya
purposive sampling, penetapan ini didasarkan pada posisi atau kedudukan
informant tersebut dalam kelompok, pengetahuan, pengalaman, dan
wawancara terhadap permasalahan yang diteliti.**®

Adapun keriteria yang ditentukan oleh peneliti sebagai subjek
penelitian adalah mereka yang terlibat pada kegiatan yang diteliti,
mengetahui dan memahami informasi terkait penelitian. Oleh karena
penetapan subjek penelitian ini dilakukan dengan menggunakan teknik
purposive atau sesuai dengan tujuan atau kriteria populasi penelitian, maka
jumlah sumber data penelitian dalam penelitian ini didasarkan kepada
pertimbangan bahwa penelitian kualitatif lebih mementingkan informasi
yang banyak daripada banyaknya jumlah informent.4*

3. Dokumentasi
Dokumentasi merupakan catatan peristiwa yang sudah berlaku.

Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental

142 Sukandarrudimidi, Metodologi Penelitian (Cet. IV; Yogyakarta: Gajah Mada
University Press, 2012), him. 100-101.

143 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabet, 2009), him. 57.

144 |bid



84

dari seseorang, dokumen yang berbentuk tulisan misalnya catatan harian,
sejarah kehidupan, cerita, biografi, peraturan, dan kebijakan. Jadi metode
dokumentasi adalah metode pengumpulan data dengan jalan melihat,
membaca, mempelajari, kemudian mencatat data yang ada hubungannya

dengan penelitian.}#

G. Teknik Analisis Data

Dalam mengolah dan menganalisis data yang telah diperoleh dari data
lapangan, tekhnik analisis data yang digunakan peneliti adalah deskriptif
analitik. Deskriptif adalah menggambarkan suatu fenomena dengan cara
mempelajari masalah-masalah dalam masyarakat, serta tata cara yang berlaku
termasuk tentang hubungan, kegiatan-kegiatan, sikap-sikap, serta proses-proses
yang sedang berlangsung dan berpengaruh dari suatu fenomena yang kemudian
didekripsikan secara tertulis.1*® Sedangkan analitik adalah jalan yang dipakai
untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah dengan mengadakan perincian
terhadap obyek yang diteliti dengan jalan memilah-milah antara pengertian
yang satu dengan pengertian yang lain untuk sekedar memperoleh kejelasan
mengenai halnya.*” Deskriptif analitik yaitu suatu penelitian yang bertujuan
untuk mengungkapkan masalah, keadaan dan peristiwa sebagaimana adanya

sehingga bersifat faktual .14

145 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R dan D (Ed. XX; Bandung:
Alfabeta, 2014), him. 241.

146 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: Rineka
Cipta, 1992), him. 54.

147 Sudarto, Metode Penelitian Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), him. 47.

148 Hadari Nawawi, Metode Penelitin Sosial (Yogyakarta: Gajah Mada University Press,
1993), him. 31.



BAB V
PENUTUP
A.Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian yang telah disajikan, berikut kesimpulan dan
saran-saran yang diperoleh terkait tradisi beghambeh dalam perkawinan
masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur:

1. Tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan
Bunguran Timur merupakan praktik adat yang memiliki kedudukan penting
dan tidak dapat dipisahkan dari penyempurnaan suatu pernikahan.
Beghambeh dipahami bukan sekadar tradisi tambahan, melainkan tahap
esensial yang menandai pengakuan dan legitimasi adat terhadap status
pernikahan pasangan suami istri, meskipun secara agama pernikahan telah
sah. Praktik beghambeh dilaksanakan berdasarkan ketentuan adat yang
diwariskan secara turun-temurun, mencakup tata cara, waktu pelaksanaan,
perlengkapan simbolik, pantangan, serta etika perilaku kedua mempelai
selama prosesi berlangsung. Prosesi ini diawali dengan tasyakuran dan doa
bersama yang melibatkan keluarga besar kedua belah pihak, kemudian
dilanjutkan dengan penjemputan resmi pengantin oleh keluarga pihak laki-
laki. Di rumah keluarga laki-laki, beghambeh diselenggarakan melalui
rangkaian kegiatan adat berupa tasyakuran keluarga yang melibatkan
masyarakat sekitar, dipersiapkan secara gotong royong mulai dari
pembangunan bangsal, pemasangan perlengkapan adat, hingga penyediaan

konsumsi. Beghambeh ditutup dengan pelaksanaan doa selamat sebagai

129



130

permohonan keselamatan, keberkahan, dan keharmonisan rumah tangga
pengantin. Setelah masa beghambeh berakhir, pengantin perempuan
diantarkan kembali ke rumah keluarga pengantin perempuan.

. Tradisi beghambeh dalam masyarakat Melayu Kecamatan Bunguran Timur
mengandung seperangkat nilai filosofis yang mencerminkan pandangan
hidup masyarakat terhadap perkawinan. Nilai tanggung jawab (mas ‘iliyyah)
tampak melalui penegasan peralihan tanggung jawab perempuan dari orang
tua kepada suami, serta simbol pemenuhan nafkah dan kepemimpinan
rumah tangga oleh pihak laki-laki. Nilai tolong-menolong (ta ‘awun)
termanifestasi dalam Kketerlibatan aktif kedua keluarga dan masyarakat
dalam mendukung pelaksanaan beghambeh, baik dalam bentuk bantuan
material maupun partisipasi sosial. Nilai musyawarah tercermin dalam
proses pengambilan keputusan adat yang dilakukan secara bersama, mulai
dari penentuan waktu hingga pembagian peran, sebagai mekanisme menjaga
keharmonisan dan keadilan sosial. Selanjutnya, nilai syirkah sosial tampak
melalui kerja kolektif masyarakat dalam menyiapkan seluruh rangkaian
acara beghambeh. Sementara itu, nilai syukur terwujud dalam prosesi doa
selamat yang menandai kesadaran bahwa perkawinan dan keharmonisan
rumah tangga merupakan karunia Tuhan.

. Berdasarkan analisis sosiologi hukum Islam, tradisi beghambeh dalam
perkawinan adat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur merepresentasikan
hukum Islam sebagai norma yang hidup (living Islamic law) dan bekerja

secara nyata dalam praktik sosial masyarakat. Beghambeh menunjukkan



131

bahwa hukum Islam tidak hadir semata dalam bentuk teks normatif atau
aturan formal, melainkan terinternalisasi dalam adat yang diwariskan dan
dijalankan secara kolektif. Nilai-nilai mas’tliyyah, ta‘awun, musyawarah,
syirkah, dan syukur yang termanifestasi dalam setiap tahapan beghambeh
memperlihatkan keterpaduan antara ajaran syariat dan struktur sosial lokal,
sejalan dengan prinsip adat bersendikan syara’, syara’ bersendikan
Kitabullah. Dalam konteks ini, adat berfungsi sebagai medium
kontekstualisasi hukum Islam, sehingga norma-norma keislaman memiliki
daya ikat moral dan sosial yang kuat meskipun tidak dilembagakan secara
formal. Dengan demikian, tradisi beghambeh tidak hanya memperkuat
legitimasi sosial perkawinan, tetapi juga membuktikan bahwa hukum Islam
hidup, berkembang, dan dipraktikkan melalui adat sebagai bagian integral
dari realitas sosial masyarakat Melayu.
B:'Saran
Berangkat dari temuan dan analisis penelitian ini, penulis memberikan
beberapa saran sebagai berikut:

1. Kepada masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur agar tetap
menjaga dan melestarikan tradisi beghambeh sebagai bagian dari identitas
budaya dan sekaligus medium internalisasi nilai-nilai hukum Islam dalam
kehidupan keluarga dan sosial. Pelestarian tersebut diharapkan tidak hanya
bersifat seremonial, tetapi juga disertai dengan pemahaman terhadap makna
filosofis dan keislaman yang terkandung di dalamnya, sehingga beghambeh

tetap hidup secara substantif di tengah perubahan zaman.



132

2. Kepada tokoh adat, tokoh agama, dan pemangku kepentingan lokal
disarankan untuk terus berperan aktif dalam memberikan bimbingan dan
penafsiran yang kontekstual terhadap tradisi beghambeh, terutama agar
pelaksanaannya tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariat Islam serta
mampu menyesuaikan diri dengan kondisi sosial-ekonomi masyarakat
tanpa menghilangkan nilai dasarnya. Sinergi antara adat dan agama perlu
terus diperkuat agar tradisi ini tidak dipahami sebagai beban sosial,
melainkan sebagai sarana pembentukan keluarga yang harmonis dan
bertanggung jawab.

3. Kepada pemerintah daerah dan lembaga terkait diharapkan dapat
memberikan dukungan dalam bentuk pendokumentasian, penguatan
kelembagaan adat, serta pengembangan Kkebijakan kebudayaan yang
berpihak pada pelestarian kearifan lokal. Dukungan ini penting agar tradisi
beghambeh dapat dipertahankan sebagai warisan budaya tak benda
sekaligus menjadi bagian dari pembangunan sosial dan budaya masyarakat
Natuna.

4. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengembangkan kajian tentang
tradisi beghambeh dari perspektif lain, seperti analisis interaksi antara
hukum adat, hukum Islam, dan hukum positif secara lebih mendalam.
Penelitian lanjutan diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan serta
memberikan kontribusi bagi pengembangan studi sosiologi hukum Islam

yang berbasis pada praktik adat yang hidup dalam masyarakat.



DAFTAR KEPUSTAKAAN

Abdullah, Dudung. “Musyawarah dalam Al-Quran (Suatu Kajian Tafsir Tematik).” Al
Daulah : Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 3, no. 2 (December 2014): 2.
https://doi.org/10.24252/ad.v3i2.1509.

Abidin, Slamet. Figih Munakahat I. Bandung: Pustaka Setia, 1999.

Agustin, Marlin. “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu Pesisir
Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau.” Jurnal
Masyarakat Maritim 4, no. 2 (October 2020): 68-74.
https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108.

Ahmatnijar, Ahmatnijar. “HUKUM ISLAM FUNGSIONAL DI TENGAH PERUBAHAN SOSIAL.”
Jurnal EI-Qanuniy: Jurnal limu-llmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1
(June 2019): 1. https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5i1.1764.

Amar, Rizki, Agung Pratama Dharma, M. Aulia Urrahman, and M. Rafli Kurniawan.
“Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah Pencatatan
Perkawinan.” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024): 217-26.
https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486.

Arisman, Arisman, and llyas Husti. “Menelisik Urgensitas Qowaid Fighiyyah dalam
Sosiologi Hukum Islam.” Al-Fikra : Jurnal llmiah Keislaman 22, no. 1 (June 2023):
130-40. https://doi.org/10.24014/af.v22i1.16545.

Arisman, Arisman, and Jefrinando Jefrinando. “NILAI-NILAl MUAMALAH PADA PRAKTEK
BAPADUO PERSPEKTIF EKONOMI SYARIAH.” Jurnal Bisnis Kompetitif 2, no. 1
(June 2023): 20-30. https://doi.org/10.35446/bisniskompetif.v2i1.1298.

Asy’ari, Muhammad Hasyim. Figih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’ al Mishbah
Fi Bayan Ahkam al Nikah. Translated by Rosidin. Malang: Litera Ulul Albab, 2013.

Budiawan, Afig. “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau.” Jurnal
An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2. https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39.

Djazuli, A. llmu Ushul Figh : Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum Islam.
Cet.6. Jakarta: Kencana, 2006.

—~——. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Kencana, 2011.

Dr. Arisman, M. Sy. Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya Perspektif
Syariah. edited by M. Sy Dr. Arisman. Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2025.
https://repository.uin-suska.ac.id/91701/-.

Effendi, Satria. Ushul Figlh. Jakarta: Kencana, 2005.

133



134

Hamdani, Said bin Abdullah bin Thalib al. Risalah Nikah : Hukum Perkawinan Islam.
Translated by Agus Salim. Jakarta: Pustaka Amani, 2002.

Hamid, Isma‘ll. Masyarakat dan Budaya Melayu. Cet. 2. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa
dan Pustaka, 1991.

Handika Purnama, S. H. “PLURALISME HUKUM DALAM PRAKTIK PERKAWINAN ADAT
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU.” Masters, UIN SUNAN
KALIJAGA YOGYAKARTA, 2021. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45653/.

Harahap, Sholehuddin, and Arisman Arisman. “PANDANGAN IMAM SYAFI'l TENTANG
KUFU DALAM PERNIKAHAN.” HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam 7, no. 1 (June
2024): 73-82. https://doi.org/10.55403/hukumah.v7il1.661.

Ibnu, Rusyd. Bidayatul Mujtahid Analisa Figih Para Mujtahid. Vol. 2, translated by Imam
Ghazali Said and Achmad Zaidun. Jakarta: Pustaka Amani, 2007.

Ilyas, Yunahar. Kuliah Akhlaq. Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengamalan Islam,
2007.

Jamil, O.K. Nizami. Adat Perkawinan Melayu. Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008.

Jaziri, Abdurrahman al-. Al-Figh Ala Mazahib al-Arba’ah. Juz 4. Beirut: Dar al-Kutub al-
IImiyyah, 2014.

Kaspullah. “NILAI-NILAI AL-QUR’AN DAN HADIS DALAM TRADISI PERNIKAHAN
MASYARAKAT MELAYU SAMBAS.” Tesis, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN
KALIJAGA YOGYAKARTA, 2010.

Kholidah, Kholidah. “URGENSI QAWA’IDH FIQHIYYAH DALAM PENGEMBANGAN HUKUM
ISLAM.” Jurnal EI-Qanuniy: Jurnal lImu-llmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 9,
no. 1 (June 2023): 1. https://doi.org/10.24952/el-ganuniy.v9i1.7963.

L. Berger, Peter, and Thomas Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang
Sosiologi Pengetahuan,. Jakarta: LP3ES, 2012.

Mas’adi, A. Ghufron. Fikih Muamalah Kontekstual. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002.

Muzammil, Iffah. FIQH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam). Tangerang: Tira
Smart, 2019.

Nuruddin, Amir, and Azhari Akmal Tarigan. Hukum Perdata Islam Di Indonesia, Studi
Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Figih, UU No.1/1974 Sampai KHI. Jakarta:
Prenada Media Group, 2004.

Purnama, Handika. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA DALAM PERKAWINAN
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU: Keabsahan, Etika, dan
Administrasi Perkawinan.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1
(May 2021): 1. https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101.



135

—=——. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA DALAM PERKAWINAN
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU: Keabsahan, Etika, dan
Administrasi Perkawinan.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1
(May 2021): 1. https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101.

Putra, M. Kurnia. “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu Bengkalis.”
bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
2018. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/44824.

Ridla, M. Rasjid. “SOSIOLOGI HUKUM ISLAM (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’
Mudzhar).” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no. 2 (September
2006): 2. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v1i2.2558.

Rohman, Holilur. Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan
Yang Berlaku Di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2021.

Rosadi, M. Naufal, Rahma Yudi, Arisman, and Jumni Nelli. “Keabsahan Perjanjian
Pranikah Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif.” Al Yasini : Jurnal Keislaman,
Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 272-272.
https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454.

Ruslan Pe Amanriza, Edi. Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau. Pekanbaru:
Unripress, 2000.

Saiin, Asrizal, Mohamad Azmi Karuok, Moh Zaidi Hajazi, and Anwar M. Radiamoda.
“Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay Countries: An 'Urf
Perspective.” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 10, no.
1 (June 2023): 1. https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725.

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi. “The Contestation of
the Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Maqasid Shariah Perspective.”
IJELR: International Journal of Education, Language, and Religion 5, no. 2
(November 2023): 2. https://doi.org/10.35308/ijelr.v5i2.8299.

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, Badarussyamsi Badarussyamsi, Moh Zaidi Hajazi, and
Maulana Yusuf. “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN CUSTOMARY
MATRIMONIAL CEREMONIES: Islamic Values within the Malay Marriage
Tradition in Kepulauan Riau.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2
(December 2023): 2. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

———. “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN CUSTOMARY MATRIMONIAL
CEREMONIES: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan
Riau.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

Saputri, Atikha Dwi, Sri Wahyuni, and Emmy Solina. “Traditional Change in Processions
Wedding Malay of Lingga Distric:” SOSIOLOGIA : Jurnal Agama dan Masyarakat,
May 30, 2023, 122-38. https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904.



136

Sar’an, Mohamad, and Syahrianda Juhar. “PERSPEKTIF HUKUM ISLAM TERHADAP
PERKAWINAN ADAT (Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau).” Familia: Jurnal
Hukum Keluarga 3, no. 2 (December 2022): 2.
https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71.

Sibawaihi, Muhammad, and Mokhammad Baharun. “Adat Pernikahan Melayu Jambi
Perspektif ‘Urf Dalam llmu Ushul Figh.” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum
Islam 1, no. 2 (October 2017): 2. https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106.

Siregar, lhram Ahmed, Riski Amar, and Safira Yuni. “Niniak Mamak’s Permission in
Minangkabau Community Marriage Perspective of 'Urf (Case Study in
Kenagarian Panampuang, West Sumatra).” PERADA 7, no. 2 (December 2024): 2.
https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1629.

Subhan, Muhammad, Arisman Arisman, and Jumni Nelli. “Strategi Ketahanan Keluarga
Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Maqashid Al-Syari’ah.” Al Yasini :
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 234—
234. https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446.

Sugitanata, Arif, and Muhammad Lutfi Hakim. “THE DOMINATION OF CUSTOMARY LAW
IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES: Prohibiting Khitbah in the Sade
Muslim Community.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2
(December 2023): 2. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.

Thalib, M. Figih Nabawi. Surabaya: Al-lkhlas, 1997.
———. Perkawinan Menurut Islam. Jakarta: Prenada Media, 2008.

Tihami, H. M. A, and Sohari Sahrani. Fikih munakahat: kajian fikih nikah lengkap. Jakarta:
Rajawali Pers, 2010.

Ulya, Miftah. “BUDAYA MELAYU RIAU PERSPEKTIF AL-QUR’AN.” Disertasi, Institut
Perguruan Tinggi llImu Al-Quran, 2020.

Wasman, Wardah Nuroniyah, and Adang Djumhur Salikin. Hukum Perkawinan Islam Di
Indonesia: Perbandingan Figih Dan Hukum Positif. Cet. 1. Yogyakarta: Teras,
2011.

Zahrah, Muhammad Abu. Ushul Figh. Translated by Saefullah Ma’sum. Jakarta: Pustaka
Firdaus, 2017.

































inta /

m < 5 ; ; 3
- *
u » " a2 8 P # » r
8 . : 3 : 3 :
s F h s
m L — : & .l < ,lm ..| H
° > : : : 3 | § :
4 T - 4
m . : 5 s |
: ' : | ;s 13 ”
“ . C . T T . % = s . “ '- LS 4
m : r Ria = < IslamigUnivepitylof S :ﬁw Syarif Kdsim Riau m
., 3 g € B R 39
€ - - - ..r r 2
4 Undang 3 g : 3 £ 3 .w. 3125 w
& pesebagia iruh karya tulis ini tappa _jﬁ.:oc?ﬁ;%g: dan .dmimgaxmz sumber: ! ¢ m o ¥ - uo ' 8 u M
- S 2 T
afya Lintt cm:aa_ry 1.? nelitian, penulisan xm?m ilmiah, om_écwc:m: laporan, _um::__mm: kritik atau m njauan suatu m:wmm_mr A
2k merug an yang v um: UIN Suska Riau. & = : : : 2iiye mm
imumkan d: ;i_A sel L_m: atau seluguh karyd tdlis-ini dalam cm_,;;x apaptn ﬁmsum izin UIN Suska Riau.




lelam Apaldras

JOURNAL OF ISLAMIC AND SOCIAL STUDIES

Letter of Acceptance (LOA)
No. 22/Accepted-LoA/Islam-Realitas/XI1/2025

>gas yeAuealaduwiawl UeD

: Philosophical Values of The Beghambeh Tradition in Bunguran
Timur District, Natuna Regency: An Islamic Legal Sociology
Perspective

: Syafit Buragoh Nursoddiq', Arisman? Ahmad Zikri’

DE

NS NIN !

'23UJIN Sultan Syarif Kasim Riau, Pekanbaru, Indonesia

syafitburoqoh245@gmail com

feyuwn

i‘"or notification that your paper will be published on open access and blind peer reviewed for
:pubhcanon in Volume 12 No. 2 (2026).

yeiy

TEDank you for submitting your article to our journal. If you have any questions, please do not
3 hssnate totcontact us.

uei

 Link Journal:
ps:/ /eijournal uinbukittinggi.ac.id/index.php/Islam realitas/about

IJEJEA

Sincerely,
Editor in Chief

10

¥

‘nely B)sns NIN uizi edue) undede ymuaq wejep 1ul Sijny eAIeY ynin|as neje uel

Prof. Dr. Synhmm Rozi, M.Ag -
Scopus ID. 57257961200

~

wisgH JiieAg uejng

Rumah Jurnal | State Islamic University of Bukittinggi
ata Centeggiulldlng, 2nd Floor, State Islamic University of Sjech M. Djamil Djambek Bukittinggi.
Gurun Aua St, Kubang Putih, Banuhampu, Agam

West Sumatra - Indonesia.

‘yggesew hiens uenelun neje yiuy uesinuad ‘uelode| ueunsnA

ner




