
i 
 

NILAI-NILAI FILOSOFIS DARI TRADISI 

BEGHAMBEH DI KECAMATAN BUNGURAN TIMUR 

KABUPATEN NATUNA PERSPEKTIF  

SOSIOLOGI HUKUM ISLAM 

 

TESIS 

 

Diajukan untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Magister Hukum (M.H.) pada Program Studi  

Hukum Keluarga Islam (Ahwal al-Syakhsiyah) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Oleh : 

Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM: 22390215384 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H / 2025 M 

 



ii 
 

  



iii 
 

 



i 
 

PERSETUJUAN 

 

Kami yang bertanda tangan dibawah ini selaku pembimbing tesis, 

dengan ini menyetujui bahwa tesis yang berjudul: Nilai-Nilai Filosofis Dari 

Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna 

Perspektif Sosiologi Hukum Islam, yang ditulis oleh:  

Nama  : Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM  : 22390215384 

Program Studi : Hukum Keluarga Islam 

Untuk diajukan dalam Seminar Hasil Tesis pada Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

 

 

Pekanbaru,     Desember 2025 

 

Pembimbing Utama,     Pembimbing Pendamping, 

 

 

 

 

Dr. Arisman, M.Sy.     Dr. Ahmad Zikri, Lc., M.A. 

NIP. 19840929 202012 1 001    NIP. 19680910 201212 1 002 

 

 

Mengetahui, 

Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam 

 

 

 

 

Dr. Bambang Hermanto, M.A. 

NIP. 19780214 200003 1 001 

  



ii 
 

Dr. Arisman, M.Sy. 

DOSEN PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

 

NOTA DINAS 

Perihal : Tesis a.n 

Syafit Buraqoh Nursoddiq 

Kepada Yth: 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

 

Di 

Pekanbaru  

 

Assalamu’alaikum Wr. Wb. 

Setelah saya membaca, meneliti, mengoreksi, dan mengadakan perbaikan 

terhadap tesis saudara : 

Nama  : Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM  : 22390215384 

Program Studi : Hukum Keluarga Islam 

Judul : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di 

Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna 

Perspektif Sosiologi Hukum Islam  

Maka dengan ini dapat dipersetujui untuk diuji dan diberikan penilaian 

Seminar Hasil Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

Wassalamu’alaikum Wr. Wb. 

 

 

Pekanbaru,      Desember 2025 

Pembimbing I 

 

 

 

  

Dr. Arisman, M.Sy. 

NIP. 19840929 202012 1 001  

  



iii 
 

Dr. Ahmad Zikri, Lc., M.A. 

DOSEN PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

 

NOTA DINAS 

Perihal : Tesis a.n 

Syafit Buraqoh Nursoddiq 

Kepada Yth: 

Direktur Pascasarjana 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

 

Di 

Pekanbaru  

 

Assalamu’alaikum Wr. Wb. 

Setelah saya membaca, meneliti, mengoreksi, dan mengadakan perbaikan 

terhadap tesis saudara : 

Nama  : Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM  : 22390215384 

Program Studi : Hukum Keluarga Islam 

Judul : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di 

Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna 

Perspektif Sosiologi Hukum Islam 

Maka dengan ini dapat dipersetujui untuk diuji dan diberikan penilaian 

Seminar Hasil Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

Wassalamu’alaikum Wr. Wb. 

 

 

Pekanbaru,      Desember 2025 

Pembimbing II 

 

 

 

  

Dr. Ahmad Zikri, Lc., M.A. 

NIP. 19680910 201212 1 002  



 
 

iv 
 

SURAT PERNYATAAN 

 

Saya yang bertanda tangan dibawah ini : 

Nama    : Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM    : 22390215384 

Tempat, Tanggal Lahir : Midai, 10 Februari 200 

Program Studi   : Hukum Keluarga Islam 

Judul Tesis  : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di 

Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna 

Perspektif Sosiologi Hukum Islam 

Menyatakan dengan sesungguhnya bahwa tesis yang saya tulis dengan 

judul sebagaimana tersebut diatas merupakan hasil karya sendiri. Adapun bagian-

bagian tertentu yang terdapat dalam tesis ini, yang saya kutip dari hasil karya 

orang lain telah dituliskan sumbernya secara jelas sesuai dengan norma, kaedah, 

dan penulisan karya ilmiah. 

Apabila dikemudian hari terbukti ditemukan plagiat dalam penulisan tesis 

saya tersebut, maka saya bersedia menerima sanksi sesuai peraturan perundang-

undangan. 

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan penuh kesadaran dan 

tanpa paksaan dari pihak manapun. 

 

Pekanbaru,     Desember 2025 

Yang membuat pernyataan 

 

 

 

Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM. 22390215384 

  



 
 

v 
 

KATA PENGANTAR 

 

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat, 

taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang 

berjudul: “Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan 

Bunguran Timur Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam”. 

Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Magister Hukum Keluarga Islam (M.H.) pada Program Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Dalam proses penyusunan tesis ini, penulis menyadari bahwa tidak akan 

mampu menyelesaikannya tanpa bantuan, bimbingan, dan dukungan dari berbagai 

pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis menyampaikan 

rasa terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Ayahanda Alm. Syariuun Bin Mialim dan Ibunda Nur Hasimah, yang dengan 

penuh kasih sayang, doa, dan pengorbanannya senantiasa menjadi sumber 

kekuatan dan inspirasi dalam setiap langkah penulis. Ucapan terima kasih juga 

penulis sampaikan kepada abang/kakak/adek tercinta Syaryuni Marlina, Syarsi 

Susanti, Muhammad Khairil Fahrudi atas doa, dukungan, dan semangat yang 

tidak pernah putus. 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. 

Leny Nofianti, S.E., M.Si., Ak., C.A., beserta Wakil Rektor I Bapak Prof. H. 

Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor II Bapak Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng, 

Wakil Rektor III Bapak Dr. Harris Simaremare, M.T. yang telah memberikan 

kesempatan dan fasilitas dalam menempuh pendidikan di kampus tercinta ini. 



 
 

vi 
 

3. Direktur Pascasarjana UIN Suska Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag., 

beserta Wakil Direktur Bapak Abdul Hadi, S.Pd., MA., Ph.D. atas arahan dan 

kebijakan akademik yang kondusif bagi proses penelitian mahasiswa. 

4. Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam, Bapak Dr. Bambang Hermanto, 

M.A., dan Sekretaris Program Studi, Bapak Dr. Ade Faris Fahrullah, M.Ag., 

atas bimbingan, perhatian, serta motivasi yang telah diberikan selama penulis 

menempuh studi. 

5. Pembimbing Akademik (PA), Ibu Dr. Hj. Sofia Hardani, M.Ag., atas arahan, 

motivasi, dan bimbingan yang tulus selama proses perkuliahan hingga 

penyusunan karya ilmiah ini. 

6. Pembimbing I, Bapak Dr. Arisman, M.Sy., dan Pembimbing II, Bapak Dr. 

Ahmad Zikri, Lc., M.A. yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan 

ketegasan telah memberikan arahan, koreksi, serta ilmu yang sangat berharga 

dalam penyusunan tesis ini. 

7. Ketua LAM Kabupaten Natuna: Bapak H. Wan Suhardi, Ketua LAM 

Kecamatan Bunguran Timur: Bapak Tarmizi, Tokoh Agama Kecamatan 

Bunguran Timur: Bapak Baha Udin, S.Fil.,  Tokoh Pemuda Kecamatan 

Bunguran Timur: Erik Prayoga dan Bapak Uda The Bawi, Masyarakat 

Kecamatan Bunguran Timur: Bapak Imran, Al-Dino, Kamaruddin, Tabrani, 

Gunawan, dan Ibu Ririn Sugianti, Nuraini, Anggraini Maliza yang telah 

berkenan memberikan data, dokumen, dan wawancara yang menjadi sumber 

penting dalam penelitian ini. 



 
 

vii 
 

8. Segenap dosen dan staf Program Pascasarjana UIN Suska Riau atas ilmu, 

pelayanan, serta bimbingan yang tulus selama masa perkuliahan dan penelitian. 

9. Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, yang telah 

memberikan dukungan moril maupun materil selama penyusunan tesis ini. 

Semoga segala bantuan dan kebaikan yang diberikan mendapat balasan pahala 

yang berlipat ganda dari Allah Swt. 

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih memiliki keterbatasan dan belum 

sepenuhnya sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat 

diharapkan sebagai bahan perbaikan dan pengembangan di masa mendatang. 

Semoga tesis ini dapat memberikan manfaat serta kontribusi akademik bagi 

pengayaan khazanah keilmuan hukum Islam, khususnya dalam kajian sosiologi 

hukum Islam yang berkaitan dengan nilai-nilai filosofis dan kearifan lokal dalam 

tradisi Beghambeh di Kabupaten Natuna. 

Pekanbaru,      Desember 2025 

Penulis, 

 

 

Syafit Buraqoh Nursoddiq 

NIM. 22390215384 



 
 

viii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

 

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang digunakan pada skripsi ini 

merujuk pada hasil keputusan bersama (SKB) Mentri Agama dan Mentri 

Pendidikan dan Kebudayaan RI Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 

0543b/U/1987.  

1. Konsonan 

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam huruf Latin 

dapat dilihat pada halaman berikut: 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب 

 Ta T Te ت 

 Ṡa ṡ es (dengan titik di ث 

atas) 

 Jim J Je ج



 
 

ix 
 

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di ذ

atas) 

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di ص

bawah) 

 Ḍad ḍ de (dengan titik di ض

bawah) 



 
 

x 
 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di ط

bawah) 

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di ظ

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di` ع

atas) 

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن



 
 

xi 
 

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

  

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal tunggal bahasa 

Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai 

berikut: 

Tanda Nama Huruf latin Nama 

 Fatḥah A A ا َ

 Kasrah I I ا َ

 Ḍammah U U ا َ

 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu: 

 



 
 

xii 
 

Tanda Nama Huruf latin Nama 

 Fatḥah dan ya Ai A dan I ن يَ 

 Fatḥah dan waw Au A dan U ن وَ 

Contoh :  

 kaifa : ك ي فَ 

لَ   haula : ھ و 

 

3. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

Harakat dan 

Huruf 

Nama Huruf dan 

tanda 

Nama 

 fatḥah dan alif ...َ اَ|َ... َى

atau ya 

ā a dan garis di atas 

ىيَ  ِ  kasrah dan ya ī i dan garis di atas 

 ḍammah dan waw ū u dan garis di atas ى وَ

Contoh : 

اتَ   māta :  م 

 qīla :  ق ي لَ 

تَ  و   yamūtu :  ي م 

 

4. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 



 
 

xiii 
 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, 

transliterasinya adalah “h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

ف الَ  - الأ ط  ةَ  ض  ؤ   raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  ر 

ة َ - ر  ن وَّ ال م  ي ن ةَ  د   al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  ال م 

ةَ  -  talhah   ط ل ح 

 

5. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan 

huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

لَ  -  nazzala  ن زَّ

 al-birr  الب رَ  -

 



 
 

xiv 
 

6. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, 

yaitu ال, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas: 

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung 

mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan 

bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang 

ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa 

sempang. 

Contoh: 

لَ  - ج   ar-rajulu  الرَّ

 al-qalamu ال ق ل مَ  -

سَ  -  asy-syamsu الشَّم 

لا لَ  -  al-jalālu ال ج 

 

7. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya 

berlaku bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara 



 
 

xv 
 

hamzah yang terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab 

berupa alif. 

Contoh: 

ذ َ -  ta’khużu ت أ خ 

 syai’un ش يئَ  -

ءَ  -  an-nau’u النَّو 

 inna إ نََّ -

 

8. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh: 

ق ي نَ  - از  َالرَّ ي ر  َخ  َالله َف ه و  َإ نَّ  /Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn  و 

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

َالله َ - م  س اھ اَب س  ر  َم  اھ اَو  ر  ج  م    Bismillāhi majrehā wa mursāhā 

 

9. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 



 
 

xvi 
 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri 

itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap 

huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

ي نَ  - ب  َال ع ال م  لله َر  دَ  م   /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn  ال ح 

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

ي مَ  - ح  َالرَّ من  ح   Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm   الرَّ

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam 

tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan 

dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf 

kapital tidak dipergunakan. 

Contoh: 

ي مَ  - ح  َر  ر  غ ف و   Allaāhu gafūrun rahīm  اللهَ 

ي عًاَ - م  َج  ر  و   Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an  لِل   َالأ م 

 

10. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

  



 
 

xvii 
 

ABSTRAK 

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025) : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi 

Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur 

Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi 

Hukum Islam 

Latar belakang penelitian ini berangkat dari realitas bahwa dalam proses 

perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur, Kabupaten 

Natuna, masih terdapat tradisi adat yang dijalankan setelah akad nikah, yaitu 

tradisi beghambeh. Tradisi ini tetap dipraktikkan dan diwariskan secara turun-

temurun. Beghambeh tidak hanya dipahami sebagai tradisi pasca-akad nikah, 

tetapi juga sebagai mekanisme adat yang memiliki fungsi sosial dan simbolik 

dalam menyempurnakan suatu perkawinan. Permasalahan dalam penelitian ini 

adalah bagaimana praktik tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat 

Melayu di Kecamatan Bunguran Timur, apa saja nilai-nilai filosofis terkandung di 

dalamnya serta bagaimana tinjauaan sosiologi hukum Islam terhadap tradisi 

beghambeh. Jenis penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research) 

dengan pendekatan sosiologis dan yuridis-normatif. Data primer diperoleh melalui 

wawancara mendalam dengan tokoh adat, dan masyarakat yang terlibat langsung 

dalam pelaksanaan beghambeh, sedangkan data sekunder bersumber dari literatur 

hukum Islam, sosiologi hukum, adat Melayu, serta literatur terkait. Teknik analisis 

data dilakukan secara deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

tradisi beghambeh dipraktikkan melalui rangkaian prosesi adat, mulai dari 

tasyakuran, penjemputan pengantin perempuan ke rumah keluarga laki-laki, 

pelaksanaan kegiatan adat yang menyerupai hajatan, hingga pengantaran kembali 

pengantin perempuan disertai pemberian perlengkapan rumah tangga. Tradisi ini 

mengandung nilai-nilai filosofis berupa tanggung jawab (mas’ūliyyah), tolong-

menolong (ta‘āwun), musyawarah (shūrā), gotong royong (syirkah), serta syukur. 

Dari perspektif sosiologi hukum Islam, beghambeh merepresentasikan hukum 

Islamyang hidup, di mana nilai-nilai syariat terinternalisasi dan bekerja melalui 

adat dalam masyarakat. Dengan demikian, tradisi beghambeh mencerminkan 

harmonisasi antara hukum Islam dan hukum adat Melayu yang bersifat adaptif, 

kontekstual, dan tetap memiliki daya ikat normatif dalam kehidupan sosial 

masyarakat. 

Kata Kunci: Beghambeh, Perkawinan Adat Melayu, Sosiologi Hukum Islam. 

 

 

 

 

 



 
 

xviii 
 

ABSTRACT 

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025): The Philosophical Values of the 

Beghambeh Tradition in Serasan District, 

Natuna Regency Sociology of Islamic Law 

Perspective 

The background of this study arises from the reality that in the marriage process 

of the Malay community in Bunguran Timur District, Natuna Regency, there 

remains an indigenous tradition practiced after the marriage contract (akad nikah), 

namely the beghambeh tradition. This tradition continues to be practiced and 

transmitted from generation to generation. Beghambeh is not merely understood 

as a post-marriage custom, but also as an indigenous mechanism that carries 

social and symbolic functions in completing a marriage.The problems examined 

in this study are: how the beghambeh tradition is practiced in the marriages of the 

Malay community in Bunguran Timur District; what philosophical values are 

contained within it; and how the tradition of beghambeh can be analyzed from the 

perspective of Islamic legal sociology. This research is field research using 

sociological and juridical-normative approaches. Primary data were obtained 

through in-depth interviews with traditional leaders and community members 

directly involved in the implementation of beghambeh, while secondary data were 

derived from literature on Islamic law, sociology of law, Malay customary law, 

and other relevant sources. Data analysis was conducted using a descriptive-

analytical method.The findings indicate that the beghambeh tradition is practiced 

through a series of customary processions, beginning with a thanksgiving 

ceremony (tasyakuran), followed by the formal escort of the bride to the groom’s 

family home, the implementation of customary activities resembling a wedding 

feast, and concluding with the formal return of the bride accompanied by the 

provision of household necessities. This tradition embodies philosophical values 

such as responsibility (mas’ūliyyah), mutual assistance (ta‘āwun), deliberation 

(shūrā), mutual cooperation (syirkah), and gratitude. From the perspective of 

Islamic legal sociology, beghambeh represents living Islamic law, in which the 

values of the Sharīʿah are internalized and operate through customary practices 

within the community. Thus, the beghambeh tradition reflects a harmonious 

integration between Islamic law and Malay customary law that is adaptive, 

contextual, and continues to possess normative binding force in social life. 

Keywords: Beghambeh, Malay Customary Marriage, Sociology of Islamic Law. 

 

 

 



 
 

xix 
 

 الملخّص

القيم الفلسفية لتقليد بيغهيمبه في منطقة بونغوران الشرقية بمحافظة   (٢٠٢٥سيافيت بوراقه نورصديق )
 ناتونا من منظور سوسيولوجيا القانون الإسلامي 

ارَس في عملية الزواج لدى المجتمع الملايوي  ينطلق هذا البحث من واقع وجود تقاليد عرفية لا تزال تُم
تقليد بيغهيمبهفي منطقة بونغوران الشرقية بمحافظة ناتونا، ومن بينها   الذي يمقام بعد عقد النكاح.  

بوص يمفهَم  ولا  جيل،  بعد  جيلًا  ويمورَّث  ارَس  يُم التقليد  هذا  يزال  الزواج ولا  لاحق لعقد  تقليد  مجرد  فه 
بل   منظومة   باعتبارهفحسب،  إكمال  إلى  تهدف  ورمزية  اجتماعية  وظائف  ذات  عرفية  آلية 

وتتمحور إشكالية هذا البحث حول كيفية ممارسة تقليد بيغهيمبه في زواج المجتمع الملايوي في  .الزواج
يتضمنها التي  الفلسفية  القيم  وما  الشرقية،  بونغوران  سوسيولوجيا منطقة  منظور  من  تناوله  وكيفية   ،

باستخدام مقاربة سوسيولوجية ويية   القانون الإسلامي. ويمعدّ هذا البحث من نوع البحوث الميدانية
وأفراد  العرف  زعماء  خلال مقابلات متعمقة مع  الأولية من  البيانات  على  الحصول  تم  وقد  معيارية. 

تقليد   تنفيذ  في  مباشرة  المشاركين  أدبيات المجتمع  من  الثانوية  البيانات  استممدّت  حين  في  بيغهيمبه، 
البيانات   أما تحليل  الصلة.  ذات  والمراجع  الملايوي،  والعرف  القانون،  وسوسيولوجيا  الإسلامي،  الفقه 

ارَس من خلال سلسلة .فتم وفق المنهج الوصفي التحليلي وتمظهر نتائج البحث أن تقليد بيغهيمبه يُم
العرفية،   الطقوس  منزل من  إلى  ونقلها  العروس  استقبال  ثم  راَن(،  كم يَاسم ر/الت َّ )التَّشَكُّ الشكر  بحفل  تبدأ 

أهلها  منزل  إلى  العروس  بإعادة  وانتهاءً  الولائم،  حفلات  تشبه  عرفية  أنشطة  وإقامة  الزوج،  أسرة 
)الم  المسؤولية  في  تتمثل  فلسفية  قيماً  التقليد  هذا  ويحمل  منزلية.  مستلزمات  بتقديم  سؤولية(، مصحوبة 

التعاوني(،  ركة/العمل  )الشِّّ التكافل  أو  الجماعي  والعمل  )الشورى(،  والتشاور  )التعاون(،  والتعاون 
الشكر أو  نموذجاً .والامتنان  بيغهيمبه  تقليد  ثِّّل  يُم الإسلامي،  القانون  سوسيولوجيا  منظور  ومن 

العر  خلال  من  وتعمل  الشريعة  قيم  تتجلى  حيث  الحي«،  الإسلامي  المجتمع. لل »قانون  داخل  ف 
تكيفي  بطابع  اتسم  الملايوي،  والعرف  الإسلامي  القانون  بين  انسجاماً  التقليد  هذا  يعكس  وبذلك 

 .وسياقي، مع احتفاظه بقوته الإلزامية المعيارية في الحياة الاجتماعية للمجتمع 

 .ميالكلمات المفتاحية: بيغهيمبه، الزواج العرفي الملايوي، سوسيولوجيا القانون الإسلا



 
 

xx 
 

DAFTAR ISI 

PERSETUJUAN......................................................................................................i 

NOTA DINAS.........................................................................................................ii 

NOTA DINAS.......................................................................................................iii 

SURAT PERNYATAAN......................................................................................iv 

KATA PENGANTAR.........................................................................................v 

PEDOMAN TRANSLITERASI........................................................................viii 

ABSTRAK..........................................................................................................xvii 

ABSTRACT.......................................................................................................xviii 

 xix................................................................................................................... الملخّص

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xx 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .......................................................................................... 9 

C. Permasalahan.............................................................................................. 11 

1. Identifikasi Masalah ............................................................................... 11 

2. Batasan Masalah ..................................................................................... 12 

3. Rumusan Masalah .................................................................................. 12 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................. 13 

1. Tujuan Penelitian .................................................................................... 13 

2. Manfaat Penelitian .................................................................................. 13 

E. Sistematika Pembahasan ............................................................................ 14 

BAB II .................................................................................................................. 16 

KERANGKA TEORI ......................................................................................... 16 

A. Landasan Teori ........................................................................................... 16 

1. Nilai-Nilai Filosofis ................................................................................ 16 

2. Konsep Perkawinan ................................................................................ 20 

3. Adat Istiadat ........................................................................................... 39 



 
 

xxi 
 

4. Sosiologi Hukum Islam .......................................................................... 54 

B. Penelitian Terdahulu ..................................................................................... 60 

BAB III  METODE PENELITIAN ................................................................... 79 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................... 79 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................ 79 

C. Tempat atau Lokasi Penelitian ................................................................... 80 

D. Informan Penelitian .................................................................................... 80 

E. Sumber Data Penelitian .............................................................................. 81 

F. Teknik Pengumpulan Data ......................................................................... 82 

G. Teknik Analisis Data .................................................................................. 84 

BAB IV  HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN .................................. 85 

A. Profil Kecamatan Bunguran Timur ............................................................ 85 

B. Praktik Beghambeh di Bunguran Timur .................................................... 91 

C. Nilai-Nilai filosofis Dalam Tradisi beghambeh ....................................... 102 

D. Analisis sosiologi hukum Islam dalam Tradisi Beghambeh .................... 121 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 129 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 129 

B. Saran  ....................................................................................................... 131 

DAFTAR KEPUSTAKAAN ............................................................................ 133 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya 

dan tradisi yang hidup di tengah masyarakatnya. Setiap daerah memiliki 

warisan adat istiadat yang unik dan khas, termasuk dalam tradisi perkawinan. 

Tradisi tersebut tidak sekadar menjadi prosesi seremonial, melainkan 

mencerminkan nilai-nilai sosial, moral, bahkan religius yang dipegang teguh 

oleh masyarakat.1 Dalam masyarakat adat, perkawinan tidak hanya dipahami 

sebagai ikatan antara dua individu, tetapi juga sebagai peristiwa sosial yang 

melibatkan keluarga besar dan komunitas masyarakat. Oleh karena itu, tradisi 

dalam perkawinan memainkan peran penting dalam membentuk jati diri 

budaya suatu kelompok masyarakat.2 

Sebagaimana dalam tradisi perkawinan Melayu, terdapat serangkaian 

prosesi yang harus dilalui oleh calon pengantin sebagai bagian dari tata cara 

adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Dalam tradisi perkawinan 

Melayu terdapat tiga tahapan utama dalam prosesi perkawinan, yaitu tahap 

pra-akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad.3 Dalam setiap tahapan terdapat 

prosesi-prosesi yang harus dijalankan, apabila prosesi perkawinan ini tidak 

 
1 Ihram Ahmed Siregar, Riski Amar, dan Safira Yuni, “Niniak Mamak’s Permission in 

Minangkabau Community Marriage Perspective of ’Urf (Case Study in Kenagarian Panampuang, 

West Sumatra),” PERADA 7, no. 2 (December 2024): hlm.2 
2 Arisman, Syahrir Ramdani Thohir, dan Almi Jera, “Local Wisdom dalam Tradisi Buka 

Rokok Adat Perkawinan: Telaah Sosiologi Hukum Islam,” Jurnal Hadratul Madaniah 9, no. 2 

(Desember 2022): hlm.11 
3  Handika Purnama, “Hukum Islam, Adat Dan Hukum Negara Dalam Perkawinan 

Masyarakat Suku Melayu Di Pekanbaru Riau: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan,” 

Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 (May 2021):  



2 
 

 

diikuti oleh masyarakat akan ada sanksi moral yang berlaku. Prosesi-prosesi 

tersebut secara garis besar terdiri dari merisik, menyampaikan hajat, 

pertunangan, menghantar belanja, berinai, menepuk tepung tawar, dan 

pelepasan anak. Keseluruhan prosesi tersebut sarat akan nilai-nilai luhur dan 

makna dalam setiap prosesinya.4 Dalam kaidah fikih dikenal dengan istilah: 

ة َ كَّم  ح  م   ا ل ع اد ةَ 
Artinya : “adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum”.5  

 

Kaidah ini memberikan legitimasi bahwa tradisi yang tidak 

bertentangan dengan syariat Islam dapat dipertahankan dan dijadikan 

pedoman dalam kehidupan bermasyarakat, termasuk dalam tata cara 

perkawinan. 

Salah satu tradisi khas dalam adat perkawinan Melayu di Kabupaten 

Natuna pasca akad adalah beghambeh, yaitu suatu kewajiban adat yang 

ditujukan khusus bagi pengantin baru, terutama mempelai perempuan, untuk 

menjalani masa adaptasi di lingkungan keluarga suami dan istri. Tradisi ini 

diyakini sebagai sarana untuk membangun keharmonisan rumah tangga dan 

mewujudkan keluarga yang beradab serta bertanggung jawab. Ketua 

Lembaga Adat Melayu Natuna, Dato H. Wan Suhardi menjelaskan,  

"Beghambeh ni bukan hanye tido bemalam jok, tapi supaye anak si istri 

puan belajo menyesuaikan direk, dan menghargai umah tangge yang baghu, 

dan bahwe die siap nak hidup dalom umah tangge yang baghu, dengan penoh 

tanggong jawob (Beghambeh itu bukan hanya bermalam, tapi bagaimana si 

perempuan belajar menyesuaikan diri, menghormati rumah tangga yang 

 
4 Asrizal Saiin, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi, “The Contestation of 

the Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Maqāṣid Sharīah Perspective,” IJELR: 

International Journal of Education, Language, and Religion 5, no. 2 (November 2023): 2,  
5 A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Kencana, 2011), hlm.62. 



3 
 

 

baru, dan menunjukkan bahwa ia siap menjalani kehidupan baru dengan 

penuh tanggung jawab)."6 

 

Tradisi beghambeh memiliki makna yang luas, seperti mengunjungi, 

bepergian, bermalam, dan menginap di rumah orang tua dari pihak pengantin 

laki-laki. Dalam praktiknya, beghambeh memiliki aturan dan pantangan adat 

yang harus dipatuhi oleh pasangan pengantin. Setelah akad nikah, kedua 

pengantin dijemput oleh keluarga pihak laki-laki melalui prosesi adat. 

Pengantin perempuan tidak diperkenankan kembali ke rumah orang tuanya 

selama masa beghambeh berlangsung. Aturan ini dimaksudkan sebagai 

bentuk tanggung jawab penuh keluarga suami terhadap istri yang telah 

dinikahi. Selain itu, terdapat ketentuan bahwa masa beghambeh harus dijalani 

dalam hitungan hari. Sebagaimana pernyataan Dato Abdurroni: 

“Mase beghambeh de dalom mase ari genop, due, empat, enam, hingge 

sampai seminggu penuh. Pemilihan angke genop dicayakkan membawok 

keseimbongan dan keberkahan bagi rumoh tangge yang baghu dibina (Masa 

beghambeh diatur dalam hitungan hari genap dua, empat, enam, hingga 

mencapai seminggu penuh. Pemilihan angka genap diyakini membawa 

keseimbangan dan keberkahan bagi rumah tangga yang baru dibina).7  

 

Oleh karena itu, pelanggaran terhadap ketentuan ini diyakini dapat 

membawa dampak buruk, baik bagi pasangan suami istri maupun keluarga 

besar mereka. 

Masa beghambeh memiliki suatu hal yang unik dalam pesta pernikahan 

masyarakat natuna, karena sudah menjadi teradisi turun-temurun yang 

dilakukan oleh mayarakat Natuna secara menyeluruh di setiap kecamatan 

 
6 Wawancara dengan Dato H. Wan Suhardi, Ketua Lembaga Adat Melayu Natuna, via 

whatsapp, pada tanggal 28 July 2024. 
7 Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan 

via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025. 



4 
 

 

yang ada di natuna, dalam masa bengambeh tidak boleh mempelai laki-laki 

melakukan kegiatan membakar sampah dipekarangan rumah, pantangan ini 

tidak baik bagi laki-laki yang baru menikah. Sebagaimana yang diketahui 

oleh bapak Asnawi S.H.I,  

“Setau saye beghambeh ini sudah menjadi tradisi dalam pesta 

pernikahan masyarakat di Natuna yang telah mentradisi sejaklama, masa 

beghambeh diatur dalam waktu dua bahkan sampai tiga hari sampai 

seminggu, pada masa ini mempelai laki-laki tidak boleh melakukan gegiatan 

membakar sampah atau bekerja di pekarangan rumah”.8 

 

Setelah masa beghambeh berakhir, pengantin perempuan dikembalikan 

sementara ke rumah orang tuanya dengan membawa seperangkat alat dapur 

berupa beras, gula, garam, secangkir gelas, satu buah piring dan sendok. 

Benda-benda tersebut menjadi lambang kesiapan suami dalam memberi 

nafkah dan menjalani kehidupan rumah tangga. Meskipun tidak secara 

eksplisit disyariatkan dalam Islam, beghambeh memiliki fungsi sosial dan 

spiritual, yaitu memperkuat ikatan pasangan suami istri serta menanamkan 

nilai-nilai tanggung jawab dalam kehidupan rumah tangga. Sebagaimana 

dijelaskan Dato Abdduroni  

"Mang dok wajib secare agame, tapi adot ni baek karene mengajokan 

tentang hormat, sabo, dan tanggong jawob. Ughang kat sini anggop lah jadi 

keharusan dikejekan yang mentradisi sejak dulok (Memang tidak wajib 

menurut agama, tapi adat ini baik karena mengajarkan tentang hormat, 

sabar, dan tanggung jawab. Orang sini anggap ini sudah jadi keharusan 

yang mentradisi sejak dulu)."9 

 

Dalam perspektif hukum Islam, tradisi beghambeh tidak secara eksplisit 

dikenal sebagai bagian dari ajaran syariat. Tidak ditemukan dalil yang secara 

 
8 Wawancara dengan Bapak Asnawi S.H.I, KUA Bunguran Timur dan Bunguran Timur 

Laut Kabupaten Natuna via whatsapp, pada tanggal 07 Oktober 2025. 
9 Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan 

via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025. 



5 
 

 

langsung mensyariatkan kewajiban menjalani beghambeh atau masa adaptasi 

setelah akad nikah.10 Namun demikian, masyarakat Melayu di Natuna tetap 

melaksanakannya sebagai bagian tak terpisahkan dari adat perkawinan. Meski 

bukan kewajiban agama, tradisi ini dipraktikkan dengan keyakinan yang kuat, 

bahkan dianggap sebagai keharusan ketika setelah melaksanankan 

pernikahan. Allah Swt dalam Al-Qur’an: 

نَكُم مَّوَدَّةً وَرَحْْةًَۚ  إِنَّ وَمِنْ آيََتِ  هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ نْ أنَفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لتَِّسْكُنُوا إِليَ ْ هِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّ

لِكَ لََيََتٍ لقَِّوْمٍ يَ تَ فَكَّرُونَ   فِ ذََٰ

Artinya: 

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa tenteram 

kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih dan sayang. 

Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda 

bagi kaum yang berpikir.”11 

 

Selain itu, Nabi صلى الله عليه وسلم juga menegaskan dalam hadisnya: 

 خَيْْكُُمْ خَيْْكُُمْ لَِِهْلِهِ، وَأَنََ خَيْْكُُمْ لَِِهْلِي 12

Artinya: 

“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap keluarganya, 

dan aku adalah yang paling baik terhadap keluargaku.” 

 

Ayat dan hadis tersebut menunjukkan bahwa meski tradisi beghambeh 

tidak memiliki dasar syariat langsung, nilai yang terkandung di dalamnya, 

 
10  Jumni Nelli, M. Naufal Rosadi, Rahma Yudi, Arisman,. “Keabsahan Perjanjian 

Pranikah Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif”. Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, hukum 

dan Pendidikan 9, no. 2 (November 30, 2024): 
11  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta: 

Kementerian Agama RI, 2019), QS. al-Rūm [30]: 21. 
12 Muḥammad ibn ʿĪsā al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, Juz 4 (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 

1998), 3895; Ibn Mājah, Sunan Ibn Mājah, Juz 1 (Beirut: Dār al-Fikr, 2009), hlm.1977. 



6 
 

 

yaitu membangun keharmonisan, kasih sayang, serta proses adaptasi dalam 

rumah tangga, tetap sejalan dengan prinsip ajaran Islam. Hal ini juga sejalan 

dengan kaidah fiqih: 

لْمُحَافَظةَُ عَلَى الْقَدِيِْْ الصَّالِحِ وَالَِخْذُ بِِلْْدَِيْدِ الَِصْلَحِ 13 ََ  ا

Artinya: 

“Memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil hal baru yang 

lebih baik.” 

 

Kaidah ini menegaskan bahwa adat istiadat yang memiliki nilai 

kebaikan, meskipun tidak diwajibkan secara syar’i, tetap dapat dilestarikan 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. 

Hal serupa juga terjadi dalam perspektif hukum positif. Tidak ada 

ketentuan dalam peraturan perundang-undangan di Indonesia, baik dalam 

Undang-Undang Perkawinan maupun dalam regulasi turunannya, yang 

mengatur atau mewajibkan praktik adaptasi bagi pengantin baru 

(beghambeh). 14  Namun dalam kenyataannya, praktik ini tetap hidup dan 

dipertahankan oleh masyarakat sebagai bagian dari norma tidak tertulis yang 

bersifat mengikat secara sosial. Hal ini menjadi menarik  karena tradisi 

beghambeh menjadi bukti bahwa hukum adat memainkan peran penting 

 
13 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Asybāh wa al-Naẓāʾir fī al-Qawāʿid al-Fiqhiyyah (Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), hlm.60. 
14 Rizki Amar et al., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah 

Pencatatan Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024): 217–26, 

https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486. 



7 
 

 

dalam kehidupan masyarakat, meskipun tidak mendapatkan legitimasi 

langsung dari hukum agama maupun hukum negara.15 

Determinan penelitian-penelitian yang membahas tradisi dalam 

perkawinan melayu cenderung bersifat normatif. Misalkan penelitian yang 

dilakukan oleh Miftah Ulya, 16  dan Kurnia Putra 17 mereka menemukan 

bahwasanya, dalam tradisi perkawinan melayu ada prosesi yang sejalan 

dengan syari’at dan ada prosesi yang bertentangan dengan syari’at. Sehingga 

prosesi yang bertentangan dengan syari’at tidak sesuai untuk dilaksanakan. 

Begitupun dengan penelitian  yang dilakukan oleh Jumianti terhadap tradisi 

beghambeh dimana dalam tradisi ini dapat dikategorikan sebagai Urf ghoiru 

shahih. Karena dalam praktiknya terdapat prosesi yang sejalan dengan hukum 

Islam dan terdapat pula yang bertentangan dengan hukum Islam. 

Berangkat dari hal ini,  kajian terhadap tradisi beghambeh menjadi 

penting untuk diteliti setidaknya karena, di dalam tradisi beghambeh 

terkandung nilai-nilai filosofis yang tidak hanya bersifat adat, tetapi juga 

menyentuh aspek moral, sosial, dan spiritual dalam kehidupan rumah tangga 

masyarakat melayu di Natuna.18  Larangan dan aturan yang berlaku dalam 

beghambeh bukan sekadar simbol, tetapi merupakan bentuk internalisasi nilai 

 
15 Arif Sugitanata and Muhammad Lutfi Hakim, “The Domination Of Customary Law In 

Muslim Matrimonial Procedures: Prohibiting Khiṭbah in the Sade Muslim Community,” Al-

Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2, 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206. 
16  Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut 

Perguruan Tinggi Ilmu Al-Quran, 2020), hlm.297  
17 M. Kurnia Putra, “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu Bengkalis” 

(Tesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018), hlm.92-93 
18 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang 

Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal 

Psikososial dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716–737. 



8 
 

 

yang diyakini dapat membentuk karakter pasangan suami istri, khususnya 

mempelai perempuan, agar siap menjalani kehidupan berkeluarga. Oleh 

karena itu, pemahaman terhadap nilai-nilai filosofis dalam tradisi ini layak 

untuk dikaji secara mendalam agar pemahaman terhadap adat tidak hanya di 

ukur sebatas normatif, tetapai lebih filosofis dan holistik.19  

Dalam konteks ini, pendekatan sosiologi hukum Islam relevan 

digunakan untuk memahami bagaimana tradisi beghambeh hidup di tengah 

masyarakat Melayu yang memiliki keterkaitan erat dengan Islam 

sebagaimana adagium “adat bersendikan Syarak, Syarak bersendikan 

Kitabullah”.20  Hal ini menggarisbawahi keterkaitan erat antara Islam dan 

melayu. Sosiologi hukum Islam memungkinkan untuk melihat praktik adat ini 

tidak hanya sebagai kebiasaan lokal,tetapi juga sebagai cerminan pemaknaan 

masyarakat terhadap ajaran agama dalam konteks sosial dan budaya mereka. 

Dengan pendekatan ini, hukum Islam tidak diposisikan secara kaku, tetapi 

dipahami sebagai sistem nilai yang dapat berdialog dengan budaya lokal, 

selama tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariah.21  

Berdasarkan hal tersebut, mengkaji nilai-nilai filosofis dalam tradisi 

beghambeh melalui perspektif sosiologi hukum Islam menjadi sangat penting, 

untuk dapat  melihat gambaran bagaimana hukum Islam dipraktikkan secara 

 
19 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang 

Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal 

Psikososial dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716–737.  
20 Abd Rachman Abror, Pantun Melayu: Titik Temu Islam Dan Budaya Lokal Nusantara, 

Cet. 1. (Yogyakarta: LKiS, 2009), hlm.155. 
21 M. Rasjid Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’ 

Mudzhar),” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no. 2 (September 29, 2006): hlm.136, 

https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v1i2.2558. 

 



9 
 

 

hidup dalam masyarakat, bukan hanya dalam teks, tetapi dalam tindakan 

nyata sehari-hari. Oleh karena itu penulis memberikan judul penelitian ini 

Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran 

Timur Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam. 

B. Penegasan Istilah 

1. Tradisi Beghambeh 

Tradisi Beghambeh adalah praktik adat masyarakat Melayu di 

Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna yang dijalankan dalam 

berbagai peristiwa sosial-keagamaan, terutama pada rangkaian pernikahan 

dan kenduri adat, yang menekankan keterlibatan kolektif masyarakat 

melalui gotong royong dan solidaritas sosial. Tradisi ini berfungsi sebagai 

sarana pemeliharaan hubungan sosial, peneguhan rasa kebersamaan, serta 

mekanisme pengendalian sosial yang hidup dan dipatuhi secara kolektif. 

Dalam perspektif sosiologis, Beghambeh merupakan bagian dari sistem 

budaya yang berfungsi menjaga integrasi sosial dan kesinambungan nilai-

nilai adat dalam masyarakat22. 

2. Pernikahan 

Pernikahan dalam penelitian ini dipahami sebagai ikatan lahir dan 

batin antara seorang laki-laki dan seorang perempuan yang dilangsungkan 

melalui akad yang sah menurut hukum Islam dan diakui oleh negara, 

sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

 
22 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Cet. ke-9 (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), 

hlm. 186. 



10 
 

 

1974 tentang Perkawinan yang menyatakan bahwa perkawinan bertujuan 

membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan 

Ketuhanan Yang Maha Esa, serta sejalan dengan konsep akad nikah dalam 

hukum Islam sebagai mitsāqan ghalīẓan yang melahirkan hak dan 

kewajiban timbal balik antara suami dan istri. Dalam kerangka normatif 

hukum Islam, pernikahan merupakan ibadah mu‘āmalah yang bertujuan 

menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl), kehormatan, dan ketenteraman hidup, 

sementara dalam perspektif hukum negara, pernikahan diposisikan sebagai 

perbuatan hukum yang sah apabila dilaksanakan menurut hukum agama 

dan dicatatkan sesuai peraturan perundang-undangan.23  

3. Sosiologi Hukum Islam 

Sosiologi hukum Islam dalam penelitian ini dipahami sebagai 

pendekatan yang melihat hukum Islam tidak semata-mata sebagai norma 

tekstual, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dan berinteraksi dengan 

realitas budaya masyarakat. Melalui pendekatan ini, tradisi Beghambeh 

dipahami sebagai ekspresi nilai-nilai Islam yang terinternalisasi dalam 

adat, seperti tolong-menolong (ta‘āwun), persaudaraan (ukhuwwah), dan 

kemaslahatan sosial. Dengan demikian, hukum Islam hadir secara 

substantif dalam tradisi beghambeh melalui praktik sosial masyarakat, 

meskipun tidak selalu terformulasi dalam bentuk hukum positif.24 

 
23 Iffah Muzammil, FIQH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang: 

Tira Smart, 2019), hlm.12. 
24  Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik, Cet. ke-2 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), hlm. 45. 



11 
 

 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, peneliti dapat 

mengidentifikasi beberapa masalah, sebagai berikut: 

a. Tradisi beghambeh masih dilaksanakan oleh masyarakat meskipun 

tidak dikenal dalam hukum Islam secara normatif. 

b. Terdapat keyakinan masyarakat bahwa pelanggaran terhadap aturan 

beghambeh dapat menimbulkan dampak negatif dalam rumah tangga. 

c. Tradisi beghambeh memuat aturan-aturan dan pantangan yang ketat, 

namun tidak semua masyarakat memahami makna filosofis di baliknya. 

d. Tidak ada ketentuan dalam hukum positif Indonesia yang mengatur 

atau mengakui keberadaan tradisi beghambeh. 

e. Terdapat kesenjangan antara praktik di masyarakat dengan ketentuan 

hukum Islam dan hukum negara. 

f. Perempuan sebagai pihak yang paling dibatasi dalam tradisi 

beghambeh, sehingga muncul pertanyaan tentang posisi dan perannya 

dalam norma adat ini. 

g. Nilai-nilai adat dalam beghambeh dipraktikkan sebagai kewajiban 

sosial, bukan pilihan individual. 

h. Masyarakat memaknai tradisi beghambeh sebagai bentuk tanggung 

jawab suami dan keluarga laki-laki, namun makna tersebut belum dikaji 

secara sistematis. 



12 
 

 

i. Fungsi simbolik alat-alat rumah tangga yang diberikan setelah masa 

beghambeh belum banyak dianalisis dari sisi hukum Islam maupun 

nilai filosofisnya. 

j. Belum ada kajian komprehensif yang menjelaskan bagaimana sosiologi 

hukum Islam dapat membaca dan menjembatani antara adat beghambeh 

dan norma keislaman. 

2. Batasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah yang telah disajikan di atas, maka 

peneliti membatasi fokus kajian dalam penelitian ini pada praktik tradisi 

beghambeh dalam masyarakat Melayu di Desa Pengadah Kecamatan 

Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna, dengan menelaah nilai-nilai 

filosofis yang terkandung di dalamnya serta analisis terhadap praktik 

tersebut dari perspektif sosiologi hukum Islam. 

3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan pada batasan masalah di atas, maka peneliti merumuskan 

beberapa pokok permasalahan yang akan dikaji lebih lanjut, sebagai 

berikut: 

a. Bagaimana praktik tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di Desa 

Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna? 

b. Apa nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi beghambeh? 

c. Bagaimana tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi hukum 

Islam? 



13 
 

 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Adapun tujuan penelitian ini adalah sejalan dengan apa yang telah 

dipertanyakan pada rumusan masalah di atas, yaitu: 

a. Untuk mengetahui praktik tradisi beghambeh pada masyarakat melayu 

di Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten 

Natuna. 

b. Untuk mengetahui nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi 

beghambeh. 

c. Untuk mengetahui tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi 

hukum Islam. 

2. Manfaat Penelitian 

Melalui penelitian ini diharapkan dapat memiliki manfaat sebagai 

berikut: 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dan 

sumbangsih pemikiran terhadap perkembangan ilmu pengetahuan 

secara umum, khususnya dalam bidang hukum keluarga Islam dan 

sosiologi hukum Islam, dengan fokus pada praktik tradisi beghambeh 

dalam masyarakat Melayu di Kabupaten Natuna. Dengan demikian, 

hasil penelitian ini dapat menjadi rujukan dalam memahami dinamika 

hukum adat dan keberlangsungannya dalam konteks masyarakat 

Muslim. 



14 
 

 

b. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat bagi masyarakat 

luas, khususnya masyarakat Melayu, dalam upaya pelestarian nilai-

nilai kearifan lokal. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat 

menambah wawasan akademik bagi kalangan peneliti dan mahasiswa 

dalam bidang hukum keluarga Islam dan tradisi lokal, serta menjadi 

landasan dalam merumuskan pendekatan budaya dalam penyelesaian 

persoalan sosial. 

c. Penelitian ini bermanfaat sebagai salah satu syarat akademik untuk 

menyelesaikan pendidikan Strata Dua (S2) pada Program Studi 

Hukum Keluarga Islam, Program Pascasarjana, Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, sekaligus sebagai sarana 

pengembangan kemampuan penulis dalam melakukan penelitian 

ilmiah, analisis hukum Islam, serta penerapan pendekatan sosiologi 

hukum dalam mengkaji praktik adat dan nilai-nilai sosial keagamaan 

di masyarakat. 

E. Sistematika Pembahasan 

Untuk memperoleh gambaran yang utuh dan terpadu tentang 

penulisan ini, maka penulis menyusun sistematika penulisan sebagai berikut: 

Bab I Pendahuluan Terdiri dari latar Belakang Masalah, Identifikasi 

Masalah, Batasan Masalah, Rumusan Masalah, 

Tujuan dan Manfaat Penelitian, dan Sistematika 

Penulisan. 



15 
 

 

Bab II Kerangka Teori Berisi Landasan Teori, Nilai-Nilai Filosofi, 

Konsep Perkawinan, Walimatul urs, Adat 

Istiadat, Maqasid Syariah, Sosiologi Hukum 

Islam dan Penelitian Terdahulu. 

Bab III Metode Penelitian Terdiri dari Jenis Penelitian, Pendekatan 

Penelitian, Lokasi Penelitian, Informan Penelitian 

Data dan Sumber Data, Teknik Pengumpulan 

Data, dan Teknik Analisis Data. 

Bab IV Pembahasan Berisi Tinjauan Umum Desa Pengadah 

Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten 

Natuna, Praktik Tradisi Begahambeh di Desa 

Pengadah dan Tinjauan Nilai-Nilai Filosofis 

Tradisi Beghambeh dalam perspektif Sosiologi 

Hukum Islam. 

Bab V Penutup Berisi tentang Kesimpulan dan Saran   

 

 

 



16 
 

BAB II  

KERANGKA TEORI 

A. Landasan Teori 

1. Nilai-Nilai Filosofis 

Secara etimologis, kata nilai dalam Bahasa Indonesia berasal dari 

kata "value" dalam Bahasa Inggris, yang menunjuk pada sesuatu yang 

dianggap berharga, pantas, atau layak untuk diinginkan dan dihargai.25  

Dalam pandangan filsuf Rickert, nilai tidak dapat dipahami hanya sebagai 

keberadaan (being), melainkan ia mengasumsikan konten intuitifnya 

melalui oposisi terhadap keberadaan itu sendiri. Oleh sebab itu, Rickert 

membedakan antara dua ranah besar dalam filsafat: ranah ontologi 

(keberadaan) dan ranah aksiologi (kebenaran nilai). Suatu hal dapat 

disebut sebagai "nilai" apabila ketika dinegasikan (disangkal), ia tidak 

melahirkan kekosongan, melainkan menghasilkan suatu kebalikan yang 

bernilai secara negatif atau anti-nilai. Sebagai contoh, kebenaran adalah 

nilai karena jika disangkal maka muncul kepalsuan, bukan kekosongan. 

Dengan demikian, nilai memiliki kriteria khusus yang membedakannya 

dari sekadar objek keberadaan biasa. Rickert menambahkan bahwa nilai 

terdiri atas bentuk (sebagai momen validitas) dan isi yang disebutnya 

makna transenden yakni makna yang melampaui keberadaan nyata. 26 

Sementara itu, makna imanen adalah bentuk penampakan makna 

 
25 Louis O. Kattsoff, Pengantar Filsafat (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), hlm.318. 
26  Andrzej Chmielecki and Ewa Chmielecka, Aksiologi (Warsaw: Warsaw School of 

Economics, 2010), hlm.26 



17 
 

 

transenden yang dipahami oleh subjek tertentu, sehingga nilai selalu 

dimediasi oleh kesadaran manusia.27 

Sementara itu, dalam penggabungan istilah "nilai filosofis", 

terdapat dua unsur: nilai dan filsafat. Nilai, menurut Milton Rokeach, 

adalah "the addressce of a yes" yakni sesuatu yang secara sadar dan positif 

diiyakan, dibenarkan, dan dihargai. Nilai senantiasa membawa konotasi 

positif dan muncul dalam konteks apresiasi serta penilaian, sehingga ia 

bersifat relatif tergantung dari sudut pandang individu atau budaya 

tertentu. Dalam sejarah filsafat, sejak zaman Plato, nilai telah menjadi 

objek kajian penting. Plato menempatkan ide tentang "kebaikan" sebagai 

bentuk ideal tertinggi dalam hierarki ide-idenya. Sejak itu, studi tentang 

nilai menjadi bagian penting dari filsafat moral dan kemudian berkembang 

menjadi cabang filsafat tersendiri yang disebut aksiologi ilmu tentang 

nilai.28 

Adapun kata filsafat berasal dari Bahasa Yunani, philosophia, yang 

berarti cinta kebijaksanaan atau kecintaan terhadap kebenaran dan 

pengetahuan. Dalam pengertian umum, filsafat adalah ilmu yang 

menyelidiki secara mendalam hakikat segala sesuatu baik tentang Tuhan, 

alam semesta, maupun manusia dan menghasilkan pengetahuan rasional 

serta reflektif yang membentuk cara berpikir dan sikap hidup manusia. 

 Nilai filosofis dapat dipahami sebagai sesuatu yang diyakini 

memiliki makna luhur dan kebaikan secara mendalam, yang dicapai 

 
27 Ibid., hlm.26. 
28 Hans Jonas, “The Burden and Blessing of Mortality,” The Hastings Center Report 22, 

no. 1 (January 1992): hlm.36. 



18 
 

 

melalui perenungan rasional dan sistematis oleh akal manusia. Ia bukan 

sekadar sesuatu yang dianggap penting, tetapi juga memiliki dimensi 

transenden yang melampaui keberadaan fisik, dan menjadi dasar dalam 

membentuk sikap, etika, dan pandangan hidup manusia. 

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, nilai filosofis 

dipahami tidak hanya sebagai produk refleksi rasional, tetapi juga sebagai 

konstruksi dinamis yang dibentuk oleh interaksi antara pengalaman 

manusia, budaya, dan perubahan sosial yang berlangsung dalam 

masyarakat modern. Nilai filosofis dipandang terus mengalami 

rekonstruksi seiring berkembangnya kesadaran manusia, sehingga ia 

berfungsi sebagai orientasi normatif yang memberikan arah bagi tindakan 

moral serta penentu kualitas peradaban. Dalam kerangka ini, nilai tidak 

dipandang statis, melainkan sebagai entitas yang hidup dan bergerak 

mengikuti perkembangan pengetahuan dan tantangan zaman. 29  Nilai 

filosofis juga memainkan peran epistemologis karena menjadi dasar bagi 

manusia dalam menafsirkan realitas dan menimbang keputusan etis secara 

bertanggung jawab. 30  Para pemikir etika modern menegaskan bahwa 

dalam dunia yang semakin kompleks, nilai filosofis diperlukan sebagai 

kompas normatif yang menjaga koherensi antara prinsip moral, 

kebudayaan, dan tujuan kemanusiaan universal.  

 
29  Rasheed, “Philosophical Values and Contemporary Human Thought”, Bloomsbury 

Academic (2020), hlm. 44–47. 
30  Thompson, “Reconstruction of Values in Contemporary Philosophical Discourse,” 

Journal of Value Inquiry (2021), hlm. 419. 



19 
 

 

Nilai-nilai seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan 

tanggung jawab menjadi parameter yang menyeimbangkan antara inovasi 

dan kemanusiaan.31 Karena perubahan sosial sering kali melahirkan dilema 

etis baru, nilai filosofis berperan untuk menjaga agar proses modernisasi 

tidak mengikis prinsip dasar moralitas.32 Dengan demikian, nilai filosofis 

tidak hanya melandasi tindakan individu, tetapi juga menjadi dasar 

legitimasi kebijakan publik, tata kelola sosial, serta orientasi pendidikan 

moral di masyarakat.  

Selain itu, nilai filosofis memberikan fondasi reflektif bagi kritik 

sosial dan pembaruan moral dalam masyarakat. 33  Dalam studi filsafat 

kontemporer, nilai dipahami sebagai instrumen kritis yang membantu 

masyarakat menilai kembali struktur kekuasaan, ketidakadilan sosial, dan 

praktik-praktik budaya yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan 

kesadaran etis kolektif. Hal ini menjadikan nilai filosofis sebagai sumber 

daya intelektual yang mendorong lahirnya transformasi sosial menuju 

kondisi yang lebih manusiawi. Dengan demikian, keberadaan nilai 

filosofis tidak hanya bersifat normatif, melainkan juga transformatif 

karena mampu mengarahkan perubahan ke arah yang lebih reflektif dan 

berkeadilan. 

 
31  Ningsih, R. Amelia. “Human Dignity and Moral Reasoning in a Globalized Era.” 

Ethical Studies Review, 2020, hlm. 18. 
32  Harun, M. “Moral Complexity and Philosophical Foundations in Social Change.” 

International Journal of Ethics and Society, 2022, hlm. 71 
33 Zulkarnain, A. “Philosophical Critique and Social Reconstruction.” Philosophy and 

Social Praxis, 2019, hlm. 90. 



20 
 

 

2. Konsep Perkawinan 

a. Pengertian Perkawinan 

Istilah perkawinan dalam Al-Qur'an dan Hadis dikenal dengan 

sebutan an-nikāh ( لنكاح ا ) dan az-ziwāj/az-zāwj atau azzījah (الزواج). 

Secara harfiah, an-nikāh berarti al-wath'ū, yang berasal dari kata 

wathi’ā – yatha’ū – wath’ān, yang artinya adalah berjalan di atas, 

melewati, menginjak, memasuki, menaiki, menggauli, atau bersetubuh. 

Adh-dhammu, yang berasal dari akar kata dhamma-yadhammu-

dhammān ( ضم  –يضم    –ضم   ), artinya menyatukan, memegang, 

menggabungkan, merangkul, memeluk, berkontribusi, serta berperilaku 

ramah dan lembut.34 Sementara itu, al-jam’u yang berasal dari akar kata 

jama’a – yajma’u – jama’ān ( جمع  –يجمع    –جمعا   ), berarti mengumpulkan, 

mencampur, menambah, menjumlahkan, dan menyusun. Karena 

persetubuhan mencakup semua tindakan yang tercantum dalam arti 

literal dari kata al-jam'u, maka ini juga disebut sebagai persetubuhan 

dalam istilah fikih. Nikah juga dipahami secara majāzī (metaforis) 

sebagai akad, karena akad tersebut menjadi penyebab dibolehkannya 

hubungan badan atau “al-wath'ū”.35 

Berkenaan dengan makna syar’i, ulama berbeda pendapa 

mengenai makna nikah. Menurut Mazhab Hanafi, Ulama Hanafiyah 

memandang pernikahan sebagai suatu bentuk hubungan yang bertujuan 

 
34 Abdurrahman al-Jaziri, Al-Fiqh Ala Mazāhib al-Arba’ah, Juz 4 (Beirut: Dār al-Kutub 

al-Ilmiyyah, 2014), hlm.7. 
35 Iffah Muzammil, Fiqh Munakahat (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang: Tira 

Smart, 2019), hlm.1. 



21 
 

 

untuk memperoleh kenikmatan dengan sengaja (mut’ah), di mana 

seorang pria dapat menikmati hubungan dengan wanita secara fisik 

untuk mencapai kepuasan. Sementara itu, ulama Syafi’iyyah 

mengartikan pernikahan sebagai suatu akad yang menggunakan lafaz 

nikah atau zauj. Ulama Malikiyah menyatakan bahwa pernikahan 

adalah akad yang memiliki tujuan untuk mencapai kenikmatan, tanpa 

mengharuskan adanya pembayaran tertentu. 36  Di sisi lain, ulama 

Hanabilah mendefinisikan pernikahan ialah akad yang menggunakan 

lafaz inkah atau tazwij, dengan tujuan untuk memperoleh kepuasan, di 

mana baik laki-laki maupun perempuan sama-sama dapat merasakan 

kepuasan dalam hubungan tersebut.37 

M.Thalib mendefinisikan Perkawinan merupakan ikatan lahir 

dan batin antara pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan 

membentuk keluarga yang harmonis dan langgeng, yang berlandaskan 

pada keyakinan kepada Tuhan Yang Maha Esa. 38  Sulaiman Rasyid 

mendefinisikan pernikahan sebagai suatu akad yang menghalalkan 

hubungan antara seorang pria dan wanita yang bukan mahram, serta 

menetapkan hak dan kewajiban, termasuk saling membantu di antara 

keduanya. Menurut Amir Nuruddin, pernikahan adalah akad yang 

memungkinkan seorang suami untuk melakukan hubungan seksual atau 

 
36 Slamet Abidin, Fiqih Munakahat I (Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm.10. 
37 Abidin, Fiqih Munakahat I, hlm.11. 
38 M Thalib, Fiqih Nabawi (Surabaya: al-Ikhlas, 1997), hlm.208. 



22 
 

 

bersetubuh dengan istrinya selama wanita tersebut tidak dilarang karena 

satu susuan atau memiliki hubungan keluarga dekat.39 

Menurut aturan di Indonesia, definisi perkawinan seperti yang 

tertuang dalam Undang-Undang (UU) No.1 Tahun 1974 dan Kompilasi 

Hukum Islam (KHI) memberi definisi yang berbeda. Menurut UU No.1 

Tahun 1974 Pernikahan atau perkawinan adalah "hubungan lahir dan 

batin antara seorang pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan 

untuk membangun keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan abadi, 

yang berlandaskan pada kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa." 

Adapun menurut KHI Perkawinan yaitu “akad yang sangat kuat atau 

missaqan ghalidzan untuk mentaati perintah Allah dan melaksanakanya 

merupakan ibadah.”40 

Dari definisi  di atas, dapat disimpulkan bahwa pernikahan 

adalah ikatan fisik dan emosional antara seorang pria dan wanita untuk 

menghalalkan hubungan seksual, hidup bersama dalam sebuah rumah 

tangga, serta untuk memiliki keturunan, yang dilaksanakan sesuai 

dengan aturan hukum negara dan syariat Islam. 

b. Dasar Hukum Perkawinan 

Hukum perkawinan adalah aturan yang mengatur hubungan 

antara individu terkait pemenuhan kebutuhan biologis dengan pasangan 

 
39 Amir Nuruddin dan Azhari Akmal Tarigan, Hukum Perdata Islam Di Indonesia, Studi 

Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Fiqih, UU No.1/1974 Sampai KHI (Jakarta: Prenada 

Media Group, 2004), hlm.39. 
40  Solehuddin Harahap dan Arisman. “Urgensi Kufu dalam Pernikahan.” Jurnal 

Hukumah: Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (Januari–Juli 2023): 132 



23 
 

 

lawan jenis. Selain itu, hukum ini juga mengatur kewajiban-kewajiban 

dan hak-hak yang muncul dari suatu perkawinan.41 

Perkawinan merupakan bagian dari hukum alam (sunatullah), di 

mana perkawinan terjadi pada setiap makhluk hidup42 Abu Ishaq Al-

Syirazy menyatakan hukum asal perkawinan ialah boleh (jaiz), karena 

dengan perkawinan diantaranya bertunuan untuk memperoleh 

kenikmatan. Jika seseorang belum ada keinginan untuk menikah dan 

dapat bersabar, maka dalam kondisi tersebut perkawinan tidak menjadi 

wajib hukumnya. Contoh yang sebanding adalah memakai pakaian 

yang mewah dan makan makanan yang enak.43 

Dalam Al-Qur’an, Allah menegaskan bahwa pernikahan adalah 

sarana untuk mencapai ketenangan, kasih sayang, dan rahmat antara 

suami dan istri. Salah satu ayat yang menjadi dasar hukum pernikahan 

adalah: 

نَكُم مَّوَدَّةً وَرَحَْْةً ۚ إِنَّ فِ  وَمِنْ آيََتهِِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّ  هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ نْ أنَفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لتَِّسْكُنُوا إِليَ ْ
لِكَ لََيََتٍ لِّقَوْمٍ يَ تَ فَكَّرُونَ 44  ذََٰ

Artinya: 

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia 

menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari jenismu sendiri, agar 

kamu merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu 

rasa kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-

benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir.” 

 

 
41 H. M. A Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih munakahat: kajian fikih nikah lengkap 

(Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm.8. 
42 Said bin Abdullah bin Thalib al Hamdani, Risalah Nikah : Hukum Perkawinan Islam, 

trans. Agus Salim (Jakarta: Pustaka Amani, 2002), hlm.1. 
43  Muhammad Hasyim Asy’ari, Fiqih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’ al 

Mishbah Fi Bayan Ahkam al Nikah, alih bahasa Rosidin (Malang: Litera Ulul Albab, 2013), hlm.7. 
44  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. Ar-Rūm [30]: 21. 



24 
 

 

Ayat ini menjelaskan bahwa pernikahan merupakan bagian dari 

tanda kebesaran Allah SWT. Tujuan diciptakannya pasangan adalah 

agar manusia mendapatkan ketenteraman jiwa (sakinah), disertai 

mawaddah (kasih) dan rahmah (sayang). Unsur ketiga ini menjadi pilar 

dalam membangun rumah tangga yang harmonis menurut ajaran Islam. 

Dengan demikian, pernikahan bukan sekadar hubungan biologis atau 

kontrak sosial, melainkan bagian dari ibadah dan realisasi dari 

sunnatullah dalam kehidupan manusia.45 

Nabi Muhammad juga menegaskan pentingnya pernikahan 

sebagai bagian dari penyempurnaan agama dan penjagaan diri dari 

perbuatan zina. Hadis yang populer terkait hal ini adalah: 

 

صَنُ للِْفَرْجِ، وَمَنْ لََْ  يََ مَعْشَرَ الشَّبَابِ مَنِ اسْتَطاَعَ مِنْكُمُ البَاءَةَ فَ لْيَ تَ زَوَّجْ، فإَِنَّهُ أَغَضُّ للِْبَصَرِ، وَأَحْ 
 يَسْتَطِعْ فَ عَلَيْهِ بِِلصَّوْمِ فإَِنَّهُ لَهُ وِجَاء  46

Artinya: 

“Wahai para pemuda, barangsiapa di antara kalian mampu 

menikah, maka menikahlah, karena menikah itu lebih menundukkan 

pandangan dan lebih menjaga kemaluan. Dan barangsiapa belum 

mampu, maka hendaklah ia berpuasa, karena puasa itu menjadi 

pengendali baginya.” (HR. Bukhari dan Muslim) 

 

Pada dasarnya, perkawinan sebagai sunatullah adalah mubah 

(diperbolehkan), namun status hukumnya dapat berubah sesuai dengan 

lima hukum dalam Islam tergantung pada keadaan tertentu:47 

 
45 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. 

11 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm.229–230. 
46  Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, Bāb Man Istathā‘a al-Bā’ah Fal-

Yatazawwaj, no. 5066; Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Nikāḥ, Bāb Istihbāb al-Nikāḥ li Man 

Taqat Nafsuhu Ilayh, no. 1400. 



25 
 

 

 

1) Wajib 

Pernikahan diwajibkan bagi mereka yang sudah 

memenuhi kemampuan, baik secara fisik maupun mental, 

agar kewajiban ini dapat melindungi mereka dari tindakan 

yang dilarang atau haram, yang hanya dapat dihindari 

melalui pernikahan.48 

2) Haram 

Pernikahan dilarang bagi mereka yang menyadari bahwa 

diri mereka tidak mampu, baik secara fisik maupun mental, 

untuk membangun rumah tangga, serta khawatir tidak dapat 

menjalankan kewajiban dan hak-hak mereka sebagai 

pasangan yang sah. 

3) Sunnah 

Pernikahan disarankan bagi mereka yang sudah dianggap 

mampu secara fisik dan mental, namun masih mampu 

menahan diri dari perbuatan yang dilarang. Dalam hal ini, 

pernikahan dianjurkan dan dianggap lebih baik untuk 

dilaksanakan. 

4) Mubah 

 
47 Rudi Apriadi, Dkk, Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya Perspektif 

Syariah, ed. Arisman (Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2025), hlm.7, https://repository.uin-

suska.ac.id/91701/-. 
48 Arisman, dkk. Hukum Keluarga Kontemporer. Pekanbaru: Cahaya Firdaus Publishing 

and Printing, 2022, hlm. 34. 



26 
 

 

Mubah dalam konteks ini berarti bagi mereka yang tidak 

dapat melangsungkan pernikahan dan dorongan untuk 

menikah belum menimbulkan bahaya bagi dirinya. Artinya, 

pernikahan belum menjadi kewajiban dan tidak dianggap 

haram jika mereka memilih untuk tidak menikah. 

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa hukum pernikahan 

dalam Islam dapat bersifat wajib, haram, sunnah, atau mubah, 

tergantung pada kondisi individu serta manfaat atau mudarat yang 

ditimbulkan. 

Selain itu, hukum perkawinan dalam Islam juga memperoleh 

legitimasi normatif melalui pandangan para fuqahā kontemporer yang 

menekankan bahwa institusi pernikahan berfungsi menjaga 

keberlangsungan keturunan (ḥifẓ al-nasl) sebagai salah satu tujuan 

utama maqāṣid al-syarī‘ah. Para ulama mutakhir menegaskan bahwa 

fleksibilitas hukum mengenai status wajib, sunnah, haram, atau mubah 

merupakan mekanisme syariat dalam memastikan bahwa pernikahan 

tidak hanya menjadi ikatan lahiriah, tetapi juga instrumen perlindungan 

moral dan sosial masyarakat. Dengan demikian, dinamika hukum 

perkawinan mencerminkan prinsip bahwa setiap ketentuan syariat harus 

diarahkan untuk menghindari mudarat dan mengokohkan kemaslahatan 

keluarga sebagai unit dasar dalam struktur sosial Islam.49 

 

 
49 Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Pendekatan Maqasid al-

Syari‘ah. Jakarta: Prenadamedia Group, 2019, hlm. 59. 



27 
 

 

c. Syarat dan Rukun Perkawinan 

Rukun nikah merujuk pada aspek yang wajib ada dalam sebuah 

pernikahan. Jika salah satu aspek tersebut tidak dipenuhi, maka 

pernikahan tersebut dianggap tidak sah. Sementara itu, syarat nikah 

adalah hal-hal yang berada di luar rukun, namun keabsahan pernikahan 

bergantung pada terpenuhinya syarat-syarat tersebut.50 

Dalam hukum Islam, rukun nikah merupakan unsur inti yang 

harus terpenuhi agar akad pernikahan dinyatakan sah. Unsur-unsur 

tersebut bersifat konstitutif sehingga ketiadaannya akan menyebabkan 

akad batal secara syar‘i. Ulama kontemporer menegaskan bahwa rukun 

nikah tidak hanya berkaitan dengan kehadiran pihak-pihak yang 

berakad, tetapi juga memastikan bahwa ikatan yang terbentuk benar-

benar mencerminkan kesepakatan, tanggung jawab, dan pemenuhan 

prinsip syariat.51 Hal ini menunjukkan bahwa rukun nikah berfungsi 

menjaga kesahihan akad sekaligus memastikan maqāṣid al-syarī‘ah 

tercapai melalui lembaga pernikahan. 

Berbeda dari rukun, syarat nikah dipahami sebagai ketentuan 

yang berada di luar substansi akad namun tetap menentukan sah atau 

tidaknya pernikahan. Syarat ini mencakup aspek administratif, legal, 

maupun etis yang bertujuan melindungi hak-hak calon mempelai, 

terutama perempuan, agar tidak terjadi praktik yang merugikan atau 

 
50 Holilur Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan 

Yang Berlaku Di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2021), hlm.21. 
51 Amir Syarifuddin, Hukum Pernikahan Islam di Indonesia: Pendekatan Maqasid al-

Syari‘ah (Jakarta: Prenadamedia Group, 2019), 45 



28 
 

 

bertentangan dengan prinsip syariat.52  Dalam konteks hukum positif 

Indonesia, syarat nikah juga dipertegas melalui regulasi yang mengatur 

usia minimal menikah, pencatatan perkawinan, serta kehendak bebas 

antara kedua mempelai. Ketentuan ini sejalan dengan pandangan ulama 

fikih yang menempatkan syarat sebagai unsur yang menjamin tertib 

hukum dalam praktik pernikahan 

Menurut Undang-Undang Perkawinan, pernikahan dianggap sah 

jika dilaksanakan sesuai dengan agama dan kepercayaan masing-

masing pasangan. Selain itu, pernikahan harus dicatat sesuai dengan 

peraturan yang berlaku. Bagi pasangan yang beragama Islam, rukun 

dan syarat pernikahan harus mengikuti ketentuan yang berlaku dalam 

ajaran Islam, sebagaimana yang dijelaskan dalam kitab-kitab fikih.53 

Di Indonesia, rukun pernikahan diatur dalam Kompilasi Hukum 

Islam (KHI) Pasal 14, yang menyebutkan lima unsur utama dalam 

pernikahan, yaitu: pertama, calon suami; kedua, calon istri; ketiga, wali 

nikah; keempat, dua orang saksi; dan kelima, ijab dan kabul. 54 KHI 

mengikuti pandangan mazhab Syafi'i dalam menetapkan rukun-rukun 

tersebut. 55  Namun, ada perbedaan pendapat di kalangan ulama 

mengenai rukun pernikahan. Mazhab Hanafi menganggap rukun 

pernikahan terdiri dari sighat akad (ijab dan kabul), pihak yang 

 
52 Mohammad Hashim Kamali, Shariah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld, 2017), 

121 
53 Lihat, Pasal 2 ayat 1 dan 2 Undang-Undang No.1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan 
54 Lihat, Pasal 14 Kompilasi Hukum Islam 
55 Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang 

Berlaku Di Indonesia, hlm.21-22. 



29 
 

 

melaksanakan akad, serta saksi.56 Berbeda dengan mazhab Maliki, yang 

menganggap lima rukun pernikahan, yaitu wali pihak perempuan, 

mahar, suami, istri yang tidak terhalang oleh syarat-syarat syar'i, serta 

sighat. 57  Sementara mazhab Hambali memandang rukun pernikahan 

terdiri dari akad, suami dan istri, wali, serta saksi.58 

Selain rukun nikah, terdapat pula syarat-syarat yang harus 

dipenuhi dalam pernikahan. Syarat-syarat ini meliputi ketentuan 

mengenai ijab dan kabul, ketentuan yang berkaitan dengan kedua 

mempelai, syarat terkait saksi, batas usia minimal untuk menikah, serta 

syarat pencatatan perkawinan. 59  Untuk mewujudkan tujuan baik dari 

pernikahan, pemerintah menetapkan aturan yang mengharuskan 

pernikahan dicatatkan di Kantor Urusan Agama (KUA). Pencatatan ini 

bertujuan untuk menciptakan ketertiban hukum dan juga sebagai 

langkah untuk pendataan administrasi pernikahan.60 

Untuk memperkuat efektivitas penerapan syarat dan rukun 

perkawinan, para pakar hukum keluarga kontemporer menegaskan 

bahwa keabsahan perkawinan tidak hanya ditentukan oleh rukun dan 

syarat formal, tetapi juga oleh terpenuhinya kesiapan sosial, 

psikologis, dan moral kedua mempelai sebagai bagian dari 

perlindungan keluarga menurut maqāṣid as-syarī‘ah. Penelitian 

 
56 al-Jaziri, Al-Fiqh Ala Mazāhib al-Arba’ah, Juz 4, hlm.17. 
57 Ibid., hlm.16. 
58 Ibid.,hlm.24. 
59 Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang 

Berlaku Di Indonesia, hlm.49. 
60 Rizki Amar Dkk., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah 

Pencatatan Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 7, 2024): hlm.220. 



30 
 

 

mutakhir menunjukkan bahwa ketidaksiapan emosional dan 

rendahnya literasi hukum keluarga menjadi faktor yang meningkatkan 

kerentanan rumah tangga, sehingga pendidikan pranikah merupakan 

elemen penting dalam menjaga stabilitas perkawinan.61 Dalam konteks 

hukum Indonesia, kewajiban pencatatan dan pemeriksaan administrasi 

perkawinan dipandang sebagai instrumen preventif negara untuk 

menjamin terpenuhinya hak-hak pasangan sekaligus mencegah praktik 

pernikahan yang tidak memenuhi standar syar‘i dan aturan perundang-

undangan.62 Selain itu, studi terbaru mengenai hukum keluarga Islam 

menegaskan bahwa penguatan peran wali dan saksi tidak hanya 

memiliki fungsi formalistik, tetapi juga menjadi mekanisme kontrol 

sosial yang mendukung tercapainya tujuan moral dan sosial dari 

institusi perkawinan.63 

Perbedaan antara rukun dan syarat nikah mencerminkan struktur 

hukum yang memastikan suatu pernikahan tidak hanya sah secara 

ritual, tetapi juga memenuhi standar keadilan sosial yang menjadi 

tujuan utama syariat. Para ahli fikih kontemporer menegaskan 

pentingnya memenuhi syarat dan rukun secara proporsional untuk 

mewujudkan pernikahan yang berlandaskan ketenangan, kasih sayang, 

 
61 Ika Yunia Fauzia dan Mufidah Ch, “Penguatan Ketahanan Keluarga dalam Perspektif 

Hukum Islam”, Jurnal Al-Ahwal, 2021, hlm. 120-125. 
62 Nur Rofiah, “Reformulasi Regulasi Perkawinan dan Perlindungan Perempuan”, Jurnal 

Harmoni, 2019, hlm. 130. 
63 M. Naufal Rosadi et al., “Keabsahan Perjanjian Pranikah Dalam Hukum Islam Dan 

Hukum Positif,” Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 

2024): 272–272, https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454. 



31 
 

 

dan perlindungan moral.64 Oleh karena itu, memahami perbedaan serta 

hubungan keduanya menjadi penting agar praktik perkawinan tidak 

menyimpang dari prinsip agama maupun aturan perundang-undangan 

yang berlaku. 

d. Tujuan dan Hikmah Perkawinan 

Menurut Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, tujuan pernikahan adalah untuk membentuk keluarga 

(rumah tangga) yang sejahtera dan abadi dengan dasar ajaran 

Ketuhanan Yang Maha Esa. Soemati, seperti yang dikutip oleh 

Wasman dan Wardah Nuroniyah, menjelaskan bahwa dalam Islam, 

tujuan perkawinan adalah untuk memenuhi kebutuhan alami manusia 

yang ingin membangun keluarga bahagia berdasarkan cinta kasih, serta 

menghasilkan keturunan yang tumbuh dalam masyarakat yang sesuai 

dengan norma-norma syariah..65 

Pengaturan mengenai tujuan dan asas perkawinan dalam hukum 

positif Indonesia menegaskan bahwa perkawinan bukan sekadar ikatan 

lahiriah, melainkan kesatuan yang memiliki dimensi spiritual dan 

sosial. Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menjelaskan 

bahwa perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dan 

wanita untuk membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan 

Ketuhanan Yang Maha Esa, sedangkan Pasal 3 menetapkan asas 

 
64 Ahmad Fathoni, “Reconstruction of Marriage Law in the Framework of Maqasid al-

Shariah,” Al-Ahwal: Journal of Islamic Family Law 15, no. 1 (2022), hlm.33. 
65 Wasman, Wardah Nuroniyah, dan Adang Djumhur Salikin, Hukum Perkawinan Islam 

Di Indonesia: Perbandingan Fiqih Dan Hukum Positif, Cet. 1. (Yogyakarta: Teras, 2011), hlm.37. 



32 
 

 

monogami sebagai prinsip dasar demi terjaganya keutuhan rumah 

tangga. Ketentuan ini dipertegas dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI) 

Pasal 2–3, yang menempatkan perkawinan sebagai mitsaqan ghalizha, 

yakni perjanjian sakral yang memuat tanggung jawab moral dan 

keagamaan bagi kedua mempelai. Dengan demikian, perpaduan antara 

UU Perkawinan dan KHI menunjukkan bahwa hukum Indonesia 

memiliki kerangka yang selaras antara norma agama dan norma negara 

dalam menjaga martabat keluarga sebagai institusi fundamental 

masyarakat modern. 

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam ditegaskan melalui 

firman Allah dalam QS. Ar-Rūm ayat 21, bahwa Allah menciptakan 

pasangan hidup agar manusia memperoleh sakinah (ketenangan), serta 

diliputi rasa mawaddah dan rahmah, yang menunjukkan bahwa 

pernikahan merupakan institusi sakral yang berfungsi membangun 

harmoni dan keberlanjutan kehidupan keluarga. 66  Selain itu, Nabi 

Muhammad saw. menegaskan dalam hadis riwayat al-Bukhārī bahwa 

menikah merupakan salah satu cara menjaga kehormatan dan 

memelihara diri dari perilaku yang dilarang, sehingga pernikahan 

tidak hanya memiliki dimensi sosial, tetapi juga merupakan perintah 

syar‘i yang membawa kemaslahatan spiritual dan moral bagi umat. 

Dengan demikian, dalil-dalil tersebut menunjukkan bahwa hikmah 

perkawinan tidak hanya berdampak pada tatanan sosial, tetapi juga 

 
66  Sholehuddin Harahap and Arisman Arisman, “PANDANGAN IMAM SYAFI’I 

TENTANG KUFU DALAM PERNIKAHAN,” HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam 7, no. 1 (June 

2024): 73–82, https://doi.org/10.55403/hukumah.v7i1.661. 



33 
 

 

berakar pada prinsip-prinsip ketuhanan yang menjadi tujuan utama 

syariat.67 

Islam mendorong dan mengajarkan pernikahan karena 

pernikahan memberikan manfaat positif tidak hanya bagi individu yang 

melakukannya, tetapi juga bagi masyarakat dan umat manusia secara 

keseluruhan. Beberapa hikmah yang muncul dari pernikahan antara lain 

adalah sebagai berikut:68 

1) Perkawinan adalah cara alami yang terbaik dan paling tepat 

untuk menyalurkan naluri seksual, dengan menikah tubuh 

akan sehat, jiwa menjadi tenang, dan mata terhindar dari 

pandangan yang dilarang. 

2) Pernikahan adalah cara terbaik untuk membentuk anak-anak 

yang baik dan berbudi luhur, memperbanyak keturunan, dan 

menjaga kelangsungan hidup manusia yang sangat dihormati 

dalam agama. 

3) Pernikahan merupakan sarana untuk mengembangkan kodrat 

laki-laki yang akan menjadi ayah begitupula dengan 

perempuan sebagai ibu yang akan tumbuh dan saling 

membangun dan bekerja sama dalam kehidupan bersama 

buah hati, dalam mengarungi bagterah keluarga  

 
67 Yafie & Ahmad, “Theological Foundations of Marriage in Islamic Law”,Journal of 

Islamic Studies and Culture (2021), hlm 45-47.  
68 Tihami dan Sahrani, Fikih munakahat, hlm.19-20. 



34 
 

 

4) Memiliki kesadaran akan kewajiban satu sama lain, hal ini 

menumbuhkan ketekunan dan kesungguhan akibat dorongan 

dari tanggung jawab tersebut. 

5) Memupuk dan mengeratkan hubungan persaudaraan antara 

anggota keluarga dengan perasaan kasih sayang. 

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam mencerminkan 

perpaduan nilai religius, moral, dan sosial yang membentuk fondasi 

kehidupan keluarga Muslim. Secara religius, pernikahan dipandang 

sebagai ibadah yang mengimplementasikan perintah Allah dan sunnah 

Nabi, sehingga menjadi sarana mendekatkan diri kepada Tuhan 

melalui pelaksanaan hubungan suami istri yang halal dan terhormat.69 

Secara moral, perkawinan berfungsi menjaga kehormatan, mengontrol 

naluri biologis, serta membentuk karakter yang bertanggung jawab 

melalui komitmen terhadap pasangan dan keluarga. Sementara itu, 

dari sisi sosial, pernikahan menjadi instrumen penting dalam 

membangun struktur masyarakat yang stabil, melahirkan keturunan 

yang beradab, serta memperkuat jaringan sosial melalui hubungan 

kekerabatan. Dengan demikian, tujuan dan hikmah perkawinan tidak 

 
69 Muhammad Subhan, Arisman Arisman, and Jumni Nelli, “Strategi Ketahanan Keluarga 

Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Maqashid Al-Syari’ah,” Al Yasini : Jurnal 

Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 234–234, 

https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446. 



35 
 

 

hanya mengatur relasi privat, tetapi juga menjamin terciptanya tatanan 

masyarakat yang harmonis dan bermartabat70 

e. Walimatul Urs 

Secara bahasa, walīmah berasal dari kata al-walmah yang berarti 

pertemuan atau berkumpulnya sesuatu. Dalam istilah fikih, walīmatul 

‘urs berarti jamuan makan yang diadakan sebagai ungkapan rasa syukur 

kepada Allah SWT atas terlaksananya akad nikah. Para ulama sepakat 

bahwa walimah merupakan sunnah yang dianjurkan, baik bagi pihak 

mempelai pria maupun keluarganya, sebagai bentuk pengumuman 

pernikahan kepada masyarakat dan mempererat tali silaturahm. Secara 

umum, walimah merujuk pada hidangan yang disajikan untuk tamu 

undangan atau orang lain. Acara walimah dapat diselenggarakan baik 

saat akad nikah berlangsung, setelahnya, atau pada hari pernikahan 

(setelah pertemuan suami-istri), tergantung pada tradisi dan kebiasaan 

yang berlaku dalam masyarakat. 

Dalil yang paling terkenal tentang walimah adalah hadis dari 

Anas bin Malik RA, bahwa Rasulullah SAW bersabda kepada 

Abdurrahman bin Auf setelah menikah: 

 أَوْلَْ وَلَوْ بِشَاةٍ 71
Artinya: 

Adakanlah walimah, walaupun hanya dengan seekor kambing." 

(HR. al-Bukhari dan Muslim). 

 

 
70 Rahman & Abdullah, “Marriage as a Religious and Social Institution in Contemporary 

Muslim Society,” Journal of Islamic Family Studies,  2020, hlm. 112-128.  
71 Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, Bāb al-Walīmah 

wa Law bi Shāh, no. 5167; Muslim bin al-Ḥajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Nikāḥ, no. 1427. 



36 
 

 

Mayoritas ulama, seperti Imam al-Nawawi dan Imam Ibn 

Qudamah, berpendapat bahwa walimah hukumnya sunnah mu’akkadah. 

Hikmah dari pelaksanaan walimah antara lain adalah mengumumkan 

pernikahan Quran Surat Al-Baqarah: 185 Mendorong untuk 

membesarkan syiar Allah, sebagaimana dinyatakan: 

   ُ وَلَعَ يرُِيْدُ اللّٰه هَدٰىكُمْ  مَا  عَلٰى   َ وَلِتكَُبرُِّوا اللّٰه ةَ  الْعِدَّ وَلِتكُْمِلوُا  الْعسُْرََۖ  بِكُمُ  يرُِيْدُ  وَلََ  الْيسُْرَ  لَّكُمْ  بِكُمُ 

 تشَْكُرُوْنَ 72

 Ayat mendorong untuk membesarkan syiar Allah, menghindarkan dari 

fitnah, serta mempererat hubungan sosial melalui jamuan makan. 

Walimah juga menjadi bentuk syukur kepada Allah SWT atas nikmat 

pernikahan yang diterima. 

Walimah dapat diselenggarakan dengan jenis makanan apapun, 

sesuai dengan kemampuan yang ada. Hal ini tercermin dalam praktik 

Nabi SAW, di mana perbedaan jenis walimah yang beliau adakan 

bukanlah untuk membedakan atau mengistimewakan satu dari yang 

lainnya, melainkan disesuaikan dengan keadaan, apakah dalam situasi 

sulit atau lapang. Untuk menunjukkan perhatian serta memeriahkan 

acara dan menggembirakan tuan rumah yang mengundang, maka orang 

yang diundang ke walimah wajib untuk hadir dan menghadirinya. 

Adapun wajibnya mendatangi undangan walimah, apabila: 

1) Tidak ada halangan syar’i. 

 
72  Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. al-Baqarah [2]: 185. 



37 
 

 

2) Dalam walimah tersebut, tidak diselenggarakan perbuatan 

yang munkar. 

3) Tidak ada pembedaan antara orang kaya dan miskin. 

Jika dalam acara walimah perkawinan hanya mengundang orang 

kaya, maka hukumnya menjadi makruh. Pelaksanaan walimah dalam 

acara perkawinan memiliki beberapa manfaat atau hikmah, di antaranya 

sebagai berikut: 

1) Sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT. 

2) Sebagai simbol penyerahan anak gadis dari orang tua kepada 

suami. 

3) Menjadi tanda sahnya akad nikah. 

4) Menandakan awal kehidupan baru bagi pasangan suami istri. 

5) Sebagai realisasi makna sosiologis dari akad nikah. 

6) Sebagai pengumuman kepada masyarakat bahwa kedua 

mempelai telah resmi menjadi suami istri, sehingga 

masyarakat tidak curiga terhadap perilaku mereka.73 

 Dalam konteks sosial masyarakat Muslim, walīmatul ‘urs 

tidak hanya dipahami sebagai ekspresi syukur, tetapi juga sebagai 

instrumen publikasi yang berfungsi menjaga transparansi status 

pernikahan di tengah masyarakat. Penegasan ini penting agar tidak 

timbul syubhat atau dugaan hubungan di luar pernikahan yang dapat 

 
73 Tihami and Sahrani, Fikih munakahat, hlm.131-151. 



38 
 

 

mencederai kehormatan kedua mempelai. 74  Tradisi walimah juga 

mencerminkan nilai keterbukaan (i‘lân al-nikāḥ) yang menjadi prinsip 

penting dalam hukum keluarga Islam untuk menghindari praktik nikah 

sirri yang sering kali menimbulkan masalah administratif dan hukum. 

Dengan demikian, walimah berfungsi sebagai penguatan legitimasi 

sosial terhadap akad nikah sekaligus menjaga keteraturan dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Selain memiliki dimensi ibadah, pelaksanaan walimah juga 

mengandung nilai-nilai etis yang menegaskan pentingnya 

kesederhanaan dan kepatutan. Ulama kontemporer menekankan 

bahwa walimah tidak boleh dibebani dengan unsur kemewahan 

berlebihan, utang yang memberatkan keluarga, ataupun praktik yang 

bertentangan dengan syariat seperti hiburan yang melalaikan.75 Prinsip 

kesederhanaan ini sejatinya meneladani praktik Nabi SAW yang 

mengadakan walimah sesuai kemampuan, bahkan terkadang hanya 

menyajikan makanan yang sederhana. Dengan demikian, walīmatul 

‘urs seharusnya tetap berorientasi pada substansi syukur dan 

silaturahmi, bukan pada aspek kompetisi sosial yang menjadi beban 

bagi keluarga. 

Dalam perspektif hukum modern, pelaksanaan walimah juga 

berhubungan dengan penguatan institusi keluarga melalui mekanisme 

 
74 Zulkarnain, “Public Function of Walimah in Preventing Secret Marriage,” Journal of 

Islamic Family Law Studies 6, no. 2 (2020), hlm.112. 
75  Nurhayati, “Ethical Principles in Islamic Wedding Ceremonies: A Contemporary 

Review,” Al-Manahij: Journal of Islamic Law 15, no. 1 (2021), hlm.56. 



39 
 

 

sosial yang mendukung keberlanjutan kehidupan rumah tangga. 

Walimah dipandang sebagai sarana membangun dukungan sosial dari 

lingkungan sekitar, karena kehadiran masyarakat dalam acara tersebut 

mencerminkan adanya jaringan sosial yang siap membantu pasangan 

dalam menjalani kehidupan berumah tangga. Penelitian mutakhir 

menunjukkan bahwa dukungan sosial dari keluarga besar dan 

masyarakat memiliki kontribusi signifikan terhadap stabilitas awal 

pernikahan, terutama pada masyarakat komunal seperti di Indonesia. 

Oleh sebab itu, walimah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga 

berperan sebagai strategi sosial untuk memperkuat ketahanan 

keluarga.76 

3. Adat Istiadat 

a. Adat Secara Umum 

Adat merupakan kata yang ada pada bahasa Arab yakni " العادة " 

yang memiliki makna kebiasaan, 77  namun jika kita melihat 

pengertiannya pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), maka 

memiliki arti sebuah aturan pada perbuatan yang mana itu lazim 

dilakukan atau diturut dari atau sejak dahulu kala.78 Adat sendiri bisa 

diartikan dengan sebuah perilaku pada diri seseorang yang terus 

menerus dilakukan dengan cara tertentu, dimana cara tersebut kemudian 

diikuti oleh masyarakat luar dalam waktu yang lama. Adat juga 

 
76  Rasyid, Ahmad. “Social Support and Marital Stability in Muslim Communities,” 

Indonesian Journal of Family Studies 9, no. 1 (2022),hlm. 41. 
77 Yulia, Hukum Adat, 1st ed. (Lhokseumawe: Unimal Press, 2016), hlm.1 
78 Sugono et al., Kamus Besar Bahasa Indonesia, hlm.11. 



40 
 

 

dipahami sebagai tradisi lokal atau disebut dengan local costum dimana 

adat itu mengatur interaksi masyarakat, dalam eksiklopedia 

menyebutkan bahwasanya adat diartikan dengan kebiasaan atau tradisi 

yang terdapat pada masyarakat dan dilakukan secara berulang serta 

turun temurun. Kata adat juga lazim dipakai tanpa membedakan mana 

yang mempunyai sanksi atau disebut dengan hukum adat dan mana 

yang tidak memiliki sanksi, kedua hal tersebut sama-sama disebut 

dengan adat.79 

Dikatakan oleh Koen Cakraningrat bahwasanya adat merupakan 

sebuah bentuk dari perwujudan kebudayaan dimana adat juga 

digambarkan sebagai sebuah tata kelakuan. Adat sendiri juga 

merupakan sebuah norma atau aturan tidak tertulis yang mana memiliki 

keberadaan yang sangat kuat dan mengikat sehingga jikalau ada 

seseorang yang melanggarnya maka bisa dikenakan sebuah sanksi.80 

Hasbie Ash-Shiddieqy juga memberikan pengertian terkait adat dengan 

sebuah pekerjaan yang dilakukan secara berulang dan dilakukan oleh 

perorangan atau oleh golongan. Selain itu juga adat diartikan dengan 

sebuah kebiasaan yang mana seakan-akan hal tersebut telah biasa 

dikerjakan oleh kalangan masyarakat dan hal tersebut juga biasa 

 
79  Widyastuti, “Tradisi Langkahan Dalam Persfektif Hukum Islam : Studi Di Dusun 

Ngringin, Desa Jatipurwo, Kecamatan Jatipuro, Kabupaten Karanganyar, Jawa Tengah” 

(Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2011), hlm. 18. 
80 Mario Florentino, “Pengaruh Adat Istiadat Terhadap Perkembangan Anak Usia Sekolah 

Dasar Di Kota Maumere,” Bada’a : Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (2022), hlm. 248. 

 



41 
 

 

dilakukan oleh mereka sehingga jikalau sampai ada yang 

melanggarnya, maka itu bisa ada sanksi yang berlaku.81 

Kata adat sering disambungkan dengan kata istiadat, dimana jika 

disambungkan menjadi perkataan adat istiadat memiliki makna yaitu 

sebuah tata kelakuan yang memiliki sifat kekal dan turun-temurun dari 

setiap generasi yang ada serta merupakan warisan, sehingga menjadi 

kuatlah integrasinya terhadap pola-pola perilaku yang ada pada 

masyarakat. Para ahli juga memberikan pendapatnya terkait pengertian 

dari adat istiadat. Koen Cakraningrat mengatakan bahwasanya adat 

adalah sebuah bentuk perwujudan dari kebudayaan atau sebuah 

gambaran dari tata kelakuan atau perilaku, beliau juga mengatakan 

bahwasanya adat merupakan norma atau sebuah aturan yang tidak 

tertulis namun keberadaannya cukup mengikat dimana jika melanggar 

maka akan dikenai sanksi. Jalaludin Tunsam mengutarakan bahwasanya 

adat istiadat itu berasal dari asal kata bahasa Arab yakni 'adah' yang 

bermakna kebiasaan atau cara, maksudnya adalah sebuah gagasan yang 

mengandung sebuah nilai kebudayaan atau kebiasaan atau norma atau 

hukum yang ada pada suatu daerah yang terdapat sebuah sanksi tertulis 

atau tidak tertulis jika melanggar atau tidak mematuhinya.82 

Selain sebagai konstruksi sosial yang diwariskan secara turun-

temurun, adat dalam perspektif kontemporer juga dipahami sebagai 

 
81  Amir Mu’alillm, “Adat Kebiasaan Dan Kedudukan Dalam Perkembangan Hukum 

Islam Di Indonesia,” Jurnal Al-Mawarid, no. 4 (1996), hlm.15 
82  Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di 

Indonesia,” Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), hlm. 862 



42 
 

 

sistem nilai yang hidup (living values system) yang terus beradaptasi 

dengan dinamika masyarakat, tanpa kehilangan akar normatifnya. 

Perubahan sosial, modernisasi, dan regulasi negara tidak menjadikan 

adat sepenuhnya statis, melainkan memunculkan proses negosiasi 

budaya yang memungkinkan adat tetap relevan dalam mengatur 

perilaku masyarakat.83 Di banyak daerah, adat bahkan berfungsi sebagai 

mekanisme penyelesaian sengketa yang lebih diterima oleh masyarakat 

karena dianggap merepresentasikan rasa keadilan lokal, terutama dalam 

perkara keluarga dan tanah ulayat.84 Kajian antropologi hukum terbaru 

menekankan bahwa adat istiadat memiliki peran strategis dalam 

membentuk identitas kolektif dan ketahanan sosial suatu komunitas, 

sekaligus membantu melestarikan nilai-nilai moral, simbolik, dan 

spiritual yang tidak selalu bisa dijangkau melalui hukum negara.85 

b. Adat dalam Islam 

Di dalam Islam, adat dan urf merupakan sebuah kata yang cukup 

akrab didengar, dimana kedua kata tersebut sering mengalami 

kerancuan, memiliki makna yang sama secara sinonim, namun memiliki 

perbedaan secara antonim. Hal ini dapat dilihat pada masdar kata 

tersebut, dimana kata adat memiiki masdar yakni al-awd dan al-

muawadah yang memiliki makna pengulangan kembali, sementara pada 

 
83  Satria, Ardhian. “Transformasi Adat dalam Masyarakat Kontemporer.” Jurnal 

Antropologi Indonesia, 2020, hlm. 68-70. 
84  Dewi, Ni Luh Putu. “Peran Adat dalam Penyelesaian Konflik Komunitas Lokal.” 

Jurnal Hukum & Pembangunan, 2018, hlm.200. 
85 Nugroho, Aditya. “Adat dan Identitas Sosial dalam Perspektif Antropologi Hukum.” 

Jurnal Masyarakat & Budaya, 2021, hlm. 125.  



43 
 

 

kata urf memiliki masdar dari kata al-muta'araf yang memiliki makna 

saling mengetahui,86 selain itu juga jika kita menelaah pengertian 'urf 

lebih lanjut pada segi bahasa, maka kata urf dan ma'ruf merupakan 

sebuah sinonim yang perkataan tersebut disebutkan dalam Al-Quran. 

Kata ini juga merujuk kepada makna yang ada pada urf yakni sebuah 

kebiasaan atau praktik yang sudah umum di dalam suatu kelompok 

masyarakat yang praktek ini bisa saja baik atau buruk.87 

Menurut Thalib, penyiaran pernikahan dapat dilakukan sesuai 

dengan adat setempat. Dengan demikian, hukum adat harus sesuai 

dengan hukum syari'ah yang berlaku, dan jika sesuai dengan hukum 

Islam, hukum adat tersebut dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Hal 

ini didukung oleh kaidah yang menyatakan bahwa "Adat ('urf) itu dapat 

dijadikan sebagai sumber hukum”.88 

Urf merupakan salah satu rujukan hukum yang digunakan oleh 

Madzhab Hanafi dan Maliki,  yang dapat diterjemahkan sebagai 

“kebiasaan”. Kata ini disebutkan dalam Al-Qur’ân, surah al-A’raf (7) 

pada ayat 199. Dalam ayat itu, tulis Quraish Shihab, memiliki makna 

yang sama dengan kata معروف yaitu sesuatu yang dikenal dan 

dibenarkan keberadaanya oleh masyarakat. Meskipun terdapat 

 
86  Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di 

Indonesia,” Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), hlm. 862. 
87 Faiz Zainuddin, “Konsep Islam Tentang Adat,” Jurnal Lisan Al-Hal 9, no. 2 (2015), 

hlm.392. 
88 M Thalib, Perkawinan Menurut Islam (Jakarta: Prenada Media, 2008), hlm.45. 



44 
 

 

perbedaan pada sisi kebahasaan dan kronologis, adat dan ‘Urf memiliki 

makna yang sama.89 

‘Urf berasal dari kata ‘arafa yang mempunyai derivasi kata 

alma‘ruf yang berarti sesuatu yang dikenal atau diketahui. Sedangkan 

‘urf menurut bahasa adalah kebiasan yang baik. Adapun pengertian ‘urf 

adalah sesuatu perbuatan atau perkataan dimana jiwa merasakan suatu 

ketenangan dalam mengerjakannya karena sudah sejalan dengan logika 

dan dapat diterima oleh watak kemanusiaannya.  Menurut fuqaha, ‘urf 

adalah segala sesuatu yang telah menjadi kebiasaan masyarakat dan 

dilakukan terus-menerus, baik berupa perkataan maupun perbuatan. 

Maka dapat dipahami, ‘urf adalah perkataan atau perbuatan baik yang 

telah populer dan dikerjakan oleh orang banyak dalam masyarakat. 

Artinya ‘urf merupakan kebiasaan baik yang dilakukan secara berulang-

ulang oleh masyarakat.90 

‘Urf terbagi dalam enam jenis, yang diklasifikasi berdasarkan 

bentuk, teritoris keberlakuan dan validitas penggunaannya. Dari 

klasifikasi pertama, yakni berdasarkan bentuknya, diturunkan dua jenis 

‘urf yakni 'urf al-lafzhi (kebiasaan yang berkaitan dengan ungkapan) dan 

'urf al-'amali (kebiasaan yang berbentuk perbuatan). Kedua, Berdasarkan 

cakupannya, ‘urf terbagi menjadi 'urf 'am (kebiasaan yang bersifat 

umum) dan 'urf khas (kebiasaan yang bersifat khusus). Klasifikasi yang 

 
89 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Fiqh, terj. Saefullah Ma’sum (Jakarta: Pustaka Firdaus, 

2017), hlm.442. 
90 Muhammad Furqan and Syahrial Syahrial, “Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum 

Dalam Mazhab Syāfi’Ī,” Jurnal Al-Nadhair 1, no. 2 (2022), hlm.89. 



45 
 

 

pertama mengidentifikasi kebiasaan yang dipraktikkan di seluruh daerah 

secara umum (‘amm) dilakukan. Pada kontekes yang lebih terbatas ada 

‘urf yang dilakukan sebagian masyarakat saja (khash).91 

Ketiga, Berdasarkan keabsahannya menurut pandangan syara', 

yaitu 'urf shahih (kebiasaan yang dianggap sah) dan 'urf fasid (kebiasaan 

yang dianggap rusak). Praktik kebiasaan masyarakat yang tidak 

bertentangan dengan syarak akan dinilai sebagai ṣhahih (benar). 

Kebalikannya, jika kebiasaan suatu masyarakat bertentangan dengan 

prinsip-prinsip syara’ atau kebiasaan itu mengarah pada sesuatu yang 

membahayakan maka akan dinilai sebagai fasid (tidak benar).92 

Para Ulama sepakat bahwa tidak semua ‘urf bisa dijadikan 

sebagai dalil untuk menetapkan hukum Islam.’urf dapat diterima sebagai 

salah satu landasan hukum jika memenuhi syarat-syarat sebagai 

berikut:93   

1.) Tidak bertentangan dengan syariah 

2.) Tidak menyebabkan kemafsadahan dan tidak menghilangkan 

kemaslahatan 

3.) Telah berlaku umum dikalangan kaum muslim;  

4.) Tidak berlaku dalam ibadah mahdhoh 

 
91  A Djazuli, Ilmu Ushul Fiqh : Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum 

Islam, Cet.6 (Jakarta: Kencana, 2006), hlm.90. 
92 Satria Effendi, Ushul FiqIh (Jakarta: Kencana, 2005), hlm.154-155. 
93 Muhammad Mahmud Nasution, “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil 

Metode Hukum Islam,” Al - Mau’izhah : Jurnal Ilmu Keislaman Dan Ilmu-Ilmu Sosial 8, no. 2 

(2022), hlm.229-230 



46 
 

 

5.) ‘Urf tersebut sudah memasyarakat saat akan ditetapkan 

sebagai salah satu patokan hukum. 

Sementara itu, terdapat kaidah fikih lain berbunyi   الَْعاَدَةُ مُحَكَّمَة serta 

kaidah ًالَْمَشْرُوطُ لكََ شَرْطًا الْمَعْرُوفُ عُرْفا Seluruh kaidah ini, dan kaidah lain yang 

serupa, menunjukkan bagaimana kedudukan ‘Urf masyarakat dalam teori 

hukum Islam.  ‘Urf yang dimaksud disini tidak mesti sesuatu yang 

dipraktikkan pada era sahabat, melainkan mencakup ‘Urf setelahnya. 

Bagaimana pun, ahli-ahli hukum tetap memberlakukan sejumlah syarat 

dan ketentuan manakala hukum didasarkan pada ‘Urf masyarakat, baik 

ketika diposisikan sebagai sumber hukum atau dinilai tidak lebih dari 

dalil penunjang keputusan hukum saja, karena ‘Urf yang bertentangan 

dengan nash qath’i, yang berarti masuk dalam katagori fasid, tidak dapat 

dijadikan acuan hukum.94 

Peran adat (ʿurf) semakin mendapat penguatan sebagai bagian 

dari mekanisme penetapan hukum, terutama pada wilayah muamalah dan 

sosial kemasyarakatan. Hal ini sejalan dengan pandangan para ushuliyyin 

modern yang menegaskan bahwa fleksibilitas syariat memungkinkan 

penerimaan adat sepanjang memenuhi prinsip kemaslahatan dan tidak 

bertentangan dengan teks syar‘i. Karena itu, adat sering diposisikan 

sebagai instrumen harmonisasi antara norma agama dan realitas sosial 

yang terus berubah, termasuk dalam isu perkawinan, kewarisan, dan 

penyelesaian sengketa keluarga. Dalam banyak kasus, keberlakuan adat 

 
94 Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih, hlm.33. 

 



47 
 

 

justru membantu menjaga stabilitas sosial karena ia tumbuh dari 

kebutuhan masyarakat sehingga lebih mudah diterima dan dipraktikkan. 

Para sarjana kontemporer juga menekankan bahwa keberlanjutan adat 

harus tetap berada dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah sebagai pedoman 

menjaga keadilan dan kemaslahatan publik.95 

Selain itu, relevansi adat dalam hukum keluarga Islam di 

Indonesia juga tampak dalam sejumlah regulasi yang mengakomodasi 

praktik lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. Kompilasi 

Hukum Islam (KHI), misalnya, memberi ruang bagi pelaksanaan tradisi 

seperti walimah, mahar adat, atau tahapan pernikahan khas daerah. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa negara memandang adat sebagai 

bagian integral dari struktur sosial yang turut membentuk praktik 

keagamaan. Para peneliti kontemporer menilai bahwa sinergi antara adat 

dan hukum Islam menjadi wujud ijtihad sosial yang mampu menjawab 

kebutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia. Dengan demikian, 

adat tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai 

sumber hukum sekunder yang hidup (living law) dalam masyarakat 

Muslim Indonesia.96 

c. Adat Perkawinan Melayu   

Secara garis besar tradisi perkawinan masyarakat Melayu di 

Kepulauan Riau memiliki kesamaan sebagaimana di Natuna. Hal ini 

 
95  Syamsuddin, Sahiron. Contemporary Approaches to Ushul Fiqh and Islamic Law 

Reform. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 2021 
96 Amiruddin & Zainal Abidin. “The Role of ‘Urf in the Application of Islamic Family 

Law in Indonesia.” Journal of Islamic Law Studies, vol. 9, no. 2, 2020, hlm. 90-99. 



48 
 

 

dikarenakan keduanya bersumber pada akar budaya Melayu yang kuat. 

Tradisi ini diwarnai dengan nilai-nilai keagamaan, adat istiadat, dan 

norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Prosesi perkawinan 

tidak hanya menjadi ritual sosial, tetapi juga sarana internalisasi nilai-

nilai keagamaan yang membentuk karakter dan identitas keluarga baru.97 

Pada tahap-tahap prosesi seperti merisik, meminang, dan akad nikah, 

tampak perpaduan harmonis antara nilai adat, syariat Islam, dan etika 

sosial masyarakat setempat. Tradisi ini juga berfungsi sebagai 

mekanisme pewarisan norma dan penguatan solidaritas sosial antar 

keluarga maupun komunitas.98  Hingga kini, adat perkawinan Melayu 

tetap dipertahankan sebagai simbol kehormatan dan keluhuran budaya 

meskipun mengalami adaptasi seiring perkembangan zaman. Secara 

umum, tahapan perkawinan masyarakat Melayu Natuna terbagi menjadi 

tiga bagian utama: pra-akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad. Masing-

masing tahapan tersebut memiliki prosesi dan makna simbolik 

tersendiri.99 

Tahapan pertama dalam proses perkawinan adalah tahapan pra-

akad, yang dimulai dengan kegiatan "merisik". Dalam masyarakat 

Natuna, merisik dilakukan oleh keluarga pihak laki-laki untuk 

menyelidiki latar belakang calon pengantin perempuan secara diam-

 
97 Yusri, Muhammad. “Identitas Budaya Melayu dalam Tradisi Perkawinan di Kepulauan 

Riau.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, 2021, hlm.88-90.  
98 Sari, Nurfadillah. “Internalisasi Nilai Islam dalam Adat Perkawinan Melayu.” Jurnal 

Sosial & Agama, 2019, hlm. 150. 
99  Saiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in 

Kepulauan Riau Based on Maqāṣid Sharīah Perspective.” 



49 
 

 

diam. Biasanya, orang yang ditugaskan adalah tokoh masyarakat atau 

kerabat dekat yang bijaksana dan memiliki tutur kata yang halus. Tujuan 

utama merisik adalah untuk mengetahui status calon mempelai 

perempuan serta memastikan bahwa ia belum memiliki hubungan 

khusus dengan pria lain, sekaligus mengenal lebih jauh sifat, akhlak, dan 

keturunan pihak perempuan.100 

Jika hasil merisik dianggap sesuai, proses dilanjutkan ke tahap 

meminang, yang dalam bahasa lokal Natuna kadang disebut juga 

sebagai “bertepuk pinang”. Pada tahap ini, utusan dari pihak pria 

membawa maksud untuk menyampaikan lamaran secara resmi. Utusan 

ini biasanya terdiri dari orang tua yang dituakan, dukun adat, atau tokoh 

yang dihormati. Proses ini dilakukan dengan membawa "tepak sirih 

lengkap", sebagai lambang peminangan. Dalam suasana penuh santun, 

lamaran disampaikan dengan bahasa berpantun dan kiasan. Apabila 

pihak perempuan menyambut baik, maka dilanjutkan dengan penetapan 

hari dan tanda pertunangan.101 

Setelah pinangan diterima, prosesi menghantar tanda 

dilangsungkan. Dalam tradisi melayu Natuna, tanda ini umumnya 

berupa cincin emas, selembar kain songket, atau barang berharga lain 

sesuai kesepakatan. Tanda ini menjadi simbol ikatan resmi antar dua 

keluarga, sekaligus peneguhan bahwa gadis tersebut telah bertunangan. 

 
100 O.K. Nizami Jamil, Adat Perkawinan Melayu (Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008), 

hlm.10. 
101  Edi Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau 

(Pekanbaru: Unripress, 2000), hlm.10. 



50 
 

 

Penyerahan dilakukan dalam suasana adat, diiringi doa selamat dan 

pemberian petuah oleh tetua adat. Momentum ini juga dimanfaatkan 

untuk menetapkan jumlah "belanja kawin" yang akan diserahkan pada 

waktu mendatang.102 

Tahapan berikutnya adalah menghantar belanja, yaitu 

penyerahan mas kawin atau belanja kawin yang telah disepakati 

sebelumnya. Pihak laki-laki akan datang bersama rombongan keluarga 

besar membawa barang hantaran seperti uang belanja, pakaian, 

perlengkapan pengantin, serta pelengkap lainnya. Di Natuna, acara ini 

biasanya meriah dan melibatkan partisipasi masyarakat sekitar. Barang 

hantaran dibawa dalam bentuk "baki" atau "dulang" yang dihias cantik, 

disertai pantun dan pembacaan doa.103 

Setelah persiapan materi terpenuhi, dilakukan kegiatan 

menegakkan bangsal, yaitu mendirikan tenda dan pelaminan untuk 

menyambut hari besar. Bangsal ini dibangun secara gotong royong oleh 

warga sekitar dan kerabat kedua mempelai. Biasanya bangsal terdiri dari 

dua bagian: bangsal jemputan untuk menerima tamu dan bangsal 

penanggah sebagai dapur umum.104  

 
102  Asrizal Saiin et al., “Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay 

Countries: An ’Urf Perspective,” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 10, 

no. 1 (June 2023): 1, https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725. 
103 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial 

Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” Al-Ahwal: 

Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2, 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207. 
104 Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau, hlm.23. 



51 
 

 

Beberapa hari menjelang akad, dilangsungkan prosesi 

menggantung tabir, yaitu kegiatan menghias pelaminan dengan kain 

berwarna-warni seperti kuning, hijau, dan merah. Pelaminan dihias oleh 

“mak andam” yang dibantu oleh para pemuda kampung. Selain tabir, 

ditata juga kamar pengantin, tempat bersanding, dan ruang untuk acara 

berandam. Warna-warna yang digunakan mencerminkan kegembiraan 

dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang harmonis. 

Prosesi penting lainnya adalah berandam, yang dilakukan 

khusus oleh mempelai perempuan. Tradisi ini bertujuan untuk 

mempercantik dan membersihkan diri secara lahir dan batin. Dalam 

tradisi Natuna, berandam dipimpin oleh mak andam dan dilakukan 

dengan penuh khidmat. Prosesi ini diiringi dengan pembacaan doa, zikir, 

serta salawat, dan dilaksanakan di rumah kediaman pengantin 

perempuan dengan kehadiran para tetua dan kerabat perempuan.105 

Setelah tahapan persiapan selesai, tibalah pada pelaksanaan akad 

nikah, yang merupakan inti dari seluruh rangkaian perkawinan. Di 

Natuna, akad nikah lazimnya dilakukan di rumah pihak perempuan dan 

dipimpin oleh penghulu dari Kantor Urusan Agama. Sebelum berangkat 

ke rumah calon istri, calon mempelai pria akan meminta restu orang tua 

dan membaca doa. Setelah ijab kabul dilafalkan dan dinyatakan sah oleh 

saksi, pengantin pria menyampaikan taklik talak sebagai bentuk 

perjanjian lisan kepada istrinya, disaksikan oleh keluarga besar. 

 
105 Ibid.hlm.24 



52 
 

 

Usai akad nikah, acara dilanjutkan ke tahap pasca-akad, dimulai 

dengan pembacaan Berzanji dan khatam Al-Qur’an. Tradisi ini 

merupakan bentuk rasa syukur kepada Allah SWT atas terselenggaranya 

pernikahan, serta doa agar rumah tangga yang dibangun menjadi 

keluarga yang diberkahi. Pengantin perempuan akan membacakan ayat-

ayat Al-Qur’an, mengenakan busana khas Melayu, dan didampingi oleh 

guru mengaji sebagai simbol kedewasaan dan kematangan spiritual. 

Acara puncak dalam pasca-akad adalah persandingan, yaitu saat 

kedua mempelai duduk bersanding di atas pelaminan. Di Natuna, acara 

ini dilaksanakan pada siang hari dengan jamuan makan adat kepada para 

tamu. Hidangan disajikan secara tradisional, menggunakan talam besar 

yang dimakan secara bersama-sama. Prosesi ini dimeriahkan dengan 

musik kompang, pertunjukan silat, serta pantun sambut dari para tokoh 

adat. 

Prosesi berikutnya adalah tepuk tepung tawar, yaitu ritual 

simbolik untuk memberkati kedua mempelai dengan air wangi dan 

taburan beras kuning. Tokoh-tokoh penting seperti ulama, dukun adat, 

dan orang tua secara bergantian melakukan tepuk tepung tawar sambil 

mengucapkan doa dan harapan. Dalam masyarakat Natuna, tepuk tepung 

tawar merupakan simbol restu agar rumah tangga kedua mempelai 

langgeng, subur, dan penuh kedamaian. 

Prosesi menyembah juga menjadi bagian penting dalam tradisi 

Natuna. Kedua mempelai akan menyembah kepada kedua orang tua, 



53 
 

 

keluarga besar, serta tokoh adat sebagai simbol penghormatan dan 

permohonan maaf. Gerakan menyembah ini dilakukan dengan penuh 

khidmat, sebagai bentuk pengakuan atas jasa dan bimbingan orang tua. 

Dalam masyarakat Melayu, menyembah adalah cerminan dari nilai 

sopan santun dan penghargaan terhadap yang lebih tua.106 

Prosesi terakhir dalam rangkaian adat perkawinan Melayu 

Natuna adalah mandi mande atau dikenal juga sebagai mandi damai. 

Acara ini dilaksanakan pada hari berikutnya setelah persandingan. 

Pengantin melakukan mandi bersama menggunakan air yang dicampur 

bunga dan jeruk purut sebagai simbol pembersihan diri. Mandi ini 

dipercaya membawa keberkahan dan kesuburan dalam kehidupan rumah 

tangga. Setelah mandi, dilanjutkan dengan acara “ketupat lepas” sebagai 

lambang pelepasan masa lajang dan dimulainya hidup baru. 

Tradisi perkawinan masyarakat Melayu Natuna merupakan 

rangkaian adat yang kaya makna, mencerminkan perpaduan harmonis 

antara nilai-nilai budaya, keagamaan, dan norma sosial. Setiap tahap, 

mulai dari pra-akad, pelaksanaan akad, hingga pasca-akad, memiliki 

fungsi simbolik yang memperkuat identitas budaya serta hubungan 

antarkeluarga dan komunitas. Prosesi-prosesi seperti merisik, 

meminang, menghantar belanja, berandam, hingga tepuk tepung tawar 

menunjukkan bagaimana adat berperan dalam membentuk ketertiban 

dan makna spiritual dalam perkawinan. Pelaksanaan akad nikah yang 

 
106 Tenas Effendy, Adat dan Upacara Perkawinan Melayu, (Pekanbaru: Yayasan Pusat 

Studi Kebudayaan Melayu Riau, 2004), hlm. 45–47. 



54 
 

 

menjadi inti acara juga menegaskan bahwa ajaran Islam menjadi 

landasan utama dalam tradisi Melayu Natuna. Secara keseluruhan, 

tradisi perkawinan ini tidak hanya melambangkan penyatuan dua 

individu, tetapi juga penguatan nilai-nilai leluhur yang terus diwariskan 

lintas generasi. 

4. Sosiologi Hukum Islam 

Secara etimologis, istilah “sosiologi” berasal dari bahasa Latin 

socius yang berarti teman atau kawan, dan logos dari bahasa Yunani yang 

berarti ilmu. Jadi, sosiologi dapat dimaknai sebagai ilmu yang mempelajari 

kehidupan sosial masyarakat. Sementara itu, “hukum” secara bahasa berasal 

dari bahasa Arab ḥukm yang berarti keputusan, aturan, atau ketetapan. 

Dalam konteks keilmuan, hukum merujuk pada sistem norma yang 

mengatur kehidupan masyarakat. Dengan demikian, sosiologi hukum 

merupakan cabang ilmu yang mempelajari hubungan timbal balik antara 

hukum dan gejala sosial yang ada dalam masyarakat.107 

Menurut Satjipto Rahardjo, sosiologi hukum adalah pendekatan yang 

melihat hukum bukan sebagai norma belaka, melainkan sebagai institusi 

sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. Ia menyatakan bahwa 

hukum tidak cukup hanya dilihat dari teks undang-undang, tetapi juga 

bagaimana hukum itu bekerja dalam kehidupan nyata. Pendekatan ini lebih 

memahami hukum sebagai perilaku sosial (law as social behavior).108 

 
107 Satjipto Rahardjo, Ilmu Hukum, (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2000), hlm.53. 
108 Satjipto Rahardjo, Sosiologi Hukum: Perkembangan Metode dan Pilihan Masalah, 

(Yogyakarta: Genta Publishing, 2009), hlm.14. 



55 
 

 

Dalam konteks tersebut, hukum tidak dapat berdiri sendiri tanpa 

mempertimbangkan aspek sosial dan budaya. Satjipto memandang bahwa 

hukum harus diresapi dengan nilai-nilai kemanusiaan karena hukum yang 

tidak sesuai dengan struktur sosial masyarakat akan kehilangan makna dan 

efektivitasnya. Oleh karena itu, sosiologi hukum berperan penting dalam 

memahami hukum sebagai produk sosial yang dipengaruhi oleh dinamika 

masyarakat.109 

Masuk pada sosiologi hukum Islam, M. Atho Mudzhar menjelaskan 

bahwa sosiologi hukum Islam merupakan pendekatan yang melihat hukum 

Islam sebagai fenomena sosial yang hidup dan berkembang dalam ruang 

dan waktu. Ia menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya bersumber dari 

teks syariat, tetapi juga berinteraksi dengan kultur, sejarah, dan struktur 

sosial umat Islam.110 

Selain itu, pendekatan sosiologi hukum menekankan bahwa 

keberlakuan sebuah aturan tidak hanya ditentukan oleh kekuatan formalnya, 

tetapi juga oleh sejauh mana norma tersebut diterima, dipahami, dan 

dipraktikkan oleh masyarakat. 111  Hukum yang baik adalah hukum yang 

mampu mengakomodasi kebutuhan masyarakat, selaras dengan struktur 

sosialnya, serta mampu merespons perubahan sosial yang terjadi secara 

 
109 Satjipto Rahardjo, Hukum dan Masyarakat, (Bandung: Angkasa, 1980), hlm.45. 
110 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, (Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 1992), hlm.74. 
111 Kusnadi, “Socio-Legal Perspective in Indonesian Legal Development,” Journal of Law 

and Society Studies, 2021, hlm. 14. 



56 
 

 

cepat.112 Oleh karena itu, penelitian dalam ranah sosiologi hukum sering 

menyoroti bagaimana hukum diimplementasikan, termasuk kendala, 

resistensi, atau adaptasi yang muncul dalam praktik. Ketika hukum gagal 

menyesuaikan diri dengan perubahan sosial, maka jarak antara law in the 

books dan law in action semakin melebar, sehingga efektivitas hukum 

menjadi lemah 

Dalam pandangan Atho Mudzhar, hukum Islam mengalami proses 

ijtihad sosial, di mana pemahaman terhadap hukum tidak semata-mata 

tekstual, tetapi juga mempertimbangkan kebutuhan sosial masyarakat. Oleh 

karena itu, pendekatan sosiologis terhadap hukum Islam dapat memberikan 

ruang kontekstualisasi dan adaptasi hukum dalam kehidupan masyarakat 

Muslim kontemporer. 

Muti Arto juga menyumbangkan pemikiran dalam konteks sosiologi 

hukum Islam dengan menjelaskan bahwa hukum Islam dapat dianalisis 

sebagai sistem nilai yang hidup dalam masyarakat, yang terus berinteraksi 

dengan norma-norma sosial. Dalam pendekatannya, Muti Arto menyarankan 

agar penelitian hukum Islam juga memperhatikan konteks sosial, kultural, 

dan politik.113 

Di samping itu, perkembangan sosiologi hukum kontemporer 

menunjukkan adanya pergeseran paradigma, dari melihat hukum sebagai 

sistem statis menuju pemahaman yang lebih dinamis dan inklusif. Hal ini 

tercermin dalam kajian mengenai pluralisme hukum, yaitu adanya berbagai 

 
112 Ma’ruf, Ahmad, “Adaptasi Hukum terhadap Perubahan Sosial,” Indonesian Journal of 

Socio-Legal Studies, 2020, hlm. 55. 
113 Muti Arto, Sosiologi Hukum Islam, (Yogyakarta: UII Press, 2013), hlm.89. 



57 
 

 

sistem norma yang hidup berdampingan dalam satu masyarakat, seperti 

hukum negara, hukum adat, dan norma agama. 114  Pandangan ini 

menegaskan bahwa praktik hukum tidak pernah berdiri pada satu sumber 

tunggal, melainkan selalu dinegosiasikan dalam ruang sosial yang 

kompleks. Dengan demikian, analisis hukum melalui perspektif sosiologi 

hukum memungkinkan peneliti untuk memahami bagaimana kekuasaan, 

budaya, dan struktur sosial saling mempengaruhi dalam proses 

pembentukan dan implementasi hukum, sehingga hukum dapat dipandang 

lebih realistis dan berorientasi pada kebutuhan empiris masyarakat. 

Dalam konteks hukum keluarga Islam, sosiologi hukum memainkan 

peran penting dalam memahami bagaimana norma-norma hukum Islam 

tentang keluarga diterapkan dalam masyarakat. Hukum keluarga Islam 

mengatur tentang perkawinan, perceraian, hak dan kewajiban suami istri, 

warisan, dan pengasuhan anak. Semua aspek ini tidak bisa dilepaskan dari 

konteks sosial budaya masyarakat Muslim lokal.115 

Ketika hukum keluarga Islam dihadapkan dengan kenyataan sosial, 

seperti misalnya tradisi lokal atau kebiasaan masyarakat dalam praktik 

pernikahan dan perceraian, maka terjadi interaksi antara norma syariah dan 

norma sosial. Inilah yang menjadi perhatian utama sosiologi hukum 

keluarga Islam: bagaimana norma-norma itu berproses secara sosial.116 

 
114  Sari, Dewi Kurnia, “Legal Pluralism and Social Dynamics in Contemporary 

Indonesia,” Journal of Contemporary Law, 2019, hlm. 89. 
115 A. Qodri Azizy, Hukum Nasional: Eklektisisme Hukum Islam dan Hukum Umum, 

(Yogyakarta: Gama Media, 2004), hlm.57. 
116 Juhaya S. Praja, Sosiologi Agama, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), hlm.143. 



58 
 

 

Identifikasi terhadap realitas hukum keluarga Islam dapat dilakukan 

melalui studi lapangan, observasi, dan wawancara dengan pelaku hukum. 

Dengan pendekatan sosiologi hukum, peneliti tidak hanya bertanya “apa 

hukumnya” tetapi juga “mengapa masyarakat melakukannya seperti itu” dan 

“apa makna sosial di balik pelaksanaan hukum tersebut”.117 

Sebagai contoh, dalam kasus intervensi orang tua dalam rumah 

tangga anak atau tingginya angka perceraian di masyarakat Muslim, 

sosiologi hukum keluarga Islam berupaya menggali alasan sosiologis di 

balik fenomena tersebut. Apakah karena lemahnya fungsi penyuluh agama? 

Ataukah karena ketidaksesuaian antara norma fikih dengan konteks 

sosial?.118 Sosiologi hukum keluarga Islam tidak bersifat kaku, karena ia 

melihat hukum sebagai proses dinamis. Dalam tradisi Islam sendiri terdapat 

ruang ijtihad untuk merespon perubahan sosial. Di sinilah letak pentingnya 

pendekatan sosiologi hukum dalam mengembangkan hukum Islam agar 

tetap responsif terhadap dinamika masyarakat.119 

Pendekatan sosiologi hukum Islam penting untuk menganalisis 

bagaimana tradisi Beghambeh dipraktikkan dalam masyarakat Natuna, 

karena tradisi tersebut tidak hanya merefleksikan nilai budaya lokal, tetapi 

juga menunjukkan proses interaksi antara norma adat dan norma syariat. 

 
117  Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’ 

Mudzhar).hlm.21” 
118 Surya Fadhli, Rizki Amar, and M. Rezeki Rachmatullah. “Intervensi Orang Tua Dalam 

Rumah Tangga Anak Pada Masyarakat Sei Lekop, Bintan: Tinjauaan Sosiologi Hukum Islam Dan 

Strategi Membangun Keharmonisan Keluarga”. Bulletin of Community Engagement 4, no. 3 

(December 30, 2024): 725–734. 
119  Ahmatnijar Ahmatnijar, “Hukum Islam Fungsional Di Tengah Perubahan Sosial,” 

Jurnal El-Qanuniy: Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1 (June 2019): 1, 

https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5i1.1764. 



59 
 

 

Dalam konteks ini, hukum Islam tidak dipahami semata-mata sebagai teks 

yang statis, melainkan sebagai sistem nilai yang hidup dan beradaptasi 

dengan dinamika sosial masyarakat Muslim. 120  Hal ini sejalan dengan 

gagasan bahwa hukum Islam mengalami proses internalisasi dan 

institusionalisasi melalui praktik sosial masyarakat, sehingga tradisi seperti 

Beghambeh tidak hanya menjadi ekspresi budaya, tetapi juga cermin dari 

proses dialektika antara adat dan syariat dalam membentuk pola 

keberagamaan yang khas.121  

Dengan demikian, analisis terhadap Beghambeh tidak cukup 

dilakukan secara normatif-teologis, tetapi perlu melihat bagaimana 

masyarakat Natuna memaknai, merawat, dan mereproduksi tradisi tersebut 

dalam kerangka sosial yang terus berubah. Dalam menghadapi tradisi lokal 

seperti Beghambeh, penting agar analisis melampaui perspektif normatif-

teologis dan juga memasukkan pendekatan sosiologis yakni mengkaji 

bagaimana masyarakat setempat memaknai, merawat, dan memproduksi 

kembali tradisi tersebut dalam dinamika sosial yang terus berubah. Hal ini 

karena syariat dan adat dalam kehidupan nyata sering berinteraksi, 

membentuk praktik hidup yang dipengaruhi konteks budaya, struktur sosial, 

serta sejarah komunitas; sehingga adat bukan semata bonus budaya, 

melainkan bagian dari hukum sosial yang hidup (living law).122 

 
120  Asep Saeful Muhtadi, “Sosiologi Hukum Islam: Relasi Hukum, Agama, dan 

Masyaraka”, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019, 45. 
121 Nur Kholis, “Sosiologi Hukum Islam dan Dinamika Perubahan Sosial,” Al-Ahkam: 

Jurnal Ilmu Syariah 30, no. 1 (2020): 75. 
122 Yondrizal & Julhadi, “Sociology and Anthropology Approaches in Islamic Studies,” 

Al-Mudarris: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023), hlm.15. 



60 
 

 

Pendekatan sosiologi hukum memungkinkan kita memahami tradisi 

sebagai produk sosial sekaligus instrumen regulasi kultural yang mengatur 

perilaku, memediasi konflik, dan menjaga solidaritas komunitas, aspek-

aspek yang tidak dapat dipahami hanya dari teks agama. 123  Dengan 

demikian, analisis atas Beghambeh harus melibatkan observasi empiris, 

wawancara, dan kajian antropologis untuk menangkap nilai-nilai, makna 

simbolik, serta fungsi sosial tradisi tersebut dalam masyarakat  Natuna masa 

kini. 

B. Penelitian Terdahulu 

Salah satu syarat yang harus dipenuhi seorang peneliti untuk 

menunjukkan keaslian suatu penelitian yang dilakukan yaitu menegaskan 

perbedaannya dengan hasil-hasil penelitian sebelumnya yang sejenis dengan 

penelitian yang dilakukan. Oleh karena itu, merupakan suatu keharusan bagi 

setiap peneliti untuk melakukan penelusuran terhadap hasil-hasil penelitian 

terdahulu yang sejenis dengan penelitian yang dilakukannya sehingga dianggap 

sebagai penelitian dan bukan plagiarisme. Pada bagian ini penulis hendak 

memaparkan hasil-hasil penelitian terdahulu demi menunjukkan orisinalitas 

penelitian ini. Sejauh pembacaan yang telah penulis lakukan atas berbagai 

karya tulis ilmiah, telah banyak penulis jumpai karya-karya yang meneliti 

tentang tradisi dalam perkawinan Melayu dalam berbagai fokus dan perspektif. 

Berikut ini uraian masing-masing penelitian, yang peneliti kelompokkan ke 

dalam dua kelompok. 

 
123 Sri Astuti A. Samad, “Kajian Hukum Keluarga Islam dalam Perspektif Sosiologis di 

Indonesia,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 1 (2024), hlm.22. 



61 
 

 

Pertama, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan 

masyarakat Melayu secara normatif, diantaranya: 

1. Penelitian yang dilakukan oleh Miftah Ulya dalam bentuk disertasi, dengan 

judul Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an. Disertasi ini mengkaji 

Relevansi Budaya Melayu Riau dengan Syariat Islam. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan penafsiran tafsir maudhû’i melalui 

pelacakan ayat-ayat Al-Qur’an terkait perilaku manusia dalam budaya 

positif maupun negatif. Pendekatan yang digunakan melibatkan tiga tahap: 

penelusuran literatur primer dan sekunder, analisis dengan kerangka berpikir 

deskriptif-analitis, Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya Melayu 

Riau sebagian memiliki kesesuaian dengan syariat Islam, namun terdapat 

pula unsur yang bertentangan sehingga perlu direkonstruksi melalui 

modifikasi (mengganti bahan tepung tawar dengan yang tidak dikonsumsi), 

edukasi (penyederhanaan prosesi pernikahan), transformasi (mengalihkan 

dari animisme menuju tauhid), dan inisiasi (pemilahan tempat mandi pada 

tradisi mandi balimau).124 

2. Penelitian yang dilakukan oleh Kaspullah dalam bentuk tesis yang berjudul 

Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat 

Melayu Sambas”. Penelitian dilakukan untuk mengungkap konsep 

pernikahan dalam Al-Qur’an yang diwujudkan dalam konteks budaya, 

khususnya perpaduan antara adat istiadat dan syariat Islam dalam 

pernikahan masyarakat Melayu Sambas. Jenis penelitian ini adalah 

 
124  Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut 

Perguruan Tinggi Ilmu Al-Quran, 2020) 



62 
 

 

gabungan field research dan library research dengan pendekatan 

fenomenologi. Data primer diperoleh melalui purposive sampling kepada 

tokoh budaya, tokoh masyarakat, dan pihak yang memahami tradisi 

pernikahan Melayu Sambas. Data sekunder diperoleh dari kitab tafsir, karya 

ilmiah, jurnal, dan buku terkait. Teknik pengumpulan data meliputi 

observasi partisipan, wawancara mendalam, dan dokumentasi, dengan 

analisis deskriptif-analitik melalui tahapan reduksi data, penyajian data, 

penarikan kesimpulan, verifikasi, dan triangulasi. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa hakikat pernikahan menurut Al-Qur’an adalah fitrah 

yang berlaku bagi setiap makhluk, dengan tujuan membentuk ikatan kokoh 

(mitsaqan ghalizhan) yang dilandasi prinsip-prinsip dasar pernikahan. 

Dalam tradisi pernikahan Melayu Sambas, nilai-nilai Al-Qur’an dan hadis 

yang ditemukan meliputi ta’aruf, musyawarah dan kerja sama, ta’awun, 

nasihat, mu’asyarah, i’lan pernikahan, ba’ah (kesanggupan), dan mitsaqan 

ghalizhan. Tradisi ini tetap berpegang pada syariat namun memuat unsur 

budaya lokal yang sudah mengakar.125 

3. Artikel Jurnal yang ditulis oleh Mahmud Huda dan Fatia Izzati dengan judul 

Hukum Pernikahan Melayu: Studi Tradisi Tepuk Tepung Tawar. Tradisi ini 

merupakan warisan dari kepercayaan Hindu yang dahulu digunakan untuk 

memohon keselamatan kepada dewa. Namun, setelah mengalami proses 

akulturasi, masyarakat Melayu, khususnya di Kelurahan Kemboja, 

memaknai tradisi tepuk tepung tawar sebagai tradisi sakral yang senantiasa 

 
125 Kaspullah, “Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat 

Melayu Sambas” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010). 



63 
 

 

dilakukan pada prosesi pernikahan hingga sekarang. Metode penelitian yang 

digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan lapangan (field 

research). Data dikumpulkan melalui wawancara secara lisan dan tatap 

muka, observasi langsung terhadap pelaksanaan tradisi, serta dokumentasi. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi tepuk tepung tawar di 

Kelurahan Kemboja tidak bertentangan dengan syariat Islam. Tradisi ini 

termasuk ke dalam kategori urf sahaih karena tidak mengandung unsur 

syirik ataupun hal-hal yang dilarang dalam Islam. Tradisi ini dipandang 

sebagai bentuk simbolik doa keselamatan, keberkahan, dan restu dari 

keluarga serta masyarakat kepada pasangan pengantin 

4. Artikel jurnal yang ditulis oleh Mohamad Sar’an dan Syahrianda Juhar 

dengan judul  Perspektif Hukum Islam Terhadap Perkawinan Adat (Prosesi 

Perkawinan Adat Melayu Riau). Artikel ini menjelaskan tentang Perspektif 

Hukum Islam Tentang Tradisi Perkawinan adat Khususnya membahas 

tentang adat Melayu Riau Desa Bencah Kelubi Kabupaten Kampar. Artikel 

ini menggunakan metode deskriptif analisis dengan menelaah dan 

menganalisa suatu peristiwa hukum, khususnya hukum islam mengenai 

perspektif hukum islam terhadap perkawinan adat Melayu, penelitian ini 

mengacu kepada data yang didapat di Kabupaten Kampar desa Bencah 

Kelubi sebagai data Primer berupa wawancara pemuka adat setempat. Hasil 

artikel ini menjelaskan rangkaian kegiatan perkawinan adat Melayu yang 

terdiri dari 12 (dua belas) rangkaian adat, yang pertama Merisik Tidak 

Resmi hingga Hari meminta Restu orang tua (Menyembah). Perspektif 



64 
 

 

Hukum Islam dalam rangkaian prosesi kegiatan adat tersebut membolehkan 

apabila menggunakan prosesi adat Melayu Riau (Mubah).126 

5. Artikel jurnal yang ditulis oleh Muhammad Sibawaihi dan Mokhammad 

Baharun dengan judul Adat Pernikahan Melayu Jambi Perspektif ‘Urf 

Dalam Ilmu Ushul Fiqh,” Penelitian ini berjudul tentang Adat Perkawinan 

Masyarakat Melayu Jambi di Kecamatan Muara Tembesi dan Posisi 

Hukum Adatnya. Fokus penelitian adalah menggali aturan serta tahapan adat 

perkawinan yang berlaku dalam masyarakat Melayu Jambi, khususnya di 

Muara Tembesi, sekaligus meninjau kedudukannya dalam perspektif hukum 

Islam. Jenis penelitian ini adalah field research dengan metode penelitian 

hukum Islam. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif, 

dengan mengkaji masalah perkawinan menurut hukum Islam melalui 

pemahaman al-Qur’an, hadis, dan konsep ‘urf dalam Ushul Fiqh. Data 

diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, kemudian 

dianalisis secara kualitatif untuk menemukan keterkaitan antara praktik adat 

dan norma syariat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adat perkawinan 

Melayu Jambi di Muara Tembesi memiliki beberapa tahapan, antara lain: 

masa perkenalan, masa persiapan, timbang hari, betel tanyo pinang tanyo, 

tand fill custom lumbago, take delivery customs lumbago, akad nikah, old 

gather, memulang lek pado penangga, berelek berkenduri, hingga complain 

gather tuo. Seluruh rangkaian adat ini dipandang wajib diikuti masyarakat 

karena adanya sanksi moral bagi yang melanggar. Analisis terhadap ‘urf 

 
126  Mohamad Sar’an and Syahrianda Juhar, “Perspektif Hukum Islam Terhadap 

Perkawinan Adat (Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau),” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 3, 

no. 2 (December 2022): 2, https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71. 



65 
 

 

menunjukkan bahwa adat perkawinan tersebut termasuk kategori ‘urf shohih 

karena tidak bertentangan dengan prinsip syariat Islam dan justru 

memperkuat ikatan sosial serta keharmonisan masyarakat.127 

6. Artikel jurnal yang ditulis oleh Afiq Budiawan dengan judul Tinjauan al Urf 

Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau.  Fokus penelitian adalah 

mengkaji bagaimana tradisi adat pernikahan yang berkembang di 

masyarakat Melayu Riau, serta bagaimana posisinya dalam pandangan 

hukum Islam melalui konsep ‘urf.  Metode penelitian yang digunakan 

adalah metode kualitatif dengan pendekatan normatif. Metode kualitatif 

dipilih untuk memahami fenomena tradisi pernikahan yang dialami oleh 

masyarakat Melayu Riau, sedangkan pendekatan normatif digunakan untuk 

menilai tradisi tersebut berdasarkan sumber hukum Islam, khususnya 

konsep ‘urf. Teknik pengumpulan data meliputi observasi dan wawancara 

mendalam untuk data primer, serta kajian pustaka untuk data sekunder. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu Riau 

terdiri dari beberapa tahapan, antara lain: merisik-risik, menjarum-menjarum, 

melamar, mengantar tanda, menerima antaran, menggantung-gantung, 

mengukus (membuat tabak), berandam, bertomat (khatam al-Qur’an), akad 

nikah/ijab, cecah inai, berinai, hari langsung/resepsi pernikahan, makan 

nasi hadap-hadapan, mandi dan main suruk-surukan, mengantar nasi, dan 

menyembah berkunjung. Dari perspektif hukum Islam, rangkaian tradisi ini 

dipandang sebagai mubah (boleh), karena tidak memengaruhi sah atau 

 
127 Muhammad Sibawaihi and Mokhammad Baharun, “Adat Pernikahan Melayu Jambi 

Perspektif ‘Urf Dalam Ilmu Ushul Fiqh,” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 1, no. 2 

(October 2017): 2, https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106. 



66 
 

 

tidaknya pernikahan, melainkan hanya sebagai bentuk kearifan lokal dan 

simbol budaya yang menyertai prosesi akad nikah.128 

7. Artikel jurnal yang ditulis oleh Asrizal Saiin, Umar, dan Badarussyamsi 

dengan judul The Contestation of the Malay Marriage in Kepulauan Riau 

Based on Maqāṣid Sharīah Perspective. Fokus kajian pada penelitian ini 

diarahkan pada bagaimana prosesi adat pernikahan dipandang dari dimensi 

maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya pada aspek dharuriyyah, hajjiyyah, dan 

tahsiniyyah. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif 

dalam bentuk field research dengan sifat penelitian deskriptif-filosofis. Data 

diperoleh dari dua sumber, yakni data primer (hasil observasi, wawancara, 

dan dokumentasi) dan data sekunder (literatur terkait maqāṣid sharī‘ah serta 

adat pernikahan Melayu). Analisis data dilakukan dengan memadukan 

temuan empiris masyarakat dengan kerangka teoritik maqāṣid sharī‘ah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat 

Melayu di Kepulauan Riau wajib diikuti karena terdapat sanksi moral bila 

tidak melaksanakannya. Dari perspektif maqāṣid sharī‘ah, prosesi tersebut 

ditempatkan pada kategori tahsiniyyah, karena hanya berfungsi sebagai 

pelengkap dalam memperkuat ikatan sosial, meningkatkan keharmonisan, 

serta menjadi simbol kepatuhan adat. Tradisi ini tidak berkaitan langsung 

dengan keabsahan akad nikah menurut syariat, melainkan lebih pada nilai 

etis dan sosial yang memperindah jalannya pernikahan.129 

 
128 Afiq Budiawan, “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau,” 

Jurnal An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2, https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39. 
129  Saiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in 

Kepulauan Riau Based on Maqāṣid Sharīah Perspective.” 



67 
 

 

8. Artikel yang ditulis oleh Asrizal Saiin Dkk dengan judul The Domination 

Of Islamic Law In Customary Matrimonial Ceremonies. Fokus kajian pada 

artikel ini diarahkan pada keterkaitan antara tahapan adat pernikahan Melayu 

dengan prinsip-prinsip Islam yang mendominasi sendi hukum adat di wilayah 

tersebut. 

Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis 

field research. Data diperoleh melalui observasi langsung terhadap prosesi 

pernikahan dan wawancara dengan masyarakat di Kepulauan Riau. Analisis 

dilakukan secara deskriptif-analitik dengan pendekatan nilai-nilai Islam, 

khususnya prinsip-prinsip syariat yang melekat pada praktik adat. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu di 

Kepulauan Riau tidak hanya berakar pada tradisi lokal, tetapi sekaligus 

mencerminkan nilai-nilai Islam. Tahapan merisik merepresentasikan prinsip 

at-ta‘āruf, menyampaikan hajat menggambarkan al-Musyāwarah, 

menghantar belanja menjadi bentuk at-ta‘āwun, ajak mengajak 

menyimbolkan as-syirkah, berbalas pantun sebagai wujud al-mau‘iẓah, dan 

doa selamatan mencerminkan nilai as-syukr. Dengan demikian, prosesi adat 

tersebut merupakan manifestasi dari dominasi hukum Islam yang menjadi 

dasar hukum adat Melayu di Kepulauan Riau.130 

Kedua, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan melayu 

dalam perspektif sosiologis. 

 
130 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial 

Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” Al-Ahwal: 

Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2, 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207. 



68 
 

 

9. Penelitian dalam bentuk disertasi yang ditulis oleh Fahmi Ahmad dengan 

judul Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang 

Berdasarkan Syariat Islam. Tujuan penelitian ini adalah memperoleh 

informasi mengenai: (1) tata cara adat pernikahan masyarakat Melayu 

Palembang; (2) hukum Islam dalam adat pernikahan Melayu Palembang; (3) 

adat dan budaya dalam pernikahan masyarakat Melayu Palembang; dan (4) 

konstruksi hukum adat pernikahan masyarakat Melayu Palembang. Metode 

yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan sosiologi 

hukum dan pemikiran Islam. Subjek penelitian meliputi institusi agama 

(Hakim Agama, Ketua KUA), birokrasi (Kepala Dinas Kebudayaan dan 

Kepala Dinas Pariwisata Kota Palembang), serta tokoh masyarakat (Sultan 

Palembang dan Ketua Dewan Kesenian Palembang). Data dikumpulkan 

melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Pertama, tata cara adat 

pernikahan Melayu Palembang dalam praktiknya berlandaskan hukum Islam, 

namun tetap memiliki kekhasan tersendiri terutama pada tahapan pra-nikah 

dan pasca-nikah. Adat pernikahan ini terbagi atas empat tahap: (1) pra-

pernikahan, (2) pelaksanaan pernikahan, (3) pasca-pernikahan, dan (4) pola 

menetap setelah menikah. Kedua, hukum perkawinan adat Melayu 

Palembang secara umum sudah sesuai dengan hukum Islam dan Undang-

undang perkawinan di Indonesia, dengan rujukan Al-Qur’an, As-Sunnah, 

kaidah fiqhiyyah, serta ijma‘ ulama. Ketiga, kontribusi hukum adat tampak 

pada prosesi sebelum dan sesudah pernikahan, di mana terdapat syarat dan 

tata cara tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa hukum adat pernikahan 



69 
 

 

Melayu Palembang adalah bentuk aktualisasi dari teori hukum Islam yang 

berkembang di Indonesia. Keempat, konstruksi hukum adat pernikahan 

masyarakat Melayu Palembang mengandung makna bahwa adat tetap 

dipertahankan tanpa jeda, dan dipadukan dengan nilai-nilai keimanan dalam 

Islam. Tujuan akhirnya adalah mewujudkan perkawinan yang sakinah, 

mawaddah, rahmah, dan barakah.131 

10. Penelitian yang dilakukan Handika Purnama dalam bentuk tesisi dengan 

judul Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat Suku 

Melayu Di Pekanbaru Riau. Fokus kajian diarahkan pada interaksi dan 

hubungan antara hukum Islam dengan hukum adat, serta bagaimana prosesi 

perkawinan adat Melayu tidak sekadar ritual budaya, tetapi juga 

merepresentasikan prinsip-prinsip hukum perkawinan Islam. Jenis penelitian 

adalah penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan sosiologi 

hukum. Pendekatan ini digunakan untuk memahami bagaimana masyarakat 

Melayu mempertahankan nilai-nilai yang dijunjung tinggi melalui 

mekanisme pengendalian sosial berbentuk hukum. Teknik pengumpulan 

data dilakukan dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Analisis 

dilakukan secara induktif, dengan menarik kesimpulan dari data-data 

lapangan yang diperoleh. Hasil penelitian menunjukkan dua kesimpulan 

utama. Pertama, adat perkawinan Melayu Riau dipengaruhi oleh budaya 

berbagai suku dan bangsa pendatang, namun kemudian melebur dengan 

budaya dan adat istiadat Melayu yang bersendikan syarak dan Kitabullah. 

 
131 Fahmi Ahmad “ Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang 

Berdasarkan Syariat Islam” ( Disertasi, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, 2019) 



70 
 

 

Hal ini tampak dari prosesi perkawinan yang kompleks mulai dari pra-akad, 

akad nikah, hingga pasca-akad. Kedua, dialektika antara hukum adat dan 

hukum Islam pada perkawinan adat Melayu berlangsung erat, dialogis, dan 

harmonis. Sistem hukum adat dan hukum Islam berjalan secara fungsional 

di tengah masyarakat tanpa menegasikan satu sama lain, melainkan 

memberi ruang dan porsi masing-masing dalam setiap prosesi adat 

perkawinan.132 

11. Penelitian yang dilakukan oleh Rizki Amar dalam bentuk tesis dengan judul 

Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu 

Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir). Fokus 

penelitian diarahkan pada faktor penyebab perubahan, makna yang 

diberikan masyarakat terhadap perubahan tersebut, serta analisis tinjauan 

maqāṣid syarī’ah. Jenis penelitian adalah field research dengan metode 

kualitatif deskriptif. Pendekatan yang digunakan adalah sosiologi hukum, 

dengan pisau analisis teori perubahan budaya, strukturasi Anthony Giddens, 

dan maqāṣid syarī’ah. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan 

dokumentasi. Analisis data dilakukan dengan tahapan reduksi data, 

penyajian data, analisis induktif, dan penarikan kesimpulan (concluding). 

Penelitian ini menemukan empat faktor utama yang menyebabkan 

perubahan tradisi perkawinan adat Melayu di Desa Kelong, yaitu: 

Melemahnya peran agen tradisional dalam perkawinan, keterbukaan tokoh 

adat terhadap modernisasi serta munculnya industri resepsi perkawinan, 

 
132 Handika Purnama, “Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat 

Suku Melayu Di Pekanbaru Riau” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 

2021),  



71 
 

 

hilangnya struktur penyanggah upacara perkawinan, hilangnya kesadaran 

masyarakat akan substansi adat. Adapun pemaknaan masyarakat terhadap 

perubahan perkawinan adat Melayu diidentifikasi dalam tiga bentuk yaitu 

terjadinya desakralisasi tradisi, adanya koeksistensi budaya dan 

penyederhanaan upacara perkawinan akibat globalisasi. Dari perspektif 

maqāṣid syarī’ah, perubahan tradisi perkawinan ini tidak mengganggu 

prinsip-prinsip dasar (dharuriyyah) dalam Islam. Perubahan justru lebih 

banyak berada pada level tahsiniyyah (memperindah, menyederhanakan 

prosesi) dan hajiyyah (adaptasi untuk memudahkan kebutuhan masyarakat, 

khususnya terkait resepsi dan keterbatasan waktu).133 

12.  Artikel jurnal yang ditulis oleh Saputri, Wahyuni, dan Solina dengan judul  

Traditional Change in Processions Wedding Malay of Lingga Distric. Fokus 

penelitian diarahkan pada perubahan tradisi yang terjadi dalam setiap 

tahapan prosesi pernikahan masyarakat Melayu dari masa lalu hingga masa 

kini. Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan 

menggunakan teori perubahan sosial sebagai alat analisis. Informan 

penelitian berjumlah enam orang yang terdiri dari tokoh adat dan 

masyarakat di Kelurahan Daik, Kecamatan Lingga. Pemilihan informan 

menggunakan teknik purposive sampling dengan kriteria tertentu. Teknik 

pengumpulan data dilakukan melalui observasi, wawancara, dan telaah 

dokumen, sedangkan analisis data dilakukan dengan langkah-langkah 

reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Hasil penelitian 

 
133  Rizki Amar, “Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu 

Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir)” (Tesis, Universitas Islam 

Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024)  



72 
 

 

menunjukkan bahwa terjadi banyak perubahan tradisi dalam setiap tahapan 

prosesi pernikahan masyarakat Melayu di Kelurahan Daik. Perubahan 

tersebut mencakup tahap pra-nikah, prosesi nikah, hingga pasca pernikahan. 

Beberapa tradisi yang mengalami perubahan antara lain tradisi menjodoh, 

merisik, menghantar belanja, gadai cupak, gantung menggantung, 

menjemput, berandam, berinai kecil, maulud berzanzi, mandi-mandi berulus, 

dan tebus cupak. Faktor-faktor yang memengaruhi perubahan ini meliputi 

pola pikir masyarakat, tingkat pendidikan, perkembangan teknologi, dan 

pengaruh budaya luar.134 

13. Artikel jurnal yang ditulis oleh Agustin dengan judul “Perubahan Sosial 

Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu Pesisir Keturunan 

Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau. Fokus utama 

penelitian adalah mengkaji dinamika perubahan yang terjadi dalam prosesi 

pernikahan kalangan bangsawan Melayu yang bergelar Tengku, Raja, dan 

Encik. Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan teknik 

pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. 

Pemilihan informan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu tokoh 

adat dan tokoh masyarakat yang memiliki gelar bangsawan Melay 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat 

Melayu keturunan bangsawan berbeda dalam hal pelaksanaan dibandingkan 

masyarakat biasa, karena adanya serangkaian tahapan adat yang lebih 

panjang serta kebutuhan biaya yang besar. Namun, seiring perkembangan 

 
134  Atikha Dwi Saputri, Sri Wahyuni, and Emmy Solina, “Traditional Change in 

Processions Wedding Malay of Lingga Distric:,” SOSIOLOGIA : Jurnal Agama dan Masyarakat, 

IAIN Parepare, May 30, 2023, 122–38, https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904. 



73 
 

 

zaman, prosesi pernikahan keturunan bangsawan mengalami perubahan 

signifikan, terutama dari segi pelaksanaan yang kini lebih dipermudah dan 

dipersingkat demi alasan praktis.135  

 

Berdasarkan penelusuran terhadap berbagai penelitian terdahulu, 

dapat diketahui bahwa kajian mengenai tradisi perkawinan masyarakat Melayu 

umumnya berfokus pada relasi antara adat dan syariat Islam, baik melalui 

pendekatan tafsir Al-Qur’an, konsep ‘urf, sosiologi hukum, maupun maqāṣid 

al-sharī‘ah. Sebagian penelitian menitikberatkan pada identifikasi tahapan 

prosesi adat, penilaian hukum Islam terhadap praktik tersebut, serta dinamika 

perubahan tradisi akibat modernisasi. Meskipun demikian, penelitian-penelitian 

tersebut pada umumnya masih menempatkan tradisi perkawinan Melayu 

sebagai objek kajian normatif atau deskriptif-sosiologis, tanpa menggali secara 

mendalam dimensi nilai filosofis yang menjadi landasan berpikir dan bertindak 

masyarakat adat dalam mempertahankan tradisi tersebut. 

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, tesis ini secara 

khusus memfokuskan kajian pada nilai-nilai filosofis tradisi Beghambeh yang 

hidup dalam masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten 

Natuna, dengan menggunakan pendekatan sosiologi hukum Islam. Penelitian 

ini tidak hanya menilai kesesuaian tradisi dengan syariat Islam, tetapi juga 

menempatkan Beghambeh sebagai living law yang berfungsi mengatur 

hubungan sosial, membentuk kesadaran kolektif, serta merefleksikan 

 
135 Marlin Agustin, “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu 

Pesisir Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau,” Jurnal 

Masyarakat Maritim 4, no. 2 (October 2020): 68–74, https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108. 



74 
 

 

internalisasi nilai-nilai Islam dalam praktik adat. Dengan demikian, penelitian 

ini menawarkan kontribusi baru berupa analisis integratif antara nilai filosofis, 

realitas sosial, dan legitimasi hukum Islam terhadap tradisi Beghambeh, yang 

belum secara spesifik dibahas dalam penelitian-penelitian terdahulu, khususnya 

dalam konteks masyarakat Melayu Natuna. 

 

 



79 
 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian lapangan (field research) 

untuk menggali realitas yang ada di lokasi penelitian. Peneliti dapat secara 

langsung mengamati dan mendapatkan data yang akurat mengenai realitas serta 

dinamika sosial yang terjadi dalam tradisi perkawinan masyarakat Melayu di 

Kabupaten Natuna, terutama terkait tradisi beghambeh. 136  Fungsi dari 

penelitian lapangan ini adalah agar penulis menjadi lebih mampu memahami 

konteks yang ada secara keseluruhan mengenai situasi, kondisi yang mana ini 

juga menjadi sebuah pengalaman secara langsung sehingga data yang 

didapatkan akan menjadi lebih baik lagi.137 

B. Pendekatan Penelitian 

Dalam melakukan penelitian, seorang peneliti membutuhkan suatu 

pendekatan untuk dijadikan sebagai landasan kajian. Pendekatan merupakan 

proses perbuatan, cara mendekati, usaha dalam rangka aktivitas penelitian 

untuk mengadakan hubungan dengan orang lain yang diteliti. 138   Adapun 

pendekatan yang digunakan penulis dalam penelitian ini yaitu: 

 
136 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan Mixed, 

alih bahasa Achmad Fawaid (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm.4-5 
137 Dantes N, Metode Penelitian (Yogyakarta: ANDI, 2012), hlm. 51. 
138  Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Ed. I (Cet. VIII; Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2011), hlm. 29. 



80 
 

 

1. Pendekatan sosiologis, yaitu upaya memahami hidup bersama dalam 

masyarakat dan menyelidiki ikatan antara manusia serta nilai-nilai yang 

menguasai hidupnya itu.   

2. Pendekatan yuridis normatif, adalah salah satu pendekatan dalam penelitian 

hukum yang fokus utamanya adalah pada norma-norma hukum tertulis. 

Dalam penelitian ini, pendekatan yuridis normatif digunakan untuk 

mengkaji tradisi beghambeh dalam perspektif sosiologi hukum Islam 

sebagai norma yang hidup berdampingan dengan hukum positif. Melalui 

pendekatan ini, peneliti menelaah nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi 

beghambeh dapat ditinjau dari sumber-sumber hukum Islam seperti Al-

Qur’an, hadis, serta pendapat ulama.139 

C. Tempat atau Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten 

Natuna. Alasan melakukan penelitian di Desa Pengadah berdasarkan observasi 

awal penulis Desa Pengadah masih kuat dalam mempertahankan tradisi 

beghambeh dalam adat perkawinan, dibandingkan dengan kecamatan lainnya 

yang sudah mulai luntur. 

D. Informan Penelitian 

Informan penelitian yaitu subjek penelitian yang mana dari mereka data 

penelitian dapat diperoleh, memiliki pengetahuan luas dan mendalam 

mengenai permasalahan penelitian sehingga memberikan informasi yang 

 
139 Mukti Fajar ND dan Yulianto Achmad, Dualisme Penelitian Hukum: Normatif & 

Empiris (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm.280. 



81 
 

 

bermanfaat. Informan juga bergungsi sebagai pemberi umpan balik terhadap 

data penelitian. 

Dalam penelitian ini informan yang dipilih adalah tokoh agama, tokoh 

adat masyarakat Kecamatan Bunguran Timur dan pengantin yang 

melaksanakan tradisi beghambeh. Dengan jumlah informan sebanyak 15 orang. 

E. Sumber Data Penelitian 

Data adalah segala keterangan (informasi) mengenai segala hal yang 

berkaitan dengan tujuan penelitian. Dengan demikian, tidak segala informasi 

atau keterangan merupakan data. Data hanyalah sebagian saja dari informasi, 

yakni yang berkaitan dengan penelitian. 140  Adapun sumber data yang 

mendukung tulisan ini terdiri dari : 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer adalah data yang diperoleh langsung dari 

sumber utama, yaitu subjek penelitian. Seperti, tokoh adat, tokoh agama, 

masyarakat serta pengantin yang melaksanakan tradisi beghambeh. Dalam 

penelitian ini, Peneliti akan melaksanakan penelitian di Kecamatan 

Bunguran Timur Kabupaten Natuna. 

2. Sumber Data Sekunder 

Pengumpulan data dari sumber sekunder digunakan untuk 

mendukung data primer yang telah terkumpul. Sumber data sekunder dapat 

berupa buku, artikel, serta berbagai literatur dan penelitian lain yang 

 
140 Tatang M. Amirin, Menyusun Rencana Penelitian (cet. III; Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 1995), hlm. 130. 



82 
 

 

relevan dengan  tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat melayu 

di Natuna. 

F. Teknik Pengumpulan Data 

Merujuk dari jenis penelitian ini yakni penelitian lapangan, maka tekhnik 

pengumpulan data yang digunakan oleh peneliti adalah metode field research 

yaitu suatu metode yang digunakan dengan terjun langsung ke lapangan 

dengan cara mengamati objek penelitian dengan teknik  sebagai berikut: 

1. Observasi  

Observasi merupakan pengamatan secara langsung terhadap objek 

yang diteliti dengan menggunakan alat indera dan dilaksanakan secara 

sistematis dengan mengamati keadaan yang wajar dan yang sebenarnya.  

ada penelitian ini penulis mengumpulkan data melalui pengamatan 

langsung terhadap objek yang akan diteliti. 141  Adapun yang akan 

diobservasi yaitu praktik tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di 

Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.  

2. Wawancara 

Wawancara digunakan untuk memperoleh informasi yang diinginkan. 

Wawancara adalah salah satu metode pengumpulan data. Metode ini dapat 

dilaksanakan secara langsung yaitu berhadapan dengan yang diwawancarai 

tetapi dapat pula dilakukan secara tidak langsung seperti memberikan 

daftar pertanyaan untuk dijawab pada kesempatan lain. Wawancara 

digunakan untuk memperbanyak data dengan cara berhadapan langsung 

 
141  Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan 

(Jakarta: Prenademedia, 2014), hlm.407 



83 
 

 

dengan yang diwawancarai ataupun memberikan daftar pertanyaan kepada 

orang yang ingin diwawancarai dan dapat dijawab ketika memiliki waktu 

luang. 142   Dalam penelitian ini metode wawancara digunakan untuk 

mengetahui lebih banyak informasi (data) tentang tradis beghambeh di 

Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna. 

Dalam menentukan informant yang akan diwawancarai, penelitian ini 

menggunakan teknik sampling, yakni nonprobability sampling, tepatnya 

purposive sampling, penetapan ini didasarkan pada posisi atau kedudukan 

informant tersebut dalam kelompok, pengetahuan, pengalaman, dan 

wawancara terhadap permasalahan yang diteliti.143 

Adapun keriteria yang ditentukan oleh peneliti sebagai subjek 

penelitian adalah mereka yang terlibat pada kegiatan yang diteliti, 

mengetahui dan memahami informasi terkait penelitian. Oleh karena 

penetapan subjek penelitian ini dilakukan dengan menggunakan teknik 

purposive atau sesuai dengan tujuan atau kriteria populasi penelitian, maka 

jumlah sumber data penelitian dalam penelitian ini didasarkan kepada 

pertimbangan bahwa penelitian kualitatif lebih mementingkan informasi 

yang banyak daripada banyaknya jumlah informent.144  

3. Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan catatan peristiwa yang sudah berlaku. 

Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental 

 
142  Sukandarrudimidi, Metodologi Penelitian (Cet. IV; Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press, 2012), hlm. 100-101. 
143 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabet, 2009), hlm. 57. 
144 Ibid 



84 
 

 

dari seseorang, dokumen yang berbentuk tulisan misalnya catatan harian, 

sejarah kehidupan, cerita, biografi, peraturan, dan kebijakan.  Jadi metode 

dokumentasi adalah metode pengumpulan data dengan jalan melihat, 

membaca, mempelajari, kemudian mencatat data yang ada hubungannya 

dengan penelitian.145 

G. Teknik Analisis Data 

Dalam mengolah dan menganalisis data yang telah diperoleh dari data 

lapangan, tekhnik analisis data yang digunakan peneliti adalah deskriptif 

analitik. Deskriptif adalah menggambarkan suatu fenomena dengan cara 

mempelajari masalah-masalah dalam masyarakat, serta tata cara yang berlaku 

termasuk tentang hubungan, kegiatan-kegiatan, sikap-sikap, serta proses-proses 

yang sedang berlangsung dan berpengaruh dari suatu fenomena yang kemudian 

didekripsikan secara tertulis.146  Sedangkan analitik adalah jalan yang dipakai 

untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah dengan mengadakan perincian 

terhadap obyek yang diteliti dengan jalan memilah-milah antara pengertian 

yang satu dengan pengertian yang lain untuk sekedar memperoleh kejelasan 

mengenai halnya.147 Deskriptif analitik yaitu suatu penelitian yang bertujuan 

untuk mengungkapkan masalah, keadaan dan peristiwa sebagaimana adanya 

sehingga bersifat faktual.148 

 
145 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R dan D (Ed. XX; Bandung: 

Alfabeta, 2014), hlm. 241. 
146 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: Rineka 

Cipta, 1992), hlm. 54. 
147 Sudarto, Metode Penelitian Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), hlm. 47. 

 
148 Hadari Nawawi, Metode Penelitin Sosial (Yogyakarta: Gajah Mada University Press, 

1993), hlm. 31. 



122 
 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah disajikan, berikut kesimpulan dan 

saran-saran yang diperoleh terkait tradisi beghambeh dalam perkawinan 

masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur: 

1. Tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan 

Bunguran Timur merupakan praktik adat yang memiliki kedudukan penting 

dan tidak dapat dipisahkan dari penyempurnaan suatu pernikahan. 

Beghambeh dipahami bukan sekadar tradisi tambahan, melainkan tahap 

esensial yang menandai pengakuan dan legitimasi adat terhadap status 

pernikahan pasangan suami istri, meskipun secara agama pernikahan telah 

sah. Praktik beghambeh dilaksanakan berdasarkan ketentuan adat yang 

diwariskan secara turun-temurun, mencakup tata cara, waktu pelaksanaan, 

perlengkapan simbolik, pantangan, serta etika perilaku kedua mempelai 

selama prosesi berlangsung. Prosesi ini diawali dengan tasyakuran dan doa 

bersama yang melibatkan keluarga besar kedua belah pihak, kemudian 

dilanjutkan dengan penjemputan resmi pengantin oleh keluarga pihak laki-

laki. Di rumah keluarga laki-laki, beghambeh diselenggarakan melalui 

rangkaian kegiatan adat berupa tasyakuran keluarga yang melibatkan 

masyarakat sekitar, dipersiapkan secara gotong royong mulai dari 

pembangunan bangsal, pemasangan perlengkapan adat, hingga penyediaan 

konsumsi. Beghambeh ditutup dengan pelaksanaan doa selamat sebagai 

129 



123 
 

 

permohonan keselamatan, keberkahan, dan keharmonisan rumah tangga 

pengantin. Setelah masa beghambeh berakhir,  pengantin perempuan 

diantarkan kembali ke rumah keluarga pengantin perempuan. 

2. Tradisi beghambeh dalam masyarakat Melayu Kecamatan Bunguran Timur 

mengandung seperangkat nilai filosofis yang mencerminkan pandangan 

hidup masyarakat terhadap perkawinan. Nilai tanggung jawab (mas’ūliyyah) 

tampak melalui penegasan peralihan tanggung jawab perempuan dari orang 

tua kepada suami, serta simbol pemenuhan nafkah dan kepemimpinan 

rumah tangga oleh pihak laki-laki. Nilai tolong-menolong (ta‘āwun) 

termanifestasi dalam keterlibatan aktif kedua keluarga dan masyarakat 

dalam mendukung pelaksanaan beghambeh, baik dalam bentuk bantuan 

material maupun partisipasi sosial. Nilai musyawarah tercermin dalam 

proses pengambilan keputusan adat yang dilakukan secara bersama, mulai 

dari penentuan waktu hingga pembagian peran, sebagai mekanisme menjaga 

keharmonisan dan keadilan sosial. Selanjutnya, nilai syirkah sosial tampak 

melalui kerja kolektif masyarakat dalam menyiapkan seluruh rangkaian 

acara beghambeh. Sementara itu, nilai syukur terwujud dalam prosesi doa 

selamat yang menandai kesadaran bahwa perkawinan dan keharmonisan 

rumah tangga merupakan karunia Tuhan. 

3. Berdasarkan analisis sosiologi hukum Islam, tradisi beghambeh dalam 

perkawinan adat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur merepresentasikan 

hukum Islam sebagai norma yang hidup (living Islamic law) dan bekerja 

secara nyata dalam praktik sosial masyarakat. Beghambeh menunjukkan 

130 



124 
 

 

bahwa hukum Islam tidak hadir semata dalam bentuk teks normatif atau 

aturan formal, melainkan terinternalisasi dalam adat yang diwariskan dan 

dijalankan secara kolektif. Nilai-nilai mas’ūliyyah, ta‘āwun, musyawarah, 

syirkah, dan syukur yang termanifestasi dalam setiap tahapan beghambeh 

memperlihatkan keterpaduan antara ajaran syariat dan struktur sosial lokal, 

sejalan dengan prinsip adat bersendikan syara’, syara’ bersendikan 

Kitabullah. Dalam konteks ini, adat berfungsi sebagai medium 

kontekstualisasi hukum Islam, sehingga norma-norma keislaman memiliki 

daya ikat moral dan sosial yang kuat meskipun tidak dilembagakan secara 

formal. Dengan demikian, tradisi beghambeh tidak hanya memperkuat 

legitimasi sosial perkawinan, tetapi juga membuktikan bahwa hukum Islam 

hidup, berkembang, dan dipraktikkan melalui adat sebagai bagian integral 

dari realitas sosial masyarakat Melayu. 

B. Saran 

Berangkat dari temuan dan analisis penelitian ini, penulis memberikan 

beberapa saran sebagai berikut: 

1. Kepada masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur agar tetap 

menjaga dan melestarikan tradisi beghambeh sebagai bagian dari identitas 

budaya dan sekaligus medium internalisasi nilai-nilai hukum Islam dalam 

kehidupan keluarga dan sosial. Pelestarian tersebut diharapkan tidak hanya 

bersifat seremonial, tetapi juga disertai dengan pemahaman terhadap makna 

filosofis dan keislaman yang terkandung di dalamnya, sehingga beghambeh 

tetap hidup secara substantif di tengah perubahan zaman. 

131 



125 
 

 

2. Kepada tokoh adat, tokoh agama, dan pemangku kepentingan lokal 

disarankan untuk terus berperan aktif dalam memberikan bimbingan dan 

penafsiran yang kontekstual terhadap tradisi beghambeh, terutama agar 

pelaksanaannya tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariat Islam serta 

mampu menyesuaikan diri dengan kondisi sosial-ekonomi masyarakat 

tanpa menghilangkan nilai dasarnya. Sinergi antara adat dan agama perlu 

terus diperkuat agar tradisi ini tidak dipahami sebagai beban sosial, 

melainkan sebagai sarana pembentukan keluarga yang harmonis dan 

bertanggung jawab. 

3. Kepada pemerintah daerah dan lembaga terkait diharapkan dapat 

memberikan dukungan dalam bentuk pendokumentasian, penguatan 

kelembagaan adat, serta pengembangan kebijakan kebudayaan yang 

berpihak pada pelestarian kearifan lokal. Dukungan ini penting agar tradisi 

beghambeh dapat dipertahankan sebagai warisan budaya tak benda 

sekaligus menjadi bagian dari pembangunan sosial dan budaya masyarakat 

Natuna. 

4. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengembangkan kajian tentang 

tradisi beghambeh dari perspektif lain, seperti analisis interaksi antara 

hukum adat, hukum Islam, dan hukum positif secara lebih mendalam. 

Penelitian lanjutan diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan serta 

memberikan kontribusi bagi pengembangan studi sosiologi hukum Islam 

yang berbasis pada praktik adat yang hidup dalam masyarakat. 

 

132 



126 
 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Abdullah, Dudung. “Musyawarah dalam Al-Quran (Suatu Kajian Tafsir Tematik).” Al 
Daulah : Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 3, no. 2 (December 2014): 2. 
https://doi.org/10.24252/ad.v3i2.1509. 

Abidin, Slamet. Fiqih Munakahat I. Bandung: Pustaka Setia, 1999. 

Agustin, Marlin. “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu Pesisir 
Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau.” Jurnal 
Masyarakat Maritim 4, no. 2 (October 2020): 68–74. 
https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108. 

Ahmatnijar, Ahmatnijar. “HUKUM ISLAM FUNGSIONAL DI TENGAH PERUBAHAN SOSIAL.” 
Jurnal El-Qanuniy: Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1 
(June 2019): 1. https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5i1.1764. 

Amar, Rizki, Agung Pratama Dharma, M. Aulia Urrahman, and M. Rafli Kurniawan. 
“Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah Pencatatan 
Perkawinan.” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024): 217–26. 
https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486. 

Arisman, Arisman, and Ilyas Husti. “Menelisik Urgensitas Qowȃid Fiqhiyyah dalam 
Sosiologi Hukum Islam.” Al-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 22, no. 1 (June 2023): 
130–40. https://doi.org/10.24014/af.v22i1.16545. 

Arisman, Arisman, and Jefrinando Jefrinando. “NILAI-NILAI MUAMALAH PADA PRAKTEK 
BAPADUO PERSPEKTIF EKONOMI SYARIAH.” Jurnal Bisnis Kompetitif 2, no. 1 
(June 2023): 20–30. https://doi.org/10.35446/bisniskompetif.v2i1.1298. 

Asy’ari, Muhammad Hasyim. Fiqih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’ al Mishbah 
Fi Bayan Ahkam al Nikah. Translated by Rosidin. Malang: Litera Ulul Albab, 2013. 

Budiawan, Afiq. “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau.” Jurnal 
An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2. https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39. 

Djazuli, A. Ilmu Ushul Fiqh : Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum Islam. 
Cet.6. Jakarta: Kencana, 2006. 

———. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Kencana, 2011. 

Dr. Arisman, M. Sy. Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya Perspektif 
Syariah. edited by M. Sy Dr. Arisman. Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2025. 
https://repository.uin-suska.ac.id/91701/-. 

Effendi, Satria. Ushul FiqIh. Jakarta: Kencana, 2005. 

133 



127 
 

 

Hamdani, Said bin Abdullah bin Thalib al. Risalah Nikah : Hukum Perkawinan Islam. 
Translated by Agus Salim. Jakarta: Pustaka Amani, 2002. 

Ḥāmid, Ismāʿīl. Masyarakat dan Budaya Melayu. Cet. 2. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 
dan Pustaka, 1991. 

Handika Purnama, S. H. “PLURALISME HUKUM DALAM PRAKTIK PERKAWINAN ADAT 
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU.” Masters, UIN SUNAN 
KALIJAGA YOGYAKARTA, 2021. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45653/. 

Harahap, Sholehuddin, and Arisman Arisman. “PANDANGAN IMAM SYAFI’I TENTANG 
KUFU DALAM PERNIKAHAN.” HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam 7, no. 1 (June 
2024): 73–82. https://doi.org/10.55403/hukumah.v7i1.661. 

Ibnu, Rusyd. Bidayatul Mujtahid Analisa Fiqih Para Mujtahid. Vol. 2, translated by Imam 
Ghazali Said and Achmad Zaidun. Jakarta: Pustaka Amani, 2007. 

Ilyas, Yunahar. Kuliah Akhlaq. Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengamalan Islam, 
2007. 

Jamil, O.K. Nizami. Adat Perkawinan Melayu. Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008. 

Jaziri, Abdurrahman al-. Al-Fiqh Ala Mazāhib al-Arba’ah. Juz 4. Beirut: Dār al-Kutub al-
Ilmiyyah, 2014. 

Kaspullah. “NILAI-NILAI AL-QUR’AN DAN HADIS DALAM TRADISI PERNIKAHAN 
MASYARAKAT MELAYU SAMBAS.” Tesis, UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN 
KALIJAGA YOGYAKARTA, 2010. 

Kholidah, Kholidah. “URGENSI QAWA’IDH FIQHIYYAH DALAM PENGEMBANGAN HUKUM 
ISLAM.” Jurnal El-Qanuniy: Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 9, 
no. 1 (June 2023): 1. https://doi.org/10.24952/el-qanuniy.v9i1.7963. 

L. Berger, Peter, and Thomas Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah Tentang 
Sosiologi Pengetahuan,. Jakarta: LP3ES, 2012. 

Mas’adi, A. Ghufron. Fikih Muamalah Kontekstual. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2002. 

Muzammil, Iffah. FIQH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam). Tangerang: Tira 
Smart, 2019. 

Nuruddin, Amir, and Azhari Akmal Tarigan. Hukum Perdata Islam Di Indonesia, Studi 
Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Fiqih, UU No.1/1974 Sampai KHI. Jakarta: 
Prenada Media Group, 2004. 

Purnama, Handika. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA DALAM PERKAWINAN 
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU: Keabsahan, Etika, dan 
Administrasi Perkawinan.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 
(May 2021): 1. https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101. 

134 



128 
 

 

———. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA DALAM PERKAWINAN 
MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU RIAU: Keabsahan, Etika, dan 
Administrasi Perkawinan.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 
(May 2021): 1. https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101. 

Putra, M. Kurnia. “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu Bengkalis.” 
bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 
2018. https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/44824. 

Ridla, M. Rasjid. “SOSIOLOGI HUKUM ISLAM (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’ 
Mudzhar).” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no. 2 (September 
2006): 2. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v1i2.2558. 

Rohman, Holilur. Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan 
Yang Berlaku Di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2021. 

Rosadi, M. Naufal, Rahma Yudi, Arisman, and Jumni Nelli. “Keabsahan Perjanjian 
Pranikah Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif.” Al Yasini : Jurnal Keislaman, 
Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 272–272. 
https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454. 

Ruslan Pe Amanriza, Edi. Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau. Pekanbaru: 
Unripress, 2000. 

Saiin, Asrizal, Mohamad Azmi Karuok, Moh Zaidi Hajazi, and Anwar M. Radiamoda. 
“Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay Countries: An ’Urf 
Perspective.” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 10, no. 
1 (June 2023): 1. https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725. 

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi. “The Contestation of 
the Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Maqāṣid Sharīah Perspective.” 
IJELR: International Journal of Education, Language, and Religion 5, no. 2 
(November 2023): 2. https://doi.org/10.35308/ijelr.v5i2.8299. 

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, Badarussyamsi Badarussyamsi, Moh Zaidi Hajazi, and 
Maulana Yusuf. “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN CUSTOMARY 
MATRIMONIAL CEREMONIES: Islamic Values within the Malay Marriage 
Tradition in Kepulauan Riau.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 
(December 2023): 2. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207. 

———. “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN CUSTOMARY MATRIMONIAL 
CEREMONIES: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan 
Riau.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2. 
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207. 

Saputri, Atikha Dwi, Sri Wahyuni, and Emmy Solina. “Traditional Change in Processions 
Wedding Malay of Lingga Distric:” SOSIOLOGIA : Jurnal Agama dan Masyarakat, 
May 30, 2023, 122–38. https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904. 

135 



129 
 

 

Sar’an, Mohamad, and Syahrianda Juhar. “PERSPEKTIF HUKUM ISLAM TERHADAP 
PERKAWINAN ADAT (Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau).” Familia: Jurnal 
Hukum Keluarga 3, no. 2 (December 2022): 2. 
https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71. 

Sibawaihi, Muhammad, and Mokhammad Baharun. “Adat Pernikahan Melayu Jambi 
Perspektif ‘Urf Dalam Ilmu Ushul Fiqh.” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum 
Islam 1, no. 2 (October 2017): 2. https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106. 

Siregar, Ihram Ahmed, Riski Amar, and Safira Yuni. “Niniak Mamak’s Permission in 
Minangkabau Community Marriage Perspective of ’Urf (Case Study in 
Kenagarian Panampuang, West Sumatra).” PERADA 7, no. 2 (December 2024): 2. 
https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1629. 

Subhan, Muhammad, Arisman Arisman, and Jumni Nelli. “Strategi Ketahanan Keluarga 
Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Maqashid Al-Syari’ah.” Al Yasini : 
Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November 2024): 234–
234. https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446. 

Sugitanata, Arif, and Muhammad Lutfi Hakim. “THE DOMINATION OF CUSTOMARY LAW 
IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES: Prohibiting Khiṭbah in the Sade 
Muslim Community.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 
(December 2023): 2. https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206. 

Thalib, M. Fiqih Nabawi. Surabaya: Al-Ikhlas, 1997. 

———. Perkawinan Menurut Islam. Jakarta: Prenada Media, 2008. 

Tihami, H. M. A, and Sohari Sahrani. Fikih munakahat: kajian fikih nikah lengkap. Jakarta: 
Rajawali Pers, 2010. 

Ulya, Miftah. “BUDAYA MELAYU RIAU PERSPEKTIF AL-QUR’AN.” Disertasi, Institut 
Perguruan Tinggi Ilmu Al-Quran, 2020. 

Wasman, Wardah Nuroniyah, and Adang Djumhur Salikin. Hukum Perkawinan Islam Di 
Indonesia: Perbandingan Fiqih Dan Hukum Positif. Cet. 1. Yogyakarta: Teras, 
2011. 

Zahrah, Muhammad Abu. Ushul Fiqh. Translated by Saefullah Ma’sum. Jakarta: Pustaka 
Firdaus, 2017. 

  

 

 

136 


























