
  

 
 

ESKATOLOGIS PADA LAFADZ SIJJĪN DAN 

‘ILLIYYĪN DALAM QS. AL-MUTHAFFIFIN: STUDI 

KOMPARATIF TAFSIR  MAFATIH AL-GHAIB DAN 

TAFSIR  AL-MISBAH 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

SITI KHOIRIAH HASIBUAN 

12230220534 

  
Pembimbing I: 

Dr. Muhammad Yasir, S. Th. I, MA 

 

Pembimbing II: 

H. Abd Ghofur, M. Ag 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR  

FAKULTAS USHULUDDIN  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN  SYARIF KASIM  RIAU 

1447 H/2026 M  

No. 48/IAT-U/SU-S1/2026 









 



 
 

i 

MOTTO 

 

Keberhasilan bukanlah milik orang yang pintar. Keberhasilan adalah kepunyaan 

mereka yang senantiasa berusaha" - BJ Habibie. 

 

Trust the process, setiap langkah punya arti. No matter how small progress, is still 

progress, karena tekatmu lebih kuat dari rasa ragu yang kamu miliki. 

 

Hanya karena tidak sesukses orang lain, bukan berarti kita gagal, setiap orang 

punya jalan, waktu dan takdirnya masing-masing. Fokuslah pada apa yang kita 

usahakan dan perjuangkan!! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

ii 

KATA PENGANTAR 

ٱللَّوً ٱلرَّحٍىَٰنً ٱلرَّحًيمً بًسٍمً   
Alhamdulillāh wa syukrulillāh, segala puji penulis panjatkan ke hadirat 

Allah Swt. atas limpahan rahmat, nikmat iman dan Islam, serta kesehatan yang tak 

ternilai harganya. Berkat pertolongan, taufik, dan hidayah-Nya, penulis dapat 

menyelesaikan skripsi ini dengan baik. Shalawat dan salam semoga senantiasa 

tercurah kepada junjungan alam, Nabi Muhammad Saw., sosok agung yang 

membimbing umat manusia dari masa kegelapan menuju kehidupan yang 

dipenuhi ilmu pengetahuan, menyempurnakan akhlak, serta penuh kasih sayang 

bagi seluruh umatnya.  

Dengan penuh rasa syukur, penulis menyelesaikan penelitian ini yang 

berjudul “Eskatologis pada lafadz Sijjīn dan „Illiyyīn dalam QS. Al-Muthaffifin: 

Studi Komparatif Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah”. Penyusunan 

skripsi ini tentu bukan sekadar hasil pemikiran penulis semata, namun juga 

merupakan buah dari proses panjang yang melibatkan bimbingan, bantuan, 

dukungan, serta doa dari berbagai pihak. Berkat pertolongan Allah Swt., serta 

kontribusi dan arahan dari pihak-pihak tersebut, skripsi ini dapat terselesaikan 

dengan baik. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa tanpa dukungan moral, material, 

serta nasihat ilmiah dari berbagai pihak, penyusunan skripsi ini tidak akan 

berjalan sesuai harapan. Oleh sebab itu, dengan segala kerendahan hati, penulis 

mencurahkan penghargaan dan ucapan terima kasih yang mendalam kepada 

semua pihak yang telah membantu dalam proses penyelesaian karya ilmiah ini, 

baik secara langsung maupun tidak langsung. Semoga Subhanahu wa Ta'ala 

membalas segala kebaikan dan melimpahkan karunia terbaik kepada kita semua. 

Oleh karena itu, ungkapan terimakasih yang sebesar-besarnya penulis sampaikan 

kepada:  

1. Ucapan terimakasih yang tak terhingga, kepada orang tua penulis, 

Ayahanda Ruslan Hasibuan dan Ibu Nurasima Nasution yang telah 

mendidik penulis dari kecil hingga saat ini. Terimakasih ayah dan ibu atas 



 
 

iii 

segala kerja kerasnya untuk membiayai dan memberikan segala yang 

terbaik untuk penulis, atas segala support dan dukungannya kepada penulis 

untuk menyelesaikan perkuliahan dan segala untaian do‘a selama ini 

sehingga penulis berada di titik akhir perkuliahan ini. Semoga ayah dan 

ibu diberikan kesehatan dan rezeki yang melimpah.  

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., S.E., M. Si., Ak., CA. selaku Rektor 

Unversitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau beserta jajarannya yang 

telah memberikan kesempatan penulis untuk menuntut ilmu di Universitas 

ini.  

3. Ibu Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag. selaku Dekan Fakultas Ushuluddin UIN 

Suska Riau beserta Bapak Drs. H. Iskandar Arnel, MA., Ph. D. selaku 

Wakil Dekan I, Bapak Dr. Afrizal Nur selaku Wakil Dekan II, Dan Bapak 

Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA. Selaku Wakil Dekan III.  

4. Ibu Dr. Jani Arni, S. Th.I, M.Ag dan Bapak Dr. Lukmanul Hakim, S.Ud, 

M. IRKH. Selaku Ketua Prodi dan Sekretaris Prodi. Beserta jajarannya 

yang telah memberikan kemudahan kepada penulis dalam segala 

pengurusan studi ini.  

5. Ustadz Dr. H. Nixon Husein, Lc. MA. Selaku dosen Penasehat Akademik, 

penulis mengucapkan terimakasih atas segala arahan, bimbingan, dan 

nasehatnya yang berharga selama perkuliahan.  

6. Ustadz Dr. Muhammad Yasir, S. Th. I., MA dan Ustadz H. Abd. Ghofur, 

M.Ag selaku dosen pembimbing I dan II yang telah banyak memberikan 

arahan dan bimbingan dalam proses penyelesaian skripsi ini. Terimakasih 

sedalam-dalamnya karena telah memberi bantuan dan kemudahan selama 

bimbingan.  

7. Seluruh Dosen Fakultas Ushuluddin khususnya Dosen Prodi Ilmu Al-

Qur‘an dan Tafsir yang tidak bisa disebutkan namanya satu persatu telah 

memberikan materi-materi perkuliahan dengan sabar dan ikhlas. 

Terimakasih kepada bapak dan ibu dosen yang telah memberi kemudahan 

dalam proses perkuliahan, membantu diskusi mengenai skripsi, dan juga 

memberikan motivasi dan wawasan yang luas kepada penulis.  



 
 

iv 

8. Abang saya Alihadi Hasibuan dan Budiman Hasibuan, S.Pd yang 

senantiasa memberikan motivasi dan semangat kepada saya. Dan 

senantiasa memberikan perhatian kepada saya selaku adik perempuannya, 

serta yang selalu memenuhi keinginan saya selama di perantauan ini.   

9. Teman-teman seperjuangan penulis, seluruh mahasiswa IAT angkatan 

2022, terkhusus kepada kelas E. Terimakasih telah membersamai proses 

perkuliahan 7 semester yang penuh dengan kenangan. Semoga kita semua 

diberikan kesuksesan di masa mendatang.  

10.  Terimakasih juga kepada ketiga sahabat saya, Reva Nadinda Amri, 

Robiatul Ardawiyah dan Siti Zumrotin Kamil yang telah sama-sama 

berjuang untuk menyelesaikan skripsi tepat waktu di semester 7. 

Terimakasih telah menemani suka dan duka serta menjadi keluarga selama 

di perantauan. Semoga kita sama-sama sukses di masa-masa yang akan 

datang.  

11. Terimakasih juga kepada sahabat saya dari kecil, Mutiara Sebrohani yang 

telah senantiasa menjadi tempat cerita saya dari awal perkuliahan sampai 

saat ini. Selalu memberi support dan dukungan kepada saya untuk tetap 

semangat kuliah. Walaupun dipisahkan oleh jarak, tetapi kita tetap 

layaknya saudara. 

Demikianlah akhir dari kata pengantar ini, peneliti menyadari bahwa 

skripsi ini masih memiliki banyak kekurangan yang masih perlu dibenahi untuk 

menjadi lebih sempurna lagi. Semoga skripsi ini memberikan manfaat kepada kita 

semua, dan semoga Allah Swt. senantiasa memberikan berkah dan rahmatnya 

kepada kita semua. Aamiin ya Rabbal „Alamin.  

            Pekanbaru, 15 Januari  2026 

 

       

      Siti Khoiriah Hasibuan 



 
 

v 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ؼ J ج

 Q ؽ H ح

 K ؾ Kh خ

 L ؿ D د

 M ـ Dz ذ

 N ف R ر

 W ك Z ز

 H ق S س

 ‗ ء Sy ش

 Y م Sh ص

   DI ض

 



 
 

vi 

B. Vokal, Panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dan dhommah dengan ―u‖ sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:  

Vokal  a  panjang       Misalnya  قاؿ   menjadi  Q la  

Vokal (I) Panjang = Î    Misalnya  قيل  menjadi  Q la  

Vokal  u  panjang       Misalnya  دكف   menjadi  D na  

Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah ditulis 

dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut:  

Diftong (aw) = و   Misalnya  قوؿ  Menjadi  Qawlun  

Diftong (ay) = ي   Misalnya  خرم  Menjadi  Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 
Ta‘marbuthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‘ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya الرسلة املدرسة menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  فى رحة

 .menjadi fi rahmatillah الله

 

 



 
 

vii 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalâlah  

Kata sandang berupa ―al‖  اؿ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jal lah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut ini: 

1. al-Imâm al-Bukh riy mengatakan …  

2. al-Bukh riy dalam Muqaddimah kitabnya menjelaskan …  

3. Masyâ Allah kâna wa mâ lam yasy‟ lam yakun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

viii 

DAFTAR ISI 

 

MOTTO  ..................................................................................................  i 

KATA PENGANTAR ...............................................................................  ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ..............................................................  v 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  viii 

ABSTRAK .................................................................................................  x 

ABSTRACT ...............................................................................................  xi 

 xii  ..................................................................................................  الملخص

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................  1 

A. Latar Belakang ...................................................................  1 

B. Penegasan Istilah ................................................................  5 

C. Identifikasi Masalah ...........................................................  7 

D. Batasan Masalah .................................................................  8 

E. Rumusan Masalah ..............................................................  8 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ..........................................  9 

G. Sistematika Penulisan .........................................................  9 

BAB II  KERANGKA TEORITIS ......................................................  11 

A. Landasan Teori ...................................................................  11 

1. Konsep Eskatologi dalam Islam ...................................  11 

2. Tinjauan Kebahasaan lafadz Sijjīn dan ‗Illiyyīn ...........  23 

3. Biografi Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-

Misbah ..........................................................................  28 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) ..........................  32 

BAB III  METODE PENELITIAN ......................................................  37 

A. Jenis Penelitian ...................................................................  37 

B. Pendekatan Penelitian ........................................................  37 

C. Sumber Data .......................................................................  38 

D. Teknik Pengumpulan Data .................................................  38 

E. Teknik Analisis Data ..........................................................  38 

 



 
 

ix 

BAB IV  PEMBAHASAN .....................................................................  40 

A. Penafsiran lafadz Sijjīn dan „Illiyyīn dalam Tafsir  

Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah ............................  40 

1. Penafsiran lafadz Sijjīn dalam QS. Al-Muthaffifin  

Ayat 7-9 ........................................................................  40 

2. Penafsiran lafadz „Illiyyīn dalam QS. Al-Muthaffifin 

Ayat 18-20 ....................................................................  47 

3. Analisis Eskatologis lafadz Sijjīn dan ‗Illiyyīn dalam 

QS.Al-Muthaffifin ........................................................  53 

B. Persamaan dan Perbedaan Eskatologis lafadz Sijjīn dan 

‗Illiyyīn dalam Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-

Misbah ................................................................................  56 

BAB V  PENUTUP ...............................................................................  63 

A. Kesimpulan.........................................................................  63 

B. Saran ...................................................................................  64 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  65 

BIODATA PENULIS ................................................................................  69 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

x 

ABSTRAK 
 

Skripsi ini berjudul ―Eskatologis pada lafadz Sijjīn dan „Illiyyīn dalam QS. Al-

Muthaffifin: Studi Komparatif Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah. 

Eskatologi merupakan salah satu tema penting dalam Al-Qur‘an yang berfungsi 

menanamkan kesadaran moral dan tanggung jawab manusia terhadap seluruh 

perbuatannya. Konsep ini tampak jelas dalam QS. al-Muṭaffifīn melalui 

penyebutan lafadz sijjīn dan „illiyyīn yang berkaitan dengan catatan amal serta 

balasan di akhirat. Penafsiran terhadap kedua lafadz tersebut menunjukkan adanya 

perbedaan penekanan antara mufasir klasik dan mufasir kontemporer. Oleh karena 

itu, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji penafsiran lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

dalam Tafsir Mafātīḥ al-Ghaib karya Fakhruddin al-Rāzī dan Tafsir al-Miṣbāḥ 

karya M. Quraish Shihab, serta menganalisis persamaan dan perbedaan 

eskatologis dari kedua penafsiran tersebut. Penelitian ini merupakan penelitian 

kepustakaan dengan menggunakan metode tafsir komparatif. Sumber data primer 

penelitian ini adalah ayat Al-Qur‘an pada Surah al-Muthaffifin dan kitab tafsir 

yang digunakan ialah Tafsir Mafātīḥ al-Ghaib karya Fakhruddin al-Razi dan 

Tafsir al-Miṣbāḥ karya M.Quraish Shihab.   Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

kedua mufasir sama-sama memahami sijjīn dan „illiyyīn memiliki dimensi ganda, 

yaitu sebagai tempat dan sebagai kitab catatan amal. Keduanya juga menegaskan 

kepastian pencatatan amal melalui frasa kitābun marqūm, serta menempatkan 

konsep tersebut sebagai sarana peringatan moral berupa ancaman bagi orang-

orang durhaka dan kabar gembira bagi orang-orang saleh. Adapun perbedaan 

utama terletak pada penekanan eskatologisnya. Fakhruddin al-Rāzī memandang 

sijjīn dan „illiyyīn sebagai realitas akhirat yang bersifat nyata dan hierarkis, 

lengkap dengan peran malaikat dalam proses hisab. Sementara itu, M. Quraish 

Shihab lebih menekankan dimensi moral dan maknawi dengan memandang sijjīn 

dan „illiyyīn sebagai simbol kepastian keadilan Allah dan pertanggungjawaban 

manusia di akhirat, tanpa menguraikan detail kosmologisnya. 

 

Kata Kunci: Eskatologi, Sijjīn, 'Illiyyīn, Al-Muṭaffifīn, Komparatif. 

 

 

 

 

 

 



 
 

xi 

ABSTRACT 
 

This undergraduate thesis is entitled “Eschatological Meanings of the Terms Sijjīn 

and „Illiyyīn in Surah al-Muṭaffifīn: A Comparative Study of Tafsīr Mafātīḥ al-

Ghayb and Tafsīr al-Miṣbāḥ.” Eschatology is one of the central themes of the 

Qur‘an, functioning to cultivate moral awareness and a sense of human 

responsibility for all actions. This concept is clearly reflected in Surah al-

Muṭaffifīn through the mention of the terms sijjīn and „illiyyīn, which are 

associated with records of deeds and recompense in the Hereafter. Interpretations 

of these two terms reveal differences in emphasis between classical and 

contemporary exegetes. Accordingly, this study aims to examine the 

interpretations of sijjīn and „illiyyīn in Tafsīr Mafātīḥ al-Ghayb by Fakhruddin al-

Rāzī and Tafsīr al-Miṣbāḥ by M. Quraish Shihab, as well as to analyze the 

eschatological similarities and differences between the two interpretations. This 

research employs a library-based method using a comparative exegetical 

approach. The primary data sources are the verses of the Qur‘an in Surah al-

Muṭaffifīn, with Tafsīr Mafātīḥ al-Ghayb by Fakhruddin al-Rāzī and Tafsīr al-

Miṣbāḥ by M. Quraish Shihab serving as the main exegetical references. The 

findings indicate that both exegetes understand sijjīn and „illiyyīn as possessing 

dual dimensions: as places and as records of deeds. Both also emphasize the 

certainty of the recording of human actions through the phrase kitābun marqūm 

and frame this concept as a form of moral admonition—serving as a warning for 

the wicked and good news for the righteous. The primary difference lies in their 

eschatological emphasis. Fakhruddin al-Rāzī views sijjīn and „illiyyīn as concrete 

and hierarchical realities of the Hereafter, including the role of angels in the 

process of reckoning (ḥisāb). In contrast, M. Quraish Shihab places greater 

emphasis on the moral and symbolic dimensions, interpreting sijjīn and „illiyyīn as 

representations of the certainty of God‘s justice and human accountability in the 

Hereafter, without elaborating on cosmological details. 

 

Keywords: Eschatology, Sijjīn, „Illiyyīn, Surah al-Muṭaffifīn, Comparative Study 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xii 

 الملخص

الدلالة الأخروية للفظي "سِجِّين" و"علِّيِّين" في سورة المطفّفين: «تحمل ىذه الرسالة عنواف 
كتيعدٌ الإسكىتولوجيا من الدوضوعات  . »تفسير المصباح و مفاتيح الغيبدراسة مقارنة بين 

الدركزية في القرآف الكريم؛ لدا لذا من دكر في ترسيخ الوعي الأخلاقي كتحميل الإنساف مسؤكلية أفعالو  
ى ىذا الدفهوـ بوضوح في سورة الدطفٌفين من خلاؿ ذكر لفظي "سًجِّين" ك"علِّيِّين" كلٌها. كيتجلٌ 

الدرتبطين بسجلٌ الأعماؿ كالجزاء في الآخرة. كيكشف تناكؿ ىذين اللفظين عن تباينو في زكايا 
" التركيز بين الدفسٌرين الكلاسيكيين كالدعاصرين. يهدؼ ىذا البحث إلى تحليل تفسير لفظي "سًجِّين

لمحمد قريش شهاب مع بياف  تفسير الدصباحلفخر الدين الرازم ك مفاتيح الغيبك"علِّيِّين" في تفسير 
أكجو التشابو كالاختلاؼ في الدلالات الأخركية بين التفسيرين. كيعتمد البحث منهج البحث 

ورة الدطفٌفين، الدكتبي مع توظيف منهج التفسير الدقارف. كتتمثٌل مصادر البيانات الأكلية في آيات س
إضافةن إلى كتابي التفسير الدذكورين. تيظهر نتائج البحث أفٌ كلا الدفسٌرىين يتٌفقاف على أفٌ "سًجِّين" 
ا مزدكجنا؛ إذ ييفهماف على أنٌّما مكاناف، كما ييفهماف بوصفهما كتابيى  ك"علِّيِّين" يحملاف بيعدن

، كيجعلاف من ىذا ﴾كًتىابه مىرٍقيوهـ ﴿بارة أعماؿ. كما يؤكٌداف حتميٌة تدكين الأعماؿ من خلاؿ ع
الدفهوـ كسيلةى إنذارو أخلاقيٍّ يتجلٌى في الوعيد للعصاة كالبشرل للصالحين. أمٌا كجو الاختلاؼ 
الرئيس فيكمن في زاكية التأكيد الأخركم؛ إذ ينظر فخر الدين الرازم إلى "سًجِّين" ك"علِّيِّين"  على 

كاقعيتاف كذات ترتيب ىرميٌ مع إبراز دكر الدلائكة في مسار الحساب، في أنٌّما حقيقتاف أخركيتاف 
حين يركٌز محمد قريش شهاب على البعد القيمي كالدعنوم، معتبرنا "سًجِّين" ك"علِّيِّين" رمزين لقطعية 

 .عدالة الله كمسؤكلية الإنساف عن أفعالو في الآخرة، دكف الخوض في التفاصيل الكوسمولوجية
 

 : الإسكىتولوجيا، سًجِّين، علِّيِّين، سورة الدطفٌفين، الدقارفالمفتاحية الكلمات

  

. 



  

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Salah satu tema penting yang menjadi perhatian besar dalam ajaran 

Al-Qur‘an adalah pembahasan mengenai hari kiamat yang mencakup 

peristiwa kebangkitan, perhitungan amal, surga dan neraka, serta 

pembalasan yang akan diterima oleh setiap manusia atas perbuatannya 

selama hidup di dunia.
1

 Dalam ajaran Islam, pembahasan tentang 

kehidupan akhirat merupakan bagian tak terpisahkan dari akidah atau 

keyakinan. Lebih khusus lagi, ini merupakan bagian dari salah satu enam 

rukun iman, yaitu kepercayaan pada hari akhir. Al-Qur'an dan Hadis 

berulang kali menyandingkan iman kepada hari akhir dengan iman kepada 

Allah SWT, seolah-olah kedua keyakinan ini menjadi fondasi paling dasar 

dari seluruh rukun iman.  

Dalam struktur teologi Islam, konsep eskatologi tidak hanya 

berbicara tentang peristiwa-peristiwa besar seperti kebangkitan (al-ba'ts), 

perhitungan amal (al-ḥisāb), dan pembalasan (al-jazā'), tetapi juga 

mencakup mekanisme detail tentang bagaimana setiap amal manusia 

didokumentasikan, disimpan, dan kelak dijadikan bukti pada hari 

pembalasan. Sistem pencatatan amal ini menjadi manifestasi konkret dari 

keadilan ilahi yang absolut, di mana tidak ada satu pun perbuatan kecil 

yang luput dari pengawasan dan perhitungan Allah Swt.
2
  

Salah satu surah dalam Al-Qur‘an yang secara tegas mengangkat 

pembahasan kehidupan akhirat adalah Surah Al-Muṭaffifīn. Surah ini 

menyoroti praktik kecurangan dalam timbangan dan takaran, serta 

menggambarkan balasan di akhirat bagi para pelaku kezaliman dan orang-

orang yang taat. Di dalamnya terdapat dua istilah penting yang harus 

                                                             
1

 Muhammad ‗Ali al-Shabuni, Tafsir  Ayat-Ayat Ahkam, Jilid I, (Jakarta: Keira 

Publishing, 2016). hlm. 21. 
2
 Sadad Mujahid dan Dadan Rusmana, "Studi Tafsir Maudhu'i tentang Konsep Hisab 

dalam Al-Qur'an", Gunung Djati Conference Series, Vol. 8 (2022), hlm. 75. 



2 
 

 

ditelaah lebih dalam, yaitu kata sijjīn dan „illiyyīn. Kedua istilah ini 

umumnya berkaitan dengan pencatatan amal, sijjīn dikaitkan dengan 

catatan amal orang-orang yang durhaka, sementara „illiyyīn merujuk pada 

catatan amal orang-orang sholeh. Keunikan dari dua istilah ini terletak 

pada kemunculannya yang terbatas dalam surah ini saja, menjadikannya 

menarik untuk dikaji baik dari segi bahasa maupun kandungan maknanya.
3
 

Secara tekstual, kata sijjīn ini hanya terdapat dalam Surah al-

Muthaffifin ayat 7 dan 8, dan tidak ditemukan pada surah lain. Adapun 

bunyi ayat yang dimaksud adalah sebagai berikut:  

ٓٓ ٓ)ٓٓكَّلَ ٍۗ يْن ٓ)٧اِنَٓكِتٰبّٓالْفُجَارِٓلفِّيْٓسِِّ ٍۗ يْن ٓ(٨(ٓوّمّآٓاّدْرٰىكّٓمّآسِِّ

Artinya: ―Jangan sekali-kali begitu! Sesungguhnya catatan orang 

yang durhaka benarbenar (tersimpan) dalam Sijjīn. Tahukah engkau 

apakah Sijjīn itu?‖
4
 

Dan kata illiyyīn hanya terdapat dalam surah al-Muthaffifin ayat 18 

sedangkan dalam ayat 19 menggunakan redaksi kata illiyyun. Berikut 

bunyi ayatnya: 

ٓ(ٓ ٍۗ يّْ يِّ ٓٓاِنَٓكِتٰبّٓالّْْبْرّارِٓلفِّيْٓعِلِّ ٓ)٨٨كَّلَ ِّيُّوْنٍّۗ (٨٩(ٓوّمّآٓاّدْرٰىكّٓمّآعِل  

Artinya: Sekali-kali tidak! Sesungguhnya catatan orang-orang yang 

berbakti benar-benar tersimpan dalam „Illiyyīn. Tahukah engkau apakah 

„Illiyyīn itu?
5 

Makna eskatologis yang terdapat dalam kata sijjīn dan „illiyyīn 

tidak hanya menjadi gambaran simbolis tentang kehidupan setelah mati, 

tetapi juga mengandung pesan penting yang berfungsi sebagai peringatan 

moral dan spiritual bagi manusia. Kedua istilah ini menggambarkan bahwa 

semua perbuatan manusia akan dicatat secara rinci dan akan mendapatkan 

balasan yang setimpal di akhirat, baik berupa pahala bagi orang yang taat 

                                                             
3
 Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an. Ensiklopedia Al-Qur‟an: Kajian Kosakata dan 

Tafsir nya. Jakarta: Yayasan Bimantara, 1997, hlm. 310. 
4
 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan , (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an, 2019), hlm.882 
5
 Ibid. hlm. 883  



3 
 

 

maupun siksa bagi mereka yang durhaka. Oleh karena itu, memahami 

makna dari sijjīn dan „illiyyīn bukan hanya sebatas kajian kebahasaan, 

melainkan juga merupakan bagian dari usaha untuk memahami bagaimana 

sistem keadilan Allah SWT diberlakukan terhadap seluruh umat manusia.
6
 

Al-Qur‘an secara tegas menyatakan bahwa tidak ada satu pun amal yang 

luput dari perhitungan, sehingga pemahaman terhadap kedua istilah ini 

penting untuk membangun kesadaran akan tanggung jawab hidup di dunia 

dan akibatnya di akhirat kelak. 

Apabila dilihat dari sudut pandang kebahasaan ataupun lingustik, 

Lafadz sijjīn dan „illiyyīn memiliki kata dan makna yang kontradiktif dan 

berlawanan. Dan jika dilihat dari asal katanya, kata sijjīn berasal dari akar 

kata sajana, yang berarti penjara atau tempat penyiksaan yang sempit dan 

gelap. Sementara „illiyyīn berasal dari kata „uluw, yang bermakna tinggi, 

luhur, atau agung. Kedua istilah ini tidak hanya berlawanan secara posisi 

fisik (bawah dan atas), tetapi juga secara nilai (kehinaan dan kemuliaan). 

Dalam kajian ilmu bahasa, hubungan antara keduanya termasuk dalam 

kategori antonim, yakni dua kata yang saling bertentangan secara makna.
7
 

Artinya, dari sudut pandang linguistik dan semantik, istilah sijjīn dan 

„illiyyīn saling melengkapi dalam menggambarkan dua ujung perjalanan 

akhir manusia berdasarkan amalnya. 

Lebih dari itu, kajian terhadap sijjīn dan „illiyyīn juga menyentuh 

aspek pendidikan moral, karena mengandung pelajaran penting tentang 

pentingnya menjaga setiap tindakan dan ucapan. Dalam konteks makna 

sijjīn, terdapat peringatan keras agar manusia menjauhi perbuatan dosa, 

sekaligus menanamkan kesadaran bahwa setiap keburukan akan dicatat 

dan kelak dipertanggungjawabkan di hadapan Allah SWT. Ini membentuk 

kesadaran pribadi dan akuntabilitas moral, bahwa manusia harus 

                                                             
6
 Nanda Yuanita, Penafsiran Sijjin: Tempat Penimbunan Catatan Amal atau Penjara? 

https://www.pasundanekspres.co/2023/09/29/penafsiran-Sijjin-tempat-amal-atau-penjara/? Diakses 

pada hari rabu,  tanggal 9 juli 2025 pukul 19.23. 
7
 Muhammad Hasby Ashidiqi, Afrizal Abdul Hafizh, dkk, ―Studi Analisis Penggunaan 

Taraduf dan Tadhad dalam Al-Qur‘an‖ Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan Multikulturalisme 

Indonesia ISSN: 2961-7693 (2023), 2 (3): hlm. 81 

https://www.pasundanekspres.co/author/nanda/
https://www.pasundanekspres.co/2023/09/29/penafsiran-sijjin-tempat-amal-atau-penjara/


4 
 

 

bertanggung jawab atas setiap pilihan hidupnya.
8
 Dalam hal ini, tidak 

hanya perbuatan yang dicatat, tetapi juga semua perkataan manusia, 

sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah SWT: Dan bukan hanya pada 

perbuatan, segala perkataan manusia juga akan selalu diawasi. Hal ini 

tertulis dalam firman Allah Swt pada surah Qaf ayat 18 yang berbunyi: 

يهِۡٓ ٓاِلَْٓلَّّ ٓعّتِيۡدنٓٓمّآيلّۡفِظُٓمِنۡٓقوّۡلن رّقِيۡبن  

Artinya: ―Tidak ada suatu kata yang diucapkannya melainkan ada 

di sisinya malaikat pengawas yang selalu siap (mencatat).”
9
 

Pada ayat diatas menjelaskan bahwa dalam kitab catatan amal 

manusia, tidak terlewat dari hal yang kecil dan yang besar. Semuanya 

tersimpan dan tercatat. Hal ini mendorong setiap umat islam untuk 

menyadari bahwasanya setiap perbuatan, perkataan dan tindakan memiliki 

konsekuensi yang kelak akan dipertanggungjawabkan di hadapan Allah 

Swt. Dan setelah kematian manusia, kemudian segala catatan amal baik 

dan buruk yang dicatat oleh malaikat akan ditutup dan di kumpulkan. Dan 

kemudian akan diturunkan dan dibuka kembali pada yaumul hisab, yakni 

hari dibangkitkannya semua manusia untuk menjalani proses hisab 

(perhitungan). 

Kajian terhadap lafadz sijjīn dan „illiyyīn telah mendapat perhatian 

para mufassir sejak masa klasik hingga kontemporer. Perbedaan latar 

belakang keilmuan, metode, dan corak penafsiran menyebabkan adanya 

variasi dalam memahami kedua lafadz tersebut. Mufassir klasik seperti 

Fakhruddin al-Rāzī dalam Mafātīḥ al-Ghaib cenderung menampilkan 

analisis teologis dan filosofis yang mendalam, sementara mufassir 

kontemporer seperti M. Quraish Shihab dalam Tafsir  al-Misbah lebih 

menekankan aspek kontekstual, moral, dan edukatif yang relevan dengan 

kehidupan modern. 

                                                             
8
 Abdurrahman Hasan Hanakabah, Pokok-Pokok Aqidah Islam (Jakarta: Gema Insani 

Press, 1998) hlm. 547 
9
 Departemen Agama RI, Al-Qur‟an dan Terjemahannya Edisi Penyempurnaan, hlm. 758 



5 
 

 

Perbedaan pendekatan penafsiran tersebut menunjukkan bahwa 

lafadz sijjīn dan „illiyyīn tidak hanya dapat dipahami secara tunggal, 

melainkan memiliki dimensi makna yang berlapis, khususnya dalam 

perspektif eskatologi. Namun demikian, kajian yang secara khusus 

membandingkan pemaknaan eskatologis kedua lafadz tersebut antara tafsir 

klasik dan tafsir kontemporer masih relatif terbatas. Oleh karena itu, 

diperlukan penelitian yang mengkaji lafadz sijjīn dan „illiyyīn secara 

komparatif guna menyingkap persamaan dan perbedaan penafsiran, serta 

implikasinya terhadap pemahaman konsep keadilan Ilahi dan pencatatan 

amal dalam Al-Qur‘an. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini memfokuskan 

kajian pada analisis eskatologis lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam QS. Al-

Muṭaffifīn dengan pendekatan studi komparatif terhadap Tafsir  Mafātīḥ 

al-Ghaib karya Fakhruddin al-Rāzī dan Tafsir  al-Misbah karya M. 

Quraish Shihab. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik dalam pengembangan kajian tafsir Al-Qur‘an, khususnya dalam 

memahami konsep eskatologi, pencatatan amal, dan keadilan Ilahi secara 

lebih komprehensif. Berdasarkan urgensi dan kedalaman makna yang 

dikandung oleh kedua lafadz tersebut, penelitian ini kemudian diberi judul 

―ESKATOLOGIS PADA LAFADZ SIJJĪN DAN ‘ILLIYYĪN DALAM 

QS.AL-MUTHAFFIFIN: STUDI KOMPARATIF TAFSIR 

MAFATIH AL-GHAIB DAN TAFSIR AL-MISBAH. 

B. Penegasan Istilah 

Untuk mempermudah dalam memahami penelitian ini, peneliti 

menjelaskan beberapa istilah berikut: 

1. Eskatologis 

Eskatologis secara umum dapat dipahami sebagai cabang ilmu 

atau keyakinan dalam agama dan filsafat yang membahas tahap-tahap 

akhir dari keberadaan manusia dan alam semesta, serta kehidupan yang 

melampaui kematian. Kajian ini biasanya mencakup tema-tema seperti 

kematian, keadaan jiwa setelah mati, hari kebangkitan, pengadilan 



6 
 

 

terakhir, serta nasib akhir manusia berupa surga atau neraka. Dalam 

konteks ini, eskatologi berfungsi untuk memberikan kerangka makna 

tentang tujuan akhir hidup manusia dan konsekuensi dari tindakan 

yang dilakukan selama di dunia. Dalam Islam, eskatologi dikenal 

dengan istilah ‗ilm al-ākhirah (ilmu tentang kehidupan akhirat) atau 

al-sā‟ah (hari kiamat).
10

  Proses eskatologis dalam Islam digambarkan 

secara runtut, mulai dari fase sakaratul maut, alam barzakh, tiupan 

sangkakala, kebangkitan jasmani, berkumpul di padang mahsyar, hisab 

(perhitungan amal), hingga keputusan akhir untuk memasuki surga 

atau neraka. 

2. Sijjīn 

Sijjīn digambarkan sebagai sebuah kitab yang mencatat seluruh 

perbuatan buruk yang dilakukan oleh orang-orang yang durhaka. 

Semua keburukan yang ditulis di dalam kitab ini kelak akan dibalas 

oleh Allah dengan adil sesuai kadar perbuatannya. Para ulama 

menjelaskan bahwa sebagaimana langit memiliki tujuh lapisan ke atas, 

bumi juga memiliki tujuh lapisan ke bawah. Pada lapisan yang paling 

bawah itulah sijjīn berada. Tempat ini dilukiskan sangat sempit, 

rendah, dan gelap, sehingga menjadi gambaran yang kuat tentang 

betapa hinanya kedudukan orang-orang yang mengabaikan perintah 

Allah dan memilih jalan kedurhakaan. Dengan kata lain, Sijjīn bukan 

hanya sekadar catatan amal buruk, tetapi juga simbol tempat kembali 

yang penuh kehinaan bagi mereka yang tidak bertobat. 
11

 

3. „Illiyyīn 

Lafadz ‘Illiyyīn adalah kebalikan dari lafadz Sijjīn. Ia 

merupakan kitab yang mencatat segala perbuatan baik manusia selama 

hidup di dunia. Dalam banyak penjelasan, „Illiyyīn juga 

                                                             
10

 M. Quraish Shihab, Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur'an (Bandung: 

Mizan, 2007), hlm. 89. 
11

 Isfan Fajar Muhammad, Mengungkap Interpretasi Makna Kata Sijjīn (Suatu Kajian 

Taḥlīlī terhadap QS. al-Muthaffifīn/83: 7-13), Skripsi S1, UIN Alauddin Makassar, 2022, hlm. 40-

41. 



7 
 

 

menggambarkan sebuah tempat yang sangat tinggi dan mulia, yaitu 

berada pada lapisan langit paling atas. Tempat ini menjadi kediaman 

roh orang-orang beriman setelah mereka meninggal dunia. „Illiyyīn 

tidak hanya menunjukkan sebuah lokasi yang luhur, tetapi juga 

mencerminkan tingginya derajat dan kemuliaan yang diberikan Allah 

kepada hamba-hamba-Nya yang taat, jujur, dan selalu berusaha 

berbuat kebaikan. Dengan demikian, konsep ‗Illiyyīn membantu kita 

memahami bahwa setiap amal baik, sekecil apa pun, akan dicatat dan 

dihargai, serta menjadi sebab terangkatnya derajat seseorang di sisi 

Allah.
12

 

4. Komparatif 

Metode Komparatif atau Muqaran merupakan salah satu 

pendekatan penting dalam ilmu tafsir yang digunakan untuk 

membandingkan beberapa aspek dari ayat-ayat Al-Qur‘an, hadis, atau 

pandangan para mufassir dalam rangka menemukan persamaan dan 

perbedaannya. Secara etimologis, kata Muqāran berasal dari bahasa 

Arab   ميقىارىنىةن  -يػيقىارفًي  -قىارىفى   yang berarti ―mengaitkan‖ atau 

―membandingkan sesuatu dengan yang lain.‖
13

 

C. Identifikasi Masalah 

Dari latar belakang masalah yang telah di jelaskan maka dapat 

diambil beberapa identifikasi masalah sebagai berikut: 

1. Adanya keterbatasan pemahaman mengenai makna lafadz sijjīn dan 

„illiyyīn dalam QS. Al-Muṭaffifīn. 

2. Adanya keragaman makna yang terkandung pada lafadz sijjīn dan 

„illiyyīn, baik dari sisi linguistik, teologis, maupun eskatologis. 

                                                             
12 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir  Al-Munir (Aqidah, Syari‟an, Manhaj) Jilid 15, (Jakarta: 

Gema Insani, 2003), hlm. 431 
13

 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, (Yogyakarta: 

Pustaka Progressif, 1997). hlm. 1102. R 



8 
 

 

3. Adanya perbedaan penjelasan para mufassir klasik dan kontemporer 

mengenai makna sijjīn dan „illiyyīn berdasarkan corak penafsiran 

masing-masing.  

4. Minimnya kajian yang secara khusus membahas dimensi eskatologis 

dari dua lafadz tersebut dalam tradisi tafsir. 

5. Adanya pesan moral, spiritual, dan eskatologis yang terkandung dalam 

lafadz sijjīn dan „illiyyīn yang perlu dianalisis lebih mendalam. 

D. Batasan Masalah 

Supaya penelitian ini tidak terlalu luas, maka penelitian ini hanya 

memfokuskan kajian pada analisis eskatologis lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

yang terdapat dalam QS. Al-Muthaffifin ayat 7–9 dan ayat 18–20. 

Penafsiran yang dikaji dibatasi pada beberapa mufassir yaitu Fakhruddin 

al-Razi dalam Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Quraish Shihab dalam Tafsir  

al-Misbah. Pemilihan mufassir ini dilakukan untuk memperoleh gambaran 

yang komprehensif tentang makna kedua lafadz tersebut tanpa 

menitikberatkan pada perbandingan antar-tafsir, melainkan pada 

pengungkapan makna eskatologis yang terkandung di dalamnya. Dan 

penelitian ini juga tidak membahas eskatologi secara luas dari bidang 

kajian filsafat islam, hanya menjelaskan eskatologi pada lafadz sijjīn dan 

„illiyyīn.  

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah yang telah dijelaskan, maka 

dapat dirumuskan Masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam QS. al-

Muthaffifin menurut Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah? 

2. Bagaimana persamaan dan perbedaan eskatologis pada lafadz sijjīn 

dan ‘illiyyīn dalam Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah? 

 



9 
 

 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Adapun Tujuan dan Manfaat penelitian ini adalah: 

1. Tujuan Penelitian 

a) Untuk mengetahui penafsiran terhadap lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

dalam QS. Al-Muthaffifin menurut  Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan 

Tafsir  al-Misbah. 

b) Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan eskatologis pada 

lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan 

Tafsir  al-Misbah.  

2. Manfaat Penelitian 

a) Secara Teoritis, penelitian ini diharapkan dapat menambah 

wawasan dan pengetahuan dalam khazanah keilmuan agama 

Islam. Terutama mengenai penafsiran makna lafadz sijjīn dan 

‗illiyyīn menurut mufassir 

b) Secara Praktis, Penelitian ini diharapkan bisa menambah 

pengetahuan bagi penulis dan pembaca. Dan bisa memberikan 

kontribusi terkait pemahaman lafadz sijjīn dan „illiyyīn. Penelitian 

ini juga bisa menjadi acuan dalam penelitian selanjutnya. 

c) Secara Akademis, penelitian ini diajukan untuk memenuhi salah 

satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama  (S.Ag ) 

G. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini akan diuraikan dalam 3 bab, dan masing-masing bab 

terdiri dari beberapa sub-bab sebagai berikut: 

BAB I PENDAHULUAN: Pada bab ini penulis menjelaskan tentang latar 

belakang penelitian, penegasan mengenai istilah-istilah yang digunakan, 

identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan dan 

manfaat penelitian serta sistematika penulisan. Ini merupakan bagian awal 

dari sebuah penelitian. 

BAB II KERANGKA TEORITIS: Pada bab ini, menjelaskan tentang 

teori-teori umum akan yang digunakan dalam penelitian, seperti eskatologi 



10 
 

 

dan juga lafadz sijjīn dan ‘illiyyīn. Dan penulis juga menjelaskan beberapa 

kajian yang relevan (literature review) yang sesuai dan menjadi rujukan 

dalam penelitian ini.  

BAB III METODE PENELITIAN: Pada bab ini menjelaskan tentang 

jenis penelitian yang digunakan, pendekatan penelitian, sumber data 

primer dan sekunder yang diambil, teknik pengumpulan data dan teknik 

analisis data yang dilakukan dalam penelitian ini.  

BAB IV PEMBAHASAN: Pada bab ini, menjelaskan tentang 

pembahasan dan analisis penafsiran ayat al-Qur‘an tentang lafadz sijjīn 

dan ‗illiyyīn dalam QS. Al-Muthaffifin menurut Tafsir  Mafatih al-Ghaib 

dan Tafsir  al-Misbah. Selanjutnya, pada bab ini juga dijelaskan mengenai 

persamaan dan perbedaan mengenai konsep eskatologis dari lafadz sijjīn 

dan „illiyyīn menurut kedua tafsir tersebut.  

BAB V PENUTUP: Pada bab ini, menjelaskan tentang kesimpulan dari 

keseluruhan isi penelitian yaitu tentang analisis penafsiran lafadz sijjīn dan 

‗illiyyīn dan juga tentang konsep eskatologis yang terdapat pada kedua 

lafadz tersebut. Dan juga memaparkan saran kepada para peneliti yang 

ingin melanjutkan penelitian yang serupa dengan ini.  

 

 



  

11 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Konsep Eskatologi dalam Islam 

a. Pengertian Eskatologi 

Secara etimologis, istilah eskatologi berasal dari bahasa 

Yunani, yaitu dari kata eschatos yang berarti ―yang terakhir‖, 

―penghabisan‖, atau ―yang paling ujung‖, dan kata logos  yang berarti 

―ilmu‖, ―kajian‖, atau ―diskursus‖. Menurut KBBI, eskatologi adalah 

segala sesuatu mengenai hal-hal terakhir, seperti kematian, hari kiamat 

dan kebangkitan.
14

 Meskipun istilah eskatologi tidak dikenal dalam 

tradisi keilmuan Islam klasik, substansi kajiannya memiliki kesesuaian 

dengan pembahasan tentang kehidupan akhirat (al-ākhirah) yang 

menjadi salah satu pokok ajaran Al-Qur‘an. 

Secara terminologis, terdapat berbagai pendapat mengenai 

eskatologi dalam khazanah keilmuan Islam. M. Quraish Shihab, 

misalnya, tidak menggunakan istilah eskatologi secara eksplisit dalam 

karya-karyanya. Namun, konsep tersebut dapat dipahami dari 

penjelasannya yang mendalam mengenai iman kepada hari akhir. 

Dalam Tafsir  al-Misbah, Quraish Shihab menegaskan bahwa 

keimanan kepada kehidupan setelah mati merupakan bagian penting 

dari struktur iman, karena selalu disebut berdampingan dengan iman 

kepada Allah dan memiliki implikasi langsung terhadap perilaku 

manusia di dunia.
15

 Kehidupan akhirat, menurutnya, bukan sekadar 

gambaran tentang masa depan manusia setelah kematian, tetapi 

merupakan kepastian ilahi yang berkaitan erat dengan 

pertanggungjawaban manusia atas seluruh amal perbuatannya 

                                                             
14

 Tim Penyusun KBBI, Kamus Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm.399.   
15

 M. Quraish Shihab, Tafsir  al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur‟an Vol. 1 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 86 



12 
 

 

eskatologi merupakan cabang ilmu teologi yang mengkaji secara 

sistematis rangkaian peristiwa yang terkait dengan kehidupan setelah 

mati dan akhir zaman.
16

 

Kajian ini mencakup pembahasan tentang kematian (al-mawt), 

alam barzakh, kebangkitan (al-ba„ts), pengumpulan (al-ḥashr), 

perhitungan amal (al-ḥisāb), penimbangan (al-mīzān), pembalasan (al-

jazā‟), hingga penentuan tempat akhir manusia di surga atau 

neraka.
17

Dalam kajian teologi, eskatologi merupakan bagian dari 

dogmatika yang membahas penyataan Allah tentang peristiwa-

peristiwa akhir zaman dan keadaan manusia setelah kematian. 

Pandangan ini menegaskan bahwa pembahasan eskatologi tidak bisa 

dipisahkan dari doktrin keimanan dan penyataan ilahi mengenai nasib 

akhir manusia. 

Eskatologi adalah ajaran teologi yang membahas kehidupan 

setelah mati. Sebagai bagian dari kajian agama dan filsafat, eskatologi 

secara teratur menguraikan berbagai persoalan dan pengetahuan 

mengenai hari akhir manusia. Eskatologi adalah ajaran teologi yang 

membahas kehidupan setelah mati. Sebagai bagian dari kajian agama 

dan filsafat, eskatologi secara teratur menguraikan berbagai persoalan 

dan pengetahuan mengenai hari akhir manusia. Dalam pemikiran Islam 

kontemporer, Fazlur Rahman memahami eskatologi bukan sekadar 

sebagai uraian tentang peristiwa-peristiwa akhirat, tetapi sebagai 

bagian dari visi moral Al-Qur‘an. Menurutnya, ajaran tentang 

kehidupan setelah mati memiliki fungsi utama untuk menumbuhkan 

kesadaran etis dan tanggung jawab moral manusia dalam kehidupan 

dunia.
18

 

                                                             
16

 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an, (Bandung: Mizan, 2013), hlm. 490. 
17 Abdillah, Eskatologi: Kematian dan Kemenjadian Manusia, Jaqfi: Jurnal Aqidah dan Filsafat 

Islam, Vol. 1, No. 1, 2016. Hlm. 130 
18

 Abdul Fatah, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Eskatologi, Jurnal, Ibnu Abbas Jurnal 

Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1. Hlm. 10.  



13 
 

 

Fazlur Rahman menegaskan bahwa konsep-konsep eskatologis 

dalam Al-Qur‘an, seperti kebangkitan, hisab, surga, dan neraka, harus 

dipahami dalam keterkaitannya dengan perilaku manusia di dunia. 

Keyakinan terhadap akhirat, dalam pandangannya, tidak dimaksudkan 

hanya untuk membentuk keimanan abstrak, melainkan untuk 

mendorong manusia agar menjalani kehidupan yang adil, bertanggung 

jawab, dan bermoral. Oleh karena itu, gambaran tentang pembalasan di 

akhirat dipahami sebagai penegasan atas prinsip keadilan Ilahi, di 

mana setiap perbuatan manusia memiliki konsekuensi yang harus 

dipertanggungjawabkan. 

Dalam tradisi Islam, pembahasan mengenai kehidupan setelah 

kematian menempati posisi yang sangat penting dalam struktur akidah. 

Hal ini berkaitan langsung dengan rukun iman yang keenam, yaitu 

iman kepada hari akhir, yang dalam banyak ayat Al-Qur‘an dan hadis 

selalu disebut berdampingan dengan iman kepada Allah. Penyandingan 

ini menunjukkan bahwa keyakinan terhadap kehidupan akhirat 

merupakan fondasi mendasar dalam bangunan keimanan seorang 

Muslim. Dalam konteks teologi Islam, kajian mengenai kehidupan 

pasca-kematian tersebut dikenal sebagai eskatologi, yang dipadankan 

dengan istilah al-umūr al-ākhirah. Istilah ini mencakup seluruh 

rangkaian fase setelah kematian hingga kehidupan abadi di akhirat. 

Karena itu, eskatologi tidak hanya memaparkan proses-proses akhirat 

seperti kematian, barzakh, kiamat, dan pembalasan, tetapi juga 

menyoroti dimensi teologis, moral, dan spiritual yang terkandung di 

dalamnya, sehingga mampu membentuk kesadaran manusia tentang 

arah hidup dan konsekuensi dari setiap amal yang dikerjakannya.
19

 

Setelah menjelaskan pengertian eskatologi secara konseptual, 

langkah selanjutnya adalah memaparkan berbagai ungkapan Al-Qur‘an 

                                                             
19

 Rezwandi dan Ana Syelviana, ―Konsep Eskatologi Perspektif Fazlur Rahman: 
Relevansi Nilai-Nilai Akhirat terhadap Kehidupan Sosial Manusia‖   Jurnal Internasional 

Multidisiplin Ilmu, Vol. 3 No. 2 (2025). Hlm 141 



14 
 

 

yang berkaitan dengan hari akhir sebagai landasan normatif. Dengan 

memahami kerangka ayat terlebih dahulu, pembahasan mengenai 

aspek-aspek eskatologis seperti kematian, alam barzakh, kebangkitan, 

hisab, serta surga dan neraka akan menjadi lebih terarah dan 

komprehensif. 

Berikut beberapa term yang digunakan dalam Al-Qur‘an yang 

menyebutkan tentang hari akhir
20

: 

1) Yaumul Qiyāmah (hari kiamat), sebagaimana disebutkan dalam Q.S. 

Az-Zumar:60, yang menggambarkan momentum tegaknya seluruh 

perhitungan amal manusia. 

2) Yaumul Khurūj (hari keluarnya manusia dari kubur), sebagaimana 

terdapat dalam Q.S. Qāf:42, yang menegaskan bangkitnya manusia 

dari kematian. 

3) Yaumul Ba„ts (hari kebangkitan), seperti disebut dalam Q.S. Ar-

Rūm:56, yakni saat seluruh manusia dikembalikan hidup setelah wafat 

4) As-Sā„ah (saat atau waktu datangnya kiamat), sebagaimana 

dinyatakan dalam Q.S. al-Qamar:1, yang menandai datangnya waktu 

besar yang tidak dapat ditunda. 

5) Al-Ākhirah (akhirat), sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-A„lā:17, 

yaitu kehidupan sesudah dunia yang menjadi tujuan akhir manusia. 

6) Yaumud Dīn (hari pembalasan), sebagaimana dinyatakan dalam Q.S. 

al-Fātiḥah:3, hari ketika setiap amal dibalas dengan sempurna.
21

 

7) Yaumul Ḥisāb (hari perhitungan), sebagaimana disebut dalam Q.S. 

Ghāfir:27, yaitu saat manusia dihitung seluruh amalnya. 

8) Yaumul Fatḥ (hari kemenangan), sebagaimana dinyatakan dalam Q.S. 

As-Sajdah:29, yang menunjukkan kemenangan hakiki bagi orang 

beriman. 

                                                             
20

 Elfia Zikrillah, Eskatologi dalam Perspektif Buya Hamka (Tafsir ayat-ayat Kiamat), 

Skripsi, Jurusan Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, UIN Suska Riau, 2024. Hlm. 11 
21

 Sayyid Sabiq, Akidah Islam: Pola Hidup Manusia Beriman, (Bandung: Diponegoro, 

1997.), hlm. 381 



15 
 

 

9) Yaumut Talaq (hari pertemuan), seperti disebut dalam Q.S. Ghāfir:15–

16, yakni saat manusia bertemu dengan Tuhan dan 

mempertanggungjawabkan amalnya. 

10) Yaumul Jam‗  hari berkumpul  dan Yaumut Taghābun  hari   

ditampakkan kesalahan), sebagaimana dalam Q.S. At-Taghābun:9, 

ketika seluruh manusia dikumpulkan lalu diungkapkan kerugian dan 

keberuntungan mereka. 

11) Yaumul Khulūd (hari kekekalan), disebut dalam Q.S. Qāf:34, yaitu 

hari ketika manusia memasuki kehidupan abadi. 

12) Yaumul Ḥasrah (hari penyesalan), sebagaimana dalam Q.S. 

Maryam:39, yang menggambarkan besarnya penyesalan orang kafir 

atas kelalaian mereka. 

13) Yaumut Tanād (hari saling memanggil), sebagaimana disebut dalam 

Q.S. Ghāfir:32, ketika para penghuni surga dan neraka saling berseru. 

14) Az-Zāfifah (peristiwa yang sangat dekat), sebagaimana dalam Q.S. 

An-Najm:57, yang mengingatkan bahwa kiamat sangatlah dekat. 

15) Ṯammatul Kubrā (bencana yang sangat besar), disebut dalam Q.S. 

An-Nāzi„āt:34, menggambarkan dahsyatnya goncangan kiamat. 

16) As-Shākhkhah (suara yang meluluhkan telinga), dinyatakan dalam 

Q.S. „Abasa:33, menunjuk pada suara keras pada hari kiamat. 

17) Al-Ḥāqqah (kenyataan yang pasti), sebagaimana dalam Q.S. Al-

Ḥāqqah:1–3, yaitu hari kebenaran itu benar-benar terwujud. 

18) Al-Ghāsyiyah (kejadian yang meliputi), sebagaimana dalam Q.S. Al-

Ghāsyiyah:1, yang menggambarkan peristiwa besar yang 

menyelimuti seluruh manusia. 

19) Al-Wāqi„ah (peristiwa yang dahsyat), sebagaimana dalam Q.S. Al-

Wāqi„ah:1–3, yaitu peristiwa yang tidak dapat disangkal 

kepastiannya. 



16 
 

 

20) Al-Qāri„ah (guncangan besar), sebagaimana disebut dalam Q.S. Al-

Qāri„ah:1–3, yang mengguncang manusia dengan kedahsyatannya.
22

 

Imam Al-Qurtubi mengungkapkan rahasia mengapa Allah 

Subhanahu wa Ta‘ala memberikan banyak nama untuk hari kiamat. 

Beliau menyebutkan bahwa setiap sesuatu yang agung (penting) maka 

di dalam keluasan bahasa Arab akan memiliki banyak sifat dan banyak 

nama. 

Ragam penamaan hari kiamat sebagaimana tercantum dalam al-

Qur‘an diatas merupakan istilah-istilah kunci yang mencerminkan 

kompleksitas dan keluasan makna eskatologis dalam perspektif al-

Qur‘an. Dalam konteks kajian eskatologi pada skripsi ini, berbagai 

penamaan tersebut menjadi dasar penting untuk menelusuri bagaimana 

konsep ―hal-hal terakhir‖ dipahami dalam tradisi tafsir, baik klasik 

maupun kontemporer. Dengan demikian, daftar istilah ini bukan 

sekadar nomenklatur teologis, tetapi juga pintu masuk untuk 

mengungkap pemaknaan mendalam mengenai perjalanan manusia 

setelah kematian, struktur peristiwa akhirat, serta gambaran moral yang 

ditekankan oleh al-Qur‘an terkait konsekuensi amal. Pemahaman atas 

istilah-istilah tersebut memungkinkan analisis yang lebih komprehensif 

terhadap penafsiran ayat-ayat eskatologis, termasuk kajian mengenai 

sijjīn dan „illiyyīn yang menjadi fokus utama penelitian. 

b. Ruang Lingkup Eskatologi dalam Al-Qur‘an 

Pembahasan eskatologi tidak hanya berkaitan dengan peristiwa 

kebangkitan (al-ba„ts) semata, tetapi juga mencakup berbagai tahapan 

dan fenomena yang menjadi pengantar menuju kebangkitan tersebut. 

Dalam disiplin teologi Islam  ʿaqīdah), eskatologi dipahami sebagai 

rangkaian ―al-umūr al-ākhirah‖ hal-hal yang berhubungan dengan 

akhir kehidupan dunia dan awal kehidupan akhirat. Oleh sebab itu, 

kajian eskatologi tidak dapat dipisahkan dari seluruh proses yang 

                                                             
22

 Widaningsih, 22 Nama Hari Kiamat yang Tercantum dalam Al-Qur'an, Yuk Kenali!, 

dikutip dari https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-

dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452, diakses pada tanggal 06 Desember 2025 pukul 22.03 

https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452
https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452


17 
 

 

menyertai perjalanan manusia mulai dari sakaratul maut hingga 

masuknya manusia ke dalam kehidupan kekal di akhirat.
23

 

Adapun aspek-aspek yang dibahas dalam eskatologi antara lain: 

1) Sakaratul Maut (fase menjelang kematian) 

Tahap ini menggambarkan proses berpisahnya ruh dari 

jasad. Al-Qur‘an menyinggungnya dalam berbagai ayat, antara lain 

tentang sakaratul maut yang dialami manusia dan peran malaikat 

maut dalam mengambil ruh. Tahap ini dipandang sebagai pintu 

pertama menuju alam akhirat dan memberi gambaran awal tentang 

nasib seseorang berdasarkan amalnya di dunia. 

2) Alam Barzakh 

Barzakh merupakan fase antara kematian dan kebangkitan. 

Dalam literatur teologi, barzakh digambarkan sebagai alam transisi 

di mana manusia mengalami awal balasan sesuai amalnya, seperti 

nikmat kubur atau azab kubur. Keadaan ini bukan bagian dari 

dunia, namun juga belum termasuk hari kiamat, melainkan fase 

tengah yang mempersiapkan manusia menuju pembangkitan.  

3) Kebangkitan (al-Ba„ts) 

Hari Kebangkitan yaitu bangkitnya seluruh manusia dari 

kubur pada hari kiamat. Ini menandai awal peristiwa besar yang 

akan dialami seluruh manusia. Kebangkitan merupakan salah satu 

pokok iman dan selalu dikaitkan dengan kekuasaan Allah 

menghidupkan kembali makhluk setelah mati. Hari kebangkitan 

dalam al-Qur‘an terkadang disebut dengan nama Al-Ba‘ts  hari 

kebangkitan), Ar-Ruju‘  hari kembali , Al-Liqa‟ (hari pertemuan), 

Al-Ihya (hari dihidupkan kembali), Al-Ikhraj (hari dibangkitkan 

dari kubur), An-Nusyur (hari semua makhluk dikumpulkan), Ar-

Radd (hari dihidupkan kembali), Al-Mashir (hari manusia kembali 

                                                             
23

 Salamah Rahayu, dkk, ―Akidah dan Eskatologi dalam Studi Hadis Tematik: Padang 

Mahsyar dan Syafaat Nabi Muhammad SAW‖, IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Volume. 3, Nomor. 3 September 2025e-ISSN: 3025-2180, p-ISSN :3025-2172, hlm. 411 



18 
 

 

kepada Tuhan untuk dihisab), dan Al-Ma‟ab (hari manusia kembali 

untuk mempertanggungjawabkan amal perbuatannya).
24

 

4) Pengumpulan (al-Ḥashr / al-Jam‗  

Setelah dibangkitkan, manusia dikumpulkan di padang 

mahsyar untuk menunggu proses selanjutnya. Proses ini 

digambarkan sebagai momentum besar ketika seluruh manusia dari 

berbagai zaman berada dalam satu tempat yang sama. 

Penghimpunan seluruh manusia di Padang Mahsyar meliputi 

semua umat dari generasi Nabi Adam hingga manusia terakhir 

yang hidup. Peristiwa ini menegaskan bahwa perjalanan sejarah 

manusia dipandang sebagai satu rangkaian yang menyatu dalam 

perspektif ketuhanan. Tidak satu pun generasi yang terlewatkan 

atau diabaikan dalam tatanan keadilan Allah.
25

 

5) Perhitungan Amal (Hisab) 

Tahap ini merupakan proses penilaian terhadap seluruh 

amal manusia. Hisab digambarkan sebagai momen ketika setiap 

perbuatan dicatat secara rinci dan akan diperlihatkan kembali 

melalui kitab catatan amal. Ketentuan ini menegaskan bahwa setiap 

tindakan, meskipun sangat kecil, tetap memiliki makna serta 

membawa akibat yang tidak dapat dihindari.
26

 

6) Penimbangan Amal (Mīzān) 

Mizan adalah timbangan yang digunakan untuk menimbang 

amal baik dan buruk. Dalam eskatologi, mizan menunjukkan aspek 

keadilan Ilahi dan menjadi salah satu penentu bagi nasib akhir 

manusia. Semua mahluk akan ditimbang dengan neraca keadilan 

                                                             
24

 Yayasan al-Ma‘some Bandung, Percaya adanya Kebangkitan Setelah Kemantian, 

dikutip dari https://almasoem.sch.id/saling-doa/percaya-adanya-kebangkitan-setelah-kematian/ 

diakses pada hari senin, tanggal 01 Desember 2025 pukul 22.14. 
25

 Ibid, hlm. 412 
26

 Ssuna Salim, dkk, ―Wilayat al-Ḥisba: A Means to Achieve Justice and Maintain High 

Ethical Standards in Societies‖, Mediterranean Journal of Social Sciences, Vol 6 No 4 S2 July 

2015 hlm. 201–206. 

https://almasoem.sch.id/saling-doa/percaya-adanya-kebangkitan-setelah-kematian/


19 
 

 

pada hari kiamat dan Allah SWT akan memberikan ganjaran pada 

setiap individu melalui timbangan tersebut.
27

 

7) Jembatan (Ash-Sirāth) 

Ash-shirāt merupakan jembatan yang terbentang di atas 

neraka Jahannam. Setiap manusia akan melewatinya sesuai 

keteguhan iman dan amalnya. Orang beriman melewatinya dengan 

cepat, sedangkan orang munafik atau pendosa terancam terjatuh ke 

dalamnya. 

8) Syafaat 

Syafaat berarti pertolongan yang diberikan atas izin Allah 

kepada hamba yang berhak mendapatkannya. Syafaat terbesar 

adalah syafaat Nabi Muhammad SAW pada hari kiamat. Syarat 

utama untuk memperoleh syafaat adalah keridaan Allah SWT 

terhadap individu yang akan menerimanya. Hal ini sejalan dengan 

firman Allah yang menyatakan bahwa sebanyak apa pun malaikat 

di langit, syafaat mereka tidak akan memberi manfaat sedikit pun 

kecuali setelah Allah memberikan izin kepada siapa yang dia 

kehendaki dan ridhai.
28

 

9) Surga dan Neraka (kehidupan kekal) 

Tahap terakhir dari perjalanan eskatologis manusia adalah 

masuk ke dalam surga atau neraka sebagai tempat kehidupan yang 

kekal. Surga digambarkan sebagai balasan bagi orang beriman, 

sedangkan neraka sebagai tempat pembalasan bagi orang yang 

durhaka. 

Dengan penjelasan tersebut, ruang lingkup eskatologi dapat 

dipahami sebagai rangkaian peristiwa yang menyertai perjalanan 

manusia menuju kehidupan akhirat, mulai dari fase kematian hingga 

kehidupan kekal. Uraian ini diharapkan memberi gambaran awal yang 

                                                             
27

 Seyyed Hossein Nasr(ed.), Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam, ( Bandung: Mizan, 

2003) hlm. 514. 
28

 Salamah Rahayu, dkk, ―Akidah dan Eskatologi dalam Studi Hadis Tematik: Padang 

Mahsyar dan Syafaat Nabi Muhammad SAW‖,…hlm. 415 



20 
 

 

utuh sehingga menjadi dasar yang kuat untuk memasuki pembahasan 

aspek-aspek eskatologis berikutnya.  

c. Pencatatan Amal Manusia dalam Al-Qur‘an  

Salah satu konsep penting dalam ajaran eskatologi Islam adalah 

keyakinan bahwa setiap amal manusia akan dicatat secara sempurna 

oleh para malaikat dan tidak ada satu pun perbuatan yang luput dari 

pengawasan Allah Swt. Konsep ini menjadi fondasi dari proses hisab 

pada hari kiamat, karena catatan amal tersebut akan menjadi bukti 

otentik dalam menentukan balasan setiap hamba.
29

 Oleh sebab itu, 

pemahaman mengenai kitab catatan amal (السِّجًلٌ، السُّحيف، الٍكًتىاب) 

menjadi landasan teologis yang sangat penting sebelum menelaah 

makna eskatologis lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam Qs. Al-Muthaffifin.  

Konsep pencatatan amal ditegaskan berulang kali dalam Al-

Qur‘an, antara lain dalam QS. Qāf:18 yang menyatakan bahwa setiap 

ucapan manusia diawasi oleh malaikat Raqīb dan ‗Atīd. Ayat ini 

memberikan gambaran bahwa proses pencatatan amal tidak sekadar 

simbolis, tetapi merupakan mekanisme nyata yang menjadi bagian dari 

sistem keadilan Ilahi. Sejalan dengan itu, Al-Qur‘an juga menyebutkan 

keberadaan kitāb  buku catatan  yang akan diberikan kepada manusia 

pada hari kebangkitan, baik dalam keadaan menerima dengan tangan 

kanan maupun tangan kiri, sebagaimana dijelaskan dalam QS. al-

Ḥāqqah:19 dan QS. al-Insyiqāq:7–10. 

Lebih jauh, Al-Qur‘an menggunakan sejumlah istilah untuk 

menggambarkan bentuk dan fungsi catatan amal manusia. Para 

mufassir menjelaskan bahwa keberagaman istilah tersebut 

menunjukkan kompleksitas dan keluasan konsep pencatatan amal 

dalam perspektif Qur‘ani. Adapun beberapa istilah yang digunakan 

dalam meggambarkan pencatatan amal ialah sebagai berikut;  

                                                             
29

 Sadad Mujahid dan Dadan Rusmana, ―Studi Tafsir Maudhu‘i tentang Konsep Hisab 

dalam Al-Qur‘an‖, Gunung Djati Conference Series, Volume 8 (2022) The 2nd Conference on 

Ushuluddin Studies ISSN: 2774-6585. Hlm 75.  



21 
 

 

1) Suhuf (Lembaran-lembaran Catatan).  

Suhuf merupakan bentuk jamak dari kata sahīfah, yang 

bermakna lembaran atau halaman suatu tulisan. Istilah ini muncul 

dalam Al-Qur‘an sebanyak delapan kali, yaitu pada Surah an-Najm 

(53:36), al-Muddassir  74:52 , ‗Abasa  80:13 , at-Takwīr  81:10 , 

al-A‗lā  87:18–19), serta al-Bayyinah (98:2).
30

  QS. at-Takwīr:10 

menyebutkan, “wa idza ṣ-ṣuḥufu nushirat” (ketika lembaran-

lembaran dibuka), menggambarkan momen ketika catatan amal 

manusia dibentangkan di hadapan mereka pada hari kiamat. 

Menurut ulama tafsir, kata suhuf digunakan dalam bentuk jamak 

untuk menunjukkan banyaknya lembaran yang berisi detail amal 

manusia sepanjang hidupnya. 

2) Kitab (Buku/Catatan).  

Kata kitāb juga digunakan untuk catatan amal manusia. 

secara bahasa Kitab berarti "tulisan" atau ―catatan". Dalam konteks 

akidah Islam, istilah ini merujuk kepada keyakinan bahwa semua 

perbuatan manusia, baik yang kecil maupun yang besar, dicatat 

dengan teliti oleh Malaikat yang ditugaskan oleh Allah SWT. Kata 

kitab dalam al-Qur‘an memiliki banyak variasi makna seperti, kitab 

yang dimaksud dengan al-Qur‘an, ada juga yang dimaknai dengan 

kitab taurat, zabur dan injil, dan ada juga yang dimaknai sebagai 

perintah. Dan beberapa ayat yang memaknai kata kitab dengan 

catatan amal diantaranya; al jatsiyah (45:28), al-Infithar (82:11), al-

Kahfi (18;49), al-Isra‘  17:13, 14), al-Mu‘min  40:52 , al-Haqqah 

(69: 19, 25), al-Inshiqaq (84: 7-12).  

3) As-sijiil (Gulungan lembaran).  

As-Sijjil secara tidak langsung berhubungan dengan proses 

pencatatan. Terdapat dalam QS. Al-Anbiyā‘:104 menggambarkan 

bagaimana Allah ―menggulung langit seperti menggulung 

                                                             
30

 Muhammad Fuad 'Abd al-Baqi, Al-Mu'jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur' an al-Karim, 

..hlm. 403 



22 
 

 

lembaran catatan (as-sijjil ‖. Para mufassir menafsirkan bahwa 

penggunaan kata ini menunjukkan adanya keserupaan antara 

catatan amal manusia dan sistem dokumentasi formal berupa 

gulungan.
31

Dengan demikian, as-sijjill memberikan pemahaman 

bahwa pencatatan amal dilakukan secara rapi, sistematis, dan 

terorganisasi. 

4) Imām mubīn (Kitab induk).  

Imam Mubin menggambarkan kitab induk yang memuat 

seluruh amal dan jejak kehidupan manusia. Ada juga yang 

menjelaskan bahwa imam mubin adalah isyarat untuk lauh mahfuz. 

32
QS. Yā-Sīn:12 menyatakan bahwa segala amal manusia telah 

dicatat dalam imām mubīn. Istilah ini merujuk pada kitab universal 

yang berada di sisi Allah Swt., berbeda dari kitab amal individu 

yang diberikan kepada manusia di hari kiamat. Dengan demikian, 

imām mubīn adalah ―rekapitulasi besar‖ seluruh amal dan peristiwa 

yang tercakup dalam pengetahuan Ilahi. 

5) Sijjīn.  

Al-Qur‘an menggambarkan sijjīn sebagai tempat atau posisi 

rendah tempat dicatatnya amal perbuatan orang-orang fujjār, yaitu 

mereka yang banyak melakukan dosa dan kedurhakaan (QS. al-

Muṭaffifīn:7–9). Para mufassir juga menjelaskan bahwa sijjīn 

bukan hanya tempat fisik, tetapi juga merujuk kepada daftar atau 

arsip catatan amal buruk yang tersimpan pada tingkat paling 

bawah. Istilah ini kemudian diikuti oleh frasa kitābun marqūm, 

menunjukkan bahwa catatan amal tersebut telah dibukukan secara 

tetap dan tidak dapat diubah.
33

 

                                                             
31

 Ahmad Irfaanudin, ―Interpretasi Sihir dalam Surah Al-Baqarah ayat 102 dan 

Korelasinya pada Era Kontemporer (Studi Komparatif Tafsir Ath-Thabari dan Tafsir Al-Munir ‖ 

Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Syari‘ah. UIN Suska Riau, 2024. Hlm. 21-22 
32

 Dini Indriyani, Kitab Catatan Amal Manusia: Analisis Komparatif Penafsiran Wahbah 

Al-Zuhaili dalam Tiga Kitab Tafsir  Karyanya..hlm. 21 
33

 Ahmad Muhammad Syakir & Mahmud Muhammad Syakir, Tafsir  Ath-Thabari Juz 

„amma Jilid 26, (Jakarta Selatan: Pustaka Azzam, 2007) hlm. 295 



23 
 

 

6) „Illiyyīn. 

 ‗Illiyyīn merupakan tempat paling tinggi tempat tercatatnya 

amal orang-orang abrār, yakni mereka yang taat, jujur, dan berbuat 

baik (QS. al-Muṭaffifīn:18–20). Menurut Wahbah al-Zuḥailī, 

„illiyyīn adalah catatan amal yang berada di tempat yang sangat 

tinggi, menunjukkan kemuliaan dan kedudukan spiritual 

pemiliknya.
34

 Sama seperti sijjīn, istilah ini juga diikuti oleh frasa 

kitābun marqūm, menandakan bahwa catatan amal orang-orang 

yang beriman telah dicatat secara tetap dan terjamin keasliannya. 

Dengan demikian, „illiyyīn dan sijjīn merupakan dua kategori besar 

dalam sistem pencatatan amal: yang satu menunjukkan penghinaan 

bagi pendosa, dan yang satu lagi menunjukkan pemuliaan bagi 

orang baik. 

Konsep pencatatan amal berfungsi sebagai bentuk keadilan 

Allah yang dapat diverifikasi, karena seluruh amal ditulis dengan 

detail, objektif, dan tanpa manipulasi. Catatan amal menjadi ―sistem 

moral Ilahi yang memastikan bahwa setiap perbuatan manusia 

mendapatkan konsekuensi yang setimpal di akhirat.‖ Keteraturan 

pencatatan ini juga disebutkan dalam QS. al-Kahfi:49, “Mā li-hādzal-

kitābi lā yughādiru ṣaghīratan wa lā kabīratan illā aḥṣāhā” (kitab itu 

tidak meninggalkan yang kecil atau yang besar kecuali memuatnya). 

Ayat ini menegaskan bahwa catatan amal tidak bersifat selektif, 

melainkan menyeluruh, sehingga menjadi dasar bagi penegakan 

keadilan mutlak pada hari hisab. 

2. Tinjauan Kebahasaan lafadz Sijjīn dan ‘Illiyyīn 

Sebelum menelusuri pandangan para mufassir terhadap makna 

sijjīn dan 'illiyyīn, penting untuk terlebih dahulu memahami kedua 

lafadz ini dari perspektif kebahasaan. Pendekatan linguistik menjadi 

langkah awal yang tidak dapat diabaikan dalam kajian tafsir, karena 

                                                                                                                                                                       
 

34 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir  Al-Munir (Aqidah, Syari‟an, Manhaj)…hlm. 431  



24 
 

 

pemahaman yang tepat terhadap struktur, akar kata, dan makna 

leksikal akan menjadi fondasi bagi analisis penafsiran yang lebih 

mendalam. Tinjauan kebahasaan terhadap lafadz sijjīn dan 'illiyyīn 

menjadi bagian integral yang akan membantu mengungkap dimensi 

makna yang terkandung di dalamnya, sekaligus menjadi jembatan 

untuk memahami ragam penafsiran yang akan dipaparkan pada bab 

selanjutnya. 

a. Lafadz Sijjīn  

Dalam Lisān al-„Arab, Ibn Manzhūr menjelaskan bahwa akar 

kata س ج ف (s-j-n) melahirkan sejumlah derivasi makna yang berpusat 

pada konsep pengurungan. Kata  السِّجٍني  (as-sijn) dengan kasrah pada 

huruf sīn berarti penjara atau tempat mengurung, sedangkan  السَّجٍني   

(as-sajn) dengan fatḥah pada sīn merupakan bentuk maṣdar yang 

menunjukkan tindakan memenjarakan. Perbedaan pelafalan tersebut 

tampak dalam variasi qirā‟at Al-Qur‘an, misalnya pada frasa “Rabbi 

as-sajn(u) aḥabbu ilayya”, di mana penggunaan fatḥah menegaskan 

konsep pemidanaan sebagai suatu tindakan. Dari akar yang sama juga 

terbentuk kata  السَّجَّافي (as-sajjān) untuk penyebutan penjaga penjara, 

 bagi orang yang dipenjara tanpa membedakan jenis (sajīn)   سىجًين

kelamin, serta bentuk jamak نىاء  .(‟sajnā)  سىجٍنى  sujanā‘  dan)  سيجى
35

 

Adapun kata سًجِّين   (sijjīn) merupakan bentuk fi„īl (pola fi„ʿīl) 

dari kata السِّجٍن (as-sijn). Pola ini serupa dengan kata-kata seperti 

siddīq (صًدِّيق) yang berarti "orang yang sangat jujur," sikkīr (سًكِّير) 

                                                             
35

 Ibn Manẓūr, Lisān al-'Arab, Juz 13  Beirut: Dār Ṣādir, 1993 , hlm. 205 



25 
 

 

yang berarti "pemabuk berat," atau fissīq (فًسِّيق) yang menunjukkan 

orang yang sangat durhaka.  Kata Sijjīn secara semantik dapat 

mengandung tiga kemungkinan makna: pertama, penjara itu sendiri; 

kedua, tempat yang keras dan sangat dalam yang oleh sebagian mufasir 

dipahami sebagai nama lain bagi neraka atau lembah di dalamnya 

sebagai lokasi penyimpanan catatan amal orang-orang durhaka 

sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Muthaffifin ayat 7; dan ketiga, 

sifat suatu tindakan yang dikerjakan secara nyata dan tampak jelas. 

Dengan demikian, rangkaian makna tersebut menegaskan bahwa sijjīn 

berhubungan erat dengan konsep pengurungan, kehinaan, dan 

keterjeratan moral. 

Sebagian ulama seperti al-Farrā' berpendapat bahwa sijjīn 

adalah ism jāmid (kata benda yang tidak memiliki akar kata kerja), 

sehingga ia merupakan nama khusus untuk tempat tertentu.
36

 

Sementara itu, mayoritas ulama berpendapat bahwa ia tetap merupakan 

bentuk musytaq (derivatif) dari akar s-j-n, sehingga makna dasarnya 

tetap terkait dengan konsep pemenjaraan dan penyempitan.  

Kata Sijjīn ini hanya ada pada 2 tempat saja, yakni pada surah 

al-Muthaffifin ayat 7 dan 8.
37

 Adapun jika ditinjau dari penggunaan 

kata dasarnya yakni س ج ف terdapat 12 kali, dengan 9 macam variasi 

makna. Dipakai sebagai kata benda sebanyak 9 kali, dan kata kerja 

sebanyak 3 kali. Dari segi i'rāb, kata sijjīn pada ayat 7 (fī sijjīn) 

berkedudukan sebagai ism majrūr dengan jarr huruf fī, menunjukkan 

tempat atau lokasi di mana kitab amal orang-orang durhaka 

disimpan.
38

 

 

                                                             
36

 Al-Farrā', Ma'ānī al-Qur'ān, Juz 3  Kairo: Dār al-Miṣriyyah, 1980), hlm. 267. 
37

 Muhammad Fu‘ad Abd. Al-Baqi, Mu‟jam Mufahras li Alfaz al-Qur‟an,…hlm. 358 
38

 Ibn al-Ḥājib, al-Shāfiyah fī 'Ilm al-Taṣrīf (Kairo: Maktabah al-Ādāb, 2010 , hlm. 67. 



26 
 

 

b. Lafadz ‗Illiyyīn  

Lafadz 'illiyyīn ( عًلِّيِّينى) berasal dari akar kata '-l-w (ع ؿ ك) yang 

memiliki makna dasar "tinggi," "meningkat," atau "berada di atas‖. 

Dalam Mufradat fi Gharibil Qur‟an dijelaskan bahwa kata al-„uluw 

berarti tinggi dan ia merupakan kebalikan dari kata yang berarti 

rendah.
39

 Ibn Manẓūr menjelaskan bahwa kata al-'uluw ( ٌالعيليو) 

menunjukkan segala sesuatu yang bersifat luhur, tinggi, dan mulia, 

baik secara fisik maupun metaforis.  Dikatakan „uluw (ketinggian), 

„ilwuhu, „alwuhu, „ulāwatuhu, „ālihihi, dan „āliyyatuhu, yang 

semuanya bermakna yang paling tinggi atau yang teratas. Kata kerja 

ini dapat digunakan dengan huruf jar maupun tanpa huruf jar, seperti 

ucapan: qa„adtu „ulwahu (aku duduk di atasnya) dan fi „ulwihi (di 

bagian atasnya). 
40

 Dari akar ini muncul berbagai turunan seperti 'alā 

 yang berarti (أىعٍلىى) yang berarti "naik" atau "meninggi," a'lā (عىلاى )

"paling tinggi," dan ma'ālin ( مىعىاؿو) yang berarti "kedudukan-kedudukan 

tinggi." 

Kata 'illiyyīn sendiri merupakan bentuk-bentuk hiperbola dari 

'uluw, yang menunjukkan tingkatan ketinggian yang berlapis-lapis atau 

bertingkat-tingkat ('uluw fawqa 'uluw). Al-Zamakhsyarī dalam al-

Kashshāf menjelaskan bahwa penggunaan bentuk jamak ini 

dimaksudkan untuk menggambarkan bahwa 'illiyyīn bukanlah satu 

tingkat ketinggian saja, melainkan derajat-derajat kemuliaan yang 

berbeda-beda sesuai dengan kualitas amal dan keimanan seseorang.
41

 

Ada yang bertanya: ―Bagaimana mungkin kata ‗Illiyyūn 

dijamakkan dengan akhir -nūn, padahal bentuk jamak ini biasanya 

                                                             
39

 Ar-Raghib Al-Asfahani, Mufradat fii Gharibil Qur‟an (Kamus AL-Qur‘an  perj. 

Ahmad Zaini Dahlan,  Depok: Pustaka Khazanah Fawa‘id, hlm. 783. 
40

 Ibn Manẓūr, Lisān al-'Arab..hlm 87 
41

 Al-Zamakhsyarī, al-Kashshāf, Juz 4  Beirut: Dār al-Ma'rifah, 2009), hlm. 493. 



27 
 

 

untuk laki-laki?‖ Maka dijawab: Orang Arab apabila menjamakkan 

sesuatu, mereka tidak selalu merujuk bahwa kata itu memiliki bentuk 

mufrad (tunggal) atau musanna (dua). Mereka juga menggunakan 

akhiran -nūn untuk bentuk jamak, baik untuk laki-laki maupun 

perempuan. Di antara contohnya adalah kata ‗Illiyyūn, yaitu sesuatu 

yang berada di atas sesuatu (sangat tinggi), yang tidak diketahui 

bentuk mufrad (tunggal) maupun mutsannanya (dua).
42

 

Lafadz 'illiyyīn memiliki struktur morfologis yang lebih 

kompleks. Ia merupakan bentuk jamak yang tidak lazim (jam' ghayr 

qiyāsī) dari kata 'illī atau bentuk hiperbola dari a'lā. Beberapa ahli 

nahwu menyebutkan bahwa 'illiyyīn mengikuti pola fi'līn (فًعٍلًيِّين) atau 

fi'illīn (فًعًلِّيِّين), yang merupakan bentuk jamak yang menunjukkan 

intensitas dan bertingkat-tingkat. Dari segi i'rāb, kata 'illiyyīn pada 

ayat 18 juga berkedudukan sebagai ism majrūr dengan jarr huruf fī (fī 

'illiyyīn), sama seperti struktur sijjīn pada ayat 7. Kesejajaran struktur 

sintaksis ini memperkuat fungsi muqābalah (pertentangan) antara 

keduanya, menunjukkan dua kutub balasan yang berlawanan namun 

simetris. 

Kata ‗illiyyīn ini hanya muncul pada 1 tempat saja begitu pula 

dengan kata ‗illiyy ̅n juga hanya pada 1 tempat. Kata ‗illiyyīn pada 

ayat 18 dan ‗illiyy ̅n pada ayat 19. Dan pemakaian akar kata ‗uluw 

digunakan dalam al-Qur‘an sebanyak 1.506 kali dan digunakan sebagai 

kata benda dengan terdapat 70 macam variasi maknanya.  

Adapun metode muqāran dalam penelitian ini digunakan untuk 

membandingkan penafsiran dua mufassir dari latar belakang dan 

periode yang berbeda, yakni Fakhruddin al-Rāzī sebagai representasi 

mufassir klasik dan M. Quraish Shihab sebagai mufassir kontemporer, 

terhadap lafadz sijjīn dan ‘illiyyīn dalam QS. Al-Muṭaffifīn. Melalui 

metode ini, penelitian diarahkan untuk menelusuri persamaan dan 

                                                             
42 Ibn Manẓūr, Lisān al-'Arab..hlm 89 



28 
 

 

perbedaan cara pandang, argumentasi penafsiran, serta penekanan 

makna eskatologis yang dikemukakan oleh kedua mufassir tersebut. 

3. Biografi Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah  

a. Biografi Fakhruddin al-Razi dan Tafsir  Mafatih al-Ghaib 

Fakhruddin al-Razi merupakan salah satu ulama besar Islam 

yang memiliki pengaruh signifikan dalam perkembangan pemikiran 

keislaman, khususnya dalam bidang tafsir dan teologi. Nama lengkap 

beliau adalah Abu Abdillah Muhammad bin 'Umar bin al-Husain bin 

al-Hasan bin Ali al-Tamimi al-Bakri al-Tabaristani al-Razi. Di antara 

beberapa gelar yang melekat pada dirinya adalah Abu Abdullah, Abu 

Ma'ali, Abu Fadhal, dan Ibn Khatib al-Rayy. Namun, gelar yang paling 

populer dan sering dicantumkan dalam berbagai literatur adalah Abu 

Abdullah dan Imam Fakhruddin al-Razi.
43

 

Al-Razi dilahirkan di kota Rayy, sebuah kota kecil di kawasan 

Iran, pada tanggal 25 Ramadhan 544 H bertepatan dengan tahun 1149 

M. Masa kelahirannya bertepatan dengan periode di mana kawasan 

tempat ia bermukim sebagian besar berada di bawah kekuasaan 

Kesultanan Khawarizm Syah dan sebagian lagi di bawah kekuasaan 

Kesultanan Ghuriyah. Kondisi politik yang dinamis ini turut 

membentuk wawasan intelektualnya yang luas dan kritis. 

Pendidikan awal al-Razi diperoleh langsung dari ayahnya 

sendiri, Syaikh Dhiya al-Din, yang lebih populer dengan sebutan 

Khatib al-Rayy sehingga al-Razi pun sering digelar dengan Ibn Khatib 

al-Rayy. Dari ayahnya, ia mempelajari fikih dan ilmu kalam secara 

mendalam. Dalam hal mazhab fikih, al-Razi mengikuti mazhab Imam 

al-Syafi'i, sejalan dengan pilihan ayahnya yang pernah berguru kepada 

beberapa ulama terkemuka, di antaranya Abi Muhammad Husein bin 

Mas'ud al-Farra' al-Baghawi, Husein al-Maruzi, al-Qaffal al-Maruzi, 

dan beberapa ulama lainnya yang silsilahnya sampai kepada Imam al-

Syafi'i sendiri. 

                                                             
43 Fakhruddin al-Razi, Mafatih al-Ghaib jilid 1 (Kairo: Dar al-Hadits, 2012), hlm. 1. 



29 
 

 

Sejalan dengan latar belakang keluarga dan proses 

pendidikannya, Fakhruddin al-Razi dapat digolongkan sebagai tokoh 

Ahlussunnah wal Jama'ah yang cukup fanatik. Hal ini terlihat dari 

produk pemikiran-pemikirannya yang cenderung memberikan 

justifikasi kepada aliran, dan tidak jarang secara apologis membela 

ajaran tersebut. Dalam bidang fikih, al-Razi dikenal sebagai ulama 

yang gigih mengembangkan dan mempertahankan pemikiran 

Ahlussunnah wal Jama'ah yang dikembangkan oleh Abu Hasan al-

Asy'ari. Sementara dalam bidang tasawuf, ia dikenal sebagai pengikut 

al-Ghazali. 

Menjelang akhir hayatnya, meskipun sedang jatuh sakit dan 

hampir menemui ajal, al-Razi masih sempat memberikan wasiat 

kepada anak-anak dan murid-muridnya. Ia berpesan agar ketika 

meninggal, jenazahnya dikafani dan dikuburkan sesuai syariat Islam, 

serta meminta agar ayat-ayat al-Qur'an dibacakan untuknya ketika 

telah diletakkan di liang lahat. Beberapa bulan setelah wasiat tersebut, 

tepatnya pada tahun 606 H, al-Razi wafat. Menurut beberapa sumber, 

penyebab kematiannya dipicu oleh perselisihan akidah dengan aliran 

Kiramiyah yang berujung pada upaya peracunan terhadap dirinya. 

Adapun kitab Tafsir  Mafatih al-Ghaib ini merupakan salah 

satu karya monumental dari Fakhrudin al-Razi. Kitab tafsir ini disusun 

dalam 8 jilid besar.
44

 Namun demikian, dikatakan bahwa al-Razi 

belum menyelesaikan penulisannya sampai ia wafat. Banyak pendapat 

tentang siapa yang melanjutkan penulisan kitab tafsir ini. Menurut Ibn 

Hajar al-'Asqalani, yang menyempurnakannya adalah Ahmad bin 

Muhammad bin Abi al-Hazm Makki Najm al-Din al-Makhzumi al-

Qammuli (w. 727 H). Dalam Kasyf al-Zhunun disebutkan bahwa yang 

melanjutkan penulisannya adalah Najm al-Din Ahmad bin Muhammad 

al-Qammuli (w. 727 H) dan Syihab al-Din bin Khalil al-Khubi al-

                                                             
44

 Muhammad Husain al-Zahabi, al-Tafsir  wa al-Mufassirun (Kairo: Maktabah Wahbah, 

1995), hlm. 208. 



30 
 

 

Dimasyqi (w. 639 H). Namun demikian, pendapat yang kuat 

mengatakan bahwa al-Razi sendirilah yang menyempurnakan 

penulisannya.
45

  

Al-Razi menerapkan bentuk Tafsir  bi al-ra'yi dalam karyanya. 

Hal ini terlihat dari cara penafsiran dan argumentasi penjelasan ayat-

ayat al-Qur'an. Al-Razi banyak menggunakan argumen-argumen 

rasional dalam karyanya. Dengan demikian, al-Razi digolongkan 

sebagai pionir penafsiran bi al-ra'yi bersama dengan al-Zamakhsyari 

dalam Tafsir  al-Kasysyaf. Kitab ini digolongkan ke dalam kitab tafsir 

bi al-ra'yi yang mahmudah (terpuji). 

Penulisan kitab ini menerapkan metode tahlili (analitis). Hal ini 

terlihat dalam penafsiran al-Razi terhadap ayat-ayat al-Qur'an secara 

mendalam dengan mengikuti urutan susunan mushaf. Selain metode 

tahlili, al-Razi juga menggunakan metode muqaran (perbandingan) 

dalam tulisannya. Hal ini dibuktikan dengan perbandingan yang ia buat 

terhadap pendapat para ulama dalam penafsirannya terhadap al-

Qur'an.
46

 

Adapun corak yang tampak pada karya al-Razi ini cukup 

beragam, menunjukkan keluasan ilmu yang dimilikinya. Namun, corak 

yang paling menonjol adalah falsafi, teologis dan fikih. Ia menjabarkan 

permasalahan akidah dengan membela mazhab Asy'ariyah. Ia 

menjelaskan persoalan fikih dengan mengunggulkan mazhab Syafi'i. 

Konsep filsafat digunakan oleh al-Razi lebih banyak dalam rangka 

menentang pemikiran teologis kelompok Mu'tazilah. 

b. Biografi Quraish Shihab dan Tafsir Al-Misbah  

Nama lengkapnya Muhammad Quraish Shihab lahir di 

Rappang Kabupaten Sidenreng Rappang, Sulawesi Selatan pada 16 

                                                             
45

 Ulil Azmi, Studi Kitab Tafsir Mafatih al-Ghaib karya ar-Razi, Basha‟ir: Jurnal Ilmu 

Al-Qur‟an dan Tafsir , Desember 2022, 2(2). Hlm. 122 
46

 M. Fatih, ―Konsep Keserasian Al-Qur‘an Dalam Tafsir Mafatihul Ghaib Karya 

Fakhruddin Ar-Razi: Perspektif Ilmu Munasabah‖, Progressa: Journal of Islamic Religious 

Instruction, 2022, 6(2), hlm. 8 



31 
 

 

Februari 1944. Beliau berasal dari keturunan arab quraisy – bugis yang 

terpelajar. Beliau merupakan keturunan ulama, guru besar, pengusaha 

dan politikus yang memiliki reputasi baik dalam kalangan masyarakat 

Sulawesi selatan. Ayah beliau bernama Prof. Abdurrahman Shihab ia  

adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang tafsir.
47

 

M. Quraish Shihab adalah seorang ahli tafsir dan juga sebagai 

seoarang pendidik. Keahliannya dalam bidang tafsir tersebut ia 

abdikan dalam bidang pendidikan. Kedudukannya sebagai Pembantu 

Rektor, Rektor, Menteri Agama, Ketua MUI, Staf Ahli Mendikbud, 

Anggota Badan Pertimbangan Pendidikan, menulis karya ilmiah, dan 

ceramah amat erat kaitannya dengan kegiatan pendidikan. Dengan kata 

lain bahwa ia adalah seorang ulama yang memanfaatkan keahliannya 

untuk mendidik umat. Ia memiliki sifat-sifat keperibadian sebagai guru 

atau pendidik yang patut diteladani. Penampilannya yang sederhana, 

tawadlu, sayang kepada semua orang, jujur, amanah, dan tegas dalam 

prinsip adalah merupakan bagian dari sikap yang seharusnya dimiliki 

seorang guru.
48

 

M. Quraish Shihab merupakan seorang tokoh yang sangat aktif 

dalam hal tulis-menulis, karya yang ia hasilkan begitu banyak hingga 

saat ini, dan akan terus berkembang dari waktu ke waktu. Beberapa 

karya M. Quraish Shihab antara lain; Tafsir  al-Mishbah: Tafsir  al-

Qur‟an Lengkap 30 Juz. Tafsir  abud: Keistimewaan dan 

Kelemahannya (1984), Membumikan al-Qur‟an (1992), Fatwa-Fatwa, 

Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan (2007), Mukjizat al-

Qur‟an: Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Aspek Ilmiah, dan 

Pemberitaan Gaib (2007), Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama al-

Qur‟an (2007) dan Wawasan al-Qur‟an: Tafsir  Tematik atas 

Berbagai Persoalan Umat (2007).  

                                                             
47  M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur‟an Fungsi dan Peranan Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, (Bandung : Penerbit Mizan, 2009), h. 6. 
48

 M. Quraish Shihab, Lentera Hati Kisah dan Hikmah Kehidupan, ( Jakarta : Lentera 

hati, 2012), h.  6 



32 
 

 

Tafsir al-Misbah adalah sebuah karya dari Prof. M. Quraish 

Sihab seorang mufassir kontemporer yang moderat, tafsir ini dimulai 

dari awal surat yaitu surat al-Fatihah hingga akhir surat yaitu surat al-

Nas lalu dijelaskan isi kandungan ayatnya secara terperinci dari 

berbagai segi. 

 Dalam Tafsir al-Misbah menggunakan metode tahlili, yaitu 

menafsirkan ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai dengan 

Mushaf Usmani. Metode ini sengaja dipilih oleh M. Quraish Shihab 

karena ia ingin mengungkapkan semua isi al-Quran secara rinci agar 

petunjuk-petunjuk yang terkandung di dalamnya dapat dijelaskan dan 

dipahami
49

 M. Quraish Shihab juga memberi tambahan lain dalam 

Tafsir al-Misbah dengan metode maudhu‟i. menurutnya metode ini 

memiliki keistemewaan yaitu menghindarkan kita dari problema atau 

kelemahan yang terdepat pada metode lain. 

Adapun corak dalam Tafsir al-Misbah ini termasuk al-adab 

al-ijtima‘i atau kemasyarakatan, yaitu suatu penafsiran yang menitik 

beratkan penjelasan ayat-ayat al-Quran yang berkaitan langsung 

dengan kehidupan bermasyarakat serta berusaha untuk mengulangi 

masalah-masalah mereka berdasarkan petunjuk ayat-ayat dengan 

mengemukakan petunjuk-petunjuk tersebut dalam bahasa yang mudah 

dimengerti tapi indah didengar. Corak tafsir ini cenderung kepada 

kemasyarakatan karena penjelasan-penjelasan yang diberikan dalam 

banyak hal selalu berkaitan dengan persoalan yang sedang dialami 

umat, dan uraiannya diupayakan untuk memberikan solusi atau jalan 

keluar dari masalahmasalah tersebut.
50

 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) 

Kajian yang relevan (Literature Review) bertujuan untuk 

mengarahkan dan menentukan posisi dari penelitian yang sedang dibahas, 

                                                             
49 Hamdani Anwar, Tela‟ah Kritis Terhadap Tafsir  al-Misbah, Karya M. Quraish Shihab, 

(Jakarta: Jurnal Mimbar Agama dan Budaya, 2004), vol. XIX, hlm. 182. 
50

 M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur‟an Fungsi dan Peran Wahyu Dalam 

Kehidupan Masyarakat, (Bandung: Mizan, 2007), Cet. II,. hlm. 73 



33 
 

 

sehingga menghindari suatu penelitian yang sama. Dalam konteks ini, 

penulis menemukan beberapa penelitian terdahulu yang memiliki 

kemiripan topik pembahasan dengan penelitian yang sedang dilakukan, di 

antaranya adalah: 

1. Skripsi yang ditulis oleh Hilmiyatus Saidah (2025) dengan judul 

―Pemaknaan Kitabun Marqum QS. Al-Muthaffifin Dengan Pendekatan 

Saintifik (Studi Komparatif Tafsir Al-Kabir dan Tafsir Salman ‖. 

Penelitian ini mengkaji frasa kitābun marqūm yang secara langsung 

terhubung dengan konteks sijjīn dan „illiyyīn dalam QS. Al-

Muthaffifin. Frasa tersebut dijelaskan sebagai bentuk catatan amal 

yang pasti dan tidak berubah, baik untuk orang yang durhaka (dalam 

sijjīn) maupun orang yang taat (dalam „illiyyīn).
51

 Meskipun sama-

sama membaha mengenai surah al-muthaffifin, namun terdapat 

perbedaan lafadz yang diteliti. Penelitian penulis fokus mengkaji 

lafadz sijjīn dan ‗illiiyyīn dan juga tetap memiliki hubungan dengan 

lafadz kitabun marqum.   

2. Skripsi yang ditulis oleh Raden Gusti Mahesa Nur Hakim H. (2024) 

dengan judul ―Konsep Eskatologi dalam QS. Al-Qiyamah Menurut At-

Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Az-Zuhaili‖. Penelitian ini 

menganalisis bagaimana Wahbah az-Zuhaili menjelaskan tahapan-

tahapan kehidupan setelah kematian mulai dari kebangkitan, hisab, 

hingga pembalasan dengan pendekatan tafsir tematik dan logis dalam 

kerangka tafsir kontemporer. Meskipun fokus kajian Mahesa berada 

pada surah yang berbeda (Al-Qiyāmah), namun memiliki relevansi 

tematik yang kuat dengan penelitian ini, yaitu sama-sama menelaah 

konsep balasan akhirat bagi manusia. Skripsi ini juga menggunakan 

Tafsir al-Munīr sebagai sumber utama, yang juga dijadikan salah satu 

                                                             
51

 Hilmiyatus Saidah, Pemaknaan Kitabun Marqum QS. Al-Muthaffifin Dengan 

Pendekatan Saintifik (Studi Komparatif Tafsir Al-Kabir dan Tafsir Salman ‖, Skripsi, Prodi Ilmu 

Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, UIN Suska Riau. 2025. Hlm. 87 



34 
 

 

objek dalam penelitian ini.
52

 Berbeda dengan penelitian ini, penelitian 

penulis lebih terfokus pada analisis eskatologi terhadap dua lafadz 

yaitu sijjīn dan „illiyyīn. 

3. Skripsi yang ditulis oleh Elfia Zikrillah (2024) dengan judul 

‖Eskatologi dalam Perspektif Buya Hamka  Tafsir Ayat-ayat 

Kiamat ‖. Adapun hasil penelitiannya menjelaskan bahwa dalam 

penafsiran Eskatologi Buya Hamka terdapat 5 surah yang diteliti, 

adapun pembahasan 5 ayat tersebut, yaitu berisi tentang kehancuran 

alam semesta dan dunia.
53

 Adapun yang membedakan penelitiannya 

dengan penelitian penulis ialah adanya perbedaan surah yang diteliti 

dan tafsir yang digunakan. Penelitian penulis hanya berfokus pada kata 

sijjīn dan „illiyyīn dalam Qs. Al-Muthaffifin, dan penulis tidak 

menggunakan buya hamka sebagai subjek dari penelitian. 

4. Skripsi yang ditulis oleh Dini Indriyani  2023  dengan judul ―Kitab 

Catatan Amal Manusia: Analisis Komparatif Penafsiran Wahbah Al-

Zuhaili dalam Tiga Kitab Tafsir Karyanya‖. Penelitian ini menjelaskan 

tentang konsistensi Wahbah Al-Zuhaili  dalam menafsirkan kata imam, 

zubur, suhuf, sijjīn, dan ‗illiyyīn. Hasill dari penelitian ini 

menunjukkan bahwasanya Wahbah Al-Zuhaili  tidak selalu konsisten 

dlam menfsirkan kata imam, zubur, suhuf, sijjīn, dan ‗illiyyīn dalam 

ketiga kitab tafsirnya yaitu Tafsir al-Munir, Al-Wasit dan Tafsir Al-

Wajiz. Berbeda dengan penelitian Dini Indriyani, penelitian ini secara 

khusus menganalisis makna eskatologi dari lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

dalam QS. al-Muthaffifin. 
54

 

5. Skripsi yang ditulis oleh Nini Khairani (2022) dengan judul 

―Terminologi al-Abrâr dan al-Fujjâr dan Metode Aktualisasinya 

                                                             
52

 Raden Gusti Mahesa Nur Hakim H., ― Konsep Eskaologi dalam QS. Al-Qiyamah 

Menurut At-Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Az-Zuhaili, Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan tafsir, 

Fakultas Uhsuluddin dan Pemikiran Islam,  UIN Sunan Kalijaga. 2024. Hlm. 71 
53

 Elfia Zikrillah, Eskatologi dalam Perspektif Buya Hamka (Tafsir ayat-ayat 

Kiamat),..hlm. 51 
54

 Dini Indriyani, Kitab Catatan Amal Manusia: Analisis Komparatif Penafsiran Wahbah 

Al-Zuhaili dalam Tiga Kitab Tafsir Karyanya, Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas 

Syari‘ah. UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2023. Hlm. 77 



35 
 

 

dalam Al-Qur‘an  Kajian Tafsir Tematik ‖. Penelitian ini mengkaji dua 

kategori manusia yang kontras, yaitu al-abrâr (orang-orang baik) dan 

al-fujjâr (orang-orang durhaka), sebagaimana sering disebut dalam 

konteks eskatologis dalam Al-Qur‘an. Kajian ini menggunakan metode 

tafsir tematik, yaitu dengan menghimpun seluruh ayat-ayat yang 

berkaitan dengan istilah al-abrâr dan al-fujjâr dalam Al-Qur‘an, lalu 

mengelompokkannya untuk memahami makna komprehensif dan 

integratif, baik secara bahasa, konteks, maupun pesan moralnya.
55

 

Skripsi Nini Khairani menekankan aspek praktis dan aplikatif nilai 

Qur‘ani dalam masyarakat modern, sedangkan skripsi penulis 

menekankan analisis eskatologi terhadap makna lafadz sijjīn dan 

„illiyyīn. 

6. Skripsi yang ditulis oleh Isfan Fajar Muhammad (2022) dengan judul 

―Mengungkap Interpretasi Makna Kata Sijjīn (Suatu Kajian Tahlili 

terhadap QS. Al-Muthaffifin/83: 7-13). Penelitian ini membahas 

tentang Kata sijjīn dari segi hakikat dan wujudnya. Hakikat sijjīn 

dalam penelitian ini bermakna kitab catatan amal buruk, yang 

didalamnya tertulis keburukan-keburukan manusia. Para mufasir 

secara umum memahami wujud sijjīn dalam dua bentuk utama. 

Pertama, sebagai kitab yang mencatat seluruh amal buruk manusia, 

berisi perbuatan jahat yang dilakukan selama hidup. Kedua, sebagai 

tempat yang paling rendah kedudukannya.
56

 Meskipun sama-sama 

membahas tentang kata sijjīn, penelitian yang ditulis ini memiliki 

perbedaan pendekatan. Penelitian ini akan menganalisis makna 

eskatologi dari lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam QS. Al-Mutaffifin.   

7. Skripsi yang ditulis oleh Nur Asiah Hasibuan (2020) dengan judul 

―Makna Muthaffifin Dalam Al-Qur‘an  Kajian Analisis ‖. Fokus 

                                                             
55

Nini Khairani,   Terminologi al-Abrâr dan al-Fujjâr dan Metode Aktualisasinya dalam 

Al-Qur‘an  Kajian Tafsir Tematik , Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan tafsir, Fakultas Uhsuluddin, 

UIN Suska Riau. 2024. Hlm. 83 
56

 Isfan Fajar Muhammad, ―Mengungkap Interpretasi Makna Kata Sijjin (Suatu Kajian 

Tahlili terhadap QS. Al-Muthaffifin/83: 7-13 ‖, Skripsi, Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN 

Alauddin Makassar. 2022. Hlm. 63 



36 
 

 

kajiannya adalah pada lafadz al-muthaffifīn, yang ditelaah melalui 

pendekatan linguistik dan tafsir, baik dari sumber klasik maupun 

kontemporer. Penelitian ini menyoroti bahwa tindakan tathfif 

(mengurangi atau mencurangi) bukan sekadar perilaku dalam jual beli, 

melainkan bentuk kezaliman yang lebih luas dalam kehidupan sosial-

politik. Perbedaan penelitian nur asiah dengan skripsi ini adalah 

penulis  memfokuskan kajian pada makna eskatologi dari dua istilah 

yang berada dalam kelanjutan struktur surah yang sama, yakni sijjīn 

dan „illiyyīn, yang merupakan simbol tempat pencatatan amal dan 

posisi akhirat dari dua golongan manusia (pendosa dan orang saleh).
57

 

8. Skripsi yang ditulis oleh Mhd. Sukro  2020  dengan judul ―Nilai-nilai 

Eskatologi dalam Surah Az-Zalzalah  Kajian Tafsir Tematik ‖. 

Adapun hasil penelitiannya menjelskan bahwa nilai-nilai eskatologis 

dalam Surah al-Zalzalah memberikan gambaran keadaan bumi pada 

hari kiamat, ketika manusia bangkit dari kuburnya dan dikumpulkan 

untuk diperhitungkan seluruh amal perbuatannya selama hidup di 

dunia. Catatan amal yang mereka bawa itulah yang akan menentukan 

balasan yang diterima pada hari tersebut.
58

 Perbedaannya dengan 

penelitian penulis terletak pada surah yang diteliti, penulis meneliti 

makna eskatologi dari lafadz sijjīn dan „illiyyīn dalam Qs. Al-

Muthaffifin.  

                                                             
57

 Nur Asiah Hasibuan, ―Makna Muthaffifin dalam Al-Qur‘an  Kajian Analisis ‖, Skripsi, 

Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, UIN Suska Riau, 2020. Hlm.68 
58

 Mhd. Sukro. Nilai-nilai Eskatologi dalam Surah Az-Zalzalah (Kajian Tafsir Tematik), 

Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, UIN Suska Riau, 2020. Hlm. 63.  



  

37 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian  

Jenis Penelitian yang digunakan dalam penelitian ini yaitu 

penelitian kepustaka'an (library research) yaitu dengan mengumpulkan 

data dan meneliti buku-buku kepustaka'an dan karya-karya dalam bentuk 

lainnya,seperti buku, majalah, dokumen, kamus, catatan dan lain 

sebagainya.
59

 Penelitian ini bersifat kualitatif, yaitu penyajian data dalam 

bentuk kata-kata bukan angka.  

Metode penafsiran yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

metode Muqaran (Komparatif). Metode muqāran (komparatif) adalah 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an dengan cara membandingkan, baik 

antara ayat-ayat yang memiliki persamaan atau kemiripan redaksi, ayat 

yang tampak berbeda atau bertentangan dengan hadis, maupun pendapat-

pendapat para mufassir dalam menafsirkan ayat tersebut. Dan dalam 

penelitian ini penulis membandingkan penafsiran lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

dalam Tafsir  Mafatih al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah  

B. Pendekatan Penelitian  

Pendekatan dalam penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif, karena penelitian ini terdapat sebuah peristiwa dimana peneliti 

menjadi instrumen kunci dalam penelitian, kemudian hasil pendekatan 

tersebut diuraikan dalam bentuk kata-kata yang tertulis data empiris yang 

telah diperoleh dan dalam pendekatan ini pun lebih menekankan makna 

daripada generalisasi. Penelitian ini diawali dengan merumuskan asumsi-

asumsi dasar serta pola pikir yang kemudian diterapkan secara terstruktur 

dalam proses pengumpulan dan analisis data, guna menghasilkan 

penjelasan dan argumentasi yang logis. Oleh sebab itu, diperlukan kajian 

dan telaah terhadap berbagai sumber literatur seperti kitab, buku, dan 

referensi lain yang relevan dengan topik yang dibahas. 

                                                             
59

 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir , (Pekanbaru: Daulat Riau, 2013), hlm. 12 



38 
 

 

C. Sumber Data  

Sumber data dalam penelitian ini terbagi dua: sumber data primer 

dan sekunder.  

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer yang digunakan sebagai rujukan dalam 

penelitian ini adalah ayat Al-Qur‘an dan juga kitab tafsir. Dan tafsir 

yang digunakan sebagai rujukan utama adalah Tafsir  Al-Kabir 

Mafatih al-Ghaib karya Fakhruddin al-Razi dan Tafsir  al-Misbah 

karya Quraish Shihab. 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekuder yang digunakan ialah sejumlah data 

berupa kitab tafsir pendukung, buku, kamus, jurnal, skripsi dan juga 

situs internet yang memiliki keterkaitan dengan pembahasan yang 

dibahas dalam penelitian ini. Data sekunder ini dijadikan sebagai 

penguat dan pelengkap dalam penelitian ini.  

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data merupakan langkah yang sangat penting 

dalam proses penelitian. Tahap awal dalam penelitian kepustakaan adalah 

mengidentifikasi dan mengumpulkan buku-buku serta sumber-sumber 

yang relevan dengan permasalahan yang akan diteliti. Dalam hal ini, 

penulis memulai dengan menelusuri terlebih dahulu ayat-ayat al-Qur‘ān 

yang berkaitan langsung dengan topik penelitian. Setelah itu, penelusuran 

dilanjutkan ke berbagai sumber sekunder seperti tafsir, kamus, dan 

literatur pendukung lainnya. 

E. Teknik Analisis Data 

Setelah semua data dari sumber primer dan sekunder terkumpul, 

maka data-data itu akan dianalisis dengan teknik analisis isi (content 

analysis). Analisis isi adalah penelitian yang bersifat pembahasan 

mendalam terhadap isi suatu informasi yang akan digali dari sumber 

primer dan sekunder. Data-data tersebut akan dianalisis menggunakan 



39 
 

 

metode Muqaran/Komparatif, yaitu dengan cara membandingkan 

penafsiran dengan penafsiran yang lainnya. Berikut langkah-langkahnya:  

1. Mengumpulkan ayat-ayat QS. Al-Muthaffifin yang memuat lafadz 

sijjīn dan „illiyyīn, serta merujuk pada sumber data primer yaitu tafsir 

Mafātīḥ al-Ghaib dan Tafsir  al-Misbah.  

2. Mendeskripsikan penafsiran masing-masing mufassir terhadap lafaz 

sijjīn dan 'illiyyīn secara komprehensif, meliputi makna bahasa, 

kontekstual, serta dimensi eskatologis yang dikandungnya. 

3. Membandingkan penafsiran al-Razi dan Quraish Shihab untuk 

menemukan persamaan dan perbedaan dalam pendekatan metodologis, 

corak penafsiran, serta penekanan teologis-eskatologis yang 

dikemukakan oleh kedua mufasir 

4. Menginterpretasikan hasil perbandingan berupa persamaan dan 

perbedaan dalam kerangka pemahaman eskatologi Islam,  khususnya 

terkait konsep catatan amal manusia.  

5. Menyusun hasil analisis secara sistematis, logis, dan argumentatif 

dengan bahasa akademik yang lugas agar dapat dipahami secara 

menyeluruh. 

6. Merumuskan kesimpulan berdasarkan analisis komparatif untuk 

memperoleh pemahaman yang komprehensif tentang dimensi 

eskatologis lafaz sijjīn dan 'illiyyīn menurut perspektif kedua mufassir.  

 



  

63 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

1. Berdasarkan pembahasan terhadap Tafsir Mafātīḥ al-Ghaib dan Tafsir 

al-Miṣbāḥ, dapat disimpulkan bahwa lafadz sijjīn dan „illiyyīn 

memiliki makna eskatologis yang kuat dan saling berlawanan. Al-Rāzī 

menafsirkan sijjīn dan „illiyyīn melalui pendekatan yang komprehensif 

dengan mengemukakan berbagai pendapat ulama, baik dari sisi 

kebahasaan, riwayat, maupun teologis. Ia menegaskan bahwa sijjīn dan 

„illiyyīn dapat dipahami sebagai tempat sekaligus kitab catatan amal, 

yang menunjukkan kehinaan bagi orang-orang durhaka dan kemuliaan 

bagi orang-orang saleh. Sementara itu, Quraish Shihab dalam Tafsir al-

Miṣbāḥ menekankan bahwa hakikat sijjīn dan „illiyyīn berada di luar 

jangkauan akal manusia, sehingga Al-Qur‘an tidak merinci bentuk dan 

tempatnya, melainkan menegaskan kepastian pencatatan amal dan 

balasan akhirat sebagai inti pesan ayat. 

2. Secara eskatologis, kedua mufasir memiliki persamaan dalam 

menegaskan bahwa sijjīn dan „illiyyīn berkaitan erat dengan kepastian 

hisab, pencatatan amal yang bersifat final (kitābun marqūm), serta 

fungsi peringatan dan motivasi moral bagi manusia. Namun, perbedaan 

utama terletak pada penekanan pemahaman akhirat. Al-Rāzī 

menggambarkan eskatologi secara lebih terstruktur dan bertingkat, di 

mana sijjīn dan ‗illiyyīn dipahami sebagai realitas akhirat yang nyata, 

termasuk adanya peran malaikat dalam proses hisab. Sebaliknya, 

Quraish Shihab lebih menekankan sisi moral dan makna pesan ayat, 

dengan memandang sijjīn dan ‗illiyyīn sebagai simbol kepastian 

keadilan Allah dan pertanggungjawaban manusia di akhirat, tanpa 

menguraikan secara rinci tentang struktur alam gaib atau mekanisme 

pengadilan akhirat. 



64 
 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, penulis menyarankan agar 

penelitian ini lebih diperluas dengan mencakup kajian semantik dan 

linguistik untuk memperdalam makna dari lafadz Sijjīn dan „illiyyīn. 

Penelitian ini juga dapat diperluas dengan kajian komparatif terhadap 

beberapa kitab tafsir dengan corak dan pendekatan yang berbeda. Dan 

penulis juga menyarankan untuk melanjutkan kajian eskatologi terhadap 

ayat-ayat al-Qur‘an lainnya karena penerapan nilai-nilai eskatologis dalam 

kehidupan modern sangat penting dilakukan, agar konsep tersebut dapat 

memperkuat kesadaran moral dan tanggung jawab sosial masyarakat 

muslim masa kini. 

 



  

65 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdillah. 2016.  ―Eskatologi: Kematian dan Kemenjadian Manusia‖. Jaqfi: Jurnal 

Aqidah dan Filsafat Islam, Vol. 1, No. 1.  

Al-Asfahani, Ar-Raghib. Mufradat fii Gharibil Qur‟an (Kamus AL-Qur‘an  perj. 

Ahmad Zaini Dahlan. Depok: Pustaka Khazanah Fawa‘id. 

Al-Baqi, Muhammad Fuad 'Abd. 1364 H. Al-Mu'jam al-Mufahras li Alfaz al-Qur' 

an al-Karim. Beirut: Dar Al Kutub Al Mishriyyah.  

Al-Farrā'.1980.  Ma'ānī al-Qur'ān, Juz 3. Kairo: Dār al-Miṣriyyah. 

al-Ḥājib, Ibn. 2010. al-Shāfiyah fī 'Ilm al-Taṣrīf. Kairo: Maktabah al-Ādāb. 

Al-Rāzī, Fakhruddin. 2012. Tafsir al-Kabir Mafātīḥ al-Ghaib. Kairo: Dar al-

Hadits.   

Al-Shabuni, Muhammad ‗Ali. 2016. Tafsir  Ayat-Ayat Ahkam Jilid I. Jakarta: 

Keira Publishing.  

Al-Zahabi, Muhammad Husain. 1995. al-Tafsir  wa al-Mufassirun. Kairo: 

Maktabah Wahbah.  

al-Zajjaj, Abu Ishaq. 1408 H. Ma„ānī al-Qur‟ān wa I„rābuhu. Beirut: ‗Ālam al-

Kutub. 

Al-Zamakhsyarī. 2009. al-Kashshāf, Juz 4. Beirut: Dār al-Ma'rifah. 

Anwar, Hamdani. 2004. Tela‟ah Kritis Terhadap Tafsir  al-Misbah  Karya M. 

Quraish Shihab. Jakarta: Jurnal Mimbar Agama dan Budaya.  

Arni, Jani. 2013. Metode Penelitian Tafsir. Pekanbaru: Daulat Riau.  

Ashidiqi, Muhammad Hasby, dkk. 2023.  ―Studi Analisis Penggunaan Taraduf 

dan Tadhad dalam Al-Qur‘an‖ Relinesia: Jurnal Kajian Agama dan 

Multikulturalisme Indonesia, Vol. 2.No. 3 

Azmi, Ulil. 2022. ‖Studi Kitab Tafsir Mafatih al-Ghaib karya ar-Razi‖. Basha‟ir: 

Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir , Vol. 2. No. (2).  

Az-Zuhaili, Wahbah. 2003.  Tafsir  Al-Munir (Aqidah, Syari‟an, Manhaj) Jilid 15. 

Jakarta: Gema Insani.  

Departemen Agama RI. 2019.  Al-Qur‟an dan Terjemahannya Edisi 

Penyempurnaan. Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an.  

Fatah, Abdul. ―Pemikiran Fazlur Rahman tentang Eskatologi‖.Jurnal, Ibnu Abbas 

Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir, Vol. 5 No. 1.  



66 
 

 

Fatih M. 2022. ―Konsep Keserasian Al-Qur‘an Dalam Tafsir Mafatihul Ghaib 

Karya Fakhruddin Ar-Razi: Perspektif Ilmu Munasabah‖, Progressa: 

Journal of Islamic Religious Instruction 6(2). 

Hakim H, Raden Gusti Mahesa Nur. 2024. ― Konsep Eskaologi dalam QS. Al-

Qiyamah Menurut At-Tafsir Al-Munir Karya Wahbah Az-Zuhaili, Skripsi, 

Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan tafsir, Fakultas Uhsuluddin dan Pemikiran 

Islam,  UIN Sunan Kalijaga.  

Hanakabah, Abdurrahman Hasan. 1998. Pokok-Pokok Aqidah Islam. Jakarta: 

Gema Insani Press.  

Hasibuan, Nur Asiah. 2020. ―Makna Muthaffifin dalam Al-Qur‘an  Kajian 

Analisis ‖.Skripsi. Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, 

UIN Suska Riau. 

Indriyani, Dini. 2023. Kitab Catatan Amal Manusia: Analisis Komparatif 

Penafsiran Wahbah Al-Zuhaili dalam Tiga Kitab Tafsir Karyanya, Skripsi, 

Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Syari‘ah. UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta.  

Irfaanudin, Ahmad. 2024.  ―Interpretasi Sihir dalam Surah Al-Baqarah ayat 102 

dan Korelasinya pada Era Kontemporer (Studi Komparatif Tafsir Ath-

Thabari dan Tafsir Al-Munir ‖ Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, 

Fakultas Syari‘ah. UIN Suska Riau 

Khairani, Nini.  2024. Terminologi al-Abrâr dan al-Fujjâr dan Metode 

Aktualisasinya dalam Al-Qur‘an  Kajian Tafsir Tematik , Skripsi, Prodi 

Ilmu Al-Qur‘an dan tafsir, Fakultas Uhsuluddin, UIN Suska Riau.  

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an. 1997. Ensiklopedia Al-Qur‟an: Kajian 

Kosakata dan Tafsir nya. Jakarta: Yayasan Bimantara.  

Manẓūr, Ibnu.1993.  Lisān al-'Arab, Juz 13. Beirut: Dār Ṣādir. 

Muhammad, Isfan Fajar. 2022. ―Mengungkap Interpretasi Makna Kata Sijjīn 

(Suatu Kajian Taḥlīlī terhadap QS. al-Muthaffifīn/83: 7-13)‖. Skripsi. UIN 

Alauddin Makassar.  

Mujahid, Sadad dan Dadan Rusmana. 2022. "Studi Tafsir Maudhu'i tentang 

Konsep Hisab dalam Al-Qur'an", Gunung Djati Conference Series, Vol. 8. 

Munawwir, Ahmad Warson. 1997. Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia. 

Yogyakarta: Pustaka Progressif. 

Nanda Yuanita, Penafsiran Sijjīn : Tempat Penimbunan Catatan Amal atau 

Penjara? https://www.pasundanekspres.co/2023/09/29/penafsiran-Sijjīn -

tempat-amal-atau-penjara/? Diakses pada hari rabu,  tanggal 9 juli 2025 

pukul 19.23. 

https://www.pasundanekspres.co/author/nanda/
https://www.pasundanekspres.co/2023/09/29/penafsiran-sijjin-tempat-amal-atau-penjara/
https://www.pasundanekspres.co/2023/09/29/penafsiran-sijjin-tempat-amal-atau-penjara/


67 
 

 

Nasr, Seyyed Hossein. (ed.), 2003.  Ensiklopedi Tematis Spiritualitas Islam. 

Bandung: Mizan. 

Quthb, Sayyid. 2001. Tafsir  Fi Zhilalil Qur‟an Jilid 12. Jakarta: Gema Insani. 

Rahayu, Salamah, dkk. 2025. ―Akidah dan Eskatologi dalam Studi Hadis 

Tematik: Padang Mahsyar dan Syafaat Nabi Muhammad SAW‖, 

IHSANIKA: Jurnal Pendidikan Agama Islam Volume. 3, Nomor.  

Rezwandi dan Ana Syelviana. 2025. ―Konsep Eskatologi Perspektif Fazlur 

Rahman: Relevansi Nilai-Nilai Akhirat terhadap Kehidupan Sosial 

Manusia‖   Jurnal Internasional Multidisiplin Ilmu, Vol. 3 No. 2. 

Sabiq, Sayyid. 1997. Akidah Islam: Pola Hidup Manusia Beriman. Bandung: 

Diponegoro. 

Saidah, Hilmiyatus. 2025. Pemaknaan Kitabun Marqum QS. Al-Muthaffifin 

Dengan Pendekatan Saintifik (Studi Komparatif Tafsir Al-Kabir dan Tafsir 

Salman ‖, Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, 

UIN Suska Riau.  

Salim, Ssuna. dkk, 2015.  ―Wilayat al-Ḥisba: A Means to Achieve Justice and 

Maintain High Ethical Standards in Societies‖, Mediterranean Journal of 

Social Sciences, Vol 6 No 4  

Shihab, M. Quraish. 2007. Wawasan al-Qur‟an. Bandung: Mizan.  

Shihab, M. Quraish. 2009. Membumikan al-Qur‟an Fungsi dan Peranan Wahyu 

dalam Kehidupan Masyarakat. Bandung : Penerbit Mizan.  

Shihab, M. Quraish. 2012. Lentera Hati Kisah dan Hikmah Kehidupan. Jakarta : 

Lentera hati. 

Shihab, M. Quraish. 2016.  Tafsir  al-Misbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-

Qur‟an Vol. 1. Jakarta: Lentera Hati,  

Shihab, M. Quraish. 2007. Secercah Cahaya Ilahi: Hidup Bersama Al-Qur'an. 

Bandung: Mizan.  

Sukro, Mhd. 2020. ―Nilai-nilai Eskatologi dalam Surah Az-Zalzalah (Kajian 

Tafsir Tematik ‖ Skripsi, Prodi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin, UIN Suska Riau.  

Syakir, Ahmad Muhammad & Mahmud Muhammad Syakir. 2007. Tafsir  Ath-

Thabari Juz „amma Jilid 26. Jakarta Selatan: Pustaka Azzam. 

Tim Penyusun KBBI, Kamus Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm.399.   

Widaningsih, 22 Nama Hari Kiamat yang Tercantum dalam Al-Qur'an, Yuk 

Kenali!, dikutip dari https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-

https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452


68 
 

 

nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-

1696385452, diakses pada tanggal 06 Desember 2025 pukul 22.03 

Yayasan al-Ma‘some Bandung, Percaya adanya Kebangkitan Setelah Kemantian, 

dikutip dari https://almasoem.sch.id/saling-doa/percaya-adanya-

kebangkitan-setelah-kematian/ diakses pada hari senin, tanggal 01 

Desember 2025 pukul 22.14. 

Zikrillah, Elfia. 2024. ―Eskatologi dalam Perspektif Buya Hamka  Tafsir ayat-ayat 

Kiamat ‖. Skripsi, Jurusan Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, Fakultas 

Ushuluddin. UIN Suska Riau.  

 

 

 

 

 

 

 

 

https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452
https://kalam.sindonews.com/read/1216995/69/22-nama-hari-kiamat-yang-tercantum-dalam-al-quran-yuk-kenali-1696385452
https://almasoem.sch.id/saling-doa/percaya-adanya-kebangkitan-setelah-kematian/
https://almasoem.sch.id/saling-doa/percaya-adanya-kebangkitan-setelah-kematian/


  

69 

BIODATA PENULIS 

 

Nama  : Siti Khoiriah Hasibuan 

Tempat/Tgl. Lahir : Pasar Binanga, 28 Agustus 2004 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Perumahan Graha Nauren Permai Blok A21 

No. Telp/HP : 0822-8014-8327 

Nama Orang Tua  

Ayah : Ruslan Hasibuan 

Ibu : Nurasima Nasution 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD : SDN 0201 Desa Pasar Binanga, Lulus Tahun 2016 

SLTP : MTs PP Darul Ikhlas H. Abd Manap Siregar, Lulus Tahun 

2019 

SLTA : MAS Tahfidzil Qur‘an Yayasan Islamic Centre, Lulus 

Tahun 2022 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Anggota IKAMSU (Ikatan Mahasiswa Sumatera Utara) Tahun 2022 

2. Anggota IMAPALA (Ikatan Mahasiswa Padang Lawas) Tahun 2023 

3. Anggota Hima Persis Riau (Himpunan Mahasiswa Persatuan Islam Riau) 

Tahun 2023 

KARYA ILMIAH 

1. Jurnal Semiotika-Q, ―Toleransi dalam Perspektif Al-Qur‘an: Refleksi 

terhadap Sinkretisme di Era Modern‖, Vol. 5, No. 2, 2025. 

  


