NILAI-NILAI FILOSOFIS DARI TRADISI
BEGHAMBEH DI KECAMATAN BUNGURAN TIMUR
KABUPATEN NATUNA PERSPEKTIF
SOSIOLOGI HUKUM ISLAM

TESIS

Diajukan untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Magister Hukum (M.H.) pada Program Studi
Hukum Keluarga Islam (4hwal al-Syakhsiyah)

ﬂ: }

UIN SUSKA RIAU

Oleh :
Svafit Buraqoh Nursoddiq
NIM: 22390215384

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM
PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SULTAN SYARIF KASIM RIAU
1447 H /2025 M



, KEMENTERIAN AGAMA RI
‘D(Ij\— UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
<:-:,’f,.-;>“&% PASCASARJANA

-

h icl Laladl cilaul yall dpls
_\ﬂ/ﬂ THE GRADUATE PROGRAMME
: Alamat : JI. KH. Anmad Dahlan No. 94 Pekanbaru 28129 PO.BOX. 1004 )

UIN SHSEA RIAU Phone & Facs, (0761) 858832, Site : pps.uin-suska.ac.id E-mail : pps@uin-suska.ac.id

Lembaran Pengesahan

Nama : Syafit Buraqoh Nursoddiq

Nomor Induk Mahasiswa 22390215384

Gelar Akademik : M.H. (Magister Hukum)

Jadul

: Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di
Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna
Perspektif Sosiologi Hukum [slam

Tim Penguji: Dr. Bambang Hermanto, MA
Penguji I/Ketua

Dr. Ade Fariz Fahrullah, M.Ag
Penguji [I/Sekretaris

Prof. Dr, Suhayib, M.Ag.
Pengujilll

Dr. Hendri Sayuti, M.Ag
PengujiIV

Dr. Ahmad Fauzi, MA.
Penguji vV

...................................

Tanggal Ujian/Pengesahan 13/01/2026

JI. KH, Ahmad Dahlan No, 94 l'ek.-mlmﬁl(ZtllZ‘J)f'il. Box 1004 Telp./Faks.: (07613858832— i i
Webslte: http//pascaunin-suskaacid Email: pasca@uin-suska.ac.id



https://v3.camscanner.com/user/download

PENGESAHAN PENGUJI

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku Tim Penguji Seminar
Hasil Tesis, mengesahkan dan menyetujui bahwa Tesis berjudul “Nilai-Nilai
Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur

Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam”, yang ditulis oleh
saudara; ;

Nama - Syafit Buraqoh Nursoddiq
NIM : 22390215384
Program Studi : Hukum Keluarga Islam

Telah diuji dan diperbaiki sesuai dengan saran Tim Penguji Seminar Hasil

Tesis Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau pada tanggal 05
Januari 2026.

Penguji I,
Dr. Zulkifli. ML.Ag,.
NIP. 19741006 200501 1 005

Penguji I1,
Dr. Darmawan Tia Indrajaya, M.Ag.
NIP. 19720901 200501 1 005

Mengetahui,
Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam

Dr. Bambang Hermanto, M.A.
NIP. 19780214 200003 1 001



https://v3.camscanner.com/user/download

¥ VASNS NI

nely eYsnNS Nin wzi eduey undede ynjuag weep W sin eAley yrnun@s neje ueibegas yefueqiadwaw uep ueywnwnBuaw Bueleq 'z

§

Buepun-Guepun 1Bunpuijig e3di yeH

‘nery eysng Nin Jefem bued ueBuguaday ueyiBriaw yepn uedynbuad ‘g

‘yejesew mens uenelul neje yiuy ues|nuad ‘uelode) ueunsnAuad 'yeiw| efiey uesinuad ‘veleuad ‘ueypipuad ueBuiuadey ynjun efuey uedynbusd e
Jaquins ueyingadusiu UBp ueywnjueausw edue) 1w sin) eAiey yninjes neje uelbegas dijnBuaw Buesejq "L

nery eysng NN J!iw ejdiajeHy @

S

-
=
-
m

nery wisey| JIIeAg uejng jo A}IsIaAru) dJrwe[sy

PERSETUJUAN

Kami yang bertanda tangan dibawah ini selaku pembimbing tesis,
dengan ini menyetujui bahwa tesis yang berjudul: Nilai-Nilai Filosofis Dari
Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna

Perspektif Sosiologi Hukum Islam, yang ditulis oleh:

Nama : Syafit Buragoh Nursoddiq
NIM :22390215384
Program Studi : Hukum Keluarga Islam

Untuk diajukan sidang Munaqgasyah Tesis pada Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Pekanbaru, 06 Desember 2025

Pembimbing I, Pembimbing ]I,

—_

Dr. Arisman, M.Sy. Dr. Ahmad Zikri, Lc., MLA. A

NIP. 19840929 202012 1 001 NIP. 19680910 201212 1 002

Mengetahui,
Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam

Dr. Bambang4iermanto, M.A.
NIP. 19780214 200003 1 001



Desember 2025

-
-—
o -
R
= e -
= =
=1|||
==fo
- =% T=a e
o < o
JII". = =
N
N

rif Kasim Riau

n menyebutkan sumber:

auan suatu masalah.
J| mwb au.
atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.

s 2 Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian



u, 06 Desember 2025

f Kasim Riau

m an, penelitic arya ilmi wyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
=0
UIN SUSKA RIAL

2 D___mamm mengumumkan mm: _..._m:._umqwm:umx mm‘ammwm: atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



NYIE VNSNS NID

‘nery eysnS Nin wzi edue; undede ¥nuag wejep 1u; syn) eAJey yrunjes neje ueibeqgas yelueqiedwew uep uexwnwnbusw Buelejq 'z

‘yejesew men

nery wisey J

udul sebagaimana

bagian tertentu yang

orang lain telah
dan penulisan

Apabila dikem
saya tersebut. maka s
‘undangan.

Demikian surat




KATA PENGANTAR

Puji syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt. atas limpahan rahmat,
taufik, dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan tesis yang berjudul:
“Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur
Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam”.

Tesis ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Magister
Hukum Keluarga Islam (M.H.) pada Program Pascasarjana Universitas Islam
Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Dalam proses penyusunan tesis ini, penulis menyadari bahwa tidak akan
mampu menyelesaikannya tanpa bantuan, bimbingan, dan dukungan dari berbagai
pihak. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis menyampaikan rasa
terima kasih dan penghargaan yang sebesar-besarnya kepada:
1.-Ayahanda Alm. Syariuun Bin Mialim dan Ibunda Nur Hasimah, yang dengan

penuh kasih sayang, doa, dan pengorbanannya senantiasa menjadi sumber
kekuatan dan inspirasi dalam setiap langkah penulis. Ucapan terima kasih juga
penulis sampaikan kepada abang/kakak/adek tercinta Syaryuni Marlina, Syarsi
Susanti, Muhammad Khairil Fahrudi atas doa, dukungan, dan semangat yang
tidak pernah putus.

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Ibu Prof. Dr. Hj.
Leny Nofianti, S.E., M.Si., Ak., C.A., beserta Wakil Rektor I Bapak Prof. H.
Raihani, M.Ed., Ph.D., Wakil Rektor II Bapak Dr. Alex Wenda, S.T., M.Eng,
Wakil Rektor IIT Bapak Dr. Harris Simaremare, M.T. yang telah memberikan

kesempatan dan fasilitas dalam menempuh pendidikan di kampus tercinta ini.



. Direktur Pascasarjana UIN Suska Riau, Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag.,
beserta Wakil Direktur Bapak Abdul Hadi, S.Pd., MA., Ph.D. atas arahan dan
kebijakan akademik yang kondusif bagi proses penelitian mahasiswa.

. Ketua Program Studi Hukum Keluarga Islam, Bapak Dr. Bambang Hermanto,
M.A., dan Sekretaris Program Studi, Bapak Dr. Ade Faris Fahrullah, M.Ag., atas
bimbingan, perhatian, serta motivasi yang telah diberikan selama penulis
menempuh studi.

. Pembimbing Akademik (PA), Ibu Dr. Hj. Sofia Hardani, M.Ag., atas arahan,
motivasi, dan bimbingan yang tulus selama proses perkuliahan hingga
penyusunan karya ilmiah ini.

. Pembimbing I, Bapak Dr. Arisman, M.Sy., dan Pembimbing II, Bapak Dr.
Ahmad Zikri, Lc., M.A. yang dengan penuh kesabaran, ketelitian, dan ketegasan
telah memberikan arahan, koreksi, serta ilmu yang sangat berharga dalam
penyusunan tesis ini.

.~Ketua LAM Kabupaten Natuna: Bapak H. Wan Suhardi, Ketua LAM Kecamatan
Bunguran Timur: Bapak Tarmizi, Tokoh Agama Kecamatan Bunguran Timur:
Bapak Baha Udin, S.Fil., Tokoh Pemuda Kecamatan Bunguran Timur: Erik
Prayoga dan Bapak Uda The Bawi, Masyarakat Kecamatan Bunguran Timur:
Bapak Imran, Al-Dino, Kamaruddin, Tabrani, Gunawan, dan Ibu Ririn Sugianti,
Nuraini, Anggraini Maliza yang telah berkenan memberikan data, dokumen, dan
wawancara yang menjadi sumber penting dalam penelitian ini.

~Segenap dosen dan staf Program Pascasarjana UIN Suska Riau atas ilmu,

pelayanan, serta bimbingan yang tulus selama masa perkuliahan dan penelitian.

Vi



9.'Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, yang telah
memberikan dukungan moril maupun materil selama penyusunan tesis ini.
Semoga segala bantuan dan kebaikan yang diberikan mendapat balasan pahala
yang berlipat ganda dari Allah Swt.

Penulis menyadari bahwa tesis ini masih memiliki keterbatasan dan belum
sepenuhnya sempurna. Oleh karena itu, kritik dan saran yang konstruktif sangat
diharapkan sebagai bahan perbaikan dan pengembangan di masa mendatang.
Semoga tesis ini dapat memberikan manfaat serta kontribusi akademik bagi
pengayaan khazanah keilmuan hukum Islam, khususnya dalam kajian sosiologi
hukum Islam yang berkaitan dengan nilai-nilai filosofis dan kearifan lokal dalam
tradisi Beghambeh di Kabupaten Natuna.

Pekanbaru,  Desember 2025
Penulis,

Syafit Buraqoh Nursoddiq
NIM. 22390215384

vii



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

Pedoman Transliterasi Arab Latin yang digunakan pada skripsi ini merujuk
pada hasil keputusan bersama (SKB) Mentri Agama dan Mentri Pendidikan dan
Kebudayaan RI Nomor: 158 Tahun 1987 dan Nomor: 0543b/U/1987.

1. Konsonan

Daftar huruf bahasa Arab dan transliterasinya ke dalam hurufLatin dapat

dilihat pada halaman berikut:

Huruf Arab | Nama Huruf Latin Nama
i Alif Tidak dilambangkan | Tidak dilambangkan
Ba B Be
<
1 Ta T Te
<
| Sa S es (dengan titik di
<
atas)
Jim J Je
cC

viii



Ha h ha (dengan titik di
bawah)

Kha Kh ka dan ha

Dal d De

Zal z Zet (dengan titik di
atas)

Ra r er

Zai z zet

Sin S es

Syin sy es dan ye

Sad S es (dengan titik di
bawah)

Dad d de (dengan titik di

bawah)

iX




I Ta te (dengan titik di
bawah)

5 Za zet (dengan titik di
bawah)

¢ ‘ain koma terbalik (di
atas)

. Gain ge

o

U Fa ef

3 Qaf ki

5 Kaf ka

=) Lam el

. Mim em

Nun en




Wau we
J
7y Ha ha
= Hamzah apostrof
& Ya ye
2. Vokal

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri atas vokal

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. Vokal tunggal bahasa

Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, transliterasinya sebagai

berikut:
Tanda Nama Huruf latin Nama
! Fathah A A
) Kasrah I I
i Dammah U U

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf, yaitu:




Tanda Nama Huruf latin Nama

(s Fathah dan ya Ai Adanl

3 Fathah dan waw | Au A dan U

Contoh :
<X kaifa

s 2 haula

3. Maddah
Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harkat dan huruf,

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu:

Harakat dan | Nama Huruf dan | Nama
Huruf tanda
SV fathah dan alif | a a dan garis di atas
atau ya
& kasrah dan ya 1 1 dan garis di atas
pe dammah dan waw | @ u dan garis di atas
Contoh :
s mata
JB : gila

S o8- —
S yamitu

4. Ta’ Marbutah

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu:

Xii



1. Ta’ marbutah hidup
Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan
dammabh, transliterasinya adalah “t”.
2. Ta’ marbutah mati
Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya
adalah “h”.
3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang
menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’
marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”.

Contoh:

- Q&b Amyy  raudah al-atfal/raudahtul atfal
- "_)J-‘-A” 4—\43&3‘ al-madinah al-munawwarah/al-madinatul munawwarah

o sl talhah

5. Syaddah (Tasydid)
Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan
sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf,

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu.
Contoh:

- J% nazzala

-5 al-birr

xiii



6. Kata Sandang
Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf,
yaitu J, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas:
1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan

Gél”

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “I” diganti dengan huruf yang langsung
mengikuti kata sandang itu.
2. Kata sandang yang diikuti huruf gamariyah
Kata sandang yang diikuti oleh huruf gamariyah ditransliterasikan
dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan
bunyinya.
Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun gamariyah, kata sandang

ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa

sempang.
Contoh:

- &N ar-rajulu
A al-qalamu
- G gsy-syamsu

- & al-jalalu

7..Hamzah

X1V



Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif.

Contoh:

taia
L Al

s -y
‘Lf"‘:’

ta’ 'khuzu
syai’un
an-nau’u

inna

8. Penulisan Kata

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah.

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan,

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang

mengikutinya.
Contoh:
- OB A A ) 5 Wa innallaha lahuwa khair ar-razigin/
Wa innallaha lahuwa khairurrazigin
- O s lalnaa Al Al Bismillahi majreha wa mursaha

9. Huruf Kapital

XV



Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam
transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti
apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk
menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu
didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.

Contoh:

- Gadladl Gy 4 Asall Alhamdu lillahi rabbi al-"alamin/
Alhamdu lillahi rabbil “alamin

- el geaSl Ar-rahmanir rahim/Ar-rahman ar-rahim

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam
tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan
dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital

tidak dipergunakan.
Contoh:

- Es) e A Alladhu gafiirun rahim
L akes 3014 Lillahi al-amru jamt ‘an/Lillahil-amru jami an
10. Tajwid
Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman
transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid.
Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman

tajwid.

XVvi



ABSTRAK

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025) : Nilai-Nilai Filosofis Dari Tradisi
Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur
Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi
Hukum Islam

Latar belakang penelitian ini berangkat dari realitas bahwa dalam proses
perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur, Kabupaten
Natuna, masih terdapat tradisi adat yang dijalankan setelah akad nikah, yaitu tradisi
beghambeh. Tradisi ini tetap dipraktikkan dan diwariskan secara turun-temurun.
Beghambeh tidak hanya dipahami sebagai tradisi pasca-akad nikah, tetapi juga
sebagai mekanisme adat yang memiliki fungsi sosial dan simbolik dalam
menyempurnakan suatu perkawinan. Permasalahan dalam penelitian ini adalah
bagaimana praktik tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat Melayu di
Kecamatan Bunguran Timur, apa saja nilai-nilai filosofis terkandung di dalamnya
serta bagaimana tinjauaan sosiologi hukum Islam terhadap tradisi beghambeh. Jenis
penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan
sosiologis dan yuridis-normatif. Data primer diperoleh melalui wawancara
mendalam dengan tokoh adat, dan masyarakat yang terlibat langsung dalam
pelaksanaan beghambeh, sedangkan data sekunder bersumber dari literatur hukum
Islam, sosiologi hukum, adat Melayu, serta literatur terkait. Teknik analisis data
dilakukan secara deskriptif-analitis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi
beghambeh dipraktikkan melalui rangkaian prosesi adat, mulai dari tasyakuran,
penjemputan pengantin perempuan ke rumah keluarga laki-laki, pelaksanaan
kegiatan adat yang menyerupai hajatan, hingga pengantaran kembali pengantin
perempuan disertai pemberian perlengkapan rumah tangga. Tradisi ini mengandung
nilai-nilai filosofis berupa tanggung jawab (mas iliyyah), tolong-menolong
(ta‘@wun), musyawarah (shiira), gotong royong (syirkah), serta syukur. Dari
perspektif sosiologi hukum Islam, beghambeh merepresentasikan hukum
Islamyang hidup, di mana nilai-nilai syariat terinternalisasi dan bekerja melalui adat
dalam masyarakat. Dengan demikian, tradisi beghambeh mencerminkan
harmonisasi antara hukum Islam dan hukum adat Melayu yang bersifat adaptif,
kontekstual, dan tetap memiliki daya ikat normatif dalam kehidupan sosial
masyarakat.

Kata Kunci: Beghambeh, Perkawinan Adat Melayu, Sosiologi Hukum Islam.

xvii



ABSTRACT

Syafit Buraqoh Nursoddiq (2025): The Philosophical Values of the Beghambeh
Tradition in Serasan District, Natuna
Regency Sociology of Islamic Law
Perspective

The background of this study arises from the reality that in the marriage process of
the Malay community in Bunguran Timur District, Natuna Regency, there remains
anindigenous tradition practiced after the marriage contract (akad nikah), namely
the beghambeh tradition. This tradition continues to be practiced and transmitted
from generation to generation. Beghambeh is not merely understood as a post-
marriage custom, but also as an indigenous mechanism that carries social and
symbolic functions in completing a marriage.The problems examined in this study
are: how the beghambeh tradition is practiced in the marriages of the Malay
community in Bunguran Timur District; what philosophical values are contained
within it; and how the tradition of beghambeh can be analyzed from the perspective
of Islamic legal sociology. This research is field research using sociological and
juridical-normative approaches. Primary data were obtained through in-depth
interviews with traditional leaders and community members directly involved in
the implementation of beghambeh, while secondary data were derived from
literature on Islamic law, sociology of law, Malay customary law, and other relevant
sources. Data analysis was conducted using a descriptive-analytical method.The
findings indicate that the beghambeh tradition is practiced through a series of
customary processions, beginning with a thanksgiving ceremony (tasyakuran),
followed by the formal escort of the bride to the groom’s family home, the
implementation of customary activities resembling a wedding feast, and concluding
with the formal return of the bride accompanied by the provision of household
necessities. This tradition embodies philosophical values such as responsibility
(mas iliyyah), mutual assistance (ta‘awun), deliberation (shira), mutual
cooperation (syirkah), and gratitude. From the perspective of Islamic legal
sociology, beghambeh represents living Islamic law, in which the values of the
Shari‘ah are internalized and operate through customary practices within the
community. Thus, the beghambeh tradition reflects a harmonious integration
between Islamic law and Malay customary law that is adaptive, contextual, and
continues to possess normative binding force in social life.

Keywords: Beghambeh, Malay Customary Marriage, Sociology of Islamic Law.

Xviii



el

Aadlong 25,201 Olygiiy Ailate (3 srmsgher el Bpdeoddl) (2 (Y1 Y0) robr)sb sBlysy bl
Y O Ll sn pslate o Ll
S sl s ol e 3 g U1 Y B B gy il o ol s il
Araagre LB L oy (Dl Abailog 33,001 Olgig Al (3 LA i plE o)
gl i Y W o2 wdon (28 Yy e e S S5 5 i s 1 Y
Gaghte JLS| Ul Gu8 ey Belerl Lilly ol dde AT olael i
T & o et 2l & e LB Bt BAST e ol s BJS] sy
borglgsn Jslane oo Algls 245y lgianan () Adldl (B Loy A3 2N Olygiy Adlais
Bl Sl 95 e ol Ma Jdy L Y OBl g Rrgdgn g Byl plasaal
Saly opall cles) an Bhaaze SBlie S o &gV SULY e Jpad) & 135 2L
Slsl e gl SOLY el o 3 cdrengiy LB LS 3 58le Sl —~a
SLL LT alal ols wrt by oD CGally (gl Lorglsam sy ¢ DY) aidl)
Mol gl gl 33y (B Ak IV a5l dangry LB OF o) il elady
e ) liy oyl Jlin ¢ (ORRLEH) SaH) Sl Jik T4 gl ol o
e Lelal Jjte (1] g ) 530 2Lesly (o3Val) oM w5 e alaasl aulsly gl 3,
Ogtadly (Aggendl) Blgsedl 3 Joas il Lo i) s sty e Slujlies cutin
o Dy (bl S A S S ol ey () skl ((ste)
SN Y1 0560 T35 avesere 4ol JBE ¢ S O Lmlsinsen pslite pas
At e S iy sl 15 Ol IO ey G2l 08 e o e H
sk bline] e (Bl 4SS il ol (s ey O O oy Ll

geal] dslen I Bl (3 3Ll dl YL

LY O Lo gdgon g gL Al gl carenghy 1R ikl SLISY)

XixX



DAFTAR ISI

PERSETUJUAN....ctiniitinrinntinsnenstisecssicssesssissssssessssssassssesssssssssesssssssssssssssssssssassae i
INOTA DINAS..couiiuineininnnissenssessansssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssss ii
INOTA DINAS..ciiiieisinsissnissessansssnssessssssssssssssssssesssssssssssssassssssssssssssssssssssssssssns iii
SURAT PERNYATAAN..ucciiirnsicssissescssissssssesssissssssnssssssssssesssssssssssssssssssssesssess iv
KATA PENGHANTAR......ccccercurrercunrene A\
PEDOMAN TRANSLITERASL......ccoovnttiiiiisnnricssssnniecsssasscsssssssssssssssssssssssssases viii
ABSTRAK ...ucotiitiiiinnininninsuissenssisssisssssssssssssssssisssssssssssssssssssssssssssssssassssssns xvii
ABSTRACT......cuuiirininneisnensnnisnecssnccsssecssecssnes xviii
e S —— W W W W W W W . Xix
PERSETUJUAN...cccotntctsssanccsssssnsesssssansessssssssesssssassssssssasessssssssesssssassssssssassssssssasess i
INOTA DINAS..uiitieiininsansssnssnssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss ii
SURAT PERNYATAAN .uuiiiirintissensecsaissenssesssissssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss iv
KATA PENGANTAR ....uooiiitintnnenstisnisnsssesssssnsssisssssssssssssssssssssesssssssssssssssss \%
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN .....ccovceninuinuisnsecsecsessassansneas viii
ABSTRAK ...ooocooione M, VI B ....coccoo0ntaneecncnsnssaonsssnse saBEks duams o Gun oo o oo 000 Xvii
BAB I PENDAHULUAN ..uciiviinuicseisesssnssesssessscssssssssssisssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 1
A. Latar Belakang Masalah............ccccooiiiiiiiiiiniieiicicccceeee e 1
B. Penegasan [Stilah.........ccccooiiiiiiiiiiiiiic e 9
C. Permasalahan..........coooiiiiiiiiiiiiiecieeee e 11

1. Identifikasi Masalah.........ccccoooiiiiiiiiiiiie e 11

2. Batasan Masalah..........ccccooviiiiiiiiiiie 12

3. Rumusan Masalah ... 12

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian .............ccccoeiiiniiniiiniiiieeeeeeeeee e 13

1. Tujuan Peneliffafi 5. N, A ol AF S BL B AL AW ... 13

2. Manfaat Penelitian ...........ccccoviiiiiiiiiiiieceee e 13

E. Sistematika Pembahasan ...........ccocceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiceceeeeeee 14
37N 3 20 1 R 16
KERANGKA TEORI .....uucouuiiiuinnininninsnissesssesssissesssnsssssssssssssssssssssssssssssssssssss 16
A, Landasan TeOTT......cccuiiiiriiiiiiiieieeieeeeseee e 16

1. Nilai-Nilai FIloSOTIS ..cccuviiiiiieeiiieciieecee et 16

2. Konsep Perkawinan............coceeviieriiiiiiniiieiiecieeeeee e 19

XX



3. AAA ISTIAGAL .. aaaas 39

4. Sosiologi Hukum ISIam.......c..ccceeiiniiiiniiniiiiinccececeecee 54

B. Penelitian Terdahulu...........coooiiiiiiiiiiiiee e 60
BAB III METODE PENELITIAN ...ccccevcinnininsnissensnsssmssasssnssasssssssssssssassassses 79
A, Jenis Penelitian. . ... ..o 79
B. Pendekatan Penelitian ..........c.cccoceiviiiiiiiiiniiiniieceececeeeeeseee 79
C. Tempat atau Lokasi Penelitian...........c.coccvevvvieriieniienieniieeeeie e 80
D. Informan Penelitian...........cccooiiiiiiiiiiiiiiiiieieee e 80
E. Sumber Data Penelitian...........cocoeoerieriiniiiiiinieieeneceeseeee e 81
F. Teknik Pengumpulan Data...........cccooiiiiiiiiiiiiiiiieeeceeeeeeee 82
F.  Teknik Analisis Data........cccccooiriiiiiiinieniiiieicecieceee e 84
BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN....cccceeviesersensunssnssaennns 85
A. Profil Kecamatan Bunguran Timur..........ccoecveviiieiiieniiieniecieeeeeeeee e 85
B. Praktik Beghambeh di Bunguran Timur ...........c..ccooooiiiiiiinniiinnieiieeeene 91
C. Nilai-Nilai filosofis Dalam Tradisi Beghambeh ...............ccccceevuvenunenne.. 102
D. Analisis sosiologi hukum Islam dalam Tradisi Beghambeh .................... 121
BAB V PENUTUP.....couiiiiricniniisuncsnnssensecssissssssesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssass 122
A, KeSIMPulan ... 122

5. Saran................ SO . SN NN W B RN . 124
DAFTAR KEPUSTAKAAN ...ccoviirinninseissensanssaisssssasssssssssssssssssssssassssssssssasssass 126

XXi



BAB I

PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan keragaman budaya dan
tradisi yang hidup di tengah masyarakatnya. Setiap daerah memiliki warisan
adat istiadat yang unik dan khas, termasuk dalam tradisi perkawinan. Tradisi
tersebut tidak sekadar menjadi prosesi seremonial, melainkan mencerminkan
nilai-nilai sosial, moral, bahkan religius yang dipegang teguh oleh masyarakat.'
Dalam masyarakat adat, perkawinan tidak hanya dipahami sebagai ikatan
antara dua individu, tetapi juga sebagai peristiwa sosial yang melibatkan
keluarga besar dan komunitas masyarakat. Oleh karena itu, tradisi dalam
perkawinan memainkan peran penting dalam membentuk jati diri budaya suatu
kelompok masyarakat.?

Sebagaimana dalam tradisi perkawinan Melayu, terdapat serangkaian
prosesi yang harus dilalui oleh calon pengantin sebagai bagian dari tata cara
adat yang telah diwariskan secara turun-temurun. Dalam tradisi perkawinan
Melayu terdapat tiga tahapan utama dalam prosesi perkawinan, yaitu tahap pra-

akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad.’ Dalam setiap tahapan terdapat

" Thram Ahmed Siregar, Riski Amar, dan Safira Yuni, “Niniak Mamak’s Permission in
Minangkabau Community Marriage Perspective of *Urf (Case Study in Kenagarian Panampuang,
West Sumatra),” PERADA 7, no. 2 (December 2024): him.2

2 Arisman, Syahrir Ramdani Thohir, dan Almi Jera, “Local Wisdom dalam Tradisi Buka
Rokok Adat Perkawinan: Telaah Sosiologi Hukum Islam,” Jurnal Hadratul Madaniah 9, no. 2
(Desember 2022): him.11

3 Handika Purnama, “Hukum Islam, Adat Dan Hukum Negara Dalam Perkawinan
Masyarakat Suku Melayu Di Pekanbaru Riau: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan,” A/-
Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 (May 2021):



prosesi-prosesi yang harus dijalankan, apabila prosesi perkawinan ini tidak
diikuti oleh masyarakat akan ada sanksi moral yang berlaku. Prosesi-prosesi
tersebut secara garis besar terdiri dari merisik, menyampaikan hajat,
pertunangan, menghantar belanja, berinai, menepuk tepung tawar, dan
pelepasan anak. Keseluruhan prosesi tersebut sarat akan nilai-nilai luhur dan
makna dalam setiap prosesinya.* Dalam kaidah fikih dikenal dengan istilah:

PSR A

Artinya : “adat kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum >

Kaidah ini memberikan legitimasi bahwa tradisi yang tidak bertentangan
dengan syariat Islam dapat dipertahankan dan dijadikan pedoman dalam
kehidupan bermasyarakat, termasuk dalam tata cara perkawinan.

Salah satu tradisi khas dalam adat perkawinan Melayu di Kabupaten
Natuna pasca akad adalah beghambeh, yaitu suatu kewajiban adat yang
ditujukan khusus bagi pengantin baru, terutama mempelai perempuan, untuk
menjalani masa adaptasi di lingkungan keluarga suami dan istri. Tradisi ini
diyakini sebagai sarana untuk membangun keharmonisan rumah tangga dan
mewujudkan keluarga yang beradab serta bertanggung jawab. Ketua Lembaga
Adat Melayu Natuna, Dato H. Wan Suhardi menjelaskan,

"Beghambeh ni bukan hanye tido bemalam jok, tapi supaye anak si istri
puan belajo menyesuaikan direk, dan menghargai umah tangge yang baghu,
dan bahwe die siap nak hidup dalom umah tangge yang baghu, dengan penoh

tanggong jawob (Beghambeh itu bukan hanya bermalam, tapi bagaimana si
perempuan belajar menyesuaikan diri, menghormati rumah tangga yang baru,

4 Asrizal Saiin, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi, “The Contestation of
the Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Maqasid Shartah Perspective,” [JELR:
International Journal of Education, Language, and Religion 5, no. 2 (November 2023): 2,

3 A Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih (Jakarta: Kencana, 2011), hlm.62.



dan menunjukkan bahwa ia siap menjalani kehidupan baru dengan penuh
tanggung jawab)."

Tradisi beghambeh memiliki makna yang luas, seperti mengunjungi,
bepergian, bermalam, dan menginap di rumah orang tua dari pihak pengantin
laki-laki. Dalam praktiknya, beghambeh memiliki aturan dan pantangan adat
yang harus dipatuhi oleh pasangan pengantin. Setelah akad nikah, kedua
pengantin dijemput oleh keluarga pihak laki-laki melalui prosesi adat.
Pengantin perempuan tidak diperkenankan kembali ke rumah orang tuanya
selama masa beghambeh berlangsung. Aturan ini dimaksudkan sebagai bentuk
tanggung jawab penuh keluarga suami terhadap istri yang telah dinikahi. Selain
itu, terdapat ketentuan bahwa masa beghambeh harus dijalani dalam hitungan
hari. Sebagaimana pernyataan Dato Abdurroni:

“Mase beghambeh de dalom mase ari genop, due, empat, enam, hingge
sampai seminggu penuh. Pemilihan angke genop dicayakkan membawok
keseimbongan dan keberkahan bagi rumoh tangge yang baghu dibina (Masa
beghambeh diatur dalam hitungan hari genap dua, empat, enam, hingga
mencapai seminggu penuh. Pemilihan angka genap diyakini membawa
keseimbangan dan keberkahan bagi rumah tangga yang baru dibina).’

Oleh karena itu, pelanggaran terhadap ketentuan ini diyakini dapat
membawa dampak buruk, baik bagi pasangan suami istri maupun keluarga
besar mereka.

Masa beghambeh memiliki suatu hal yang unik dalam pesta pernikahan

masyarakat natuna, karena sudah menjadi teradisi turun-temurun yang

dilakukan oleh mayarakat Natuna secara menyeluruh di setiap kecamatan yang

® Wawancara dengan Dato H. Wan Suhardi, Ketua Lembaga Adat Melayu Natuna, via
whatsapp, pada tanggal 28 July 2024.

7 Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan
via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025.



ada di natuna, dalam masa bengambeh tidak boleh mempelai laki-laki
melakukan kegiatan membakar sampah dipekarangan rumah, pantangan ini
tidak baik bagi laki-laki yang baru menikah. Sebagaimana yang diketahui oleh
bapak Asnawi S.H.I,

“Setau saye beghambeh ini sudah menjadi tradisi dalam pesta
pernikahan masyarakat di Natuna yang telah mentradisi sejaklama, masa

beghambeh diatur dalam waktu dua bahkan sampai tiga hari sampai

seminggu, pada masa ini mempelai laki-laki tidak boleh melakukan gegiatan

membakar sampah atau bekerja di pekarangan rumah”.®

Setelah masa beghambeh berakhir, pengantin perempuan dikembalikan
sementara ke rumah orang tuanya dengan membawa seperangkat alat dapur
berupa beras, gula, garam, secangkir gelas, satu buah piring dan sendok.
Benda-benda tersebut menjadi lambang kesiapan suami dalam memberi natkah
dan menjalani kehidupan rumah tangga. Meskipun tidak secara eksplisit
disyariatkan dalam Islam, beghambeh memiliki fungsi sosial dan spiritual,
yaitu memperkuat ikatan pasangan suami istri serta menanamkan nilai-nilai
tanggung jawab dalam kehidupan rumah tangga. Sebagaimana dijelaskan Dato
Abdduroni

"Mang dok wajib secare agame, tapi adot ni baek karene mengajokan
tentang hormat, sabo, dan tanggong jawob. Ughang kat sini anggop lah jadi
keharusan dikejekan yang mentradisi sejak dulok (Memang tidak wajib
menurut agama, tapi adat ini baik karena mengajarkan tentang hormat, sabar,

dan tanggung jawab. Orang sini anggap ini sudah jadi keharusan yang
mentradisi sejak dulu)."

8 Wawancara dengan Bapak Asnawi S.H.I, KUA Bunguran Timur dan Bunguran Timur
Laut Kabupaten Natuna via whatsapp, pada tanggal 07 Oktober 2025.

9 Wawancara dengan Dato Abdurroni, Ketua Lembaga Adat Melayu Kecamatan Serasan
via whatsapp, pada tanggal 30 July 2025.



Dalam perspektif hukum Islam, tradisi beghambeh tidak secara eksplisit
dikenal sebagai bagian dari ajaran syariat. Tidak ditemukan dalil yang secara
langsung mensyariatkan kewajiban menjalani beghambeh atau masa adaptasi
setelah akad nikah.! Namun demikian, masyarakat Melayu di Natuna tetap
melaksanakannya sebagai bagian tak terpisahkan dari adat perkawinan. Meski
bukan kewajiban agama, tradisi ini dipraktikkan dengan keyakinan yang kuat,
bahkan dianggap sebagai keharusan ketika setelah melaksanankan pernikahan.

Allah Swt dalam Al-Qur’an:

b1 iy 8358 WK Jamg @) 19850 353 1Kk 23 oS0 5l BT wigT e

\g\

PP v — )
g 2 P e 0w - = A
097545 a3l pY S 3

Artinya:

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia menciptakan
untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa tenteram
kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu rasa kasih dan sayang.
Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-tanda bagi
kaum yang berpikir.”!!

Selain itu, Nabi # juga menegaskan dalam hadisnya:

12 J3Y 2555 Gfs Wi 1555 S5

Artinya:
“Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap keluarganya, dan
aku adalah yang paling baik terhadap keluargaku.”

19 Jumni Nelli, M. Naufal Rosadi, Rahma Yudi, Arisman,. “Keabsahan Perjanjian Pranikah
Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif”. 4/ Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, hukum dan
Pendidikan 9, no. 2 (November 30, 2024):

'l Kementerian Agama Republik Indonesia, A/-Qur’an dan Terjemahannya (Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2019), QS. al-Rtm [30]: 21.

12 Muhammad ibn ‘Isa al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, Juz 4 (Beirut: Dar al-Gharb al-Islams,
1998), 3895; Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Juz 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 2009), hlm.1977.



Ayat dan hadis tersebut menunjukkan bahwa meski tradisi beghambeh
tidak memiliki dasar syariat langsung, nilai yang terkandung di dalamnya, yaitu
membangun keharmonisan, kasih sayang, serta proses adaptasi dalam rumah
tangga, tetap sejalan dengan prinsip ajaran Islam. Hal ini juga sejalan dengan

kaidah figih:

13 ol gy 13815 el gudh e dbiiic

Artinya:

“Memelihara tradisi lama yang baik dan mengambil hal baru yang lebih
baik.”

Kaidah ini menegaskan bahwa adat istiadat yang memiliki nilai kebaikan,
meskipun tidak diwajibkan secara syar’i, tetap dapat dilestarikan selama tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam.

Hal serupa juga terjadi dalam perspektif hukum positif. Tidak ada
ketentuan dalam peraturan perundang-undangan di Indonesia, baik dalam
Undang-Undang Perkawinan maupun dalam regulasi turunannya, yang
mengatur atau mewajibkan praktik adaptasi bagi pengantin baru
(beghambeh).'* Namun dalam kenyataannya, praktik ini tetap hidup dan
dipertahankan oleh masyarakat sebagai bagian dari norma tidak tertulis yang
bersifat mengikat secara sosial. Hal ini menjadi menarik karena tradisi

beghambeh menjadi bukti bahwa hukum adat memainkan peran penting dalam

13 Jalal al-Din al-Suyiiti, al-Asybah wa al-Naza'ir fi al-Qawa ‘id al-Fighiyyah (Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990), hlm.60.

4 Rizki Amar et al., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah
Pencatatan  Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024): 21726,
https://doi.org/10.33648/jtm.v5i2.486.



kehidupan masyarakat, meskipun tidak mendapatkan legitimasi langsung dari
hukum agama maupun hukum negara.'®

Determinan penelitian-penelitian yang membahas tradisi dalam
perkawinan melayu cenderung bersifat normatif. Misalkan penelitian yang
dilakukan oleh Miftah Ulya, ** dan Kurnia Putra '’ mereka menemukan
bahwasanya, dalam tradisi perkawinan melayu ada prosesi yang sejalan dengan
syari’at dan ada prosesi yang bertentangan dengan syari’at. Sehingga prosesi
yang bertentangan dengan syari’at tidak sesuai untuk dilaksanakan. Begitupun
dengan penelitian yang dilakukan oleh Jumianti terhadap tradisi beghambeh
dimana dalam tradisi ini dapat dikategorikan sebagai Urf ghoiru shahih.
Karena dalam praktiknya terdapat prosesi yang sejalan dengan hukum Islam
dan terdapat pula yang bertentangan dengan hukum Islam.

Berangkat dari hal ini, kajian terhadap tradisi beghambeh menjadi
penting untuk diteliti setidaknya karena, di dalam tradisi beghambeh
terkandung nilai-nilai filosofis yang tidak hanya bersifat adat, tetapi juga
menyentuh aspek moral, sosial, dan spiritual dalam kehidupan rumah tangga
masyarakat melayu di Natuna.'® Larangan dan aturan yang berlaku dalam

beghambeh bukan sekadar simbol, tetapi merupakan bentuk internalisasi nilai

15 Arif Sugitanata and Muhammad Lutfi Hakim, “The Domination Of Customary Law In
Muslim Matrimonial Procedures: Prohibiting Khitbah in the Sade Muslim Community,” Al-Ahwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.

16 Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut Perguruan
Tinggi [lmu Al-Quran, 2020), him.297

7M. Kurnia Putra, “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu Bengkalis”
(Tesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2018), him.92-93

'8 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang
Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal Psikososial
dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716-737.



yang diyakini dapat membentuk karakter pasangan suami istri, khususnya
mempelai perempuan, agar siap menjalani kehidupan berkeluarga. Oleh karena
itu, pemahaman terhadap nilai-nilai filosofis dalam tradisi ini layak untuk
dikaji secara mendalam agar pemahaman terhadap adat tidak hanya di ukur
sebatas normatif, tetapai lebih filosofis dan holistik.'

Dalam konteks ini, pendekatan sosiologi hukum Islam relevan digunakan
untuk memahami bagaimana tradisi beghambeh hidup di tengah masyarakat
Melayu yang memiliki keterkaitan erat dengan Islam sebagaimana adagium
“adat bersendikan Syarak, Syarak bersendikan Kitabullah”.*° Hal ini
menggarisbawahi keterkaitan erat antara Islam dan melayu. Sosiologi hukum
Islam memungkinkan untuk melihat praktik adat ini tidak hanya sebagai
kebiasaan lokal,tetapi juga sebagai cerminan pemaknaan masyarakat terhadap
ajaran agama dalam konteks sosial dan budaya mereka. Dengan pendekatan
ini, hukum Islam tidak diposisikan secara kaku, tetapi dipahami sebagai sistem
nilai yang dapat berdialog dengan budaya lokal, selama tidak bertentangan
dengan prinsip-prinsip syariah.?!

Berdasarkan hal tersebut, mengkaji nilai-nilai filosofis dalam tradisi
beghambeh melalui perspektif sosiologi hukum Islam menjadi sangat penting,

untuk dapat melihat gambaran bagaimana hukum Islam dipraktikkan secara

19 Fitria Yesti, Jumni Nelli, and Arisman. “Nilai-Nilai Filosofi Pelaksanaan Adat Pulang
Sanak Suku Bagi Laki-Laki Yang Merantau Di Kecamatan Koto Kampar Hulu”. Jurnal Psikososial
dan Pendidikan 1, no. 2 (June 17, 2025): 716-737.

20 Abd Rachman Abror, Pantun Melayu: Titik Temu Islam Dan Budaya Lokal Nusantara,
Cet. 1. (Yogyakarta: LKiS, 2009), hlm.155.

2l M. Rasjid Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’
Mudzhar),” AL-IHKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no. 2 (September 29, 2006): him.136,
https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v1i2.2558.



hidup dalam masyarakat, bukan hanya dalam teks, tetapi dalam tindakan nyata
sehari-hari. Oleh karena itu penulis memberikan judul penelitian ini Nilai-Nilai
Filosofis Dari Tradisi Beghambeh Di Kecamatan Bunguran Timur

Kabupaten Natuna Perspektif Sosiologi Hukum Islam.

B.- Penegasan Istilah
1. Tradisi Beghambeh

Tradisi Beghambeh adalah praktik adat masyarakat Melayu di
Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten Natuna yang dijalankan dalam
berbagai peristiwa sosial-keagamaan, terutama pada rangkaian pernikahan
dan kenduri adat, yang menekankan keterlibatan kolektif masyarakat
melalui gotong royong dan solidaritas sosial. Tradisi ini berfungsi sebagai
sarana pemeliharaan hubungan sosial, peneguhan rasa kebersamaan, serta
mekanisme pengendalian sosial yang hidup dan dipatuhi secara kolektif.
Dalam perspektif sosiologis, Beghambeh merupakan bagian dari sistem
budaya yang berfungsi menjaga integrasi sosial dan kesinambungan nilai-

nilai adat dalam masyarakat?.

2. Pernikahan
Pernikahan dalam penelitian ini dipahami sebagai ikatan lahir dan
batin antara seorang laki-laki dan seorang perempuan yang dilangsungkan
melalui akad yang sah menurut hukum Islam dan diakui oleh negara,

sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun

22 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Cet. ke-9 (Jakarta: Rineka Cipta, 2009),
hlm. 186.



10

1974 tentang Perkawinan yang menyatakan bahwa perkawinan bertujuan
membentuk keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan
Ketuhanan Yang Maha Esa, serta sejalan dengan konsep akad nikah dalam
hukum Islam sebagai mitsdgan ghalizan yang melahirkan hak dan
kewajiban timbal balik antara suami dan istri. Dalam kerangka normatif
hukum Islam, pernikahan merupakan ibadah mu‘amalah yang bertujuan
menjaga keturunan (hifz al-nasl), kehormatan, dan ketenteraman hidup,
sementara dalam perspektif hukum negara, pernikahan diposisikan sebagai
perbuatan hukum yang sah apabila dilaksanakan menurut hukum agama dan

dicatatkan sesuai peraturan perundang-undangan.?

3. Sosiologi Hukum Islam

Sosiologi hukum Islam dalam penelitian ini dipahami sebagai
pendekatan yang melihat hukum Islam tidak semata-mata sebagai norma
tekstual, tetapi sebagai praktik sosial yang hidup dan berinteraksi dengan
realitas budaya masyarakat. Melalui pendekatan ini, tradisi Beghambeh
dipahami sebagai ekspresi nilai-nilai Islam yang terinternalisasi dalam adat,
seperti tolong-menolong (fa ‘Gwun), persaudaraan (ukhuwwah), dan
kemaslahatan sosial. Dengan demikian, hukum Islam hadir secara substantif
dalam tradisi beghambeh melalui praktik sosial masyarakat, meskipun tidak

selalu terformulasi dalam bentuk hukum positif.?*

23 Iffah Muzammil, FIOH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang:
Tira Smart, 2019), him.12.

24 Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktik, Cet. ke-2 (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2011), hlm. 45.



11

C. Permasalahan

1. Identifikasi Masalah
Berdasarkan wuraian latar belakang di atas, peneliti dapat
mengidentifikasi beberapa masalah, sebagai berikut:

a. Tradisi beghambeh masih dilaksanakan oleh masyarakat meskipun tidak
dikenal dalam hukum Islam secara normatif.

b. Terdapat keyakinan masyarakat bahwa pelanggaran terhadap aturan
beghambeh dapat menimbulkan dampak negatif dalam rumah tangga.

c. Tradisi beghambeh memuat aturan-aturan dan pantangan yang ketat,
namun tidak semua masyarakat memahami makna filosofis di baliknya.

d. Tidak ada ketentuan dalam hukum positif Indonesia yang mengatur atau
mengakui keberadaan tradisi beghambeh.

e. Terdapat kesenjangan antara praktik di masyarakat dengan ketentuan
hukum Islam dan hukum negara.

f. Perempuan sebagai pihak yang paling dibatasi dalam tradisi beghambeh,
sehingga muncul pertanyaan tentang posisi dan perannya dalam norma
adat ini.

g. Nilai-nilai adat dalam beghambeh dipraktikkan sebagai kewajiban sosial,
bukan pilihan individual.

h. Masyarakat memaknai tradisi beghambeh sebagai bentuk tanggung
jawab suami dan keluarga laki-laki, namun makna tersebut belum dikaji

secara sistematis.



12

1. Fungsi simbolik alat-alat rumah tangga yang diberikan setelah masa
beghambeh belum banyak dianalisis dari sisi hukum Islam maupun nilai
filosofisnya.

j. Belum ada kajian komprehensif yang menjelaskan bagaimana sosiologi
hukum Islam dapat membaca dan menjembatani antara adat beghambeh

dan norma keislaman.

2. Batasan Masalah
Berdasarkan identifikasi masalah yang telah disajikan di atas, maka
peneliti membatasi fokus kajian dalam penelitian ini pada praktik tradisi
beghambeh dalam masyarakat Melayu di Desa Pengadah Kecamatan
Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna, dengan menelaah nilai-nilai
filosofis yang terkandung di dalamnya serta analisis terhadap praktik

tersebut dari perspektif sosiologi hukum Islam.

3. Rumusan Masalah
Berdasarkan pada batasan masalah di atas, maka peneliti merumuskan
beberapa pokok permasalahan yang akan dikaji lebih lanjut, sebagai berikut:
a. Bagaimana praktik tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di Desa
Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna?
b. Apa nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi beghambeh?
c. Bagaimana tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi hukum

Islam?



13

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian

1. Tujuan Penelitian

Adapun tujuan penelitian ini adalah sejalan dengan apa yang telah

dipertanyakan pada rumusan masalah di atas, yaitu:

a.

Untuk mengetahui praktik tradisi beghambeh pada masyarakat melayu
di Desa Pengadah Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.
Untuk mengetahui nilai-nilai filosofis yang terkandung dalam tradisi
beghambeh.

Untuk mengetahui tradisi beghambeh ditinjau dari perspektif sosiologi

hukum Islam.

2. Manfaat Penelitian

Melalui penelitian ini diharapkan dapat memiliki manfaat sebagai

berikut:

a.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dan sumbangsih
pemikiran terhadap perkembangan ilmu pengetahuan secara umum,
khususnya dalam bidang hukum keluarga Islam dan sosiologi hukum
Islam, dengan fokus pada praktik tradisi beghambeh dalam masyarakat
Melayu di Kabupaten Natuna. Dengan demikian, hasil penelitian ini
dapat menjadi rujukan dalam memahami dinamika hukum adat dan
keberlangsungannya dalam konteks masyarakat Muslim.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat bagi masyarakat
luas, khususnya masyarakat Melayu, dalam upaya pelestarian nilai-nilai

kearifan lokal. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat



14

menambah wawasan akademik bagi kalangan peneliti dan mahasiswa
dalam bidang hukum keluarga Islam dan tradisi lokal, serta menjadi
landasan dalam merumuskan pendekatan budaya dalam penyelesaian
persoalan sosial.

c. Penelitian ini bermanfaat sebagai salah satu syarat akademik untuk
menyelesaikan pendidikan Strata Dua (S2) pada Program Studi Hukum
Keluarga Islam, Program Pascasarjana, Universitas Islam Negeri Sultan
Syarif Kasim Riau, sekaligus sebagai sarana pengembangan
kemampuan penulis dalam melakukan penelitian ilmiah, analisis
hukum Islam, serta penerapan pendekatan sosiologi hukum dalam

mengkaji praktik adat dan nilai-nilai sosial keagamaan di masyarakat.

E. Sistematika Pembahasan
Untuk memperoleh gambaran yang utuh dan terpadu tentang penulisan
ini, maka penulis menyusun sistematika penulisan sebagai berikut:
Bab I Pendahuluan Terdiri dari latar Belakang Masalah, Identifikasi
Masalah, Batasan Masalah, Rumusan Masalah,
Tujuan dan Manfaat Penelitian, dan Sistematika
Penulisan.
Bab II Kerangka Teori Berisi Landasan Teori, Nilai-Nilai Filosofi,
Konsep Perkawinan, Walimatul urs, Adat Istiadat,
Magqasid Syariah, Sosiologi Hukum Islam dan

Penelitian Terdahulu.



15

Bab III Metode PenelitianTerdiri  dari  Jenis Penelitian, Pendekatan

Bab IV Pembahasan

Bab V Penutup

Penelitian, Lokasi Penelitian, Informan Penelitian
Data dan Sumber Data, Teknik Pengumpulan
Data, dan Teknik Analisis Data.

Berisi Tinjauan Umum Desa Pengadah Kecamatan
Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna, Praktik
Tradisi Begahambeh di Desa Pengadah dan
Tinjauan Nilai-Nilai Filosofis Tradisi Beghambeh
dalam perspektif Sosiologi Hukum Islam.

Berisi tentang Kesimpulan dan Saran



BAB II

KERANGKA TEORI

A. Landasan Teori

1. Nilai-Nilai Filosofis

Secara etimologis, kata nilai dalam Bahasa Indonesia berasal dari
kata "value" dalam Bahasa Inggris, yang menunjuk pada sesuatu yang
dianggap berharga, pantas, atau layak untuk diinginkan dan dihargai.?
Dalam pandangan filsuf Rickert, nilai tidak dapat dipahami hanya sebagai
keberadaan (being), melainkan ia mengasumsikan konten intuitifnya
melalui oposisi terhadap keberadaan itu sendiri. Oleh sebab itu, Rickert
membedakan antara dua ranah besar dalam filsafat: ranah ontologi
(keberadaan) dan ranah aksiologi (kebenaran nilai). Suatu hal dapat disebut
sebagai "nilai" apabila ketika dinegasikan (disangkal), ia tidak melahirkan
kekosongan, melainkan menghasilkan suatu kebalikan yang bernilai secara
negatif atau anti-nilai. Sebagai contoh, kebenaran adalah nilai karena jika
disangkal maka muncul kepalsuan, bukan kekosongan. Dengan demikian,
nilai memiliki kriteria khusus yang membedakannya dari sekadar objek
keberadaan biasa. Rickert menambahkan bahwa nilai terdiri atas bentuk
(sebagai momen validitas) dan isi yang disebutnya makna transenden yakni

makna yang melampaui keberadaan nyata.? Sementara itu, makna imanen

2 Louis O. Kattsoff, Pengantar Filsafat (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), him.318.
26 Andrzej Chmielecki and Ewa Chmielecka, Aksiologi (Warsaw: Warsaw School of
Economics, 2010), him.26

16



17

adalah bentuk penampakan makna transenden yang dipahami oleh subjek
tertentu, sehingga nilai selalu dimediasi oleh kesadaran manusia.?’

Sementara itu, dalam penggabungan istilah "nilai filosofis", terdapat
dua unsur: nilai dan filsafat. Nilai, menurut Milton Rokeach, adalah "the
addressce of a yes" yakni sesuatu yang secara sadar dan positif diiyakan,
dibenarkan, dan dihargai. Nilai senantiasa membawa konotasi positif dan
muncul dalam konteks apresiasi serta penilaian, sehingga ia bersifat relatif
tergantung dari sudut pandang individu atau budaya tertentu. Dalam sejarah
filsafat, sejak zaman Plato, nilai telah menjadi objek kajian penting. Plato
menempatkan ide tentang "kebaikan" sebagai bentuk ideal tertinggi dalam
hierarki ide-idenya. Sejak itu, studi tentang nilai menjadi bagian penting dari
filsafat moral dan kemudian berkembang menjadi cabang filsafat tersendiri
yang disebut aksiologi ilmu tentang nilai.?®

Adapun kata filsafat berasal dari Bahasa Yunani, philosophia, yang
berarti cinta kebijaksanaan atau kecintaan terhadap kebenaran dan
pengetahuan. Dalam pengertian umum, filsafat adalah ilmu yang
menyelidiki secara mendalam hakikat segala sesuatu baik tentang Tuhan,
alam semesta, maupun manusia dan menghasilkan pengetahuan rasional
serta reflektif yang membentuk cara berpikir dan sikap hidup manusia.

Nilai filosofis dapat dipahami sebagai sesuatu yang diyakini

memiliki makna luhur dan kebaikan secara mendalam, yang dicapai melalui

27 Ibid., him.26.
28 Hans Jonas, “The Burden and Blessing of Mortality,” The Hastings Center Report 22,
no. 1 (January 1992): him.36.



18

perenungan rasional dan sistematis oleh akal manusia. Ia bukan sekadar
sesuatu yang dianggap penting, tetapi juga memiliki dimensi transenden
yang melampaui keberadaan fisik, dan menjadi dasar dalam membentuk
sikap, etika, dan pandangan hidup manusia.

Dalam perkembangan pemikiran kontemporer, nilai filosofis
dipahami tidak hanya sebagai produk refleksi rasional, tetapi juga sebagai
konstruksi dinamis yang dibentuk oleh interaksi antara pengalaman
manusia, budaya, dan perubahan sosial yang berlangsung dalam masyarakat
modern. Nilai filosofis dipandang terus mengalami rekonstruksi seiring
berkembangnya kesadaran manusia, sehingga ia berfungsi sebagai orientasi
normatif yang memberikan arah bagi tindakan moral serta penentu kualitas
peradaban. Dalam kerangka ini, nilai tidak dipandang statis, melainkan
sebagai entitas yang hidup dan bergerak mengikuti perkembangan
pengetahuan dan tantangan zaman.?’ Nilai filosofis juga memainkan peran
epistemologis karena menjadi dasar bagi manusia dalam menafsirkan
realitas dan menimbang keputusan etis secara bertanggung jawab.>® Para
pemikir etika modern menegaskan bahwa dalam dunia yang semakin
kompleks, nilai filosofis diperlukan sebagai kompas normatif yang menjaga
koherensi antara prinsip moral, kebudayaan, dan tujuan kemanusiaan

universal.

2% Rasheed, “Philosophical Values and Contemporary Human Thought”, Bloomsbury
Academic (2020), hlm. 44-47.

30 Thompson, “Reconstruction of Values in Contemporary Philosophical Discourse,”
Journal of Value Inquiry (2021), hlm. 419.



19

Nilai-nilai seperti keadilan, kebebasan, martabat manusia, dan
tanggung jawab menjadi parameter yang menyeimbangkan antara inovasi
dan kemanusiaan.’' Karena perubahan sosial sering kali melahirkan dilema
etis baru, nilai filosofis berperan untuk menjaga agar proses modernisasi
tidak mengikis prinsip dasar moralitas.>? Dengan demikian, nilai filosofis
tidak hanya melandasi tindakan individu, tetapi juga menjadi dasar
legitimasi kebijakan publik, tata kelola sosial, serta orientasi pendidikan
moral di masyarakat.

Selain itu, nilai filosofis memberikan fondasi reflektif bagi kritik
sosial dan pembaruan moral dalam masyarakat. > Dalam studi filsafat
kontemporer, nilai dipahami sebagai instrumen kritis yang membantu
masyarakat menilai kembali struktur kekuasaan, ketidakadilan sosial, dan
praktik-praktik budaya yang tidak lagi sejalan dengan perkembangan
kesadaran etis kolektif. Hal ini menjadikan nilai filosofis sebagai sumber
daya intelektual yang mendorong lahirnya transformasi sosial menuju
kondisi yang lebih manusiawi. Dengan demikian, keberadaan nilai filosofis
tidak hanya bersifat normatif, melainkan juga transformatif karena mampu

mengarahkan perubahan ke arah yang lebih reflektif dan berkeadilan.

2. Konsep Perkawinan

a. Pengertian Perkawinan

31 Ningsih, R. Amelia. “Human Dignity and Moral Reasoning in a Globalized Era.” Ethical
Studies Review, 2020, hlm. 18.

32 Harun, M. “Moral Complexity and Philosophical Foundations in Social Change.”
International Journal of Ethics and Society, 2022, him. 71

33 Zulkarnain, A. “Philosophical Critique and Social Reconstruction.” Philosophy and
Social Praxis, 2019, him. 90.



20

Istilah perkawinan dalam Al-Qur'an dan Hadis dikenal dengan
sebutan an-nikah (z\S) dan az-ziwdj/az-zawj atau azzijah (g)33).
Secara harfiah, an-nikah berarti al-wath'l, yang berasal dari kata wathi’a
— yatha’ti — wath’an, yang artinya adalah berjalan di atas, melewati,
menginjak, memasuki, menaiki, menggauli, atau bersetubuh. Adh-
dhammu, yang berasal dari akar kata dhamma-yadhammu-dhamman
(M@ — aas — aa), artinya menyatukan, memegang, menggabungkan,
merangkul, memeluk, berkontribusi, serta berperilaku ramah dan
lembut.** Sementara itu, al-jam 'u yang berasal dari akar kata jama’a —
yajma'u — jama’an (&> — @ — ) berarti mengumpulkan,
mencampur, menambah, menjumlahkan, dan menyusun. Karena
persetubuhan mencakup semua tindakan yang tercantum dalam arti
literal dari kata al-jam'u, maka ini juga disebut sebagai persetubuhan
dalam istilah fikih. Nikah juga dipahami secara majazi (metaforis)
sebagai akad, karena akad tersebut menjadi penyebab dibolehkannya
hubungan badan atau “al-wath'in”.*®

Berkenaan dengan makna syar’i, ulama berbeda pendapa
mengenai makna nikah. Menurut Mazhab Hanafi, Ulama Hanafiyah
memandang pernikahan sebagai suatu bentuk hubungan yang bertujuan
untuk memperoleh kenikmatan dengan sengaja (mut’ah), di mana

seorang pria dapat menikmati hubungan dengan wanita secara fisik untuk

3% Abdurrahman al-Jaziri, Al-Figh Ala Mazahib al-Arba’ah, Juz 4 (Beirut: Dar al-Kutub al-
[lmiyyah, 2014), hIm.7.

35 Iffah Muzammil, Figh Munakahat (Hukum Pernikahan Dalam Islam) (Tangerang: Tira
Smart, 2019), him. 1.



21

mencapai kepuasan. Sementara itu, ulama Syafi’iyyah mengartikan
pernikahan sebagai suatu akad yang menggunakan lafaz nikah atau zauj.
Ulama Malikiyah menyatakan bahwa pernikahan adalah akad yang
memiliki tujuan untuk mencapai kenikmatan, tanpa mengharuskan
adanya pembayaran tertentu. 3* Di sisi lain, ulama Hanabilah
mendefinisikan pernikahan ialah akad yang menggunakan lafaz inkah
atau fazwij, dengan tujuan untuk memperoleh kepuasan, di mana baik
laki-laki maupun perempuan sama-sama dapat merasakan kepuasan
dalam hubungan tersebut.’

M.Thalib mendefinisikan Perkawinan merupakan ikatan lahir dan
batin antara pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan
membentuk keluarga yang harmonis dan langgeng, yang berlandaskan
pada keyakinan kepada Tuhan Yang Maha Esa.?* Sulaiman Rasyid
mendefinisikan pernikahan sebagai suatu akad yang menghalalkan
hubungan antara seorang pria dan wanita yang bukan mahram, serta
menetapkan hak dan kewajiban, termasuk saling membantu di antara
keduanya. Menurut Amir Nuruddin, pernikahan adalah akad yang
memungkinkan seorang suami untuk melakukan hubungan seksual atau
bersetubuh dengan istrinya selama wanita tersebut tidak dilarang karena

satu susuan atau memiliki hubungan keluarga dekat.*

36 Slamet Abidin, Figih Munakahat I (Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm.10.

37 Abidin, Figih Munakahat I, hlm.11.

38 M Thalib, Figih Nabawi (Surabaya: al-Tkhlas, 1997), him.208.

3% Amir Nuruddin dan Azhari Akmal Tarigan, Hukum Perdata Islam Di Indonesia, Studi
Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Figih, UU No.1/1974 Sampai KHI (Jakarta: Prenada Media
Group, 2004), hlm.39.



22

Menurut aturan di Indonesia, definisi perkawinan seperti yang
tertuang dalam Undang-Undang (UU) No.l Tahun 1974 dan Kompilasi
Hukum Islam (KHI) memberi definisi yang berbeda. Menurut UU No.1
Tahun 1974 Pernikahan atau perkawinan adalah "hubungan lahir dan
batin antara seorang pria dan wanita sebagai suami istri, dengan tujuan
untuk membangun keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan abadi,
yang berlandaskan pada kepercayaan kepada Tuhan Yang Maha Esa."
Adapun menurut KHI Perkawinan yaitu “akad yang sangat kuat atau
missagan ghalidzan untuk mentaati perintah Allah dan melaksanakanya
merupakan ibadah.”*

Dari definisi di atas, dapat disimpulkan bahwa pernikahan adalah
ikatan fisik dan emosional antara seorang pria dan wanita untuk
menghalalkan hubungan seksual, hidup bersama dalam sebuah rumah
tangga, serta untuk memiliki keturunan, yang dilaksanakan sesuai

dengan aturan hukum negara dan syariat Islam.

b. Dasar Hukum Perkawinan

Hukum perkawinan adalah aturan yang mengatur hubungan
antara individu terkait pemenuhan kebutuhan biologis dengan pasangan
lawan jenis. Selain itu, hukum ini juga mengatur kewajiban-kewajiban

dan hak-hak yang muncul dari suatu perkawinan.*

40 Solehuddin Harahap dan Arisman. “Urgensi Kufu dalam Pernikahan.” Jurnal Hukumah:
Jurnal Hukum Islam 6, no. 1 (Januari—Juli 2023): 132

4 H. M. A Tihami dan Sohari Sahrani, Fikih munakahat: kajian fikih nikah lengkap
(Jakarta: Rajawali Pers, 2010), hlm.8.



23

Perkawinan merupakan bagian dari hukum alam (sunatullah), di
mana perkawinan terjadi pada setiap makhluk hidup*? Abu Ishaq Al-
Syirazy menyatakan hukum asal perkawinan ialah boleh (jaiz), karena
dengan perkawinan diantaranya bertunuan untuk memperoleh
kenikmatan. Jika seseorang belum ada keinginan untuk menikah dan
dapat bersabar, maka dalam kondisi tersebut perkawinan tidak menjadi
wajib hukumnya. Contoh yang sebanding adalah memakai pakaian yang
mewah dan makan makanan yang enak.*

Dalam Al-Qur’an, Allah menegaskan bahwa pernikahan adalah
sarana untuk mencapai ketenangan, kasih sayang, dan rahmat antara

suami dan istri. Salah satu ayat yang menjadi dasar hukum pernikahan

adalah:
3 Oy Ty 8358 WK Jars ) 15850 Bighl oKl 23 oS0 Gl OF T
49505 a3 Y a3
Artinya:

“Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia
menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari jenismu sendiri, agar
kamu merasa tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di antaramu
rasa kasih dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-
benar terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir.”

Ayat ini menjelaskan bahwa pernikahan merupakan bagian dari
tanda kebesaran Allah SWT. Tujuan diciptakannya pasangan adalah agar

manusia mendapatkan ketenteraman jiwa (sakinah), disertai mawaddah

42 Said bin Abdullah bin Thalib al Hamdani, Risalah Nikah : Hukum Perkawinan Islam,
trans. Agus Salim (Jakarta: Pustaka Amani, 2002), him.1.

4 Muhammad Hasyim Asy’ari, Figih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’ al
Mishbah Fi Bayan Ahkam al Nikah, alih bahasa Rosidin (Malang: Litera Ulul Albab, 2013), hlm.7.

4 Kementerian Agama Republik Indonesia, AI-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. Ar-Ram [30]: 21.



24

(kasith) dan rahmah (sayang). Unsur ketiga ini menjadi pilar dalam
membangun rumah tangga yang harmonis menurut ajaran Islam. Dengan
demikian, pernikahan bukan sekadar hubungan biologis atau kontrak
sosial, melainkan bagian dari ibadah dan realisasi dari sunnatullah dalam
kehidupan manusia.*

Nabi Muhammad juga menegaskan pentingnya pernikahan
sebagai bagian dari penyempurnaan agama dan penjagaan diri dari

perbuatan zina. Hadis yang populer terkait hal ini adalah:

4 i3 oAl ety el GabT 4 3l Beud 1 it h L3 S20a
y 465 3 %
sbrg

Artinya:

“Wahai para pemuda, barangsiapa di antara kalian mampu
menikah, maka menikahlah, karena menikah itu lebih menundukkan
pandangan dan lebih menjaga kemaluan. Dan barangsiapa belum
mampu, maka hendaklah ia berpuasa, karena puasa itu menjadi
pengendali baginya.” (HR. Bukhari dan Muslim)

Pada dasarnya, perkawinan sebagai sunatullah adalah mubah
(diperbolehkan), namun status hukumnya dapat berubah sesuai dengan

lima hukum dalam Islam tergantung pada keadaan tertentu:*’

1) Wajib

45 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an, Vol.
11 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm.229-230.

46 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, Bab Man Istatha‘a al-Ba’ah Fal-
Yatazawwaj, no. 5066; Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Nikah, Bab Istihbab al-Nikah li Man Taqat
Nafsuhu Ilayh, no. 1400.

47 Rudi Apriadi, Dkk, Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya Perspektif
Syariah, ed. Arisman (Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim, 2025), hlm.7, https://repository.uin-
suska.ac.id/91701/-.



25

Pernikahan diwajibkan bagi mereka yang sudah
memenuhi kemampuan, baik secara fisik maupun mental,
agar kewajiban ini dapat melindungi mereka dari tindakan
yang dilarang atau haram, yang hanya dapat dihindari
melalui pernikahan.*®

2) Haram
Pernikahan dilarang bagi mereka yang menyadari bahwa diri
mereka tidak mampu, baik secara fisik maupun mental, untuk
membangun rumah tangga, serta khawatir tidak dapat
menjalankan kewajiban dan hak-hak mereka sebagai
pasangan yang sah.

3) Sunnah
Pernikahan disarankan bagi mereka yang sudah dianggap
mampu secara fisik dan mental, namun masih mampu
menahan diri dari perbuatan yang dilarang. Dalam hal ini,
pernikahan dianjurkan dan dianggap lebih baik untuk
dilaksanakan.

4) Mubah
Mubah dalam konteks ini berarti bagi mereka yang tidak
dapat melangsungkan pernikahan dan dorongan untuk

menikah belum menimbulkan bahaya bagi dirinya. Artinya,

48 Arisman, dkk. Hukum Keluarga Kontemporer. Pekanbaru: Cahaya Firdaus Publishing
and Printing, 2022, hlm. 34.



26

pernikahan belum menjadi kewajiban dan tidak dianggap
haram jika mereka memilih untuk tidak menikah.

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa hukum pernikahan dalam
Islam dapat bersifat wajib, haram, sunnah, atau mubah, tergantung pada
kondisi individu serta manfaat atau mudarat yang ditimbulkan.

Selain itu, hukum perkawinan dalam Islam juga memperoleh
legitimasi normatif melalui pandangan para fugaha kontemporer yang
menekankan bahwa institusi pernikahan  berfungsi menjaga
keberlangsungan keturunan (hifz al-nasl) sebagai salah satu tujuan utama
maqasid al-syari‘ah. Para wulama mutakhir menegaskan bahwa
fleksibilitas hukum mengenai status wajib, sunnah, haram, atau mubah
merupakan mekanisme syariat dalam memastikan bahwa pernikahan
tidak hanya menjadi ikatan lahiriah, tetapi juga instrumen perlindungan
moral dan sosial masyarakat. Dengan demikian, dinamika hukum
perkawinan mencerminkan prinsip bahwa setiap ketentuan syariat harus
diarahkan untuk menghindari mudarat dan mengokohkan kemaslahatan

keluarga sebagai unit dasar dalam struktur sosial Islam.*

¢. Syarat dan Rukun Perkawinan
Rukun nikah merujuk pada aspek yang wajib ada dalam sebuah

pernikahan. Jika salah satu aspek tersebut tidak dipenuhi, maka

4 Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia: Pendekatan Magasid al-
Syari‘ah. Jakarta: Prenadamedia Group, 2019, hlm. 59.



27

pernikahan tersebut dianggap tidak sah. Sementara itu, syarat nikah
adalah hal-hal yang berada di luar rukun, namun keabsahan pernikahan
bergantung pada terpenuhinya syarat-syarat tersebut.*

Dalam hukum Islam, rukun nikah merupakan unsur inti yang
harus terpenuhi agar akad pernikahan dinyatakan sah. Unsur-unsur
tersebut bersifat konstitutif sehingga ketiadaannya akan menyebabkan
akad batal secara syar‘i. Ulama kontemporer menegaskan bahwa rukun
nikah tidak hanya berkaitan dengan kehadiran pihak-pihak yang berakad,
tetapi juga memastikan bahwa ikatan yang terbentuk benar-benar
mencerminkan kesepakatan, tanggung jawab, dan pemenuhan prinsip

t.°! Hal ini menunjukkan bahwa rukun nikah berfungsi menjaga

syaria
kesahihan akad sekaligus memastikan maqasid al-syari‘ah tercapai
melalui lembaga pernikahan.

Berbeda dari rukun, syarat nikah dipahami sebagai ketentuan
yang berada di luar substansi akad namun tetap menentukan sah atau
tidaknya pernikahan. Syarat ini mencakup aspek administratif, legal,
maupun etis yang bertujuan melindungi hak-hak calon mempelai,
terutama perempuan, agar tidak terjadi praktik yang merugikan atau

t. 52

bertentangan dengan prinsip syariat.”” Dalam konteks hukum positif

Indonesia, syarat nikah juga dipertegas melalui regulasi yang mengatur

30 Holilur Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan
Yang Berlaku Di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2021), hlm.21.

S Amir Syarifuddin, Hukum Pernikahan Islam di Indonesia: Pendekatan Magasid al-
Syari ‘ah (Jakarta: Prenadamedia Group, 2019), 45

32 Mohammad Hashim Kamali, Shariah Law: An Introduction (Oxford: Oneworld, 2017),
121



28

usia minimal menikah, pencatatan perkawinan, serta kehendak bebas
antara kedua mempelai. Ketentuan ini sejalan dengan pandangan ulama
fikih yang menempatkan syarat sebagai unsur yang menjamin tertib
hukum dalam praktik pernikahan

Menurut Undang-Undang Perkawinan, pernikahan dianggap sah
jika dilaksanakan sesuai dengan agama dan kepercayaan masing-masing
pasangan. Selain itu, pernikahan harus dicatat sesuai dengan peraturan
yang berlaku. Bagi pasangan yang beragama Islam, rukun dan syarat
pernikahan harus mengikuti ketentuan yang berlaku dalam ajaran Islam,
sebagaimana yang dijelaskan dalam kitab-kitab fikih.>?

Di Indonesia, rukun pernikahan diatur dalam Kompilasi Hukum
Islam (KHI) Pasal 14, yang menyebutkan lima unsur utama dalam
pernikahan, yaitu: pertama, calon suami; kedua, calon istri; ketiga, wali
nikah; keempat, dua orang saksi; dan kelima, ijab dan kabul.>* KHI
mengikuti pandangan mazhab Syafi'i dalam menetapkan rukun-rukun
tersebut.>® Namun, ada perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai
rukun pernikahan. Mazhab Hanafi menganggap rukun pernikahan terdiri
dari sighat akad (ijab dan kabul), pihak yang melaksanakan akad, serta
saksi.>® Berbeda dengan mazhab Maliki, yang menganggap lima rukun

pernikahan, yaitu wali pihak perempuan, mahar, suami, istri yang tidak

53 Lihat, Pasal 2 ayat 1 dan 2 Undang-Undang No.1 Tahun 1974 Tentang Perkawinan

>4 Lihat, Pasal 14 Kompilasi Hukum Islam

55 Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang
Berlaku Di Indonesia, hlm.21-22.

36 al-Jaziri, Al-Figh Ala Mazahib al-Arba’ah, Juz 4, hlm.17.



29

terhalang oleh syarat-syarat syar'i, serta sighat.®’ Sementara mazhab
Hambali memandang rukun pernikahan terdiri dari akad, suami dan istri,
wali, serta saksi.>®
Selain rukun nikah, terdapat pula syarat-syarat yang harus
dipenuhi dalam pernikahan. Syarat-syarat ini meliputi ketentuan
mengenai ijab dan kabul, ketentuan yang berkaitan dengan kedua
mempelai, syarat terkait saksi, batas usia minimal untuk menikah, serta
syarat pencatatan perkawinan.*® Untuk mewujudkan tujuan baik dari
pernikahan, pemerintah menetapkan aturan yang mengharuskan
pernikahan dicatatkan di Kantor Urusan Agama (KUA). Pencatatan ini
bertujuan untuk menciptakan ketertiban hukum dan juga sebagai langkah
untuk pendataan administrasi pernikahan.®
Untuk memperkuat efektivitas penerapan syarat dan rukun
perkawinan, para pakar hukum keluarga kontemporer menegaskan
bahwa keabsahan perkawinan tidak hanya ditentukan oleh rukun dan
syarat formal, tetapi juga oleh terpenuhinya kesiapan sosial, psikologis,
dan moral kedua mempelai sebagai bagian dari perlindungan keluarga
menurut maqasid as-syari‘ah. Penelitian mutakhir menunjukkan bahwa
ketidaksiapan emosional dan rendahnya literasi hukum keluarga

menjadi faktor yang meningkatkan kerentanan rumah tangga, sehingga

37 Ibid., hlm.16.

38 Ibid.,hlm.24.

39 Rohman, Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai Aturan Yang
Berlaku Di Indonesia, hlm.49.

0 Rizki Amar Dkk., “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan: Telaah
Pencatatan Perkawinan,” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 7, 2024): hlm.220.



30

pendidikan pranikah merupakan elemen penting dalam menjaga
stabilitas perkawinan.¢' Dalam konteks hukum Indonesia, kewajiban
pencatatan dan pemeriksaan administrasi perkawinan dipandang
sebagai instrumen preventif negara untuk menjamin terpenuhinya hak-
hak pasangan sekaligus mencegah praktik pernikahan yang tidak
memenuhi standar syar‘i dan aturan perundang-undangan.® Selain itu,
studi terbaru mengenai hukum keluarga Islam menegaskan bahwa
penguatan peran wali dan saksi tidak hanya memiliki fungsi formalistik,
tetapi juga menjadi mekanisme kontrol sosial yang mendukung
tercapainya tujuan moral dan sosial dari institusi perkawinan.®
Perbedaan antara rukun dan syarat nikah mencerminkan struktur
hukum yang memastikan suatu pernikahan tidak hanya sah secara
ritual, tetapi juga memenuhi standar keadilan sosial yang menjadi
tujuan utama syariat. Para ahli fikih kontemporer menegaskan
pentingnya memenuhi syarat dan rukun secara proporsional untuk
mewujudkan pernikahan yang berlandaskan ketenangan, kasih sayang,

1.64

dan perlindungan moral.”* Oleh karena itu, memahami perbedaan serta

hubungan keduanya menjadi penting agar praktik perkawinan tidak

! Tka Yunia Fauzia dan Mufidah Ch, “Penguatan Ketahanan Keluarga dalam Perspektif
Hukum Islam”, Jurnal AI-Ahwal, 2021, him. 120-125.

2 Nur Rofiah, “Reformulasi Regulasi Perkawinan dan Perlindungan Perempuan ”, Jurnal
Harmoni, 2019, hlm. 130.

% M. Naufal Rosadi et al., “Keabsahan Perjanjian Pranikah Dalam Hukum Islam Dan
Hukum Positif,” Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November
2024): 272-272, https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454.

% Ahmad Fathoni, “Reconstruction of Marriage Law in the Framework of Maqasid al-
Shariah,” Al-Ahwal: Journal of Islamic Family Law 15, no. 1 (2022), hlm.33.



31

menyimpang dari prinsip agama maupun aturan perundang-undangan
yang berlaku.
d. Tujuan dan Hikmah Perkawinan

Menurut Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan, tujuan pernikahan adalah untuk membentuk keluarga
(rumah tangga) yang sejahtera dan abadi dengan dasar ajaran Ketuhanan
Yang Maha Esa. Soemati, seperti yang dikutip oleh Wasman dan Wardah
Nuroniyah, menjelaskan bahwa dalam Islam, tujuan perkawinan adalah
untuk memenuhi kebutuhan alami manusia yang ingin membangun
keluarga bahagia berdasarkan cinta kasih, serta menghasilkan keturunan
yang tumbuh dalam masyarakat yang sesuai dengan norma-norma
syariah..%

Pengaturan mengenai tujuan dan asas perkawinan dalam hukum
positif Indonesia menegaskan bahwa perkawinan bukan sekadar ikatan
lahiriah, melainkan kesatuan yang memiliki dimensi spiritual dan sosial.
Pasal 1 Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 menjelaskan bahwa
perkawinan adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dan wanita
untuk membentuk keluarga yang bahagia dan kekal berdasarkan
Ketuhanan Yang Maha Esa, sedangkan Pasal 3 menetapkan asas
monogami sebagai prinsip dasar demi terjaganya keutuhan rumah

tangga. Ketentuan ini dipertegas dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI)

5 Wasman, Wardah Nuroniyah, dan Adang Djumhur Salikin, Hukum Perkawinan Islam
Di Indonesia: Perbandingan Fiqih Dan Hukum Positif, Cet. 1. (Yogyakarta: Teras, 2011), hlm.37.



32

Pasal 2-3, yang menempatkan perkawinan sebagai mitsagan ghalizha,
yakni perjanjian sakral yang memuat tanggung jawab moral dan
keagamaan bagi kedua mempelai. Dengan demikian, perpaduan antara
UU Perkawinan dan KHI menunjukkan bahwa hukum Indonesia
memiliki kerangka yang selaras antara norma agama dan norma negara
dalam menjaga martabat keluarga sebagai institusi fundamental
masyarakat modern.

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam ditegaskan melalui
firman Allah dalam QS. Ar-Ruim ayat 21, bahwa Allah menciptakan
pasangan hidup agar manusia memperoleh sakinah (ketenangan), serta
diliputi rasa mawaddah dan rahmah, yang menunjukkan bahwa
pernikahan merupakan institusi sakral yang berfungsi membangun
harmoni dan keberlanjutan kehidupan keluarga. °® Selain itu, Nabi
Muhammad saw. menegaskan dalam hadis riwayat al-Bukhari bahwa
menikah merupakan salah satu cara menjaga kehormatan dan
memelihara diri dari perilaku yang dilarang, sehingga pernikahan tidak
hanya memiliki dimensi sosial, tetapi juga merupakan perintah syar‘i
yang membawa kemaslahatan spiritual dan moral bagi umat. Dengan

demikian, dalil-dalil tersebut menunjukkan bahwa hikmah perkawinan

6 Sholehuddin Harahap and Arisman Arisman, “PANDANGAN IMAM SYAFI’I
TENTANG KUFU DALAM PERNIKAHAN,” HUKUMAH: Jurnal Hukum Islam 7, no. 1 (June
2024): 73-82, https://doi.org/10.55403/hukumah.v7il.661.



33

tidak hanya berdampak pada tatanan sosial, tetapi juga berakar pada
prinsip-prinsip ketuhanan yang menjadi tujuan utama syariat.®’

Islam mendorong dan mengajarkan pernikahan karena
pernikahan memberikan manfaat positif tidak hanya bagi individu yang
melakukannya, tetapi juga bagi masyarakat dan umat manusia secara
keseluruhan. Beberapa hikmah yang muncul dari pernikahan antara lain
adalah sebagai berikut:®®

1) Perkawinan adalah cara alami yang terbaik dan paling tepat
untuk menyalurkan naluri seksual, dengan menikah tubuh
akan sehat, jiwa menjadi tenang, dan mata terhindar dari
pandangan yang dilarang.

2) Pernikahan adalah cara terbaik untuk membentuk anak-anak
yang baik dan berbudi luhur, memperbanyak keturunan, dan
menjaga kelangsungan hidup manusia yang sangat dihormati
dalam agama.

3) Pernikahan merupakan sarana untuk mengembangkan kodrat
laki-laki yang akan menjadi ayah begitupula dengan
perempuan sebagai ibu yang akan tumbuh dan saling
membangun dan bekerja sama dalam kehidupan bersama buah

hati, dalam mengarungi bagterah keluarga

%7 Yafie & Ahmad, “Theological Foundations of Marriage in Islamic Law”,Journal of
Islamic Studies and Culture (2021), hlm 45-47.
8 Tihami dan Sahrani, Fikih munakahat, hlm.19-20.



34

4) Memiliki kesadaran akan kewajiban satu sama lain, hal ini
menumbuhkan ketekunan dan kesungguhan akibat dorongan
dari tanggung jawab tersebut.

5) Memupuk dan mengeratkan hubungan persaudaraan antara

anggota keluarga dengan perasaan kasih sayang.

Tujuan dan hikmah perkawinan dalam Islam mencerminkan
perpaduan nilai religius, moral, dan sosial yang membentuk fondasi
kehidupan keluarga Muslim. Secara religius, pernikahan dipandang
sebagai ibadah yang mengimplementasikan perintah Allah dan sunnah
Nabi, sehingga menjadi sarana mendekatkan diri kepada Tuhan melalui

t.%% Secara

pelaksanaan hubungan suami istri yang halal dan terhorma
moral, perkawinan berfungsi menjaga kehormatan, mengontrol naluri
biologis, serta membentuk karakter yang bertanggung jawab melalui
komitmen terhadap pasangan dan keluarga. Sementara itu, dari sisi
sosial, pernikahan menjadi instrumen penting dalam membangun
struktur masyarakat yang stabil, melahirkan keturunan yang beradab,

serta memperkuat jaringan sosial melalui hubungan kekerabatan.

Dengan demikian, tujuan dan hikmah perkawinan tidak hanya

% Muhammad Subhan, Arisman Arisman, and Jumni Nelli, “Strategi Ketahanan Keluarga

Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Maqashid Al-Syari’ah,” A/ Yasini : Jurnal Keislaman,

Sosial,

Hukum  Dan  Pendidikan 9, mno. 2  (November 2024): 234-234,

https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446.



35

mengatur relasi privat, tetapi juga menjamin terciptanya tatanan

masyarakat yang harmonis dan bermartabat’’

e. Walimatul Urs

Secara bahasa, walimah berasal dari kata al-walmah yang berarti
pertemuan atau berkumpulnya sesuatu. Dalam istilah fikih, walimatul
‘urs berarti jamuan makan yang diadakan sebagai ungkapan rasa syukur
kepada Allah SWT atas terlaksananya akad nikah. Para ulama sepakat
bahwa walimah merupakan sunnah yang dianjurkan, baik bagi pihak
mempelai pria maupun keluarganya, sebagai bentuk pengumuman
pernikahan kepada masyarakat dan mempererat tali silaturahm. Secara
umum, walimah merujuk pada hidangan yang disajikan untuk tamu
undangan atau orang lain. Acara walimah dapat diselenggarakan baik
saat akad nikah berlangsung, setelahnya, atau pada hari pernikahan
(setelah pertemuan suami-istri), tergantung pada tradisi dan kebiasaan
yang berlaku dalam masyarakat.

Dalil yang paling terkenal tentang walimah adalah hadis dari
Anas bin Malik RA, bahwa Rasulullah SAW bersabda kepada

Abdurrahman bin Auf setelah menikah:

Moy 5 4
Artinya:
Adakanlah walimah, walaupun hanya dengan seekor kambing."
(HR. al-Bukhari dan Muslim).

70 Rahman & Abdullah, “Marriage as a Religious and Social Institution in Contemporary
Muslim Society,” Journal of Islamic Family Studies, 2020, hlm. 112-128.

"I Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, Bab al-Waltmah
wa Law bi Shah, no. 5167; Muslim bin al-Hajjaj, Sahith Muslim, Kitab al-Nikah, no. 1427.



36

Mayoritas ulama, seperti Imam al-Nawawi dan Imam Ibn
Qudamah, berpendapat bahwa walimah hukumnya sunnah mu’akkadah.
Hikmah dari pelaksanaan walimah antara lain adalah mengumumkan
pernikahan Quran Surat Al-Bagarah: 185 Mendorong untuk
membesarkan syiar Allah, sebagaimana dinyatakan:

Aty Al L e a1 gy Shadl ) shakity Suadl & & ) ¥ o A& 0 )

T

Ayat mendorong untuk membesarkan syiar Allah, menghindarkan dari

fitnah, serta mempererat hubungan sosial melalui jamuan makan.

Walimah juga menjadi bentuk syukur kepada Allah SWT atas nikmat
pernikahan yang diterima.

Walimah dapat diselenggarakan dengan jenis makanan apapun,
sesuai dengan kemampuan yang ada. Hal ini tercermin dalam praktik
Nabi SAW, di mana perbedaan jenis walimah yang beliau adakan
bukanlah untuk membedakan atau mengistimewakan satu dari yang
lainnya, melainkan disesuaikan dengan keadaan, apakah dalam situasi
sulit atau lapang. Untuk menunjukkan perhatian serta memeriahkan
acara dan menggembirakan tuan rumah yang mengundang, maka orang
yang diundang ke walimah wajib untuk hadir dan menghadirinya.
Adapun wajibnya mendatangi undangan walimah, apabila:

1) Tidak ada halangan syar’i.

72 Kementerian Agama Republik Indonesia, 4/-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta:
Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2019), Q.S. al-Baqarah [2]: 185.



37

2) Dalam walimah tersebut, tidak diselenggarakan perbuatan yang

munkar.

3) Tidak ada pembedaan antara orang kaya dan miskin.

Jika dalam acara walimah perkawinan hanya mengundang orang
kaya, maka hukumnya menjadi makruh. Pelaksanaan walimah dalam
acara perkawinan memiliki beberapa manfaat atau hikmah, di antaranya
sebagai berikut:

1) Sebagai ungkapan rasa syukur kepada Allah SWT.

2) Sebagai simbol penyerahan anak gadis dari orang tua kepada

suami.

3) Menjadi tanda sahnya akad nikah.

4) Menandakan awal kehidupan baru bagi pasangan suami istri.

5) Sebagai realisasi makna sosiologis dari akad nikah.

6) Sebagai pengumuman kepada masyarakat bahwa kedua

mempelai telah resmi menjadi suami istri, sehingga masyarakat

tidak curiga terhadap perilaku mereka.”

Dalam konteks sosial masyarakat Muslim, walimatul ‘urs
tidak hanya dipahami sebagai ekspresi syukur, tetapi juga sebagai
instrumen publikasi yang berfungsi menjaga transparansi status
pernikahan di tengah masyarakat. Penegasan ini penting agar tidak

timbul syubhat atau dugaan hubungan di luar pernikahan yang dapat

73 Tihami and Sahrani, Fikih munakahat, him.131-151.



38

mencederai kehormatan kedua mempelai. 7 Tradisi walimah juga
mencerminkan nilai keterbukaan (i /an al-nikah) yang menjadi prinsip
penting dalam hukum keluarga Islam untuk menghindari praktik nikah
sirri yang sering kali menimbulkan masalah administratif dan hukum.
Dengan demikian, walimah berfungsi sebagai penguatan legitimasi
sosial terhadap akad nikah sekaligus menjaga keteraturan dalam
kehidupan bermasyarakat.

Selain memiliki dimensi ibadah, pelaksanaan walimah juga
mengandung nilai-nilai  etis yang menegaskan pentingnya
kesederhanaan dan kepatutan. Ulama kontemporer menekankan bahwa
walimah tidak boleh dibebani dengan unsur kemewahan berlebihan,
utang yang memberatkan keluarga, ataupun praktik yang bertentangan

dengan syariat seperti hiburan yang melalaikan. 7

Prinsip
kesederhanaan ini sejatinya meneladani praktik Nabi SAW yang
mengadakan walimah sesuai kemampuan, bahkan terkadang hanya
menyajikan makanan yang sederhana. Dengan demikian, walimatul
‘urs seharusnya tetap berorientasi pada substansi syukur dan
silaturahmi, bukan pada aspek kompetisi sosial yang menjadi beban
bagi keluarga.

Dalam perspektif hukum modern, pelaksanaan walimah juga

berhubungan dengan penguatan institusi keluarga melalui mekanisme

74 Zulkarnain, “Public Function of Walimah in Preventing Secret Marriage,” Journal of
Islamic Family Law Studies 6, no. 2 (2020), hlm.112.

75 Nurhayati, “Ethical Principles in Islamic Wedding Ceremonies: A Contemporary
Review,” Al-Manahij: Journal of Islamic Law 15,no. 1 (2021), hlm.56.



39

sosial yang mendukung keberlanjutan kehidupan rumah tangga.
Walimah dipandang sebagai sarana membangun dukungan sosial dari
lingkungan sekitar, karena kehadiran masyarakat dalam acara tersebut
mencerminkan adanya jaringan sosial yang siap membantu pasangan
dalam menjalani kehidupan berumah tangga. Penelitian mutakhir
menunjukkan bahwa dukungan sosial dari keluarga besar dan
masyarakat memiliki kontribusi signifikan terhadap stabilitas awal
pernikahan, terutama pada masyarakat komunal seperti di Indonesia.
Oleh sebab itu, walimah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga
berperan sebagai strategi sosial untuk memperkuat ketahanan

keluarga.’®

3. Adat Istiadat
a. Adat Secara Umum
Adat merupakan kata yang ada pada bahasa Arab yakni " 3aad) "

yang memiliki makna kebiasaan, '’

namun jika kita melihat
pengertiannya pada Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), maka
memiliki arti sebuah aturan pada perbuatan yang mana itu lazim
dilakukan atau diturut dari atau sejak dahulu kala.”® Adat sendiri bisa

diartikan dengan sebuah perilaku pada diri seseorang yang terus menerus

dilakukan dengan cara tertentu, dimana cara tersebut kemudian diikuti

76 Rasyid, Ahmad. “Social Support and Marital Stability in Muslim Communities,”
Indonesian Journal of Family Studies 9, no. 1 (2022),hlm. 41.

7 Yulia, Hukum Adat, 1st ed. (Lhokseumawe: Unimal Press, 2016), him. 1

78 Sugono et al., Kamus Besar Bahasa Indonesia, hlm.11.



40

oleh masyarakat luar dalam waktu yang lama. Adat juga dipahami
sebagai tradisi lokal atau disebut dengan local costum dimana adat itu
mengatur interaksi masyarakat, dalam eksiklopedia menyebutkan
bahwasanya adat diartikan dengan kebiasaan atau tradisi yang terdapat
pada masyarakat dan dilakukan secara berulang serta turun temurun.
Kata adat juga lazim dipakai tanpa membedakan mana yang mempunyai
sanksi atau disebut dengan hukum adat dan mana yang tidak memiliki
sanksi, kedua hal tersebut sama-sama disebut dengan adat.”

Dikatakan oleh Koen Cakraningrat bahwasanya adat merupakan
sebuah bentuk dari perwujudan kebudayaan dimana adat juga
digambarkan sebagai sebuah tata kelakuan. Adat sendiri juga merupakan
sebuah norma atau aturan tidak tertulis yang mana memiliki keberadaan
yang sangat kuat dan mengikat sehingga jikalau ada seseorang yang
melanggarnya maka bisa dikenakan sebuah sanksi. %’ Hasbie Ash-
Shiddieqy juga memberikan pengertian terkait adat dengan sebuah
pekerjaan yang dilakukan secara berulang dan dilakukan oleh perorangan
atau oleh golongan. Selain itu juga adat diartikan dengan sebuah

kebiasaan yang mana seakan-akan hal tersebut telah biasa dikerjakan

oleh kalangan masyarakat dan hal tersebut juga biasa dilakukan oleh

7 Widyastuti, “Tradisi Langkahan Dalam Persfektif Hukum Islam : Studi Di Dusun
Ngringin, Desa Jatipurwo, Kecamatan Jatipuro, Kabupaten Karanganyar, Jawa Tengah”
(Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang, 2011), hlm. 18.

80 Mario Florentino, “Pengaruh Adat Istiadat Terhadap Perkembangan Anak Usia Sekolah
Dasar Di Kota Maumere,” Bada’a : Jurnal llmiah Pendidikan Dasar 4, no. 2 (2022), hlm. 248.



41

mereka sehingga jikalau sampai ada yang melanggarnya, maka itu bisa
ada sanksi yang berlaku.®!

Kata adat sering disambungkan dengan kata istiadat, dimana jika
disambungkan menjadi perkataan adat istiadat memiliki makna yaitu
sebuah tata kelakuan yang memiliki sifat kekal dan turun-temurun dari
setiap generasi yang ada serta merupakan warisan, sehingga menjadi
kuatlah integrasinya terhadap pola-pola perilaku yang ada pada
masyarakat. Para ahli juga memberikan pendapatnya terkait pengertian
dari adat istiadat. Koen Cakraningrat mengatakan bahwasanya adat
adalah sebuah bentuk perwujudan dari kebudayaan atau sebuah
gambaran dari tata kelakuan atau perilaku, beliau juga mengatakan
bahwasanya adat merupakan norma atau sebuah aturan yang tidak tertulis
namun keberadaannya cukup mengikat dimana jika melanggar maka
akan dikenai sanksi. Jalaludin Tunsam mengutarakan bahwasanya adat
istiadat itu berasal dari asal kata bahasa Arab yakni 'adah' yang bermakna
kebiasaan atau cara, maksudnya adalah sebuah gagasan yang
mengandung sebuah nilai kebudayaan atau kebiasaan atau norma atau
hukum yang ada pada suatu daerah yang terdapat sebuah sanksi tertulis
atau tidak tertulis jika melanggar atau tidak mematuhinya.?

Selain sebagai konstruksi sosial yang diwariskan secara turun-

temurun, adat dalam perspektif kontemporer juga dipahami sebagai

81 Amir Mu’alillm, “Adat Kebiasaan Dan Kedudukan Dalam Perkembangan Hukum Islam
Di Indonesia,” Jurnal Al-Mawarid, no. 4 (1996), hlm.15

82 Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di Indonesia,”
Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), him. 862



42

sistem nilai yang hidup (/iving values system) yang terus beradaptasi
dengan dinamika masyarakat, tanpa kehilangan akar normatifnya.
Perubahan sosial, modernisasi, dan regulasi negara tidak menjadikan
adat sepenuhnya statis, melainkan memunculkan proses negosiasi
budaya yang memungkinkan adat tetap relevan dalam mengatur perilaku
masyarakat. ** Di banyak daerah, adat bahkan berfungsi sebagai
mekanisme penyelesaian sengketa yang lebih diterima oleh masyarakat
karena dianggap merepresentasikan rasa keadilan lokal, terutama dalam

84 Kajian antropologi hukum terbaru

perkara keluarga dan tanah ulayat
menekankan bahwa adat istiadat memiliki peran strategis dalam
membentuk identitas kolektif dan ketahanan sosial suatu komunitas,
sekaligus membantu melestarikan nilai-nilai moral, simbolik, dan
spiritual yang tidak selalu bisa dijangkau melalui hukum negara.®®
b. Adat dalam Islam

Di dalam Islam, adat dan urf merupakan sebuah kata yang cukup
akrab didengar, dimana kedua kata tersebut sering mengalami kerancuan,
memiliki makna yang sama secara sinonim, namun memiliki perbedaan
secara antonim. Hal ini dapat dilihat pada masdar kata tersebut, dimana

kata adat memiiki masdar yakni al-awd dan al-muawadah yang memiliki

makna pengulangan kembali, sementara pada kata urf memiliki masdar

2

8 Satria, Ardhian. “Transformasi Adat dalam Masyarakat Kontemporer.” Jurnal
Antropologi Indonesia, 2020, hlm. 68-70.

8 Dewi, Ni Luh Putu. “Peran Adat dalam Penyelesaian Konflik Komunitas Lokal.” Jurnal
Hukum & Pembangunan, 2018, hlm.200.

85 Nugroho, Aditya. “Adat dan Identitas Sosial dalam Perspektif Antropologi Hukum.”

Jurnal Masyarakat & Budaya, 2021, him. 125.



43

dari kata al-muta'araf yang memiliki makna saling mengetahui,® selain
itu juga jika kita menelaah pengertian 'urf lebih lanjut pada segi bahasa,
maka kata urf dan ma'ruf merupakan sebuah sinonim yang perkataan
tersebut disebutkan dalam Al-Quran. Kata ini juga merujuk kepada makna
yang ada pada urf yakni sebuah kebiasaan atau praktik yang sudah umum
di dalam suatu kelompok masyarakat yang praktek ini bisa saja baik atau
buruk.?’

Menurut Thalib, penyiaran pernikahan dapat dilakukan sesuai
dengan adat setempat. Dengan demikian, hukum adat harus sesuai dengan
hukum syari'ah yang berlaku, dan jika sesuai dengan hukum Islam,
hukum adat tersebut dapat dijadikan sebagai sumber hukum. Hal ini
didukung oleh kaidah yang menyatakan bahwa "Adat (‘urf) itu dapat
dijadikan sebagai sumber hukum” %

Urf merupakan salah satu rujukan hukum yang digunakan oleh
Madzhab Hanafi dan Maliki, yang dapat diterjemahkan sebagai
“kebiasaan”. Kata ini disebutkan dalam Al-Qur’an, surah al-A’raf (7)

pada ayat 199. Dalam ayat itu, tulis Quraish Shihab, memiliki makna yang

sama dengan kata <5, yaitu sesuatu yang dikenal dan dibenarkan

8 Allya Putri Yuliyani, “Peran Hukum Adat Dan Perlindungan Hukum Adat Di Indonesia,”

Jurnal Hukum Dan HAM Wara Sains 2 (2023), hlm. 862.

hlm.392.

87 Faiz Zainuddin, “Konsep Islam Tentang Adat,” Jurnal Lisan Al-Hal 9, no. 2 (2015),

8 M Thalib, Perkawinan Menurut Islam (Jakarta: Prenada Media, 2008), hlm.45.



44

keberadaanya oleh masyarakat. Meskipun terdapat perbedaan pada sisi
kebahasaan dan kronologis, adat dan ‘Urf memiliki makna yang sama.*

‘Urf berasal dari kata ‘arafa yang mempunyai derivasi kata
alma‘ruf yang berarti sesuatu yang dikenal atau diketahui. Sedangkan “urf
menurut bahasa adalah kebiasan yang baik. Adapun pengertian ‘urf
adalah sesuatu perbuatan atau perkataan dimana jiwa merasakan suatu
ketenangan dalam mengerjakannya karena sudah sejalan dengan logika
dan dapat diterima oleh watak kemanusiaannya. Menurut fuqaha, ‘urf
adalah segala sesuatu yang telah menjadi kebiasaan masyarakat dan
dilakukan terus-menerus, baik berupa perkataan maupun perbuatan. Maka
dapat dipahami, ‘urf adalah perkataan atau perbuatan baik yang telah
populer dan dikerjakan oleh orang banyak dalam masyarakat. Artinya ‘urf
merupakan kebiasaan baik yang dilakukan secara berulang-ulang oleh
masyarakat.”’

‘Urf terbagi dalam enam jenis, yang diklasifikasi berdasarkan
bentuk, teritoris keberlakuan dan validitas penggunaannya. Dari
klasifikasi pertama, yakni berdasarkan bentuknya, diturunkan dua jenis
‘urf yakni 'urf al-lafzhi (kebiasaan yang berkaitan dengan ungkapan) dan
'urf al-'amali (kebiasaan yang berbentuk perbuatan). Kedua, Berdasarkan
cakupannya, ‘urf terbagi menjadi 'urf'am (kebiasaan yang bersifat umum)

dan 'urf khas (kebiasaan yang bersifat khusus). Klasifikasi yang pertama

8 Muhammad Abu Zahrah, Ushul Figh, terj. Sacfullah Ma’sum (Jakarta: Pustaka Firdaus,
2017), hlm.442.

% Muhammad Furgan and Syahrial Syahrial, “Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum
Dalam Mazhab Syafi’l,” Jurnal Al-Nadhair 1, no. 2 (2022), him.89.



45

mengidentifikasi kebiasaan yang dipraktikkan di seluruh daerah secara
umum (‘amm) dilakukan. Pada kontekes yang lebih terbatas ada ‘urf yang
dilakukan sebagian masyarakat saja (khash).”!

Ketiga, Berdasarkan keabsahannya menurut pandangan syara',
yaitu 'urf shahih (kebiasaan yang dianggap sah) dan 'urf fasid (kebiasaan
yang dianggap rusak). Praktik kebiasaan masyarakat yang tidak
bertentangan dengan syarak akan dinilai sebagai shahih (benar).
Kebalikannya, jika kebiasaan suatu masyarakat bertentangan dengan
prinsip-prinsip syara’ atau kebiasaan itu mengarah pada sesuatu yang
membahayakan maka akan dinilai sebagai fasid (tidak benar).”?

Para Ulama sepakat bahwa tidak semua ‘urf bisa dijadikan
sebagai dalil untuk menetapkan hukum Islam.’urf dapat diterima sebagai
salah satu landasan hukum jika memenuhi syarat-syarat sebagai berikut:**

1.) Tidak bertentangan dengan syariah

2.) Tidak menyebabkan kemafsadahan dan tidak menghilangkan

kemaslahatan

3.) Telah berlaku umum dikalangan kaum muslim;

4.) Tidak berlaku dalam ibadah mahdhoh

5.) ‘Urf tersebut sudah memasyarakat saat akan ditetapkan

sebagai salah satu patokan hukum.

o' A Djazuli, IImu Ushul Figh : Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum Islam,
Cet.6 (Jakarta: Kencana, 2006), hlm.90.

92 Satria Effendi, Ushul FigIh (Jakarta: Kencana, 2005), hlm.154-155.

% Muhammad Mahmud Nasution, “Eksistensi ‘Urf Dan Adat Kebiasaan Sebagai Dalil
Metode Hukum Islam,” A/ - Mau’izhah : Jurnal Ilmu Keislaman Dan Ilmu-Ilmu Sosial 8, no. 2
(2022), him.229-230



46

Sementara itu, terdapat kaidah fikih lain berbunyi 48z $3ai serta
kaidah G5 Zas5xall U &l b 5iadl Seluruh kaidah ini, dan kaidah lain yang
serupa, menunjukkan bagaimana kedudukan ‘Urf masyarakat dalam teori
hukum Islam. ‘Urf yang dimaksud disini tidak mesti sesuatu yang
dipraktikkan pada era sahabat, melainkan mencakup ‘Urf setelahnya.
Bagaimana pun, ahli-ahli hukum tetap memberlakukan sejumlah syarat
dan ketentuan manakala hukum didasarkan pada ‘Urf masyarakat, baik
ketika diposisikan sebagai sumber hukum atau dinilai tidak lebih dari dalil
penunjang keputusan hukum saja, karena ‘Urf yang bertentangan dengan
nash gath’i, yang berarti masuk dalam katagori fasid, tidak dapat dijadikan
acuan hukum.’*

Peran adat (‘urf) semakin mendapat penguatan sebagai bagian
dari mekanisme penetapan hukum, terutama pada wilayah muamalah dan
sosial kemasyarakatan. Hal ini sejalan dengan pandangan para ushuliyyin
modern yang menegaskan bahwa fleksibilitas syariat memungkinkan
penerimaan adat sepanjang memenuhi prinsip kemaslahatan dan tidak
bertentangan dengan teks syar‘i. Karena itu, adat sering diposisikan
sebagai instrumen harmonisasi antara norma agama dan realitas sosial
yang terus berubah, termasuk dalam isu perkawinan, kewarisan, dan
penyelesaian sengketa keluarga. Dalam banyak kasus, keberlakuan adat

justru membantu menjaga stabilitas sosial karena ia tumbuh dari

% Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih, hlm.33.



47

kebutuhan masyarakat sehingga lebih mudah diterima dan dipraktikkan.
Para sarjana kontemporer juga menekankan bahwa keberlanjutan adat
harus tetap berada dalam kerangka magasid al-syari‘ah sebagai pedoman
menjaga keadilan dan kemaslahatan publik.”

Selain itu, relevansi adat dalam hukum keluarga Islam di
Indonesia juga tampak dalam sejumlah regulasi yang mengakomodasi
praktik lokal selama tidak bertentangan dengan prinsip syariat. Kompilasi
Hukum Islam (KHI), misalnya, memberi ruang bagi pelaksanaan tradisi
seperti walimah, mahar adat, atau tahapan pernikahan khas daerah.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa negara memandang adat sebagai
bagian integral dari struktur sosial yang turut membentuk praktik
keagamaan. Para peneliti kontemporer menilai bahwa sinergi antara adat
dan hukum Islam menjadi wujud ijtihad sosial yang mampu menjawab
kebutuhan masyarakat majemuk seperti Indonesia. Dengan demikian, adat
tidak hanya berfungsi sebagai norma sosial, tetapi juga sebagai sumber
hukum sekunder yang hidup (living law) dalam masyarakat Muslim

Indonesia.”®

c. Adat Perkawinan Melayu
Secara garis besar tradisi perkawinan masyarakat Melayu di

Kepulauan Riau memiliki kesamaan sebagaimana di Natuna. Hal ini

% Syamsuddin, Sahiron. Contemporary Approaches to Ushul Figh and Islamic Law
Reform. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga Press, 2021

% Amiruddin & Zainal Abidin. “The Role of ‘Urfin the Application of Islamic Family Law
in-Indonesia.” Journal of Islamic Law Studies, vol. 9, no. 2, 2020, him. 90-99.



48

dikarenakan keduanya bersumber pada akar budaya Melayu yang kuat.
Tradisi ini diwarnai dengan nilai-nilai keagamaan, adat istiadat, dan
norma sosial yang diwariskan secara turun-temurun. Prosesi perkawinan
tidak hanya menjadi ritual sosial, tetapi juga sarana internalisasi nilai-nilai
keagamaan yang membentuk karakter dan identitas keluarga baru.”’ Pada
tahap-tahap prosesi seperti merisik, meminang, dan akad nikah, tampak
perpaduan harmonis antara nilai adat, syariat Islam, dan etika sosial
masyarakat setempat. Tradisi ini juga berfungsi sebagai mekanisme
pewarisan norma dan penguatan solidaritas sosial antar keluarga maupun
komunitas.”® Hingga kini, adat perkawinan Melayu tetap dipertahankan
sebagai simbol kehormatan dan keluhuran budaya meskipun mengalami
adaptasi seiring perkembangan zaman. Secara umum, tahapan
perkawinan masyarakat Melayu Natuna terbagi menjadi tiga bagian
utama: pra-akad, pelaksanaan akad, dan pasca-akad. Masing-masing
tahapan tersebut memiliki prosesi dan makna simbolik tersendiri.”’
Tahapan pertama dalam proses perkawinan adalah tahapan pra-
akad, yang dimulai dengan kegiatan "merisik". Dalam masyarakat
Natuna, merisik dilakukan oleh keluarga pihak laki-laki untuk
menyelidiki latar belakang calon pengantin perempuan secara diam-diam.

Biasanya, orang yang ditugaskan adalah tokoh masyarakat atau kerabat

97 Yusri, Muhammad. “Identitas Budaya Melayu dalam Tradisi Perkawinan di Kepulauan
Riau.” Jurnal Kebudayaan Nusantara, 2021, hlm.88-90.

98 Sari, Nurfadillah. “Internalisasi Nilai Islam dalam Adat Perkawinan Melayu.” Jurnal
Sosial & Agama, 2019, hlm. 150.

99 Saiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in Kepulauan
Riau Based on Maqasid Shariah Perspective.”



49

dekat yang bijaksana dan memiliki tutur kata yang halus. Tujuan utama
merisik adalah untuk mengetahui status calon mempelai perempuan serta
memastikan bahwa ia belum memiliki hubungan khusus dengan pria lain,
sekaligus mengenal lebih jauh sifat, akhlak, dan keturunan pihak
perempuan.'®

Jika hasil merisik dianggap sesuai, proses dilanjutkan ke tahap
meminang, yang dalam bahasa lokal Natuna kadang disebut juga sebagai
“bertepuk pinang”. Pada tahap ini, utusan dari pihak pria membawa
maksud untuk menyampaikan lamaran secara resmi. Utusan ini biasanya
terdiri dari orang tua yang dituakan, dukun adat, atau tokoh yang
dihormati. Proses ini dilakukan dengan membawa "tepak sirih lengkap",
sebagai lambang peminangan. Dalam suasana penuh santun, lamaran
disampaikan dengan bahasa berpantun dan kiasan. Apabila pihak
perempuan menyambut baik, maka dilanjutkan dengan penetapan hari
dan tanda pertunangan.'*!

Setelah pinangan diterima, prosesi menghantar tanda
dilangsungkan. Dalam tradisi melayu Natuna, tanda ini umumnya berupa
cincin emas, selembar kain songket, atau barang berharga lain sesuai
kesepakatan. Tanda ini menjadi simbol ikatan resmi antar dua keluarga,

sekaligus peneguhan bahwa gadis tersebut telah bertunangan. Penyerahan

dilakukan dalam suasana adat, diiringi doa selamat dan pemberian petuah

100 0 K. Nizami Jamil, Adat Perkawinan Melayu (Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008),
him.10.

101 Edi Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau (Pekanbaru:
Unripress, 2000), him.10.



50

oleh tetua adat. Momentum ini juga dimanfaatkan untuk menetapkan
jumlah "belanja kawin" yang akan diserahkan pada waktu mendatang.'%?

Tahapan berikutnya adalah menghantar belanja, yaitu penyerahan
mas kawin atau belanja kawin yang telah disepakati sebelumnya. Pihak
laki-laki akan datang bersama rombongan keluarga besar membawa
barang hantaran seperti uang belanja, pakaian, perlengkapan pengantin,
serta pelengkap lainnya. Di Natuna, acara ini biasanya meriah dan
melibatkan partisipasi masyarakat sekitar. Barang hantaran dibawa dalam
bentuk "baki" atau "dulang" yang dihias cantik, disertai pantun dan
pembacaan doa.'®

Setelah persiapan materi terpenuhi, dilakukan kegiatan
menegakkan bangsal, yaitu mendirikan tenda dan pelaminan untuk
menyambut hari besar. Bangsal ini dibangun secara gotong royong oleh
warga sekitar dan kerabat kedua mempelai. Biasanya bangsal terdiri dari
dua bagian: bangsal jemputan untuk menerima tamu dan bangsal
penanggah sebagai dapur umum. '
Beberapa hari menjelang akad, dilangsungkan prosesi

menggantung tabir, yaitu kegiatan menghias pelaminan dengan kain

berwarna-warni seperti kuning, hijau, dan merah. Pelaminan dihias oleh

102 Asrizal Saiin et al., “Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay
Countries: An *Urf Perspective,” Al-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan Perundang-Undangan 10,
no. 1 (June 2023): 1, https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725.

103 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial
Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” A/l-4hwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

104 Ruslan Pe Amanriza, Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau, him.23.



51

“mak andam” yang dibantu oleh para pemuda kampung. Selain tabir,
ditata juga kamar pengantin, tempat bersanding, dan ruang untuk acara
berandam. Warna-warna yang digunakan mencerminkan kegembiraan
dan harapan akan kehidupan rumah tangga yang harmonis.

Prosesi penting lainnya adalah berandam, yang dilakukan khusus
oleh mempelai perempuan. Tradisi ini bertujuan untuk mempercantik dan
membersihkan diri secara lahir dan batin. Dalam tradisi Natuna,
berandam dipimpin oleh mak andam dan dilakukan dengan penuh
khidmat. Prosesi ini diiringi dengan pembacaan doa, zikir, serta salawat,
dan dilaksanakan di rumah kediaman pengantin perempuan dengan
kehadiran para tetua dan kerabat perempuan.'®’

Setelah tahapan persiapan selesai, tibalah pada pelaksanaan akad
nikah, yang merupakan inti dari seluruh rangkaian perkawinan. Di
Natuna, akad nikah lazimnya dilakukan di rumah pihak perempuan dan
dipimpin oleh penghulu dari Kantor Urusan Agama. Sebelum berangkat
ke rumah calon istri, calon mempelai pria akan meminta restu orang tua
dan membaca doa. Setelah ijab kabul dilafalkan dan dinyatakan sah oleh
saksi, pengantin pria menyampaikan taklik talak sebagai bentuk
perjanjian lisan kepada istrinya, disaksikan oleh keluarga besar.

Usai akad nikah, acara dilanjutkan ke tahap pasca-akad, dimulai
dengan pembacaan Berzanji dan khatam Al-Qur’an. Tradisi ini

merupakan bentuk rasa syukur kepada Allah SWT atas terselenggaranya

105 Ibid him.24



52

pernikahan, serta doa agar rumah tangga yang dibangun menjadi keluarga
yang diberkahi. Pengantin perempuan akan membacakan ayat-ayat Al-
Qur’an, mengenakan busana khas Melayu, dan didampingi oleh guru
mengaji sebagai simbol kedewasaan dan kematangan spiritual.

Acara puncak dalam pasca-akad adalah persandingan, yaitu saat
kedua mempelai duduk bersanding di atas pelaminan. Di Natuna, acara
ini dilaksanakan pada siang hari dengan jamuan makan adat kepada para
tamu. Hidangan disajikan secara tradisional, menggunakan talam besar
yang dimakan secara bersama-sama. Prosesi ini dimeriahkan dengan
musik kompang, pertunjukan silat, serta pantun sambut dari para tokoh
adat.

Prosesi berikutnya adalah tepuk tepung tawar, yaitu ritual
simbolik untuk memberkati kedua mempelai dengan air wangi dan
taburan beras kuning. Tokoh-tokoh penting seperti ulama, dukun adat,
dan orang tua secara bergantian melakukan tepuk tepung tawar sambil
mengucapkan doa dan harapan. Dalam masyarakat Natuna, tepuk tepung
tawar merupakan simbol restu agar rumah tangga kedua mempelai
langgeng, subur, dan penuh kedamaian.

Prosesi menyembah juga menjadi bagian penting dalam tradisi
Natuna. Kedua mempelai akan menyembah kepada kedua orang tua,
keluarga besar, serta tokoh adat sebagai simbol penghormatan dan
permohonan maaf. Gerakan menyembah ini dilakukan dengan penuh

khidmat, sebagai bentuk pengakuan atas jasa dan bimbingan orang tua.



53

Dalam masyarakat Melayu, menyembah adalah cerminan dari nilai sopan
santun dan penghargaan terhadap yang lebih tua.!*

Prosesi terakhir dalam rangkaian adat perkawinan Melayu Natuna
adalah mandi mande atau dikenal juga sebagai mandi damai. Acara ini
dilaksanakan pada hari berikutnya setelah persandingan. Pengantin
melakukan mandi bersama menggunakan air yang dicampur bunga dan
jeruk purut sebagai simbol pembersihan diri. Mandi ini dipercaya
membawa keberkahan dan kesuburan dalam kehidupan rumah tangga.
Setelah mandi, dilanjutkan dengan acara “ketupat lepas” sebagai lambang
pelepasan masa lajang dan dimulainya hidup baru.

Tradisi perkawinan masyarakat Melayu Natuna merupakan
rangkaian adat yang kaya makna, mencerminkan perpaduan harmonis
antara nilai-nilai budaya, keagamaan, dan norma sosial. Setiap tahap,
mulai dari pra-akad, pelaksanaan akad, hingga pasca-akad, memiliki
fungsi simbolik yang memperkuat identitas budaya serta hubungan
antarkeluarga dan komunitas. Prosesi-prosesi seperti merisik, meminang,
menghantar belanja, berandam, hingga tepuk tepung tawar menunjukkan
bagaimana adat berperan dalam membentuk ketertiban dan makna
spiritual dalam perkawinan. Pelaksanaan akad nikah yang menjadi inti
acara juga menegaskan bahwa ajaran Islam menjadi landasan utama

dalam tradisi Melayu Natuna. Secara keseluruhan, tradisi perkawinan ini

196 Tenas Effendy, Adat dan Upacara Perkawinan Melayu, (Pekanbaru: Yayasan Pusat
Studi Kebudayaan Melayu Riau, 2004), hlm. 45-47.



54

tidak hanya melambangkan penyatuan dua individu, tetapi juga penguatan

nilai-nilai leluhur yang terus diwariskan lintas generasi.

4. Sosiologi Hukum Islam

Secara etimologis, istilah “sosiologi” berasal dari bahasa Latin socius
yang berarti teman atau kawan, dan logos dari bahasa Yunani yang berarti
ilmu. Jadi, sosiologi dapat dimaknai sebagai ilmu yang mempelajari
kehidupan sosial masyarakat. Sementara itu, “hukum” secara bahasa berasal
dari bahasa Arab hukm yang berarti keputusan, aturan, atau ketetapan. Dalam
konteks keilmuan, hukum merujuk pada sistem norma yang mengatur
kehidupan masyarakat. Dengan demikian, sosiologi hukum merupakan
cabang ilmu yang mempelajari hubungan timbal balik antara hukum dan
gejala sosial yang ada dalam masyarakat.'"’

Menurut Satjipto Rahardjo, sosiologi hukum adalah pendekatan yang
melihat hukum bukan sebagai norma belaka, melainkan sebagai institusi
sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. [a menyatakan bahwa
hukum tidak cukup hanya dilihat dari teks undang-undang, tetapi juga
bagaimana hukum itu bekerja dalam kehidupan nyata. Pendekatan ini lebih
memahami hukum sebagai perilaku sosial (law as social behavior).'®®

Dalam konteks tersebut, hukum tidak dapat berdiri sendiri tanpa
mempertimbangkan aspek sosial dan budaya. Satjipto memandang bahwa

hukum harus diresapi dengan nilai-nilai kemanusiaan karena hukum yang

107 Satjipto Rahardjo, /lmu Hukum, (Bandung: Citra Aditya Bakti, 2000), him.53.
108 Qatjipto Rahardjo, Sosiologi Hukum: Perkembangan Metode dan Pilihan Masalah,
(Yogyakarta: Genta Publishing, 2009), him.14.



55

tidak sesuai dengan struktur sosial masyarakat akan kehilangan makna dan
efektivitasnya. Oleh karena itu, sosiologi hukum berperan penting dalam
memahami hukum sebagai produk sosial yang dipengaruhi oleh dinamika
masyarakat.!?

Masuk pada sosiologi hukum Islam, M. Atho Mudzhar menjelaskan
bahwa sosiologi hukum Islam merupakan pendekatan yang melihat hukum
Islam sebagai fenomena sosial yang hidup dan berkembang dalam ruang dan
waktu. Ia menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya bersumber dari teks
syariat, tetapi juga berinteraksi dengan kultur, sejarah, dan struktur sosial
umat Islam.''°

Selain itu, pendekatan sosiologi hukum menekankan bahwa
keberlakuan sebuah aturan tidak hanya ditentukan oleh kekuatan formalnya,
tetapi juga oleh sejauh mana norma tersebut diterima, dipahami, dan
dipraktikkan oleh masyarakat.'!! Hukum yang baik adalah hukum yang
mampu mengakomodasi kebutuhan masyarakat, selaras dengan struktur
sosialnya, serta mampu merespons perubahan sosial yang terjadi secara
cepat.!!? Oleh karena itu, penelitian dalam ranah sosiologi hukum sering
menyoroti bagaimana hukum diimplementasikan, termasuk kendala,

resistensi, atau adaptasi yang muncul dalam praktik. Ketika hukum gagal

199 Satjipto Rahardjo, Hukum dan Masyarakat, (Bandung: Angkasa, 1980), him.45.

110 M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam Teori dan Praktek, (Yogyakarta:
Tiara Wacana, 1992), him.74.

I Kusnadi, “Socio-Legal Perspective in Indonesian Legal Development,” Journal of Law
and Society Studies, 2021, hlm. 14.

12 Ma’ruf, Ahmad, “Adaptasi Hukum terhadap Perubahan Sosial,” Indonesian Journal of
Socio-Legal Studies, 2020, hlm. 55.



56

menyesuaikan diri dengan perubahan sosial, maka jarak antara law in the
books dan law in action semakin melebar, sehingga efektivitas hukum
menjadi lemah

Dalam pandangan Atho Mudzhar, hukum Islam mengalami proses
jjtihad sosial, di mana pemahaman terhadap hukum tidak semata-mata
tekstual, tetapi juga mempertimbangkan kebutuhan sosial masyarakat. Oleh
karena itu, pendekatan sosiologis terhadap hukum Islam dapat memberikan
ruang kontekstualisasi dan adaptasi hukum dalam kehidupan masyarakat
Muslim kontemporer.

Muti Arto juga menyumbangkan pemikiran dalam konteks sosiologi
hukum Islam dengan menjelaskan bahwa hukum Islam dapat dianalisis
sebagai sistem nilai yang hidup dalam masyarakat, yang terus berinteraksi
dengan norma-norma sosial. Dalam pendekatannya, Muti Arto menyarankan
agar penelitian hukum Islam juga memperhatikan konteks sosial, kultural,
dan politik.''?

Di samping itu, perkembangan sosiologi hukum kontemporer
menunjukkan adanya pergeseran paradigma, dari melihat hukum sebagai
sistem statis menuju pemahaman yang lebih dinamis dan inklusif. Hal ini
tercermin dalam kajian mengenai pluralisme hukum, yaitu adanya berbagai
sistem norma yang hidup berdampingan dalam satu masyarakat, seperti

hukum negara, hukum adat, dan norma agama.''* Pandangan ini menegaskan

'3 Muti Arto, Sosiologi Hukum Islam, (Y ogyakarta: UII Press, 2013), him.89.
114 Sari, Dewi Kurnia, “Legal Pluralism and Social Dynamics in Contemporary Indonesia,”
Journal of Contemporary Law, 2019, hlm. 89.



57

bahwa praktik hukum tidak pernah berdiri pada satu sumber tunggal,
melainkan selalu dinegosiasikan dalam ruang sosial yang kompleks. Dengan
demikian, analisis hukum melalui perspektif sosiologi hukum memungkinkan
peneliti untuk memahami bagaimana kekuasaan, budaya, dan struktur sosial
saling mempengaruhi dalam proses pembentukan dan implementasi hukum,
sehingga hukum dapat dipandang lebih realistis dan berorientasi pada
kebutuhan empiris masyarakat.

Dalam konteks hukum keluarga Islam, sosiologi hukum memainkan
peran penting dalam memahami bagaimana norma-norma hukum Islam
tentang keluarga diterapkan dalam masyarakat. Hukum keluarga Islam
mengatur tentang perkawinan, perceraian, hak dan kewajiban suami istri,
warisan, dan pengasuhan anak. Semua aspek ini tidak bisa dilepaskan dari
konteks sosial budaya masyarakat Muslim lokal.!!?

Ketika hukum keluarga Islam dihadapkan dengan kenyataan sosial,
seperti misalnya tradisi lokal atau kebiasaan masyarakat dalam praktik
pernikahan dan perceraian, maka terjadi interaksi antara norma syariah dan
norma sosial. Inilah yang menjadi perhatian utama sosiologi hukum keluarga
Islam: bagaimana norma-norma itu berproses secara sosial.!!®

Identifikasi terhadap realitas hukum keluarga Islam dapat dilakukan
melalui studi lapangan, observasi, dan wawancara dengan pelaku hukum.

Dengan pendekatan sosiologi hukum, peneliti tidak hanya bertanya “apa

5 A, Qodri Azizy, Hukum Nasional: Eklektisisme Hukum Islam dan Hukum Umum,
(Yogyakarta: Gama Media, 2004), hlm.57.
116 Juhaya S. Praja, Sosiologi Agama, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001), hlm.143.



58

hukumnya” tetapi juga “mengapa masyarakat melakukannya seperti itu” dan
“apa makna sosial di balik pelaksanaan hukum tersebut”.'"”

Sebagai contoh, dalam kasus intervensi orang tua dalam rumah tangga
anak atau tingginya angka perceraian di masyarakat Muslim, sosiologi hukum
keluarga Islam berupaya menggali alasan sosiologis di balik fenomena
tersebut. Apakah karena lemahnya fungsi penyuluh agama? Ataukah karena
ketidaksesuaian antara norma fikih dengan konteks sosial?.!'!® Sosiologi
hukum keluarga Islam tidak bersifat kaku, karena ia melihat hukum sebagai
proses dinamis. Dalam tradisi Islam sendiri terdapat ruang ijtthad untuk
merespon perubahan sosial. Di sinilah letak pentingnya pendekatan sosiologi
hukum dalam mengembangkan hukum Islam agar tetap responsif terhadap
dinamika masyarakat.'"”

Pendekatan sosiologi hukum Islam penting untuk menganalisis
bagaimana tradisi Beghambeh dipraktikkan dalam masyarakat Natuna,
karena tradisi tersebut tidak hanya merefleksikan nilai budaya lokal, tetapi
juga menunjukkan proses interaksi antara norma adat dan norma syariat.

Dalam konteks ini, hukum Islam tidak dipahami semata-mata sebagai teks

yang statis, melainkan sebagai sistem nilai yang hidup dan beradaptasi

7 Ridla, “Sosiologi Hukum Islam (Analisis Terhadap Pemikiran M. Atho’
Mudzhar).hlm.21”

18 Surya Fadhli, Rizki Amar, and M. Rezeki Rachmatullah. “Intervensi Orang Tua Dalam
Rumah Tangga Anak Pada Masyarakat Sei Lekop, Bintan: Tinjauaan Sosiologi Hukum Islam Dan
Strategi Membangun Keharmonisan Keluarga”. Bulletin of Community Engagement 4, no. 3
(December 30, 2024): 725-734.

19 Ahmatnijar Ahmatnijar, “Hukum Islam Fungsional Di Tengah Perubahan Sosial,”
Jurnal El-Qanuniy: Jurnal llmu-Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1 (June 2019): 1,
https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5il.1764.



59

dengan dinamika sosial masyarakat Muslim.'?® Hal ini sejalan dengan
gagasan bahwa hukum Islam mengalami proses internalisasi dan
institusionalisasi melalui praktik sosial masyarakat, sehingga tradisi seperti
Beghambeh tidak hanya menjadi ekspresi budaya, tetapi juga cermin dari
proses dialektika antara adat dan syariat dalam membentuk pola
keberagamaan yang khas.'?!

Dengan demikian, analisis terhadap Beghambeh tidak cukup
dilakukan secara normatif-teologis, tetapi perlu melihat bagaimana
masyarakat Natuna memaknai, merawat, dan mereproduksi tradisi tersebut
dalam kerangka sosial yang terus berubah. Dalam menghadapi tradisi lokal
seperti Beghambeh, penting agar analisis melampaui perspektif normatif-
teologis dan juga memasukkan pendekatan sosiologis yakni mengkaji
bagaimana masyarakat setempat memaknai, merawat, dan memproduksi
kembali tradisi tersebut dalam dinamika sosial yang terus berubah. Hal ini
karena syariat dan adat dalam kehidupan nyata sering berinteraksi,
membentuk praktik hidup yang dipengaruhi konteks budaya, struktur sosial,
serta sejarah komunitas; sehingga adat bukan semata bonus budaya,
melainkan bagian dari hukum sosial yang hidup (living law).'*

Pendekatan sosiologi hukum memungkinkan kita memahami tradisi

sebagai produk sosial sekaligus instrumen regulasi kultural yang mengatur

120 Asep Saeful Muhtadi, “Sosiologi Hukum Islam: Relasi Hukum, Agama, dan
Masyaraka”, Bandung: Remaja Rosdakarya, 2019, 45.

12l Nur Kholis, “Sosiologi Hukum Islam dan Dinamika Perubahan Sosial,” Al-Ahkam:
Jurnal llmu Syariah 30, no. 1 (2020): 75.

122 Yondrizal & Julhadi, “Sociology and Anthropology Approaches in Islamic Studies,” 4/-
Mudarris: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam 8, no. 1 (2023), hlm.15.



60

perilaku, memediasi konflik, dan menjaga solidaritas komunitas, aspek-aspek
yang tidak dapat dipahami hanya dari teks agama.'?® Dengan demikian,
analisis atas Beghambeh harus melibatkan observasi empiris, wawancara, dan
kajian antropologis untuk menangkap nilai-nilai, makna simbolik, serta

fungsi sosial tradisi tersebut dalam masyarakat Natuna masa kini.

B. Penelitian Terdahulu

Salah satu syarat yang harus dipenuhi seorang peneliti untuk
menunjukkan keaslian suatu penelitian yang dilakukan yaitu menegaskan
perbedaannya dengan hasil-hasil penelitian sebelumnya yang sejenis dengan
penelitian yang dilakukan. Oleh karena itu, merupakan suatu keharusan bagi
setiap peneliti untuk melakukan penelusuran terhadap hasil-hasil penelitian
terdahulu yang sejenis dengan penelitian yang dilakukannya sehingga dianggap
sebagai penelitian dan bukan plagiarisme. Pada bagian ini penulis hendak
memaparkan hasil-hasil penelitian terdahulu demi menunjukkan orisinalitas
penelitian ini. Sejauh pembacaan yang telah penulis lakukan atas berbagai karya
tulis ilmiah, telah banyak penulis jumpai karya-karya yang meneliti tentang
tradisi dalam perkawinan Melayu dalam berbagai fokus dan perspektif. Berikut
ini uraian masing-masing penelitian, yang peneliti kelompokkan ke dalam dua
kelompok.

Pertama, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan

masyarakat Melayu secara normatif, diantaranya:

123 Sri Astuti A. Samad, “Kajian Hukum Keluarga Islam dalam Perspektif Sosiologis di
Indonesia,” El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 4, no. 1 (2024), hlm.22.



61

1. Penelitian yang dilakukan oleh Miftah Ulya dalam bentuk disertasi, dengan
judul Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an. Disertasi ini mengkaji
Relevansi Budaya Melayu Riau dengan Syariat Islam. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan penafsiran tafsir maudhii’i melalui
pelacakan ayat-ayat Al-Qur’an terkait perilaku manusia dalam budaya positif
maupun negatif. Pendekatan yang digunakan melibatkan tiga tahap:
penelusuran literatur primer dan sekunder, analisis dengan kerangka berpikir
deskriptif-analitis, Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya Melayu Riau
sebagian memiliki kesesuaian dengan syariat Islam, namun terdapat pula
unsur yang bertentangan sehingga perlu direkonstruksi melalui modifikasi
(mengganti bahan tepung tawar dengan yang tidak dikonsumsi), edukasi
(penyederhanaan prosesi pernikahan), transformasi (mengalihkan dari
animisme menuju tauhid), dan inisiasi (pemilahan tempat mandi pada tradisi
mandi balimau).'**

2. Penelitian yang dilakukan oleh Kaspullah dalam bentuk tesis yang berjudul
Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat
Melayu Sambas”. Penelitian dilakukan untuk mengungkap konsep
pernikahan dalam Al-Qur’an yang diwujudkan dalam konteks budaya,
khususnya perpaduan antara adat istiadat dan syariat Islam dalam pernikahan

masyarakat Melayu Sambas. Jenis penelitian ini adalah gabungan field

research dan library research dengan pendekatan fenomenologi. Data primer

124 Miftah Ulya, “Budaya Melayu Riau Perspektif Al-Qur’an” (Disertasi, Institut Perguruan
Tinggi [lmu Al-Quran, 2020)



62

diperoleh melalui purposive sampling kepada tokoh budaya, tokoh
masyarakat, dan pithak yang memahami tradisi pernikahan Melayu Sambas.
Data sekunder diperoleh dari kitab tafsir, karya ilmiah, jurnal, dan buku
terkait. Teknik pengumpulan data meliputi observasi partisipan, wawancara
mendalam, dan dokumentasi, dengan analisis deskriptif-analitik melalui
tahapan reduksi data, penyajian data, penarikan kesimpulan, verifikasi, dan
triangulasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa hakikat pernikahan menurut
Al-Qur’an adalah fitrah yang berlaku bagi setiap makhluk, dengan tujuan
membentuk ikatan kokoh (mitsagan ghalizhan) yang dilandasi prinsip-prinsip
dasar pernikahan. Dalam tradisi pernikahan Melayu Sambas, nilai-nilai Al-
Qur’an dan hadis yang ditemukan meliputi fa’aruf, musyawarah dan kerja
sama, ta ‘awun, nasihat, mu’asyarah, i’lan pernikahan, ba 'ah (kesanggupan),
dan mitsaqan ghalizhan. Tradisi ini tetap berpegang pada syariat namun
memuat unsur budaya lokal yang sudah mengakar.'?

3. Artikel Jurnal yang ditulis oleh Mahmud Huda dan Fatia Izzati dengan judul
Hukum Pernikahan Melayu: Studi Tradisi Tepuk Tepung Tawar. Tradisi ini
merupakan warisan dari kepercayaan Hindu yang dahulu digunakan untuk
memohon keselamatan kepada dewa. Namun, setelah mengalami proses
akulturasi, masyarakat Melayu, khususnya di Kelurahan Kemboja, memaknai
tradisi tepuk tepung tawar sebagai tradisi sakral yang senantiasa dilakukan

pada prosesi pernikahan hingga sekarang. Metode penelitian yang digunakan

125 Kaspullah, “Nilai-Nilai Al-Qur’an Dan Hadis Dalam Tradisi Pernikahan Masyarakat
Melayu Sambas” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2010).



63

adalah deskriptif kualitatif dengan pendekatan lapangan (field research). Data
dikumpulkan melalui wawancara secara lisan dan tatap muka, observasi
langsung terhadap pelaksanaan tradisi, serta dokumentasi. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa tradisi tepuk tepung tawar di Kelurahan Kemboja tidak
bertentangan dengan syariat Islam. Tradisi ini termasuk ke dalam kategori urf
sahaih karena tidak mengandung unsur syirik ataupun hal-hal yang dilarang
dalam Islam. Tradisi ini dipandang sebagai bentuk simbolik doa keselamatan,
keberkahan, dan restu dari keluarga serta masyarakat kepada pasangan
pengantin

. Artikel jurnal yang ditulis oleh Mohamad Sar’an dan Syahrianda Juhar
dengan judul Perspektif Hukum Islam Terhadap Perkawinan Adat (Prosesi
Perkawinan Adat Melayu Riau). Artikel ini menjelaskan tentang Perspektif
Hukum Islam Tentang Tradisi Perkawinan adat Khususnya membahas
tentang adat Melayu Riau Desa Bencah Kelubi Kabupaten Kampar. Artikel
ini menggunakan metode deskriptif analisis dengan menelaah dan
menganalisa suatu peristiwa hukum, khususnya hukum islam mengenai
perspektif hukum islam terhadap perkawinan adat Melayu, penelitian ini
mengacu kepada data yang didapat di Kabupaten Kampar desa Bencah Kelubi
sebagai data Primer berupa wawancara pemuka adat setempat. Hasil artikel
ini menjelaskan rangkaian kegiatan perkawinan adat Melayu yang terdiri dari
12 (dua belas) rangkaian adat, yang pertama Merisik Tidak Resmi hingga

Hari meminta Restu orang tua (Menyembabh). Perspektif Hukum Islam dalam



64

rangkaian prosesi kegiatan adat tersebut membolehkan apabila menggunakan
prosesi adat Melayu Riau (Mubah).!?°

5. Artikel jurnal yang ditulis oleh Muhammad Sibawaihi dan Mokhammad
Baharun dengan judul Adat Pernikahan Melayu Jambi Perspektif ‘Urf Dalam
Ilmu Ushul Figh,” Penelitian ini berjudul tentang Adat Perkawinan
Masyarakat Melayu Jambi di Kecamatan Muara Tembesi dan Posisi Hukum
Adatnya. Fokus penelitian adalah menggali aturan serta tahapan adat
perkawinan yang berlaku dalam masyarakat Melayu Jambi, khususnya di
Muara Tembesi, sekaligus meninjau kedudukannya dalam perspektif hukum
Islam. Jenis penelitian ini adalah field research dengan metode penelitian
hukum Islam. Pendekatan yang digunakan adalah pendekatan normatif,
dengan mengkaji masalah perkawinan menurut hukum Islam melalui
pemahaman al-Qur’an, hadis, dan konsep ‘urf dalam Ushul Figh. Data
diperoleh melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi, kemudian
dianalisis secara kualitatif untuk menemukan keterkaitan antara praktik adat
dan norma syariat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adat perkawinan
Melayu Jambi di Muara Tembesi memiliki beberapa tahapan, antara lain:
masa perkenalan, masa persiapan, timbang hari, betel tanyo pinang tanyo,
tand fill custom lumbago, take delivery customs lumbago, akad nikah, old
gather, memulang lek pado penangga, berelek berkenduri, hingga complain

gather tuo. Seluruh rangkaian adat ini dipandang wajib diikuti masyarakat

126 Mohamad Sar’an and Syahrianda Juhar, “Perspektif Hukum Islam Terhadap
Perkawinan Adat (Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau),” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 3,
no. 2 (December 2022): 2, https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71.



65

karena adanya sanksi moral bagi yang melanggar. Analisis terhadap ‘urf

menunjukkan bahwa adat perkawinan tersebut termasuk kategori ‘urf shohih

karena tidak bertentangan dengan prinsip syariat Islam dan justru
memperkuat ikatan sosial serta keharmonisan masyarakat.'?’

6. Artikel jurnal yang ditulis oleh Afiq Budiawan dengan judul Tinjauan al Urf
Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau. Fokus penelitian adalah
mengkaji bagaimana tradisi adat pernikahan yang berkembang di masyarakat
Melayu Riau, serta bagaimana posisinya dalam pandangan hukum Islam
melalui konsep ‘urf. Metode penelitian yang digunakan adalah metode
kualitatif dengan pendekatan normatif. Metode kualitatif dipilih untuk
memahami fenomena tradisi pernikahan yang dialami oleh masyarakat
Melayu Riau, sedangkan pendekatan normatif digunakan untuk menilai
tradisi tersebut berdasarkan sumber hukum Islam, khususnya konsep ‘urf.
Teknik pengumpulan data meliputi observasi dan wawancara mendalam
untuk data primer, serta kajian pustaka untuk data sekunder. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu Riau terdiri dari
beberapa tahapan, antara lain: merisik-risik, menjarum-menjarum, melamar,
mengantar tanda, menerima antaran, menggantung-gantung, mengukus
(membuat tabak), berandam, bertomat (khatam al-Qur’an), akad nikah/ijab,

cecah inai, berinai, hari langsung/resepsi pernikahan, makan nasi hadap-

hadapan, mandi dan main suruk-surukan, mengantar nasi, dan menyembah

127 Muhammad Sibawaihi and Mokhammad Baharun, “Adat Pernikahan Melayu Jambi
Perspektif ‘Urf Dalam Ilmu Ushul Figh,” Istidlal: Jurnal Ekonomi Dan Hukum Islam 1, no. 2
(October 2017): 2, https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106.



66

berkunjung. Dari perspektif hukum Islam, rangkaian tradisi ini dipandang
sebagai mubah (boleh), karena tidak memengaruhi sah atau tidaknya
pernikahan, melainkan hanya sebagai bentuk kearifan lokal dan simbol
budaya yang menyertai prosesi akad nikah.!?

7. Artikel jurnal yang ditulis oleh Asrizal Saiin, Umar, dan Badarussyamsi
dengan judul The Contestation of the Malay Marriage in Kepulauan Riau
Based on Magqasid Shariah Perspective. Fokus kajian pada penelitian ini
diarahkan pada bagaimana prosesi adat pernikahan dipandang dari dimensi
maqasid al-shari‘ah, khususnya pada aspek dharuriyyah, hajjiyyah, dan
tahsiniyyah. Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif
dalam bentuk field research dengan sifat penelitian deskriptif-filosofis. Data
diperoleh dari dua sumber, yakni data primer (hasil observasi, wawancara,
dan dokumentasi) dan data sekunder (literatur terkait maqasid shari‘ah serta
adat pernikahan Melayu). Analisis data dilakukan dengan memadukan
temuan empiris masyarakat dengan kerangka teoritik maqasid shari‘ah. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat Melayu di
Kepulauan Riau wajib diikuti karena terdapat sanksi moral bila tidak
melaksanakannya. Dari perspektif maqasid shari‘ah, prosesi tersebut
ditempatkan pada kategori tahsiniyyah, karena hanya berfungsi sebagai
pelengkap dalam memperkuat ikatan sosial, meningkatkan keharmonisan,

serta menjadi simbol kepatuhan adat. Tradisi ini tidak berkaitan langsung

128 Afiq Budiawan, “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau,” Jurnal
An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2, https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39.



67

dengan keabsahan akad nikah menurut syariat, melainkan lebih pada nilai etis
dan sosial yang memperindah jalannya pernikahan.!®

8. Artikel yang ditulis oleh Asrizal Saiin Dkk dengan judul The Domination Of
Islamic Law In Customary Matrimonial Ceremonies. Fokus kajian pada artikel
ini diarahkan pada keterkaitan antara tahapan adat pernikahan Melayu dengan
prinsip-prinsip Islam yang mendominasi sendi hukum adat di wilayah tersebut.
Metode penelitian yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan jenis
field research. Data diperoleh melalui observasi langsung terhadap prosesi
pernikahan dan wawancara dengan masyarakat di Kepulauan Riau. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitik dengan pendekatan nilai-nilai Islam,
khususnya prinsip-prinsip syariat yang melekat pada praktik adat.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi adat pernikahan Melayu di
Kepulauan Riau tidak hanya berakar pada tradisi lokal, tetapi sekaligus
mencerminkan nilai-nilai Islam. Tahapan merisik merepresentasikan prinsip
at-ta ‘aruf, menyampaikan  hajat menggambarkan  al-Musyawarah,
menghantar  belanja menjadi  bentuk at-ta‘awun, ajak mengajak
menyimbolkan as-syirkah, berbalas pantun sebagai wujud al-mau ‘izah, dan
doa selamatan mencerminkan nilai as-syukr. Dengan demikian, prosesi adat
tersebut merupakan manifestasi dari dominasi hukum Islam yang menjadi

dasar hukum adat Melayu di Kepulauan Riau.!'*°

129 Saiin, Umar, and Badarussyamsi, “The Contestation of the Malay Marriage in
Kepulauan Riau Based on Maqasid Shariah Perspective.”

130 Asrizal Saiin et al., “The Domination Of Islamic Law In Customary Matrimonial
Ceremonies: Islamic Values within the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau,” Al-Ahwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2,
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.



68

Kedua, penelitian yang mengkaji tradisi dalam perkawinan melayu
dalam perspektif sosiologis.
. Penelitian dalam bentuk disertasi yang ditulis oleh Fahmi Ahmad dengan
judul Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang
Berdasarkan Syariat Islam. Tujuan penelitian ini adalah memperoleh
informasi mengenai: (1) tata cara adat pernikahan masyarakat Melayu
Palembang; (2) hukum Islam dalam adat pernikahan Melayu Palembang; (3)
adat dan budaya dalam pernikahan masyarakat Melayu Palembang; dan (4)
konstruksi hukum adat pernikahan masyarakat Melayu Palembang. Metode
yang digunakan adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan sosiologi
hukum dan pemikiran Islam. Subjek penelitian meliputi institusi agama
(Hakim Agama, Ketua KUA), birokrasi (Kepala Dinas Kebudayaan dan
Kepala Dinas Pariwisata Kota Palembang), serta tokoh masyarakat (Sultan
Palembang dan Ketua Dewan Kesenian Palembang). Data dikumpulkan
melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Pertama, tata cara adat
pernikahan Melayu Palembang dalam praktiknya berlandaskan hukum Islam,
namun tetap memiliki kekhasan tersendiri terutama pada tahapan pra-nikah
dan pasca-nikah. Adat pernikahan ini terbagi atas empat tahap: (1) pra-
pernikahan, (2) pelaksanaan pernikahan, (3) pasca-pernikahan, dan (4) pola
menetap setelah menikah. Kedua, hukum perkawinan adat Melayu
Palembang secara umum sudah sesuai dengan hukum Islam dan Undang-
undang perkawinan di Indonesia, dengan rujukan Al-Qur’an, As-Sunnah,

kaidah fighiyyah, serta ijjma‘ ulama. Ketiga, kontribusi hukum adat tampak



69

pada prosesi sebelum dan sesudah pernikahan, di mana terdapat syarat dan
tata cara tertentu. Hal ini menunjukkan bahwa hukum adat pernikahan
Melayu Palembang adalah bentuk aktualisasi dari teori hukum Islam yang
berkembang di Indonesia. Keempat, konstruksi hukum adat pernikahan
masyarakat Melayu Palembang mengandung makna bahwa adat tetap
dipertahankan tanpa jeda, dan dipadukan dengan nilai-nilai keimanan dalam
Islam. Tujuan akhirnya adalah mewujudkan perkawinan yang sakinah,
mawaddah, rahmah, dan barakah.'?!

10.Penelitian yang dilakukan Handika Purnama dalam bentuk tesisi dengan judul
Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat Suku
Melayu Di Pekanbaru Riau. Fokus kajian diarahkan pada interaksi dan
hubungan antara hukum Islam dengan hukum adat, serta bagaimana prosesi
perkawinan adat Melayu tidak sekadar ritual budaya, tetapi juga
merepresentasikan prinsip-prinsip hukum perkawinan Islam. Jenis penelitian
adalah penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan sosiologi
hukum. Pendekatan ini digunakan untuk memahami bagaimana masyarakat
Melayu mempertahankan nilai-nilai yang dijunjung tinggi melalui
mekanisme pengendalian sosial berbentuk hukum. Teknik pengumpulan data
dilakukan dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi. Analisis
dilakukan secara induktif, dengan menarik kesimpulan dari data-data

lapangan yang diperoleh. Hasil penelitian menunjukkan dua kesimpulan

131 Fahmi Ahmad “ Konstruksi Hukum Adat Pernikahan Masyarakat Melayu Palembang
Berdasarkan Syariat Islam” ( Disertasi, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, 2019)



11.

70

utama. Pertama, adat perkawinan Melayu Riau dipengaruhi oleh budaya
berbagai suku dan bangsa pendatang, namun kemudian melebur dengan
budaya dan adat istiadat Melayu yang bersendikan syarak dan Kitabullah. Hal
ini tampak dari prosesi perkawinan yang kompleks mulai dari pra-akad, akad
nikah, hingga pasca-akad. Kedua, dialektika antara hukum adat dan hukum
Islam pada perkawinan adat Melayu berlangsung erat, dialogis, dan harmonis.
Sistem hukum adat dan hukum Islam berjalan secara fungsional di tengah
masyarakat tanpa menegasikan satu sama lain, melainkan memberi ruang dan
porsi masing-masing dalam setiap prosesi adat perkawinan. '

Penelitian yang dilakukan oleh Rizki Amar dalam bentuk tesis dengan judul
Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu
Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir). Fokus
penelitian diarahkan pada faktor penyebab perubahan, makna yang diberikan
masyarakat terhadap perubahan tersebut, serta analisis tinjauan magasid
syarT’ah. Jenis penelitian adalah field research dengan metode kualitatif
deskriptif. Pendekatan yang digunakan adalah sosiologi hukum, dengan pisau
analisis teori perubahan budaya, strukturasi Anthony Giddens, dan maqgasid
syarT’ah. Data dikumpulkan melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi.
Analisis data dilakukan dengan tahapan reduksi data, penyajian data, analisis
induktif, dan penarikan kesimpulan (concluding). Penelitian ini menemukan

empat faktor utama yang menyebabkan perubahan tradisi perkawinan adat

132 Handika Purnama, “Pluralisme Hukum Dalam Praktik Perkawinan Adat Masyarakat

Suku Melayu Di Pekanbaru Riau” (Tesis, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta,

2021),



71

Melayu di Desa Kelong, yaitu: Melemahnya peran agen tradisional dalam
perkawinan, keterbukaan tokoh adat terhadap modernisasi serta munculnya
industri resepsi perkawinan, hilangnya struktur penyanggah upacara
perkawinan, hilangnya kesadaran masyarakat akan substansi adat. Adapun
pemaknaan masyarakat terhadap perubahan perkawinan adat Melayu
diidentifikasi dalam tiga bentuk yaitu terjadinya desakralisasi tradisi, adanya
koeksistensi budaya dan penyederhanaan upacara perkawinan akibat
globalisasi. Dari perspektif maqasid syari’ah, perubahan tradisi perkawinan
ini tidak mengganggu prinsip-prinsip dasar (dharuriyyah) dalam Islam.
Perubahan justru lebih banyak berada pada level tahsiniyyah (memperindah,
menyederhanakan prosesi) dan hajiyyah (adaptasi untuk memudahkan
kebutuhan masyarakat, khususnya terkait resepsi dan keterbatasan waktu).'*
12. Artikel jurnal yang ditulis oleh Saputri, Wahyuni, dan Solina dengan judul
Traditional Change in Processions Wedding Malay of Lingga Distric. Fokus
penelitian diarahkan pada perubahan tradisi yang terjadi dalam setiap tahapan
prosesi pernikahan masyarakat Melayu dari masa lalu hingga masa Kkini.
Metode yang digunakan adalah kualitatif deskriptif dengan menggunakan
teori perubahan sosial sebagai alat analisis. Informan penelitian berjumlah
enam orang yang terdiri dari tokoh adat dan masyarakat di Kelurahan Daik,
Kecamatan Lingga. Pemilihan informan menggunakan teknik purposive

sampling dengan kriteria tertentu. Teknik pengumpulan data dilakukan

133 Rizki Amar, “Perubahan Tradisi Dalam Upacara Perkawinan Masyarakat Melayu
Kabupaten Bintan (Studi Di Desa Kelong Kecamatan Bintan Pesisir)” (Tesis, Universitas Islam
Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2024)



72

melalui observasi, wawancara, dan telaah dokumen, sedangkan analisis data
dilakukan dengan langkah-langkah reduksi data, penyajian data, dan
penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa terjadi banyak
perubahan tradisi dalam setiap tahapan prosesi pernikahan masyarakat
Melayu di Kelurahan Daik. Perubahan tersebut mencakup tahap pra-nikah,
prosesi nikah, hingga pasca pernikahan. Beberapa tradisi yang mengalami
perubahan antara lain tradisi menjodoh, merisik, menghantar belanja, gadai
cupak, gantung menggantung, menjemput, berandam, berinai kecil, maulud
berzanzi, mandi-mandi berulus, dan tebus cupak. Faktor-faktor yang
memengaruhi perubahan ini meliputi pola pikir masyarakat, tingkat
pendidikan, perkembangan teknologi, dan pengaruh budaya luar.'**

13. Artikel jurnal yang ditulis oleh Agustin dengan judul “Perubahan Sosial
Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu Pesisir Keturunan
Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau. Fokus utama
penelitian adalah mengkaji dinamika perubahan yang terjadi dalam prosesi
pernikahan kalangan bangsawan Melayu yang bergelar Tengku, Raja, dan
Encik. Metode yang digunakan adalah deskriptif kualitatif dengan teknik
pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi.
Pemilihan informan menggunakan teknik purposive sampling, yaitu tokoh
adat dan tokoh masyarakat yang memiliki gelar bangsawan Melay

Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan masyarakat Melayu

134 Atikha Dwi Saputri, Sri Wahyuni, and Emmy Solina, “Traditional Change in
Processions Wedding Malay of Lingga Distric:,” SOSIOLOGIA : Jurnal Agama dan Masyarakat,
IAIN Parepare, May 30, 2023, 12238, https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904.



73

keturunan bangsawan berbeda dalam hal pelaksanaan dibandingkan
masyarakat biasa, karena adanya serangkaian tahapan adat yang lebih panjang
serta kebutuhan biaya yang besar. Namun, seiring perkembangan zaman,
prosesi pernikahan keturunan bangsawan mengalami perubahan signifikan,
terutama dari segi pelaksanaan yang kini lebih dipermudah dan dipersingkat

demi alasan praktis.'*

Berdasarkan penelusuran terhadap berbagai penelitian terdahulu, dapat
diketahui bahwa kajian mengenai tradisi perkawinan masyarakat Melayu
umumnya berfokus pada relasi antara adat dan syariat Islam, baik melalui
pendekatan tafsir Al-Qur’an, konsep ‘urf, sosiologi hukum, maupun maqasid al-
shari‘ah. Sebagian penelitian menitikberatkan pada identifikasi tahapan prosesi
adat, penilaian hukum Islam terhadap praktik tersebut, serta dinamika perubahan
tradisi akibat modernisasi. Meskipun demikian, penelitian-penelitian tersebut
pada umumnya masih menempatkan tradisi perkawinan Melayu sebagai objek
kajian normatif atau deskriptif-sosiologis, tanpa menggali secara mendalam
dimensi nilai filosofis yang menjadi landasan berpikir dan bertindak masyarakat
adat dalam mempertahankan tradisi tersebut.

Berbeda dengan penelitian-penelitian sebelumnya, tesis ini secara
khusus memfokuskan kajian pada nilai-nilai filosofis tradisi Beghambeh yang

hidup dalam masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten

135 Marlin Agustin, “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat Melayu
Pesisir Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi Kepulauan Riau,” Jurnal Masyarakat
Maritim 4, no. 2 (October 2020): 68—74, https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108.



74

Natuna, dengan menggunakan pendekatan sosiologi hukum Islam. Penelitian ini
tidak hanya menilai kesesuaian tradisi dengan syariat Islam, tetapi juga
menempatkan Beghambeh sebagai /living law yang berfungsi mengatur
hubungan sosial, membentuk kesadaran kolektif, serta merefleksikan
internalisasi nilai-nilai Islam dalam praktik adat. Dengan demikian, penelitian
ini menawarkan kontribusi baru berupa analisis integratif antara nilai filosofis,
realitas sosial, dan legitimasi hukum Islam terhadap tradisi Beghambeh, yang
belum secara spesifik dibahas dalam penelitian-penelitian terdahulu, khususnya

dalam konteks masyarakat Melayu Natuna.



BAB III

METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian lapangan (field research)
untuk menggali realitas yang ada di lokasi penelitian. Peneliti dapat secara
langsung mengamati dan mendapatkan data yang akurat mengenai realitas serta
dinamika sosial yang terjadi dalam tradisi perkawinan masyarakat Melayu di
Kabupaten Natuna, terutama terkait tradisi beghambeh.'*® Fungsi dari penelitian
lapangan ini adalah agar penulis menjadi lebih mampu memahami konteks yang
ada secara keseluruhan mengenai situasi, kondisi yang mana ini juga menjadi
sebuah pengalaman secara langsung sehingga data yang didapatkan akan

menjadi lebih baik lagi."*’

B. Pendekatan Penelitian
Dalam melakukan penelitian, seorang peneliti membutuhkan suatu
pendekatan untuk dijadikan sebagai landasan kajian. Pendekatan merupakan
proses perbuatan, cara mendekati, usaha dalam rangka aktivitas penelitian untuk
mengadakan hubungan dengan orang lain yang diteliti.'*® Adapun pendekatan

yang digunakan penulis dalam penelitian ini yaitu:

136 John W. Creswell, Research Design Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif Dan Mixed, alih
bahasa Achmad Fawaid (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him.4-5

137 Dantes N, Metode Penelitian (Yogyakarta: ANDI, 2012), him. 51.

138 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, Ed. I (Cet. VIII; Jakarta: Raja Grafindo Persada,
2011), him. 29.

79



80

1. Pendekatan sosiologis, yaitu upaya memahami hidup bersama dalam
masyarakat dan menyelidiki ikatan antara manusia serta nilai-nilai yang
menguasai hidupnya itu.

2. Pendekatan yuridis normatif, adalah salah satu pendekatan dalam penelitian
hukum yang fokus utamanya adalah pada norma-norma hukum tertulis.
Dalam penelitian ini, pendekatan yuridis normatif digunakan untuk mengkaji
tradisi beghambeh dalam perspektif sosiologi hukum Islam sebagai norma
yang hidup berdampingan dengan hukum positif. Melalui pendekatan ini,
peneliti menelaah nilai-nilai yang terkandung dalam tradisi beghambeh dapat
ditinjau dari sumber-sumber hukum Islam seperti Al-Qur’an, hadis, serta

pendapat ulama.'*’

C. Tempat atau Lokasi Penelitian
Penelitian ini dilakukan di Kecamatan Bunguran Timur Kabupaten
Natuna. Alasan melakukan penelitian di Desa Pengadah berdasarkan observasi
awal penulis Desa Pengadah masih kuat dalam mempertahankan tradisi
beghambeh dalam adat perkawinan, dibandingkan dengan kecamatan lainnya

yang sudah mulai luntur.

D. Informan Penelitian
Informan penelitian yaitu subjek penelitian yang mana dari mereka data

penelitian dapat diperoleh, memiliki pengetahuan luas dan mendalam mengenai

139 Mukti Fajar ND dan Yulianto Achmad, Dualisme Penelitian Hukum: Normatif &
Empiris (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm.280.



81

permasalahan penelitian sehingga memberikan informasi yang bermanfaat.
Informan juga bergungsi sebagai pemberi umpan balik terhadap data penelitian.

Dalam penelitian ini informan yang dipilih adalah tokoh agama, tokoh adat
masyarakat Kecamatan Bunguran Timur dan pengantin yang melaksanakan

tradisi beghambeh. Dengan jumlah informan sebanyak 15 orang.

E. Sumber Data Penelitian
Data adalah segala keterangan (informasi) mengenai segala hal yang
berkaitan dengan tujuan penelitian. Dengan demikian, tidak segala informasi
atau keterangan merupakan data. Data hanyalah sebagian saja dari informasi,
yakni yang berkaitan dengan penelitian. '** Adapun sumber data yang
mendukung tulisan ini terdiri dari :
1. Sumber Data Primer
Sumber data primer adalah data yang diperoleh langsung dari sumber
utama, yaitu subjek penelitian. Seperti, tokoh adat, tokoh agama, masyarakat
serta pengantin yang melaksanakan tradisi beghambeh. Dalam penelitian ini,
Peneliti akan melaksanakan penelitian di Kecamatan Bunguran Timur
Kabupaten Natuna.
2. Sumber Data Sekunder
Pengumpulan data dari sumber sekunder digunakan untuk mendukung

data primer yang telah terkumpul. Sumber data sekunder dapat berupa buku,

140 Tatang M. Amirin, Menyusun Rencana Penelitian (cet. 11T; Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 1995), hlm. 130.



82

artikel, serta berbagai literatur dan penelitian lain yang relevan dengan

tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat melayu di Natuna.

F. Teknik Pengumpulan Data
Merujuk dari jenis penelitian ini yakni penelitian lapangan, maka tekhnik
pengumpulan data yang digunakan oleh peneliti adalah metode field research
yaitu suatu metode yang digunakan dengan terjun langsung ke lapangan dengan
cara mengamati objek penelitian dengan teknik sebagai berikut:
1. Observasi
Observasi merupakan pengamatan secara langsung terhadap objek yang
diteliti dengan menggunakan alat indera dan dilaksanakan secara sistematis
dengan mengamati keadaan yang wajar dan yang sebenarnya. ada penelitian
ini penulis mengumpulkan data melalui pengamatan langsung terhadap
objek yang akan diteliti.'*!' Adapun yang akan diobservasi yaitu praktik
tradisi beghambeh pada masyarakat Melayu di Desa Pengadah Kecamatan
Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.
2. Wawancara
Wawancara digunakan untuk memperoleh informasi yang diinginkan.
Wawancara adalah salah satu metode pengumpulan data. Metode ini dapat
dilaksanakan secara langsung yaitu berhadapan dengan yang diwawancarai
tetapi dapat pula dilakukan secara tidak langsung seperti memberikan daftar

pertanyaan untuk dijawab pada kesempatan lain. Wawancara digunakan

14! Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif. Kualitatif & Penelitian Gabungan (Jakarta:
Prenademedia, 2014), him.407



&3

untuk memperbanyak data dengan cara berhadapan langsung dengan yang
diwawancarai ataupun memberikan daftar pertanyaan kepada orang yang
ingin diwawancarai dan dapat dijawab ketika memiliki waktu luang.'#?
Dalam penelitian ini metode wawancara digunakan untuk mengetahui lebih
banyak informasi (data) tentang tradis beghambeh di Desa Pengadah
Kecamatan Bunguran Timur Laut Kabupaten Natuna.

Dalam menentukan informant yang akan diwawancarai, penelitian ini
menggunakan teknik sampling, yakni nonprobability sampling, tepatnya
purposive sampling, penetapan ini didasarkan pada posisi atau kedudukan
informant tersebut dalam kelompok, pengetahuan, pengalaman, dan
wawancara terhadap permasalahan yang diteliti.'*’

Adapun keriteria yang ditentukan oleh peneliti sebagai subjek
penelitian adalah mereka yang terlibat pada kegiatan yang diteliti,
mengetahui dan memahami informasi terkait penelitian. Oleh karena
penetapan subjek penelitian ini dilakukan dengan menggunakan teknik
purposive atau sesuai dengan tujuan atau kriteria populasi penelitian, maka
jumlah sumber data penelitian dalam penelitian ini didasarkan kepada
pertimbangan bahwa penelitian kualitatif lebih mementingkan informasi
yang banyak daripada banyaknya jumlah informent.'#*

3. Dokumentasi

142 Sukandarrudimidi, Metodologi Penelitian (Cet. IV; Yogyakarta: Gajah Mada University
Press, 2012), hlm. 100-101.

143 Sugiyono, Memahami Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabet, 2009), him. 57.

144 Ibid



84

Dokumentasi merupakan catatan peristiwa yang sudah berlaku.
Dokumen bisa berbentuk tulisan, gambar, atau karya-karya monumental dari
seseorang, dokumen yang berbentuk tulisan misalnya catatan harian, sejarah
kehidupan, cerita, biografi, peraturan, dan kebijakan. Jadi metode
dokumentasi adalah metode pengumpulan data dengan jalan melihat,
membaca, mempelajari, kemudian mencatat data yang ada hubungannya

dengan penelitian.'*

F. Teknik Analisis Data

Dalam mengolah dan menganalisis data yang telah diperoleh dari data
lapangan, tekhnik analisis data yang digunakan peneliti adalah deskriptif
analitik. Deskriptif adalah menggambarkan suatu fenomena dengan cara
mempelajari masalah-masalah dalam masyarakat, serta tata cara yang berlaku
termasuk tentang hubungan, kegiatan-kegiatan, sikap-sikap, serta proses-proses
yang sedang berlangsung dan berpengaruh dari suatu fenomena yang kemudian
didekripsikan secara tertulis.'*® Sedangkan analitik adalah jalan yang dipakai
untuk mendapatkan ilmu pengetahuan ilmiah dengan mengadakan perincian
terhadap obyek yang diteliti dengan jalan memilah-milah antara pengertian yang
satu dengan pengertian yang lain untuk sekedar memperoleh kejelasan mengenai

halnya. '#7 Deskriptif analitik yaitu suatu penelitian yang bertujuan untuk

145 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R dan D (Ed. XX; Bandung:
Alfabeta, 2014), him. 241.

146 Syharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktek (Jakarta: Rineka
Cipta, 1992), him. 54.

147 Sudarto, Metode Penelitian Filsafat (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1996), him. 47.



85

£

mﬂ

UIN SUSKA RIAL

engungkapkan masalah, keadaan dan peristiwa sebagaimana adanya sehingga

bersifat faktual.'*®

m.mx cipta milik UIN Suska Riau State Islamic University of Sultan Syarif Kas

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:

148 Hadari Nawawi, Metode Penelitin Sosial (Yogyakarta: Gajah Mada University Press,

), him. 31.

::%E:
—

a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.

b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



BAB YV
PENUTUP
A. Kesimpulan
Berdasarkan hasil penelitian yang telah disajikan, berikut kesimpulan dan
saran-saran yang diperoleh terkait tradisi beghambeh dalam perkawinan
masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur:

1. Tradisi beghambeh dalam perkawinan masyarakat Melayu di Kecamatan
Bunguran Timur merupakan praktik adat yang memiliki kedudukan penting
dan tidak dapat dipisahkan dari penyempurnaan suatu pernikahan.
Beghambeh dipahami bukan sekadar tradisi tambahan, melainkan tahap
esensial yang menandai pengakuan dan legitimasi adat terhadap status
pernikahan pasangan suami istri, meskipun secara agama pernikahan telah
sah. Praktik beghambeh dilaksanakan berdasarkan ketentuan adat yang
diwariskan secara turun-temurun, mencakup tata cara, waktu pelaksanaan,
perlengkapan simbolik, pantangan, serta etika perilaku kedua mempelai
selama prosesi berlangsung. Prosesi ini diawali dengan tasyakuran dan doa
bersama yang melibatkan keluarga besar kedua belah pihak, kemudian
dilanjutkan dengan penjemputan resmi pengantin oleh keluarga pihak laki-
laki. Di rumah keluarga laki-laki, beghambeh diselenggarakan melalui
rangkaian kegiatan adat berupa tasyakuran keluarga yang melibatkan
masyarakat sekitar, dipersiapkan secara gotong royong mulai dari
pembangunan bangsal, pemasangan perlengkapan adat, hingga penyediaan

konsumsi. Beghambeh ditutup dengan pelaksanaan doa selamat sebagai

122



123

permohonan keselamatan, keberkahan, dan keharmonisan rumah tangga
pengantin. Setelah masa beghambeh berakhir, pengantin perempuan
diantarkan kembali ke rumah keluarga pengantin perempuan.

. Tradisi beghambeh dalam masyarakat Melayu Kecamatan Bunguran Timur
mengandung seperangkat nilai filosofis yang mencerminkan pandangan
hidup masyarakat terhadap perkawinan. Nilai tanggung jawab (mas ‘itliyyah)
tampak melalui penegasan peralihan tanggung jawab perempuan dari orang
tua kepada suami, serta simbol pemenuhan naftkah dan kepemimpinan rumah
tangga oleh pihak laki-laki. Nilai tolong-menolong (ta ‘Gwun) termanifestasi
dalam keterlibatan aktif kedua keluarga dan masyarakat dalam mendukung
pelaksanaan beghambeh, baik dalam bentuk bantuan material maupun
partisipasi sosial. Nilai musyawarah tercermin dalam proses pengambilan
keputusan adat yang dilakukan secara bersama, mulai dari penentuan waktu
hingga pembagian peran, sebagai mekanisme menjaga keharmonisan dan
keadilan sosial. Selanjutnya, nilai syirkah sosial tampak melalui kerja kolektif
masyarakat dalam menyiapkan seluruh rangkaian acara beghambeh.
Sementara itu, nilai syukur terwujud dalam prosesi doa selamat yang
menandai kesadaran bahwa perkawinan dan keharmonisan rumah tangga
merupakan karunia Tuhan.

. Berdasarkan analisis sosiologi hukum Islam, tradisi beghambeh dalam
perkawinan adat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur merepresentasikan
hukum Islam sebagai norma yang hidup (living Islamic law) dan bekerja

secara nyata dalam praktik sosial masyarakat. Beghambeh menunjukkan



124

bahwa hukum Islam tidak hadir semata dalam bentuk teks normatif atau
aturan formal, melainkan terinternalisasi dalam adat yang diwariskan dan
dijalankan secara kolektif. Nilai-nilai mas’iliyyah, ta‘awun, musyawarah,
syirkah, dan syukur yang termanifestasi dalam setiap tahapan beghambeh
memperlihatkan keterpaduan antara ajaran syariat dan struktur sosial lokal,
sejalan dengan prinsip adat bersendikan syara’, syara’ bersendikan
Kitabullah. Dalam konteks 1ini, adat berfungsi sebagai medium
kontekstualisasi hukum Islam, sehingga norma-norma keislaman memiliki
daya ikat moral dan sosial yang kuat meskipun tidak dilembagakan secara
formal. Dengan demikian, tradisi beghambeh tidak hanya memperkuat
legitimasi sosial perkawinan, tetapi juga membuktikan bahwa hukum Islam
hidup, berkembang, dan dipraktikkan melalui adat sebagai bagian integral

dari realitas sosial masyarakat Melayu.

B. Saran

Berangkat dari temuan dan analisis penelitian ini, penulis memberikan

beberapa saran sebagai berikut:

I.

Kepada masyarakat Melayu di Kecamatan Bunguran Timur agar tetap
menjaga dan melestarikan tradisi beghambeh sebagai bagian dari identitas
budaya dan sekaligus medium internalisasi nilai-nilai hukum Islam dalam
kehidupan keluarga dan sosial. Pelestarian tersebut diharapkan tidak hanya
bersifat seremonial, tetapi juga disertai dengan pemahaman terhadap makna
filosofis dan keislaman yang terkandung di dalamnya, sehingga beghambeh

tetap hidup secara substantif di tengah perubahan zaman.



125

2. Kepada tokoh adat, tokoh agama, dan pemangku kepentingan lokal
disarankan untuk terus berperan aktif dalam memberikan bimbingan dan
penafsiran yang kontekstual terhadap tradisi beghambeh, terutama agar
pelaksanaannya tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariat Islam serta
mampu menyesuaikan diri dengan kondisi sosial-ekonomi masyarakat tanpa
menghilangkan nilai dasarnya. Sinergi antara adat dan agama perlu terus
diperkuat agar tradisi ini tidak dipahami sebagai beban sosial, melainkan
sebagai sarana pembentukan keluarga yang harmonis dan bertanggung
jawab.

3. Kepada pemerintah daerah dan lembaga terkait diharapkan dapat
memberikan dukungan dalam bentuk pendokumentasian, penguatan
kelembagaan adat, serta pengembangan kebijakan kebudayaan yang
berpihak pada pelestarian kearifan lokal. Dukungan ini penting agar tradisi
beghambeh dapat dipertahankan sebagai warisan budaya tak benda sekaligus
menjadi bagian dari pembangunan sosial dan budaya masyarakat Natuna.

4. Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk mengembangkan kajian tentang
tradisi beghambeh dari perspektif lain, seperti analisis interaksi antara
hukum adat, hukum Islam, dan hukum positif secara lebih mendalam.
Penelitian lanjutan diharapkan dapat memperkaya khazanah keilmuan serta
memberikan kontribusi bagi pengembangan studi sosiologi hukum Islam

yang berbasis pada praktik adat yang hidup dalam masyarakat.



DAFTAR KEPUSTAKAAN

Abdullah, Dudung. “Musyawarah dalam Al-Quran (Suatu Kajian Tafsir
Tematik).” Al Daulah : Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan 3, no.
2 (December 2014): 2. https://doi.org/10.24252/ad.v3i2.1509.

Abidin, Slamet. Figih Munakahat I. Bandung: Pustaka Setia, 1999.

Agustin, Marlin. “Perubahan Sosial Dalam Resepsi Pernikahan Masyarakat
Melayu Pesisir Keturunan Bangsawan Di Kabupaten Lingga Provinsi
Kepulauan Riau.” Jurnal Masyarakat Maritim 4, no. 2 (October 2020):
68—74. https://doi.org/10.31629/jmm.v4i2.3108.

Ahmatnijar, Ahmatnijar. “HUKUM ISLAM FUNGSIONAL DI TENGAH
PERUBAHAN SOSIAL.” Jurnal El-Qanuniy: Jurnal llmu-Ilmu
Kesyariahan Dan Pranata Sosial 5, no. 1 (June 2019): 1.
https://doi.org/10.24952/el-qonuniy.v5i1.1764.

Amar, Rizki, Agung Pratama Dharma, M. Aulia Urrahman, and M. Rafli
Kurniawan. “Kedudukan Pencatatan Terhadap Keabsahan Perkawinan:
Telaah Pencatatan Perkawinan.” Jurnal Tana Mana 5, no. 2 (May 2024):
217-26. https://doi.org/10.33648/jtm.v512.486.

Arisman, Arisman, and Ilyas Husti. “Menelisik Urgensitas Qowaid Fighiyyah
dalam Sosiologi Hukum Islam.” A/-Fikra : Jurnal Ilmiah Keislaman 22,
no. 1 (June 2023): 130-40. https://doi.org/10.24014/af.v22i1.16545.

Arisman, Arisman, and Jefrinando Jefrinando. “NILAI-NILAI MUAMALAH
PADA PRAKTEK BAPADUO PERSPEKTIF EKONOMI SYARIAH.”
Jurnal Bisnis Kompetitif 2, no. 1 (June 2023): 20-30.
https://doi.org/10.35446/bisniskompetif.v2i1.1298.

Asy’ari, Muhammad Hasyim. Figih Munakahat Praktis: Tarjamah Kitab Dhau’
al Mishbah Fi Bayan Ahkam al Nikah. Translated by Rosidin. Malang:
Litera Ulul Albab, 2013.

Budiawan, Afiq. “Tinjauan al Urf Dalam Prosesi Perkawinan Adat Melayu Riau.”
Jurnal An-Nahl 8, no. 2 (December 2021): 2.
https://doi.org/10.54576/annahl.v8i2.39.

Djazuli, A. llmu Ushul Figh : Penggalian, Perkembangan, dan Penerapan Hukum
Islam. Cet.6. Jakarta: Kencana, 2006.

———. Kaidah-Kaidah Fikih. Jakarta: Kencana, 2011.

126



127

Dr. Arisman, M. Sy. Akad-Akad Pernikahan Kontemporer Dan Hukumnya
Perspektif Syariah. edited by M. Sy Dr. Arisman. Pekanbaru: UIN Sultan
Syarif Kasim, 2025. https://repository.uin-suska.ac.1d/91701/-.

Effendi, Satria. Ushul Figlh. Jakarta: Kencana, 2005.

Hamdani, Said bin Abdullah bin Thalib al. Risalah Nikah : Hukum Perkawinan
Islam. Translated by Agus Salim. Jakarta: Pustaka Amani, 2002.

Hamid, Isma‘1l. Masyarakat dan Budaya Melayu. Cet. 2. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka, 1991.

Handika Purnama, S. H. “PLURALISME HUKUM DALAM PRAKTIK
PERKAWINAN ADAT MASYARAKAT SUKU MELAYU DI
PEKANBARU RIAU.” Masters, UIN SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA, 2021. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/45653/.

Harahap, Sholehuddin, and Arisman Arisman. “PANDANGAN IMAM SYAFT’'I
TENTANG KUFU DALAM PERNIKAHAN.” HUKUMAH: Jurnal
Hukum Islam 7, no. 1 (June 2024): 73-82.
https://doi.org/10.55403/hukumah.v7i1.661.

Ibnu, Rusyd. Bidayatul Mujtahid Analisa Figih Para Mujtahid. Vol. 2, translated
by Imam Ghazali Said and Achmad Zaidun. Jakarta: Pustaka Amani,
2007.

Ilyas, Yunahar. Kuliah Akhlag. Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan
Pengamalan Islam, 2007.

Jamil, O.K. Nizami. Adat Perkawinan Melayu. Pekanbaru: Suka Bina Baru, 2008.

Jaziri, Abdurrahman al-. AI-Figh Ala Mazahib al-Arba’ah. Juz 4. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 2014.

Kaspullah. “NILAI-NILAI AL-QUR’AN DAN HADIS DALAM TRADISI
PERNIKAHAN MASYARAKAT MELAYU SAMBAS.” Tesis,
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SUNAN KALIJAGA
YOGYAKARTA, 2010.

Kholidah, Kholidah. “URGENSI QAWA’IDH FIQHIYYAH DALAM
PENGEMBANGAN HUKUM ISLAM.” Jurnal El-Qanuniy. Jurnal Ilmu-
Ilmu Kesyariahan Dan Pranata Sosial 9, no. 1 (June 2023): 1.
https://doi.org/10.24952/el-qanuniy.v9i1.7963.

L. Berger, Peter, and Thomas Luckmann. Tafsir Sosial Atas Kenyataan: Risalah
Tentang Sosiologi Pengetahuan,. Jakarta: LP3ES, 2012.



128

Mas’adi, A. Ghufron. Fikih Muamalah Kontekstual. Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 2002.

Muzammil, Iffah. FIQH MUNAKAHAT (Hukum Pernikahan Dalam Islam).
Tangerang: Tira Smart, 2019.

Nuruddin, Amir, and Azhari Akmal Tarigan. Hukum Perdata Islam Di Indonesia,
Studi Kritis Perkembangan Hukum Islam Dan Figih, UU No.1/1974
Sampai KHI. Jakarta: Prenada Media Group, 2004.

Purnama, Handika. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA
DALAM PERKAWINAN MASYARAKAT SUKU MELAYU DI
PEKANBARU RIAU: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan.”
Al-Ahwal: Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 (May 2021): 1.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101.

. “HUKUM ISLAM, ADAT DAN HUKUM NEGARA DALAM
PERKAWINAN MASYARAKAT SUKU MELAYU DI PEKANBARU
RIAU: Keabsahan, Etika, dan Administrasi Perkawinan.” A/l-Ahwal:
Jurnal Hukum Keluarga Islam 14, no. 1 (May 2021): 1.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2021.14101.

Putra, M. Kurnia. “Interaksi Islam dan Adat dalam pernikahan Adat Melayu
Bengkalis.” bachelorThesis, Fakultas Syariah dan Hukum UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta, 2018.
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/handle/123456789/44824.

Ridla, M. Rasjid. “SOSIOLOGI HUKUM ISLAM (Analisis Terhadap Pemikiran
M. Atho’ Mudzhar).” AL-THKAM: Jurnal Hukum & Pranata Sosial 1, no.
2 (September 2006): 2. https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v1i2.2558.

Rohman, Holilur. Hukum Perkawinan Islam Menurut Empat Mazhab Disertai
Aturan Yang Berlaku Di Indonesia. Jakarta: Kencana, 2021.

Rosadi, M. Naufal, Rahma Yudi, Arisman, and Jumni Nelli. “Keabsahan
Perjanjian Pranikah Dalam Hukum Islam Dan Hukum Positif.” A/ Yasini :

Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9, no. 2 (November
2024): 272-272. https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6454.

Ruslan Pe Amanriza, Edi. Senarai Upacara Adat Perkawinan Melayu Riau.
Pekanbaru: Unripress, 2000.

Saiin, Asrizal, Mohamad Azmi Karuok, Moh Zaidi Hajazi, and Anwar M.
Radiamoda. “Examining Malay Customary Marriage Law in the Malay
Countries: An "Urf Perspective.” A/-Qadha : Jurnal Hukum Islam Dan
Perundang-Undangan 10, no. 1 (June 2023): 1.
https://doi.org/10.32505/qadha.v10i1.4725.



129

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, and Badarussyamsi Badarussyamsi. “The
Contestation of the Malay Marriage in Kepulauan Riau Based on Maqasid
Shariah Perspective.” IJELR: International Journal of Education,
Language, and Religion 5, no. 2 (November 2023): 2.
https://doi.org/10.35308/ijelr.v5i2.8299.

Saiin, Asrizal, M. Hasbi Umar, Badarussyamsi Badarussyamsi, Moh Zaidi Hajazi,
and Maulana Yusuf. “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN
CUSTOMARY MATRIMONIAL CEREMONIES: Islamic Values within
the Malay Marriage Tradition in Kepulauan Riau.” A/-Ahwal: Jurnal
Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

— . “THE DOMINATION OF ISLAMIC LAW IN CUSTOMARY
MATRIMONIAL CEREMONIES: Islamic Values within the Malay
Marriage Tradition in Kepulauan Riau.” Al-Ahwal: Jurnal Hukum
Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16207.

Saputri, Atikha Dwi, Sri Wahyuni, and Emmy Solina. “Traditional Change in
Processions Wedding Malay of Lingga Distric:” SOSIOLOGIA : Jurnal
Agama dan Masyarakat, May 30, 2023, 122-38.
https://doi.org/10.35905/sosiologia.v2i1.4904.

Sar’an, Mohamad, and Syahrianda Juhar. “PERSPEKTIF HUKUM ISLAM
TERHADAP PERKAWINAN ADAT (Prosesi Perkawinan Adat Melayu
Riau).” Familia: Jurnal Hukum Keluarga 3, no. 2 (December 2022): 2.
https://doi.org/10.24239/familia.v3i2.71.

Sibawaihi, Muhammad, and Mokhammad Baharun. “Adat Pernikahan Melayu
Jambi Perspektif ‘Urf Dalam [lmu Ushul Figh.” Istidlal: Jurnal Ekonomi
Dan Hukum Islam 1, no. 2 (October 2017): 2.
https://doi.org/10.35316/istidlal.v1i2.106.

Siregar, [hram Ahmed, Riski Amar, and Safira Yuni. “Niniak Mamak’s
Permission in Minangkabau Community Marriage Perspective of *Urf
(Case Study in Kenagarian Panampuang, West Sumatra).” PERADA 7, no.
2 (December 2024): 2. https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1629.

Subhan, Muhammad, Arisman Arisman, and Jumni Nelli. “Strategi Ketahanan
Keluarga Dengan Konsep Stifin Personality Perspektif Maqashid Al-
Syari’ah.” Al Yasini : Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum Dan Pendidikan 9,
no. 2 (November 2024): 234-234.
https://doi.org/10.55102/alyasini.v9i2.6446.

Sugitanata, Arif, and Muhammad Lutfi Hakim. “THE DOMINATION OF
CUSTOMARY LAW IN MUSLIM MATRIMONIAL PROCEDURES:



130

Prohibiting Khitbah in the Sade Muslim Community.” Al-Ahwal: Jurnal
Hukum Keluarga Islam 16, no. 2 (December 2023): 2.
https://doi.org/10.14421/ahwal.2023.16206.

Thalib, M. Figih Nabawi. Surabaya: Al-Ikhlas, 1997.

. Perkawinan Menurut Islam. Jakarta: Prenada Media, 2008.

Tihami, H. M. A, and Sohari Sahrani. Fikih munakahat: kajian fikih nikah
lengkap. Jakarta: Rajawali Pers, 2010.

Ulya, Miftah. “BUDAYA MELAYU RIAU PERSPEKTIF AL-QUR’AN.”
Disertasi, Institut Perguruan Tinggi [lmu Al-Quran, 2020.

Wasman, Wardah Nuroniyah, and Adang Djumhur Salikin. Hukum Perkawinan
Islam Di Indonesia: Perbandingan Figih Dan Hukum Positif. Cet. 1.
Yogyakarta: Teras, 2011.

Zahrah, Muhammad Abu. Ushul Figh. Translated by Saefullah Ma’sum. Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2017.



