
 
 

 
 

HUKUM MEMAKAI BEJANA NON MUSLIM MENURUT WAHBAH  

AZ-ZUHAILI DAN MUHAMAMMAD BIN SHALIH AL-UTSAIMIN 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk Melengkapi Tugas dan Memenuhi Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Hukum (SH) 

Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 

 

 

Oleh : 

 

NIKMAT MARTUA NASUTION 

NIM. 12220312632 
 

 

 

PROGRAM S1 STUDI PERBANDINGAN MAZHAB 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTHAN SYARIF KASIM RIAU  

TAHUN 1447H. / 2026 M.



 
 

i 

 

LEMBAR PENGESAHAN



 
 

ii 

 

LEMBAR PERSETUJUAN



 
 

iii 

 

SURAT PERNYATAAN



 
 

iv 

 

KATA PENGANTAR 

 

Segala puji dan syukur hanya tercurah kehadirat Allah SWT, dengan 

rahmat dan karunianya penulis dapat menyelesaikan penulisan skripsi yang 

berjudul “HUKUM MEMAKAI BEJANA NON-MUSLIM MENURUT 

WAHBAH AZ-ZUHAILI DAN MUHAMMAD BIN SHALIH AL-UTSAIMIN”, 

yang ditulis untuk melengkapi tugas dan memenuhi syarat untuk memperoleh 

gelar Sarjana Hukum pada Jurusan Perbandingan Mazhab Fakultas Syariah dan 

Hukum Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Dalam 

menyelesaikan penulisan ini, penulis menyadari bahwa skripsi ini tidak dapat 

diselesaikan tanpa bantuan dan bimbingan dari berbagai pihak. Untuk itu, pada 

kesempatan ini, penulis ingin mengucapkan  ribuan terimakasih kepada para pihak 

yang telah banyak membantu, terutama kepada:  

1. Ayahanda Hayat Halomoan Nasution dan Ibunda Nur Ainun Siregar yang 

selalu menjadi penyemangat penulis sebagai sandaran terkuat dari kerasnya 

dunia, yang tiada hentinya selalu memberikan kasih sayang, do‟a, dan 

motivasi dengan penuh keikhlasan yang tak terhingga kepada penulis. 

Semoga Allah SWT memberikan keberkahan di dunia serta tempat terbaik di 

akhirat kelak. Selanjutnya, Kakanda Nur Maidah Nasution, S.Sos, Adinda 

Syarif Muda Nasution, Adinda Rohima Nasution, Adinda Putri Ananda 

Nasution, Adinda Rifki Cahyadi Nasution yang telah memberikan kasih 

sayang dan memberi semangat dalam menyelesaikan skripsi ini. 



 

v 

 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, SE., M. Si., Ak., CA selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Bapak Prof. H. Raihani, 

M.Ed., ph.D selaku Wakil Rektor I, Bapak Dr. Alex Wenda, ST, M.Eng selaku 

Wakil Rektor II, Bapak Dr. Harris Simaremare, MT selaku Wakil Rektor III 

beserta jajarannya. 

3. Bapak Dr. H. Magfirah, MA selaku Dekan Fakultas Syari‟ah dan Hukum 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Bapak Dr. Muhammad 

Darwis, SHI., MH selaku Wakil Dekan I. Ibu Dr. Nur Nasrina, M.SI selaku 

Wakil Dekan II. Bapak Dr. M. Alpi Syahrin, S., MH selaku Wakil Dekan III. 

4. Bapak Dr. H. Ahmad Zikri, S. Ag, MH selaku Ketua Program Studi 

Perbandingan Mazhab dan Bapak Dr. Hendri K, S. HI., M.Si  selaku 

sekretaris Program Perbandingan Mazhab. 

5. Bapak Dr. H. Ahmad Zikri, S. Ag, MH selaku dosen pembimbing 1 dan 

Bapak Basir, S. HI, MH selaku dosen pembimbing II yang telah banyak 

membantu dan meluangkan waktu untuk memberi bimbingan, motivasi, 

arahan dan banyak ilmu kepada penulis dalam menyelesaikan penulisan 

skripsi ini dengan baik.  

6. Bapak H. M. Abdi Almaktsur, M.A selaku Penasehat Akademik yang telah 

membimbing, memberi motivasi dan masukan kepada penulis selama penulis 

menempuh pendidikan di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

7. Seluruh Dosen Fakultas Syari‟ah dan Hukum yang telah membekali ilmu 

sejak awal semester pertama hingga akhir.  

8. Pihak perpustakaan UIN Sultan Syarif Kasim Riau yang telah memberikan  



 

vi 

 

pelayanan dan menyediakan buku-buku referensi, sehingga penulis 

menyelesaikan skripsi ini. 

9. Terimakasih kepada Abang Panguahalan Harahap SH,  yang telah mendukung 

dan membimbing saya dari awal perkuliahan sampai sekarang. 

10. Terimakasih kepada  Sehabat-sahabat PM lokal A 2022 dan para senior yang 

tidak dapat penulis sebutkan satu persatu terimakasih telah membersamai 

penulis  dari awal perkuliahan sampai sekarang, Saya harap kita semua sukses 

setelah menyelesaikan S1 ini. Dan juga terima kasih saya ucapkan kepada 

teman-teman yang ada di perumahan Darco Lestari juga teman-teman sahabat 

seperjuangan PMII PK UIN SUSKA, semoga kita semua dalam lindungan 

allah SWT, aamiin ya rabbal a‟lamin.  

Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini bermanfaat bagi 

banyak orang, dan usaha penulis dalam menulis skripsi ini mendapat balasan 

yang terbaik disisi Allah SWT dan bernilai ibadah disisinya. 

 

 

Pekanbaru, Oktober, 2025 

penulis 

 

 

NIKMAT MARTUA NASUTION 

NIM. 12220312632 
 

 



 
 

vii 
 

DAFTAR ISI 

 

 

LEMBAR PENGESAHAN ................................................................................... i 

LEMBAR PERSETUJUAN ................................................................................. ii 

SURAT PERNYATAAN ...................................................................................... iii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... iv 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................ ix 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................ 1 

B. Batasan Masalah.......................................................................................... 3 

C. Rumusan Masalah ....................................................................................... 3 

D. Tujuan dan kegunaan penelitian .................................................................. 3 

BAB II  LANDASAN TEORITIS ........................................................................ 5 

A. Pengertian Thaharah .................................................................................... 5 

B. Hal Hal Yang Di Gunakan Untuk Thaharah ................................................ 8 

C. Hukum Thaharah ........................................................................................ 11 

D. Kedudukan Thaharah dalam Islam ............................................................ 12 

E. Pembagian Jenis Thaharah ........................................................................ 15 

F. Pendapat ulama memakai bejana non muslim .......................................... 16 

G. Penelitian Terdahulu .................................................................................. 18 

BAB III  METODE PENELITIAN ................................................................... 21 

A. Jenis Penelitian .......................................................................................... 21 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................... 21 

C. Sumber Data .............................................................................................. 22 

D. Teknik Pengumpulan Data ........................................................................ 23 

E. Metode Analisis Data ................................................................................ 24 

BAB IV PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN ................................... 25 

A. Profil Wahbah az-Zuhaili   ......................................................................... 25 

1. Riwayat Hidup ................................................................................. 25 



 

viii 
 

2. Guru dan Murid Imam az-Zuhaili .................................................... 28 

3. Karya-Karya Imam Wahbah az-Zuhaili ........................................... 30 

B. Profil Syekh Muhammad Ibn Shalih al-Utsaimin ..................................... 32 

1. Riwayat Hidup Syekh Muhammad Ibn Shalih al-Utsaimin ............ 32 

2. Guru-Guru Dan Murid-Murid Syekh Muhammad ibn Shalih al-

Utsaimin ............................................................................................... 36 

3. Karya-Karya Syekh Muhammad ibn Shalih al-Utsaimin ................ 41 

C. Pendapat Wahbah az-Zuhaili dan Muhammad bin Shaleh al-Utsaimin 

hukum memakai bejana non-muslim ............................................................. 43 

1. Pendapat Wahbah az-Zuhaili ........................................................... 43 

2. Dalil yang digunakan ....................................................................... 45 

3. Pendapat Muhammad bin Shaleh al-Utsaimin ................................. 47 

4. Dalil yang digunakan ....................................................................... 49 

D. ANALISI FIKIH MUQORON WAHBAH AZ-ZUḤAILI DAN 

MUHAMMAD BIN SHALEH AL-UTSAIMIN ........................................... 51 

BAB V  PENUTUP .............................................................................................. 54 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 54 

B. Saran ........................................................................................................ 55 

DAFTAR PUSTAKA........................................................................................... 57 

LAMPIRAN ......................................................................................................... 57 

BIOGRAFI PENULIS ........................................................................................ 58 

 



 
 

ix 

 

ABSTRAK 

Nikmat Martua Nasution (2025) : Hukum Memakai bejana non-Muslim  

menurut Wahbah az-Zuhaili dan 

Muhamamad bin Shalil al-Utsaimin 

Penelitian ini dilatar belakangi oleh perbedaan hukum penggunaan bejana 

atau peralatan makan milik non-Muslim dalam perspektif hukum Islam. Dalam 

kehidupan modern dan masyarakat majemuk seperti Indonesia, interaksi antara 

Muslim dan non-Muslim tidak dapat dihindarkan, termasuk dalam penggunaan 

peralatan makan bersama. Hal ini menimbulkan persoalan terkait status kesucian 

(thaharah) bejana tersebut, karena kemungkinan penggunaannya untuk makanan 

atau minuman yang diharamkan menurut syariat, seperti babi dan khamr. 

Persoalan ini menjadi penting dikaji untuk memberikan pemahaman kepada 

masyarakat Muslim mengenai batasan hukum dan pandangan ulama terhadap isu 

tersebut. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui dan menganalisis 

pandangan Wahbah az-Zuhaili dan Muhammad bin Shalih al-Utsaimin tentang 

hukum memakai bejana non-Muslim, serta menelaah dalil dan metode istinbath 

hukum yang digunakan keduanya.  

Penelitian ini termasuk jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research) dan perbandingan hukum (comparative approach). 

Data diperoleh dari sumber primer berupa kitab al-Fiqh al-Islami wa Adillatuh 

karya Wahbah az-Zuhaili dan Syarh al-Mumti’ karya Muhammad bin Shalih al-

Utsaimin, serta sumber sekunder dari literatur fikih muqaran dan kitab-kitab fikih 

lainnya. 

Hasil dari penelitian ini menunjukkan bahwa menurut Wahbab az-Zuhaili 

hukum memakai bejana non-Muslim adalah makruh karena mereka tidak menjaga 

diri dari najis, kecuali apabila diyakini bejana tersebut suci maka boleh 

digunakan. Sedangkan menurut Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, hukum 

menggunakan bejana non-Muslim boleh selama diyakini tidak terdapat najis, 

sesuai dengan kaidah bahwa hukum asal benda adalah suci hingga terbukti najis. 

Kedua ulama sama-sama berpegang pada hadis riwayat Abu Tsa‟labah al-

Khusyani, namun berbeda dalam penekanan terhadap kehati-hatian dan konteks 

sosial penggunaannya. Penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan pandangan 

tersebut disebabkan oleh perbedaan metode istinbath hukum dan penilaian 

terhadap realitas sosial masing-masing ulama. Kajian ini diharapkan dapat 

menjadi referensi dalam memahami hukum fikih kontemporer terkait interaksi 

sosial antara Muslim dan non-Muslim. 

 

Kata kunci: Bejana non-muslim, Thaharah, Fikih Muqaran. 



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

 

A. Latar Belakang  

Penggunaan bejana atau peralatan makan yang dimiliki atau pernah 

digunakan oleh non-Muslim merupakan isu yang sering menjadi 

perbincangan di kalangan umat Islam. Dalam kehidupan sehari-hari, interaksi 

antara Muslim dan non-Muslim tidak dapat dihindari, termasuk dalam aspek 

penggunaan peralatan makan dan minum. Persoalan ini muncul karena dalam 

ajaran Islam, aspek kesucian atau thaharah sangat dijunjung tinggi. Segala hal 

yang berkaitan dengan konsumsi makanan dan minuman wajib memenuhi 

syarat halal dan suci. Oleh karena itu, timbul pertanyaan mengenai status 

hukum penggunaan bejana non-Muslim dalam perspektif hukum Islam. 

Terkadang juga kita yang hidup di Negara non-Muslim sulit untuk 

menghindar dari penggunaan bejana mereka, sahabat Abu Tsa'labah Al-

Khusyani bertanya kepada Nabi saw 

ًٍ أهَْوِ مِ  ِ إّها بِأزَْضِ قىَْ ْْهُ قَاهَ : قيُْت : يَا زَسُىهَ اللَّه ُ عَ ِْ أبَِي ثعَْيبََتَ اىْخُشَِْيِّ زَضِيَ اللَّه ٍٍ أََََْأمُْوُ َِي وَعَ تَاَ

ٌْ ؟ قَاهَ  ُْ لََ تجَِدوُا غَيْسَهَا ََاغْسِيىُهَا وَمُيىُا َيِهَا  لََ تأَمُْيىُا َِيهَا آّيِتََهِِ إلَه أَ  

Artinya : 

 “Dari Abu Tsa‟labah al-Khusniy berkata: Saya bertanya, wahai Rasulullah, 

kami tinggal di daerah Ahlul Kitab, bolehkah kami makan dengan bejana 

mereka? Beliau menjawab: Janganlah engkau makan dengan bejana mereka 

kecuali jika engkau tidak mendapatkan yang lain. Oleh karena itu 

bersihkanlah dahulu dan makanlah dengan bejana tersebut.” [ HR. Bukhari 

dan Muslim). 

 



2 

 

 

Berdasarkan hadis di atas, Wahbah az-Zuhaili   mengatakan makruh 

hukumnya menggunakan bejana (peralatan makan) dan pakaian orang-orang 

musyrik. Hal ini menurutnya karena mereka tidak menghindari najis, 

sehingga menjadi makruh. Dalam konteks masyarakat yang majemuk seperti 

di Indonesia, penggunaan peralatan makan yang digunakan oleh non Muslim 

tidak dapat dihindari, terutama di tempat-tempat umum seperti restoran, hotel, 

dan pusat perbelanjaan. Selain itu, dalam pergaulan sosial maupun dalam 

lingkup keluarga yang heterogen, penggunaan bejana yang sama antara 

Muslim dan non-Muslim sering kali terjadi.  

Kondisi ini menimbulkan kekhawatiran mengenai status kesucian bejana 

tersebut, mengingat adanya kemungkinan penggunaan bejana tersebut untuk 

makanan atau minuman yang tidak halal menurut syariat Islam, seperti babi 

dan minuman keras.
1
 Sedangkan menurut pandangan dari mazhab boleh saja 

Hambali memakai bejana non-Muslim apabila tidak didapat lagi bejana orang 

Islam dan dipastikan bahwa bejana itu tidak ada lagi najisnya.
2
  

Perbedaan pendapat ini timbul karena adanya perbedaan dalam 

menafsirkan dalil-dalil syar'i yang terkait dengan kesucian dan najis, serta 

perbedaan dalam memahami konteks sosial dan budaya saat ini. Untuk itu 

menurut penulis penelitian ini masih perlu lagi penelitian yang lebih 

mendalam untuk bisa menjadi edukasi dikalangan masyarakat. Oleh sebab itu 

                                                           
1
Yahya bin Syaraf an-Nawawi, al-Majmu’ Syarah al-Muhadzdzab, (Jakarta,Pustaka 

Azzam,2010), Cet. Ke- 6. h. 26 
2
Muhammad bin Shalih al-„Utsaimin, Syarah al-Mumti, (Riyadh, Dar Ibn al-Jawzi,2012), 

h. 84 



3 

 

 

penelitian ini penulis beri judul “Hukum memakai bejana non-Muslim 

menurut Wahbah az-Zuhaili   dan Muhamamad bin Shalil al-Ustaimin”.  

B. Batasan Masalah 

Penelitian ini agar terarah dan tidak menyimpang dari topik yang akan 

dibahas, maka penulis memfokuskan pembahasan terhadap pendapat menurut 

Wahbah az-Zuhaili   dan muhamamad bin shalil al-ustaimin”.  

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, maka rumusan masalah dalam 

penelitian ini ada adalah: 

1. Bagaimana dalil dan istinbath hukum yang di gunakan oleh Wahbah az-

Zuhaili   mengenai hukum memakai bejana non-Muslim? 

2. Bagaimana dalil dan istinbath hukum yang di gunakan oleh Muhammad 

bin Shalih al-Ustaimin mengenai hukum memakai bejana non-Muslim? 

3. Bagaimana analisis terhadap perbedaan pendapat Wahbah az-Zuhaili   dan 

Muhammad bin Shalih al-Ustaimin mengenai hukum memakai bejana 

nonMuslim? 

D. Tujuan dan kegunaan penelitian 

Adapun tujuan penelitian ini adalah : 

1. Untuk memahami pendapat Wahbah az-Zuhaili   Dan Muhammad Bin 

Shalih Al-Ustaimin tentang hukum memakai bejana non muslim. 

2. Untuk memahami dalil dan analisis Wahbah az-Zuhaili   Dan Muhammad 

Bin Shalih Al-Ustaimin tentang hukum memakai bejana non muslim.  



4 

 

 

3. Untuk memahami fiqh muqaranah perbedaan dan persamaan antara 

Wahbah az-Zuhaili    

4. Dan Muhammad Bin Shalih Al-Ustaimin tentang hukum memakai bejana 

non muslim. 

 Adapun peran penelitian ini adalah : 

1. Sebagai karya tulis yang diperlukan untuk memenuhi salah satu 

persyaratan untuk memperoleh gelar sarjana hukum (SH) di fakultas 

syari‟ah dan hukum universitas Islam negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Memberikan masyarakat pemahaman tentang hukum memakai bejana 

non muslim 

3. Menghasilkan manfaat bagi pembaca, civitas akademika universitas 

Islam negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

 

 

 

 

 



 

5 

 

BAB II  

LANDASAN TEORITIS 

 

A. Pengertian Thaharah 

Menurut bahasa, thaharah (bersuci) berarti kebersihan dan kesucian dari 

berbagai kotoran. Contohnya adalah  سَ اىشهيْء يطَْهَسُ طَهْسًا طَهُىزًا  طُهُىز Kata  طَهه

adalah sebutan bagi sesuatu yang digunakan untuk bersuci. Sedangkan jika 

kata tersebut adalah   طُهُىز  maka sebutan itu untuk perbuatannya. Istilah 

bahasa inilah yang masyhur dan digunakan oleh mayoritas pakar bahasa.
3
 

Syaikh Ibnu Utsaimin menyebutkan bahwa thaharah secara istilah 

mempunyai dua makna: Definisi asal yang bersifat maknawi, yaitu sucinya 

hati dari kesyirikan kepada Allah dan dari kebencian kepada kaum mukminin. 

Definisi cabang yang bersifat zhahir -dan ini yang dimaksudkan dalam bab 

fiqih-, yaitu semua perbuatan yang membolehkan orang yang berhadats untuk 

melakukan shalat, berupa pembersihan najis dan penghilangan hadats. (Asy-

Syarh AlMumti‟: 1/19) 

َِ اىْحَدثَِ وَ  ٍِ ُِ : طَهَازَة   هُ اىطههَازَةَ اىشهسْعِيَتَ طَهَازَتاَ َُ عَيَى أَ ىْ َُ سْيِ َُ َِ َيَقَىُْهُ : أَّههُ اتفَقََ اى ٍِ طَهَازَة  

 ْْ ٍِ , وَبَدْهُ  َِ اىْحَدثَِ ثلَََثتَُ أصََْْافِ وُضُىء  . وَغَسْو  ٍِ هُ اىطَهَازَةَ  ا وَهُىَ اىْحَبثَِ وَاتهفقَىُْا عَيَى أَ ََ ٌ   هُ َُ تيََ  

Artinya:  

“Ibnu Rusydi berkata, “Kaum muslimin bersepakat bahwa thaharah syar‟i ada 

dua jenis: Thaharah dari hadats dan thaharah dari khabats (najis). Dan mereka 

juga bersepakat bahwa bentuk thaharah dari hadats ada tiga bentuk: Wudhu, 

mandi (junub) dan pengganti dari keduanya yaitu tayammum.
4
”  

                                                           
3
Yahya bin Syaraf an-Nawawi, al-Majmu’syarah al-Muhadzdzab, (Jakarta : Pustaka 

Azzam, 2010), h. 234. 
4
Abi Walid Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahmad bin Rusyd al-Qurthubi, 

Bidayat al-Mujtahid Wanihayat al-Muqtashid, (Beirut : Dar al-Fikr, 2004), h. 7. 



6 

 

 

 

Sedangkan pengertian yang dikemukakan oleh Imam Hanafi Thaharah 

ialah bersih dari hadats dan najis. pengertian bersuci mencakup yang 

diusahakan maupun yang tidak diusahakan, seperti najis yang dapat hilang 

karena adanya air yang jatuh padanya. adapun pengertian hadats ialah 

meliputi hadats kecil yaitu yang meghilangkan wudhu, misalnya keluar 

angin/kentut dan juga hadas besar yakni janabah yang mewajibkan mandi.
5
 

Pengertian di atas menjelaskan bahwa najis tidak selamanya harus 

dibersihkan secara sengaja karena boleh jadi najis yang melekat pada badan 

kita dapat hilang dengan mudah tanpa harus bersusa-susah menghilangkannya 

misalnya ditetesi air hujan. Senada dengan kedua pengertian diatas Imam 

Malik memberi pengertian, Thaharah adalah suatu sifat yang menurut 

pandangam syara‟ membolehkan orang yang memiliki sifat itu melaksanakan 

shalat dengan pakaian yang dikenakannya maupun tempat ia melaksanakan 

shalat. Dari sini dapat diambil pengertian Thaharah memiliki dua lawan yaitu:  

1. Najis, yaitu sifat yang menurut syara‟ dilarang mengerjakan shalat dengan 

memakai pakaian yang terkena najis atau ditempat yang ada najisnya. 

2. Hadas, yaitu suatu sifat yang menurut syari‟dilarang melakukan shalat 

karenanya.
6
 

Pengertian yang dimaksud Imam Malik tersebut memberi penjelasan 

bahwa Thaharah adalah suatu sifat yang harus dimiliki oleh seseorang 

                                                           
5
Mahmud Syalthut, Fiqhi Tujuh Mazhab, (Bandung : Pertama CV Pustaka Setia, 2000), h. 

31. 
6
Ibid., h. 32 



7 

 

 

pakaian maupun tempat dimana shalat itu dikerjakan artinya ibadah shalat itu 

sah jika ketiga hal tersebut diatas bersih dari najis maupun hadas.  

Selain defenisi diatas Nasaruddin razak pun mengutarakan pendapat 

bahwa Thaharah ialah suatu keharusan yang tidak dapat ditawar lagi ia musti 

dilakukan menurut rukun dan syarat-syaratnya.
7
  

Defenisi diatas nampaknya sangat ketat, namun dalam keketatan itu 

terdapat kelonggaran yang diberikan kepada manusia adalah prinsip hukum 

Islam, tidak memberatkan manusia. hal ini sesuai dengan firman Allah dalam 

Alquran sebagai berikut: 

ا امْتَسََبَتْ ..… ٍَ ا مَسَبتَْ وَعَييَْهَا  ٍَ ُ ّفَْسًا إلَِه وُسْعهََا ىَهَا   لَ ينَُيِّفُ اللَّه

Artinya :  

“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan 

kesanggupannya”. . . 
8
 (QS. Al-Baqarah : [2] 286). 

 

Definisi lain dirumuskan oleh Ahmad Mustafa Al-Maraghi bahwa 

Thaharah berarti memuliakan diri seseorang muslim baik untuk dirinya 

sendiri atau dihadapan keluarga dan masyarakat tempat dimana ia tinggal.
9
  

Pada pengertian ini tidak hanya menitik beratkan bersuci itu pada ibadah 

semata, akan tetapi bersuci juga merupakan suatu kegiatan yang sifatnya 

Rasional. Dari pengertian dan pendapat para ahli tersebut terletak sudut 

pandang yang berbeda namun pada prinsifnya tujuannya adalah sama yaitu 

bersuci dari hadas dan najis. 

                                                           
7
Nasaruddin Razak, Dienul Islam, Cet.11 (Bandung: al-Ma‟rif,1993), h. 22 

8
Kementerian Agama RI, al-Quran dan Terjemahannya, ( Semarang: Toha Putra,1989), 

h. 72 
9
Ahmad Mustafa, al-Maraghi Tafsir al-Maraghi, (Jus 6: Semarang , Toha Putra, 1988 ), 

h. 118. 



8 

 

 

B. Hal Hal Yang Di Gunakan Untuk Thaharah  

Perlu di ketahui bahwa untuk bersuci terdapat berbagai cara salah 

satunya yaitu dengan cara ber-istinja‟. istinja‟merupakan suatu kegiatan yang 

bertujuan  agar seseorang terlepas dari najis yaitu dengan cara  membersihkan 

segala sesuatu yang keluar dari dubur  maupun qubul dengan menggunakan 

alat, yaitu air, batu, debu  ataupun benda lain yang dapat menggantikan batu. 

Dalam berthaharah, ada tiga hal alat yang dapat digunakan yaitu:  

1. Menggunakan Air 

1) Air mutlak yaitu air yang suci dan mensucikan, yakni air yang masih 

murni dan belum atau tidak tercampuri oleh sesuatu najis. Adapun air itu 

sendiri terdapat beberapa macam, diantaranya ialah:  

a) Air laut  

Dari Abu Hurairah, ia menceritakan: 

ِ  –رضي الله عنه  –عَنْ أبَيِ هُرَيْرَةَ  هُوَ  –فيِ الَْبحَْرِ:  -صلى الله عليه وسلم – قاَلَ: قاَلَ رَسُولُ اََللّ  

أخَْرَجَهُ الَْْرَْبعَةَُ,وَابْنُ أبَيِ شَيْبةََ وَاللفّْظُ لهَُ, وَصَحّحَهُ ابِْنُ خُزَيْمَةَ وَالَتِرّْمِذِيُّ  –الَطّهُورُ مَاؤُهُ, الَْحِلُّ مَيْتتَهُُ   

Artinya :  

Dari Abu Hurairah radhiyallahu „anhu bahwa Rasulullah shallallahu „alaihi 

wa sallam bersabda tentang (air) laut, “Air laut itu suci dan menyucikan, 

bangkainya pun halal.” Dikeluarkan oleh Imam Empat dan Ibnu Abi 

Syaibah. Lafaz hadits menurut riwayat Ibnu Abi Syaibah dan dianggap 

sahih oleh Ibnu Khuzaimah dan Tirmidzi. Malik, Syafi‟i, dan Ahmad juga 

meriwayatkannya. 
10

 

 

b) Air telaga  

Jenis air ini tergolong suci dan mensucikan, sehingga air tersebut dapat 

dipakai bersuci. 

                                                           
10

Kamil Muhammad Uwaidah, Fiqih Wanita, Cet. XXVIII (Jakarta: Pustaka al Kautsar, 

2008), h. 6. 



9 

 

 

c) Air sungai 

 Air sungai adalah air yang berjumlah banyak, dan tergolong suci dan 

mensucikan, sehingga dapat dipakai bersuci. 

d) Air hujan  

sebagaimana firman Alllah dalam Q.S. Al-Anfal/8: 11. 

سَمٌُ اءً ىَيُطَهِّ ٍَ اءِ  ََ َِ اىسه ٍِّ بِه ويُْزه عَييَْنٌُ   

Artinya :  

“Dan Allah menurunkan kepadamu hujan dari langit untuk mensucikan 

kalian.”
11

 (Q.S. Al-Anfal : [8] 11). 

 

Air hujan adalah air yang diturunkan oleh Allah swt. dari langit, air hujan 

selain bermanfaat bagi tanaman dan tumbuh tumbuhan, juga juga kepada 

makhluk hidup lainnya. Khususnya manusia, air hujan sangat bermanfaat 

dalam melakukan thaharah sebab air hujan tergolong air suci dan 

mensucikan. Sebagaimana firman Allah dalam Q.S. al-Furqan/25: 48. 

 

اۤءً طَهُىْزًا   ٍَ اۤءِ  ََ َِ اىسه ٍِ ّْزَىَْْا    وَاَ

Artinya :  

“Dan kami turunkan dari langit air yang amat bersih.”
12

 (Q.S. Al-Furqan : 

[25] 48). 

e) Air salju  

Air salju atau air es adalah air yang dapat dipakai bersuci, sebab jenis air 

ini tergolong suci dan mensucikan.  

f) Air embun  

                                                           
11

Kementerian Agama RI, op.cit., h. 178. 
12

Ibid., h. 364. 



10 

 

 

Air embun termasuk air yang dapat dipakai bersuci, sebab air tersebut 

tergolong suci dan mensucikan. 

g) Air mata air atau air zam zam 

air ini termasuk air yang suci dan mensucikan sehingga dapat digunakan 

untuk bersuci. 

h) Air yang berubah karena lama tidak mengalir. 

 Air jenis ini disebabkan karena tempatnya, tercampur dengan sesuatu 

yang memang tidak bisa dipisahkan dari air itu sendiri, seperti lumut atau 

daun yang berada di permukaan air. Dalam hal ini para ulama telah 

bersepakat menyebutnya sebagai air mutlak.
13

 

2) Air Musyammas yaitu air yang terkena langsung panas matahari. Air 

tersebut adalah suci, karena ia tidak terkena najis dan mensucikan, yakni 

dapat menghilngkan hadas dan najis karna ia masih tetap di sebut air 

mutlak. Namun terdapat perbedaan di kalangan ulama dalam 

menggunakan air yang panas karena matahari dapat menimbulkan 

penyakit belang. Air seperti ini di hukumi makruh. 

3) Air musta‟mal, yaitu air suci namun tidak menyucikan. Ia adalah air yang 

sudah dipakai untuk mengangkat hadats atau bentuk ibadah lainnya seperti 

memperbarui wudhu. Air yang jenis ını makruh dipakai untuk mengangkat 

hadats akan tetapi boleh dipakai untuk menghilangkan najıs. 

4) Air Mutanajis. Air ini terdapat dua keadaan yaitu pertama bila najis itu 

mengubah salah satu diantara rasa, warna atau baunya. Dalam keadaan ini 

                                                           
13

Kamil Muhammad Uwaidah, op. cit., h. 8. 



11 

 

 

para ulama sepakat bahwa air itu tidak dapat dipakai untuk bersuci. Kedua 

bila air tetap dalam keadaan mutlak, dengan arti salah satu diantara ketiga 

sifatnya tadi tidak berubah. Hukum air seperti ini suci dan menyucikan.
14

 

Di samping empat air yang disebut di atas, para ulama sepakat tentang 

kebolehan bersuci dengan daun dan batu ketika beristinja yaitu ketika 

luamya, baik air kencing maupun faces", selagi najisnya wajar Demikian 

halnya mereka juga sepakat atas disyaratkannya bersuci dengan tanah 

sebagai thaharah hukmiyah dan atas sucinya khamar menjadi cuka. 

2. Menggunakan Tanah Atau Debu 

Tanah yang dimaksudkan di sini tentu saja tanah atau debu yang suci dan 

bersih dari kotoran najis. Dalam bersuci, tanah atau debu biasanya 

digunakan untuk bertayammum sebagai pengganti air apabila tidak 

didapati, baik guna menghilangkan hadas kecil (wudhu) maupun mandi 

besar (mandi jinabah). 

3. Batu dapat digunakan untuk beristinja, yaitu membersihkan dubur atau alat 

kemaluan setelah kita buang air. Batu bisa digunakan sebagai alat bersuci 

dengan syarat tiga buah batu atau satu batu minimal bersegi, keras, dan 

tentu saja suci. 

C. Hukum Thaharah  

Thaharah lahir adalah bersuci dari najis dan dari hadats (kotoran yang 

bisa dihilangkan dengan wudhu, mandi, atau tayammum). Thaharah 

hukumnya wajib berdasarkan Alquran dan sunah. Allah Taala berfirman 

dalam Al-Maidah: 6). 

                                                           
14

Sayyid Sabiq, Fiqih Sunnah, (Bandung PT Alima Anf: 2003), h. 34. 



12 

 

 

سَ  ٍْ سَاَقِِ وَا ََ ٌْ إِىَى اىْ ٌْ وَأيَْدِينُ لََةِ ََاغْسِيىُا وُجُىهَنُ ٌْ إِىَى اىصه تَُ َْ ْىُا إِذاَ قُ ٍَ َِ آ ٌْ يا أيَُّهَا اىهرِي حُىا بسء وسِنُ

ٌْ إِىَى اىْنَعْبيَِ  وَأزَْجُينَُ

Artinya :  

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kalian hendak mengerjakan shalat, 

maka basuhlah muka kalian dan tangan kalian sampai dengan siku, dan 

sapulah kepala kalian, dan (basuh) kaki kalian sampai dengan kedua mata 

kaki.”
15

 (Q.S. Al-Maidah : [5] 6). 

 

Dari uraian dasar hukum Thaharah di atas maka dapatlah dipahamai 

bahwa Thaharah ini adalah suatu rangkaian Ibadah sebab dalam Islam tidak 

dapat menjalankan ibadah shalat yang merupakan kunci ibadah umat islam 

ketika tidak didahului bersuci yakni berwudhu. Sehingga dengan demikian 

bertaharah merupakan hal yang sangat penting dalam kehidupan umat Islam. 

D. Kedudukan Thaharah dalam Islam 

Islam sangat memperhatikan dan mementingkan kebersihan, kebersihan 

yang dimaksudkan adalah yang bersifat lahiriyah untuk lebih jelasnya dapat 

dilihat dalam uraian berikut ini. 

a. Kebersihan lahiriyah  

Dalam pengamalan kebersihan mempunyai segi-segi ibadah 

(ta‟abbudi) dan segi rasional (ta‟aqquli), seperti wudhu, mandi, 

membersihkan pakaian dan tempat. Perhatian Islam terhadap kebersihan 

dapat dilihat dari perintah bersuci sebelum melakukan ibadah shalat dan 

beberapa ibadah lain. sebagaimana firman Allah dalam sebagai berikut: 

 ٍْ سَاَقِِ وَا ََ ٌْ إِىَى اىْ ٌْ وَأيَْدِينَُ لََةِ ََاغْسِيىُا وُجُىهَنُ ٌْ إِىَى اىصه تَُ َْ ْىُا إِذاَ قُ ٍَ َِ آ ٌْ يَا أيَُّهَا اىهرِي سَحُىا بِسُءُوسِنُ  

                                                           
15

Kementerian Agama RI, op.cit.,  h. 211. 



13 

 

 

ٌْ إِىىَ  اىْنَعْبيَِْ وَأزَْجُينَُ  

Artinya :  

“Hai orang-orang yang beriman, apabila kamu hendak mengerjakan 

shalat, Maka basuhlah mukamu dan tanganmu sampai dengan siku, dan 

sapulah kepalamu dan (basuh) kakimu sampai dengan kedua mata 

kaki.”
16

 (Q.S. Al-Maidah : [5] 6). 

 

Perintah Allah pada ayat diatas, menunjukkan bahwa melakukan 

komunikasi dengan yang Maha Suci dalam bentuk shalat, seorang 

muslim mustilah mensucikan dirinya terlebih dahulu. begitu pentingnya 

mensucikan diri dalam ajaran Islam sehingga thaharah bukan saja 

merupakan sistem bersuci sebelum melakukan Ibadah, bahkan ada pula 

unsur pokok ibadahnya. Dengan adanya sistem bersuci dalam Islam itu 

menunjukkan bahwa Islam sangat menghendaki umatnya senantiasa 

dalam kondisi sehat dan sejahtera. 

Kebersihan adalah suatu kewajiban yang diperintahkan Nabi 

Muhammad Saw. Kepada pengikutnya, suci dan bersih adalah dasar dan 

sandi segala peraturan ajaran Agama Islam dan dibagi atas kebersihan 

rumah dan pekarangan, kebersihan pakaian dan badan, kebersihan makan 

dan minum, Thaharah yang berarti menjauhi segala yang kotor.  

Kebersihan membawa kepada keselamatan dan kesenangan apabila 

kita berpakaian akan memberi kesenangan kepada pemakainya dan orang 

yang ada di sekitarnya. Dan orang yang badannya bersih, pakaian dan 

tempatnya bersih akan merasakan suasana tenang, begitu juga orang yang 

berhubungan dengannya, juga ikut merasa tenang.  

                                                           
16

Ibid., h. 199. 



14 

 

 

Dengan demikian jelaslah bahwah kebersihan lahir membawah 

kepada ketentraman dan kebahagiaan. Dengan memahami betapa 

pentingnya kebersihan dan kesucian dalam Agama. Dapatlah dimengerti 

mengapa kebersihan dijadikan dasar dalam ajaran Islam. seperti 

dijelaskan Firman Allah dalam Q.S. Almudatsir(74):4-5 sebagai berikut: 

(5) سْ )وَ   جْزَ ََاهْجُ 4ثيَِابَلَ َطََهِّ ( وَاىسُّ  

Artinya :  

“Dan pakaianmu bersihkanlah.”
17

 (Q.S. Al-mudatsir : [74] 4-5). 

Kesucian dapat melahirkan pemikiran dan perasaan yang tenang 

akan mendorong melakukan perbuatan yang suci. sedangkan perbuatan 

suci akan membawah kepada keselamatan dan kesenangan. 

b. kebersihan yang berkaitan dengan kesehatan 

Islam sangat memperhatikan masalah kesehatan, para ulama besar 

mengemukakan pentingnya menjaga kebersihan dalam kaitannya, seperti 

Imam Musa Al-kazhim berkata bahwa mandi setiap hari membuat badan 

seseorang tetap tegap dan kuat.  

Selain perintah umum mengenai kebersihan, Islam juga memuji 

anjuran para Dokter dan pakar kesehatan, seperti memotong kuku, 

mencukur rambut, mencuci tangan sebelum makan, membersihkan 

lubang hidung dan membersihkan halaman rumah dan sebaginya. Nabi 

saw memerintahkan untuk menjaga kebersihan meliputi segala bidang. 

عَ  ٍَ ٌْ بِاىسهىَاكِ  سُ تهُُ ٍَ ُْ أشَُقه عَيَى اىْهاسِ لأَ تَِي اوَْلَ أَ هٍ ُ ُْ أشَُقه عَيَى أ صَلََةِ  مُوِّ  ىىَْلَ أَ  

                                                           
17

Ibid., h. 992. 



15 

 

 

Artinya:  

“Seandainya aku tidak memberatkan ummatku atau seandainya aku tidak 

memberatkan manusia niscaya aku perintahkan mereka bersiwak setiap 

kali sholat.”
18

 (HR. Bukhati dan Muslim). 

 

Dari uraian diatas dapat ditarik suatu kesimpulan bahwa kebersihan 

sangat penting dalam Isalm, hal ini dapat dibuktikan pada perhatian Islam 

terhadap aspek kebersihan dalam kehidupan umat manusia diatas bumi 

ini. 

E. Pembagian Jenis Thaharah 

Thaharah secara umum dibagi menjadi dua yaitu:  

a. Thaharah Hakiki  

Thaharah secara hakiki maksudnya adalah hal-hal yang terkait 

dengan kebersihan badan, pakain dan tempat shalat dari najis. Boleh 

dikatakan bahwa thaharah secara hakiki adalah terbebasnya seseorang 

dari najis. Seorang yang shalat dengan memakai pakaian yang ada noda 

darah atau air kencing, tidak sah shalatnya. Karena dia tidak terbebas dari 

ketidaksucian secara hakiki.  

Thaharah secara hakiki dilakukan dengan cara menghilangkan najis 

yang menempel, baik pada badan, pakaian atau tempat untuk melakukan 

ibadah. Caranya bermacam-macam tergantung jenis kenajisannya. Bila 

najis itu ringan, cukup dengan memercikkan air saja, maka najis itu 

dianggap telah lenyap. Bila najis itu berat, harus dicuci dengan air 7 kali 

dan salah satunya dengan tanah. Bila najis itu pertengahan, disucikan 

                                                           
18

Muhammad Ibrahim bin Abdullah, Inseklopedi Islam al-Kamil, Cet. IV (Jakarta Timur: 

Jati Negara, 2008), h. 590. 



16 

 

 

dengan cara mencucinya dengan air biasa, hingga hilang warna najisnya. 

Dan juga hilang bau najisnya. Dan juga hilang rasa najisnya. 

b. Thaharah Hukmi 

 Sedangkan thaharah secara hukmi maksudnya adalah sucinya kita 

dari hadats, baik hadats kecil maupun hadats besar (kondisi janabah). 

Thaharah secara hukmi tidak terlihat kotornya secara pisik. Bahkan boleh 

jadi secara pisik tidak ada kotoran pada diri kita. Namun tidak adanya 

kotoran yang menempel pada diri kita, belum tentu dipandang bersih 

secara hukum. Bersih secara hukum adalah kesucian secara ritual.  

Seorang yang tertidur batal wudhu‟-nya, boleh jadi secara pisik tidak 

ada kotoran yang menimpanya. Namun dia wajib berthaharah ulang 

dengan cara berwudhu‟ bila ingin melakukan ibadah ritual tertentu seperti 

shalat, thawaf dan lainnya.  

Demikian pula dengan orang yang keluar mani. Meski dia telah 

mencuci maninya dengan bersih, lalu mengganti bajunya dengan yang 

baru, dia tetap belum dikatakan suci dari hadats besar hingga selesai dari 

mandi janabah.  

Jadi thaharah secara hukmi adalah kesucian secara ritual, dimana 

secara pisik memang tidak ada kotoran yang menempel, namun seolah-

olah dirinya tidak suci untuk melakukan ritual ibadah. Thaharah secara 

hukmi dilakukan dengan berwudhu‟ atau mandi janabah. 

F. Pendapat ulama memakai bejana non muslim 



17 

 

 

Wahbah az-Zuhaili   berkata, "Makruh menggunakan bejana-bejana kaum 

musyrikin dan pakaian mereka berdasarkan riwayat Abu Tsa'labah Al- 

Khusyani RA dia berkata, 'Aku berkata, "Ya Rasulullah, kami berada di 

negeri ahli kitab dan kami makan dengan memakai bejana mereka. Beliau 

bersabda :  

ٌْ لََ تأَمُْيىُا َِي  هٌ  آّيِٰتَِهِ اءِ ثُ ََ ْْهَا بدُا ََاغْسِيىُهَا بِاىْ ٌْ تجَِدوُا عَ هُ ىَ َيِهَا مُيىُا إلَِه إِ  

Artinya : 

“Janganlah kamu makan di bejana-bejana mereka kecuali bila kamu terpaksa 

menggunakannya, maka cucilah bejana-bejana itu dengan air, kemudian 

makanlah dengan menggunakannyaa.” (HR.Bukhari dan Muslim). 

 

Selain itu, karena mereka tidak menghindari najis, maka itulah yang 

menyebabkan kemakruhannya. Jika dia berwudhu dari bejana mereka, perlu 

dicemati jiika mereka termasuk kalangan yang tidak terbiasa menggunakan 

najis, maka wudhunya sah. Karna Nabi SAW penah berwudhu dari bekal 

wanita musyrik. Umar RA pernah berwudhu dari kantong air milik seorang 

Nasrani. Juga, karena pada dasanrya bejana-bejana mereka suci. Jika mereka 

termasuk kalangan yang biasa menggunakan najis, maka dalam hal ini 

terdapat dua pendapat: Wudhunya sah, karena pada dasarnya bejana mereka 

suci dan Wudhudnya tidak sah, karena mereka terbiasa menggunakan najis, 

sebagaimana halnya kaum muslimin terbiasa menggunakan air yang suci." 

Pada zhahirnya bejana dan pakaian mereka najis." 

Hukum masalah dalam hal ini adalah makruh menggunakan bejana orang 

kafir dan pakaian mereka, baik itu di antara mereka ada Ahli Kitab maupun 



18 

 

 

lainya serta orang yang terbiasa menggunnakan najis  atau  pun  lainnya. 

Dalilnya adalah seperti yang dipaparkan oleh penulis berupa hadits dan Asy-

Syaf i berkata, "Terkait dengan celana mereka dan yang mereka kenakan di 

bagian dalam tubuh mereka aku lebih cenderurg berpandangan makruh". 

 Para penganut madzhab kami berkata "Bejana mereka yang digunakan 

untuk air lebih ringan kemakruhannya" Jika diyakini kesucian bejana atau 

pakaian mereka, para penganut madhzab kami berpendapat tidak makruh. 

Dengan demikianpenggunaanya sebagaimana pakaian muslim. Di antara yang 

menegaskan hal ini adalah Al-Mahamili dalam Al Majma‟, Al-Bandaniji, Al- 

Jurjani dalam Al- Balaghah, Al-Baghawi, penulis Al-Uddah penulis Al-

Bayan, dan lainnya. Kami tidak mengetahui ada perbedaan pendapat dalam 

hal ini.
19

 

G. Penelitian Terdahulu 

Sejauh ini, penelitian dan penulisan mengenai memakai bejana non 

muslim memang belum terlalu banyak dibahas, kajian yang membahas dari 

sisi hukumnya masih sedikit penulis temukan. Beberapa buku dan karya 

ilmiah yang membahas tentang memakai bejana non muslim belum terlalu 

banyak.  

Berdasarkan pencarian yang telah dilakukan, penulis menemukan 

beberapa karya ilmiah sebelumnya, seperti skripsi dan jurnal yang memiliki 

keterkaitan tema yang sama, yaitu:Tentang  

1. Hukum Menggunakan Atribut Non Muslim Oleh Siti Rahmilah 

Isnaeni (Analisi Fatwa Mui Nomor 56 Tahun 2016).  

                                                           
19

Yahya bin Syaraf an-Nawawi, op.cit., h. 566. 



19 

 

 

Dalam skripsi terdahulu ini menjelaskan pendapat MUI mengenai 

penggunaan atribut non muslim Majelis Ulama Indonesia dalam 

menetapkan fatwa no 56 tahun 2016 telah memberikan ketentuan hukum 

yaitu menggunakan atribut keagamaan non muslim haram dan mengajak 

menggunakan atribut keagamaan non muslim haram.  

Dasar dan metode fatwa MUI tentang diharamkannya 

menggunakan atribut keagamaan non muslim pertama menggunakan 

dasar Al-Qur'an, al-Hadits, Ijma, kaidah ushul fikih. Menggunakan 

atribut keagamaan non muslun ialah bertentangan dengan hukum dan 

prinsip-prinsip yang telah ditetapkan oleh Al-Qur'an, Hadıst dan Ijma', 

karena meskipun dalam Alqur'an dibolehkan bergaul dan berbuat baik 

kepada non muslim sebagaimana tercantum dalam surat Al-Mumtahanah 

(ayat 8) tetapi dengan tegas Allah melarang orang Islam untuk meniru 

dan mengikuti orang kafir serta tidak mencampurkan antara haq dan 

batıl. 

2. Korelasi Pengetahuan Materi Thaharah Dengan Kesadaran 

Menjaga Kebersihan Peserta Didik Kelas Viii Di Smp 

Negeri 6 Parepare (Oleh: Ahmad.K). 

3. Pentingnya Pengetahuan Thaharah Dan Pengamalannya Bagi 

Masyarakat Tani Dusun Ma’lengu Kecamatan Bontolempangan 

Kabupaten Gowa, (Oleh: Sirajuddin). 

Namun, terdapat perbedaan antara skripsi dan yang akan diteliti. 

Persamaannya adalah sama-sama terdapat pembahasan yang membahas 



20 

 

 

tentang hukum mengenai thaharah. Dari segi fokus pembahasan dan objek 

penelitian. Serta tema masing-masing penelitian tersebut berbeda. skripsi ini 

memfokuskan kepada pembahasan metode istinbath hukum terhadap dua 

tokoh ulama. Sedangkan penelitian terdahulu meneliti tata cara thaharah. 

Terdapat perbedaan karna  yang akan diteliti fokus membahas hukum 

memakai bejana non muslim serta menjadikan dua tokoh imam mazhab 

sebagai objek penelitian. 

Berdasarkan paparan dari penelitian terdahulu, dapat disimpulkan bahwa 

di Penelitian terdahulu tidak terdapat pembahasan yang spesifik terhadap 

hukum  memakai bejana non muslim, oleh sebab itu, perlu dilakukan 

penelitian. 



 

 

21 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN  

 

A. Jenis Penelitian 

 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif. Sesuai dengan objek kajian 

skripsi ini, maka penelitian termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan 

(Library Research). Menurut Mahmud dalam bukunya Metode Penelitian 

Pendidikan menjelaskan bahwa penelitian kepustakaan yaitu jenis penelitian 

yang dilakukan dengan membaca buku-buku atau majalah dan sumber data 

lainnya untuk menghimpun data dari berbagai literatur, baik perpustakaan 

maupun di tempat-tempat lain.
20

 

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa penelitian kepustakaan 

tidak hanya kegiatan membaca dan mencatat data-data yang telah 

dikumpulkan. Tetapi lebih dari itu, peneliti harus mampu mengolah data yang 

telah terkumpul dengan tahap-tahap penelitian kepustakaan. 

B. Pendekatan Penelitian 

Penulis menggunakan pendekatan kualitatif, yaitu penelitian yang 

menghasilkan prosedur analisis yang tidak menggunakan prosedur statistik 

atau cara kuantifikasi lainnya. Penelitian kualitatif pada dasarnya merupakan 

suatu proses penyelidikan yang mirip dengan pekerjaan detektif, dari  sebuah- 

penyelidikan akan dihimpun data-data utama sekaligus data tambahannya. 

                                                           
   

20
Mahmud, Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung: CV Pustaka Setia, 2011), h. 31. 



22 

 

 

Jadi penelitian dengan menggunakan pendekatan kualitatif maka hasil yang 

diperoleh berupa data yang berwujud kata-kata tertulis.
21

 

Penelitian ini merupakan penelitian hukum, maka selain menggunakan 

pendekatan kualitatif juga menggunakan pendekatan perbandingan hukum 

(Comparative Approach). Dalam hal ini, pendekatan perbandingan digunakan 

untuk membandingkan pendapat dari Wahbah az-Zuhaili   Dan Muhammad 

Bin Shalih Al-Ustaimin tentang hukum memakai bejana non muslim. 

C. Sumber Data 

Data yang dipergunakan dalam penelitian ini adalah data primer maupun 

sekunder yang telah tersedia di perpustakaan yang berhubungan dengan 

masalah yang dibahas. Artinya seluruh data dikumpulkan dan diperoleh dari 

hasil penelitian bahan-bahan bacaan sumber data yang berkenaan dengan 

masalah tersebut. 

Sumber data tersebut diklarifikasikan kepada tiga bagian: 

1. Sumber primer adalah sumber data pokok yang langsung dikumpulkan 

peneliti dari objek penelitian. Sumber data yang digunakan dalam 

penyusunan dan penulisan skripsi ini yaitu dengan membaca dan mengutip 

data-data dalam Mazhab Syafi‟i seperti kitab Al Mu’tamad Karya Wahbah 

az-Zuhaili  , juga karya dari mazhab hambali seperti kitab al-mumti karya 

Muhammad Bin Shalih Al-Ustaimin. 

2. Sumber sekunder adalah sumber data tambahan yang menurut peneliti 

menunjang data pokok. Adapun sumber sekunder pada penelitian ini yaitu, 

                                                           
21

Afifudin, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Pustaka Setia, 2012), h. 129. 

 



23 

 

 

kitab fikih muqaran, kitab Bidayatul Mujtahid karya Ibdu Rusyd, dan 

bahan hukum pelengkap dari buku-buku yang berkaitan dengan penelitian, 

yang penulis lakukan yaitu kitab-kitab yang ditulis oleh beberapa kalangan 

maupun artikel dan jurnal yang berhubungan dengan topik kajian yang 

diteliti serta bahan bahan lainnya yang turut menunjang serta mendukung 

kegiatan penelitian ini. 

3. Bahan hukum tersier, yaitu buku-buku yang dijadikan sebagai data 

pelengkap, kamus dan beberapa buku yang menjelaskan bahan hukum 

primer dan bahan hukum sekunder. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data adalah cara yang dipakai untuk 

mengumpulkan informasi atau fakta-fakta di lapangan. Teknik pengumpulan 

data merupakan langkah yang paling strategis dalam penelitian karena tujuan 

utama penelitian adalah mendapatkan data. Tanpa mengetahui dan menguasai 

teknik pengumpulan data, kita tidak akan mendapatkan data yang memenuhi 

standar data yang ditetapkan. Teknik pengumpulan data yang digunakan 

peneliti adalah metode Library Research, yaitu studi kepustakaan. 

Metode kepustakaan adalah penelitian yang dilakukan dengan cara 

membaca buku-buku atau majalah dengan sumber data lainnya dalam 

perpustakaan. Kegiatan penelitian ini dilakukan dengan menghimpun data 

dari berbagai literatur, yang dipergunakan tidak terbatas hanya pada buku-

buku, tetapi dapat juga berupa bahan-bahan dokumentasi, majalah-majalah, 



24 

 

 

koran, dan lain-lain.
22

 Metode penelitian ini tidak menuntut kita mesti terjun 

kelapangan melihat fakta langsung sebagaimana adanya. Dalam ungkapan 

Nyoman Kutha Ratna, metode kepustakaan adalah peneliti yang 

pengumpulan datanya dilakukan melalui tempat-tempat penyimpanan hasil 

penelitian, yaitu perpustakaan.  

E. Metode Analisis Data 

Data yang telah peneliti peroleh akan disusun dan dianalisa 

menggunakan metode deskriptif-komparatif. Peneliti menggunakan dua 

metode tersebut untuk melakukan pelacakan dan analisis terhadap biografi, 

pendapat, dan metodologi yang digunakan pendapat Wahbah az-Zuhaili   Dan 

Muhammad Bin Shalih Al-Ustaimin. Kemudian, peneliti melakukan 

perbandingan antara pendapat pendapat Wahbah az-Zuhaili   Dan Muhammad 

Bin Shalih Al-Ustaimin tentang hukum memakai bejana non muslim. 

Untuk melakukan pendalaman lebih lanjut dan perbandingan lebih 

mendalam mengenai pemikiran tokoh yang satu dengan tokoh yang lain 

dengan menggunakan metode deskriptif-komparatif ini adalah dengan cara 

menganalisis data yang sudah diuraikan, setelah itu dilakukan suatu 

perbandingan, yakni melihat sisi persamaan dan perbedaan antara tokoh yang 

satu dengan tokoh yang lain dan kemudian dilakukan penyimpulan.

                                                           
 
22

Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2016), h. 

31. 



 

 

54 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

  Setelah membaca, memahami, mengkaji dan menganalisis 

pendapat Wahbah az-Zuḥaili dan Muhammad Bin Shaleh Al- Utsaimin 

tentang hukum memakai bejana non-Muslim, maka penulis menyimpulkan: 

1. Wahbah az-Zuḥaili, tokoh besar mazhab Syafi‟i, berpendapat bahwa 

hukum menggunakan bejana milik non-Muslim adalah makruh, bukan 

haram. Hal ini karena orang non-Muslim, khususnya kaum musyrik dan 

Ahlul Kitab, sering kali tidak menghindari najis. Namun, apabila terbukti 

bejana tersebut najis, maka penggunaannya menjadi haram secara 

mutlak. Jika tidak ada bukti kenajisan, hukumnya tetap makruh sebagai 

bentuk kehati-hatian. Pandangan ini menegaskan prinsip menutup jalan 

menuju yang haram. 

2. Muhammad bin Shalih al-Utsaimin, ulama mazhab Hanbali, memberikan 

pandangan yang lebih longgar dan praktis. Menurutnya, hukum asal 

segala sesuatu adalah suci, sehingga penggunaan bejana non-Muslim 

diperbolehkan, kecuali bila ada bukti nyata bahwa bejana itu terkena 

najis. Jika ragu, solusinya cukup dengan mencuci bejana tersebut 

sebelum digunakan. Pendekatan ini lebih sesuai dengan prinsip 

kemudahan dan menghilangkan kesulitan dalam syariat Islam. 

 

 



55 

 

 
 

3. Perbedaan pendapat yang terjadi antara Wahbah az-Zuḥaili dan 

Muhammad bin Shalih al-Utsaimin terjadi karena berbeda dalam 

memahami hadits yang sama. Kedua pandangan ini menunjukkan 

keseimbangan antara menjaga kesucian (dengan kehati-hatian) dan 

kemudahan dalam kehidupan sosial. Pendapat yang paling relevan pada 

masa kini menurut penulis adalah pendapat Muhammad bin Shalih al-

Utsaimin dinilai lebih aplikatif karena memungkinkan interaksi sosial 

yang lebih luas tanpa meninggalkan prinsip kesucian Islam. Namun, 

pandangan Wahbah az-Zuḥaili tetap penting sebagai pengingat agar umat 

tetap waspada terhadap potensi najis. Dengan demikian, penelitian ini 

menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan antara kehati-

hatian dalam ibadah dan kemudahan dalam muamalah sehari-hari. 

B. Saran  

1. Hendaknya tidak bersikap fanatik terhadap pendapat seorang ulama atau 

guru, Apalagi jika kita adalah orang yang berpendidikan dan terkhusus 

lagi pada mahasiswa perbandingan mazhab. Perbedaan adalah hal yang 

biasa, sikap toleransi lah yang sangat diutamakan, selagi hal tersebut 

tidak bertentangan dengan syariat. Jika kita bersifat fanatic maka diri kita 

juga akan terhambat dalam mengikuti perkembangan zaman. 

2. Setiap pendapat yang dikemukakan di atas merupakan salah satu bentuk 

pemahaman. Diharapkan kepada masyarakat tidak kaku dalam 

memahami pendapat orang lain, yang mengklaim bahwa pendapat 

tersebut adalah satu satunya pendapat yang paling benar. 



56 

 

 
 

3. Diharapkan agar skripsi ini bermanfaat bagi pembaca, terutama bagi 

rekan-rekan seperjuangan di Fakultas Syariah Program Studi 

Perbandingan Madzhab, terkhususkan bagi penulis sendiri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

57 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

1. BUKU 

 

Abbas, Mustafa, Sa‟id al-Khin. Haula Ilm Ushul al-Fiqh; Tarikhuhu wa 

Tathawwuruhu, Terjemahan: Muhammad Misbah dan M. Hum dengan 

judul “Sejarah Ushul Fiqh”, Jakarta: Pustaka al Kautsar, 2014. 

 

Abbas, Sirajuddin. Thabaqat A-Syafi’iyah, Ulama Syafi’i dan Kitab-Kitabnya 

dari Abad ke Abad, Jakarta: Pustaka Tarbiyah, 1975. 

 

Abi Walid, Muhammad bin Ahmad bin Muhammad bin Ahmad bin Rusyd al-

Qurthubi, Bidayat al-Mujtahid Wanihayat al-Muqtashid, Juz. 1, 

Beirut: Dar al-Fikr, 2004. 

Afifudin, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: Pustaka Setia, 2012.  

Al-Bankani, Abu Anas Majid. Perjalanan Ulama Menuntut Ilmu, Jakarta: 

Darul Falah, 2006. 

Al-Ghazali. Ihya `Ulum ad-Din bandung ; Darul Falah, 2018. 

Al-Ḥusaini, Muḥammad Ali. al-Jurjani al-Hanafi, at-Ta`rifāt Beirut: Dar al-

Kutub al- `Ilmiyyah, 2003. 

Al-Jabiriy, Abid. Mausu’ah Abdurrahman Assa‟di, Makkah: Dar Qalam 

Maktabah Makkah al-Mukarramah, 1423. 

 Al-Khattan, Abdurrahman Ibn Hayyat. Ulama Unaizah, Makkah: Dar al-

Ilmi, 1427. 

Al-Maliki, Alawi, abbas. Ibanatul Ahkam Mesir: Dar Alamiyyah 1975. 

Al-Maraghi dan  Abdullah Mustafa. Fath Al-Mubin fi Tabaqat al-Ushulliyyin: 

Pakar-Pakar Fiqh Sepanjang Sejarah, terj. Hussein Muhammad, 

cet.1, Yogyakarta: LKPSM, 2001. 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir Al-maraghi, jus 6, semarang : Toha 

Putra, 1988. 

Al-Syirazi,  Abu Ishaq. al-Muhadzdzab Fi Fiqh al-Imam al-Syafi‘i, Dar al 

Kutub al-„Ilmiyyah, 1995. 

Al-Utsaimin. Syarh al-Mumti’  Mesir: Darr Ibnu al-Jauzi, 1999. 

An-Nawawi, Yahya bin Syaraf. al-Majmu’ Syarah al-Muhadzdzab,Jakarta 

:pustaka Azzam, 2010. 



58 

 

 
 

Azra,  Azyurmadi. Pandangan Islam Indonesia Tentang Umat, Kewargaan, 

dan Kepemimpinan non-Muslim Bandung: Mizan, 2015. 

Ibn Hazm al-Andalusi, Ali ibn Ahmad. al-Nubadz fi Ushul al-Fiqh al-Zahari, 

Beirut: Dar Ibn Hazm, 1993. 

Ibrahim, bin, Abdullah, Muhammad. Inseklopedi Islam al-Kamil Cet. IV,  

jakarta Timur; Jati Negara, 2008. 

Katsir, Ibnu. al-Bidayah wa An-Nihayag terj. Misbah, Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2012. 

Kementerian Agama RI, al-quran dan Terjemahnya, semarang: Putra Toha, 

2006. 

Khalikan, Ibn. Wafayat al-A’yan wa Anba’u Abna’I al-Zaman, terj. Hasan,  

Jilid I, Beirut: Dar al-Tsaqafah, 1970. 

Mahmud. Metode Penelitian Pendidikan, Bandung: CV Pustaka Setia, 2011. 

Razak, Nasaruddin. Dienul Islam, cet.11:Bandung, al-Ma‟rif, 1993. 

Rusyd, Ibnu. Bidayatul Mujathid, Mesir : Dar Alamiyyah 1975. 

Sabiq, Sayyid. Fikih Sunnah, Bandung PT Alima anf: 2003. 

Sunggono, Bambang. Metodologi Penelitian Hukum, Jakarta: Rajawali Pers, 

2016.  

Syalthut, Mahmud. Fiqhi Tujuh mazhab, cet. Pertama, Bandung : CV Pustaka 

Setia, 2000. 

Uwaidah, Kamil, Muhammad. Fiqih Wanita cet. XXVIII, Jakarta: Pustaka al 

Kautsar, 2008. 



 

 

57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LAMPIRAN 

 



 

 

57 

 



 

 

58 

 

BIOGRAFI PENULIS 

 Nama Nikmat Martua Nasution adalah anak dari 

pasangan suami istri Hayat Halomoan Nasution dan Nur 

Ainun Siregar, anak kedua dari enam bersaudara, lahir di 

desa Pagaran Silindung kecamatan Lubuk Barumun 

kabupaten Padang Lawas,  pada tanggal 27 Januari 2003. 

Saat ini beralamat di perumahan Darco Lestari kecamatan 

Tambang kabupaten Kampar. Jenjang pendidikan pertama 

kali ditempuh oleh penulis adalah pendidikan sekolah 

dasar SDN 0106 Sibuhuan Jae. Kemudian penulis melanjutkan studi di pondok 

pesantren Musthafawiyah Purbabaru Sumatera Utara jenjang SMP sampai SMA. 

Setelah itu, penulis melanjutkan studi ke Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, Fakultas Syariah dan Hukum, Program Studi Perbandingan Mazhab. 

 “Ubahlah Segala Ketakutan Menjadi Kekuatan Untuk Menyambut 

Perubahan” berbekal motto hidup inilah penulis resmi menjadi mahasiswa 

akademik. Serta berkat do'a, kerja keras serta dukungan penuh dari keluarga 

tercinta, dan teman-teman serta bimbingan dosen akademik bapak H. M. Abdi al-

Maktsur, M.A dan dosen-dosen Fakultas syariah dan hukum sehingga penulis 

dapat menyelesaikan skripsi ini dengan judul:  

“Hukum Memakai Bejana Non Muslim Menurut Wahbah az-Zuhaili 

dan Muhammad bin Shalih al- Utsaimin”   

Dan Alhamdulillah atas anugerah hidayah dan Rahmat Allah SWT, 

akhirnya penulis dapat meraih dan menyandang gelar Sarjana Pendidikan (S.H). 

 


