
    PEMAHAMAN MAHASISWA FAKULTAS 
USHULUDDIN UIN SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

TENTANG ISLAM LIBERAL DI INDONESIA 
 

SKRIPSI 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) Pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

 

 

 

DISUSUN OLEH: 

SALWAA ADZ DZAHRA 

NIM: 12230121741 

  

Pembimbing I 

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag 

Pembimbing II 

Dr. Sukiyat, M.Ag 

 

AQIDAH DAN FILSAFAT ISLAM 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGRI SULTAN SYARIF 

KASIM RIAU 

1447 H./2026 M. 

NO. 27/AFI-U/SU-S1/2026 













ii

MOTTO  

“Berpikir kritis adalah kewajiban intelektual, menjaga akidah adalah tanggung 

jawab moral.” 

“Akal adalah fondasi, dan agama adalah bangunan; apa yang tidak memiliki 

fondasi akan runtuh, dan apa yang tidak memiliki bangunan akan sia-sia.” 

(Imam Al-Ghazali) 

“Sapere aude! Beranilah menggunakan akal budimu sendiri.” 

(Immanuel Kant)  

(QS. An-Najm: 39) 

ْ�َ��نِ اِ�� َ�� َ�ٰ�� ٣٩۝ ۙ� وَانَْ ��ْ�َ� ِ�ْ�ِ  

“Apa yang diperoleh manusia selalu sepadan dengan usaha yang ia 

pertaruhkan.”  

“Do your best at opportunity that you have” 

 



iii

KATA PERSEMBAHAN 

Segala puji hanyalah milik Allah SWT, Dzat Yang Maha Ada ketika tiada 

sesuatu pun bernama ada, dan Maha Kekal ketika segala yang tampak kembali 

sirna. Kepada-Nya bermula segala niat, dan kepada-Nya pula segala ikhtiar 

berlabuh. Dengan kehendak-Nya yang lembut namun pasti, penulis dituntun 

menyusuri jalan pencarian, jalan yang tidak selalu terang, namun selalu bermakna, 

hingga pada satu titik kepasrahan, skripsi ini dapat diselesaikan. Karya ini, yang 

berjudul “Pemahaman Mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau Tentang Islam Liberal di Indonesia”, bukan sekadar himpunan kata dan kajian 

ilmiah, melainkan catatan kecil dari perjalanan seorang hamba yang belajar 

mengenal batas dirinya di hadapan keluasan ilmu-Nya. 

Shalawat dan salam semoga senantiasa mengalir kepada Nabi Muhammad 

SAW, kekasih Allah dan poros semesta makna, yang melalui cahaya risalahnya 

mengajarkan bahwa ilmu sejati tidak meninggikan ego, melainkan merendahkan 

hati. Dalam jejak langkah beliau, manusia diajak memahami bahwa pencarian ilmu 

adalah bentuk ibadah, dan bahwa setiap huruf yang ditulis dengan niat yang lurus 

dapat menjadi jalan mendekat kepada Allah. Semoga kita semua digolongkan 

sebagai umat yang kelak memperoleh syafaat beliau di hari ketika tak ada yang 

tersisa selain amal dan rahmat-Nya. 

Skripsi ini lahir dari kesadaran bahwa manusia hanyalah pejalan di antara 

kemungkinan dan keterbatasan. Di balik setiap paragraf, ada doa yang dipanjatkan 

dalam sunyi; di balik setiap kalimat, ada lelah yang dipeluk dengan sabar. Ketika 

akal mencapai batasnya, penulis belajar bahwa pertolongan Allah hadir bukan 

selalu dalam bentuk kemudahan, melainkan dalam kekuatan untuk bertahan. Maka 

dengan kerendahan hati, penulis menyampaikan rasa terima kasih yang terdalam, 

seraya memohon semoga Allah SWT melimpahkan ridha-Nya kepada mereka yang 

menjadi wasilah hadirnya karya ini: 

1. Kedua orang tua tercinta, yang oleh Allah dijadikan poros kehidupan dan 

sumber keteguhan penulis. Ayahanda Muliadi, yang menjelma sebagai 

kekuatan, sebagai jalan tempat jiwa penulis belajar berdiri, dan sebagai satu-

satunya janji yang berani penulis agungkan atas nama Tuhan, janji untuk 

tetap teguh, dan bertahan di tengah ujian. Dari ketenangan dan keteguhan 



iv

beliau, penulis belajar bahwa diam dapat menjadi keyakinan, dan kesabaran 

adalah bentuk iman yang paling sunyi. Dan Ibunda tersayang Wisma 

Dewita, yang menjelma menjadi separuh   penulis,  menjadi nyawa yang 

menghidupkan langkah, menjadi keyakinan yang menenangkan, dan 

menjadi cahaya yang mengarahkan. Ia adalah satu-satunya cinta yang berani 

penulis agungkan atas nama Tuhan, cinta yang memberi tanpa menuntut, 

yang hadir tanpa syarat, dan yang tetap tinggal meski dunia menjauh. Dari 

keduanya, penulis pertama kali mengenal Tuhan melalui cinta. Dalam 

keikhlasan memberi, mereka mengajarkan bahwa pengabdian sejati lahir 

dari ketulusan. Pengorbanan yang jarang disuarakan, kasih sayang yang tak 

pernah habis, serta keteguhan yang senantiasa menguatkan, menjadikan 

mereka sebab yang Allah pilih agar penulis tetap tegak ketika langkah terasa 

goyah. Kasih, sabar, dan ketulusan mereka menjadi cahaya penuntun dalam 

perjalanan panjang perjuangan akademik ini hingga penulis sampai pada 

tahap ini. 

2. Adik tersayang, Habib Ali Al-Hasby dan Muhammad Abdan Syakuro, yang 

kehadirannya menjadi pengingat bahwa setiap perjalanan tidak berhenti 

pada diri sendiri, melainkan berlanjut pada harapan yang dititipkan. Dalam 

senyum dan kebersamaan mereka, penulis menemukan makna penguatan 

yang sunyi dalam canda yang sederhana, terselip daya dorong yang menjaga 

langkah agar tetap bergerak. Dukungan yang tulus dan kehadiran yang apa 

adanya menjadi pengikat semangat, menguatkan penulis untuk tidak 

menyerah di tengah perjalanan. Dan Alm. Gharra Adinda Zahadan, yang 

meski lebih dahulu kembali kepada Pemilik kehidupan, tetap hadir sebagai 

cahaya dalam ingatan dan doa. Kepergiannya mengajarkan bahwa cinta 

tidak pernah benar-benar berakhir, melainkan berubah rupa menjadi 

pengingat dan penguat. Dari namanya, penulis belajar tentang keikhlasan 

dan tentang harapan yang tetap hidup meski raga telah tiada. Harapan 

penulis terpatri sederhana namun dalam semoga adik-adik penulis 

melangkah lebih jauh, tumbuh lebih baik, dan mencapai kebaikan yang 

melampaui penulis. Dan semoga setiap langkah penulis hari ini menjadi 

jawaban atas doa dan harapan yang penulis yakini dipanjatkan oleh adik 



v

yang telah mendahului, menjadi pengikat janji untuk terus berjalan dengan 

penuh makna. 

3. Ibu Rektor, Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., SE., M.Si., AK., CK., beserta 

seluruh jajarannya, Ibu Dekan, Bunda Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag., beserta 

seluruh jajarannya, Ketua Program Studi, Bunda Dr. Khairiah, M.Ag.,  yang 

telah membuka ruang bagi tumbuhnya ilmu dan menyediakan jalan agar 

pencarian akademik dapat berlangsung dalam keteraturan, keteduhan, dan 

martabat keilmuan. Di bawah kepemimpinan beliau, iklim akademik terjaga 

sebagai ladang tempat nalar diasah dan adab keilmuan ditumbuhkan. 

4. Ibu Dosen Pembimbing I, Bunda Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag., dan Bapak 

Dosen Pembimbing II, Ustadz Dr. Sukiyat, M.Ag., yang dengan kesabaran 

dan keluasan hati membimbing penulis melintasi batas-batas kebingungan. 

Dalam setiap arahan dan koreksi, penulis tidak hanya diajak merapikan 

susunan kata dan nalar, tetapi juga dilatih untuk menundukkan ego, menata 

niat, dan membuka ruang belajar yang lebih luas. Dari keteladanan beliau 

berdua, penulis belajar bahwa bimbingan sejati bukan sekadar mengarahkan 

tulisan menuju kesempurnaan, melainkan menuntun jiwa agar tetap rendah 

hati dalam menempuh jalan ilmu. 

5. Seluruh dosen dan staf akademik, diantaranya Prof. Dr. HM Arrafie Abduh 

M.Ag selaku dosen serta Penasehat Akademik Penulis, Drs. H. Iskandar 

Arnel, MA, Ph.D,  Prof. Dr. Afrizal M.Ma, Prof. Dr. H. Kasmuri, M.A, Dr. 

Irwandra, MA, Prof Dr. Wilaela, M. Ag, Drs. Saifullah, M.Us, H. Abd. 

Gofur M.Ag, Dr. H. Saidul Amin yang telah menanamkan ilmu dan adab, 

serta melayani dengan ketulusan, sehingga perjalanan studi ini dapat dilalui 

dengan penuh makna. 

6. Kepada seluruh keluarga besar, yang senantiasa menghadirkan dukungan, 

penguatan, dan harapan terbaik, penulis haturkan rasa terima kasih yang 

tulus. Alm. Nenek dan Gayek, serta Kakek dan Nenek, yang telah lebih 

dahulu berpulang, namun jejak kasihnya menetap sebagai ingatan masa 

kecil yang hangat dan utuh, menjadi akar yang menguatkan perjalanan 

penulis hingga hari ini. Etek Reni, Mamak, Ibu, Wawak Sumiati, dan 

Wawak Kamirah, yang dengan kehadiran dan perhatiannya menghadirkan 



vi

rasa pulang, menjaga ikatan keluarga sebagai ruang aman untuk berbagi dan 

bertumbuh. Fitri Annisa, sahabat kecil yang tumbuh bersama waktu, yang 

senantiasa menghadirkan motivasi serta doa yang tulus dan hangat, menjadi 

pengingat bahwa kepercayaan dan kesetiaan dapat bertahan melintasi jarak 

dan perubahan. Afwa Yunara, S.Pd., yang senantiasa bersedia direpotkan 

oleh cerita-cerita dan pertanyaan acak penulis, menjadi pendengar setia 

yang menghadirkan kelegaan dan kehangatan. Bemi Tiyasna, S.Pt., yang 

dengan ketulusan terus menyertakan doa dan nasihat terbaik, menjadi 

pengingat untuk tetap berjalan dalam kebaikan dan kesabaran. Nitra Lastika 

Wulan Sari, S.Pd., beserta tiga bocil kesayangan, Alifah Zanyah 

Khairunnisa, Athallah Rayhan Shakiel, dan Athaya Syauqi Al Ghiffari yang 

menghadirkan keceriaan, tawa, dan kesederhanaan, menjadi penghibur 

sekaligus penyeimbang di tengah keseriusan perjalanan penulis. Dan 

kepada seluruh keluarga besar lainnya, yang tidak dapat penulis sebutkan 

satu per satu, namun senantiasa hadir dalam doa, perhatian, dan kasih yang 

menguatkan, penulis sampaikan rasa terima kasih yang sedalam-dalamnya. 

7. Sahabat-sahabat seperjuangan, yang Allah pertemukan, tempat lelah dibagi 

dan harapan disemai. Di antara mereka, Dewi Cahyarani, yang 

menghadirkan keceriaan sekaligus kegelisahan intelektual melalui 

pertanyaan-pertanyaan filosofisnya, pertanyaan yang tidak selalu meminta 

jawaban cepat, namun mengajak kami berhenti sejenak, berpikir lebih 

dalam, dan merasakan hangatnya dialog. Dalam kesederhanaannya, ia 

senantiasa hadir dengan kesukarelaan, bahkan ketika penulis berada dalam 

kondisi sakit, tanpa keluh, tanpa jarak. Bersamanya, Adelia, sang pengamat 

yang tenang, yang kerap menjadi penutup dari rangkaian tanya, jawabannya 

hadir dengan kejernihan dan nalar yang paling membumi, mengheningkan 

suasana karena ketepatannya, sekaligus menjadi pengingat akan kebaikan 

yang perlu dijaga bersama. Kemudian Putri Anggraini, yang dengan 

keyakinan dan daya juangnya menularkan semangat untuk menyelesaikan 

setiap tugas dan skripsi ini, seseorang dengan kemauan yang besar, yang 

tidak hanya ingin melangkah sendiri, tetapi juga menarik tangan temannya 

agar dapat sampai pada garis akhir bersama. Dan Sabilatul Hanifah, 



vii

penghangat suasana dengan kata-katanya yang menenangkan, yang hadir 

sebagai jeda dari penat, serta dengan usahanya yang senyap namun luar 

biasa, mengajarkan bahwa ketulusan sering kali bekerja dalam diam. 

Bersama mereka, penulis belajar bahwa lelah akan terasa ringan ketika 

dibagi, dan bahwa kebersamaan adalah salah satu bentuk rahmat yang 

paling nyata. 

8. Sahabat-sahabat tersayang, yang Allah hadirkan sebagai penaut langkah dan 

penguat jiwa dalam perjalanan panjang penulis. Nur Halimah, adik 

sekaligus teman di rumah, yang kehadirannya menghadirkan keakraban, 

kesederhanaan, dan rasa pulang. Abidah Khasanah, sahabat seorganisasi, 

yang selalu menghadirkan dukungan bukan hanya melalui kata, tetapi juga 

melalui tindakan nyata, mengajarkan arti kebersamaan dalam ikhtiar dan 

pengabdian. Armelia Suryaputri, Rabiah Al-Adawiyah, dan Irva Yanti, 

S.Ag., sahabat seasrama yang menemani penulis di awal tahun perkuliahan, 

bersama mereka, penulis belajar menata rindu, berbagi cerita, dan 

menumbuhkan kemandirian dalam suasana kebersamaan. Serta Debby 

Ayurahmah Novrilianty, sahabat Kuliah Kerja Nyata, yang menjadi teman 

seperjalanan dalam belajar mengabdi, berbagi tawa dan tanggung jawab, 

serta menghadirkan makna kebersamaan di tengah pengabdian kepada 

masyarakat. Lalu Tia Gusfaningsih, sahabat seperjalanan dalam satu tempat 

mengaji, yang hingga kini tetap setia mengiringi langkah penulis melalui 

doa dan dukungan yang tulus. Dari ruang-ruang kecil tempat ayat-ayat 

dahulu dilantunkan, tumbuh ikatan yang melampaui waktu, ikatan yang 

tidak selalu hadir dalam raga, namun menetap dalam keyakinan dan 

pengharapan. 

9. Kepada sahabat-sahabat sejak bangku Sekolah Menengah Pertama, yang 

hingga kini tetap hidup dalam lintasan doa dan ingatan penulis. Dwie Vania 

Hutagalung, yang masih berjalan seiring dengan penulis melalui raga, 

semangat, serta doa-doa yang setia menyertai setiap langkah. Bersamanya, 

perjalanan terasa lebih ringan karena ditempuh dalam keyakinan bahwa 

persahabatan tidak lekang oleh waktu. Kepada empat sahabat lainnya, yang 

meski raga telah menempuh arah berbeda dalam meraih mimpi dan masa 



viii

depan, kebersamaan itu tetap berdenyut dalam rasa. Kasih Della, yang kini 

berada di kampung halamannya, dengan ketekunan dan harapannya tengah 

merajut masa depan yang indah. Rizky Ramadhana Putra, yang beberapa 

waktu lalu telah menghadirkan kehangatan dan ketenangan melalui 

percakapan yang mampu meredam sesak dan kegelisahan penulis dengan 

pengalamannya dan darinya penulis menemukan kebahagiaan lewat canda-

canda kecil yang sederhana. Andre Jhonneron Malau, yang kini berjuang di 

tanah Batam, meniti kerja dan harapan demi keinginannya. Sosok yang 

kerap mengundang kejengkelan lewat keusilannya, namun justru darinya 

penulis sering menemukan tawa yang jujur dan kebahagiaan yang 

sederhana. Dan Habiburrahman, yang setia menetap di kota tempat 

persahabatan ini bermula yaitu Kota Dumai yang kini tengah berikhtiar 

menapaki jalan perkuliahannya. Mereka semua adalah pengingat bahwa 

persahabatan sejati tidak selalu menuntut kehadiran raga, melainkan 

ketulusan rasa yang tetap tinggal, tumbuh, dan menguatkan dari kejauhan. 

10. Kepada teman-teman Aqidah dan Filsafat Islam angkatan 2022, yang telah 

menjadi ruang tumbuh dan perjumpaan selama perjalanan perkuliahan 

penulis. Resty Julfajri, yang dengan tawanya menghadirkan keringanan di 

tengah hari-hari yang padat, serta Arsy Juliani, yang kehadirannya turut 

mewarnai dinamika belajar dan kebersamaan. Bersama seluruh teman-

teman yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, mereka telah menjadi 

bagian dari mozaik kenangan yang menghidupkan hari-hari perkuliahan, 

tempat tanya tumbuh, pikiran diasah, dan persahabatan dipelihara. Dan 

kepada para informan yang dengan kerelaan hati bersedia menjadi 

responden dalam penelitian ini, penulis menyampaikan terima kasih yang 

mendalam. Kesediaan mereka berbagi waktu, pengalaman, dan pandangan 

menjadi jembatan penting yang memungkinkan penelitian ini dapat tersusun 

dan diselesaikan dengan baik. 

11. Kucing kesayangan, Cicing, Imai, Comot dan lainnya. Makhluk kecil yang 

Allah titipkan sebagai teman dalam sunyi. Dalam diamnya, ia mengajarkan 

hadir tanpa tuntutan, dalam keheningannya, ia mengingatkan bahwa 



ix

ketenangan adalah anugerah bagi jiwa yang bersedia berhenti sejenak dari 

hiruk-pikuk dunia. 

12. Dan yang terakhir, kepada penulis sendiri, Salwaa Adz Dzahra, yang telah 

memilih untuk bertahan ketika jalan terasa panjang dan sunyi. Diri yang 

belajar menerima lelah tanpa membenci proses, yang perlahan memahami 

bahwa jatuh bukan tanda kegagalan, melainkan bagian dari cara Tuhan 

mengajarkan makna kembali berdiri. Penulis yang pernah ragu, pernah 

goyah, namun tidak menyerah pada keputusasaan. Dalam keterbatasan dan 

kebingungan, ia tetap melangkah kadang tertatih, kadang tertunda. namun 

selalu berusaha jujur pada niat dan setia pada tujuan. Dari air mata yang 

jatuh dalam diam hingga doa-doa yang terucap lirih, ia belajar bahwa 

kekuatan tidak selalu lahir dari keberanian yang lantang, melainkan dari 

kesediaan untuk terus berjalan meski takut.   Kepada diri ini, terima kasih 

karena telah sabar menunggu waktu Tuhan, karena telah berani belajar, 

berubah, dan memaafkan diri sendiri. Semoga segala lelah menjadi saksi, 

segala usaha menjadi amal, dan setiap langkah yang ditempuh menjadi jalan 

mendekat kepada-Nya. Dan semoga diri ini senantiasa dijaga dalam 

keikhlasan, dirawat dalam kerendahan hati, serta diteguhkan dalam iman di 

setiap perjalanan yang akan datang 

Penulis menyadari bahwa skripsi ini hanyalah setetes dari samudra ilmu 

Allah yang tak bertepi. Oleh sebab itu, segala kekurangan dan keterbatasan dalam 

karya ini penulis pandang sebagai pengingat akan kefanaan manusia. Kritik dan 

saran yang membangun penulis terima sebagai cahaya untuk melanjutkan 

perjalanan belajar yang belum usai. 

Pada akhirnya, penulis mengembalikan seluruh ikhtiar ini kepada Allah 

SWT. Semoga setiap niat yang tulus, setiap langkah yang tertatih, dan setiap tangan 

yang menolong dicatat sebagai amal kebaikan. Semoga karya sederhana ini menjadi 

saksi kecil dari usaha mendekat kepada-Nya, dan menjadi jalan menuju 

keberkahan, kemanfaatan, serta keridhaan Ilahi. 

Aamiin Ya Rabbal ‘Alamin 

 



x

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL 

NOTA DINAS 

SURAT PERNYATAN PERSETUJUAN 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN 

PENGESAHAN SKRIPSI 

MOTTO  ................................................................................................................ ii

KATA PERSEMBAHAN ..................................................................................... iii

DAFTAR ISI .......................................................................................................... x

ABSTRAK ........................................................................................................... xii

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ xv

BAB I PENDAHULUAN ................................................................................. 1

A. Latar Belakang Masalah .................................................................. 1

B. Penegasan Istilah ............................................................................. 8

C. Identifikasi Masalah ...................................................................... 10

D. Batasan Masalah ............................................................................. 11

E. Rumusan Masalah ......................................................................... 12

F. Tujuan Dan Manfaat Penelitian ..................................................... 12

G. Sistematika Penelitian ................................................................... 13

BAB II KERANGKA TEORITIS ................................................................... 15

A. Landasan Teori .............................................................................. 15

B. Literature Riview ........................................................................... 37

BAB III METODE PENELITIAN ................................................................... 42

A. Jenis Penelitian .............................................................................. 42

1. Lokasi Penelitian ...................................................................... 42

2. Waktu Penelitian ....................................................................... 43

C. Sumber Data Penelitian ................................................................. 44

D. Informan Penelitian ....................................................................... 44

E. Subjek dan Objek Penelitian ......................................................... 47

1. Subjek Penelitian ...................................................................... 47



xi

2. Objek Penelitian ........................................................................ 48

F. Teknik Pengumpulan Data ............................................................ 49

G. Teknik Analisis Data ...................................................................... 52

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN  ANALISIS .......................................... 57

A. Pemahaman Mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif 

Kasim Riau Tentang Islam Liberal ................................................ 57

1. Pemahaman Konseptual Tentang Islam Liberal oleh Mahasiswa 

Fakultas Ushuluddin ................................................................. 57

2. Implikasi Keragaman Pemahaman Mahasiswa Terhadap Sikap 

Keagamaan dan Sosial .............................................................. 74

B. Faktor-faktor yang membentuk pemahaman Mahasisa Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim riau Tentang Islam Liberal di 

Indonesia....................................................................................... 116

1. Lingkungan Kampus dan Media digital .................................. 116

2. Latar Belakang Pendidikan ..................................................... 127

3. Pengalaman Keorganisasian ................................................... 134

BAB V PENUTUP ......................................................................................... 144

A. Kesimpulan .................................................................................. 144

B. Saran ............................................................................................ 145

DAFTAR PUSTAKA......................................................................................... 147

DAFTAR LAMPIRAN ..................................................................................... 151

BIODATA PENULIS DAN FOTO ................................................................... 155

  



xii

ABSTRAK 

Skripsi ini berjudul “Pemahaman Mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau terhadap Islam Liberal.” Penelitian ini dilandasi oleh 

menguatnya diskursus Islam Liberal sebagai bagian dari dinamika pemikiran Islam 

kontemporer yang memunculkan beragam tanggapan di kalangan intelektual 

Muslim. Mahasiswa Fakultas Ushuluddin dipandang memiliki posisi strategis 

dalam merespons wacana tersebut karena keterlibatan akademik mereka dalam 

kajian keislaman. Permasalahan utama yang dikaji dalam penelitian ini adalah 

bagaimana pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau terhadap Islam Liberal di Indonesia, serta faktor-faktor apa saja yang 

memengaruhi terbentuknya pemahaman tersebut. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis pemahaman konseptual mahasiswa mengenai Islam Liberal sekaligus 

mengidentifikasi faktor akademik, sosial, dan ideologis yang membentuk persepsi 

mereka. Metode penelitian yang digunakan adalah field research dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif-analitis, yang dilakukan melalui wawancara 

mendalam terhadap mahasiswa Fakultas Ushuluddin dengan latar belakang 

pendidikan serta pengalaman keorganisasian yang beragam. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa pemahaman mahasiswa terhadap Islam Liberal berada dalam 

spektrum yang beragam, mulai dari tingkat pemahaman yang tinggi, moderat, 

rendah, hingga sikap netral. Secara umum, mahasiswa cenderung memandang 

Islam Liberal sebagai wacana intelektual dalam pemikiran Islam kontemporer yang 

menekankan kebebasan berpikir dan kontekstualisasi ajaran Islam, namun tidak 

diterima sebagai ajaran normatif, khususnya dalam ranah akidah. Adapun faktor-

faktor yang memengaruhi pemahaman tersebut meliputi lingkungan akademik 

kampus, paparan media digital, latar belakang pendidikan, serta pengalaman 

keorganisasian, yang secara kolektif membentuk sikap mahasiswa yang kritis, 

selektif, dan reflektif dalam menyikapi Islam Liberal di Indonesia. 

Kata Kunci: Islam Liberal, Pemahaman Mahasiswa, Fakultas Ushuluddin, 

Pemikiran Islam Kontemporer. 



xiii

 ا����

���� أ��ل ا���� ����� ا�����ن ا����� ����   ب��� ��«��� ��ه ا������ ا������ ���ان 

�� ����� ا���ب ا�����  ������� �� ا��و  .»���م ا���م ا����ا�ا������ ا������ ����و �

�����م ا����ا� ����� ��ءًا �� د������ ا���� ا����� ا�����، و�� أ��ره �� ����� � ا��ا�� 

���� أ��ل ا���� ������ ��ً� ذات ���� ا��ا���� �   ب�� ا����� ا�����. و�ُ��� إ� ��

�����ر . �� �� ��ا ا���ب، ��ً�ا ���ا��� ا���د�� ا����� � ا��را��ت ا������ا����

���� أ��ل ا���� ����� ا�����ن ا�����   ب��ل ����� ��� �� ���ا� اا������� ا��ئ��� ��

���� ا���ا�� ا�� ���� �  و���� ا������ ا������ ����و ����م ا���م ا����ا� � إ��و�����، 

��ل ا���م  �بإ� ���� ا����رات ا�������� ��ى ا�� �����ف ا������� ��ا ا����. و 

. ��� وا�������� وا���������� ا�� �ؤ�� � ����� ��ا����ا����ا�، �� ا���� �� ا���ا�� ا���د

������ ا�����، �������ً ا����ب ا����� ا�������، ���  ���� ا���� ا���ا���� ا���� ا�

ُ��� ا������ت �� ��ل �����ت ��ّ��� �� ���� ���� أ��ل ا���� �� �����ت ������� و��رب 

���ئ� ا���� أن ����ى ��� ا����� ����م ا����ا� ���زع ��� ��� ������� ���ّ���. وُ���� 

������، ��اوح �� ا���� ا����� وا����� وا����� و��ً� إ� ا���� ا���دي. و���� ��م، ��� 

إ� ا���� إ� ا���م ا����ا� ����� ����ً� ����ً� ��� إ��ر ا���� ا����� ا�����،  با���

، �� أ�ّ� � �ُ��ّ�� ����� ���ً�� ����ر�ً�، ��� ���� ا����� و��ا��ة ا����ق � ��� ������ ا���م��ّ�� 

أ�� ا���ا�� ا�ؤ��ة � ����� ��ا ا���� ����� ا����� ا���د��� ا������ . و� ���� � ��ل ا�����ة

ا��������، و�� ��ا�� ������ � ����� وا���ّ�ض ����ئ� ا���م ا������، وا����� ا�������� وا��ة 

 ���� ��� �ّ��� ������ وا�����ئ�� وا���ّ�� � ا������ �� ���ب ا���م ا����ا� � إ��و�����

 

 ، ���� أ��ل ا����، ا���� ا����� ا�����با���م ا����ا�، ��� ا���: الك���ت ال�ف��ح�ة

 

 

 

 



xiv

ABSTRACT 

 

This undergraduate thesis is entitled “Students’ Understanding of Liberal Islam at 
the Faculty of Ushuluddin, UIN Sultan Syarif Kasim Riau.” This study is motivated 
by the growing discourse on Liberal Islam as part of the dynamics of contemporary 
Islamic thought, which has generated diverse responses among Muslim 
intellectuals. Students of the Faculty of Ushuluddin are considered to occupy a 
strategic position in responding to this discourse due to their academic engagement 
in Islamic studies. The main issues examined in this research are how students of 
the Faculty of Ushuluddin at UIN Sultan Syarif Kasim Riau understand Liberal 
Islam in Indonesia and what factors influence the formation of that understanding. 
The study aims to analyze students’ conceptual understanding of Liberal Islam 
while identifying the academic, social, and ideological factors that shape their 
perceptions. The research employs field research with a qualitative, descriptive-
analytical approach, conducted through in-depth interviews with students from the 
Faculty of Ushuluddin who have diverse educational backgrounds and 
organizational experiences. The findings indicate that students’ understanding of 
Liberal Islam spans a broad spectrum, ranging from high, moderate, and low levels 
of understanding to neutral attitudes. In general, students tend to perceive Liberal 
Islam as an intellectual discourse within contemporary Islamic thought that 
emphasizes freedom of thought and the contextualization of Islamic teachings, yet 
they do not accept it as a normative doctrine, particularly in matters of creed 
(‘aqīdah). The factors influencing this understanding include the academic 
environment of the university, exposure to digital media, educational background, 
and organizational experience. Collectively, these factors shape students’ critical, 
selective, and reflective attitudes in responding to Liberal Islam in Indonesia. 

 

Keywords: Liberal Islam, Students’ Understanding, Faculty of Ushuluddin, 
Contemporary Islamic Thought 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



xv

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan  

Huruf  Huruf 

Arab  Latin  Arab  Latin 

  ` = ء
 ḍ = ض

  b = ب
 ṭ = ط

  t = ت
 ẓ = ظ

  ts = ث
 ‘ = ع

  j = ج
 gh = غ

  ḥ = ح
 f = ف

  kh = خ
 q = ق

  d = د
 k = ك

  dz = ذ
 I = ل

  r = ر
 m = م

  z = ز
 n = ن

  s = س
 ḧ = �ـ

  sy = ش
 w = و

  ṣ = ص
 y = ي

 

B. Vokal dan Panjang  

Dalam penulisan bahasa Arab ke dalam huruf Latin, vokal fathah 

ditransliterasikan dengan huruf a, sedangkan kasrah ditulis dengan u. Adapun vokal 

panjang dituliskan sesuai dengan ketentuan masing-masing. Untuk ya’ nisbat, 



xvi

penulisannya tidak boleh diganti dengan huruf i, tetapi tetap menggunakan bentuk 

iy agar keberadaan ya’ nisbat di akhir kata tetap tergambar dengan jelas. Sementara 

itu, bunyi diftong yang berasal dari wāw atau yā’ setelah fathah ditransliterasikan 

sebagai aw dan ay. Contoh sebagai berikut:  

 إِْ�َ�م�  .1
Ditulis: islām 

a. Hamzah berharakat kasrah ditulis i. 
b. Sukun pada sīn tidak dilambangkan. 
c. okal panjang dari fathah + alif ditulis ā. 
d. Tanwīn ḍammah tidak ditulis dalam transliterasi ilmiah standar. 
e. Makna: Islam 

 يُسِْ�مُ  .2
Ditulis: yuslimu 

a. Dammah pada yā’ ditulis yu. 
b. Kasrah pada akhir kata ditulis i. 
c. Ḍammah pada akhir kata ditulis u 
d. Bentuk ini adalah fi‘il muḍāri‘, bermakna “ia berserah diri 

(kepada Allah)”.”. 

ْ�َ�ِ��� إ .3  

Ditulis: islāmiyyun 

a. Vokal panjang ā berasal dari fathah + alif. 
b. yā’ nisbat tidak ditulis i, tetapi iy agar bentuk nisbat tetap terlihat. 
c. Tasydid pada yā’ ditandai dengan penggandaan huruf (yy). 
d. Tanwīn ḍammah ditulis un  
e. Makna: bersifat Islam / keislaman. 

C. Ta’ marbūṭah ditransliterasikan dengan huruf t apabila berada di tengah kalimat. 
Namun, jika terletak pada akhir kalimat, penulisannya dialihkan menjadi h. Selain 
itu, apabila ta’ marbūṭah muncul dalam susunan mudhāf-mudhāf ilaih, maka 
penulisannya menggunakan huruf t yang disambungkan dengan kata setelahnya, 

sebagaimana pada frasa  ات��َ��عُ ا�س���ة� (ittibā‘ al-sunnah). 

D. Kata Sandang dan Lafẓ al-Jalālah 

Kata sandang al- ditulis dengan huruf kecil, kecuali apabila terletak pada awal 
kalimat. Sementara itu, al- pada lafẓ al-Jalālah yang berada di tengah kalimat dan 



xvii

tersusun dalam bentuk idhāfah tidak dituliskan. Ketentuan tersebut dapat dilihat 
pada contoh-contoh berikut: 

َ��مُ  .1 اْ�ُ�خَ�ر�ي�  ا��  mengatakan … 

Al-Imām al-Bukhārī mengatakan … 

َ�ة�  ف�  اْ�ُ�خَ�ر�ي�  .2 َ�ْ��حَُ  ك�َ��ب�ه�  ُ�قَد�  … 

Al-Bukhārī dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan … 

َ�ُ��ْ  لَْ  َ�َ�أْ  لَْ  وََ�� كَ�نَ  ا���هُ  شَ�ءَ  َ�� .3  

Mā shā’a Allāh kāna wa mā lam yashā’ lam yakun 

 

 



1

BAB I   

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Islam liberal merupakan salah satu aliran pemikiran kontemporer 

yang sering memunculkan berbagai tanggapan dari beragam kalangan, baik 

akademisis, ulama, maupun mahasiswa.1 Gagasan ini berusaha menghadirkan 

cara pandang Islam yang lebih terbuka, inklusif, serta rasional dalam 

merespons tantangan modernitas.2 Meski demikian, pemikiran ini kerap 

menuai kontroversi karena dianggap melewati batas tafsir normatif yang 

selama ini dipandang mapan dalam tradisi Islam.3 

Islam liberal dapat dipahami sebagai pendekatan dalam pemikiran 

keagamaan yang menitikberatkan pada kebebasan individu, penggunaan 

nalar, serta upaya menafsirkan kembali ajaran Islam agar senantiasa sesuai 

dengan perkembangan zaman.4 Dalam banyak aspek, aliran pemikiran ini 

menghadirkan perspektif baru yang lebih terbuka dan toleran, terutama ketika 

menyentuh isu-isu seputar hak asasi manusia, pluralisme agama, dan 

demokrasi.5 

Munculnya Islam liberal di Indonesia erat kaitannya dengan pengaruh 

pemikiran Barat serta pengalaman para cendekiawan Muslim yang pernah 

menempuh pendidikan di luar negeri. Tokoh-tokoh seperti Nurcholish Madjid 

dan Abdurrahman Wahid kerap dipandang sebagai simbol dari arus pemikiran 

ini, karena mereka mendorong nilai-nilai modernitas, pluralisme, dan 

demokrasi dalam tradisi Islam.6 Upaya ini   menjadi bentuk kritik terhadap 

1 Ahmad Zainul Hamdi, “Kontroversi Islam Liberal di Indonesia,” Al-Tahrir: Jurnal 
Pemikiran Islam 11, no. 1 (2011): 1–22. 

2 Budhy Munawar-Rachman, “Islam Liberal: Wacana dan Respons Keagamaan 
Kontemporer,” Jurnal Maarif 4, no. 1 (2009): 15 

3 Aprilia Mawaddah dkk., “Mengenal Pemikiran Islam Liberal,” Al-Tarbiyah: Jurnal Ilmu 
Pendidikan Islam, vol. 3, no. 1 2025: 119–126. DOI: https://doi.org/10.59059/al-tarbiyah.v3i1.1927 

4 Ahmad Zainul Hamdi, “Islam Liberal dan Demokratisasi Pemikiran Keagamaan,” Religi: 
Jurnal Studi Agama-Agama 9, no. 1 (2013): 67 

5 Aprilia Mawaddah dkk., “Mengenal Pemikiran Islam Liberal,”… hlm. 119 
6 Greg Barton, “Gagasan Islam Liberal di Indonesia,” Studia Islamika 6, no. 4 (1999): 28 



 
 
 
 

2 
 

pemikiran Islam konservatif yang dianggap kaku dan kurang adaptif terhadap 

perubahan zaman. Dalam perkembangannya, kalangan mahasiswa sebagai 

bagian dari komunitas intelektual juga aktif terlibat, baik sebagai pendukung 

maupun penentang gagasan-gagasan Islam liberal .7 

Secara historis, Islam liberal bukanlah sesuatu yang muncul begitu 

saja. Akar-akar pemikirannya dapat ditelusuri pada tradisi rasionalisme Islam 

klasik, misalnya yang berkembang dalam mazhab Mu’tazilah. Pemikir-

pemikir Islam liberal masa kini sebenarnya hanya mencoba menghidupkan 

kembali warisan intelektual tersebut dengan menyesuaikannya pada konteks 

modern.8  

Bagi mahasiswa yang akrab dengan kajian filsafat dan teologi, 

pandangan ini bisa dipahami secara logis dan bahkan sering dianggap sebagai 

bentuk ijtihad baru.9 Akan tetapi, bagi kalangan mahasiswa yang berasal dari 

lingkungan pesantren atau berpegang pada paham tradisionalis, pendekatan 

rasional semacam ini kerap dipandang mengurangi otoritas sumber-sumber 

utama dalam Islam.10 

Islam liberal menggunakan pendekatan hermeneutik untuk 

menafsirkan ulang teks-teks keagamaan, termasuk Al-Qur’an dan Hadis. Cara 

baca seperti ini sering memicu perdebatan karena dinilai menantang otoritas 

ulama tradisional serta tafsir-tafsir yang sudah mapan dalam sejarah Islam.11 

Di kalangan mahasiswa, respons terhadap pendekatan ini cenderung 

beragam. Mereka yang tumbuh dalam tradisi keagamaan yang konservatif 

biasanya menunjukkan sikap lebih resisten, sementara mahasiswa dengan 

7 Greg Barton, “Pandangan Greg Barton Tentang Islam Liberal,” dalam Pandangan Greg 
Barton Tentang Islam Liberal, 2015, hlm. 2–4. 

8 Sintia Aprianty, “Pemikiran Islam Liberal di Indonesia (Dinamika Perkembangan Tahun 
1980–2010),” Tanjak: Jurnal Sejarah dan Peradaban Islam, vol. 2, no. 3, 2022, hlm. 309–311. 
DOI: https://doi.org/10.24042/tanjak.v2i3.13874  

9 Ahmad Zainul Hamdi, “Mahasiswa, Islam Liberal, dan Dinamika Wacana Keagamaan 
di Kampus,” Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 2 (2011): 201 

10 Teuku Safir Iskandar Wijaya, “Teologi Rasional Ijtihad dan Dogmatis Taqlidi Penalaran 
Filsafat Kalam,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 10, no. 2, 2013, hlm. 45–47, 
Doi:https://doi.org/10.15548/substantia.v10i2.2916. 

11 Sahiron Syamsuddin, “Hermeneutika Al-Qur’an dan Hadis dalam Studi Islam 
Kontemporer,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis 8, no. 1 (2007): 18 



 
 
 
 

3 
 

latar belakang modern atau plural relatif lebih terbuka dalam menerimanya.12 

Perbedaan sikap  ini menarik dikaji lebih jauh karena mencerminkan pola 

pikir generasi muda Muslim dalam menghadapi wacana pemikiran global.13 

Dalam ranah sosial-politik, Islam liberal kerap dikaitkan dengan 

dorongan untuk memperkuat proses demokratisasi serta menjunjung tinggi 

hak asasi manusia, termasuk hak-hak perempuan dan kelompok minoritas.14 

Meski demikian, tidak sedikit yang menaruh curiga, menganggap gerakan ini 

sebagai bagian dari agenda Barat untuk meliberalisasi Islam dari dalam.15 Di 

kalangan mahasiswa sebagai generasi intelektual muda, respons terhadap isu 

ini pun beragam. Ada yang menilainya sebagai langkah emansipasi dan 

pembebasan, sementara sebagian lain melihatnya sebagai wujud dominasi 

budaya Barat.16 

Salah satu isu utama dalam wacana Islam liberal adalah gagasan 

pluralisme agama, yaitu pengakuan bahwa kebenaran juga bisa ditemukan di 

luar Islam. Tema ini menjadi sangat sensitif karena menyentuh aspek teologis 

yang paling mendasar. Di kalangan mahasiswa, khususnya yang mendalami 

filsafat agama, ada yang bersikap terbuka terhadap ide pluralisme, namun 

tidak sedikit pula yang menolaknya karena dianggap mengurangi kemurnian 

konsep tauhid.17 Perbedaan pandangan tersebut menunjukkan adanya ruang 

dialog dan perdebatan intelektual di lingkungan kampus Islam, termasuk di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang menarik untuk 

dijadikan bahan penelitian lapangan.  

12 Muhammad Ainun Najib, “Islam Liberal dan Respons Mahasiswa Muslim,” Jurnal 
Pendidikan Islam 7, no. 2 (2012): 155 

13 M. A. Muqtedar Khan, “Radical Islam, Liberal Islam,” Current History, vol. 102, no. 668 
2003, hlm. 417–423. https://online.ucpress.edu/currenthistory/article/102/668/417/109282 

14 Zuly Qodir, “Islam Liberal, Demokrasi, dan Tantangan Fundamentalisme,” Jurnal Ilmu 
Sosial dan Ilmu Politik 8, no. 3 (2005): 345 

15 Farahwahida Yusof & Nur Raihan Nordin, Pandangan Gerakan Islam Liberal Terhadap 
Hak Asasi Wanita, Universiti Teknologi Malaysia, 2012, hlm. 2–3. Link: 
https://core.ac.uk/display/11786892 

16 Moch. Nur Ichwan, “Mahasiswa, Islam Politik, dan Wacana HAM,” Jurnal Pendidikan 
Islam 9, no. 1 (2014): 89  

17 Dewi Erowati, “Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran dan Pengaruhnya dalam 
Pemikiran Politik Islam,” Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan, vol. 2, no. 2 2016, hlm. 18–20. 



 
 
 
 

4 
 

Tokoh-tokoh seperti Nurcholish Madjid, Abdurrahman Wahid, dan 

Ulil Abshar Abdalla memiliki peran besar dalam membentuk wacana Islam 

liberal di Indonesia.18 Melalui gagasan mereka, mahasiswa diperkenalkan 

pada ide-ide seperti sekularisasi, inklusivisme, dan ijtihad yang relevan 

dengan konteks zaman. Nama-nama tersebut kerap dijadikan rujukan, baik 

dalam ruang kuliah maupun forum diskusi di kampus.19 Fenomena ini 

menunjukkan bahwa wacana Islam liberal bukanlah sesuatu yang asing di 

lingkungan akademik Universitas Islam Negeri (yang selanjutnya disingkat 

menjadi UIN), sehingga menarik untuk diteliti lebih jauh bagaimana 

mahasiswa menafsirkan pemikiran para tokoh itu dari sudut pandang 

ideologis. 

Sebagian kalangan menilai munculnya Islam liberal berkaitan dengan 

proyek Barat yang berusaha memengaruhi bahkan mendistorsi Islam dari 

dalam.20 Pandangan ini biasanya muncul ketika melihat isu-isu yang 

diangkat, seperti kesetaraan gender, wacana legalisasi LGBT, hingga upaya 

menafsirkan ulang hukum-hukum fiqh yang dianggap tetap.21 Di lingkungan 

kampus, mahasiswa yang aktif di organisasi dakwah umumnya menolak keras 

gagasan semacam ini, karena mereka melihatnya sebagai bentuk infiltrasi 

ideologi Barat. Namun, ada juga mahasiswa yang berpendapat sebaliknya, 

yakni bahwa Islam liberal justru memberi peluang bagi penafsiran agama 

yang lebih adil, relevan, dan kontekstual dengan perkembangan zaman.22 

Di kalangan mahasiswa, khususnya di UIN dikenal sebagai pusat 

pendidikan Islam modern, fenomena ini menjadi objek kajian yang menarik 

karena memperlihatkan adanya tarik-menarik antara cara pandang tekstual 

18 Greg Barton, “Gagasan Islam Liberal di Indonesia,” Studia Islamika 6, no. 4 (1999): 28 
19 M. Syafi’i, “Pandangan Greg Barton tentang Islam Liberal dan Eksistensi Politik Islam 

di Indonesia,” Al-Daulah: Jurnal Hukum dan Perundangan Islam, vol. 5, no. 2, 2015, hlm. 389–
391. DOI: https://doi.org/10.15642/ad.v5i2.789 

20 Ahmad Najib Burhani, “Islam Liberal dan Kecurigaan terhadap Agenda Barat,” Jurnal 
Maarif 5, no. 1 (2010): 67 

21 Farahwahida Yusof dan Nur Raihan Nordin, Pandangan Gerakan Islam Liberal…, hlm. 
3–4. 

22 Syahidin, “Corak Berpikir Keagamaan Mahasiswa Aktivis Islam…,” Sosiohumanika, 
Vol. 11, No. 2 (2019), hlm. 45–47. 



 
 
 
 

5 
 

dan kontekstual dalam memahami ajaran Islam. UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau, sebagai salah satu perguruan tinggi Islam negeri di Sumatera, memiliki 

keunikan tersendiri bahwa ia berada dalam atmosfer religius, tetapi pada saat 

yang sama cukup terbuka dalam merespons berbagai isu kontemporer. 

Mahasiswa kerap berhadapan dengan pilihan ideologis yang tidak 

sederhana. Di satu sisi, mereka didorong untuk bersikap kritis, terbuka, dan 

mampu memahami teks agama secara kontekstual. Namun, di sisi lain, 

mereka juga dibekali dengan nilai-nilai ortodoksi serta kesetiaan pada tafsir 

klasik. Ketegangan inilah yang melahirkan dinamika dialektis di lingkungan 

kampus UIN, sekaligus menjadi alasan pentingnya meneliti secara langsung 

bagaimana mahasiswa memaknai Islam liberal.23 

Tingkat penerimaan mahasiswa terhadap gagasan Islam liberal sering 

kali dipengaruhi oleh bacaan atau literatur yang mereka konsumsi. Mereka 

yang mengenal karya-karya seperti Islam Liberal karya Charles Kurzman 

atau tulisan Greg Barton umumnya menunjukkan sikap lebih simpatik 

terhadap pemikiran ini. Sebaliknya, mahasiswa yang lebih banyak 

mendengarkan ceramah ulama konservatif cenderung bersikap tegas menolak 

bahkan menentangnya.24 Dengan demikian, aspek literasi akademik dapat 

dilihat sebagai salah satu variabel penting dalam penelitian lapangan 

mengenai sikap mahasiswa terhadap Islam liberal. 

Mahasiswa di kampus Islam tidak hanya mempelajari teori-teori 

keagamaan, tetapi juga didorong untuk berdialog dengan realitas sosial. 

Karena itu, wacana Islam liberal sulit dihindari sebagai bagian dari kajian 

Islam kontemporer. Beragamnya respons mahasiswa terhadap isu ini biasanya 

dipengaruhi oleh latar belakang pribadi, keterlibatan dalam jaringan 

organisasi, serta arah keilmuan yang mereka tekuni.25 Kondisi tersebut 

23 Imam Mustofa, Sketsa Pemikiran Islam Liberal di Indonesia, STAIN Jurai Siwo Metro, 
2015, hlm. 2–3. 

24 Samsudin & Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal di 
Indonesia (1970–2015),” Patanjala: Jurnal Sejarah dan Budaya, vol. 11, no. 3, 2019, hlm. 483–
498. Doi: https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i3.522 

25 Maryono dan Siti Julaiha, “Peran Kurikulum UIN terhadap Faham Islam Liberal dan 
Fundamentalis di Kalangan Mahasiswa,” dalam Proceeding, UIN Sunan Kalijaga, 2020, hlm. 2–4 



 
 
 
 

6 
 

menjadikan penelitian kualitatif sebagai pendekatan yang paling tepat untuk 

menangkap keragaman pemahaman yang ada. 

Pemikiran Islam liberal memiliki kaitan yang kuat dengan dinamika 

globalisasi. Generasi mahasiswa saat ini hidup di tengah era keterbukaan 

informasi, di mana mereka dapat dengan mudah mengakses beragam 

perspektif, termasuk pandangan yang datang dari luar tradisi Islam. Kondisi 

ini melahirkan dilema bahwa keterbukaan tersebut bisa menjadi jalan menuju 

pencerahan, tetapi juga berpotensi menimbulkan krisis identitas keislaman. 

Oleh karena itu, cara mahasiswa memahami Islam liberal tidak bisa 

dilepaskan dari pengaruh arus digital dan peran media sosial.26 

Orang-orang yang kontra dengan Islam liberal banyak mengkritik 

cara berpikir atau metodenya.27 Mereka mengatakan bahwa kelompok Islam 

liberal terlalu fokus sama situasi atau konteks zaman, sampai-sampai jadi 

kurang menghargai makna asli dari teks-teks agama (Al-Qur'an dan Hadis). 

Pemahaman tentang ajaran Islam yang seharusnya abadi dan lintas zaman jadi 

dianggap menyimpang atau kurang sesuai.28 

Menariknya, di kalangan mahasiswa, reaksi terhadap kritik ini 

bermacam-macam. Ada yang mencoba mencari jalan tengah, yaitu tetap 

memegang teguh ajaran dasar Islam, tapi di sisi lain juga mau menerima kritik 

dan terbuka untuk menafsirkan ulang ajaran agar lebih sesuai dengan kondisi 

sekarang..29 Kondisi inilah yang ingin ditangkap dalam penelitian ini. 

Aspek gender turut mepengaruhi cara mahasiswa memandang Islam 

liberal. Mahasiswi, terutama yang memiliki perhatian pada isu kesetaraan dan 

hak-hak perempuan, umumnya lebih terbuka terhadap gagasan ini. Mereka 

menilai pentingnya konsep keadilan gender, akses pendidikan yang setara, 

serta kebebasan dalam berpikir. Akan tetapi, sikap tersebut sering kali 

26 Dewi Erowati, Islam Liberal di Indonesia, 2016, hlm. 19–20. 
27 Adian Husaini, “Kritik terhadap Metodologi Islam Liberal,” Jurnal At-Taqaddum 3, no. 

1 (2011): 22 
28 Muhammad Imarah, “Antara Kontekstualisasi dan Distorsi Teks,” Al-Bayan: Jurnal 

Studi Al-Qur’an dan Tafsir 14, no. 1 (2013): 25 
29 Ahmad Tafsir, “Metodologi Penafsiran dalam Islam Liberal,” Jurnal Ushuluddin, vol. 

31, no. 2, 2023, hlm. 145–158. DOI: https://doi.org/10.24014/jush.v31i2.20791  



 
 
 
 

7 
 

menimbulkan resistensi dari sebagian mahasiswa yang masih berpijak pada 

pola pikir patriarkal dalam menafsirkan teks keagamaan.30 

Kritik terhadap Islam liberal tidak hanya datang dari kalangan dalam 

negeri, tetapi juga dari akademisi luar yang meragukan validitas 

pendekatannya secara metodologis. Di tingkat mahasiswa, tanggapan 

terhadap kritik ini cukup beragam. Ada yang melihatnya sebagai masukan 

untuk merefleksikan sekaligus memperbaiki cara memahami Islam 

kontemporer. Namun, tidak sedikit pula yang menggunakan kritik tersebut 

sebagai alasan untuk menolak Islam liberal secara keseluruhan. Dinamika ini 

menunjukkan bahwa pemahaman tentang Islam liberal bersifat plural dan 

dinamis, sangat dipengaruhi oleh interaksi akademik maupunrealitas sosial..31 

Gerakan Islam liberal yang diwadahi oleh jaringan seperti JIL 

(Jaringan Islam Liberal) sering menjadi pemicu kontroversi di kalangan 

mahasiswa. Ada yang menilainya sebagai simbol keberanian intelektual 

untuk berpikir bebas, namun ada juga yang memandangnya sebagai bentuk 

penyimpangan dari ajaran Islam. Dalam berbagai forum diskusi, tokoh-tokoh 

seperti Ulil Abshar Abdalla, Luthfi Assyaukanie, dan Budhy Munawar-

Rachman kerap muncul sebagai topik perdebatan.32 Kondisi ini 

memperlihatkan pentingnya kajian empiris terhadap cara mahasiswa 

memaknai wacana tersebut, karena dapat menjadi indikator arah 

perkembangan pemikiran Islam di lingkungan kampus Islam negeri. 

Sikap mahasiswa dalam menerima atau menolak Islam liberal sering 

kali dapat ditelusuri melalui latar belakang organisasi intra maupun ekstra 

kampus yang mereka ikuti. Aktivitas di organisasi seperti HMI, PMII, IMM, 

atau KAMMI membentuk keragaman pandangan yang dipengaruhi oleh 

ideologi dasar masing-masing organisasi. Ada kelompok yang relatif terbuka 

terhadap pemikiran kritis, sementara yang lain cenderung konservatif dan 

30 Nurul Hidayah, “Islam Liberal dan Feminisme dalam Pemikiran Mahasiswi Muslim,” 
Jurnal Marwah, vol. 21, no. 1, 2022, hlm. 13–22. DOI: https://doi.org/10.24260/jm.v21i1.1492 

31 Hamami Nasirudin, “Ide-Ide Kontroversi Jaringan Islam Liberal (JIL)”… (Skripsi S1, 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008), hlm. 59–70. 

32 Ibid., hlm. 60–64. 



 
 
 
 

8 
 

normatif.33 Penelitian ini berupaya menyingkap bagaimana dinamika 

organisasi tersebut mencerminkan pemahaman kolektif mahasiswa terhadap 

Islam liberal di UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

Keragaman cara pandang mahasiswa terhadap Islam liberal 

menunjukkan adanya proses transisi ideologis yang masih berlangsung. 

Mahasiswa saat ini tidak lagi hanya menerima ajaran agama secara dogmatis, 

tetapi juga berusaha meninjaunya secara kritis. Posisi mereka berada dalam 

spektrum yang dinamis, mulai dari tradisionalisme hingga liberalisme.34 

Penelitian ini diharapkan dapat menangkap keragaman tersebut secara 

menyeluruh, sehingga mampu memberikan gambaran yang lebih utuh 

mengenai arah pemikiran Islam kontemporer di kalangan generasi muda 

Muslim. 

Melihat beragam dinamika pemikiran, peran tokoh, latar organisasi, 

serta keterpaparan literasi akademik, penelitian terhadap pemahaman 

mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau mengenai Islam liberal 

perlu dilakukan dengan pendekatan kualitatif. Studi ini diharapkan mampu 

memberi kontribusi dalam membaca arah perkembangan pemikiran 

keislaman di perguruan tinggi Islam, sekaligus membantu merumuskan 

pendekatan pendidikan agama yang lebih adaptif dan moderat, namun tetap 

berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam yang autentik. 

 

B. Penegasan Istilah 

1. Islam Liberal 

Istilah “Islam liberal” merujuk pada corak pemikiran keislaman 

yang menekankan kebebasan berpikir, rasionalisme, dan reinterpretasi 

ajaran Islam agar kontekstual dengan zaman modern.35 Islam liberal 

muncul sebagai respons terhadap stagnasi penafsiran dan otoritarianisme 

33 Maryono dan Siti Julaiha, Peran Kurikulum UIN…, hlm. 3–5. 
34 Samsudin dan Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal…,” 

Patanjala, Vol. 11, No. 3 (2019), hlm. 486–489. 
35 Charles Kurzman, “Liberal Islam: Prospects and Challenges,” Middle East Review of 

International Affairs 2, no. 3 (1998): 11 



 
 
 
 

9 
 

dalam tradisi klasik. Pemikiran ini berpijak pada prinsip pluralisme, 

kesetaraan, hak asasi manusia, dan kebebasan individu dalam 

beragama.36 Salah satu ciri pentingnya adalah penggunaan pendekatan 

hermeneutika terhadap teks suci, seperti Al-Qur’an dan Hadis. Dalam 

konteks Indonesia, Islam liberal populer melalui tokoh-tokoh seperti 

Nurcholish Madjid, Ulil Abshar Abdalla, dan Ahmad Wahib. Mereka 

mendorong pembacaan ulang ajaran Islam agar lebih inklusif, egaliter, 

dan progresif.37 

a. Pemahaman Mahasiswa 

Pemahaman mahasiswa dalam konteks ini adalah pandangan dan 

sikap mahasiswa terhadap wacana Islam liberal yang berkembang baik 

dalam ruang akademik maupun media sosial. Pemahaman terbentuk melalui 

interaksi pengalaman pribadi, latar belakang pendidikan, organisasi yang 

diikuti, serta literatur yang mereka konsumsi. Setiap individu akan 

membentuk pemahaman yang berbeda tergantung sejauh mana mereka 

menginternalisasi nilai-nilai dasar Islam maupun nilai-nilai kontemporer. 

Pemahaman juga tidak lepas dari bias ideologis yang dibawa dari rumah, 

pesantren, atau komunitas tempat mereka tumbuh. Dalam penelitian ini, 

pemahaman  mahasiswa menjadi variabel utama untuk mengetahui arah 

pemikiran generasi Muslim akademik terhadap isu liberalisme Islam.38 

b. Mahasiswa UIN 

Mahasiswa UIN (Universitas Islam Negeri) adalah kelompok 

pelajar perguruan tinggi Islam yang berada dalam sistem pendidikan 

nasional berbasis keagamaan. Mereka tidak hanya belajar ilmu agama 

seperti tafsir, hadis, dan fiqh, tetapi juga mengkaji ilmu umum dan 

kontemporer seperti sosiologi, filsafat, gender, bahkan politik. Mahasiswa 

36 Ahmad Zainul Hamdi, “Islam Liberal dan Demokratisasi Pemikiran Keagamaan,” 
Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 9, no. 1 (2013): 67 

37 Dewi Erowati, “Islam Liberal di Indonesia…,” Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan, Vol. 
2, No. 2 (2016), hlm. 18–19. 

38 Nurul Hidayah, “Islam Liberal dan Feminisme…,” Jurnal Marwah, Vol. 21, No. 1 
(2022), hlm. 14–15.  



 
 
 
 

10 
 

UIN khususnya di Fakultas Ushuluddin memiliki kecenderungan lebih 

terbuka terhadap isu-isu pemikiran Islam kontemporer karena terbiasa 

berdialektika dengan wacana filsafat modern. Meski demikian, tidak semua 

mahasiswa bersikap terbuka terhadap liberalisasi pemikiran; sebagian tetap 

teguh pada tradisi normatif Islam.39 Keragaman ini menjadikan mereka 

objek yang menarik untuk diteliti. 

C. Identifikasi Masalah 

1. Bagaimana pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Suska 

Riau terhadap konsep Islam liberal? 

Pertanyaan ini bertujuan untuk mengetahui pandangan umum 

mahasiswa, apakah mereka menerima, menolak, atau bersikap netral 

terhadap pemikiran Islam liberal, serta bagaimana mereka 

mendefinisikannya dalam konteks keilmuan dan keberagamaan. 

2. Apa saja faktor-faktor yang mempengaruhi pemahaman mahasiswa 

terhadap Islam liberal? 

Faktor-faktor seperti latar belakang keluarga, organisasi yang diikuti, 

kurikulum pendidikan, media sosial, dan literatur yang mereka baca 

memengaruhi cara pandang mahasiswa terhadap Islam liberal secara 

langsung maupun tidak langsung. 

3. Bagaimana latar belakang akademik dan sosial mahasiswa 

memengaruhi penerimaan atau penolakan terhadap Islam liberal? 

Mahasiswa yang belajar di prodi filsafat bisa jadi memiliki sudut 

pandang yang lebih terbuka atau kritis dibandingkan mereka yang 

terbiasa dengan pendekatan normatif, sehingga memengaruhi sikap 

mereka terhadap wacana liberalisme Islam. 

4. Apa bentuk argumen yang diajukan mahasiswa yang mendukung dan 

menolak Islam liberal? 

39 Maryono dan Siti Julaiha, Peran Kurikulum UIN terhadap Faham Islam Liberal dan 
Fundamentalis di Kalangan Mahasiswa, dalam prosiding Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, UIN 
Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2020, hlm. 3–5. 



 
 
 
 

11 
 

Mahasiswa pendukung Islam liberal cenderung menggunakan argumen 

rasionalitas, kebebasan berpendapat, dan kontekstualisasi agama, 

sementara yang menolak umumnya berpijak pada kemurnian wahyu, 

tradisi ulama klasik, dan bahaya sekularisasi. 

5. Bagaimana relevansi Islam liberal dalam menjawab tantangan 

modernitas menurut mahasiswa fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau? 

Penelitian ini ingin menggali apakah mahasiswa melihat Islam liberal 

sebagai jawaban atas persoalan keumatan masa kini seperti pluralisme, 

demokrasi, HAM, atau justru sebagai bentuk ancaman terhadap 

kemurnian Islam. 

6. Apa dampak wacana Islam liberal terhadap pemikiran keislaman 

mahasiswa di lingkungan akademik? 

Pertanyaan ini menelaah apakah wacana Islam liberal mendorong 

mahasiswa menjadi lebih terbuka dan kritis, atau justru menimbulkan 

resistensi dan polarisasi di antara kelompok mahasiswa. 

D. Batasan Masalah 

Untuk menjaga fokus penelitian dan menghindari pembahasan yang 

terlalu luas, maka penelitian ini dibatasi pada hal-hal berikut: 

1. Subjek penelitian dibatasi pada mahasiswa dan mahasiswi aktif Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Objek yang dikaji difokuskan pada pemahaman mahasiswa terhadap 

pemikiran Islam liberal, baik dalam bentuk penerimaan, penolakan, 

maupun sikap kritis. 

3. Fokus kajian tidak diarahkan untuk mengkaji Islam liberal secara 

teologis-normatif, melainkan terbatas pada konstruksi pemahaman, 

sikap, dan argumen mahasiswa dalam konteks akademik dan sosial. 

4. Metode pengumpulan data dibatasi pada metode kualitatif, melalui 

wawancara mendalam, dan studi dokumentasi. 



 
 
 
 

12 
 

E. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau tentang Islam liberal di Indonesia? 

2. Apa saja faktor-faktor yang mempengaruhi persepsi mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif  Kasim Riau terhadap Islam liberal? 

 

F. Tujuan Dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

a. Untuk mengetahui dan menganalisis pemahaman mahasiswa 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau terhadap konsep 

Islam Liberal. 

b. Menganalisis faktor-faktor akademik, sosial, dan ideologis yang 

memengaruhi pembentukan pemahaman mahasiswa fakultas 

ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau terhadap Islam liberal di 

Indonesia. 

2. Manfaat Penelitian 

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan manfaat sebagai 

berikut: 

a. Manfaat Teoretis: 

Diharapkan penelitian ini dapat memperkaya khasanah kajian 

pemikiran Islam kontemporer, khususnya dalam konteks 

pemahaman mahasiswa terhadap wacana Islam liberal yang menjadi 

bagian dari dialektika keilmuan Islam modern. 

b. Manfaat Akademik: 

Diharapkan penelitian ini menjadi bahan rujukan dalam memahami 

konstruksi pemikiran mahasiswa terhadap isu-isu liberalisme Islam 

serta implikasinya terhadap perkembangan studi keislaman di 

perguruan tinggi Islam. 

 



 
 
 
 

13 
 

G. Sistematika Penelitian 

Penelitian ini disusun secara sistematis ke dalam lima bab utama 

agar pembahasan dapat tersaji secara runtut, terarah, dan mudah dipahami. 

Adapun sistematika penulisan penelitian ini adalah sebagai berikut. 

BAB I Pendahuluan berisi uraian awal yang menjadi dasar 

pelaksanaan penelitian. Bab ini diawali dengan latar belakang masalah yang 

menjelaskan konteks, urgensi, dan alasan akademik pemilihan topik 

penelitian. Selanjutnya, penegasan istilah disajikan untuk memberikan 

kejelasan konseptual terhadap istilah-istilah kunci yang digunakan dalam 

penelitian agar tidak menimbulkan perbedaan penafsiran. Bab ini juga 

memuat identifikasi masalah yang menguraikan berbagai persoalan yang 

berkaitan dengan fokus kajian, kemudian dipersempit melalui batasan 

masalah agar penelitian lebih terfokus. Dari batasan tersebut dirumuskan 

rumusan masalah dalam bentuk pertanyaan penelitian, yang selanjutnya 

menjadi dasar penetapan tujuan penelitian serta manfaat penelitian, baik 

secara teoretis maupun praktis. 

BAB II Kerangka Teoretis membahas landasan konseptual yang 

digunakan dalam penelitian. Pada bagian landasan teori, dipaparkan teori-

teori, konsep, dan pendekatan ilmiah yang relevan dengan topik penelitian 

sebagai pijakan analisis. Selanjutnya, literature review berisi telaah terhadap 

hasil-hasil penelitian terdahulu yang berkaitan, guna menunjukkan posisi 

penelitian ini di antara kajian yang telah ada serta menegaskan unsur 

kebaruan (novelty) penelitian. 

BAB III Metode Penelitian menjelaskan secara rinci cara dan 

prosedur penelitian dilakukan. Bab ini mencakup jenis penelitian yang 

digunakan beserta pendekatannya, sumber data penelitian yang menjadi 

bahan utama kajian, serta informan penelitian apabila penelitian melibatkan 

subjek tertentu. Selain itu, dijelaskan pula teknik pengumpulan data yang 

digunakan, seperti observasi, wawancara, atau studi dokumentasi, serta 

teknik analisis data yang menjelaskan tahapan pengolahan dan penafsiran 

data untuk menjawab rumusan masalah penelitian. 



 
 
 
 

14 
 

BAB IV Hasil Penelitian dan Analisis menyajikan temuan-temuan 

penelitian yang diperoleh dari proses pengumpulan data. Hasil tersebut 

kemudian dianalisis secara sistematis dengan menggunakan kerangka 

teoretis yang telah dibahas pada bab sebelumnya. Analisis ini bertujuan 

untuk menjawab rumusan masalah sekaligus mengungkap makna dan 

implikasi dari temuan penelitian. 

BAB V Penutup merupakan bagian akhir penelitian yang memuat 

kesimpulan, yaitu rangkuman jawaban atas rumusan masalah berdasarkan 

hasil penelitian dan analisis. Selain itu, bab ini juga memuat saran-saran 

yang ditujukan bagi pengembangan keilmuan, praktisi, maupun peneliti 

selanjutnya yang tertarik mengkaji topik sejenis. 

Sebagai pelengkap, penelitian ini juga dilengkapi dengan Daftar 

Pustaka yang memuat seluruh sumber rujukan yang digunakan, serta Daftar 

Lampiran yang berisi dokumen pendukung penelitian, seperti instrumen 

penelitian, transkrip wawancara, atau data tambahan lainnya. 

  



15

BAB II  

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Islam Liberal 

a. Pengertian Islam Liberal 

Dalam lanskap pemikiran Islam kontemporer Indonesia, wacana 

“Islam Liberal” menjadi salah satu topik diskusi yang marak dan menarik 

perhatian banyak kalangan. Kemunculannya menambah keragaman tema 

dalam diskursus pemikiran Islam, yang seolah tidak pernah habis untuk 

dikaji, terutama sejak tahun 1970-an.  

Pemikiran ini lahir sebagai respons terhadap kemajuan Barat dalam 

ilmu pengetahuan, teknologi, dan ekonomi yang berakar pada trilogi 

liberalisme, pluralisme, dan sekularisme, dengan harapan dapat memajukan 

umat Islam di Indonesia40. Wacana ini tidak hanya menjadi konsumsi 

intelektual semata, tetapi juga memicu polemik dan kontroversi di berbagai 

negara Islam, termasuk Indonesia, karena dianggap merisaukan 

pandangan mainstream keagamaan.41 Kehadiran Islam liberal seringkali 

menimbulkan tantangan terhadap akidah dan pemikiran umat Islam. 

Gerakan ini menawarkan cara pandang yang lebih terbuka dan adaptif 

terhadap ajaran Islam42. 

Kata “Islam” berasal dari bahasa Arab, م �ا سإ ِ  yang secara ,ٱ�إ

etimologis berarti “tunduk,” “patuh,” atau “berserah diri”. Istilah ini 

merujuk pada agama monoteistik Abrahamik yang berpusat pada Al-Qur'an 

sebagai kitab suci, yang diyakini sebagai firman langsung dari Tuhan 

40 Imam Mustofa ”Sketsa Pemikiran Islam Liberal di Indonesia.” AKADEMIKA: Jurnal 
Pemikiran Islam, Volume 21, Nomor 02, Tahun 2016, Hlm. 189-204.  
https://e-journal.metrouniv.ac.id/akademika/article/view/189  

41 Himayatu Syarafatil Furqon Al-Masduqi, Fathul G, Islam Liberal, Mozaic: Jurnal Studi 
Islam, Vol.4 No 2, 2024, https://journal.unuja.ac.id/index.php/mozaic/article/view/1000 

42 Ahmad Fauzi, Muslim Noor Sya’ban, Ahmad Munawar, Alma Ashofi Izzani, Asep Abdul 
Muhyi. ”Islam dan Liberalisme.” MUSHAF JOURNAL, Volume 1, Nomor 1, Tahun 2023, Halaman 
69-78. https://mushafjournal.com/index.php/mj/article/view/236  



 
 
 

16 
 

(Allah) yang diwahyukan kepada Nabi Muhammad. Bahasa Arab sendiri, 

sebagai bahasa agama, memiliki peran  penting dalam identitas budaya 

Islam. Pemahaman etimologis ini menekankan aspek kepasrahan dan 

ketaatan kepada kehendak ilahi43.  

Kata “liberal” berasal dari bahasa Latin liberalis, yang berarti 

“kebebasan” atau “yang berkaitan dengan orang bebas”. Dalam konteks 

pemikiran, liberalisme adalah paham yang menjunjung tinggi kebebasan 

individu dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam pemikiran, 

tindakan, dan keyakinan44. Konsep ini menekankan otonomi pribadi dan hak 

untuk menentukan pilihan tanpa paksaan. Liberalisme seringkali menjadi 

dasar bagi kemajuan di berbagai bidang seperti ilmu pengetahuan, 

teknologi, dan ekonomi45. 

 Frasa “Islam Liberal” secara harfiah dapat diartikan sebagai “Islam 

yang mempraktikkan kebebasan” atau “Islam yang memiliki cara pandang 

yang lebih terbuka”.46 Gabungan ini mengacu pada aliran pemikiran yang 

berupaya mensinergikan ajaran Islam dengan nilai-nilai liberalisme, seperti 

kebebasan berpikir, kebebasan berekspresi, pluralisme, dan rasionalitas.47 

Pemikiran ini sering muncul sebagai respons terhadap isu-isu kontemporer 

dan bertujuan untuk menghadirkan Islam yang relevan di tengah perubahan 

sosial. Namun, penggabungan dua konsep ini juga kerap menimbulkan 

konflik karena perbedaan pandangan terhadap otoritas agama, kebebasan 

individu, dan peran negara48. 

43 Moh Asvin Abdurrohman dan Sungkono Sungkono, “Konsep Arti Islam dalam Al-
Qur'an,” AL-MIKRAJ: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 2  
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/almikraj/article/view/234 . 

44 Samsudin dan Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal…,” 
Patanjala, Vol. 11, No. 3 (2019), hlm. 483 

45 Ning Ratna Sinta Dewi, “Liberalisme dalam Pemikiran Islam,” Abrahamic Religions: 
Jurnal Studi Agama-Agama 2, no. 2 (2022): 186-198, https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12827. 

46 Charles Kurzman, “The Meaning of Liberal Islam,” Journal of Islamic Studies 13, no. 
1 (2002): 25 

47 Greg Barton, “Islam Liberal dan Pergulatan Makna Kebebasan,” Studia Islamika 8, no. 
3 (2001): 30 

48 Ibnudin Fauzan, Pemikiran Isu-Isu Kontemporer Dalam Dunia Keislaman, al-Afkar 
Journal for Islamic Studies, Vol. 2, No.1, January 2019, hal.35-47.    
https://doi.org/10.31943/afkar_journal.v3i1.42 



17

penting dalam identitas budaya Islam. Pemahaman etimologis ini 

menekankan aspek kepasrahan dan ketaatan kepada kehendak ilahi49.  

Kata “liberal” berasal dari bahasa Latin liberalis, yang berarti 

“kebebasan” atau “yang berkaitan dengan orang bebas”. Dalam konteks 

pemikiran, liberalisme adalah paham yang menjunjung tinggi kebebasan 

individu dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam pemikiran, 

tindakan, dan keyakinan50. Konsep ini menekankan otonomi pribadi dan 

hak untuk menentukan pilihan tanpa paksaan. Liberalisme seringkali 

menjadi dasar bagi kemajuan di berbagai bidang seperti ilmu 

pengetahuan, teknologi, dan ekonomi51. 

 Frasa “Islam Liberal” secara harfiah dapat diartikan sebagai 

“Islam yang mempraktikkan kebebasan” atau “Islam yang memiliki cara 

pandang yang lebih terbuka”.52 Gabungan ini mengacu pada aliran 

pemikiran yang berupaya mensinergikan ajaran Islam dengan nilai-nilai 

liberalisme, seperti kebebasan berpikir, kebebasan berekspresi, 

pluralisme, dan rasionalitas.53 Pemikiran ini sering muncul sebagai 

respons terhadap isu-isu kontemporer dan bertujuan untuk 

menghadirkan Islam yang relevan di tengah perubahan sosial. Namun, 

penggabungan dua konsep ini juga kerap menimbulkan konflik karena 

perbedaan pandangan terhadap otoritas agama, kebebasan individu, dan 

peran negara54. 

49 Moh Asvin Abdurrohman dan Sungkono Sungkono, “Konsep Arti Islam dalam Al-
Qur'an,” AL-MIKRAJ: Jurnal Studi Islam dan Humaniora 2  
https://ejournal.stitpn.ac.id/index.php/almikraj/article/view/234 . 

50 Samsudin dan Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal…,” 
Patanjala, Vol. 11, No. 3 (2019), hlm. 483 

51 Ning Ratna Sinta Dewi, “Liberalisme dalam Pemikiran Islam,” Abrahamic Religions: 
Jurnal Studi Agama-Agama 2, no. 2 (2022): 186-198, https://doi.org/10.22373/arj.v2i2.12827. 

52 Charles Kurzman, “The Meaning of Liberal Islam,” Journal of Islamic Studies 13, no. 
1 (2002): 25 

53 Greg Barton, “Islam Liberal dan Pergulatan Makna Kebebasan,” Studia Islamika 8, no. 
3 (2001): 30 

54 Ibnudin Fauzan, Pemikiran Isu-Isu Kontemporer Dalam Dunia Keislaman, al-Afkar 
Journal for Islamic Studies, Vol. 2, No.1, January 2019, hal.35-47.    
https://doi.org/10.31943/afkar_journal.v3i1.42 



18

Islam Liberal dapat dipahami sebagai sebuah corak pemikiran 

keagamaan yang menekankan kebebasan interpretasi, rasionalitas, dan 

kontekstualitas dalam memahami teks-teks agama. Menurut Sintia 

Aprianty, Mohammad Syawaluddin, dan Otoman  dalam artikel 

“Pemikiran Islam Liberal di Indonesia (Dinamika Perkembangan 

Tahun 1980–2010)”, Islam Liberal mulai muncul sebagai upaya 

rekoneksi antara tradisi keislaman dan perlawanan modernitas global 

serta dinamika sosial dan politik Indonesia55. 

Gagasan ini muncul sebagai respons terhadap stagnasi 

pemikiran tradisional yang dianggap kurang mampu menjawab 

persoalan kontemporer. Dalam perkembangan selanjutnya, Islam 

Liberal berkembang terkadang mendapat penolakan, terkadang 

mendapat apresiasi tergantung pada latar sosial, kultural, dan intelektual 

di mana ia dibicarakan56. 

Dalam tradisi pemikiran Islam di Indonesia, Islam Liberal sering 

dikaitkan dengan upaya integrasi nilai-nilai universal seperti pluralisme, 

kebebasan berpikir, demokrasi, dan toleransi ke dalam kerangka 

keislaman.57 Sebagai contoh, dalam artikel “Liberal Islamic Thoughts 

in Indonesia” oleh Radea YA Hambali dan Leonardus Samosir, 

disebutkan bahwa semangat kebebasan berpikir dan keterbukaan 

terhadap kemajemukan merupakan inti dari gerakan Islam liberal, yang 

mencoba membedakan dirinya dari paham revivalis atau fundamentalis 

yang dorongan stimulus tekstual dan konservatisme interpretative 58. 

Pendekatan seperti ini memungkinkan munculnya wacana-wacana kritis 

55 Sintia Aprianty dkk., “Pemikiran Islam Liberal di Indonesia…,” Tanjak, Vol. 2, No. 3 
(2022), hlm. 309  

56 Imam Mustofa, “SKETSA PEMIKIRAN ISLAM LIBERAL DI INDONESIA,” 
Akademika: Jurnal Pemikiran Islam 17, no. 2 (2012): 153–176,  
https://e-journal.metrouniv.ac.id/akademika/article/view/189. 

57 Ahmad Zainul Hamdi, “Islam Liberal dan Demokratisasi Pemikiran Keagamaan,” 
Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 9, no. 1 (2013): 67 

58 Hambali dan Leonardus Samosir, Pemikiran Islam Liberal…, hlm. 32–42. 



19

dan reflektif dalam memahami teks agama, hukum Islam, serta 

hubungan umat Islam dengan masyarakat plural dan modern. 

Namun demikian, Islam Liberal juga menjadi sumber 

kontroversi dan penolakan dari sejumlah kalangan, terutama yang 

mempertahankan pemahaman tradisional terhadap agama. Liberalisme 

dianggap sebagai ancaman terhadap otoritas ulama, kesatuan umat, serta 

keteguhan akidah terutama jika liberalisme dikombinasikan dengan 

sekularisme dan relativisme agama59.  

Indikator Islam Liberal 

1) Penafsiran Teks Secara Kontekstual 

Indikator ini tampak dari cara berpikir Islam Liberal menempatkan 

teks agama sebagai pesan yang harus dibaca sesuai konteks sosial, 

sejarah, dan perkembangan zaman. Pendekatan ini menetapkan 

bahwa tafsir tidak bersifat final melainkan terus terbuka untuk 

diperbarui. Pemikiran ini sering memanfaatkan hermeneutika 

sebagai alat membaca teks dan kenyataan. Paham ini juga menolak 

membaca literal tanpa mempertimbangkan latar sosial. Selain itu, 

penafsiran kontekstual dianggap penting untuk menjawab problem-

problem modern seperti HAM, demokrasi, dan pluralitas60. 

2) Kebebasan Berpikir dan Rasionalitas 

Indikator ini menekankan bahwa setiap Muslim berhak menafsirkan 

agama tanpa harus selalu mengikuti otoritas ulama tertentu. Islam 

Liberal menempatkan akal sebagai instrumen utama memahami 

wahyu, sehingga membuka ruang bagi kritik terhadap tradisi yang 

dianggap tidak relevan. Pemikiran ini juga memberikan ruang 

diskusi bagi akademik yang lebih bebas tanpa batasan mazhab. 

Dengan rasionalitas, pemahaman agama dipandang harus selaras 

59 Dinia, Yunie Syamsu; Amaningsih, Mas; & Basri, Samsul. “Ancaman Liberalisme bagi 
Pendidikan Tinggi Islam Indonesia.” Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam , Vol. 8 No.2 (2018), hlm. 
313–328. DOI: 10.32832/tawazun.v8i2.1149. 

60 Sintia Aprianty dkk., Pemikiran Islam Liberal…, hlm. 217. 



20

dengan perkembangan ilmu pengetahuan. Kebebasan berpikir ini 

dianggap sebagai landasan pembaruan pemikiran Islam61. 

3) Pluralisme dan Toleransi Antaragama 

Indikator ini tampak dari pandangan bahwa agama-agama lain 

memiliki nilai kebenaran tertentu dan bahwa pluralitas merupakan 

kehendak Tuhan. Pemikiran Islam Liberal melihat hubungan 

antaragama harus dibangun di atas dialog, bukan pertentangan. 

Prinsip pluralisme dianggap sejalan dengan ajaran universal Islam 

seperti keadilan, kasih sayang, dan kemanusiaan. Gerakan ini 

menolak eksklusivisme yang menganggap keselamatan hanya 

dimiliki oleh satu kelompok tertentu. Dengan demikian, Islam 

dipahami dalam kerangka keterbukaan dan rekonsiliasi sosial62. 

4) Reinterpretasi Syariat dan Hukum Islam 

Indikator ini Merujuk pada pemahaman bahwa hukum Islam bersifat 

historis dan dapat berubah mengikuti perkembangan masyarakat. 

Pemikiran liberal menganggap syariat sebagai nilai etis, bukan 

aturan baku yang harus diterapkan secara literal. Kaidah fikih klasik 

dipandang sebagai produk sosial budaya masa lalu sehingga dapat 

memerintah ulang. Pemikiran ini mendorong kesetaraan gender, 

keadilan, dan pembaharuan hukum Islam. Dengan demikian, hukum 

Islam dipahami sebagai proses dinamis, bukan teks yang mati63. 

5) Kritik Terhadap Hadis dan Otoritas Ulama 

Indikator ini muncul dari kecenderungan pemikiran Islam Liberal 

untuk menilai hadis secara historis dan selaras. Kelompok liberal 

cenderung tertarik pada otoritas ulama klasik apabila suatu hadis 

dinilai tidak relevan dengan nilai-nilai universal seperti keadilan, 

kesetaraan, atau HAM. Sebagian pemikir liberal memandang hadis 

sebagai produk budaya masyarakat Arab masa tertentu. Pendekatan 

61  Hambali dan Leonardus Samosir, Pemikiran Islam Liberal…, hlm. 32–42. 
62 Ibid 
63 Sintia Aprianty dkk., “Pemikiran Islam Liberal di Indonesia…,” Tanjak, Vol. 2, No. 3 

(2022), hlm. 217. 



21

kritis ini membuat mereka lebih berhati-hati menerima hadis yang 

tidak sejalan dengan tujuan moral Islam. Kritik hadis menjadi titik 

utama kontroversi antara pemikiran liberal dan pemikiran 

tradisional64. 

6) Advokasi HAM, Demokrasi, dan Kesetaraan Gender 

Indikator ini mencakup keberpihakan pada nilai-nilai universal 

seperti demokrasi, hak asasi manusia, dan keadilan gender. Islam 

Liberal menilai nilai-nilai tersebut selaras dengan tujuan moral 

Islam. Gerakan liberal berpendapat bahwa penerapan syariat tidak 

boleh menindas kelompok tertentu, terutama perempuan dan 

minoritas. Demokrasi dipandang sebagai sistem yang relevan karena 

memberikan ruang musyawarah dan keadilan sosial. Kesetaraan 

gender menjadi isu utama yang diperjuangkan dalam tafsir 

progresif65. 

Dengan demikian, Islam Liberal dalam kerangka teori penelitian 

ini dapat berfungsi sebagai landasan konsep untuk memahami 

bagaimana mahasiswa dari Fakultas Ushuluddin mengonstruksi 

pemahaman terhadap isu-isu keislaman kontemporer. Gagasan 

pluralisme, kebebasan intelektual, dan penafsiran kontekstual 

memberi kerangka untuk mengkaji sikap, interpretasi, serta 

resistensi atau penerimaan terhadap pemikiran Islam Liberal di 

kalangan mahasiswa. 

 

 

 

 

 

64 Yunie Syamsu Dinia, Mas Amaningsih, & Samsul Basri, “Ancaman Liberalisme bagi 
Pendidikan Tinggi Islam Indonesia,” Tawazun: Jurnal Pendidikan Islam , Vol. 8 No.2 (2018), hlm. 
313–328, DOI: https://doi.org/10.32832/tawazun.v8i2.1149.  

65 Sintia Aprianty dkk., “Pemikiran Islam Liberal di Indonesia…,” Tanjak, Vol. 2, No. 3 
(2022), hlm. 217. 



22

b. Tumbuh dan Berkembangnya Islam Liberal di Indonesia 

Perkembangan Islam liberal di Indonesia tidak lahir secara tiba-tiba, 

melainkan merupakan akumulasi perubahan intelektual yang berlangsung 

sejak akhir abad ke-19 ketika modernisme Islam mulai masuk melalui 

tokoh-tokoh pembaharu.66 Pada masa itu, pembaruan wacana lebih banyak 

dipengaruhi oleh gerakan Pan-Islamisme, modernisme Abduh, dan kritik 

terhadap tradisi keagamaan yang dianggap stagnan. Benih-benih liberalisme 

muncul dari semangat rasionalisme dan keterbukaan terhadap modernitas 

yang diba wa oleh kaum terpelajar pesantren dan sekolah kolonial. Namun, 

pada tahap awal, pemikiran yang muncul belum disebut sebagai “Islam 

liberal”, melainkan “pembaruan Islam”.67 Perubahan istilah dan intensitas 

baru terjadi beberapa dekade kemudian. Proses ini penting dicatat karena 

menunjukkan bahwa Islam liberal memiliki akar sejarah yang lebih panjang 

dari sekedar fenomena awal 2000-an68. 

Pada periode awal kemerdekaan, dinamika pemikiran Islam di 

Indonesia semakin dipengaruhi oleh adanya hubungan agama dan negara, 

sebuah isu yang kemudian menjadi fondasi penting bagi pola liberal. Para 

pemikir seperti Nurcholish Madjid mulai mencerminkan perlunya 

interpretasi baru terhadap ajaran Islam, khususnya terkait demokrasi, 

pluralisme, dan keindonesiaan.69 Ide “Islam Ya, Partai Islam Tidak” 

menunjukkan bahwa agama tidak harus diformalkan melalui partai politik, 

tetapi melalui etika sosial. Ini merupakan lompatan intelektual yang 

membuka bagi jalan gagasan keberagamaan yang lebih inklusif. Pada titik 

66 Muhammad Zein Damanik, Dini Yuliani, Dwi Ananta Aura Ningrum, & Dea Novita, 
“Modernisasi dan Sekularisasi Pemikiran Islam di Indonesia,” At-Tabayyun: Jurnal Hukum, 
Ekonomi dan Pendidikan Islam, Vol. 6 No. 2 (2023), hlm 82 

67 Azyumardi Azra, “Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Sosial,” Studia Islamika 
5, no. 4 (1998): 89 

68 Greg Barton, “Indonesia's Liberal Islam: A Documentary History,” Asian Journal of 
Social Science , Vol. 28 Nomor 3 (2000): 283–303. DOI: 10.1163/030382400X00176. 

69 Yusafrida Rasyidin, “Menjelajahi Pemikiran Politik Nurcholish Madjid Tentang Agama 
dan Negara,” Jurnal Tapis: Jurnal Teropong Aspirasi Politik Islam 16, no. 1 (2020): 35–44, 
https://doi.org/10.24042/tps.v16i1.6840 



23

ini, embrio pemikiran liberal mulai menemukan konsistensi 

metodologisnya70. 

Pada dekade 1980–1990-an, muncul generasi baru intelektual 

Muslim yang tekanan pendekatan hermeneutika, ilmu sosial, dan filsafat 

kritis dalam memahami teks agama. Kelompok ini berkembang melalui 

kampus-kampus seperti IAIN Ciputat, UGM, dan UI, tempat diskusi 

akademik semakin terbuka terhadap teori Barat.71 Pengaruh tokoh seperti 

Fazlur Rahman, Hassan Hanafi, dan Arkoun sangat kuat dalam membentuk 

metode penafsiran baru. Pada fase ini pula, metode liberal seperti kritik-

historis, kontekstualisasi ayat, dan kritik atas tafsir literal mulai 

mendapatkan ruang luas. Intelektual muda Indonesia kemudian 

mengadaptasi teori-teori tersebut untuk konteks lokal. Lingkungan inilah 

akademik yang menjadi cikal-bakal wacana Islam liberal Indonesia 

modern72. 

Istilah “Islam liberal” mulai populer pada akhir tahun 1990-an, 

terutama setelah munculnya masyarakat terkait pluralisme dan tafsir 

terhadap hak-hak minoritas.73 Pada masa reformasi, iklim kebebasan 

dianggap semakin terbuka sehingga wacana-wacana kritis dapat terwujud 

tanpa hambatan politik yang kuat. Massa media dan penerbitan buku 

pemikiran Islam mengalami perkembangan yang signifikan, 

memungkinkan gagasan-gagasan liberal menyebar lebih cepat.74 Banyak 

artikel mulai memperkenalkan konsep pluralisme agama, kebebasan 

interpretasi, dan hak-hak sipil sebagai bagian dari wacana Islam. Dengan 

suasana demokratis ini, istilah “liberal” kemudian digunakan baik oleh 

70 Nurcholish Madjid, “Isu Modernisasi di Kalangan Umat Islam di Indonesia,” Studia 
Islamika , Vol. 1 Nomor 1 (1994): 1–29. DOI: 10.15408/sdi.v1i1.865.  

71 Samsudin dan Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal di 
Indonesia 1970–2015,” Patanjala: Jurnal Penelitian Sejarah dan Budaya 11, no. 3 (2019): 483 

72 Ahmad Najib Burhani, “Liberal and Progressive Muslim in Indonesia,” Islam and 
Christian–Muslim Relations , Vol. 22 Nomor 1 (2011): 1–18. DOI: 10.1080/09596410.2011.535210  

73 Radea Y. A. Hambali & Leonardus Samosir, “Liberal Islamic Thoughts in Indonesia,” 
FOCUS 3, no. 1 (2022): 32–42 

74 Saifudien Djazuli & Rifqi, “Liberal Islamic Discourse in Indonesia (Diskursus Islam 
Liberal di Indonesia),” Lentera Peradaban: Journal on Islamic Studies 1, no. 1 (2025): 9–19 



24

pendukung maupun penentang gerakan tersebut. Periode ini menjadi masa 

transisi dari pemikiran modernis menuju label “liberal” yang lebih 

eksplisit75. 

Pada tahun 2001, berdirinya Jaringan Islam Liberal (JIL) menandai 

fase baru yang menjadikan Islam liberal menjadi wacana publik nasional.76 

JIL menjadi pusat artikulasi pemikiran liberal melalui program radio, 

website, artikel, dan diskusi intensif antar intelektual. Jaringan ini 

mempopulerkan gagasan demokrasi, pluralisme, kesetaraan gender, hingga 

reinterpretasi syariat.77 Dengan pendekatan populer, JIL menjangkau 

audiens luas, termasuk kalangan muda perkotaan. Kehadiran JIL 

menjadikan Islam liberal tampak lebih terstruktur, meski tetap longgar 

secara organisasi. Peristiwa ini menjadi tidak penting dalam sejarah Islam 

liberal Indonesia78. 

Pada masa awal berdirinya, JIL mendapat dukungan dari berbagai 

lembaga donor internasional, terutama yang fokus pada demokrasi dan 

kebebasan beragama. Dukungan ini memungkinkan JIL mengembangkan 

program literasi keagamaan progresif dan menyediakan ruang dialog bagi 

masyarakat.79 Namun, keterlibatan lembaga internasional juga 

menimbulkan dampak buruk bagi kelompok konservatif, yang menilai 

Islam liberal sebagai proyek asing. Perdebatan mengenai independensi 

intelektual pun menjadi isu yang mengemuka. Meski demikian, dukungan 

lembaga tersebut tetap memperkuat produksi pengetahuan dalam bidang 

75 Andrée Feillard & Rémy Madinier, “The End of Innocence? Indonesian Islam and Liberal 
Thought,” Cahiers d'Archipel , Vol. 34 (2006): 1–42. DOI: 10.4000/books.archipel.971  

76 Muh. Idris, “Potret Pemikiran Radikal Jaringan Islam Liberal (JIL) Indonesia,” Kalam 8, 
no. 2 (2014): 367–388. 

77 Hamdiah A. Latif, “Mengkritisi Jaringan Islam Liberal (JIL): Antara Spirit Revivalisme, 
Liberalisme dan Bahaya Sekularisme,” Jurnal Ilmiah Islam Futura 10, no. 2 (2011): 50–64 

78 Luthfi Assyaukanie, “The Liberal Islamic Network in Indonesia,” Review of Indonesia 
and Malaysian Affairs , Vol. 40 Nomor 2 (2006): 1–31. 

79 Ahdar Djamaluddin, Musyarif Musyarif & Suriati Suriati, “Dakwah dan Fenomena 
Gerakan Islam Liberal,” Tasamuh: Jurnal Komunikasi dan Pengembangan Masyarakat Islam 18, 
no. 1 (2020): 96–113. 



25

studi Islam progresif. Dinamika ini kemudian menjadi salah satu catatan 

penting dalam menganalisis perkembangan Islam liberal80. 

Seiring berkembangnya JIL dan wacana liberal lainnya, kritik dari 

kelompok tradisional dan politik Islam semakin menguat. Mereka menilai 

bahwa penafsiran liberal terlalu menekankan akal sehat dan mengabaikan 

teks-teks qat'i.81 Kritik ini tidak hanya muncul dari dalam negeri, tetapi juga 

dari ilmuwan Muslim internasional. Perdebatan tajam antara kalangan 

liberal dan konservatif menjadikan diskursus Islam Indonesia semakin 

hidup pada era 2000-an. Hal ini menunjukkan bahwa perkembangan Islam 

liberal tidak bisa lepas dari dinamika konflik wacana yang turut membentuk 

identitas gerakannya. Polemik ini menjadi bagian integral dari sejarah 

perkembangannya82.  

Perkembangan Islam liberal di Indonesia kemudian semakin 

terfragmentasi setelah pertengahan tahun 2000-an. Banyak intelektual tidak 

lagi bernaung secara formal di JIL, tetapi bergerak melalui komunitas riset, 

media sosial, dan ruang-ruang diskusi kampus.83 Fragmentasi ini justru 

membuat gagasan-gagasan liberal semakin tersebar dalam bentuk yang 

lebih lentur dan beragam. Muncul kelompok-kelompok kecil yang 

mengusung isu-isu tertentu seperti feminisme Islam, inklusivisme, atau 

tafsir progresif.84 Keragaman ini menunjukkan bahwa Islam liberal 

bukanlah gerakan tunggal, melainkan spektrum pemikiran yang hidup. 

80 Rémy Madinier, “Liberal Islam in Indonesia: Challenges and Possibilities,” Archipel, 
Vol. 77 (2009): 155–170. DOI : 10.4000/archipel.361.  

81 Ismail Latuapo & Muliati Amin, “Islam Liberal, Sejarah Perkembangannya, dan Kritik 
serta Saran Terhadap Pemikiran Islam Liberal,” Retorika: Jurnal Kajian Komunikasi dan Penyiaran 
Islam 3, no. 1 (2021): 55 

82 Wan Ismail W. Dagang, Mohd Nasir Masroom, Ahmad Syukran Baharuddin & Mohd 
Ismail Mustari, “Ancaman Pemikiran Aliran Islam Liberal Kepada Umat Islam di Nusantara,” Sains 
Humanika , Vol. 5 Nomor 3 (2015): 77–85. DOI: 10.11113/sh.v5n3.669. 

83 A. Ilyas Ismail, “PEMIKIRAN ISLAM PROGRESSIF: Dua Dekade Pemikiran dan 
Gerakan Jaringan Islam Liberal (JIL),” Jurnal Theologia 23, no. 2 (2017): 277 

84 Fathonah K. Daud, “Feminisme Islam Di Indonesia: Antara Gerakan Modernisme 
Pemikiran Islam Dan Gerakan Perjuangan Isu Gender,” Jurnal Harkat: Media Komunikasi Gender 
16, no. 2 (2020): 102 



26

Variasi kekayaan ini menampilkan sifat organik perkembangan wacana 

tersebut85. 

Perkembangan selanjutnya menampilkan adanya interaksi erat 

antara Islam liberal dan isu-isu HAM yang menjadi agenda penting di 

Indonesia. Intelektual liberal menyatakan bahwa nilai-nilai Islam 

mendukung kesetaraan, kebebasan individu, dan perlindungan atas 

kelompok minoritas.86 Wacana HAM menjadi jalur strategi penyebaran 

gagasan Islam liberal, terutama melalui LSM dan forum akademik. Dalam 

konteks ini, Islam liberal tidak hanya berbicara tentang tafsir teks, tetapi 

juga kebijakan publik. Perkembangan ini memperluas ranah gerakan dari 

wacana ke aksi sosial. Transformasi ini menjadi salah satu ciri evolutif Islam 

liberal87. 

Masuk ke era digital, Islam liberal menemukan bentuk penyebaran 

baru melalui media sosial, kanal YouTube, dan platform diskusi virtual. 

Generasi muda yang tidak lagi membaca jurnal akademik dapat mengakses 

gagasan liberal melalui video pendek, infografik, dan konten edukatif 

populer.88 Fenomena ini memperluas jangkauan wacana, namun sekaligus 

menimbulkan distorsi karena beberapa konten tidak lagi setia pada disiplin 

akademik. Meski demikian, kehadiran ruang digital menjadikan Islam 

liberal tetap relevan dan adaptif terhadap perkembangan zaman. Era digital 

menjadi fase ketiga perkembangan Islam liberal setelah fase akademik dan 

fase organisasi. Dinamika ini menampilkan kemampuan beradaptasi89. 

85 Ahmad Najib Burhani, “Pluralism, Liberalism and Islamism: Religious Outlook of 
Nahdlatul Ulama,” Jurnal Islam dan Masyarakat Muslim Indonesia , Vol. 3 Nomor 1 (2013): 1–28. 
DOI: 10.18326/ijims.v3i1.1-28.  

86 Ismail Latuapo & Muliati Amin, “Islam Liberal, Sejarah Perkembangannya, dan Kritik 
serta Saran Terhadap Pemikiran Islam Liberal,” Retorika: Jurnal Kajian Komunikasi dan Penyiaran 
Islam 3, no. 1 (2021): 62 

87 Saiful Mujani & William Liddle, “Pola Sikap Muslim terhadap Hak Asasi Manusia di 
Indonesia,” Asian Survey , Vol. 46 Nomor 5 (2006): 705–725. DOI: 10.1525/as.2006.46.5.705. 

88 Winda Kustiawan, Juliana Damayanti Matondang & Sherlliana, “Komunikasi Islam di 
Era Media Sosial: Kajian Literatur tentang Penyebaran Nilai-Nilai Keislaman kepada Mahasiswa,” 
Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 2 (2025): 19164 

89 Dina Afrianty, “Liberal Islam and Activism in Contemporary Indonesia,” Contemporary 
Islam , Vol. 8 Nomor 3 (2014): 231–250. DOI: 10.1007/s11562-013-0281-1. 



27

Pada beberapa dekade terakhir, hubungan antara organisasi Islam 

besar seperti NU dan Muhammadiyah dengan wacana liberal mengalami 

perkembangan yang menarik. Sebagian tokoh NU terlibat dalam wacana-

wacana pluralisme dan toleransi melalui konsep Islam Nusantara, sementara 

sebagian kader Muhammadiyah mendukung pendekatan ilmu sosial dalam 

tafsir agama.90 Meskipun kedua organisasi tersebut tidak mengidentifikasi 

diri mereka sebagai liberal, banyak aspek pemikiran mereka beririsan 

dengan agenda liberal, khususnya terkait demokrasi dan HAM.91 Hal ini 

menunjukkan bahwa Islam liberal di Indonesia bukanlah gerakan pinggiran, 

melainkan bagian dari pengaturan intelektual nasional. Fenomena ini 

menampilkan ruang dialog antara tradisi dan liberalisme92. 

Islam liberal juga dipengaruhi oleh dinamika global seperti perang 

melawan terorisme, perubahan geopolitik, dan meningkatnya perhatian 

internasional terhadap moderasi beragama.93 Pemerintah Indonesia 

mengadopsi narasi moderasi beragama yang beberapa unsur gagasannya 

bersinggungan dengan pemikiran liberal, seperti toleransi, anti-

ekstremisme, dan demokrasi.94 Namun pula terdapat ketegangan antara 

agenda moderasi negara dan idealisme liberal yang lebih radikal dalam hal 

kebebasan interpretasi. Ketegangan ini menjadi bagian dari wacana politik 

yang membentuk arah perkembangan Islam liberal di era kontemporer. 

Hubungan antara gerakan intelektual dan kebijakan negara menjadi salah 

satu bab penting dalam sejarahnya95. 

90 Ali Maksum, Priyono Tri Febrianto & Esa Nur Wahyuni, “Interpretation of democracy, 
pluralism and tolerance among the young activists of Muhammadiyah and Nahdlatul Ulama,” 
Masyarakat, Kebudayaan dan Politik 32, no. 3 (2019): 275 

91 Nasikhin & Raharjo, “Moderasi Beragama Nahdlatul Ulama dan Muhammadiyah dalam 
Konsep Islam Nusantara dan Islam Berkemajuan,” Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian 
Keislaman 11, no. 1 (2025): 85 

92 Ahmad Najib Burhani, “Defining Indonesian Islam: An Examination of Liberal and 
Conservative Streams,” Studia Islamika , Vol. 25 Nomor 3 (2018): 445–478. DOI: 
10.15408/sdi.v25i3.8033. 

93 Khamami Zada, “Moderasi Beragama dalam Konteks Keindonesiaan,” Harmoni: Jurnal 
Multikultural dan Multireligius 18, no. 2 (2019): 199 

94 Muhammad Ridwan Lubis, “Islam, Negara, dan Wacana Moderasi Beragama di 
Indonesia,” Jurnal Politik Profetik 8, no. 1 (2020): 1–18. 

95 Rémy Madinier, “Moderation and its Discontents: Religious Politics in Post-Reformasi 
Indonesia,” Archipel , Vol. 95 (2018): 15–36. DOI : 10.4000/archipel.638. 



28

Pada awal tahun 2000-an, diskursus Islam liberal semakin kuat 

karena munculnya banyak majalah dan jurnal pemikiran seperti Ummat, 

Tashwirul Afkar, dan Islamika yang memberi ruang bagi penulis-penulis 

progresif. Media-media ini menjadi perantara antara ruang akademik dan 

masyarakat muslim perkotaan yang sedang mencari bentuk keberagamaan 

baru.96 Artikel-artikel yang terbit mengangkat isu pluralisme, feminisme 

Islam, HAM, hingga kritik epistemologi tradisional. Penyebaran gagasan 

melalui media cetak ini menjadikan Islam liberal memiliki pengaruh yang 

tidak hanya bersifat akademis tetapi juga kultural.97 Penerbitan karya-karya 

tokoh seperti Abdurrahman Wahid dan Dawam Rahardjo juga memperkuat 

legitimasi wacana tersebut. Pada titik ini, sekularisasi wacana modern 

menjadi lebih kasat mata dalam masyarakat Islam perkotaan98. 

Gerakan intelektual Islam liberal juga berkembang kuat di kampus-

kampus Islam negeri melalui kelompok studi mahasiswa, diskusi buku, dan 

mata kuliah filsafat keislaman. Mahasiswa generasi 1990–2000-an banyak 

terpapar pada pemikiran tokoh-tokoh seperti Arkoun, Hasan Hanafi, 

Mohammed Abed Al-Jabiri, dan Fazlur Rahman. Pengajaran hermeneutika 

mulai menjadi bagian penting dari kurikulum studi Al-Qur'an dan hadis di 

beberapa IAIN.99 Hal ini membuat pendekatan kontekstual semakin akrab 

bagi intelektual Muslim generasi muda. Lingkungan kampus menjadi 

inkubator penting bagi lahirnya penafsir progresif baru di Indonesia. 

Pembaharuan epistemologis inilah yang memperkuat dasar intelektual 

Islam liberal100. 

96 Ahmad Suaedy, “Islam Liberal di Indonesia: Peran Media dan Transformasi Wacana,” 
Studia Islamika 11, no. 2 (2004): 241 

97 Budhy Munawar-Rachman, “Islam Liberal dan Diskursus Publik di Indonesia,” 
Tashwirul Afkar 16 (2003): 22 

98 Zuly Qodir, “Islam Liberal dan Pergeseran Pemikiran di Indonesia,” Jurnal Sosiologi 
Reflektif , Vol. 6 Nomor 1 (2011): 67–88. DOI: 10.14421/jsr.v6i1.747. 

99 Abdul Mustaqim, “Epistemologi Tafsir Kontemporer di Perguruan Tinggi Islam 
Indonesia,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur’an dan Hadis 15, no. 2 (2014): 187 

100 Syamsuddin Arif, “Hermeneutika dan Pergeseran Studi Qur'an di Indonesia,” Jurnal 
Afkaruna , Vol. 10 Nomor 1 (2014): 1–22. DOI: 10.18196/AIIJIS.2014.0030. 



29

 Selain kampus, Lembagan Swadaya Masyarakat (LSM) keagamaan 

menjadi ruang strategis bagi aktivisme Islam liberal yang menyuarakan 

gagasannya. LSM seperti Rahima, Fahmina, dan Lakpesdam NU aktif 

mendorong interpretasi progresif terhadap isu-isu perempuan, pluralisme 

hukum, dan hak minoritas. Kegiatan mereka berupa lokakarya, seminar, 

penelitian, dan advokasi kebijakan publik. Melalui pendekatan berbasis 

komunitas, gagasan Islam liberal memasuki ruang sosial yang lebih luas, 

termasuk pesantren-pesantren progresif. Aktivitas ini menampilkan bahwa 

Islam liberal tidak hanya berbicara pada level teori tetapi juga praktik sosial. 

Hal tersebut menjadi katalis bagi lahirnya gerakan Islam moderat di tingkat 

lokal101. 

Pada periode yang sama, kritik terhadap isu-isu negara atas 

otoriterisme turut mendorong pemikiran liberal di kalangan intelektual 

Islam. Banyak cendekiawan yang melihat bahwa nilai-nilai demokrasi dan 

keterbukaan merupakan bagian integral dari maqāṣid al-sharī'ah. Dengan 

demikian, Islam liberal dipahami sebagai upaya untuk meneguhkan nilai-

nilai keadilan dan kebebasan dalam konteks kebangsaan. Para pemikir ini 

menolak menganggap bahwa negara Islam formal adalah satu-satunya 

bentuk pemerintahan Islam yang ideal. Maka, muncul argumen baru bahwa 

nilai moral Islam dapat terwujud dalam demokrasi negara tanpa harus 

melegitimasi hukum syariat secara formal. Ide inilah yang menjadi fondasi 

reformasi bagi banyak gagasan liberal pada era102. 

Salah satu karakter penting perkembangan Islam liberal di Indonesia 

adalah munculnya tokoh-tokoh masyarakat yang menjalin hubungan agama 

dengan humanisme universal. Tokoh seperti Ulil Abshar Abdalla, Budhy 

Munawar-Rachman, dan Masdar F. Mas'udi memberikan kontribusi besar 

dalam membentuk gagasan Islam yang lebih kompatibel dengan HAM. 

Pemikiran mereka dianggap revolusioner karena mengusulkan 

101 Lies Marcoes, “Islam dan Advokasi Hak Perempuan di Indonesia,” Jurnal Perempuan , 
Vol. 14 Nomor 2 (2009): 15–32. DOI: 10.34309/jp.v14i2.2009. 

102 Muhammad Alfatih Suryadilaga, “Demokrasi dan Politik Islam di Indonesia,” Jurnal 
Ilmu-Ilmu Keislaman , Vol. 23 Nomor 2 (2013): 124–139. DOI: 10.21580/wa.v23i2.361. 



30

reinterpretasi terhadap aspek-aspek syariat tertentu, terutama terkait 

hubungan gender dan pluralisme. Meski mendapat banyak kritik, 

keberanian mereka menyampaikan pandangan secara terbuka memicu 

dialog publik yang luas. Inilah yang kemudian memperkuat identitas Islam 

liberal sebagai gerakan intelektual. Warisan pemikiran mereka masih 

berpengaruh hingga kini103. 

Hubungan antara wacana liberal dan media menjadi komponen 

penting dalam perkembangan sejarahnya. Sejak awal tahun 2000-an, JIL 

mengelola situs web yang memuat ratusan artikel tentang demokrasi, 

pluralisme, syariah dan interpretasi keagamaan modern. Distribusi artikel 

secara berani memberi pengaruh besar karena memungkinkan pembaca 

mengakses pemikiran liberal dengan cepat dan gratis. Selain itu, beberapa 

surat kabar nasional seperti Kompas dan Tempo memberi ruang pada diskusi 

keislaman progresif. Media menjadi jembatan antara wacana akademik dan 

masyarakat umum. Efek domino ini menempatkan Islam liberal dalam 

ruang publik digital yang semakin luas104. 

Dalam konteks sosial, berkembangnya kelas menengah Muslim 

perkotaan juga menjadi faktor utama penyebaran Islam liberal. Kelas 

menengah perkotaan cenderung lebih terbuka terhadap wacana pluralisme 

dan modernitas karena interaksinya dengan dunia global. Mereka 

menginginkan keberagamaan yang lebih fleksibel, rasional, dan tidak terlalu 

ketat dengan aturan fikih klasik. Oleh karena itu, gagasan Islam liberal yang 

menekankan kebebasan interpretasi dan ruang personal dalam beragama 

menjadi menarik. Kelas ini juga memiliki akses pendidikan tinggi yang 

meningkatkan penerimaan terhadap hermeneutika. Faktor-faktor ini 

memperkuat basis sosial Islam liberal di Indonesia105. 

103 Budhy Munawar-Rachman, “Humanisme Islam dan Wacana Inklusivisme,” Jurnal 
Ulumul Qur'an , Vol. 7 Nomor 3 (1996): 45–60. 

104 Noorhaidi Hasan, “Islam dan Media di Indonesia,” Jurnal Studia Islamika , Vol. 13 
Nomor 3 (2006): 431–472. DOI: 10.15408/sdi.v13i3.586. 

105 Najib Kailani, “Kelas Menengah Muslim dan Budaya Pop Keagamaan,” Jurnal 
Penelitian Agama , Vol. 15 Nomor 2 (2014): 225–246. DOI: 10.24090/jpa.v15i2.2014. 



31

Salah satu puncak polemik terhadap Islam liberal terjadi setelah 

fatwa MUI tahun 2005 yang mengharamkan pluralisme, liberalisme, dan 

sekularisme. Fatwa tersebut menjadi titik penting yang memperjelas garis 

batas antara kelompok konservatif dan liberal. Meski menimbulkan 

resistensi, fatwa ini secara tidak langsung memperkuat perhatian 

masyarakat terhadap gagasan liberal karena isu ini menjadi perbincangan 

nasional. Perdebatan antara MUI dan pemikir liberal membentuk narasi 

politik keagamaan yang kompleks. Fatwa ini juga mendorong penelitian 

akademik mengenai hubungan antara otoritas ulama dan kebebasan 

berpendapat. Peristiwa ini menjadi salah satu momen kunci dalam sejarah 

pergerakan Islam liberal Indonesia106. 

Setelah fatwa tersebut, banyak intelektual liberal memilih 

mengalihkan fokus pada peningkatan penelitian akademik dan pendidikan 

publik daripada polemik terbuka. Mereka memperkuat dasar ilmiah gagasan 

liberal melalui jurnal-jurnal ilmiah dan studi lapangan. Pendekatan ini 

membuat Islam liberal memasuki fase pendalaman metodologi dari sekadar 

perdebatan publik. Fokus baru ini juga membuka ruang kolaborasi dengan 

ilmuwan internasional dalam penelitian lintas disiplin. Dengan demikian, 

Islam liberal menjadi lebih matang sebagai ilmu ilmiah. Transformasi ini 

menampilkan evolusi gerakan dari fase populer ke fase akademik yang 

substansial107. 

Beberapa kampus Islam kemudian membuka pusat studi yang 

mengembangkan kajian Islam progresif, seperti Pusat Studi Islam, Pusat 

Studi Gender, dan Pusat Studi HAM. Unit-unit ini menjadi laboratorium 

intelektual bagi penelitian Islam liberal melalui seminar, penelitian, dan 

publikasi buku. Akademisi muda menggunakan pendekatan interdisipliner 

seperti sosiologi agama, antropologi, hingga filsafat kritis untuk 

menafsirkan teks. Hal ini memperkaya khazanah kajian Islam Indonesia dan 

106 Samsul Ma'arif, “Fatwa MUI dan Wacana Pluralisme,” Jurnal Analisa , Vol. 12 Nomor 
1 (2005): 55–76. 

107 Nurul Huda, “Perkembangan Pemikiran Islam Kontemporer di Indonesia,” Jurnal 
Theologia , Vol. 25 Nomor 1 (2014): 89–108. DOI: 10.21580/th.v25i1.570. 



32

memperkuat legitimasi pemikiran akademik progresif. Aktivitas ilmiah ini 

menjadikan Islam liberal memiliki dasar penelitian yang kokoh. Kerangka 

interdisipliner inilah yang memperkuat posisi Islam liberal sebagai bagian 

integral dari studi Islam modern108. 

Di tingkat masyarakat akar rumput, praktik keagamaan progresif 

mulai terlihat melalui kegiatan pendidikan dan pemberdayaan yang 

dilakukan oleh organisasi Islam. Program pesantren perempuan, pendidikan 

kritis, dan pelatihan tafsir tematik menjadi sarana penting penyebaran ide 

liberal. Hadirnya pesantren-pesantren progresif seperti pesantren Kaliopak 

dan pesantren Kebon Jambu menunjukkan bahwa wacana liberal tidak 

hanya sekedar wacana kampus. Adaptasi lokal inilah yang memperkuat 

cengkeraman sosial Islam liberal di Indonesia. Wacana progresif pun 

menjadi lebih inklusif dan mudah diterima oleh kalangan muda. Proses lokal 

ini menyuburkan dinamika Islam Nusantara109. 

Islam liberal juga mengalami perkembangan dalam wacana 

akademik melalui karya ilmiah mahasiswa tingkat sarjana, magister, dan 

doktoral di berbagai kampus Islam. Banyak skripsi dan tesis yang 

membahas pluralisme, hermeneutika, dan progresivisme Islam dengan 

pendekatan kritis. Hal ini menunjukkan adanya regenerasi intelektual yang 

berkelanjutan. Mahasiswa menjadi agen penyebar gagasan liberal karena 

mereka menggabungkan teori global dengan konteks lokal Indonesia. Oleh 

karena itu, perkembangan Islam liberal di perguruan tinggi sangat dinamis. 

Penelitian-penelitian ini menjadi kontribusi akademik terhadap studi Islam 

kontemporer110. 

Setelah tahun 2010, perkembangan Islam liberal semakin 

terdesentralisasi. Tidak ada satu organisasi pun yang memonopoli narasi 

liberal; sebaliknya, bermunculan banyak komunitas kecil yang mengusung 

108 Siti Ruhaini Dzuhayatin, “Studi Gender dan Islam Progresif di Indonesia,” Jurnal 
Musãwa , Vol. 12 Nomor 1 (2013): 15–30. DOI: 10.14421/musawa.2013.121.15-30. 

109 KH Husein Muhammad, “Gender, Pesantren, dan Pembaruan Islam,” Musãwa Jurnal 
Studi Gender , Vol. 6 Nomor 1 (2008): 23–38. DOI: 10.14421/musawa.2008.61.23-38. 

110 Arifin Hidayat, “Kajian Islam Progresif di Perguruan Tinggi Islam,” Jurnal Tarbiyah , 
Vol. 22 Nomor 2 (2015): 201–220. DOI: 10.30829/tarbiyah.v22i2.25. 



33

tema-tema tertentu seperti inklusivisme, feminisme, dan lingkungan hidup. 

Kelompok-kelompok ini bekerja secara fleksibel melalui diskusi berani, 

penelitian partisipatif, dan proyek advokasi sosial. Dinamika desentralisasi 

ini menunjukkan bahwa Islam liberal telah menjadi gerakan gagasan, 

bukan gerakan institusi . Adaptasi semacam ini membuat Islam liberal tetap 

hidup meski tidak lagi memiliki pusat seperti JIL. Pola ini menampilkan 

kekuatan wacana dalam bertahan menghadapi berbagai tantangan sosial111. 

Perkembangan penting lainnya adalah munculnya gerakan 

intelektual perempuan muslim yang memperjuangkan keadilan 

hermeneutika. Tokoh seperti Siti Musdah Mulia dan Maria Ulfah Anshor 

mengembangkan tafsir-tafsir keadilan gender yang berbasis maqāṣid. 

Mereka menolak pemahaman fikih konservatif yang dianggap mengekang 

perempuan. Kehadiran tokoh-tokoh perempuan dalam diskusi ini membawa 

wajah baru bagi pemikiran Islam liberal. Gerakan feminis Islam menjadi 

salah satu pilar penting perkembangan progresivisme di Indonesia. Ini 

menampilkan perluasan spektrum wacana liberal di ranah teologi dan 

sosial112. 

Pengaruh globalisasi juga mempercepat perkembangan Islam liberal 

di Indonesia. Interaksi dengan akademisi universitas global, pelatihan 

internasional, dan pertukaran ilmuwan membuka peluang penyebaran ide-

ide progresif. Fenomena ini membuat pemikiran liberal semakin mapan 

karena didukung oleh literatur dan penelitian global yang kuat. Namun, 

globalisasi juga menimbulkan resistensi dari kelompok yang menilai 

wacana liberal sebagai ancaman identitas budaya lokal. Dialektika antara 

global dan lokal inilah yang memperkaya sejarah perkembangan Islam 

liberal Indonesia. Dinamika ini menunjukkan bahwa gerakan liberal tidak 

dapat dilepaskan dari konteks global ilmu pengetahuan113. 

111 Ahmad Fuad Fanani, “Islam Progresif dan Fragmentasi Gerakan Keagamaan,” Jurnal 
Ilmu Sosial dan Ilmu Politik , Vol. 18 Nomor 3 (2014): 255–268. DOI: 10.22146/jsp.13024. 

112 Siti Musdah Mulia, “Reformasi Hukum Keluarga Islam di Indonesia,” Jurnal Al-Wardah 
, Vol. 5 Nomor 2 (2011): 45–62. 

113 Azyumardi Azra, “Islam di Era Globalisasi,” Jurnal Ulumul Qur'an , Vol. 8 Nomor 2 
(1997): 4–15. 



34

Salah satu inovasi penting dalam perkembangan Islam liberal adalah 

munculnya tafsir progresif yang tidak hanya berbasis hermeneutika tetapi 

juga berbasis ilmu sosial. Pendekatan ini digunakan untuk menjelaskan 

perubahan sosial, hukum, dan budaya yang tidak dapat dijelaskan dengan 

metodologi fiqh klasik. Metode tafsir sosial-historis ini menggabungkan 

antropologi, sosiologi, dan teori budaya. Intelektual liberal menganggap 

bahwa teks suci harus dibaca secara interdisipliner agar tetap relevan 

dengan realitas kontemporer. Pendekatan ini membentuk ciri akademik 

yang membedakan Islam liberal dari modernisme klasik. Perubahan 

metodologis ini menjadi tidak penting dalam sejarah kajian Islam114. 

Islam liberal juga berkembang melalui wacana kebudayaan, 

terutama seni, sastra, dan ruang kreatif. Beberapa penulis dan seniman 

Indonesia mengangkat tema-tema pluralisme dan toleransi dalam karya 

mereka. Representasi keberagamaan inklusif dalam sastra memperluas 

cakupan gagasan liberal dari ruang akademik hingga ruang estetika. Hal ini 

membuat masyarakat lebih mudah memahami nilai-nilai liberal tanpa 

istilah-istilah akademik yang rumit. Dengan cara ini, Islam liberal memiliki 

pengaruh budaya yang lebih luas. Dimensi Kebudayaan menjadi kanal 

penting penyebaran ide-ide progresif115. 

Pada dekade terakhir, terjadi pergeseran baru berupa integrasi 

wacana Islam liberal dan isu lingkungan hidup, yang dikenal sebagai 

ekoteologi Islam. Pemikir progresif menafsirkan ulang ayat-ayat penciptaan 

dan amanah manusia untuk menjaga bumi. Pendekatan ini menggabungkan 

humanisme dengan tanggung jawab ekologis. Di Indonesia, isu ekologi 

menjadi semakin relevan karena meningkatnya kerusakan lingkungan. 

Integrasi isu lingkungan membuka spektrum baru bagi agenda Islam liberal. 

114 Sahiron Syamsuddin, “Pendekatan Interdisipliner dalam Studi Al-Qur'an,” Jurnal Studi 
Qur'an dan Hadis , Vol. 16 Nomor 2 (2015): 123–140. DOI: 10.14421/qh.2015.1602. 

115 Muhidin M. Dahlan, “Islam dan Kebudayaan Populer,” Jurnal Susastra , Vol. 7 Nomor 
1 (2009): 45–60. 



35

Hal ini menampilkan kemampuan adaptif gerakan terhadap perlawanan 

zaman116. 

Pengaruh Islam liberal juga terlihat di dunia hukum dengan memuat 

mengenai reformasi hukum keluarga, hukum waris, dan hubungan gender. 

Banyak usulan usulan revisi terhadap hukum keluarga Islam agar sejalan 

dengan prinsip keadilan modern. Usulan ini ditopang oleh metode tafsir 

maqāṣid yang menekankan tujuan hukum, bukan sekadar bentuk tekstual. 

Perdebatan tentang reformasi hukum ini menjadi bagian penting dari 

dinamika Islam liberal di Indonesia. Posisi ini semakin menguat seiring 

berkembangnya penelitian di bidang gender dan HAM. Reformasi hukum 

Islam menjadi wajah praktis Islam liberal117. 

Di tengah berkembangnya wacana liberal, muncul pula gerakan 

moderat yang mengambil posisi tengah antara konservatisme dan 

liberalisme. Gerakan moderat ini sering mengadopsi sebagian nilai liberal, 

seperti pluralisme dan toleransi, namun tetap menjaga batasan syariah. NU 

melalui konsep “Islam Nusantara” dan Muhammadiyah dengan “Islam 

Berkemajuan” adalah contoh dua arus moderat yang sering berinteraksi 

dengan wacana liberal. Keduanya memberikan kontribusi signifikan dalam 

menyebarkan nilai inklusivitas tanpa perlu menggunakan istilah “liberal”. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa gagasan liberal sering terinternalisasi 

dalam wacana moderat. Proses asimilasi ini memperkaya sejarah 

perkembangan Islam Indonesia118. 

Perkembangan Islam liberal juga terkait erat dengan isu-isu agama 

minoritas di Indonesia. Para intelektual liberal memperjuangkan 

perlindungan hak bagi kelompok Ahmadiyah, Syiah, dan penganut agama 

lokal. Pendekatan ini berpijak pada prinsip kebebasan beragama yang 

dijamin oleh konstitusi. Meski menuai penolakan dari kelompok garis keras, 

116 Fachruddin Mangunjaya, “Ekoteologi Islam dan Pelestarian Lingkungan,” Jurnal Ilmu 
Lingkungan , Vol. 12 Nomor 1 (2014): 13–26. DOI: 10.14710/jil.12.1.13-26. 

117 Maria Ulfah Anshor, “Reformasi Hukum Keluarga Islam di Indonesia,” Jurnal Hukum 
dan Masyarakat , Vol. 8 Nomor 2 (2012): 134–150. 

118 Azyumardi Azra, “Islam Nusantara dan Moderasi Beragama,” Jurnal Maarif , Vol. 10 
Nomor 1 (2015): 5–20. 



36

wacana ini memperkuat posisi liberal dalam advokasi kebijakan publik. 

Fokus pada perlindungan minoritas menunjukkan orientasi etis gerakan 

liberal. Ini juga mempertegas aspek praksis dari pemikiran progresif119. 

Selain isu minoritas, wacana kebebasan beragama yang diusung 

Islam liberal turut membentuk persepsi baru tentang hubungan Islam dan 

negara. Pemikir liberal menegaskan bahwa negara harus bersikap netral 

terhadap agama untuk menciptakan keadilan bagi seluruh warga negara. 

Gagasan ini mendapat tempat dalam wacana masyarakat seiring 

meningkatnya intoleransi berbasis agama. Dengan demikian, Islam liberal 

berkontribusi dalam memperkuat konsep negara-bangsa yang inklusif. 

Wacana ini juga memunculkan dialog penting antara syariah dan konstitusi. 

Hubungan keduanya menjadi tema sentral dalam kajian Islam Indonesia 

kontemporer120. 

Dalam dua dekade terakhir, muncul generasi baru pemikir liberal 

yang menggunakan pendekatan digital-humaniora dalam studi keislaman. 

Mereka melakukan analisis teks dengan perangkat digital, membuat ulasan 

reflektif melalui podcast, dan melibatkan penelitian partisipatif. Gaya 

komunikasi yang lebih ringan membuat gagasan liberal menarik bagi anak 

muda. Generasi digital ini memperluas akses terhadap pemikiran progresif 

melalui platform populer. Di tangan generasi baru ini, Islam liberal menjadi 

wacana yang cair, interaktif, dan lebih mudah diterima masyarakat. Hal ini 

menunjukkan gerakan di era baru121. 

Melihat keseluruhan sejarahnya, Islam liberal di Indonesia 

merupakan fenomena multidimensi yang mencakup wacana akademik, 

gerakan sosial, dialog hukum, serta transformasi budaya. Perkembangannya 

tidak selalu linier, tetapi bergerak melalui suasana, resistensi, dan adaptasi 

yang kreatif. Gerakan ini terus mengalami perubahan mengikuti dinamika 

119 Yance Arizona, “Pluralisme Hukum dan Perlindungan Minoritas,” Jurnal Konstitusi , 
Vol. 7 Nomor 2 (2010): 111–130. DOI: 10.31078/jk722. 

120 Zainal Abidin Bagir, “Kebebasan Beragama dan Peran Negara,” Jurnal Masyarakat 
Indonesia , Vol. 38 Nomor 1 (2012): 25–45.  

121 Nadia Nurani, “Islam, Media Baru, dan Anak Muda,” Jurnal Komunikasi Indonesia , 
Vol. 5 Nomor 2 (2016): 55–74. 



37

sosial, politik, dan teknologi. Dari kampus hingga media digital, dari 

wacana HAM hingga isu ekologi, Islam liberal terus bertransformasi dalam 

menjawab kebutuhan zaman. Hal ini menunjukkan bahwa Islam liberal 

bukan sekadar gerakan, tetapi sebuah tradisi intelektual yang hidup di 

Indonesia. 

 

2. Pemahaman  

Pemahaman merupakan proses internal individu dalam menafsirkan 

dan memahami dunia luar berdasarkan stimulus yang diterima melalui 

pancaindra, pengalaman, dan latar belakang sosial. Dalam konteks sosial, 

pemahaman tidak bersifat objektif murni, melainkan dibentuk oleh nilai-

nilai, ideologi, pendidikan, dan kelompok sosial tempat individu berada. 

Teori pemahaman sosial menekankan bahwa penilaian seseorang terhadap 

suatu objek atau fenomena dipengaruhi oleh pengalaman sebelumnya, serta 

lingkungan yang membentuk cara berpikirnya.122 

 Mahasiswa sebagai kelompok sosial yang aktif dalam lingkungan 

akademik dan organisasi kemahasiswaan akan membentuk pemahaman 

berdasarkan interaksi mereka dengan kurikulum, dosen, media, serta 

pergaulan kelompok. Dalam penelitian ini, teori pemahaman sosial 

digunakan untuk memahami bagaimana mahasiswa membangun 

pandangannya terhadap Islam liberal bahwa apakah didasari oleh informasi 

akademik, pengaruh organisasi, atau sikap ideologis pribadi. 

 

B. Literature Riview 

Dalam kajian ini, peneliti menguraikan sejumlah penelitian dan 

literatur yang telah dilakukan sebelumnya dan relevan dengan tema Islam 

liberal serta pemahaman mahasiswa terhadap wacana tersebut. Kajian 

pustaka ini bertujuan untuk menunjukkan posisi penelitian ini dalam 

122 Slamet Santosa, “Pemahaman Mahasiswa terhadap Nilai-Nilai Keislaman di Era 
Digital,” Jurnal Psikologi Islam, Vol. 5, No. 2, 2019, hlm. 121–123.  
DOI: https://doi.org/10.24042/jpsi.v5i2.4561  



38

konteks keilmuan yang lebih luas dan membedakannya dari studi-studi yang 

sudah ada. 

1. Islam Liberal dan Afiliasi Organisasi Mahasiswa 

Hamami Nasirudin melalui skripsinya menunjukkan bahwa 

pemahaman mahasiswa terhadap Islam liberal dipengaruhi oleh afiliasi 

organisasi keislaman seperti PMII, HMI, IMM, dan KAMMI. Dalam 

penelitiannya di UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, ia menemukan tiga 

kategori sikap mahasiswa terhadap Islam liberal: menerima penuh, menolak 

total, dan bersikap kritis-selektif. Kajian ini menyoroti pentingnya latar 

belakang organisasi dan tingkat akses terhadap literatur Islam liberal dalam 

membentuk pemahaman mahasiswa. 

Setiap responden memiliki pandangan yang berbeda terhadap 

polemik ide-ide kontroversi JIL. Pada dasarnya respon Mahasiswa dilihat 

dari kategori pengetahuan Mahasiswa terhadap JIL, jumlah responden 

menjawab tahu dengan frekuensi 153 (61,2%), tetapi hal tersebut tidak 

mempengaruhi pengetahuan Mahasiswa terhadap gagasan-gagasan yang 

digunakan oleh JIL. Pengetahuan Mahasiswa terhadap ide-ide JIL sebagian 

besar responden menjawab kurang tahu dengan frekuensi 105 (42,0%), 

sedangkan respon Mahasiswa terhadap eksistensi JIL total responden 

menjawab kurang sesuai dengan frekuensi 116 (46,4%). Berdasarkan 

sumber pengetahuan Mahasiswa sebagian besar menjawab responden tahu 

tentang JIL dari buku dan teman dengan presentase 25,6%. Dilihat 

berdasarkan fakultas, kecenderungan responden untuk mengakses website 

JIL terdapat pada Fakultas Ushuluddin dan Filsafat (FUF) dengan frekuensi 

11 (44,0%) responden pernah mengakses website JIL, sedangkan skala 

banding dengan responden Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan (FITK) di 

mana 16 dari 25 responden untuk FITK menjawab tidak pernah (64%).123 

 

 

123 Hamami Nasirudin, Ide-Ide Kontroversi Jaringan Islam Liberal (JIL)… (Skripsi S1, 
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2008), hlm. 59–70. 



39

2. Islam Liberal dan Isu Gender dalam Dunia Akademik 

Farahwahida Yusof dan Nur Raihan Nordin meneliti perspektif 

gerakan Islam liberal terhadap hak-hak perempuan. Hasilnya menunjukkan 

bahwa Islam liberal memberikan ruang interpretatif yang luas bagi 

kesetaraan gender, baik dalam ranah sosial, politik, maupun keluarga. 

Dalam konteks dunia akademik, hal ini menjadi daya tarik tersendiri bagi 

sebagian mahasiswi, namun juga memunculkan resistensi dari kalangan 

yang berpegang pada tafsir tradisional.124 

3. Sejarah dan Perkembangan Islam Liberal di Indonesia 

Samsudin dan Nina Herlina Lubis meneliti sejarah pemikiran Islam 

liberal dari 1970 hingga 2015. Mereka menyimpulkan bahwa meskipun 

mendapat banyak resistensi, pemikiran ini berhasil membentuk diskursus 

baru dalam Islam kontemporer Indonesia. Wacana ini menyoroti pluralisme, 

demokratisasi, dan penafsiran kontekstual sebagai ciri utamanya. 

Pemikiran Islam Liberal di Indonesia mulai tampak secara jelas 

sejak dekade 1970-an, seiring munculnya generasi intelektual Muslim yang 

berupaya melakukan pembaruan pemikiran Islam di tengah situasi politik 

Orde Baru yang cenderung otoriter. Pada periode ini, tokoh-tokoh seperti 

Nurcholish Madjid mulai memperkenalkan gagasan sekularisasi, 

rasionalisasi, dan pentingnya ijtihad sebagai upaya membebaskan umat 

Islam dari pola pikir tekstual dan simbolik. Tahun-tahun 1970–1980-an 

menjadi fase awal terbentuknya fondasi Islam Liberal, di mana wacana 

pembaruan masih melekat dengan istilah neo-modernisme Islam dan 

berkembang melalui forum intelektual, kampus, serta tulisan-tulisan 

akademik. Gagasan-gagasan ini hadir sebagai respons terhadap 

keterbelakangan umat Islam serta kebutuhan untuk menyesuaikan ajaran 

Islam dengan realitas modern. 

Memasuki periode 1990-an hingga 2015, pemikiran Islam Liberal 

mengalami perkembangan yang lebih terbuka dan terorganisasi, terutama 

124 Farahwahida Yusof dan Nur Raihan Nordin, Pandangan Gerakan Islam Liberal…, hlm. 
3–4. 



40

setelah runtuhnya Orde Baru pada 1998. Era reformasi memberikan ruang 

kebebasan berekspresi yang luas, sehingga wacana Islam Liberal tidak 

hanya berkembang di kampus, tetapi juga melalui media massa, lembaga 

swadaya masyarakat, dan jaringan intelektual seperti Jaringan Islam Liberal 

(JIL) yang muncul pada awal 2000-an. Pada fase ini, isu-isu seperti 

demokrasi, pluralisme agama, hak asasi manusia, dan kesetaraan gender 

menjadi fokus utama diskursus Islam Liberal. Namun, periode ini juga 

ditandai dengan meningkatnya penolakan dan kontroversi dari kelompok 

Islam konservatif. Hingga tahun 2015, Islam Liberal tetap bertahan sebagai 

bagian dari dinamika pemikiran Islam di Indonesia, meskipun posisinya 

terus diperdebatkan dan mengalami tantangan ideologis yang kuat.125 

4. Pemahaman Mahasiswa terhadap Nilai-Nilai Islam di Era Digital 

Slamet Santosa mengkaji bagaimana mahasiswa merespons nilai-

nilai keislaman dalam konteks digitalisasi. Penelitian ini relevan karena 

mahasiswa masa kini juga mengakses wacana Islam liberal melalui internet, 

media sosial, dan platform digital lain. Hal ini menunjukkan pentingnya 

media literasi dalam pembentukan pemahaman mahasiswa.126 

5. Respon Akademik terhadap Islam Liberal di Kampus Islam 

Maryono dan Siti Julaiha dalam penelitiannya di UIN Sunan 

Kalijaga menunjukkan bahwa wacana Islam liberal telah menyentuh ranah 

kurikulum dan organisasi kampus. Kurikulum, dosen, dan aktivitas 

kemahasiswaan memiliki peran penting dalam pembentukan sikap 

mahasiswa terhadap wacana ini.127 

6. Islam Liberal dan Perspektif Gender Mahasiswa Muslim 

Nurul Hidayah meneliti pemikiran mahasiswi terhadap Islam liberal 

dan feminisme. Penelitian ini menyoroti bagaimana mahasiswa perempuan 

mulai menerima gagasan-gagasan Islam liberal yang dianggap lebih adil 

125 Samsudin dan Nina Herlina Lubis, “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam Liberal…,” 
Patanjala, Vol. 11, No. 3 (2019), hlm. 483 

126 Slamet Santosa, “Pemahaman Mahasiswa terhadap Nilai-Nilai Keislaman di Era 
Digital,” Jurnal Psikologi Islam, vol. 5, no. 2 (2019): 121–123 
.DOI: https://doi.org/10.24042/jpsi.v5i2.4561 

127 Maryono dan Siti Julaiha, Peran Kurikulum UIN…, hlm. 2-4 



41

terhadap perempuan. Namun tetap terjadi tarik menarik antara tafsir 

progresif dan tradisional di lingkungan akademik.128 

  

128 Nurul Hidayah, “Islam Liberal dan Feminisme…,” Jurnal Marwah, Vol. 21, No. 1 
(2022), hlm. 13-22 



42

BAB III  

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini yaitu penelitian lapangan  (field research). Penelitian 

ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif. Pendekatan ini digunakan 

karena fokus penelitian adalah memahami secara mendalam pemahaman 

mahasiswa terhadap wacana Islam liberal, bukan untuk mengukur variabel-

variabel secara kuantitatif. Penelitian kualitatif bertujuan menggambarkan 

makna subjektif, interpretasi sosial, serta pengalaman individu atau kelompok 

terhadap suatu fenomena, dalam hal ini terhadap pemikiran Islam liberal.129 

Melalui metode ini, peneliti mengkaji pemahaman, sikap, dan 

argumentasi mahasiswa berdasarkan konteks sosial, budaya, serta latar 

belakang akademik mereka. Penelitian kualitatif cocok digunakan untuk 

mengungkap dinamika sosial yang kompleks, terutama saat objek penelitian 

adalah pemahaman, opini, dan sikap. Teknik pengumpulan data dilakukan 

melalui wawancara mendalam dan studi dokumentasi.130 

Pendekatan ini juga memungkinkan peneliti menangkap keragaman 

sudut pandang mahasiswa, baik yang menerima, menolak, maupun bersikap 

kritis terhadap Islam liberal, sehingga pemahaman yang diperoleh tidak bersifat 

hitam-putih, tetapi menyeluruh dan kontekstual. 

 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian 

1. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilaksanakan di Fakultas Ushuluddin Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Pemilihan lokasi penelitian ini 

didasarkan pada pertimbangan akademik dan substantif, mengingat Fakultas 

129 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi, Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2017, hlm. 6–8. 

130 Rahmat, Jalaluddin. “Metode Penelitian Kualitatif.” Jurnal Komunika, Vol. 5, No. 1 
2011, hlm.  1–12. DOI: https://doi.org/10.24090/komunika.v5i1.221  



43

Ushuluddin merupakan salah satu fakultas yang secara keilmuan memiliki 

keterkaitan langsung dengan kajian pemikiran Islam, teologi, filsafat Islam, 

serta studi keislaman kontemporer. Fakultas ini menjadi ruang akademik 

yang relevan untuk mengkaji wacana Islam Liberal karena mahasiswa 

dibekali dengan pendekatan kritis terhadap teks, tradisi keilmuan Islam 

klasik, dan dinamika pemikiran Islam modern. 

Selain itu, Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau memiliki 

keragaman latar belakang mahasiswa, baik dari segi pendidikan, organisasi, 

maupun orientasi pemikiran, sehingga memungkinkan ditemukannya 

variasi pemahaman dan sikap terhadap Islam Liberal. Lingkungan akademik 

di fakultas ini juga mendukung diskursus terbuka melalui perkuliahan, 

diskusi kelas, dan interaksi intelektual antara dosen dan mahasiswa. Kondisi 

tersebut menjadikan Fakultas Ushuluddin sebagai lokasi yang tepat untuk 

menggali data mengenai pemahaman mahasiswa terhadap wacana Islam 

Liberal secara komprehensif dan mendalam. 

2. Waktu Penelitian 

Adapun waktu penelitian dilaksanakan selama empat bulan, yaitu 

pada bulan Agustus hingga Desember 2025. Rentang waktu ini dipilih 

karena dianggap cukup efektif untuk melakukan seluruh tahapan penelitian, 

mulai dari pengumpulan data, pengisian instrumen penelitian, hingga proses 

klarifikasi dan pendalaman data. Pada periode tersebut, aktivitas akademik 

di kampus masih berlangsung secara normal sehingga memudahkan peneliti 

dalam menjangkau responden dan melakukan pengumpulan data secara 

optimal. 

Dengan penentuan lokasi dan waktu penelitian tersebut, diharapkan 

penelitian ini dapat memperoleh data yang valid, relevan, dan sesuai dengan 

tujuan penelitian. Pelaksanaan penelitian pada waktu dan tempat yang tepat 

menjadi faktor pendukung dalam menghasilkan gambaran yang utuh 

mengenai pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau 

terhadap Islam Liberal. 

 



44

C. Sumber Data Penelitian 

Dalam penelitian kualitatif, sumber data terdiri atas dua jenis utama, 

yaitu data primer dan data sekunder.131 Sumber data ini diperlukan untuk 

mendapatkan informasi yang utuh, mendalam, dan relevan dengan fokus kajian 

penelitian.132 

1. Data Primer 

Data primer diperoleh langsung dari partisipan penelitian, yaitu 

mahasiswa dan mahasiswi Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau yang dipilih secara purposive. Informasi primer dikumpulkan melalui 

wawancara mendalam (in-depth interview).133 

2. Data Sekunder 

Data sekunder berasal dari berbagai dokumen tertulis, baik dalam 

bentuk buku, jurnal ilmiah, artikel, skripsi, maupun laporan penelitian yang 

relevan dengan topik Islam liberal dan pemahaman mahasiswa. Termasuk 

dalam data sekunder adalah tulisan-tulisan tokoh Islam liberal seperti 

Nurcholish Madjid dan Ulil Abshar Abdalla, artikel dari jurnal-jurnal seperti 

Patanjala, El-Harakah, Teosofi, serta dokumen. Data sekunder ini berfungsi 

sebagai bahan perbandingan dan penguat analisis terhadap data primer. 

Kombinasi antara data primer dan sekunder digunakan untuk 

memperoleh gambaran yang utuh tentang bagaimana mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin UIN Suska Riau memahami, menanggapi, dan berinteraksi 

dengan gagasan-gagasan Islam liberal. 

D. Informan Penelitian 

Dalam penelitian kualitatif, informan dipilih secara purposif (purposive 

sampling), yaitu berdasarkan pertimbangan tertentu yang disesuaikan dengan 

kebutuhan dan fokus penelitian. Pemilihan informan dilakukan untuk 

131 Sugiyono, “Sumber Data dalam Penelitian Kualitatif,” Jurnal Pendidikan dan 
Kebudayaan 21, no. 2 (2016): 121 

132 Muhammad Idrus, “Sumber Data dan Teknik Pengumpulan Data dalam Penelitian 
Kualitatif,” Jurnal Tarbiyah 23, no. 2 (2016): 145 

133 Irmiyati Nur Rachmawati, Pengumpulan Data dalam Penelitian Kualitatif: Wawancara, 
Jurnal Keperawatan Indonesia, Jakarta: Fakultas Ilmu Keperawatan Universitas Indonesia, vol. 11, 
no. 1 2007, hlm 35–40. DOI: https://doi.org/10.7454/jki.v11i1.184 



45

memperoleh data yang mendalam dan relevan mengenai pemahaman terhadap 

Islam liberal.134 

Informan dalam penelitian ini adalah mahasiswa dan mahasiswi aktif 

Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Kriteria informan 

ditentukan berdasarkan beberapa indikator, yaitu: 

1. Memiliki pengetahuan dasar tentang Islam liberal, baik melalui literatur, 

diskusi kelas, atau organisasi. 

2. Mewakili beragam sudut pandang: baik yang pro, kontra, maupun yang 

berada pada posisi kritis-selektif terhadap wacana Islam liberal. 

3. Berstatus mahasiswa semester ganjil, yaitu semester 5 dan 7, karna dianggap 

telah cukup terpapar kajian keislaman dan literatur ilmiah kampus, baik 

offline maupun online. 

4. Mahasiswa yang aktif bertanya, menanggapi dan berargumentasi di kelas. 

Selain kriteria di atas, informan juga diklasifikasikan berdasarkan tingkat 

pemahaman mereka terhadap Islam liberal, yang dibedakan ke dalam empat 

kategori berikut: 

1. Sangat paham, yaitu mahasiswa yang mampu menjelaskan konsep Islam 

liberal secara komprehensif, menyebutkan tokoh dan gagasan utama, serta 

menyampaikan argumentasi yang runtut dan kritis baik dalam menerima 

maupun menolak wacana tersebut. 

2. Kurang paham, yaitu mahasiswa yang memiliki pengetahuan terbatas 

mengenai Islam liberal, mampu menjelaskan sebagian konsep atau tokoh, 

tetapi belum dapat menguraikannya secara mendalam dan sistematis. 

3. Tidak paham, yaitu mahasiswa yang hanya mengetahui Islam liberal secara 

sangat umum atau sekadar istilah, tanpa pemahaman substansial mengenai 

konsep, tokoh, maupun gagasannya. 

4. Netral, yaitu mahasiswa yang mengetahui secara umum tentang Islam 

liberal tetapi tidak menunjukkan sikap yang jelas dalam mendukung atau 

134 Titik Handayani, Teknik Pengambilan Sampel dalam Penelitian Kualitatif: Studi pada 
Mahasiswa UIN Sunan Kalijaga, Jurnal Penelitian, Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan 
Pengabdian kepada Masyarakat UIN Sunan Kalijaga, vol. 12, no. 2 (2018): 123–132. DOI: 
https://doi.org/10.18326/jp.v12i2.123-132 



46

menolak, serta cenderung bersikap moderat, terbuka, atau menunggu 

argumentasi lebih lanjut sebelum mengambil posisi tertentu. 

Jumlah informan ditentukan berdasarkan prinsip ketercukupan data (data 

saturation), yaitu ketika data yang diperoleh dianggap telah memadai untuk 

menjawab rumusan masalah dan tidak muncul lagi informasi baru yang 

signifikan.135 Jumlah informan dalam penelitian ini adalah 20 orang dari 

latar belakang akademik dan organisasi yang bervariasi. 

Pemilihan informan juga mempertimbangkan etika penelitian, termasuk 

mendapatkan persetujuan dari partisipan (informed consent), menjaga 

kerahasiaan identitas, dan menghormati pandangan masing-masing tanpa 

paksaan atau penghakiman.136 

 

No Nama Informan Program Studi Semester Organisasi 

1.  Nur’aini Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 Hima Persis 

2. Sonia Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 Hima Persis 

3. Putri Wahyu 

Ningsih 

Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 Hima Persis 

4. Firzahtul Jannah Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 Hima Persis 

5. Dirman Saleh 

Harahap 

Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 Hima Persis 

6. Umar Abdul Aziz Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 KSI 

7. Alan Cahyadi Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 HMPS AFI 

135 Muhammad Idrus, “Kejenuhan Data (Data Saturation) dalam Penelitian Kualitatif,” 
Jurnal Tarbiyah 24, no. 1 (2017): 14 

136 Burhan Bungin, “Penentuan Informan dalam Penelitian Kualitatif,” Jurnal Analisa 20, 
no. 1 (2013): 53 



47

8. Wira Alvin Al 

Ghiffary 

Aqidah dan Filsafat 

Islam 

7 HMI 

9. Muhammad 

Ikhwan Rasyada 

Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

5 SEMA FU 

10. Refsie Atsara Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

5 Tidak 

mengikuti 

organisasi 

11. Abidah Khasanah Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

7 LDK 

12. Abel Pajero 

Berliyandi 

Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

7 LDK 

13. Hamidah 

Tambunan 

Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 

7 LDK 

14. Zainab Amr Studi Agama-

Agama  

7 Dema U 

15. Dewi Wahyuni Studi Agama-

Agama 

7 HMPS SAA 

16. Citra Studi Agama-

Agama 

5 HMPS SAA 

17. Rahmalaila Dasry Ilmu Hadist 7 LP2A 

18.  Aulia Latiffa 

Rahman 

Ilmu Hadist 7 HMPS 

ILHA 

19.  Rahmanita Azhar Ilmu Hadist 7 SEMA FU 

20 Dewi Cahyarani Aqidah Dan Filsafat 

Islam 

7 USM 

 

E. Subjek dan Objek Penelitian 

1. Subjek Penelitian 

Subjek dalam penelitian ini adalah mahasiswa Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang aktif pada tahun 



48

akademik penelitian berlangsung. Mahasiswa dipilih sebagai subjek 

penelitian karena mereka merupakan aktor utama dalam proses 

pembentukan dan pengembangan pemahaman keagamaan di lingkungan 

akademik. Sebagai calon intelektual Muslim, mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin memiliki posisi strategis dalam merespons, mengkaji, dan 

merefleksikan wacana pemikiran Islam kontemporer, termasuk Islam 

Liberal. 

Pemilihan mahasiswa Fakultas Ushuluddin sebagai subjek 

penelitian didasarkan pada pertimbangan bahwa fakultas ini menaungi 

program studi yang secara langsung berkaitan dengan kajian Aqidah dan 

Filsafat Islam, Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Ilmu Hadist serta Studi Agama-

agama. Latar belakang keilmuan tersebut memungkinkan mahasiswa 

memiliki tingkat interaksi yang intens dengan isu-isu teologis, pemikiran 

keislaman modern, dan diskursus kritis terhadap teks dan tradisi Islam. 

Dengan demikian, pandangan dan sikap mahasiswa Ushuluddin dinilai 

relevan untuk menggambarkan dinamika pemahaman Islam Liberal di 

lingkungan akademik Islam. 

Subjek penelitian dalam studi ini mencakup mahasiswa dari 

berbagai angkatan dan program studi di Fakultas Ushuluddin, dengan latar 

belakang pendidikan dan pengalaman organisasi yang beragam. Keragaman 

tersebut menjadi penting untuk menangkap variasi pemahaman, sikap, dan 

respons mahasiswa terhadap Islam Liberal. Melalui subjek yang heterogen, 

penelitian ini berupaya memperoleh gambaran yang komprehensif dan tidak 

bersifat tunggal atau homogen. 

2. Objek Penelitian 

Adapun objek penelitian ini adalah pemahaman mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin terhadap Islam Liberal, yang meliputi pengertian konseptual, 

sumber dan saluran pembentukan pemahaman, faktor-faktor yang 

memengaruhi keragaman pemahaman, serta implikasinya terhadap sikap 

keagamaan dan sosial mahasiswa. Fokus kajian diarahkan pada bagaimana 

mahasiswa memaknai Islam Liberal, sejauh mana mereka menerima atau 



49

mengkritisi gagasan tersebut, dan bagaimana pemahaman itu membentuk 

sikap mereka terhadap isu-isu keislaman kontemporer. 

Objek penelitian juga mencakup dinamika sikap mahasiswa 

terhadap nilai-nilai yang sering dikaitkan dengan Islam Liberal, seperti 

pluralisme, toleransi, demokrasi, hak asasi manusia, kesetaraan gender, dan 

kebebasan berpikir. Dengan mengkaji aspek-aspek tersebut, penelitian ini 

tidak hanya memotret definisi Islam Liberal secara teoritis, tetapi juga 

melihat implikasinya dalam cara berpikir dan bersikap mahasiswa dalam 

kehidupan akademik dan sosial. 

 

F. Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data merupakan tahapan penting dalam penelitian karena 

melalui proses inilah peneliti memperoleh bahan mentah yang akan dianalisis 

untuk menjawab rumusan masalah. Dalam pendekatan kualitatif, data yang 

dikumpulkan bersifat deskriptif, kontekstual, dan mendalam, serta bertujuan 

untuk memahami makna suatu fenomena sosial secara utuh.137 Penelitian ini 

menggunakan pendekatan fenomenologis dan deskriptif, sehingga data yang 

dikumpulkan difokuskan pada pemahaman, pengalaman, dan pemahaman 

mahasiswa terhadap wacana Islam liberal di lingkungan akademik.138 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini meliputi 

wawancara mendalam, dokumentasi, dan studi literatur ilmiah (buku dan 

jurnal).139 Penggunaan teknik ini dimaksudkan untuk membentuk data yang 

triangulatif, yaitu data yang diperoleh dari berbagai sumber dan metode guna 

meningkatkan validitas dan keutuhan hasil penelitian. 

Dalam pelaksanaannya, pengumpulan data lapangan dilakukan oleh 

peneliti pada rentang waktu empat bulan, yaitu pada bulan Agustus hingga 

Desember, dengan memanfaatkan teknik wawancara mendalam dan 

137 Muhammad Nur Budiyanto, Arrahman Syafebri, dan Amma Fathuurrahmaan, Metode 
Penelitian Kualitatif dan Aplikasi Digital Kontemporer: Skripsi, Tesis dan Disertasi (Medan: PT 
Media Penerbit Indonesia, Cet. I, September 2025), hlm. 22 

138 Muhammad Idrus, “Pendekatan Fenomenologis dalam Penelitian Kualitatif”, Jurnal 
Ushuluddin Vol. 18 Tahun 2012, hlm. 38 

139 Ibid, hlm.107 



50

dokumentasi. Wawancara dilakukan kepada mahasiswa Fakultas Ushuluddin 

sebagai informan penelitian untuk menggali pandangan, pengetahuan, serta 

sikap mereka terhadap konsep dan wacana Islam liberal yang berkembang di 

Indonesia. Sementara itu, teknik dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan 

data pendukung. 

Selain pengumpulan data lapangan, peneliti juga melakukan 

pengumpulan data tambahan melalui studi literatur ilmiah.140 Studi literatur ini 

meliputi penelaahan terhadap buku, jurnal akademik, dan karya ilmiah yang 

membahas pemikiran Islam liberal, metode penelitian kualitatif, serta kajian-

kajian keislaman kontemporer di Indonesia. Penggunaan studi literatur 

bertujuan untuk memperkuat kerangka teoretis, memperkaya analisis, serta 

membantu peneliti dalam menafsirkan temuan lapangan secara lebih 

komprehensif dan akademis.141 

1. Wawancara Mendalam (In-depth Interview) 

Wawancara mendalam digunakan untuk menggali pengalaman, 

pemahaman, serta cara berpikir informan secara terbuka dan reflektif 

terhadap Islam liberal. Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur, 

artinya peneliti mempersiapkan daftar pertanyaan sebagai panduan tetapi 

memberi kebebasan kepada informan untuk mengembangkan 

jawabannya.142 Pertanyaan akan mencakup pemahaman terhadap Islam 

liberal, pengaruh organisasi, dan lainnya. 

Pelaksanaan wawancara dilakukan oleh peneliti dalam rentang 

waktu 2 bulan yaitu September dan Oktober. Proses wawancara diawali 

dengan beberapa mahasiswa dari Jurusan Aqidah dan Filsafat Islam sebagai 

informan awal, kemudian dilanjutkan dengan mahasiswa dari jurusan lain 

di lingkungan Fakultas Ushuluddin. Pemilihan responden selanjutnya 

dilakukan secara acak (random) dan tidak berurutan berdasarkan jurusan 

140 Sugiyono, “Metode Penelitian Kualitatif,” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 20, no. 
2 (2014): 167 

141 Baedhowi, “Studi Literatur sebagai Metode dalam Penelitian Keislaman,” Jurnal Ilmu 
Ushuluddin 22, no. 1 (2018): 45  

142 Sugiyono, “Wawancara Semi-Terstruktur dalam Penelitian Kualitatif”, Jurnal Metode 
Penelitian Pendidikan Vol. 5 Tahun 2013, hlm. 112–118. 



51

tertentu, dengan tujuan memperoleh variasi perspektif dan pengalaman yang 

lebih beragam terkait pemahaman terhadap Islam liberal. 

Metode ini memungkinkan peneliti mengeksplorasi lebih dalam 

motivasi di balik penerimaan, penolakan, atau sikap kritis mahasiswa 

terhadap gagasan Islam liberal. Proses wawancara dilakukan secara 

langsung atau melalui media daring (online) sesuai dengan kondisi dan 

kenyamanan informan. Kemudian ditranskripsi untuk dianalisis secara 

tematik.143 

2. Dokumentasi 

Teknik dokumentasi berfungsi sebagai data pelengkap dari 

wawancara. Ia membantu memperkuat data dan memberikan konteks 

tambahan terhadap konstruksi pemikiran mahasiswa terhadap Islam 

liberal.144 

3. Studi Literatur Ilmiah (Buku dan Jurnal Akademik) 

Selain data lapangan, peneliti juga melakukan pengumpulan data 

dari berbagai literatur ilmiah, baik berupa buku, artikel jurnal, prosiding 

ilmiah, maupun hasil skripsi yang telah dipublikasikan. Studi literatur ini 

tidak hanya sebagai landasan teori dan kerangka berpikir, tetapi juga sebagai 

sumber data sekunder yang memberikan wawasan konseptual dan historis 

mengenai Islam liberal, tokoh-tokohnya, kritik terhadapnya, serta 

penerimaannya dalam konteks akademik. 

Buku-buku seperti karya Charles Kurzman (Liberal Islam), 

Nurcholish Madjid, maupun jurnal seperti Patanjala, El-Harakah, dan 

Teosofi menjadi acuan penting. Literatur yang digunakan juga mencakup 

penelitian sebelumnya tentang pemahaman mahasiswa terhadap Islam 

liberal. Pengumpulan dan pengolahan data dari literatur ilmiah dilakukan 

dengan cara membaca kritis (critical reading) dan mencatat informasi 

penting yang relevan dengan fokus penelitian.145 

143 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif…, hlm. 186–190. 
144 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 

2016, hlm. 240–241. 
145 Riduwan, Metode dan Teknik Menyusun Tesis, Bandung: Alfabeta, 2014, hlm. 84–86. 



52

Melalui kombinasi tiga teknik pengumpulan data ini, diharapkan 

peneliti dapat memperoleh informasi yang lengkap, mendalam, dan dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. Pendekatan triangulasi metode ini 

juga memperkuat validitas dan kredibilitas hasil penelitian dengan 

memastikan bahwa data yang dikumpulkan tidak hanya berasal dari satu 

sumber atau pendekatan.146 

 

G. Teknik Analisis Data  

Dalam penelitian kualitatif, analisis data tidak dilakukan setelah seluruh 

data terkumpul, melainkan berlangsung secara simultan sejak awal proses 

pengumpulan data. Peneliti tidak hanya berperan sebagai pengumpul data, 

tetapi juga sebagai instrumen utama yang secara terus-menerus melakukan 

pemaknaan, penafsiran, dan refleksi terhadap data yang diperoleh.147  

Proses ini menjadi sangat penting karena data dalam penelitian kualitatif 

bersifat deskriptif dan naratif, serta bertumpu pada pengalaman subjektif 

informan, bukan pada angka-angka statistik sebagaimana dalam penelitian 

kuantitatif. Dengan demikian, analisis data dilakukan secara berkelanjutan 

seiring dengan berlangsungnya wawancara, dokumentasi, dan studi literatur, 

sehingga peneliti dapat memahami dinamika fenomena yang diteliti secara lebih 

mendalam.148 

Dalam konteks penelitian ini, analisis data difokuskan untuk menggali 

makna, pemahaman, serta konstruksi pemikiran mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin terhadap fenomena Islam liberal yang berkembang dalam wacana 

akademik di Indonesia. Proses analisis dilakukan dengan merujuk pada model 

analisis interaktif yang dikemukakan oleh Miles dan Huberman, yang meliputi 

tiga tahapan utama, yaitu reduksi data (data reduction), penyajian data (data 

146 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif…, hlm. 330–333. 
147 Sugiyono, “Analisis Data dalam Penelitian Kualitatif”, Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan Vol. 17 Tahun 2011, hlm. 142–148. 
148 Ibid, hlm. 143 



53

display), dan penarikan kesimpulan atau verifikasi (conclusion 

drawing/verification).149  

Selain menggunakan model analisis Miles dan Huberman, analisis data 

dalam penelitian ini juga diperkaya dengan prinsip grounded theory dan 

pendekatan analisis tematik (thematic analysis). Prinsip grounded theory 

digunakan untuk memungkinkan kategori dan konsep analitis muncul secara 

induktif dari data lapangan, bukan dipaksakan berdasarkan kerangka teori yang 

telah ada. Sementara itu, analisis tematik digunakan untuk mengidentifikasi 

tema-tema utama yang berulang dalam narasi informan, seperti pola 

pemahaman, sikap kritis, serta faktor-faktor yang memengaruhi pandangan 

mahasiswa terhadap Islam liberal.150  

Dengan mengombinasikan pendekatan-pendekatan tersebut, penelitian 

ini diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang komprehensif, 

mendalam, dan kontekstual mengenai konstruksi pemikiran mahasiswa 

Fakultas Ushuluddin terhadap Islam liberal dalam lingkungan akademik. 

1. Reduksi Data (Data Reduction) 

Reduksi data merupakan proses pemilihan, penyederhanaan, dan 

pemusatan perhatian terhadap data mentah yang diperoleh dari wawancara,  

dokumentasi, dan studi literatur. Dalam penelitian ini, peneliti melakukan 

reduksi data secara aktif dan berkelanjutan sejak awal pengumpulan data 

dengan menyeleksi informasi yang relevan dengan fokus penelitian, yaitu 

pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin terhadap Islam liberal. Data 

yang bersifat terlalu umum, berulang, atau tidak berkaitan langsung dengan 

tujuan penelitian dieliminasi secara sistematis agar analisis tetap terarah dan 

mendalam.151 

Secara teknis, peneliti membaca ulang seluruh transkrip wawancara 

dengan mahasiswa Fakultas Ushuluddin secara berulang, kemudian 

149 Burhan Bungin, “Analisis Data Penelitian Kualitatif: Proses dan Teknik”, Jurnal Ilmu 
Sosial dan Ilmu Politik Vol. 14 Tahun 2010, hlm. 33–41. 

150 Abdul Mustaqim, “Pendekatan Grounded Theory dalam Studi Islam Kontemporer”, 
Jurnal Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an dan Hadis Vol. 15 Tahun 2014, hlm. 211–225. 
151 Ahmad Rijali, “Analisis Data Kualitatif”, Jurnal Alhadharah Vol. 17 Tahun 2018, hlm. 84 



54

menandai bagian-bagian pernyataan informan yang dianggap penting dan 

bermakna. Peneliti mencatat kutipan-kutipan kunci yang mencerminkan 

pandangan, sikap, dan pengalaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin 

terhadap Islam liberal. Dari proses ini, peneliti mulai mengelompokkan data 

ke dalam tema-tema awal yang muncul secara induktif dari narasi informan.  

Misalnya, pernyataan informan yang memandang Islam liberal 

sebagai upaya pembaruan pemikiran keislaman dikategorikan ke dalam 

tema “pembaharuan pemikiran Islam”. Sebaliknya, pernyataan yang 

menunjukkan penolakan terhadap Islam liberal karena dianggap 

mengaburkan batas antara ajaran agama dan pengaruh budaya Barat. 

Melalui proses reduksi data ini, peneliti tidak hanya 

menyederhanakan data, tetapi juga mulai membangun kerangka pemahaman 

awal mengenai pola-pola pemikiran mahasiswa terhadap Islam liberal. 

Reduksi data membantu peneliti untuk memfokuskan analisis pada aspek-

aspek yang paling signifikan, sehingga tahapan analisis selanjutnya dapat 

dilakukan secara lebih sistematis, mendalam, dan sesuai dengan tujuan 

penelitian.152 

2. Penyajian Data (Data Display) 

Setelah data direduksi, langkah berikutnya adalah menyajikannya 

dalam bentuk yang sistematis dan mudah dipahami. Penyajian data dapat 

berbentuk narasi tematik, tabel, diagram, atau matriks yang menampilkan 

hubungan antar kategori atau pola pemikiran mahasiswa. Penyajian ini tidak 

hanya berfungsi sebagai ringkasan data, tetapi juga sebagai sarana untuk 

menarik makna dan pola-pola berpikir yang tersembunyi dalam data 

kualitatif.153 

Dalam penelitian ini, peneliti menyajikan data berdasarkan tingkat 

pemahaman mahasiswa Fakultas Ushuluddin terhadap wacana Islam liberal, 

yang diklasifikasikan ke dalam empat kategori utama, yaitu: (1) mahasiswa 

152 M. Sobry Sutikno & Prosmala Hadisaputra, Penelitian Kualitatif (Perpustakaan Strada 
Budi Luhur, 2023), hlm. 140–141. 

153 Ibid, hlm. 86 



55

yang sangat paham, (2) mahasiswa yang kurang paham, (3) mahasiswa yang 

tidak paham, dan (4) mahasiswa yang bersikap netral. Kategorisasi ini 

ditentukan berdasarkan indikator-indikator yang muncul dari data 

wawancara, seperti kemampuan informan menjelaskan konsep Islam liberal, 

menyebutkan tokoh atau gagasan yang relevan, serta menyampaikan 

argumentasi yang koheren terkait penerimaan, penolakan, atau sikap kritis 

terhadap wacana tersebut. 

Setiap kategori pemahaman kemudian dianalisis secara tematik 

dengan memperhatikan argumen yang diajukan oleh mahasiswa, faktor-

faktor yang memengaruhi pandangan mereka, seperti keterlibatan dalam 

organisasi kemahasiswaan, dan latar belakang akademik. 

Penyajian data juga disertai dengan kutipan langsung dari informan 

untuk menunjukkan otentisitas data dan menjaga orisinalitas suara 

mahasiswa. Selain itu, penyajian data dari hasil observasi dan studi 

dokumentasi akan dipadukan untuk memperkaya narasi dan memberi 

gambaran kontekstual atas pemahaman yang mereka bangun. 

3. Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification) 

Tahap terakhir dalam teknik analisis data adalah menarik 

kesimpulan berdasarkan hasil reduksi dan penyajian data yang telah 

dilakukan. Kesimpulan dalam penelitian kualitatif tidak bersifat final atau 

absolut, melainkan bersifat interpretatif, dinamis, dan harus selalu 

diverifikasi. Oleh karena itu, peneliti tidak langsung menyimpulkan sesuatu 

dari satu informan saja, tetapi membandingkannya dengan data dari 

informan lain, dokumen tertulis, serta literatur yang digunakan.154 

Kesimpulan yang diambil berkaitan dengan bagaimana mahasiswa 

memahami dan memaknai Islam liberal, apa saja faktor yang membentuk 

pemahaman mereka, serta bagaimana konstruksi pemikiran itu berperan 

dalam membentuk sikap keagamaan mereka. Selain itu, peneliti juga 

154 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D, Bandung: Alfabeta, 
2016, hlm. 246–248. 



56

menilai apakah terdapat pola umum atau perbedaan signifikan antara 

mahasiswa berdasarkan latar jurusan, organisasi, atau tingkat semester. 

Proses verifikasi dilakukan dengan teknik triangulasi, yakni 

membandingkan dan mengecek kebenaran data dari berbagai sumber dan 

metode pengumpulan. Verifikasi juga dilakukan melalui member checking, 

yaitu mengkonfirmasi kembali hasil interpretasi kepada informan untuk 

memastikan bahwa kesimpulan yang diambil sesuai dengan maksud 

pernyataan mereka. Teknik ini penting untuk menjaga validitas internal 

penelitian dan menghindari kesalahan interpretasi.155 

Melalui teknik analisis yang berlapis dan sistematis ini, peneliti 

diharapkan mampu menangkap kompleksitas pemahaman mahasiswa 

terhadap Islam liberal secara mendalam, jujur, dan kontekstual. Teknik ini 

juga memungkinkan peneliti untuk mengungkap tidak hanya apa yang 

dipikirkan oleh mahasiswa, tetapi juga bagaimana, mengapa, dan dalam 

konteks apa pemikiran tersebut terbentuk. Dengan begitu, hasil penelitian 

ini akan memberikan kontribusi nyata terhadap kajian pemikiran Islam 

kontemporer, dinamika intelektual kampus, dan arah pembaruan Islam di 

lingkungan akademik. 

 

 

155 Sitti Mania, “Validitas dan Reliabilitas Data dalam Penelitian Kualitatif”, Jurnal 
Pendidikan dan Kebudayaan Vol. 18 Tahun 2012, hlm. 231 



144

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa pemahaman 

konseptual mahasiswa Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

tentang Islam Liberal berada pada spektrum yang beragam. Sebagian kecil 

mahasiswa dapat dikategorikan sangat paham, ditandai dengan kemampuan 

menjelaskan konsep Islam Liberal secara komprehensif, membedakan aspek 

metodologis, sosial, dan teologis, serta memberikan penilaian kritis yang 

argumentatif. Sebagian besar mahasiswa berada pada kategori cukup atau 

moderat, yakni memahami Islam Liberal sebagai wacana pemikiran Islam 

kontemporer yang menekankan kebebasan berpikir dan kontekstualisasi ajaran 

Islam, namun tetap membatasi penerimaannya pada wilayah non-akidah. 

Sementara itu, terdapat pula mahasiswa yang tergolong kurang paham, yang 

pemahamannya masih bersifat umum, deskriptif, dan terbatas pada definisi awal 

tanpa pendalaman konseptual. Adapun mahasiswa yang benar-benar tidak 

paham jumlahnya relatif sangat sedikit. Selain itu, sebagian mahasiswa 

menunjukkan sikap netral, dengan memposisikan Islam Liberal semata-mata 

sebagai objek kajian akademik tanpa kecenderungan menerima atau menolak 

secara tegas. Secara umum, kecenderungan dominan menunjukkan bahwa 

mahasiswa tidak menerima Islam Liberal sebagai ajaran normatif, melainkan 

sebagai wacana intelektual yang perlu dikaji secara kritis, proporsional, dan 

selektif. 

Adapun faktor-faktor yang memengaruhi pemahaman tersebut meliputi 

lingkungan kampus dan media digital, latar belakang pendidikan, serta 

pengalaman keorganisasian mahasiswa. Lingkungan akademik kampus 

berperan sebagai faktor utama yang memperkenalkan Islam Liberal secara 

ilmiah dan mendorong sikap berpikir kritis, sementara media digital berfungsi 

sebagai sumber awal informasi yang memperluas wawasan namun menuntut 



145

kemampuan literasi dan penyaringan informasi. Latar belakang pendidikan baik 

pesantren, madrasah, maupun sekolah umum membentuk kerangka awal 

berpikir mahasiswa dalam menyikapi wacana keislaman, khususnya dalam 

menentukan batas antara rasionalitas dan otoritas wahyu. Pengalaman 

keorganisasian turut memperkaya perspektif melalui diskusi dan interaksi 

sosial-intelektual, meskipun pengaruhnya bersifat kontekstual dan tidak 

seragam. Interaksi ketiga faktor tersebut menghasilkan pemahaman mahasiswa 

yang dialogis, reflektif, dan berhati-hati dalam menyikapi Islam Liberal sebagai 

fenomena pemikiran Islam kontemporer di Indonesia. 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian mengenai pemahaman mahasiswa Fakultas 

Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau terhadap Islam Liberal, penulis 

mengajukan beberapa saran sebagai berikut: 

1. Bagi Mahasiswa Fakultas Ushuluddin 

Mahasiswa diharapkan dapat terus meningkatkan sikap kritis dan objektif 

dalam mengkaji wacana pemikiran Islam kontemporer, termasuk Islam 

Liberal. Pemahaman terhadap isu-isu tersebut sebaiknya didasarkan pada 

kajian literatur yang beragam, baik dari tokoh pendukung maupun 

pengkritik Islam Liberal, agar terbentuk pandangan yang seimbang dan 

tidak bersifat simplistik atau reaktif. 

2. Bagi Peneliti Selanjutnya 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan awal bagi penelitian 

lanjutan yang lebih mendalam dan luas. Peneliti selanjutnya disarankan 

untuk memperluas subjek penelitian, misalnya dengan melibatkan 

mahasiswa dari fakultas lain atau perguruan tinggi Islam berbeda, serta 

menggunakan pendekatan metodologis yang bervariasi seperti studi 

komparatif atau metode kuantitatif guna memperoleh gambaran yang lebih 

komprehensif. 

3. Bagi Masyarakat dan Praktisi Keagamaan 



146

Masyarakat dan praktisi keagamaan diharapkan dapat menyikapi wacana 

Islam Liberal secara bijak dan proporsional. Perbedaan pandangan 

sebaiknya dipahami sebagai bagian dari dinamika intelektual umat Islam, 

sehingga dialog dan sikap saling menghormati dapat terus terjaga demi 

terciptanya kehidupan keagamaan yang damai dan inklusif 

 

 



147

DAFTAR PUSTAKA 

Buku 

Azra, Azyumardi. Islam di Era Globalisasi. Jakarta: Ulumul Qur’an, 1997. 

Azra, Azyumardi. Islam Reformis: Dinamika Intelektual dan Sosial. Jakarta: Studia 

Islamika, 1998. 

Barton, Greg. 2015. Pandangan Greg Barton Tentang Islam Liberal. 

Budhy Munawar-Rachman. 2011. Islam dan Liberalisme. Cet. I. Friedrich 

Naumann Stiftung. 

Imam Mustofa. 2015. Sketsa Pemikiran Islam Liberal di Indonesia. Metro: STAIN 

Jurai Siwo. 

Kurzman, Charles. Liberal Islam: Prospects and Challenges. Oxford: Oxford 

University Press, 1998. 

Lexy J. Moleong. 2017. Metodologi Penelitian Kualitatif. Edisi Revisi. Bandung: 

PT Remaja Rosdakarya. 

Madjid, Nurcholish. Isu Modernisasi di Kalangan Umat Islam di Indonesia. 

Jakarta: Paramadina, 1994. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Edisi Revisi. Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2017. 

Riduwan. 2014. Metode dan Teknik Menyusun Tesis. Bandung: Alfabeta. 

Sugiyono. 2016. Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. 

Sutikno, M. Sobry, dan Prosmala Hadisaputra. 2023. Penelitian Kualitatif. 

Perpustakaan Strada Budi Luhur. 

Budiyanto, Muhammad Nur, Arrahman Syafebri, dan Amma Fathuurrahmaan. 

2025. Metode Penelitian Kualitatif dan Aplikasi Digital Kontemporer: 

Skripsi, Tesis dan Disertasi. Medan: PT Media Penerbit Indonesia. 

 

Jurnal Ilmiah 

Abdurrohman, Moh. Asvin, dan Sungkono. 2022. “Konsep Arti Islam dalam Al-

Qur’an.” Al-Mikraj: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, vol. 2. 



148

Ahmad Tafsir. 2023. “Metodologi Penafsiran dalam Islam Liberal.” Jurnal 

Ushuluddin, vol. 31, no. 2. https://doi.org/10.24014/jush.v31i2.20791 

Ahmad Zainul Hamdi. 2011. “Kontroversi Islam Liberal di Indonesia.” Al-Tahrir: 

Jurnal Pemikiran Islam, vol. 11, no. 1. 

Ahmad Zainul Hamdi. 2013. “Islam Liberal dan Demokratisasi Pemikiran 

Keagamaan.” Religi: Jurnal Studi Agama-Agama, vol. 9, no. 1. 

Ahmad Najib Burhani. 2010. “Islam Liberal dan Kecurigaan terhadap Agenda 

Barat.” Jurnal Maarif, vol. 5, no. 1. 

Aprilia Mawaddah, dkk. 2025. “Mengenal Pemikiran Islam Liberal.” Al-Tarbiyah: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, vol. 3, no. 1. https://doi.org/10.59059/al-

tarbiyah.v3i1.1927 

Aprianty, Sintia, dkk. 2022. “Pemikiran Islam Liberal di Indonesia (Dinamika 

Perkembangan Tahun 1980–2010).” Tanjak: Jurnal Sejarah dan 

Peradaban Islam, vol. 2, no. 3. https://doi.org/10.24042/tanjak.v2i3.13874 

Barton, Greg. 1999. “Gagasan Islam Liberal di Indonesia.” Studia Islamika, vol. 6, 

no. 4. 

Barton, Greg. 2001. “Islam Liberal dan Pergulatan Makna Kebebasan.” Studia 

Islamika, vol. 8, no. 3. 

Burhani, Ahmad Najib. 2011. “Liberal and Progressive Muslim in Indonesia.” 

Islam and Christian–Muslim Relations, vol. 22, no. 1. 

https://doi.org/10.1080/09596410.2011.535210 

Dewi Erowati. 2016. “Islam Liberal di Indonesia: Pemikiran dan Pengaruhnya 

dalam Pemikiran Politik Islam.” Jurnal Ilmiah Ilmu Pemerintahan, vol. 2, 

no. 2. 

Dinia, Yunie Syamsu, Mas Amaningsih, dan Samsul Basri. 2018. “Ancaman 

Liberalisme bagi Pendidikan Tinggi Islam Indonesia.” Tawazun: Jurnal 

Pendidikan Islam, vol. 8, no. 2. https://doi.org/10.32832/tawazun.v8i2.1149 

Hamdi, Ahmad Zainul. “Kontroversi Islam Liberal di Indonesia.” Al-Tahrir: Jurnal 

Pemikiran Islam 11, no. 1 (2011). 

Hamdi, Ahmad Zainul. “Islam Liberal dan Demokratisasi Pemikiran Keagamaan.” 

Religi: Jurnal Studi Agama-Agama 9, no. 1 (2013). 



149

Hidayah, Nurul. 2022. “Islam Liberal dan Feminisme dalam Pemikiran Mahasiswi 

Muslim.” Jurnal Marwah, vol. 21, no. 1. 

Ichwan, Moch. Nur. “Mahasiswa, Islam Politik, dan Wacana HAM.” Jurnal 

Pendidikan Islam 9, no. 1 (2014). 

Kurzman, Charles. 1998. “Liberal Islam: Prospects and Challenges.” Middle East 

Review of International Affairs, vol. 2, no. 3. 

Kurzman, Charles. 2002. “The Meaning of Liberal Islam.” Journal of Islamic 

Studies, vol. 13, no. 1. 

Mawaddah, Aprilia, dkk. “Mengenal Pemikiran Islam Liberal.” Al-Tarbiyah: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Islam 3, no. 1 (2025). 

Qodir, Zuly. “Islam Liberal, Demokrasi, dan Tantangan Fundamentalisme.” Jurnal 

Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 8, no. 3 (2005). 

Samsudin dan Nina Herlina Lubis. 2019. “Sejarah Munculnya Pemikiran Islam 

Liberal di Indonesia (1970–2015).” Patanjala: Jurnal Sejarah dan Budaya, 

vol. 11, no. 3. https://doi.org/10.30959/patanjala.v11i3.522 

Santosa, Slamet. 2019. “Pemahaman Mahasiswa terhadap Nilai-Nilai Keislaman di 

Era Digital.” Jurnal Psikologi Islam, vol. 5, no. 2. 

https://doi.org/10.24042/jpsi.v5i2.4561 

Syafi’i, M. 2015. “Pandangan Greg Barton tentang Islam Liberal dan Eksistensi 

Politik Islam di Indonesia.” Al-Daulah: Jurnal Hukum dan Perundangan 

Islam, vol. 5, no. 2. https://doi.org/10.15642/ad.v5i2.789 

Teuku Safir Iskandar Wijaya. 2013. “Teologi Rasional Ijtihad dan Dogmatis 

Taqlidi Penalaran Filsafat Kalam.” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Ushuluddin, vol. 10, no. 2. https://doi.org/10.15548/substantia.v10i2.2916 

 

Skripsi 

Nasirudin, Hamami. 2008. Ide-Ide Kontroversi Jaringan Islam Liberal (JIL) dalam 

Perspektif Mahasiswa. Skripsi S1. Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta. 

Mustofa, Imam. Sketsa Pemikiran Islam Liberal di Indonesia. STAIN Jurai Siwo 

Metro, 2015. 



150

 

Prosiding 

Maryono, dan Siti Julaiha. 2020. “Peran Kurikulum UIN terhadap Faham Islam 

Liberal dan Fundamentalis di Kalangan Mahasiswa.” Dalam Prosiding 

Fakultas Ushuluddin dan Filsafat. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga 

 

Karya Ilmiah / Laporan Institusi 

Yusof, Farahwahida, dan Nur Raihan Nordin. 2012. Pandangan Gerakan Islam 

Liberal terhadap Hak Asasi Wanita. Universiti Teknologi Malaysia. 

 

Sumber Daring / Website

Hambali, Radea Y. A., dan Leonardus Samosir. 2022. “Liberal Islamic Thoughts in 

Indonesia.” FOCUS, vol. 3, no. 1. 

 

 



151

DAFTAR LAMPIRAN 

Daftar Pertanyaan 

Nama :  

NIM : 

Fakultas/Jurusan/Akt :  

Organisasi/UKM yang diikuti : 

 

Persepsi umum tentang islam liberal 

1. Apa yang dipahami tentang istilah islam liberal?  

2. Menurut anda apakah islam liberal termasuk dalam bagian dari pemikiran 

islam kontemporer atau justru menyimpang?  

Sumber pengaruh dan informasi 

1. Apakah anda pernah mengikuti seminar, diskusi, atau mata kuliah yang 

membahas Islam Liberal?  

2. Apakah organisasi kemahasiswaan yang anda ikuti berpengaruh terhadap 

cara pandang abda terhadap islam liberal?  

Faktor sosial dan latar belakang 

1. Apa latar belakang Pendidikan anda (pesantren/sekolah umum)? 

Penilaian terhadap isu-isu Islam Liberal 

1. Bagaimana pendapat anda tentang konsep pluralisme agama yang 

ditawarkan dalam wacana islam liberal?  

2. Apa pandangan anda terhadap gagasan kesetaraan gender dalam perspektif 

Islam Liberal?  

3. Bagaimana pandangan anda tentang reinterpretasi terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an yang dianggap kontroversial oleh Sebagian kalangan?  

4. Apakah anda merasa bahwa islam liberal membuka ruang dialog atau justru 

menimbulkan polemic baru dalam Masyarakat muslim?  

5. Dalam wacana islam liberal, orientasi seksual sering dipandang sebagai hak 

individu, sejauh mana pendekatan ini dapat dibenarkan dalam perspektif 

ajaran islam? 



152

6. Beberapa pemikir islam liberal berpendapat bahwa keselamatan (Syurga) 

tidak dimonopoli oleh pemeluk agama tertentu. Bagaimana tanggapan Anda 

terhadap pandangan ini? 

7. Apakah menurutanda pembolehan ucapan selamat natal oleh Islam Liberal 

menunjukkan sikap moderat atau justu kompromu berlebihan teradap 

akidah Islam? 

Sikap dan respons pribadi  

1. Apakah anda setuju, menolak atau bersikap kritis-selektif terhadap islam 

liberal? kenapa?  

 



153

DOKUMENTASI 

 

  

  

  



154

  

  

 

 

 

 

 

 



155

BIODATA PENULIS DAN FOTO 

 

 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN: 

SD : SDN Binsus Kota Dumai Lulus Tahun 2016 

SLTP : SMPN 4 Kota Dumai Lulus Tahun 2019 

SLTA : SMAN Binsus Kota Dumai Lulus Tahun 2022 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Pengurus HMPS Aqidah dan Filsafat Islam 2023-2024 

2. Pengurus Rohis Al-Fata Al-Muntazhar 2023-2024 

3. Pengurus LPRPM UIN Sultan Syarif Kasim Riau 2023-2024 

4. Pengurus Rohis Al-Fata Al-Muntazhar 2024-2025 

5. Pengurus FKII Asy-Syams UIN Sultan Syarif Kasim Riau 2025 

6. Ketua Keputrian FKII Asy-Syams UIN Sultan Syarif Kasim Riau 2025 

Nama : Salwaa Adz Dzahra 

Tempat/Tgl. Lahir : Kota Dumai, 20 Juni 2004 

Pekerjaan : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Jl. Buluh Cina, Panam, Pekanbaru 

No. Telp/HP : 081268007910 

Nama Ayah : Muliadi 

Nama Ibu : Wisma Dewita 


