
�

IMPLEMENTASI�NILAI�TAUHID�DALAM�PRINSIP-
PRINSIP�TABLIGH:�ANALISIS�BAB�FADHILAH�

TABLIGH�DALAM�KITAB�FADHAIL�A’MAL�KARYA�
MAULANA�ZAKARIYA�AL-KANDAHLAWI�(1315�H-

1402�H)�
�

SKRIPSI��
�

Diajukan�untuk�Melengkapi�Salah�Satu�Syarat�Guna�Memperoleh�Gelar�Sarjana�
Agama�(S.�Ag)�pada�Program�Studi�Aqidah�&�Filsafat�Islam�

�

�

�

�����������������������������������������������������������������������������

����������������������
�
Oleh:�
�

DEWI�CAHYARANI�
NIM:�12230120720�

�
Pembimbing�I�

Prof.�Dr.�H.�M.�Arrafie�Abduh,�M.�Ag�
�

Pembimbing�II�
Dr.�Sukiyat,�M.�Ag�

�
�
�

FAKULTAS�USHULUDDIN�
UNIVERSITA�ISLAM�NEGERI�SULTAN�SYARIF�

KASIM�RIAU��
TAHUN�1447�H/2026�M�

� �

NO.�26/AFI-U/SU-S1/2026�













vii

MOTTO 

“Ikhlas adalah ruh setiap amal. Tanpa ikhlas, amal sebesar apa pun tiada 

bernilai, namun dengan ikhlas, amal yang kecil pun menjadi besar di sisi Allah 

Swt.” -Terinspirasi dari Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

 

“Aku mencintai luka yang Kau beri, karena di balik perihnya, aku tahu 

Kau sedang mencintaiku.” 

-Jalaluddin Rumi. 

 

“Aku tenang, sebab yang menggenggam alam semesta juga menggenggam 

hidupku.” 

-Dewi Cahyarani. 

 

 

 

  



viii

KATA PENGANTAR 

Segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt., Tuhan Yang 

Maha Pengasih lagi Maha Penyayang. Atas limpahan rahmat, taufik, serta hidayah-

Nya, penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan penuh perjuangan dan 

kesabaran. Tiada daya dan kekuatan kecuali atas pertolongan-Nya. Shalawat serta 

salam semoga senantiasa tercurah kepada junjungan kita Nabi Muhammad Saw., 

suri teladan sepanjang masa yang membawa umat manusia menuju cahaya ilmu dan 

kebenaran. 

Skripsi ini disusun sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Sarjana Agama pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Fakultas 

Ushuluddin, UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Melalui penulisan ini, penulis berharap 

dapat memberikan kontribusi kecil dalam memahami isu-isu keagamaan dan sosial 

yang menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat. 

Penulis menyadari bahwa tanpa pertolongan Allah Swt. dan bantuan dari 

banyak pihak, karya sederhana ini tidak mungkin dapat terselesaikan. Oleh karena 

itu, pada kesempatan yang penuh rasa haru ini, penulis ingin mengucapkan terima 

kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Ayahanda tercinta, almarhum Sudimin, yang telah lebih dahulu berpulang ke 

rahmatullah. Meskipun kini Ayah telah berpulang, setiap napas perjuangan dan 

kasih sayang Ayah masih terasa hidup dalam hati ini. Terima kasih yang tak 

terhingga atas kasih sayang, doa, dan perjuangan yang tak terhitung nilainya. 

Semoga Allah Swt. menempatkan ayah di tempat terbaik di sisi-Nya. 

2. Ibunda tercinta Sutinem, terima kasih yang tak terhingga atas segala doa, kasih 

sayang, dan ketulusan yang tak pernah berhenti mengalir. Tiada kata yang mampu 

membalas segala pengorbanan dan cinta yang telah diberikan. Semoga Allah Swt. 

selalu melimpahkan kesehatan dan kebahagiaan untuk ibu. Terima kasih atas kasih 

sayang dan doa yang tak pernah padam, atas ketulusan yang selalu menjadi cahaya 

dalam setiap langkah penulis. Tiap nasihat Ibu adalah kekuatan yang menuntun 

penulis untuk tetap tegar dan bersemangat menyelesaikan perjalanan ini. Semoga 



ix

setiap kebaikan yang Ibu tanamkan menjadi ladang pahala yang mengalir tanpa 

putus di sisi Allah Swt. 

3. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., M.Si., Ak., CA selaku Rektor UIN 

SUSKA Riau, Bunda Dr. Rina Rehayati, M.Ag, selaku Dekan Fakultas Ushuluddin, 

serta seluruh jajaran wakil dekan, dan Bunda Dr. Khairiah, M.Ag.,  selaku Ketua 

Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam yang telah memberikan bimbingan dan 

arahan selama masa studi. 

4. Bapak Prof. Dr. H. M. Arrafie Abduh, M.Ag. dan Bapak Dr. Sukiyat, M.Ag., selaku 

pembimbing I dan II, terima kasih atas segala waktu, ilmu, kesabaran, dan perhatian 

yang telah diberikan kepada penulis. Setiap arahan yang diberikan menjadi 

penerang jalan dalam menyempurnakan karya ini. Semoga Allah Swt. membalas 

segala kebaikan dan ketulusan bapak dengan limpahan rahmat dan keberkahan. 

5. Bunda Dr. Khairiah, M.Ag., selaku Dosen Pembimbing Akademik terima kasih 

yang setulus-tulusnya yang telah dengan sabar dan penuh kasih memberikan 

bimbingan, arahan, serta motivasi kepada penulis selama menempuh studi di 

Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam. Semoga ilmu, bimbingan, dan 

keteladanan yang telah Bunda berikan menjadi amal jariyah yang mengalir tanpa 

henti di sisi Allah Swt. 

6. Terima kasih yang mendalam kepada seluruh dosen Fakultas Ushuluddin, 

khususnya para pendidik di Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam Prof. Dr. H. 

Afrizal M., MA; Prof. Dr. H. M. Arrafie Abduh, M.Ag.; Prof. Dr. H. Kasmuri, MA; 

Prof. Dr. Wilaela, M.Ag.; Dr. H. Saidul Amin, MA; Drs. Saifullah, M.Us,; Drs. H. 

Iskandar Arnel, MA, Ph.D.; Dr. Irwandra, MA; serta Muhammad Yasir, S.Th.I., 

MA atas dedikasi, keteladanan, dan sumbangsih ilmu yang telah membentuk 

wawasan, cara berpikir, dan semangat intelektual saya selama menempuh 

pendidikan. 

7. Kakak-kakak tersayang Mpok Sunarti, Abang Sunaryo, Mpok Suriana, Mpok 

Yuliani, Abang Sugiarto, Abang Muhammad Kurniawan, Abang Haris Yusriawan, 

Abang Nur Hardi Kesuma, Abang Firman Adi Putra, Abang Isma Syah Yudi, Kak 

Asriani, Kak Purnama Dani, Kak Indi Rahmawati, Kak Widya Prasasti, dan Kak 

Anggun Purnama, terima kasih atas kasih sayang, dukungan, semangat, dan doa 



x

yang tidak pernah putus. Kehadiran kalian adalah sumber kekuatan dan tawa dalam 

perjalanan panjang ini. 

8. Sahabat-sahabat terbaik yang selalu mendukung Putri Anggraini, Salwaa Adz 

Dzahra, Adelia, Sabilatul Hanifah, Herma Winasti, Kak Nia Safira, Riska 

Nurhasanah, dan Resti Julfajri terima kasih atas kebersamaan, doa, tawa, dan air 

mata yang pernah kita bagi. Kalian bukan hanya teman seperjuangan, tapi juga 

keluarga dalam makna yang sebenarnya. Setiap langkah yang kita lalui bersama 

telah mengajarkan arti kesetiaan dan semangat pantang menyerah. 

9. Teman-teman seperjuangan di Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam angkatan 

2022, terima kasih atas semangat, diskusi, dan canda tawa selama masa kuliah. 

Semoga ilmu yang kita raih menjadi bekal untuk berbuat baik bagi masyarakat dan 

agama. 

10. Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu, terima kasih atas 

setiap bantuan, doa, dan dukungan yang telah diberikan, baik secara langsung 

maupun tidak. 

Akhir kata, penulis menyadari sepenuhnya bahwa skripsi ini masih jauh dari 

kesempurnaan. Oleh karena itu, dengan segala kerendahan hati, penulis memohon 

maaf atas segala kekurangan yang ada dan mengharapkan kritik serta saran yang 

membangun demi penyempurnaan di masa yang akan datang. Semoga segala usaha, 

doa, dan perjuangan ini menjadi amal kebaikan di sisi Allah Swt.  

Aamiin ya Rabbal ‘Alamiin. 

 

 

 

Pekanbaru, 20 Desember 2025 

 

 

  Dewi Cahyarani 

  

  



xi

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL

PERSETUJUAN PEMBIMBING AKADEMIK DAN KETUA PRODI

HALAMAN PENGESAHAN

NOTA DINAS PEMBIMBING I

NOTA DINAS PEMBIMBING II

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN

MOTTO  .............................................................................................................. vii

KATA PENGANTAR ........................................................................................ viii

DAFTAR ISI ..........................................................................................................xi

PEDOMAN TRANSLITERASI ....................................................................... xiii

ABSTRAK ...........................................................................................................xvi

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................. 1

A. Latar Belakang .................................................................................... 1

B. Identifikasi Masalah ............................................................................ 5

C. Batasan Masalah ................................................................................. 6

D. Rumusan Masalah ............................................................................... 6

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................................... 7

F. Sistematika Penulisan ......................................................................... 8

BAB II KAJIAN TEORETIS .......................................................................... 10

A. Landasan Teori ................................................................................. 10

1. Konsep Tabligh ............................................................................ 10

2. Konsep Tauhid ............................................................................. 13

3. Biografi Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi ............. 23

4. Profil Kitab Fadhail A’mal .......................................................... 26

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) ........................................ 29

BAB III METODE PENELITIAN.................................................................... 34

A. Pendekatan Penelitian ....................................................................... 34

B. Jenis Penelitian ................................................................................. 34

C. Sumber Data ..................................................................................... 35

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................ 36

E. Teknik Analisis Data ........................................................................ 37

BAB IV HASIL DAN ANALISIS ..................................................................... 39



xii

A. Analisis Prinsip-Prinsip Tabligh dalam Kitab Fadhail A’mal 
(Fadhilah Tabligh) ............................................................................ 39

1. Pasal Pertama: Ayat-ayat Menegaskan Pentingnya Amar Ma’ruf 
Nahi Munkar ................................................................................ 39

2. Pasal Kedua: Hadis-Hadis Baginda Rasulullah Saw. yang 
Menegaskan Pentingnya Amar Ma’ruf Nahi Munkar .................. 43

3. Pasal Ketiga: Peringatan Agar Memperbaiki Diri Sendiri ........... 46

4. Pasal Keempat: Keutamaan Memuliakan Saudara Muslim dan 
Ancaman Bagi yang Menghinanya .............................................. 49

5. Pasal Kelima: Pentingnya Ikhlas, Iman, dan Ihtisab ................... 51

6. Pasal Keenam: Pentingnya Memuliakan Ulama .......................... 53

7. Pasal Ketujuh: Pentingnya Mengenal Ahli Kebenaran dan Duduk 
Bersama Mereka........................................................................... 57

B. Analisis Implementasi Tauhid dalam Prinsip-Prinsip Tabligh ......... 62

1. Tauhid Al-Niyyah ......................................................................... 62

2. Tauhid Al-Ṭā’ah ........................................................................... 65

3. Tauhid al-I’timad ......................................................................... 68

BAB V PENUTUP ............................................................................................ 71

A. Kesimpulan ....................................................................................... 71

B. Saran ................................................................................................. 72

DAFTAR KEPUSTAKAAN ............................................................................... 73

BIODATA DAN FOTO ....................................................................................... 80 



xiii

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan  

Huruf 
 

Huruf 

Arab 
 

Latin 
 

Arab 
 

Latin 

 ` = ء
 ḍ = ض 

 b = ب
 ṭ = ط 

 t = ت
 ẓ = ظ 

 ts = ث
 ‘ = ع 

 j = ج
 gh = غ 

 ḥ = ح
 f = ف 

 kh = خ
 q = ق 

 d = د
 k = ك 

 dz = ذ
 I = ل 

 r = ر
 m = م 

 z = ز
 n = ن 

 s = س
 ḧ = �ـ 

 sy = ش
 w = و 

 ṣ = ص
 y = ي 

 

B. Vokal dan Panjang  

Dalam penulisan bahasa Arab ke dalam huruf Latin, vokal fathah 

ditransliterasikan dengan huruf a, sedangkan kasrah ditulis dengan u. Adapun vokal 



xiv

panjang dituliskan sesuai dengan ketentuan masing-masing. Untuk ya’ nisbat, 

penulisannya tidak boleh diganti dengan huruf i, tetapi tetap menggunakan bentuk 

iy agar keberadaan ya’ nisbat di akhir kata tetap tergambar dengan jelas. Sementara 

itu, bunyi diftong yang berasal dari wāw atau yā’ setelah fathah ditransliterasikan 

sebagai aw dan ay. Contoh sebagai berikut:  

 Ditulis: waḥḥada و���� .1

a. Huruf wāw berharakat fathah ditransliterasikan menjadi wa. 

b. Fathah pada ḥa ditulis a. 

c. Tasydid pada ḥa ditandai dengan penggandaan huruf (ḥḥ). 

d. Makna: “meng-esa-kan”. 

 Ditulis: tawḥīdan ��ـْ�ِ��ً�ا .2

a. Fathah yang diikuti wāw ditransliterasikan sebagai aw (diftong). 

b. Vokal panjang dari kasrah + yā’ ditulis ī. 

c. Tanwīn fathah di akhir kata ditulis an. 

d. Bentuk ini adalah maṣdar dari kata �َو����, bermakna “pengesaan 

(Allah)”. 

C. Ta’ marbūṭah  

Ta’ marbūṭah ditransliterasikan dengan huruf t apabila berada di tengah 

kalimat. Namun, jika terletak pada akhir kalimat, penulisannya dialihkan menjadi 

h. Selain itu, apabila ta’ marbūṭah muncul dalam susunan mudhāf-mudhāf ilaih, 

maka penulisannya menggunakan huruf t yang disambungkan dengan kata 

setelahnya, sebagaimana pada frasa َِا��ـ���عَُا������ (ittibā’ al-sunnah). 

 



xv

D. Kata Sandang dan Lafẓ al-Jalālah 

Kata sandang al- ditulis dengan huruf kecil, kecuali apabila terletak pada 

awal kalimat. Sementara itu, al- pada lafẓ al-Jalālah yang berada di tengah 

kalimat dan tersusun dalam bentuk idhāfah tidak dituliskan. Ketentuan tersebut 

dapat dilihat pada contoh berikut: 

ُ�َا���ِ�َأ����سَُا���ْ���ةَِ��ـْ�ِ�� : Tawḥīdullāh asāsu al-da’wah 

(kata al- pada lafẓ al-Jalālah dihilangkan karena berada dalam susunan idhāfah) 

 



xvi

ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Implementasi Nilai Tauhid dalam Prinsip-Prinsip Tabligh: 
Analisis Bab Fadhilah Tabligh dalam Kitab Fadhail A’mal Karya Maulana 
Zakariya al-Kandahlawi (1315 H-1402 H / 1898 M-1982 M)”. Dilatarbelakangi 
oleh kenyataan bahwa praktik dakwah sering berlangsung secara formal dan 
rutinitas, tanpa diiringi penghayatan tauhid yang mendalam, padahal tauhid 
menuntut hadirnya niat yang ikhlas, ketaatan, dan sikap bersandar kepada Allah 
dalam setiap aktivitas dakwah. Dalam konteks sosio-religius India yang plural, Al-
Kandahlawi menekankan penguatan nilai tauhid. Beliau menulis lebih dari 140 
karya; salah satu karya monumentalnya adalah Kitab Fadhail A’mal yang menjadi 
rujukan utama Jamaah Tabligh (berdiri pada 1926 M), namun belum banyak dikaji 
secara integratif dari perspektif tauhid. Penelitian ini bertujuan untuk (1) 
mengidentifikasi prinsip prinsip tabligh dalam kitab tersebut, dan (2) menganalisis 
implementasi nilai-nilai tauhid dalam prinsip-prinsip tersebut. Dengan pendekatan 
kualitatif dan metode analisis isi tematik terhadap Bab Fadhilah Tabligh, 
ditemukan 19 prinsip tabligh dalam 7 pasal, meliputi landasan teologis, etika 
internal da’i, etika sosial, dan lingkungan spiritual. Analisis menunjukkan bahwa 
prinsip-prinsip tersebut merefleksikan tiga dimensi tauhid amaliah: Tauhid al-
Niyyah (keikhlasan) sebagai fondasi motivasi batin, Tauhid al-Ṭā‘ah (ketaatan) 
sebagai tindakan nyata, dan Tauhid al-I‘timād (tawakal) sebagai landasan sikap 
hati. Simpulan menegaskan bahwa konsep dakwah Maulana Zakariya Al-
Kandahlawi dibangun di atas paradigma tauhid yang terintegrasi dan aplikatif. 
Ketiga dimensi tauhid saling menguatkan: niat yang ikhlas melahirkan ketaatan, 
dan keduanya hanya dapat dijalankan dengan menyerahkan hasil sepenuhnya 
kepada Allah Swt. Dengan demikian, nilai dakwah diukur dari kedalaman 
penghayatan tauhid, bukan semata aspek lahiriah. 

Kata Kunci: Implementasi, Tauhid, Prinsip Tabligh, Fadhilah Tabligh, Fadhail 
A’mal, Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

  



xvii

ABSTRACT 
 

This study is entitled “The Implementation of Tawhid Values in the Principles of 
Tabligh: An Analysis of the Chapter Fadhilah Tabligh in the Book Fadhail A‘mal 
by Maulana Zakariya al-Kandahlawi (1315 H-1402 H / 1898-1982)”. The study is 
motivated by the reality that da‘wah practices are often carried out formally and 
routinely, without being accompanied by a deep internalization of tawhid, even 
though tawhid requires sincere intention, obedience, and complete reliance upon 
Allah in every da‘wah activity. Within the plural socio-religious context of India, 
Al-Kandahlawi emphasized the strengthening of tawhid values. He authored more 
than 140 works, one of his most monumental being Fadhail A‘mal, which has 
become a primary reference for the Tablighi Jama‘at (established in 1926), yet it 
has not been widely examined in an integrative manner from the perspective of 
tawhid. This research aims to (1) identify the principles of tabligh contained in the 
book, and (2) analyze the implementation of tawhid values within those principles. 
Employing a qualitative approach with a thematic content analysis of the chapter 
Fadhilah Tabligh, the study identifies 19 principles of tabligh across seven sections, 
encompassing theological foundations, the internal ethics of the da‘i, social ethics, 
and the spiritual environment. The analysis reveals that these principles reflect three 
dimensions of practical tawhid: Tawhid al-Niyyah (sincerity) as the foundation of 
inner motivation, Tawhid al-Ta‘ah (obedience) as concrete action, and Tawhid al-
I‘timad (reliance upon Allah) as the grounding of the heart’s attitude. The 
conclusion affirms that Maulana Zakariya al-Kandahlawi’s concept of da‘wah is 
constructed upon an integrated and applicable paradigm of tawhid. These three 
dimensions of tawhid mutually reinforce one another: sincere intention gives rise 
to obedience, and both can only be realized through complete submission of 
outcomes to Allah, the Most High. Therefore, the value of da‘wah is measured by 
the depth of tawhid internalization rather than merely by outward or formal aspects. 

Keywords: Implementation, Tawhid, Principles of Tabligh, Fadhilah Tabligh, 
Fadhail A‘mal, Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

 
 

 

  



xviii

 ملخص

����� ��� ا���ح�� � ���دئ ا�����غ: درا�� ������ ���ب ����� ا�����غ «���ان  ��ثا� ا�� ���

���� �و . » م(1982-1898 �ـ /1402-1315)����� ز���� ا�������ي  ����� ا����ل� ���ب 

�� ��حظ� أنّ ��ر��ت ا����ة ���اً �� ��ي � إ��ر ش��ّ� ورو��ّ�، دون ا��ان �������ر  ��ثا�

 ا���ح��، �ع أنّ ا���ح�� ����� ح��ر ا��ّ�� ا����� وا����� وا�����د ��� ا� � �� ���� ����

ا���� ا����دي � ا���، شّ�د ا�������ي ��� ����خ ��� -���ط د��ي. و� ا����ق ا�������

، و�� �� أ��ز �ؤ����� ����� ا����ل��ً� ���ً��؛ و�ُ�ّ� ���ب  140ا���ح��، و�� أّ�� أ��� �� 

م(، �� أ�ّ� � �ُ�رس ��� �� �����ّ� �� ��ظ�ر ���1926عٌ أ��سٌ ����� ا�����غ )����� ��� 

���� ���دئ ا�����غ ا��اردة � ا����ب ا����ر، ( 1)إ�:  ��ثا� ا��ف ��. ���ح��يّ �����ر ا����

ا���� ا����� و���� ����  ��ث���� ����� ����� ��� ا���ح�� � ��� ا���دئ. وا���� ا� (2)و

���أً �� ���دئ ا�����غ  19ا���ى ا������ ���ب ����� ا�����غ، �����ت ا������ �� ا����ص 

��زّ�� ��� ���� أ��اب، ���� ا��� ا������ وأ�����ت ا��ا��� ا��ا���� وا������ت 

��ح�� : و�ظُ�� ا������ أنّ ��ه ا���دئ ���� ���� أ���د ����ح�� ا�����. ا�������� وا����� ا��وح��

ا��ّ�� ����� أ��س ا��ا�ع ا����� وا���ص، و��ح�� ا����� ����� ���ً�ا ���ً�� � ا����ك، 

أنّ ���ر ا����ة ��� إ�  ��ث�� ا��و��ح�� ا�����د )ا���ّ��( ����� ����ً�ا ���� ا����. و 

����� ز���� ا�������ي ���م ��� ��ذج ��ح��يّ ������ و�����ّ�، ������ ��� ��ه ا����د ا�����؛ 

إذ �ُ��� ا��ّ�� ا����� ���ً� ��د��، و� ����� ذ�� �ّ�� إ� �����ض ا������ � ����. و���ءً ����، 

 .��، � ��ّ�د ا�ظ��� ا��ر����ُ��س ���� ا���� ا����ي ���� ا�����ر ا���ح

 

  ا������، ا���ح��، ���دئ ا�����غ، ����� ا�����غ، ����� ا����ل، ����� ز����: الك�م�ت المف��حية

 ا�������ي

 

 

 



1

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang  

Dalam Islam, tauhid merupakan dasar seluruh ajaran karena menempatkan 

Allah Swt. sebagai pusat kehidupan manusia. Konsekuensinya, manusia wajib 

menjadikan Allah sebagai tujuan utama hidupnya, dan dari sinilah seluruh ajaran 

Islam berpijak.1 Melalui tauhid, manusia menyadari bahwa ibadah bukan sekadar 

kewajiban formal, tetapi kebutuhan batin yang lahir dari kesadaran akan 

keterbatasan diri dan keagungan Allah. Kesadaran ini mendorong manusia untuk 

bersandar kepada-Nya dan menjadikan ibadah sebagai sumber ketenangan. Dengan 

demikian, kebahagiaan dunia dan akhirat diyakini hanya dapat diraih melalui 

pengabdian kepada Allah Swt.2 

Urgensi tauhid tidak berhenti pada pengakuan intelektual terhadap keesaan 

Allah, tetapi harus tampak dalam pengamalan nyata, termasuk dalam aktivitas 

dakwah dan tabligh. Tauhid sejati bukan sekadar doktrin, melainkan kesadaran 

iman yang mendorong setiap muslim untuk menjalankan tanggung jawab 

keagamaannya, salah satunya menyeru kepada jalan Allah. Penyimpangan dari 

tauhid hari ini tidak hanya terlihat dari meninggalkan ibadah, tetapi juga dari 

munculnya bentuk-bentuk kesyirikan dan kekufuran yang sering dilakukan tanpa 

disadari.3  

Kemerosotan moral, maraknya kejahatan, dan lunturnya nilai agama menjadi 

gejala umum, bahkan di lingkungan yang tampak religius. Dalam kondisi ini, 

1 Abu Ammar, Menjadi Ahli Tauhid di Akhir Zaman, (Surakarta: Granada mediatama, 2012), 
hlm. 108.  

2 Samsul Bahri, Tauhid Aktual Refleksi Iman dalam Tindakan, (Medan: Merdeka Kreasi, 2022), 
hlm. 2.  

3 Fathrachman Saleh, dkk., “Lemahnya Pengetahuan dan Penerapan Ilmu Tentang Bahayanya 
Syirik Bagi Kehidupan”, Jurnal Ilmiah Mahasiswa, Vol. 2, No. 1 Januari 2024, e-ISSN: 3025-2822; p-
ISSN: 3025-2824, hlm. 140-153. doi: https://doi.org/10.59841/intellektika.v2i1.827.  



2

dakwah tidak bisa dibebankan hanya kepada ulama. Ketika sebagian ulama 

menjauh dari umat dan kebodohan agama semakin meluas, setiap muslim yang 

memiliki pengetahuan agama berkewajiban menyampaikannya sebagai wujud 

iman dan ketaatan kepada Allah Swt.4  

Kitab Fadhail A’mal karya Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi 

menegaskan pentingnya dakwah dan tabligh untuk menjaga kemurnian tauhid di 

tengah masyarakat. Dalam mukadimahnya, beliau menyatakan bahwa kerusakan 

umat tidak hanya karena meninggalkan ibadah, tetapi karena terjerumus dalam 

syirik dan kekufuran tanpa disadari. Ia mengkritik kelalaian umat terhadap dakwah 

dan menegaskan bahwa setiap orang yang mengetahui satu ajaran agama wajib 

menyampaikannya, tanpa harus menunggu menjadi ulama.5  

Sebagaimana termaktub dalam firman Allah Swt., Q.S. Al-Maidah: 67.  

�ٓ� ي�َ� � ��ـْ����َْ ��َْ و�إِن ٓ� ر����َ� ِ�� إِ��ْ��َ� أُ��لَِ� ٓ� ��� ��ـ���َْ ٱ���ُ��لَُ أ���ـ�� و�ٱ����َُ ۥۚرِ��������َُ ��ـ��ْ��َ� ����  

ِ��ِ��َ� مَ�ٱْ����َْ ��ـْ�ِ�ى ��َ ٱ����َ� إِنَ� ٓ� ٱ����سَِ ِ��َ� ��ـْ�ِ�ُ��َ�  ٱْ����  
Artinya: “Hai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan kepadamu dari 

Tuhanmu. Dan jika tidak kamu kerjakan (apa yang diperintahkan itu, berarti) kamu 
tidak menyampaikan amanat-Nya. Allah memelihara kamu dari (gangguan) 
manusia. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada orang-orang yang 
kafir” (Q.S. Al-Maidah: 67).6 

Serta hadis shahih yang diriwayatkan oleh Bukhari yang memerintahkan 

untuk menyampaikan walaupun hanya satu ayat.  

آ���ًَ و����َْ ����َ ��ـ��ُ��ا  
Artinya: “Sampaikanlah dariku, meskipun satu ayat.” (HR. Bukhari no. 

3461).7  

4 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal, Terjemah dan 
Tahqiq Hadis: Abdullah Ahmad Taufiq El-Jawi, (Jakarta Utara: Pustaka El-Khoir), Cetakan ke-9, hlm. 
633.  

5 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 634.  
6  Departemen Agama RI, Al-‘Aliyy Al-Qur’an dan Terjemahnya, (Bandung: CV Penerbit 

Diponegoro, 2006), hlm. 95.  
7  https://www.urdupoint.com/islam/hadees-detail/sahih-bukhari/hadees-no-28978.html 

diakses pada Senin, 02 Juni 2025, pukul 18:10 wib.  



3

Ayat dan hadis tersebut menunjukkan bahwa kewajiban tabligh berlaku 

bagi seluruh umat Islam, bukan hanya kelompok tertentu. Hal ini mencerminkan 

tauhid yang aktif, yaitu tauhid yang tidak berhenti pada pengakuan, tetapi 

melahirkan tanggung jawab sosial untuk menegakkan kebenaran. Karena itu, 

tabligh dipahami sebagai wujud nyata penghambaan kepada Allah dan 

implementasi tauhid yang hidup. 

Dalam praktik kehidupan beragama, pemahaman umat Islam terhadap 

konsep tauhid sering kali tidak seragam. Faktor budaya, lingkungan sosial, serta 

sumber keislaman yang dijadikan rujukan sangat memengaruhi corak pemahaman 

tersebut. 8  Salah satu karya yang memiliki pengaruh besar dalam membentuk 

pemahaman keislaman, khususnya dalam gerakan Jamaah Tabligh, adalah Fadhail 

A’mal karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi. Karya ini bukan sekadar kumpulan 

kisah keagamaan, tetapi kompilasi sistematis yang memuat keutamaan amal 

sebagai jalan menuju peningkatan spiritual dan keimanan yang mendalam.9  

Dalam gerakan Jamaah Tabligh, Fadhail A’mal menjadi bacaan utama yang 

dibacakan dalam majelis dakwah dan pengajian yang dikenal sebagai bayan, yakni 

pengajian rutin setelah salat berjamaah. Dalam majelis tersebut, ayat-ayat Al-

Qur’an, hadis Nabi, dan kisah-kisah keutamaan amal dibacakan secara 

bergantian. 10  Melalui praktik ini, prinsip-prinsip tabligh dalam kitab tersebut 

diinternalisasikan sebagai bagian dari upaya menumbuhkan kesadaran tauhid di 

tengah jamaah.11 Oleh karena itu, perlu dikaji secara mendalam bagaimana prinsip 

tabligh dalam Fadhail A’mal dapat dipahami sebagai manifestasi dari kesadaran 

tauhid, bukan sekadar aktivitas dakwah lahiriah. 

8 Moh Soehadha, “TAUHID BUDAYA, Strategi Sinergitas Islam dan Budaya Lokal dalam 
Perspektif Antropologi Islam”, Jurnal Tarjih, Volume 13 Nomor 1 (2016), hlm. 15-32.  

9 Fatony Syadam, “Pesan Dakwah pada Kitab Fadhoilul Amal dalam Meningkatkan Semangat 
Beramal”, Skripsi, (Lampung: Universitas slam Negeri Raden Intan Lampung, 2021).  
https://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/21194.  

10 Kankan Kasmana, “Jamaah Tabligh dan Homologi”, Visualita, Vol. 2 No. 2 Agustus 2010: 
83-95 ISSN: 2301-5144, http://visualita.unikom.ac.id/.  

11 Ibid. 



4

Urgensi penelitian ini menjadi semakin nyata di tengah fenomena 

keberagamaan umat Islam modern, di mana praktik dakwah sering kali bersifat 

formalistik tanpa diiringi pemahaman mendalam terhadap prinsip tauhid. Tauhid 

sebagai fondasi utama agama Islam kerap terpisah dari praktik tabligh, sehingga 

dakwah kehilangan dimensi spiritualnya. Akibatnya, aktivitas dakwah dapat 

terjebak dalam rutinitas tanpa kesadaran ketuhanan yang mendalam.12 Kondisi ini 

menunjukkan perlunya penelitian yang menegaskan kembali hubungan integral 

antara tauhid dan tabligh. 

Dalam realitas sosial, tidak sedikit individu atau kelompok yang 

bersemangat berdakwah, tetapi kurang memahami makna tauhid secara hakiki. Hal 

ini berpotensi menimbulkan penyimpangan dalam dakwah, seperti munculnya 

fanatisme golongan, eksklusivisme, dan penurunan nilai-nilai keikhlasan. 13 

Aktivitas dakwah yang tidak didasari oleh tauhid yang murni berisiko kehilangan 

makna spiritualnya, bahkan dapat menjadi ajang riya dan kebanggaan diri. Padahal, 

keikhlasan merupakan fondasi utama dakwah yang benar.14 Para ulama, seperti 

Syaikh Ibn Baz, menegaskan bahwa dakwah yang lurus harus berawal dari 

penanaman tauhid yang kokoh. Tanpa dasar tauhid, ajaran Islam akan kehilangan 

makna esensialnya dan mudah terjerumus dalam kesalahan akidah.15 

Beberapa penelitian sebelumnya telah menelaah Fadhail A’mal dari 

berbagai sudut pandang. Misalnya, Sinombe Rambe (2022) dalam Jurnal Ilmu-

12 M. Nassir Agustiawan, “SPIRITUALISME DALAM ISLAM”, Jurnal Ilmiah Hukum Dan 
Keadilan, Vol. 4 (2), 2017, hlm. 88-106.  
https://ejurnal.stihpainan.ac.id/index.php/jihk/article/download/110/80/244  

13  Fikri Fanani, “Eksklusivisme Bahauddin Nursalim: Radikalisasi dan Ideologisasi Ayat 
Interagama di Youtube”, Wahana Islamika: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 8 No. 2 (2022) hlm. 202-221 
pISSN: 2599-2929| eISSN: 2614-1124. https://doi.org/10.61136/k736f455.  

14 Tinta media, “Keikhlasan Mengemban Dakwah Sama Halnya dengan Keikhlasan Melakukan 
Ibadah Lain”  
https://www.tintamedia.web.id/2022/08/keikhlasan-mengemban-dakwah-sama-halnya.html. diakses 
pada Senin, 26 Mei 2025, pukul 19.30 wib. 

15 Samsuddin, dkk, “Konsep Tauhid dalam Perspektif Syekh Bin Baz dan Implementasinya 
dalamDakwah dan Pendidikan di Era Global”, Dirasah: Jurnal Kajian Islam, Vol. 1, No. 2 (2024): hlm. 
147-164. https://litera-academica.com/ojs/dirasah/index.  



5

Ilmu Ushuluddin meneliti hukum penggunaan hadis dhaif dalam karya tersebut.16 

Fatony Syadam (2021) melalui skripsinya mengkaji pesan dakwah dalam Fadhail 

A’mal dan pengaruhnya terhadap peningkatan semangat beramal di kalangan umat 

Islam.17 Adapun Muchsin (2021) meneliti konsep khuruj dan jaulah dalam kitab 

yang sama melalui analisis Tafsir al-Azhar karya Buya Hamka.18 Namun, belum 

ada penelitian yang secara khusus mengkaji prinsip-prinsip tabligh dalam Fadhail 

A’mal (bagian Fadhilah Tabligh) sebagai implementasi nilai-nilai tauhid. Kajian 

sebelumnya lebih menyoroti aspek hadis, pesan dakwah umum, atau praktik khuruj 

dan jaulah, tanpa mengaitkannya secara sistematis dengan tauhid dalam Fadhail 

A’mal sebagai dasar nilai dakwah. 

Penelitian ini bertujuan mengkaji keterkaitan tauhid dan prinsip-prinsip 

tabligh dalam Fadhail A’mal (Fadhilah Tabligh), serta menunjukkan bahwa 

dakwah merupakan wujud nyata pengesaan Allah dalam niat, ketaatan, dan sikap 

bersandar kepada-Nya. Hasil penelitian diharapkan memperkuat karakter da’i 

bertauhid amaliah dan memperkaya khazanah pemikiran dakwah Islam. 

 

B. Identifikasi Masalah  

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, dapat diidentifikasi beberapa 

permasalahan pokok yang menjadi dasar penelitian ini, yaitu: 

1. Aspek teologis: Meskipun tauhid merupakan fondasi utama ajaran Islam, 

masih banyak aktivitas keagamaan umat Islam termasuk dakwah dan 

tabligh yang dijalankan secara formalistik tanpa disertai kesadaran tauhid 

yang mendalam. 

16 Sinomba Rambe, “Hukum Mengamalkan Hadis Dhaif dalam Kitab Fadhilat Amal,” Jurnal 
Ilmu-Ilmu Ushuludddin, Volume 10, No. 02 Desember 2022, hlm. 258-271. 
https://scholar.archive.org/work/bx5g5svoifbt7gds45sj2rbrz4/access/wayback/https://ejournal.uinsatu.a
c.id/index.php/kon/article/download/7243/2146.  

17 Fatony Syadam, “Pesan Dakwah… https://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/21194. 
18 Muchsin, “Konsep Khuruj dan Jaulah Alkandahlawi dalam Perspektif Tafsir Al-Azhar,” 

Skripsi, (Lampung: Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung, 2021). 
https://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/17090  



6

2. Aspek praksis dakwah: Dalam gerakan Jamaah Tabligh, kegiatan dakwah 

sering kali dipahami sebagai rutinitas spiritual, namun belum dikaji secara 

kritis sejauh mana praktik tersebut mencerminkan implementasi nilai-nilai 

tauhid sebagai wujud penghambaan kepada Allah Swt. 

3. Aspek tekstual dan ideologis: Kitab Fadhail A’mal karya Maulana 

Muhammad Zakariya al-Kandahlawi berperan besar dalam membentuk 

pola pikir dan praktik dakwah Jamaah Tabligh. Namun, perlu dikaji lebih 

dalam bagaimana prinsip-prinsip tabligh dalam kitab tersebut 

merepresentasikan nilai-nilai tauhid secara substantif. 

4. Aspek akademik (gap penelitian): Kajian-kajian terdahulu tentang Fadhail 

A’mal umumnya menyoroti keutamaan amal, kualitas hadis, atau praktik 

dakwah secara umum. Namun, belum ditemukan penelitian yang secara 

khusus dan sistematis mengkaji prinsip-prinsip tabligh dalam bagian 

Fadhilah Tabligh sebagai implementasi nilai-nilai tauhid yang tergambar 

dari Kitab Fadhail A’mal (Fadhilah Tabligh).  

 
C. Batasan Masalah  

Penelitian ini dibatasi pada analisis isi Kitab Fadhail A’mal, khususnya 

bagian Fadhilah Tabligh, dengan fokus pada prinsip-prinsip tabligh sebagai 

implementasi nilai-nilai tauhid. Kajian tidak membahas sanad dan kualitas hadis, 

biografi penulis, maupun sejarah Jamaah Tabligh. Pembatasan ini dilakukan agar 

penelitian terarah pada analisis teologis-konseptual tentang prinsip-prinsip tabligh 

dan pengimplementasian tauhid dalam Kitab Fadhail A’mal bagian Fadhilah 

Tabligh.  

 
D. Rumusan Masalah  

Berdasarkan latar belakang dan batasan masalah yang telah dijelaskan, 

penelitian ini akan berusaha menjawab pertanyaan-pertanyaan berikut: 



7

1. Apa saja prinsip-prinsip tabligh yang terkandung dalam Kitab Fadhail 

A’mal dalam Bab Fadhilah Tabligh karya Maulana Zakariya al-

Kandahlawi? 

2. Bagaimana prinsip-prinsip tersebut mengimplementasikan nilai-nilai tauhid 

yang terkandung dalam Kitab Fadhail A’mal Bab Fadhilah Tabligh? 

 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian  

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dipaparkan di atas, adapun 

tujuan penelitian ini yakni:  

a. Untuk mengidentifikasi dan menjelaskan prinsip-prinsip tabligh yang 

terdapat dalam Kitab Fadhail A’mal Bab Fadhilah Tabligh karya 

Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi. 

b. Untuk menganalisis bagaimana prinsip-prinsip tabligh tersebut 

merefleksikan dan mengimplementasikan nilai-nilai tauhid yang 

terkandung dalam Kitab Fadhail A’mal Bab Fadhilah Tabligh. 

2. Manfaat Penelitian  

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sejumlah manfaat yang dapat 

dirasakan secara teoretis, institusional, maupun praktis. Adapun manfaat 

tersebut adalah sebagai berikut:  

a. Dimensi Teoretis: Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian 

teologi dan pemikiran dakwah dengan menunjukkan hubungan antara 

tauhid dan prinsip-prinsip tabligh dalam Fadhail A’mal. 

b. Dimensi Institusional: Penelitian ini diharapkan dapat mendukung 

penguatan akademik Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam, Fakultas 

Ushuluddin. Hasil penelitian ini diharapkan menjadi kontribusi bagi 

peningkatan mutu riset dan literatur akademik, khususnya dalam kajian 

teks-teks klasik Islam dan gerakan dakwah modern. 



8

c. Dimensi Praktis: Penelitian ini diharapkan bermanfaat bagi da’i, 

pendidik, dan aktivis dakwah dalam memahami pentingnya tabligh 

yang berlandaskan tauhid. Kajian ini menegaskan bahwa berdakwah 

bukan sekadar aktivitas sosial, tetapi bentuk penghambaan kepada 

Allah yang diwujudkan melalui niat yang ikhlas, ketaatan, dan 

ketergantungan kepada-Nya, sehingga dapat membentuk pribadi 

muslim yang seimbang antara spiritualitas dan tanggung jawab sosial.  

 
F. Sistematika Penulisan 

Skripsi ini disusun dalam lima bab utama yang saling berkaitan satu sama 

lain agar dapat memberikan gambaran yang utuh dan sistematis mengenai 

penelitian yang dilakukan. Adapun sistematika penulisan adalah sebagai berikut: 

BAB I: Bab ini berisi uraian mengenai latar belakang masalah yang 

menjelaskan urgensi penelitian, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan 

masalah sebagai fokus utama penelitian, tujuan penelitian, manfaat yang 

diharapkan baik secara teoretis maupun praktis, serta sistematika penulisan. 

BAB II: Bab ini memuat teori dan konsep-konsep yang menjadi dasar 

pijakan analisis, serta kajian pustaka atau penelitian terdahulu yang relevan sebagai 

pembanding dan penguat analisis. 

BAB III: Bab ini menjelaskan pendekatan dan metode penelitian yang 

digunakan, yaitu penelitian kepustakaan (library research) dengan pendekatan 

kualitatif. Di dalamnya dijelaskan sumber data primer dan sekunder, teknik 

pengumpulan data, serta metode analisis isi (content analysis) yang digunakan 

dalam memahami teks-teks karya Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi. 

BAB IV: Bab ini memuat hasil pembahasan skripsi yang berfokus pada 

analisis prinsip-prinsip tabligh dalam Kitab Fadhail A’mal (Bab Fadhilah Tabligh) 

karya Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi. Pembahasan diarahkan untuk 

menelaah bagaimana prinsip-prinsip tabligh tersebut merefleksikan dan 

mengimplementasikan nilai-nilai tauhid yang terkandung dalam Kitab Fadhail 



9

A’mal khususnya bab Fadhilah Tabligh. Dengan demikian, bab ini menampilkan 

hasil analisis tentang keterkaitan antara tabligh dan tauhid sebagai fondasi teologis 

yang menggerakkan aktivitas dakwah dalam pemikiran Al-Kandahlawi.  

BAB V: Bab terakhir ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang 

menjawab rumusan masalah secara ringkas dan padat. Selain itu, juga disampaikan 

saran-saran yang bersifat membangun untuk penelitian selanjutnya.  

  



10

BAB II  

KAJIAN TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Konsep Tabligh 

Secara etimologis, kata Tabligh berasal dari bahasa Arab �َُـ�ـ����َُ - ��ـ����  – 

 yang berarti “menyampaikan” atau “menyalurkan pesan”. Akar kata ��ـْ�ِ��

غ-ل-ب , yang menjadi sumber istilah tabligh, muncul dalam Al-Qur’an sekitar 

77 kali dalam berbagai bentuk turunan, seperti balagha, ballagha, dan balāgh, 

yang berkonotasi “mencapai” dan “menyampaikan” risalah.19 Dalam syariat 

Islam, istilah ini tidak hanya merujuk pada penyampaian pesan secara umum, 

tetapi lebih khusus merujuk pada penyampaian risalah atau ajaran Islam yang 

bersumber dari wahyu Allah Swt.20 Tabligh dalam pengertian ini terdapat di 

dalam Al-Qur’an surah Al-Maidah: 67, sebagai berikut:  

�ٓ� ي�َ� � ��ـْ����َْ ��َْ و�إِن ٓ� ر����َ� ِ�� إِ��ْ��َ� أُ��لَِ� ٓ� ��� ��ـ���َْ ٱ���ُ��لَُ أ���ـ�� و�ٱ����َُ ۥۚرِ��������َُ ��ـ��ْ��َ� ����  

ِ��ِ��َ� ٱْ���ْ�مَ� ْ�ِ�ى��ـَ ��َ ٱ����َ� إِنَ� ٓ� ٱ����سَِ ِ��َ� ��ـْ�ِ�ُ��َ�  ِ��ِ��َ� ٱْ���ْ�مَ� ��ـْ�ِ�ى ٱْ���� ٱْ����  

Artinya: “Hai Rasul, sampaikanlah apa yang diturunkan kepadamu 
dari Tuhanmu. Dan jika tidak kamu kerjakan (apa yang diperintahkan itu, 
berarti) kamu tidak menyampaikan amanat-Nya. Allah memelihara kamu dari 
(gangguan) manusia. Sesungguhnya Allah tidak memberi petunjuk kepada 
orang-orang yang kafir.” (Q.S. Al-Maidah: 67).21 

  .Study Quran Arabic diakses pada Rabu, 18 Juni 2025, pukul 21:59 wib - ب ل غ 19

20  Muhammad Abdurrauf Nasrullah, dan Khusnul Khotimah, “Paradigma Tabligh Dalam 
Dakwah”, Jurnal Inspirasi Pendidikan (ALFIHRIS), Vol.2, No.1 Januari 2024, p-ISSN: 2964-6294, e-
ISSN: 2964-6286, hlm. 199-209, doi: https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i1.674.  

21 Departemen Agama RI, Al-‘Aliyy… hlm. 95.  



11

Dalam Tafsir Ibnu Katsir ayat tersebut merupakan perintah langsung 

Allah Swt. kepada Rasulullah Saw. untuk menyampaikan seluruh risalah tanpa 

disembunyikan sedikitpun. Penyampaian (tabligh) ini adalah amanah ilahi yang 

yang wajib disampaikan, jika ditinggalkan, berarti beliau tidak menjalankan 

misi kerasulannya. Ibnu Katsir menguatkan hal ini dengan menyebutkan 

kesaksian Aisyah radhiyallahu ‘anha: “Siapa pun yang mengatakan kepadamu 

bahwa Muhammad menyembunyikan sesuatu dari wahyu, maka dia telah 

berdusta.” 22  Selain itu, dalam khutbah haji wada’, umat bersaksi: “Kami 

bersaksi bahwa engkau telah menyampaikan, melaksanakan kewajiban, dan 

memberi nasihat” 23  yang membuktikan bahwa Rasulullah Saw. telah 

menunaikan tabligh dengan sempurna. Ibnu Katsir juga menjelaskan bahwa 

Allah menjamin perlindungan bagi Rasul-Nya selama menjalankan tugas ini, 

sebagaimana firman-Nya: “Dan Allah memelihara engkau dari (gangguan) 

manusia” yang diwujudkan melalui berbagai bentuk penjagaan, baik melalui 

keluarga seperti Abu Thalib, maupun sahabat seperti Sa’ad bin Malik. 24 

Dengan demikian, ayat ini menegaskan kedudukan tabligh sebagai inti 

kerasulan dan kewajiban fundamental yang dilindungi Allah Swt., serta 

menjadi dasar kewajiban umat untuk menerima dan mengamalkan ajaran Islam 

secara sempurna. 

Berdasarkan sifat kenabian, tabligh merupakan salah satu dari empat 

sifat dasar kenabian yang disepakati dalam ilmu kalam yaitu shidiq (jujur), 

amanah (dapat dipercaya), tabligh (menyampaikan), dan fathanah (cerdas). 

Maka, sifat tabligh tidak hanya merupakan karakter, tetapi juga kewajiban 

syar’i bagi para rasul dan secara tidak langsung menjadi warisan dakwah bagi 

umat Islam pasca-kenabian. Menurut Muslifah, tabligh bukan sekadar kegiatan 

22  Syaikh Ahmad Syakir, Mukhtashar tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2, terjemah Suharlan dan 
Suratman (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2018), hlm. 668. 

23 Ibid., hlm. 668-669. 
24 Ibid., hlm. 670. 



12

menyampaikan informasi keagamaan atau khutbah rutin, tetapi merupakan 

bentuk implementasi dari amanah kenabian (nubuwwah) yang diwariskan 

kepada seluruh muslim setelah wafatnya Nabi Muhammad Saw. Dengan kata 

lain, setiap muslim yang mengetahui kebenaran ajaran agama Islam memiliki 

tanggung jawab moral dan spiritual untuk menyampaikannya kepada orang 

lain.25 

Dalam konteks praktis, tabligh mencakup berbagai bentuk 

penyampaian pesan keislaman yakni bisa secara verbal melalui ceramah dan 

pidato, bisa secara tulisan melalui karya ilmiah dan media massa, serta melalui 

tindakan teladan (dakwah bil hal) yang mencerminkan ajaran Islam secara 

nyata dalam kehidupan sehari-hari. Bentuk-bentuk tabligh ini merupakan 

refleksi dari dakwah yang tidak hanya bersifat instruktif, tetapi juga 

transformatif. Artinya, tabligh bukan hanya menyampaikan hukum dan 

informasi, tetapi juga membina kesadaran spiritual, membentuk moralitas 

individu, serta membangkitkan kesadaran tauhid yang mendalam dalam 

kehidupan sosial umat Islam.26 

Secara historis, para ulama dan dai sepanjang sejarah Islam selalu 

mengedepankan dimensi tabligh sebagai tanggung jawab bersama umat Islam. 

Dalam konteks ini, aktivitas tabligh menjadi motor penggerak dakwah yang 

mampu menghidupkan kesadaran umat tentang tauhid, pentingnya akhlak, serta 

tanggung jawab sosial terhadap sesama. Bahkan, dalam tradisi keilmuan Islam 

klasik, banyak kitab dan karya ulama yang ditulis sebagai media tabligh, di 

mana ilmu disebarkan demi menjaga kemurnian ajaran Islam.27 

Dengan demikian, tabligh dalam Islam bukan sekadar penyampaian 

pesan, tetapi juga merupakan perintah teologis yang menuntut pelaksanaannya 

25 Siti Muslifah, “Akulturasi Budaya Timur Tengah Ke Indonesia Dan Pengaruhnya Dalam 
Kesusastraan (Studi Kasus Pada Serat Centhini)”, Volume VI Nomor 1, Edisi Januari - Juni 2013, hlm. 
103-111. https://jurnal.uns.ac.id/cmes/article/download/11696/10350. 

26M. Arifin, Ilmu Dakwah, (Jakarta: PT Bumi Aksara, 1997), hlm. 41-43. 
27 Hamka, Sejarah Dakwah Islam, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1985), hlm. 45. 



13

dengan landasan aqidah yang benar, akhlak yang luhur, dan keikhlasan yang 

mendalam. Ketika dijalankan dengan ruh tauhid, tabligh tidak hanya 

menyentuh aspek intelektual umat, tetapi juga menyentuh sisi emosional dan 

spiritual, membentuk umat yang bukan hanya berilmu, tetapi juga beriman dan 

bertakwa. 

2. Konsep Tauhid  

a. Defenisi dan Ruang Lingkup Tauhid  

Konsep Tauhid merupakan fondasi utama dalam islam yang 

menyatukan seluruh aspek keimanan dan praktik kehidupan umat muslim. 

Secara etimologis, kata “tauhid” berasal dari Bahasa Arab, yaitu waḥḥada-

yuwaḥḥidu-tawḥīdan, yang bermakna mengesakan atau menjadikan satu. 

Dalam ajaran islam, tauhid mengandung makna bahwa Allah Swt. adalah satu-

satunya Tuhan Yang Maha Esa, yang tidak memiliki sekutu, tidak dilahirkan, 

dan tidak melahirkan, serta tidak ada sesuatu pun yang setara denga-Nya.28 

Tauhid bukan hanya penegasan bahwa Allah Swt. itu satu dalam 

jumlah. Tetapi lebih dari itu bahwa hanya Dia yang layak diibadahi, hanya Dia 

yang memiliki kekuasaan mutlak atas alam semesta, dan hanya Dia yang 

menjadi sumber nilai, hukum, serta moralitas. Konsep ini menjadi identitas 

teologis islam yang membedakannya dari bentuk keimanan lainnya dalam 

agama-agama samawi maupun non-samawi.29 

Dalam pandangan Ismail Raji al-Faruqi, tauhid merupakan asas utama 

peradaban Islam, bukan semata prinsip metafisika abstrak. Dalam karya-

karyanya, al-Faruqi menegaskan bahwa tauhid menjadi dasar dari semua ilmu 

28 M.Yusran Asmuni dari Tim penyusun kamus, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Departemen 
P & K, Jakarta,1989. dalam bukunya “Ilmu Tauhid” (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada,1993), hlm. 1. 
Lihat juga Sofian Hadi, “Tawhid Sebagai Prinsip Primordial Peradaban Islam: Studi Pemikiran Isma’il 
Raji al-Faruqi”, Jurnal Peradaban Islam, Volume 15, Number 2, November 2019, hlm. 265-290. 
https://doi.org/10.21111/TSAQAFAH.V15I2.3289.  

29  Muhasadi, “The Dimension of Tawhid In The Development Of Islamic Law Instution: 
Quranic Exegesis Perspective”, Jurnal Al-Ahkam, Volume 27, Nomor 2, Oktober 2017, hlm. 179-194. 
https://doi.org/10.21580/AHKAM.2017.27.2.1600.  



14

pengetahuan, struktur sosial, dan nilai etika dalam islam.30 Ia mengembangkan 

Pandangan bahwa tauhid merupakan integrasi dari tiga pilar besar yakni: 

Ontologi (keberadaan), epistemologi (pengetahuan), dan aksiologi (nilai). 

Ketiganya menyatu dalam kerangka tauhid, yang mengharuskan segala bentuk 

ilmu dan tindakan manusia bermuara pada keesaan Allah Swt. sebagai sumber 

realitas mutlak.31 

Dengan demikian, pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum, atau 

antara spiritualitas dan rasionalitas, dianggap sebagai bentuk penyimpangan 

terhadap semangat tauhid. Al-Faruqi menyebut kondisi ini sebagai warisan dari 

cara berpikir sekuler Barat yang tidak sesuai dengan worldview Islam. Tauhid, 

dalam pemikiran beliau, justru harus menjadi kekuatan pemersatu, 

menghilangkan dikotomi antara iman dan ilmu, antara agama dan politik, antara 

ritual dan sosial.32 

Secara praktis tauhid juga menjadi landasan dari akidah Islam, yaitu 

kepercayaan yang harus dimiliki oleh setiap muslim secara sadar, teguh, dan 

rasional. Ia tidak hanya bersifat dogmatis, melainkan bersandar pada logika 

ketuhanan yang diajarkan oleh para nabi. Oleh karena itu, memahami tauhid 

tidak cukup hanya dengan hafalan atau pengakuan lisan (syahadat), tetapi harus 

disertai dengan pemahaman dan penerapan dalam kehidupan sehari-hari. 

Tauhid membentuk cara berpikir, cara merasa, dan cara bertindak seorang 

muslim, baik dalam ruang ibadah maupun dalam interaksi sosial dan 

profesionalnya.33 

Tauhid juga menjadi dasar moralitas dan hukum dalam Islam. Karena 

hanya Allah Swt. yang dianggap sebagai al-Hakim (Maha Pemberi Hukum), 

30 Ismail Raji al-Faruqi, Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life, (United States of 
America: International Graphics, 1992) hlm. 10.  

31 Firda Inayah, “Tauhid Sebagai Prinsip Ilmu Pengetahuan (Studi Analisis Ismail Raji al-
Faruqi)”, Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 2, No. 1, Februari 2018, hlm. 97-121. 
https://doi.org/10.21111/TASFIYAH.V2I1.2484.  

32 Ibid. 
33 Ibid. 



15

maka seluruh sistem hukum, etika, dan norma dalam Islam bersumber dari 

kehendak-Nya. Inilah yang menjadikan tauhid sebagai asas dari syariah, bukan 

hanya dalam urusan ibadah ritual, tetapi juga dalam sistem ekonomi, politik, 

pendidikan, dan hukum keluarga. Dalam kerangka ini, manusia tunduk bukan 

hanya kepada institusi, figur, atau sistem buatan manusia semata, tetapi kepada 

kehendak Ilahi yang mewujud dalam wahyu-Nya.34 

Dari segi tekstual, Al-Qur’an menggunakan berbagai istilah untuk 

menjelaskan tauhid, seperti al-tawhid, al-ikhlas, dan al-iman bi Allah. Misalnya 

pada Q.S. Al-Fatihah: 2.  

َاْ������ِ��َ�  ا�ْ�ْ�ُ�َ�ِ��ِ�َر�ب�
Artinya: “Segala puji bagi Allah, Tuhan Semesta Alam.” (Q.S. Al-

Fatihah: 2).35 

Q.S. Al-Fatihah: 2 menyebut Allah sebagai Rabb al-’Alamin (Tuhan Semesta 

Alam) yang menunjukkan bahwa Allah-lah penguasa dan pemelihara seluruh 

makhluk.36  

Qur’an surah Al-Ikhlas ayat 1-4 memberikan deskripsi paling ringkas 

namun padat tentang konsep tauhid, menyatakan bahwa Allah Swt. adalah Esa, 

tidak bergantung pada siapapun, tidak beranak dan tidak di peranakkan, serta 

tiada sesuatu pun yang sebanding dengan-Nya.37 

Tauhid menjadi sumber inspirasi bagi peradaban Islam. Sejarah 

membuktikan bahwa kesadaran tauhid telah melahirkan peradaban yang adil, 

beradab, ilmiah, dan berorientasi pada kesejahteraan umat. Tauhid mendorong 

34 Muhasadi, “The Dimension Of Tawhid In The Development Of Islamic Law Instution: 
Quranic Exegesis Perspective”, Jurnal Al-Ahkam, Volume 27, Nomor 2, Oktober 2017, hlm. 179-19. 
https://doi.org/10.21580/AHKAM.2017.27.2.1600.  

35 Departemen Agama RI, Al-‘Aliyy… hlm. 2.  
36 Alhafiz Kurniawan, Tafsir Surat Al-Fatihah Ayat 2. diakses pada Kamis, 24 April 2025, 

pukul 19.10 wib.  
37 Edy Suryana, dkk, “Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Dalam Al-Qur’an Surat Al-Ikhlas Ayat 

1-4 Menurut Tafsir Ibnu Katsir”, Jurnal Manajemen Dakwah, Vol. 4. No. 2, September 2024, hlm. 83-
91. https://doi.org/10.53888/alidaroh.v4i2.700.  



16

manusia untuk tidak hanya beribadah secara ritual, tetapi juga melakukan amal 

sosial, menegakkan keadilan, dan menjunjung tinggi kemanusiaan. Dalam 

ajaran Islam, amal dan tauhid tidak dapat dipisahkan, amal tanpa tauhid tidak 

bernilai di sisi Allah Swt., dan tauhid tanpa amal akan menjadi hampa dan 

teoretis belaka.38 

Tauhid juga menciptakan Ukhuwah Islamiyah, karena seluruh manusia 

yang mengesakan Allah dianggap sebagai bagian dari satu tubuh yang sama. 

Oleh karena itu, segala bentuk fanatisme suku, golongan, atau nasionalisme 

sempit dianggap sebagai bentuk pelanggaran terhadap semangat tauhid, jika itu 

memecah belah umat.39 

Dengan demikian, ruang lingkup tauhid sangat luas, mencakup aspek 

teologis, spiritual, sosial, hingga epistemologis. Ia bukan hanya ajaran 

keyakinan, melainkan sistem yang mengatur keseluruhan hidup seorang 

muslim. Tauhid menjadi pusat orientasi hidup, sumber nilai, dan asas dalam 

merumuskan makna hidup. Oleh karena itu, segala bentuk pemikiran, strategi 

kehidupan, bahkan struktur masyarakat, semestinya dibangun atas dasar tauhid.  

b. Kesadaran Tauhid dalam Kehidupan Sehari-hari 

Tauhid dalam kehidupan sehari-hari tampak dari sikap muslim 

terhadap Allah, sesama manusia, dan alam lingkungannya. Seorang muslim 

yang memahami tauhid akan memiliki nilai integritas tinggi, karena ia 

meyakini bahwa Allah selalu mengawasi setiap tindakannya. Inilah konsep 

ihsan yang disampaikan oleh Nabi Muhammad Saw dalam hadis Jibril: 

“Engkau menyembah Allah seakan-akan engkau melihat-Nya, dan jika 

tidak melihat-Nya, ketahuilah bahwa Ia melihatmu”.40

38 Sofian Hadi, “Tawhid Sebagai Prinsip Primordial Peradaban Islam: Studi Pemikiran Isma’il 
Raji al-Faruqi”, Jurnal Peradaban Islam, Volume 15, Number 2, November 2019, hlm. 265-290. 
https://doi.org/10.21111/TSAQAFAH.V15I2.3289. Lihat juga Kazuo Shlmogaki, Kiri Islam Antara 
Modernisme dan Postmodernisme, (Yogyakarta: LKIS, 1993, hlm. 17-19.  

39 Kazuo Shlmogaki, Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme, (Yogyakarta: LKIS, 
1993, hlm. 19. 

40 Imam an-Nawawi, Matan Hadis Arba’in, (Pustaka Ibnu ‘Umar), hlm. 12.  



17

Menurut Fajri, nilai tauhid memiliki peran sentral dalam membentuk 

karakter dan budaya kehidupan umat islam. Ia menekankan bahwa 

penanaman nilai tauhid dalam kehidupan manusia berdampak langsung 

pada lahirnya individu yang berintegritas, jujur, disiplin dan bertanggung 

jawab. Nilai ini tidak berhenti pada tataran keyakinan, tetapi mengalir ke 

dalam sistem perilaku, mulai dari tata cara beribadah hingga dalam 

kehidupan sosial seperti keadilan, kerja keras, serta kepedulian terhadap 

sesama. Dalam perspektif pendidikan Fajri menyoroti pentingnya 

menanamkan nilai tauhid sejak dini agar terbentuk pola pikir yang 

berorientasi pada akhirat, bukan hanya dunia. Ketauhidan yang dibangun 

secara internal ini akan menghindarkan manusia dari perilaku egoistik, 

konsumerisme, dan materialisme yang merusak tatanan sosial.41

Selaras dengan itu, Nurlaila dan Rojab mengkaji bagaimana tauhid 

diposisikan sebagai dasar epistemologi dan kehidupan sosial menurut Ibnu 

Khaldun. Bagi Ibnu Khaldun, tauhid bukan hanya tentang mengesakan 

Allah secara lisan dan keyakinan hati, tetapi juga berfungsi sebagai dasar 

dalam membentuk struktur sosial dan sistem pengetahuan. Kesadaran 

bertauhid melahirkan etos ilmu dan kerja yang tinggi, karena seluruh 

aktivitas manusia dianggap sebagai ibadah jika dilandasi niat yang benar. 

Tauhid juga melahirkan solidaritas sosial (ukhuwah Islamiyah) karena 

semua manusia dilihat sebagai makhluk ciptaan Allah yang setara. Maka 

diskriminasi, fanatisme golongan, dan kesenjangan sosial merupakan 

bentuk penyimpangan dari tauhid yang murni.42

41 Muhammad Fajri, “The Effect Of Culturing The Value Of Tauhid On Maturity Attitudes Of 
Children (Case Study Of The Salafi Community In Pondok Aren Tangerang Selatan)”, Vol. 10, No. 1, 
January 2023, Elementary School 10 (2023), hlm. 30-42.https://doi.org/10.31316/esjurnal.v10i1.1341.  

42 Sri Wisnu Nugraha Nurlaila, dkk., “Epistemologi Ibnu Khaldun dan Relevansinya Terhadap 
Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Indonesia”, Jurnal Filsafat Indonesia, Vol. 6, No. 3, tahun 2023, 
hlm. 376-383. https://doi.org/10.23887/jfi.v6i3.57097.  



18

c. Kerangka Tauhid Amaliah  

Penelitian ini menggunakan pendekatan tauhid yang bersifat 

amaliah dan kontekstual, berbeda dari pendekatan teologis-spekulatif dalam 

ilmu kalam. Pendekatan ini dipilih karena objek kajian, yaitu Fadhail A’mal 

(Bab Fadhilah Tabligh), merupakan karya yang menekankan pembinaan 

amal, akhlak, dan motivasi beragama, bukan perdebatan teoretis tentang 

ketuhanan. Karena itu, kerangka tauhid yang digunakan diarahkan untuk 

membaca bagaimana keimanan terwujud dalam niat, sikap, dan tindakan 

nyata seorang muslim dalam aktivitas tabligh.  

Berdasarkan pembacaan tematik terhadap teks, peneliti 

merumuskan tiga dimensi tauhid amaliah, yakni Tauhid al-Niyyah, Tauhid 

al-Ṭā’ah, dan Tauhid al-I’timād. Istilah ini merupakan rumusan analitis 

untuk memetakan pola nilai yang secara substantif sudah ada dalam kitab, 

bukan pembagian tauhid normatif. Pengelompokan ini lahir dari analisis 

terhadap tema-tema yang berulang dan saling berkaitan dalam Fadhail 

Tabligh, sehingga digunakan sebagai alat bantu konseptual untuk 

menjelaskan implementasi tauhid dalam prinsip-prinsip tabligh. 

1) Tauhid al-Niyyah  

Tauhid al-Niyyah dalam penelitian ini dipahami sebagai 

memurnikan niat semata-mata karena Allah Swt., dalam seluruh aktivitas 

tabligh, sehingga setiap amal dakwah dilakukan hanya untuk mencari 

ridha-Nya, tanpa tercampuri motif selain Allah. Istilah  َ���ِ� (niyyah) diambil 

dari akar ـ��ى��, yang dalam bahasa Arab klasik berarti “apa yang 

dimaksudkan atau diinginkan oleh hati”. Makna ini menegaskan bahwa 

niat adalah arah batin yang mendasari setiap tindakan, sehingga dalam 



19

konteks tauhid amaliah, niyyah menjadi dasar internal yang memurnikan 

tujuan dakwah hanya karena Allah.43 

Berdasarkan kajian terhadap Fadhail A’mal (Bab Fadhilah 

Tabligh), Tauhid al-Niyyah yang dirumuskan dalam penelitian ini 

merupakan hasil penarikan dan penyusunan sistematis dari penekanan yang 

berulang dan konsisten oleh Maulana Zakariya al-Kandahlawi terhadap 

nilai keikhlasan. Landasan utamanya terdapat pada Pasal 5 pada Fadhilah 

Tabligh tentang “Pentingnya Ikhlas, Iman, dan Ihtisab”, namun nilai ini 

tidak berdiri sendiri, melainkan menjadi ruh yang mengaliri dan 

menguatkan pasal-pasal lainnya dalam pembahasan tabligh.44 

Pasal ini menjadi landasan utama dan penjelasan paling eksplisit 

bagi perumusan konsep Tauhid al-Niyyah. Melalui pasal ini, Al-

Kandahlawi menegaskan bahwa keikhlasan merupakan ruh sekaligus 

syarat diterimanya seluruh amal, termasuk amal dakwah. Seluruh 

argumentasi beliau dibangun untuk menunjukkan bahwa nilai amal tidak 

ditentukan oleh bentuk lahiriah, melainkan oleh kemurnian niat yang 

mengarah hanya kepada Allah Swt.45 

Landasan dalil yang digunakan antara lain hadis qudsi: “Aku adalah 

sekutu yang paling tidak membutuhkan sekutu. Barang siapa beramal 

dengan menyekutukan-Ku dengan selain-Ku, maka Aku tinggalkan dia dan 

sekutunya” (H.R. Muslim dalam Misykat), yang menjadi dasar teologis 

untuk memurnikan niat dari segala bentuk syirik tersembunyi seperti 

riya’.46 Selain itu, hadis “Sesungguhnya amal-amal itu tergantung pada 

niatnya” (H.R. Bukhari-Muslim) menegaskan bahwa nilai amal 

  .The Arabic Lexicon diakses pada Senin, 23 Juni 2025 pukul 22.44 wib - - ��ي 43
44 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 659.  
45 Ibid. 
46 Dikutip dari Kitab Fadhail A’mal karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi yang mengutip 

dalam Kitab Az-Zuhd wa Ar-Riqaaq, no: 5892, mengatakan hadis ini shahih, H.R. Muslim, hlm. 659-
660.  



20

sepenuhnya ditentukan oleh orientasi batin pelakunya. Pesan Nabi kepada 

Mu’adz bin Jabal, “Ikhlaslah dalam agamamu, maka amal yang sedikit pun 

akan mencukupimu” (H.R. Hakim), semakin menguatkan bahwa 

keikhlasan adalah fondasi yang memberi makna dan keberkahan pada 

amal.47 

Berdasarkan kerangka ini, Tauhid al-Niyyah dirumuskan sebagai 

dimensi tauhid yang berfungsi memurnikan orientasi batin seorang 

muslim, khususnya dalam dakwah. Dimensi ini mencakup pembersihan 

niat dari riya’ dan sum’ah sebagai bentuk syirik khafi, penghambaan diri 

secara total hanya kepada Allah Swt., serta iman yang melahirkan amal 

yang tulus dan bebas dari kepentingan selain-Nya.48 

2) Tauhid al-Ṭā’ah 

Tauhid al-Ṭā’ah dipahami sebagai bentuk tauhid yang terwujud 

dalam ketaatan nyata terhadap perintah Allah dan keteladanan Rasulullah 

Saw., dibuktikan dalam ibadah, akhlak, maupun aktivitas sosial, termasuk 

dakwah dan tabligh. Istilah  طَ�َ�ة� (ṭā’ah) berasal dari akar kata ع و ط  (ṭ-w-’) 

yang menurut Quranic Arabic Corpus muncul 129 kali dalam Al-Qur’an 

dalam berbagai bentuk, seperti aṭā’a (menaati) dan yuṭā’u (yang ditaati), 

dan secara konsisten digunakan untuk menunjukkan sikap taat kepada 

Allah dan Rasul-Nya. Karena itu, penggunaan istilah ṭā’ah dalam 

penelitian ini merujuk pada makna ketaatan sebagaimana digunakan secara 

langsung dalam Al-Qur’an.49 

47 Dikutip dari Kitab Fadhail A’mal karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi yang mengutip 
dalam Kitab Ar-Riqaaq, no: 7844, mengatakan hadis ini dha’if: H.R. Hakim, Adz-Dzahabi berkata, 
“Tidak shahih.” ‘Amr bin Murrah tidak pernah berjumpa dengan Muadz bin Jabal, hlm. 659.  

48 Kamridah, dan Suraya Attamimi, “Studi Analisis Pemahaman Jamaah Tabligh dalam 
Pengkajian Hadis Nabi Di Kota Palu Sulawesi Tengah”, al-Munir: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 
Volume 3, Number 2, Juli-Desember 2021, hlm. 379-413.

49  https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=TwE diakses pada Kamis, 26 Juni 2025 
pukul 22.44 wib.  



21

Kerangka Tauhid al-Ṭā’ah dalam penelitian ini dirumuskan 

berdasarkan pola nilai yang berulang dalam Bab Fadhilah Tabligh karya 

Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi. Dalam bab tersebut, 

prinsip-prinsip tabligh secara konsisten dibangun di atas perintah-perintah 

Allah dan tuntunan Nabi, seperti kewajiban berdakwah, konsistensi dalam 

ibadah, amar ma’ruf nahi munkar, kesabaran, metode dakwah yang lembut, 

serta keharusan mengikuti sunnah Rasul. Ayat-ayat seperti Q.S. Ali ‘Imran: 

104, Luqman: 17, Ṭaha: 44, dan Ali ‘Imran: 31 sering dijadikan dasar 

penguatan prinsip-prinsip tersebut.50 

Dengan demikian, Tauhid al-Ṭā’ah dalam penelitian ini adalah 

kerangka analitis untuk membaca bagaimana nilai tauhid diwujudkan 

melalui disiplin amal dan kepatuhan syar’i dalam konsep tabligh Al-

Kandahlawi. Tauhid dipahami sebagai kekuatan yang mendorong seorang 

muslim untuk tunduk kepada Allah tidak hanya dalam keyakinan, tetapi 

juga dalam cara hidup dan cara berdakwah.51 

3) Tauhid al-I’timād 

Tauhid al-I’timād dalam penelitian ini dipahami sebagai 

pengesaan Allah melalui sikap tawakal penyandaran diri sepenuhnya 

kepada kehendak serta ketetapan-Nya dalam seluruh proses dakwah. 

Istilah  َد� د م ع dalam penelitian ini merujuk pada akar kata (i’timād) اِْ�ِ���  

(ʿ-m-d) yang muncul dalam beberapa bentuk kata dalam Al-Qur’an, 

menunjukkan makna dasar bersandar, menjadi penopang, atau 

mengandalkan. Makna ini sesuai dengan konsep i’timād sebagai sikap 

hati yang bergantung sepenuhnya kepada Allah Swt. dalam semua 

50 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 637-658. 
51 Rizky Ari Prastyo, dkk., “Membangun Kehidupan yang Berkah, Tauhid sebagai Sumber 

Motivasi”, Reflection: Islamic Education Journal, Volume 2, Nomor 2, Tahun 2025, hlm. 53-61. 
https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.646  



22

urusan, 52  berdasarkan makna ini, penelitian ini menggunakan istilah 

“Tauhid al-I‘timād” sebagai istilah analitis untuk membaca dimensi 

ketergantungan total kepada Allah dalam aktivitas dakwah. Konsep ini 

sejalan dengan pemahaman tawakal dalam khazanah pemikiran Islam, 

yang menegaskan bahwa setelah manusia berikhtiar secara maksimal, ia 

tidak menggantungkan hasil pada kemampuan diri, strategi, atau respons 

manusia, tetapi menyerahkan sepenuhnya urusan hasil kepada Allah 

Swt.53  

Konsep ini dirumuskan dari pembacaan terhadap Bab Fadhilah 

Tabligh yang secara konsisten menempatkan tawakal, kesabaran, dan 

keyakinan kepada ketentuan Allah sebagai dasar kekuatan seorang da’i. 

Salah satu penegasan utamanya tampak dalam Prinsip Konsistensi, 

Kesabaran, dan Aksi Nyata (Pasal 1) yang berlandaskan Q.S. Luqman: 

17, di mana kesabaran dipahami sebagai buah dari keyakinan bahwa hasil 

usaha berada dalam pengaturan Allah.54 

Nilai tauhid ini juga tampak dalam prinsip-prinsip lain. Prinsip 

Tahapan Tanggung Jawab (Pasal 2) menunjukkan bahwa bahkan 

penolakan kemungkaran dalam hati adalah pengakuan atas keterbatasan 

manusia dan kekuasaan Allah.55 Prinsip Berhati-hati dan Hanya Takut 

kepada Allah (Pasal 3) menegaskan bahwa rasa takut dan harap harus 

diarahkan hanya kepada-Nya. 56  Sementara itu, Prinsip Menghadiri 

52 https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=Emd diakses pada Senin, 01 Juli 2025 pukul 
20:12 wib.  

53 Achmad Reza Hutama Al-Faruqi, dkk., “Konsep Tawakal menurut Abdul Malik Karim 
Amrullah dan Relevansinya terhadap Kehidupan Sosial”, Spiritual Healing: Jurnal Tasawuf dan 
Psikoterapi, Vol 3, No:2 December 2022, hlm. 72-82. 

54 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 637 
55 Ibid., hlm. 641.  
56 Ibid., hlm. 656. 



23

Majelis Ilmu dan Dzikir (Pasal 7) menegaskan kebutuhan hati akan 

rahmat dan hidayah Allah melalui lingkungan yang baik.57 

Dengan demikian, Tauhid al-I’timād dalam penelitian ini 

dipahami sebagai keyakinan dan sikap batin yang menjadikan Allah 

sebagai satu-satunya sandaran dalam usaha, keteguhan, dan penyerahan 

hasil dakwah. 

3. Biografi Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi 

Syaikhul Hadits Maulana Muhammad Zakariya bin Maulana 

Muhammad Yahya bin Maulana Muhammad Ismail Rahimahumullah 

merupakan salah satu ulama besar India dari abad ke-20 yang dikenal luas 

melalui karya monumentalnya, Fadhail A’mal, serta peran pentingnya dalam 

memperkuat dan menyebarluaskan gerakan Jamaah Tabligh.58 Beliau dikenal 

sebagai seorang ulama besar yang memiliki garis keturunan hingga kepada 

sahabat agung, Sayyidina Abu Bakar Ash-Shiddiq R.a. Beliau dilahirkan pada 

hari Kamis, 11 Ramadhan 1315 H (bertepatan dengan 2 Februari 1898 M) di 

kota Kandhla, wilayah Uttar Pradesh, India. Kelahirannya terjadi di tengah 

lingkungan keluarga yang masyhur dengan kesalehan, ketakwaan, serta tradisi 

keilmuan Islam yang kuat.59 Ayahnya adalah Maulana Yahya al-Kandahlawi, 

seorang ahli hadis yang berperan besar dalam pendidikan awal Zakariya, dan 

pamannya adalah Maulana Ilyas, pendiri gerakan Jamaah Tabligh.60 

Jama’ah Tabligh didirikan oleh seorang tokoh sufi yang berasal dari 

tarekat Jisytiyyah, berakidah Maturidiyyah, dan mengikuti mazhab fikih 

Hanafi. Gerakan ini pertama kali muncul pada tahun 1926 di wilayah Mewat, 

India, atas prakarsa Maulana Muhammad Ilyas al-Kandahlawi bin Maulana 

57 Ibid., hlm. 668. 
58  Muhammad Eirfan & Mohd Farhan bin Md Ariffin, “Biografi Maulana Zakariya al-

Kandahlawi dan Metodologi Penulisannya dalam KItab Fadhail A’mal” e-Prosiding Seminar Pelajar 
Tahun Akhir 2022, e-ISSN 978-967-19878-7-2, hlm. 348-355. 

59 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. iii.  
60 Muhammad Eirfan & Mohd Farhan bin Md Ariffin, “Biografi Maulana… hlm. 348-355.  



24

Ismail al-Kandahlawi,61  yang dikenal dengan nama lengkap Al-Hanafi Ad-

Diyubandi Al-Jisyti Al-Kandahlawi Ad-Dihlawi. Julukan Al-Kandahlawi 

merujuk pada nama sebuah desa di wilayah Sahranpur, sedangkan Ad-Dihlawi 

dinisbatkan kepada kota Delhi (New Delhi), yang merupakan ibu kota India dan 

menjadi lokasi markas pusat Jama’ah Tabligh. Gelar Ad-Diyubandi menunjuk 

pada kota Diyuband (Deoband), tempat berdirinya salah satu madrasah terbesar 

penganut mazhab Hanafi di kawasan anak benua India. Sementara itu, gelar Al-

Jisyti berkaitan dengan tarekat Jisytiyyah yang didirikan oleh tokoh sufi 

terkenal, Mu’inuddin Al-Jisyti. Muhammad Ilyas lahir pada tahun 1303 

Hijriyah dengan nama asli Akhtar Ilyas, dan wafat pada tanggal 11 Rajab 1363 

Hijriyah.62 

Seiring waktu, dakwah Jamaah Tabligh berkembang dengan pesat ke 

berbagai penjuru dunia, termasuk ke Indonesia. Latar belakang munculnya 

gerakan ini berawal dari keprihatinan Maulana Ilyas terhadap kondisi umat 

Islam India pada dekade 1920-an yang dinilainya telah banyak meninggalkan 

nilai-nilai dasar Islam dan terpengaruh oleh berbagai praktik bid’ah. Gerakan 

ini berkembang sebagai upaya pembaruan spiritual di tengah masyarakat 

muslim India tanpa mencampuri urusan politik, perdebatan mazhab, maupun 

persoalan khilafiyah. Menariknya, sebutan “Jamaah Tabligh” bukan berasal 

dari pendirinya, melainkan diberikan oleh masyarakat karena metode dakwah 

mereka dilakukan secara langsung dan aktif di tengah umat. Para pengikut 

gerakan ini juga menegaskan bahwa Jamaah Tabligh bukanlah sebuah 

organisasi atau sekte tertentu, melainkan gerakan pembinaan diri umat Islam 

agar kembali menjalankan agamanya secara utuh tanpa terlibat dalam konflik 

mazhab maupun perdebatan teologis.63 

61 Riyadlotun Nisa, “Metode Dakwah Jama’ah Tabligh Dalam Upaya Meningkatkan Ibadah 
Masyarakat Desa Langensari Kecamatan Langensari Kota Banjar Tahun 2020”, Skripsi, Purwokerto: 
Universitas Islam Negeri Prof. K.H Saifuddin Zuhri, 2021, hlm. 48.  

62 Bis Bri Musliman, Jama’atut Tabligh, (Jakarta: Kalam Mulia, 2004), hlm.18.  
63 Riyadlotun Nisa, “Metode Dakwah Jama’ah… hlm. 48. 



25

Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi menempuh pendidikan 

formal di Mazahirul Ulum Saharanpur, sebuah madrasah terkenal yang menjadi 

pusat keilmuan islam tradisional. Di sana ia mempelajari berbagai cabang ilmu 

agama, khususnya hadis, fikih, dan tasawuf. Selain penguasaan ilmunya yang 

mendalam, ia juga dikenal memiliki semangat spiritual yang tinggi dan 

menjalani pelatihan tasawuf dalam silsilah tarikat Chisti dan Naqsyabandiyah, 

yang sangat dipengaruhi dalam gaya penulisan kitab-kitabnya. 64  

Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi dikenal sebagai seorang 

ulama produktif yang telah menulis lebih dari 140 judul kitab dalam bahasa 

Arab dan Urdu. Sebagian karya-karyanya telah diterbitkan, sementara sebagian 

lainnya masih dalam bentuk manuskrip. Di antara karya-karya penting 

berbahasa Arab yang ditulisnya adalah: Aujazul Masalik ila Muwaththa Imam 

Malik sebanyak 16 jilid, Ta’liqat ‘ala Badzlil Majhud Syarh Abi Dawud dalam 

14 jilid, Ta’liqat Lami’ud Darari ‘ala Jami’il Bukhari sebanyak 10 jilid, dan 

Ta’liqat Kaukabud Durri ‘ala Jami’ Tirmidzi terdiri atas 4 jilid. Ia juga menulis 

kitab-kitab tematik seperti Hajjatul Wada’ wa ‘Umaratun Nabi, Al-Abwab wat 

Tarajim Lishahihil Bukhari, Wujubu I’fai Lihyah, Asy-Syari’ah wa Ath-

Thariqah, dan Makanatush Shalah fil Islam.65 

Sementara dalam bahasa Urdu, beberapa karya yang menonjol antara 

lain adalah Taqrirat Misykat al-Masabih yang ditulis saat masih belajar, Syarh 

Syamail Tirmidzi, serta rangkaian kitab yang terkenal dalam kalangan Jamaah 

Tabligh seperti Fadhail Shalat, Fadhail Tabligh, Fadhail Dzikr, dan lainnya.66 

Beliau wafat pada hari Senin setelah waktu Ashar, 1 Sya’ban 1402 H 

(bertepatan dengan 24 Mei 1982 M) di Madinah al-Munawwarah. Jenazah 

beliau dimakamkan di pemakaman Baqi’, bersebelahan dengan makam guru 

tercintanya, Maulana Khalil Ahmad Rahimahullah. Peristirahatan terakhir 

64 Muhammad Eirfan & Mohd Farhan bin Md Ariffin, “Biografi… hlm. 348-355. 
65 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. v.  
66 Ibid., hlm. vi. 



26

beliau di kota suci Madinah menjadi penutup perjalanan hidup seorang ulama 

besar yang mengabdikan seluruh ilmunya untuk kemajuan umat Islam.67 

4. Profil Kitab Fadhail A’mal 

Kitab Fadhail A’mal karya Maulana Muhammad Zakariya al-

Kandahlawi tidak dapat dipisahkan dari konteks sosial-historis kelahirannya, 

yaitu India yang berada di bawah cengkeraman kolonialisme Inggris. Dalam 

konteks sosio-religius India, di mana Islam berhadapan dan berdialog dengan 

tradisi besar seperti Hindu, Buddha, dan Kristen, Maulana Zakariya al-

Kandahlawi menegaskan pentingnya penguatan nilai tauhid dalam seluruh 

aspek kehidupan.68 Pada masa itu, umat Islam tidak hanya menghadapi tekanan 

politik dan ekonomi, tetapi juga gempuran nilai-nilai modernisasi Barat serta 

kemerosotan spiritual dan identitas keagamaan dari dalam. Sebagai seorang 

ulama yang terhubung erat dengan jaringan intelektual dan gerakan dakwah 

(melalui ayahnya, Maulana Yahya al-Kandahlawi, dan pamannya, pendiri 

Jamaah Tabligh Maulana Ilyas), Zakariya al-Kandahlawi merumuskan sebuah 

respons keagamaan yang berfokus pada pembinaan moral dan pemurnian 

spiritual. Karya tersebut dapat dipahami sebagai upaya sistematis untuk 

membangun kembali kesadaran religius umat Islam, bukan untuk melawan 

secara politis, melainkan untuk membangkitkan kembali kesadaran Islam dari 

akarnya.69  

Melalui Fadhail A’mal, ia menghidupkan kembali semangat ibadah dan 

akhlak Nabi Saw. dengan menyajikan kompilasi hadis-hadis tentang 

67 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Fadhilah Tijarah Keutamaan Perdagangan, 
terjemah dan peneliti hadits: Abdullah Ahmad Taufiq El-Jawi, (Jakarta Utara: Pustaka El-Khoir Jakarta), 
Cet. Ke 1, hlm. iv.  

68 Moh. Yusuf, “Jamaah Tabligh Temboro, Magetan (Studi Gerakan Sosial Lokal Berorientasi 
Nilai)”, Disertasi, Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya, 2019, hlm. 67.  

69 Barbara Daly Metcalf, Islamic Revival in British India: Deoband, 1860-1900, (Princeton: 
Princeton University Press, 1982), hlm. 134-135. Metcalf menjelaskan jaringan keluarga dan keilmuan 
di Deoband yang sangat erat, di mana madrasah dan gerakan dakwah seperti Tabligh menjadi saluran 
utama transmisi ilmu dan ide. 



27

keutamaan amal, berfungsi sebagai instrumen tarbiyah (pendidikan) dan 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) untuk membentuk pribadi muslim yang 

tangguh secara ruhani.70  

Pendekatan metodologis yang digunakan oleh Maulana Muhammad 

Zakariya al-Kandahlawi dalam penyusunan Fadhail A’mal layak mendapat 

perhatian khusus. Beliau secara konsisten mengikuti kerangka penulisan 

fada’il al-a’mal (keutamaan-keutamaan amal), yang dalam tradisi keilmuan 

Ahl al-Hadits, khususnya dari mazhab Deoband, memiliki paradigma sendiri 

dalam menyikapi hadis-hadis dha’if. Hadis-hadis dengan derajat dha’if yang 

tidak parah (laysa bi-shadid) dan masih dapat diterima dalam konteks targhib 

(motivasi) dan tarhib (peringatan) ditempatkan secara fungsional sebagai 

penyemangat spiritual (al-hamtstu wa al-tahdz) dan penguat jiwa, bukan 

sebagai dalil penetap hukum syariat (laysa li-tsubuti al-hukm al-syar’i). 71 

Pendekatan ini sejalan dengan kaidah klasik yang ditegaskan oleh Imam an-

Nawawi bahwa hadis dha’if boleh diamalkan dalam bab fadha’il al-a’mal 

selama bukan hadis palsu dan tidak dijadikan dasar hukum syar’i.72 

Melalui konsep fada’il al-a’mal, al-Kandahlawi tidak sekedar 

mempertahankan kemurnian metode dakwah tradisional, tetapi juga berhasil 

membangun paradigma dakwah yang bersifat terbuka, dan mampu 

menggerakkan partisipasi umat secara luas, yang menjadi fondasi bagi 

penyebaran Jamaah Tabligh secara massif dan global. 

70 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. ix.   
71 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Fadhilah Tijarah Keutamaan Perdagangan, 

terjemah dan peneliti hadits: Abdullah Ahmad Taufiq El-Jawi, (Jakarta Utara: Pustaka El-Khoir Jakarta), 
Cet. Ke 1, hlm. vi-viii. 

72 Imam an-Nawawī, Al-Adhkār, bab “Fi ḥukm al-ʿamal bil-ḥadīth al-ḍaʻīf fī al-faḍāʼil wa-al-
targhīb wa-al-tarhīb,” hlm. 36. ا�ض��ف ����د�ث ا���� ��� �� ��� - �زم ا�ن ط ����وي ا�ذك�ر كت�ب - 36ص ��  

ا�ش���ة ا���ت�ة - وا�ت�ه�� وا�ت���� ا��ض�ئ� . Lihat juga pada Barbara D. Metcalf, Living Hadīth in the Tablīghī 
Jama’āt, The Journal of Asian Studies, 1993;52(3): hlm. 584-608. https://doi:10.2307/2058855. Ia 
mencatat bahwa Fadhail A’mal karya Zakariya al-Kandahlawi menjadi contoh nyata dari praktik living 
hadith, yakni penggunaan hadis termasuk yang berderajat lemah sebagai sarana pembentukan kesalehan 
dan penguatan etos dakwah dalam Jamaah Tabligh, bukan sebagai sumber legislasi hukum.   



28

Kitab Fadhail A’mal menggambarkan visi keislaman Maulana 

Muhammad Zakariya al-Kandahlawi yang bersifat utuh dan menyatu, tanpa 

memisahkan antara dimensi spiritual (ruḥāniyyah) dan praktik kehidupan 

sehari-hari (ʿamaliyyah). Melalui bagian “Fadhilah Tabligh”, kitab ini secara 

khusus menekankan pembinaan kesalehan individual (al-fardiyyah) melalui 

dakwah, pembentukan akhlak, dan penguatan iman, yang seluruhnya berakar 

pada kesadaran tauhid.73  

Dalam bingkai pemikiran al-Kandahlawi, dakwah bukan sekadar 

aktivitas sosial, tetapi merupakan bagian dari penghambaan total kepada Allah. 

Hal ini sejalan dengan semangat QS al-An’am: 162: 

ِ�َْ اِنَ� ُ��َْ ��ِ�ْ�َ� ر�بَ� �ِ����َِ و�����ِ�َْ و���ْ���يَ� و�ُ�ُ�ِ��َْ ���� ٓ� اْ���   
Artinya: “Katakanlah: ‘Sesungguhnya shalatku, ibadahku, hidupku dan 

matiku hanyalah untuk Allah, Tuhan semesta alam’.” (QS Al-An’am:162).74  

Dakwah melalui tabligh dipahami sebagai pengejawantahan dari 

“ibadahku” yang dipersembahkan hanya kepada Allah, sekaligus sebagai wujud 

nyata dari “hidupku” yang dijalani dalam ketaatan kepada-Nya.75 Karena itu, 

dalam penelitian ini, Fadhail A’mal khususnya Bab Fadhilah Tabligh dijadikan 

dasar utama untuk menelaah bagaimana prinsip-prinsip tabligh 

mengimplementasikan nilai-nilai tauhid dalam bentuk sikap, motivasi, dan 

tindakan nyata seorang muslim. Kitab ini tidak hanya berfungsi sebagai bacaan 

keutamaan amal, tetapi juga merepresentasikan pandangan hidup Islam yang 

menyatu antara iman dan amal, serta relevan untuk menjawab tantangan 

keberagamaan masa kini. 

 

73 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 633.  
74 Departemen Agama RI, Al-‘Aliyy… hlm. 112.  
75  https://khairytajudin.com/bayan-maulana-saad-al-kandahlawi/ diakses pada Rabu, 23 Juli 

2025, pukul 15.24 wib.  



29

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) 

Tauhid merupakan tema pokok dalam berbagai disiplin keislaman karena 

seluruh kehidupan seorang muslim berpijak pada kesadaran akan keesaan Allah 

Swt. Meski demikian, kajian yang secara khusus menelaah bagaimana prinsip-

prinsip tabligh merefleksikan implementasi tauhid dalam Kitab Fadhail A’mal, 

khususnya Bab Fadhilah Tabligh karya Maulana Muhammad Zakariya al-

Kandahlawi, masih sangat terbatas. Padahal, kitab ini memiliki pengaruh besar 

dalam pembinaan spiritual dan praktik dakwah Jamaah Tabligh. 

Sejumlah penelitian telah mengkaji Fadhail A’mal dari sisi keutamaan 

amal atau motivasi beragama, tetapi kajian yang mengaitkan prinsip-prinsip 

tabligh secara sistematis dengan nilai-nilai tauhid hampir belum ditemukan. 

Karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan 

menempatkan Bab Fadhilah Tabligh sebagai sumber utama dalam menelaah 

keterkaitan antara tauhid dan praktik dakwah dalam pemikiran Maulana Zakariya 

al-Kandahlawi. 

1. Skripsi Abdul Rosyid Alhadi (2019) di IAIN Jember berjudul “Penerapan 

Metode Dakwah Bil-Lisan dan Bil-Hal Jamaah Tabligh Markas Zakariya 

Denpasar Bali” mengkaji praktik dakwah Jamaah Tabligh melalui 

ceramah, musyawarah, motivasi, dan keteladanan amal seperti jaulah. 

Kitab Fadhail A’mal digunakan sebagai bacaan utama dalam halaqah 

setelah salat untuk penguatan iman dan amal. Penelitian ini memakai 

pendekatan kualitatif dengan observasi, wawancara, dan dokumentasi, serta 

menekankan bagaimana dakwah dijalankan dalam realitas sosial Bali yang 

plural.76 Adapun Persamaan penelitian Alhadi dengan penelitian ini terletak 

pada objek kajian, yaitu Kitab Fadhail A’mal. Namun, fokusnya berbeda. 

Alhadi menitikberatkan pada metode dakwah dan praktik Jamaah Tabligh 

76 Abdul Rosyid Alhadi, “Penerapan Metode Dakwah Bil-Lisan dan Bil-Hal Jamaah Tabligh 
Markas Zakaria Denpasar Bali”, Skripsi: Institut Agama Islam Negeri Jember, tahun 2019.  



30

di lapangan, sedangkan penelitian ini mengkaji prinsip-prinsip tabligh 

dalam Fadhail A’mal (Bab Fadhilah Tabligh) sebagai implementasi nilai-

nilai tauhid. Dengan demikian, penelitian ini lebih bersifat konseptual-

teologis, bukan deskriptif-praktis. 

2. Buku Khusniati Rofiah (2020) berjudul “Konsep Ekonomi Jamaah 

Tabligh: Studi Pemikiran Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi 

dalam Kitab Fadhilah al-Tijarah” mengkaji pandangan al-Kandahlawi 

tentang kerja, etika mencari nafkah, dan pilihan pekerjaan halal berdasarkan 

Fadhilah al-Tijarah. Penelitian ini menggunakan studi pustaka dengan 

analisis isi, dan menyimpulkan bahwa aktivitas ekonomi dipahami sebagai 

bagian dari ibadah, dengan penekanan pada niat yang lurus, keseimbangan 

ikhtiar dan tawakal, serta ketaatan pada syariat. Pemikiran ini juga 

dipengaruhi tradisi tasawuf, terutama al-Ghazali, yang memandang kerja 

sebagai jalan mendekatkan diri kepada Allah. 77  Persamaannya dengan 

penelitian ini terletak pada tokoh yang dikaji, yaitu Maulana Zakariya al-

Kandahlawi. Namun, Khusniati fokus pada konsep ekonomi dan etos kerja 

Jamaah Tabligh, sedangkan penelitian ini menitikberatkan pada prinsip-

prinsip tabligh dalam Fadhail A’mal (Bab Fadhilah Tabligh) sebagai 

implementasi nilai tauhid. Karena itu, penelitian ini lebih menyoroti 

dimensi teologis dari dakwah, bukan aspek ekonomi. 

3. Artikel Sulkarnain Maidin (2020) berjudul “Metode Dakwah Jamaah 

Tabligh di Kerung-Kerung Kota Makassar” mengkaji praktik dakwah 

Jamaah Tabligh di lingkungan perkotaan dengan pendekatan kualitatif 

melalui observasi dan wawancara. Fokusnya pada metode dakwah seperti 

ta’lim, musyawarah, jaulah, dan khuruj. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa dakwah Jamaah Tabligh tidak hanya dilakukan secara lisan, tetapi 

77 Khusniati Rofiah, Konsep Ekonomi Jamaah Tabligh: Studi Pemikiran Maulana Muhammad 
Zakariyya al-Kandahlawi dalam Kitab Fadhilah al-Tijarah, (Ponorogo: CV. Senyum Indonesia), Cet. 
Pertama, 2020.  



31

juga melalui keteladanan perilaku, seperti kedisiplinan ibadah, 

kesederhanaan hidup, dan etika sosial. Kitab Fadhail A’mal digunakan 

sebagai rujukan utama dalam kegiatan ta’lim dan pembinaan spiritual.78 

Persamaannya dengan penelitian ini terletak pada keterkaitan dengan tradisi 

dakwah Jamaah Tabligh dan pemikiran Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

Perbedaannya, penelitian Sulkarnain bersifat empiris dan menyoroti praktik 

dakwah di lapangan, sedangkan penelitian ini bersifat tekstual-konseptual 

dengan fokus pada prinsip-prinsip tabligh dalam Fadhail A’mal (Bab 

Fadhilah Tabligh) sebagai implementasi nilai tauhid. 

4. Skripsi Adhitya Fikri Nurdin (2021) berjudul “Penafsiran Jama’ah Tabligh 

tentang Konsep Qurani Khuruj fi Sabilillah” meneliti cara Jamaah Tabligh 

memahami ayat-ayat Al-Qur’an tentang khuruj fi sabilillah, yaitu keluar 

berdakwah untuk penguatan iman. Penelitian ini menemukan bahwa 

Jamaah Tabligh menggunakan tafsir bil ma’tsur, dengan Kitab Fadhail 

A’mal berfungsi sebagai media motivasi spiritual dan penggerak amal. 

Pendekatannya bersifat kualitatif lapangan dengan analisis sosiologis dan 

hermeneutik.79 Persamaan dengan penelitian ini terletak pada pengakuan 

terhadap peran penting Fadhail A’mal dalam membentuk kesadaran iman 

dan semangat beramal. Perbedaannya, penelitian Adhitya menyoroti 

penafsiran ayat dan respons praktis Jamaah Tabligh di lapangan, sedangkan 

penelitian ini berfokus pada analisis tekstual-konseptual terhadap prinsip-

prinsip tabligh dalam Fadhail A’mal (Bab Fadhilah Tabligh) sebagai 

implementasi nilai tauhid. Penelitian ini tidak mengkaji praktik sosial 

jamaah, melainkan menelaah bangunan nilai tauhid yang melandasi konsep 

tabligh dalam kitab. 

78 Sulkarnain Maidin, “Metode Dakwah Jamaah Tabligh Di Kerung-Kerung Kota Makassar,” 
Jurnal Dakwah Tabligh 21.1 (2020), hm. 32-48. https://doi.org/10.24252/jdt.v21i1.10884  

79  Adhitya Fikri Nurdin, “Penafsiran Jama’ah Tablig Tentang Konsep Qurani Khuruj fi 
Sabilillah (Studi Jama’ah Tablig di Masjid Nurul Amin Kelurahan Singkil Kota Manado)”, Skripsi: IAIN 
Manado, tahun 2021. 



32

5. Skripsi Sapuan Husni (2022) berjudul “Nilai Teologis dalam Kegiatan 

Khuruj Fi Sabilillah Jama’ah Tabligh” mengkaji nilai-nilai teologis dalam 

praktik khuruj Jamaah Tabligh di Aceh Tenggara. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa kegiatan jaulah, bayan, ijtima’, ta’lim, dan 

musyawarah dijalankan secara terstruktur dengan Fadhail A’mal sebagai 

rujukan spiritual utama untuk menumbuhkan semangat tauhid dan amal.80 

Persamaan dengan penelitian ini terletak pada penggunaan Fadhail A’mal 

karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi sebagai objek kajian. 

Perbedaannya, penelitian Sapuan Husni berfokus pada praktik lapangan dan 

dampaknya dalam kehidupan sosial dengan pendekatan sosiologis-studi 

kasus. Sementara itu, penelitian ini menekankan analisis tekstual-

konseptual terhadap prinsip-prinsip tabligh dalam Fadhail A’mal sebagai 

implementasi nilai tauhid, tanpa meneliti praktik sosial jamaah secara 

langsung. 

6. Penelitian yang dilakukan oleh Komisi Penelitian, Pengkajian, dan 

Pengembangan MUI Sumatera Utara bekerja sama dengan UIN Sumatera 

Utara (2022) berjudul “Telaah Ajaran, Pengamalan dan Implikasi Pengikut 

Jamaah Tabligh di Sumatera Utara” mengkaji ajaran dan praktik 

keberagamaan Jamaah Tabligh di beberapa daerah di Sumatera Utara. Studi 

ini menyoroti peran Kitab Fadhail A’mal sebagai rujukan utama dalam 

pembinaan karakter keislaman melalui dakwah bil-lisan dan bil-hal, serta 

menganalisis dampak sosial dan spiritualnya dengan pendekatan 

fenomenologis.81 Persamaan dengan penelitian ini terletak pada perhatian 

terhadap Kitab Fadhail A’mal karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

80 Sapuan Husni, “Nilai Teologis dalam Kegiatan Khuruj Fi Sabilillah Jama’ah Tabligh (Studi 
Kasus di Desa Perapat Hilir Kecamatan Babussalam Kabupaten Aceh Tenggara)”, Skripsi: Universitas 
Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh, tahun 2022.  

81  Tim Peneliti Komisi Penelitian, Pengkajian dan Pengembangan MUI Sumatera Utara, 
Laporan Penelitian: “Telaah Ajaran, Pengamalan dan Implikasi Pengikut Jamaah Tabligh di Sumatera 
Utara” Kerja Sama Universitas Islam Negeri Sumatera Utara (Uinsu) Dengan Bidang/Komisi Penelitian, 
Pengkajian Dan Pengembangan Majelis Ulama Indonesia Sumatera Utara tahun 2022.  



33

Perbedaannya, penelitian MUI berfokus pada aspek empiris, yakni 

pengaruh ajaran terhadap perilaku dan kehidupan sosial jamaah. Sementara 

itu, penelitian ini menekankan kajian tekstual-konseptual terhadap isi 

Fadhail A’mal, khususnya prinsip-prinsip tabligh sebagai wujud 

implementasi nilai tauhid, tanpa menelaah dampak sosialnya secara 

langsung. 

7. Jurnal karya Bukhori dan Mohammad Taufiq Rahman (2024) berjudul 

“Teologi Fundamentalisme Damai Jamaah Tabligh” mengkaji karakter 

teologis Jamaah Tabligh melalui pendekatan teologi sosial. Studi ini 

menunjukkan bahwa Jamaah Tabligh merupakan gerakan fundamentalis 

yang damai, dengan ciri utama menjunjung ikramul muslimin, menghindari 

konflik khilafiyah, serta mengedepankan dakwah yang lembut dan non-

konfrontatif. Kitab Fadhail A’mal diposisikan sebagai rujukan utama dalam 

pembentukan spiritualitas dan karakter jamaah, terutama dalam 

menguatkan hubungan antara tauhid dan amal.82  Persamaan penelitian ini 

dengan jurnal tersebut terletak pada perhatian terhadap Kitab Fadhail A’mal 

dan perannya dalam membentuk kesadaran keagamaan Jamaah Tabligh. 

Perbedaannya, jurnal tersebut lebih menyoroti isu sosial, stigma 

fundamentalisme, dan respons Jamaah Tabligh dalam konteks masyarakat. 

Sementara itu, penelitian ini berfokus pada kajian tekstual-konseptual 

terhadap Fadhail A’mal, khususnya Bab Fadhilah Tabligh, untuk menelaah 

bagaimana prinsip-prinsip tabligh di dalamnya merupakan wujud 

implementasi nilai-nilai tauhid yang terkandung dalam Kitab Fadhail 

A’mal bab Fadhilah Tabligh.  

  

82  Bukhori dan Mohammad Taufiq Rahman, “Teologi Fundamentalisme Damai Jamaah 
Tabligh”, Jurnal Pembangunan Sosial, Vol 7, No 1, 2024, hlm. 99-110.  
http://dx.doi.org/10.15575/jt.v7i1.33478.  



34

BAB III  

METODE PENELITIAN  

A. Pendekatan Penelitian  

Pendekatan ini menggunakan pendekatan kualitatif, yaitu pendekatan yang 

bertujuan untuk memperoleh pemahaman secara mendalam terhadap suatu 

fenomena melalui penjabaran kata-kata, bukan melalui perhitungan angka atau 

statistik.83 Pendekatan ini dipilih karena sejalan dengan tujuan penelitian, yakni 

menelaah prinsip-prinsip tabligh dalam Kitab Fadhail A’mal (Bab Fadhilah 

Tabligh) serta memahami bagaimana prinsip-prinsip tersebut merefleksikan 

implementasi nilai-nilai tauhid dalam pemikiran Maulana Muhammad Zakariya al-

Kandahlawi. 

Melalui pendekatan kualitatif, penelitian ini memusatkan perhatian pada 

kajian tekstual dan konseptual terhadap isi kitab, dengan menguraikan secara 

deskriptif-analitis nilai-nilai dakwah tabligh serta keterkaitannya dengan dimensi-

dimensi tauhid amaliah. Dengan cara ini, penelitian berupaya menangkap makna 

keimanan yang hidup dalam teks dan bagaimana ia diwujudkan dalam aktivitas 

tabligh menurut al-Kandahlawi.  

B. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini menggunakan studi kepustakaan (library research). Studi 

kepustakaan, atau yang juga dikenal sebagai riset pustaka, merupakan metode 

penelitian yang sepenuhnya mengandalkan data dan informasi dari sumber-sumber 

tertulis. Kegiatan ini mencakup proses menelusuri literatur, membaca, mencatat, 

serta menganalisis berbagai bahan bacaan yang relevan dengan topik kajian. Tidak 

83 Eko Murdiyanto, Metode Penelitian Kualitatif (Teori dan Aplikasi disertai contoh Proposal), 
(Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Pada Masyarakat UPN “Veteran” Yogyakarta 
Press, 2020), hlm. 19. 



35

seperti penelitian lapangan yang memerlukan interaksi langsung dengan objek atau 

responden, studi kepustakaan membatasi dirinya hanya pada penelusuran bahan 

yang tersedia di perpustakaan, buku-buku ilmiah, jurnal, artikel, serta dokumen-

dokumen akademik lainnya.84 Metode ini sangat tepat digunakan dalam penelitian-

penelitian konseptual dan normatif, terutama dalam bidang teologi, pemikiran 

Islam, dan kajian literatur klasik. Studi pustaka memungkinkan peneliti menelusuri 

konstruksi pemikiran seorang tokoh secara mendalam dan sistematis, serta 

menyusun analisis kritis yang berbasis pada teks.85  

C. Sumber Data  

Sumber data yang digunakan dalam penelitian ini ialah sumber data primer 

dan sumber data sekunder. Data primer adalah data yang dikumpulkan langsung 

oleh peneliti dari sumber pertama. Data ini bersifat asli dan kontekstual, karena 

diperoleh tanpa perantara serta langsung berkaitan dengan fokus permasalahan 

penelitian.86 Adapun sumber primernya penulis menggunakan Kitab Fadhail A’mal 

karya Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi yang telah diterjemahkan, 

terdiri dari tujuh bagian kitab yang terpisah. Tiap-tiap kitab memiliki fokus tema 

tersendiri yaitu Kisah Para Sahabat, Fadhilah Qur’an, Fadhilah Sholah, Fadhilah 

Zikir, Fadhilah Tabligh, Fadhilah Ramadhan, dan Satu-satunya Cara Memperbaiki 

Kemerosotan Umat. Tetapi yang menjadi fokus utama penelitian ini adalah Kitab 

Fadhail A’mal pada bab Fadhilah Tabligh.87 

Data sekunder merupakan data yang diperoleh secara tidak langsung dari 

sumber aslinya, melainkan melalui berbagai dokumen tertulis seperti buku, artikel, 

laporan, atau sumber tertulis lainnya yang telah tersedia sebelumnya. Data ini 

berperan sebagai penunjang untuk memperkuat data primer. Sugiyono menjelaskan 

84 Mestika zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2004), hlm. 
2-3.  

85 Mestika zed, Metode Penelitian Kepustakaan,.. hlm. 2-3. 
86 Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D, (Bandung: Alfabeta, 2017), 

hlm. 24. 
87 Maulana Muhammad Zakariya Al-Kandahlawi, Himpunan Fadhillah Amal... hlm. 633. 



36

bahwa data sekunder diperoleh melalui kegiatan membaca dan menelaah dokumen 

atau media lain yang berkaitan dengan topik penelitian.88 Sumber sekunder yang 

dimaksud meliputi literatur yang berkaitan dengan konsep tauhid, Jamaah Tabligh, 

dan tabligh serta dakwah, dan yang berkenaan dengan masalah penelitian.  

D. Teknik Pengumpulan Data  

Dalam penelitian ini, teknik pengumpulan data yang digunakan adalah 

metode dokumentasi, yaitu dengan mengumpulkan informasi dari berbagai sumber 

tertulis yang berhubungan dengan tema penelitian. Metode ini dipilih karena 

penelitian bersifat kepustakaan (library research), yang tidak melibatkan 

wawancara atau observasi langsung di lapangan. 

Langkah-langkah yang dilakukan penulis dalam mengumpulkan data adalah 

sebagai berikut: 

1. Menentukan sumber primer: Sumber data utama penelitian ini adalah Kitab 

Fadhail A’mal karya Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi yang telah 

diterjemahkan, dengan fokus khusus pada Bab Fadhilah Tabligh. Bagian ini 

dipilih karena tidak hanya memuat prinsip-prinsip tabligh, tetapi juga 

mengandung nilai-nilai tauhid yang terintegrasi di dalam aktivitas tabligh, 

sehingga memungkinkan peneliti menelaah secara langsung bagaimana prinsip 

tabligh merefleksikan dan mengimplementasikan tauhid. 

2. Menentukan Sumber Sekunder: Untuk memperkuat analisis, digunakan 

sumber-sumber pendukung berupa kitab tafsir, buku akidah, literatur dakwah, 

serta artikel dan jurnal ilmiah yang relevan dengan tema tauhid, dakwah, dan 

pengamalan nilai keimanan. 

3. Pembacaan dan Pendalaman Teks: Penulis membaca secara cermat Bab 

Fadhilah Tabligh dalam Fadhail A’mal untuk memahami isi, struktur 

pemikiran, serta pesan-pesan keimanan yang disampaikan Maulana Zakariya, 

88 Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D... hlm. 24. 



37

khususnya yang berkaitan dengan niat, ketaatan, dan ketergantungan kepada 

Allah Swt. 

4. Pencatatan Data: Setiap bagian teks yang berkaitan dengan rumusan masalah 

dicatat secara sistematis dalam bentuk kutipan, ringkasan, dan poin-poin 

tematik. Data ini difokuskan pada prinsip-prinsip tabligh yang menunjukkan 

dimensi tauhid dalam sikap, motivasi, dan tindakan dakwah. 

5. Pengelompokan Tematik: Data yang terkumpul kemudian dikelompokkan 

berdasarkan tema-tema nilai keimanan yang dominan, seperti keikhlasan, 

ketaatan, kesabaran, tawakkal, dan tanggung jawab dakwah. Selanjutnya, tema-

tema tersebut dianalisis dalam kerangka tauhid amaliah, yaitu Tauhid al-

Niyyah, Tauhid al-Ṭā’ah, dan Tauhid al-I’timād, untuk melihat bagaimana 

prinsip-prinsip tabligh dalam kitab tersebut merupakan aktualisasi tauhid dalam 

dakwah. 

E. Teknik Analisis Data  

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode analisis isi (content 

analysis) dengan pendekatan tematik sebagai teknik utama dalam mengolah dan 

memahami data. Analisis isi merupakan metode sistematis untuk mengkaji isi teks 

secara objektif guna menemukan makna, pola, dan struktur dari suatu dokumen 

atau tulisan89  dengan pendekatan deduktif-tematik sebagai teknik utama dalam 

mengolah dan memahami data.  

Sumber data primer penelitian ini adalah Bab Fadhilah Tabligh dalam Kitab 

Fadhail A’mal karya Maulana Muhammad Zakariya al-Kandahlawi. Analisis 

diawali dengan pembacaan teks secara berulang dan mendalam untuk memperoleh 

pemahaman yang utuh terhadap isi, struktur, dan pesan dakwah yang disampaikan. 

Pendekatan tematik yang digunakan bersifat kontekstual-analitis. Tema tidak 

ditetapkan sejak awal, tetapi lahir dari pembacaan terhadap kitab dengan 

89 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017), 
hlm. 221. 



38

memperhatikan pola nilai yang berulang dan dominan. Dari proses ini, peneliti 

menemukan tiga dimensi tauhid amaliah yaitu Tauhid al-Niyyah, Tauhid al-Ṭā’ah, 

dan Tauhid al-I’timād sebagai kerangka analitis untuk mengelompokkan prinsip-

prinsip tabligh. 

Setelah data dikelompokkan ke dalam tiga dimensi tersebut, peneliti 

melakukan analisis secara deskriptif-interpretatif. Analisis deskriptif menjelaskan 

isi prinsip-prinsip tabligh sebagaimana terdapat dalam kitab, sedangkan analisis 

interpretatif menafsirkan makna tauhid yang terkandung di dalamnya. Melalui 

proses ini, diperoleh pemahaman bahwa prinsip-prinsip tabligh dalam Fadhilah 

Tabligh bukan sekadar ajaran praktis, melainkan manifestasi dari tauhid amaliah 

yang menghidupkan niat, ketaatan, dan ketergantungan seorang da’i kepada Allah 

Swt. 

  



71

BAB V  

 PENUTUP 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis, simpulan penelitian ini dapat 

dirumuskan sebagai berikut. Pertama, Kitab Fadhail A’mal (Bab Fadhilah 

Tabligh) karya Maulana Zakariya al-Kandahlawi memuat 19 prinsip tabligh yang 

tersusun dalam tujuh pasal dan saling berkaitan. Prinsip-prinsip ini membentuk 

satu bangunan dakwah yang utuh, mulai dari dasar teologis Al-Qur’an dan Sunnah, 

pembinaan akhlak dan batin da’i, pengaturan etika sosial, hingga pembentukan 

lingkungan spiritual yang mendukung. Hal ini menunjukkan bahwa tabligh 

menurut Al-Kandahlawi bukan aktivitas spontan, melainkan gerakan dakwah yang 

terarah, berlandaskan ilmu, akhlak, dan sistem pembinaan iman. 

Kedua, prinsip-prinsip tabligh tersebut mengimplementasikan nilai tauhid 

melalui tiga dimensi tauhid amaliah yang saling terhubung. Tauhid al-Niyyah 

berfungsi sebagai dasar motivasi batin yang memurnikan tujuan dakwah hanya 

karena Allah, terlihat dari penekanan pada ikhlas, introspeksi diri, dan kejujuran 

amal. Tauhid al-Ṭā’ah menjadi kerangka tindakan lahiriah, yaitu ketaatan kepada 

perintah Allah dan keteladanan Rasulullah dalam seluruh aktivitas dakwah. Tauhid 

al-I’timād berperan sebagai sikap hati yang bersandar penuh kepada Allah, 

sehingga melahirkan tawakkal, kesabaran, dan keteguhan dalam berdakwah. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa konsep dakwah Al-

Kandahlawi dalam Fadhail A’mal berdiri di atas tauhid yang bersifat amaliah dan 

aplikatif. Tiga dimensi tauhid tersebut tidak berdiri sendiri tetapi saling 

menguatkan, niat yang ikhlas melahirkan ketaatan, dan keduanya hanya dapat 

dijalankan dengan ketergantungan total kepada Allah. Bagi Maulana Zakariya Al-

Kandahlawi, keberkahan dan nilai dakwah tidak diukur dari hasil lahiriah semata, 

tetapi dari sejauh mana seorang da’i menghayati dan mengamalkan tauhid dalam 

setiap langkah tablighny



72

 

B. Saran 

Berdasarkan temuan penelitian ini, penulis memandang perlu adanya 

pengembangan kajian lanjutan yang tetap berpijak pada landasan tauhid dan 

dakwah dalam pemikiran Maulana Zakariya al-Kandahlawi. 

Pertama, penelitian berikutnya dapat diarahkan pada studi lapangan 

mengenai implementasi tauhid amaliah seperti al-Niyyah, al-Ṭā’ah, dan al-I’timād 

dalam praktik Jamaah Tabligh. Penelitian lapangan semacam ini penting untuk 

melihat sejauh mana nilai-nilai tauhid yang ditemukan dalam karya beliau benar-

benar hidup dalam aktivitas dakwah sehari-hari. 

Kedua, penelitian lanjutan dapat mengkaji konsep moderasi beragama 

dalam pemikiran Al-Kandahlawi, khususnya terkait sikap toleransi, adab 

berdakwah, dan cara menyikapi perbedaan di tengah masyarakat majemuk. Kajian 

ini relevan untuk menjawab tantangan keberagamaan di era modern. 

Ketiga, penelitian komparatif juga patut dikembangkan, misalnya dengan 

membandingkan konsep dakwah Al-Kandahlawi dengan tokoh lain seperti Hasan 

al-Banna. Perbandingan ini dapat memperkaya khazanah pemikiran tentang 

dakwah yang menekankan pembinaan spiritual, akhlak, dan tanggung jawab sosial 

secara seimbang. 

Akhir kata, penulis menyadari bahwa penelitian ini masih memiliki 

keterbatasan dan kekurangan yang memerlukan penyempurnaan melalui 

penelitian-penelitian selanjutnya. Namun demikian, penulis berharap hasil kajian 

ini tidak hanya berhenti pada tataran konseptual, tetapi juga memberi kontribusi 

nyata bagi pengembangan praktik keberagamaan yang lebih matang, moderat, dan 

berorientasi pada kemaslahatan umat. 

Wallāhu A’lam biṣ-Ṣawāb.



73

 DAFTAR KEPUSTAKAAN  

A. Buku 

al-Faruqi, Ismail Raji. 1992. Al-Tawhid: Its Implications for Thought and Life. United 
States of America: International Graphics. 

Al-Kandahlawi, Maulana Muhammad Zakariya. tt. Fadhilah Tijarah. Bandung: 
Pustaka Ramadhan. 

———. 2017. Fadhilah Tijarah (Keutamaan Berdagang). Terj. Sukoharjo: Al-Miftah. 

———. tt. Himpunan Fadhillah Amal. Terj. dan Tahqiq Hadis: Abdullah Ahmad 
Taufiq El-Jawi. Jakarta Utara: Pustaka El-Khoir. 

Ammar, Abu. 2012. Menjadi Ahli Tauhid di Akhir Zaman. Surakarta: Granada 
Mediatama. 

Arifin, M. 1997. Ilmu Dakwah. Jakarta: PT Bumi Aksara. 

Asmuni, M. Yusran. 1993. Ilmu Tauhid. Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada. 

Bahri, Samsul. 2022. Tauhid Aktual Refleksi Iman dalam Tindakan. Medan: Merdeka 
Kreasi. 

Bis Bri Musliman. 2004. Jama’atut Tabligh. Jakarta: Kalam Mulia. 

Departemen Agama RI. 2006. Al-’Aliyy Al-Qur’an dan Terjemahnya. Bandung: CV 
Penerbit Diponegoro. 

Eko Murdiyanto. 2020. Metode Penelitian Kualitatif (Teori dan Aplikasi disertai 
contoh Proposal). Yogyakarta: Lembaga Penelitian dan Pengabdian Pada 
Masyarakat UPN “Veteran” Yogyakarta Press. 

Hamka. 1985. Sejarah Dakwah Islam. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Imam an-Nawawi. t.t. Matan Hadis Arba’in. Pustaka Ibnu ‘Umar. 

Lexy J. Moleong. 2017. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja 
Rosdakarya. 

Metcalf, Barbara Daly. 1982. Islamic Revival in British India: Deoband, 1860-1900. 
Princeton: Princeton University Pres



74

 

Rofiah, Khusniati. 2020. Konsep Ekonomi Jamaah Tabligh: Studi Pemikiran Maulana 
Muhammad Zakariyya al-Kandahlawi dalam Kitab Fadhilah al-Tijarah. 
Ponorogo: CV. Senyum Indonesia. 

Shlmogaki, Kazuo. 1993. Kiri Islam Antara Modernisme dan Postmodernisme. 
Yogyakarta: LKIS. 

Sugiyono. 2017. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 
Alfabeta. 

Syakir, Syaikh Ahmad. 2018. Mukhtashar Tafsir Ibnu Katsir, Jilid 2. Terjemah 
Suharlan dan Suratman. Jakarta: Darus Sunnah Press. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 
2004. 

B. Jurnal 

Abid, Ibnu. “Sejarah Jamaah Tabligh: Menelusuri Akar dan Ideologi Gerakan 
Dakwah”, Attractive: Innovative Education Journal, Vol. 6 No. 3, November 
2024, ISSN: 2685-6085, hlm. 30-41. 

Agustiawan, M. Nassir. 2017. “Spiritualisme dalam Islam”. Jurnal Ilmiah Hukum Dan 
Keadilan 4(2): 88-106. 
https://ejurnal.stihpainan.ac.id/index.php/jihk/article/download/110/80/244. 

Al-Faruqi, Achmad Reza Hutama., dkk., “Konsep Tawakal menurut Abdul Malik 
Karim Amrullah dan Relevansinya terhadap Kehidupan Sosial”, Spiritual 
Healing: Jurnal Tasawuf dan Psikoterapi, Vol 3, No:2 December 2022, hlm. 
72-82. 

Azmi, Muhammad Ali, and Fithri Juhana Syah. 2024. “Implementasi Tauhid Dalam 
Landasan Berpikir Umat Islam Kontemporer.” AT-THARIQ: Jurnal Studi Islam 
Dan Budaya 4(01): 1-12. https://ejournal.stais.ac.id/index.php/trq. 

Bukhori dan Mohammad Taufiq Rahman. 2024. “Teologi Fundamentalisme Damai 
Jamaah Tabligh”. Jurnal Pembangunan Sosial 7(1): 99-110. 
http://dx.doi.org/10.15575/jt.v7i1.33478. 

Eirfan, Muhammad & Mohd Farhan bin Md Ariffin. 2022. “Biografi Maulana Zakariya 
al-Kandahlawi dan Metodologi Penulisannya dalam Kitab Fadhail A’mal”. e-
Prosiding Seminar Pelajar Tahun Akhir 2022, hlm. 348-355. e-ISSN 978-967-
19878-7-2. 

Fajri, Muhammad. 2023. “The Effect Of Culturing The Value Of Tauhid On Maturity 
Attitudes Of Children (Case Study Of The Salafi Community In Pondok Aren 



75

Tangerang Selatan)”. Elementary School 10(1): 30-42. 
https://doi.org/10.31316/esjurnal.v10i1.1341. 

Fanani, Fikri. 2022. “Eksklusivisme Bahauddin Nursalim: Radikalisasi dan 
Ideologisasi Ayat Interagama di Youtube”. Wahana Islamika: Jurnal Studi 
Keislaman 8(2): 202-221. https://doi.org/10.61136/k736f455. 

Fauzan, Mohammad Hazmi, dkk. 2023. “Konsep Muraqabah: Wacana Keilmuan 
Tasawuf Berdasarkan Naskah Fathul ‘Arifin”. Kabuyutan: Jurnal Kajian Ilmu 
Sosial dan Humaniora Berbasis Kearifan Lokal 2(1): 76-79. ISSN 2962-7435. 

Fitri, Agus Zaenul. 2015. “Pendidikan Islam Wasathiyah: Melawan Arus Pemikiran 
Takfiri di Nusantara”. Kuriositas 8(1): 45-54. 
https://doi.org/10.35905/kur.v8i1.147. 

Furqan. 2015. “Peran Jama’ah Tabligh dalam Pengembangan Dakwah”. Jurnal Al-
Bayan 21(32): 1-14. https://doi.org/10.22373/albayan.v21i32.419. 

Ghifari, Muhammad. “Implementasi Nilai Hadis Niat Sebagai Penguatan Spiritualitas 
Masyarakat Desa Kayu Agung”, Khadimul Mujtama’: Journal of Community 
Service, Volume 1 Nomor 1 Juni 2025, hlm. 49-57. 
https://jurnal.idaqu.ac.id/index.php/khadimulmujtama. 

Hadi, Sofian. 2019. “Tawhid Sebagai Prinsip Primordial Peradaban Islam: Studi 
Pemikiran Isma’il Raji al-Faruqi”. Jurnal Peradaban Islam 15(2): 265-290. 
https://doi.org/10.21111/TSAQAFAH.V15I2.3289. 

Inayah, Firda. 2018. “Tauhid Sebagai Prinsip Ilmu Pengetahuan (Studi Analisis Ismail 
Raji al-Faruqi)”. Jurnal Pemikiran Islam 2(1): 97-121. 
https://doi.org/10.21111/TASFIYAH.V2I1.2484. 

Kamridah, dan Suraya Attamimi, “Studi Analisis Pemahaman Jamaah Tabligh dalam 
Pengkajian Hadis Nabi Di Kota Palu Sulawesi Tengah”, al-Munir: Jurnal Ilmu 
Al-Qur’an dan Tafsir, Volume 3, Number 2, Juli-Desember 2021, hlm. 379-
413. 

Kasmana, Kankan. 2010. “Jamaah Tabligh dan Homologi”. Visualita 2(2): 83-95. 
ISSN: 2301-5144. http://visualita.unikom.ac.id/. 

Kholid, Sulton, dkk. 2025. “Menafsirkan Ilmu sebagai Amanah: Studi Integratif Hadis 
dan Filsafat”. AL-MUSTAQBAL: Jurnal Agama Islam 2(2): 47-55. 
https://doi.org/10.59841/al-mustaqbal.v2i2.132. 

Krama, Auliya Hanifah, Muhammad Yasin dan Wiwik Laela Mukromin. 2023. 
“Efektivitas Dakwah Jama’ah Tabligh pada Masyarakat Sekitar Masjid Al-
Mustaqim di Desa Kobisonta”. Jurnal Pilar: Jurnal Kajian Islam Kontemporer 
14(1): 113-120. 



76

Maidin, Sulkarnain. 2020. “Metode Dakwah Jamaah Tabligh Di Kerung-Kerung Kota 
Makassar”. Jurnal Dakwah Tabligh 21(1): 32-48. 
https://doi.org/10.24252/jdt.v21i1.10884. 

Maisari, Ayu. 2025. “Tantangan Radikalisme dan Ekstremisme: Kajian Kritis 
Terhadap Ekstremisme Perspektif Moderasi Beragama”. Tadabbur: Jurnal 
Peradaban Islam 7(2): 146-159. https://doi.org/10.22373/tadabbur.v7i2.883. 

Maullasari, Sri. 2019. “Metode Dakwah Menurut Jalaluddin Rakhmat dan 
Implementasinya dalam Bimbingan dan Konseling Islam (BKI)”. Jurnal 
Dakwah 20(1): 127-153. 

Metcalf, Barbara D. 1993. “Living Hadīth in the Tablīghī Jama’āt”. The Journal of 
Asian Studies 52(3): 584-608. https://doi.org/10.2307/2058855. 

Muhasadi. 2017. “The Dimension Of Tawhid In The Development Of Islamic Law 
Institution: Quranic Exegesis Perspective”. Jurnal Al-Ahkam 27(2): 179-194. 
https://doi.org/10.21580/AHKAM.2017.27.2.1600. 

Muslifah, Siti. 2013. “Akulturasi Budaya Timur Tengah Ke Indonesia Dan 
Pengaruhnya Dalam Kesusastraan (Studi Kasus Pada Serat Centhini)”. CMES 
6(1): 103-111. https://jurnal.uns.ac.id/cmes/article/download/11696/10350. 

Nasrullah, Muhammad Abdurrauf, dan Khusnul Khotimah. 2024. “Paradigma Tabligh 
Dalam Dakwah”. Jurnal Inspirasi Pendidikan (ALFIHRIS) 2(1): 199-209. 
https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i1.674. 

Nurlaila dan Mudaris Almuzammil, “Hubungan Ilmu dan Amal dalam Al-Qur’an”, 
Tafse: Journal of Qur’anic Studies, Vol. 7, No. 2, pp. 215-232, July-December 
2022. https://jurnal.ar-raniry.ac.id/index.php/tafse. 

Nurlaila, Sri Wisnu Nugraha, dkk. 2023. “Epistemologi Ibnu Khaldun dan 
Relevansinya Terhadap Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Indonesia”. 
Jurnal Filsafat Indonesia 6(3): 376-383. 
https://doi.org/10.23887/jfi.v6i3.57097. 

Prastyo, Rizky Ari, dkk. 2025. “Membangun Kehidupan yang Berkah, Tauhid sebagai 
Sumber Motivasi”. Reflection: Islamic Education Journal 2(2): 53-61. 
https://doi.org/10.61132/reflection.v2i2.646. 

Rambe, Sinomba. 2022. “Hukum Mengamalkan Hadis Dhaif dalam Kitab Fadhilat 
Amal”. Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuludddin 10(2): 258-271. 
https://scholar.archive.org/work/bx5g5svoifbt7gds45sj2rbrz4/access/wayback/
https://ejournal.uinsatu.ac.id/index.php/kon/article/download/7243/2146. 



77

Saleh, Fathrachman, dkk. 2024. “Lemahnya Pengetahuan dan Penerapan Ilmu Tentang 
Bahayanya Syirik Bagi Kehidupan”. Jurnal Ilmiah Mahasiswa 2(1): 140-153. 
https://doi.org/10.59841/intellektika.v2i1.827. 

Samsuddin, dkk. 2024. “Konsep Tauhid dalam Perspektif Syekh Bin Baz dan 
Implementasinya dalam Dakwah dan Pendidikan di Era Global”. Dirasah: 
Jurnal Kajian Islam 1(2): 147-164. https://litera-
academica.com/ojs/dirasah/index. 

Saputra, Hanif. 2023. “Ekspresi Spiritualitas Kelompok Keagamaan di Beberapa 
Wilayah Provinsi Aceh: Spiritual Expression of Religious Groups in Several 
Regions of Aceh Province”. Jurnal Sosiologi Agama Indonesia (JSAI) 4(1): 60-
75. https://doi.org/10.22373/jsai.v4i1.2449. 

Sihabuddin, M. Amin. 2020. “Komunikasi Berdakwah (Etika Profesi Da’i Menurut 
Norma Al-Qur’an)”. Jurnal Komunikasi Islam dan Kehumasan (JKPI) 4(2): 
39-52. 

Soehadha, Moh. 2016. “Tauhid Budaya, Strategi Sinergitas Islam dan Budaya Lokal 
dalam Perspektif Antropologi Islam”. Jurnal Tarjih 13(1): 15-32. 

Suryana, Edy, dkk. 2024. “Nilai-Nilai Pendidikan Tauhid Dalam Al-Qur’an Surat Al-
Ikhlas Ayat 1-4 Menurut Tafsir Ibnu Katsir”. Jurnal Manajemen Dakwah 4(2): 
83-91. https://doi.org/10.53888/alidaroh.v4i2.700. 

Toyyib, Moh, dkk. 2023. “Dramaturgy of Lora Abbas Katandur’s Da’wah Among The 
Bikers in Pamekasan”. Wasilatuna: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
6(2): 143-162. https://doi.org/10.38073/wasilatuna.v6i02.1070. 

Wahyuningtiyas, Indah. 2017. “Upaya Pembentukan Karakter Islami Siswa melalui 
Kegiatan Spiritual Camp di Man Bondowoso”. Islamic Akademika 4(1): 1-14. 

Wasilatul Amal, Dea. 2025. “Pendekatan Bahasa dalam Dakwah oleh Ustadzah Oki 
Setiana Dewi”. Jurnal Ilmu Komunikasi, Administrasi Publik dan Kebijakan 
Negara 2(1): 90-98. https://doi.org/10.62383/komunikasi.v2i1. 

Yono. 2019. “Analisis Metode Dakwah Jamaah Tabligh di Indonesia”. Jurnal Al-
Hikmah: Jurnal Dakwah 13(2): 199-216. 

Zumaro, Ahmad. 2021. “Nilai Dakwah Dalam Al-Quran (Study Pemikiran Yusuf 
Qordowi)”. Ath-Thariq 5(1): 45-59. 
https://doi.org/10.32332/ath_thariq.v5i1.3169. 

 

 

 



78

C. Skripsi/Tesis  

Alhadi, Abdul Rosyid. 2019. “Penerapan Metode Dakwah Bil-Lisan dan Bil-Hal 
Jamaah Tabligh Markas Zakaria Denpasar Bali”. Skripsi. Institut Agama Islam 
Negeri Jember. 

Fatony Syadam. 2021. “Pesan Dakwah pada Kitab Fadhoilul Amal dalam 
Meningkatkan Semangat Beramal”. Skripsi. Lampung: Universitas Islam 
Negeri Raden Intan Lampung. 
https://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/21194. 

Husni, Sapuan. 2022. “Nilai Teologis dalam Kegiatan Khuruj Fi Sabilillah Jama’ah 
Tabligh (Studi Kasus di Desa Perapat Hilir Kecamatan Babussalam Kabupaten 
Aceh Tenggara)”. Skripsi. Universitas Islam Negeri Ar-Raniry Banda Aceh. 

Muchsin. 2021. “Konsep Khuruj dan Jaulah Alkandahlawi dalam Perspektif Tafsir Al-
Azhar”. Skripsi. Lampung: Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung. 
https://repository.radenintan.ac.id/id/eprint/17090. 

Nisa, Riyadlotun. 2021. “Metode Dakwah Jama’ah Tabligh Dalam Upaya 
Meningkatkan Ibadah Masyarakat Desa Langensari Kecamatan Langensari 
Kota Banjar Tahun 2020”. Skripsi. Purwokerto: Universitas Islam Negeri Prof. 
K.H Saifuddin Zuhri. 

Nurdin, Adhitya Fikri. 2021. “Penafsiran Jama’ah Tablig Tentang Konsep Qurani 
Khuruj fi Sabilillah (Studi Jama’ah Tablig di Masjid Nurul Amin Kelurahan 
Singkil Kota Manado)”. Skripsi. IAIN Manado. 

Yusuf, Moh. 2019. “Jamaah Tabligh Temboro, Magetan (Studi Gerakan Sosial Lokal 
Berorientasi Nilai)”. Disertasi. Surabaya: UIN Sunan Ampel Surabaya.  

D. Laporan Penelitian 

Tim Peneliti Komisi Penelitian, Pengkajian dan Pengembangan MUI Sumatera Utara. 
2022. Laporan Penelitian: “Telaah Ajaran, Pengamalan dan Implikasi 
Pengikut Jamaah Tabligh di Sumatera Utara”. Kerja Sama Universitas Islam 
Negeri Sumatera Utara (Uinsu) Dengan Bidang/Komisi Penelitian, Pengkajian 
Dan Pengembangan Majelis Ulama Indonesia Sumatera Utara. 

E. Website 

Alhafiz Kurniawan. t.t. “Tafsir Surat Al-Fatihah Ayat 2”. Diakses pada Kamis, 24 April 
2025, pukul 19.10 WIB. 

“Bayan Maulana Saad Al-Kandahlawi”. https://khairytajudin.com/bayan-maulana-
saad-al-kandahlawi/. Diakses pada Rabu, 23 Juli 2025, pukul 15.24 WIB. 



79

“Hadis Sahih Bukhari no. 28978”. https://www.urdupoint.com/islam/hadees-
detail/sahih-bukhari/hadees-no-28978.html. Diakses pada Senin, 02 Juni 2025, 
pukul 18:10 WIB. 

“Keikhlasan Mengemban Dakwah Sama Halnya dengan Keikhlasan Melakukan 
Ibadah Lain”. Tinta media. 
https://www.tintamedia.web.id/2022/08/keikhlasan-mengemban-dakwah-
sama-halnya.html. Diakses pada Senin, 26 Mei 2025, pukul 19.30 WIB. 

“Koeksistensi”. https://kbbi.web.id/koeksistensi. 

“Quranic Dictionary: Root ʿayn-mīm-dāl”. 
https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=Emd. Diakses pada Senin, 01 
Juli 2025, pukul 20:12 WIB. 

“Quranic Dictionary: Root ṭā-wā-ʾalif”. 
https://corpus.quran.com/qurandictionary.jsp?q=TwE. Diakses pada Kamis, 26 
Juni 2025, pukul 22.44 WIB. 

“Study Quran Arabic”. Diakses pada Rabu, 18 Juni 2025, pukul 21:59 WIB. 

“The Arabic Lexicon”. Diakses pada Senin, 23 Juni 2025, pukul 22.44 WIB



80

 

BIODATA DAN FOTO 

Nama : Dewi Cahyarani  

Tempat/Tgl. Lahir  : Pelanduk, 24-01-2004 

Pekerjaan : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Pelanduk-Kota Lama  

No. Telp/HP : 0858-3876-4964 

Nama Ayah  : Sudimin 

Nama Ibu : Sutinem 

 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN:  

SD : SD NEGERI 006 KUNTO 

DARUSSALAM 

LULUS TAHUN 2016 

SLTP : SMP NEGERI 1 KUNTO 

DARUSSALAM 

LULUS TAHUN 2019 

SLTA : SMA NEGERI 1 KUNTO 

DARUSSALAM 

LULUS TAHUN 2022 

 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Pengurus HMPS Aqidah dan Filsafat Islam 2022-2023 

2. Pengurus Sema-Fakultas Ushuluddin 2023-2024 

3. Pengurus UIN Suska Mengajar 2025  


