
NOMOR SKRIPSI 

15/SAA-U/SU-S1/2026 

 

 

 

PERILAKU KEAGAMAAN DAN INTERAKSI SOSIAL 

KOMUNITAS HINDU DAN KRISTEN DI DESA BAGAN 

MANUNGGAL, KEC. BAGAN SINEMBAH, KAB. 

ROKAN HILIR 

 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Memenuhi Dan Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Agama Agama 

 

 

 

Oleh: 

ADE NURUL HANDAYANI 

NIM: 1223032517 

 

Pembimbing I: 

Dr. H. Jamaluddin, M.Us 

Pembimbing II: 

Dr. Khairiah, M.Ag 

 

 

STUDI AGAMA AGAMA 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF 

KASIM RIAU 

1447 H/ 2026 M 







 

  



   



 



 

 

 i 

MOTTO 

―Pelan Tapi Sampai‖ 

(Ade Nurul Handayani) 

 

  



 

 

 ii 

KATA PENGANTAR 

 

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh. 

Alhamdulillah, bersyukur atas kehadiran Allah SWT yang mana atas 

segala rahmat, karunia, beserta nikmatnya, terutama pada nikmat iman, Islam, dan 

ilmu pengetahuan sehingga penulis dapat menyelesaikan penelitian dan 

penyusunan penulisan skripsi ini dengan tepat waktu, dengan judul ―Perilaku 

Keagamaan dan Interaksi Sosial Komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal‖ sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar Sarjana Agama 

pada Fakultas Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Pekanbaru. Sholawat 

dan salam semoga selalu tercurahkan kepada Sang Pembawa Kebenaran, yaitu 

Baginda kita Nabi Muhammad SAW dengan melafadzkan ―Allahumma Sholli 

‗ala Sayyidina Muhammad Wa ‗ala Ali Sayyidina Muhammad‖ karena berkat 

cinta dan kasih sayangnyalah kita bisa hidup bernafaskan Islam sesuai dengan 

petunjuk pedoman hidup yang beliau bawa, yaitu Al-Qur‘an dan Hadits. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa didalam skripsi ini terdapat banyak 

kekurangan dan jauh dari kata sempurna. Hal ini penulis sadari dari keterbatasan 

kemampuan dan pengetahuan yang penulis miliki. Besar harapan penulis, semoga 

skripsi ini dapat berguna untuk menambah wawasan serta pengetahuan bagi 

siapapun para pembaca dan pendengarnya, terutama bagi diri penulis sendiri. 

Selama penyusunan skripsi ini, penulis banyak mendapat sokongan dari berbagai 

pihak, terutama dalam hal pelajaran, dukungan motivasi, keyakinan, serta bantuan 

bimbingan mulai dari awal penelitian dan penulisan skripsi ini dilakukan sampai 

pada tahap penyusunan skripsi ini selesai. Oleh karena itu, penulis ucapkan 

terimakasih kepada semua pihak yang terlibat selama dalam proses penelitian dan 

penyusunan penulisan skripsi ini berlangsung. Diantaranya, yaitu: 

1. Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada kedua 

orang tua penulis, Ayahanda Tusiman dan Almh. Ibunda Riana tercinta yang 

senantiasa memberikan kasih sayang, doa, dukungan moral, serta 

pengorbanan tanpa henti sehingga penulis dapat menyelesaikan pendidikan 

hingga tahap akhir.  

2. Ucapan terima kasih juga penulis haturkan kepada Dekan Fakultas atas 

dukungan akademik dan administrasi yang diberikan selama proses 

perkuliahan. 

حِيمِ  هِ ٱلره حْم َٰ ِ ٱلره بسِْمِ ٱللَّه



 

 

 iii 

3. Penulis turut mengucapkan terima kasih kepada Ibunda Dr. Khotimah, M. Ag 

selaku Ketua Program Studi sekaligus Penasehat Akademik (PA) yang telah 

memberikan arahan, pendampingan, serta motivasi kepada penulis sejak awal 

perkuliahan sampai dengan penyusunan skripsi ini. 

4. Penghargaan dan terima kasih yang setulusnya penulis sampaikan kepada 

Bapak. Dr. H. Jamaluddin Rabain, M. Us selaku Dosen Pembimbing I dan 

Ibunda Dr. Khairiah, M. Ag selaku Dosen Pembimbing II yang senantiasa 

meluangkan waktu untuk membimbing, mengarahkan, serta memberikan 

masukan dan saran yang sangat berharga dalam proses penyusunan skripsi 

ini. 

5. Selain itu, penulis juga mengucapkan terima kasih kepada seluruh dosen yang 

telah membagikan ilmu pengetahuan, pengalaman, dan wawasan selama masa 

perkuliahan, sehingga menjadi bekal penting bagi penulis dalam 

menyelesaikan pendidikan dan penyusunan skripsi ini. 

6. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada saudara kandung 

penulis, yaitu Rizky Dwi Lestari dan Tanzia Fitri Alkhayana yang selalu 

memberikan semangat, perhatian, dan dukungan dalam berbagai kondisi. 

7. Penulis turut mengucapkan terima kasih kepada seseorang yang telah 

meluangkan waktunya kepada penulis serta yang telah memberikan motivasi, 

pengertian, serta dukungan emosional selama proses penyusunan skripsi ini.  

8. Selain itu, penulis juga mengucapkan terima kasih kepada Siti Nur Azizah 

yang telah menemani penulis baik suka maupun duka dan terima kasih 

kepada teman-teman penulis yaitu, Yenita Emilia Siyam, Dhita Septiana, dan 

Indriya Sari yang telah memberikan bantuan, kebersamaan, serta dorongan 

semangat kepada penulis selama masa perkuliahan hingga penyusunan skripsi 

ini. 

9. Akhir kata, penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang 

telah memberikan dukungan, bantuan, dan kontribusi, baik secara langsung 

maupun tidak langsung, dalam proses penyelesaian skripsi ini. 

 

 

 

 

 

 



 

 

 iv 

Semoga Allah membalas semua kebaikan-kebaikan yang pernah penulis 

dapatkan dari kalian semua, jazakumullah khairan katsiran, aamiin. 

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

 

 

 

Pekanbaru, 15 Desember 2025 

 

 

 

Ade Nurul Handayani 

NIM. 12230325317 



 

 

 v 

DAFTAR ISI 

MOTTO  ..................................................................................................  i 

KATA PENGANTAR ...............................................................................  ii 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  v 

DAFTAR TABEL .....................................................................................  vii 

DAFTAR LAMPIRAN .............................................................................  viii 

DAFTAR GAMBAR .................................................................................  ix 

PEDOMAN LITERASI ............................................................................  x 

ABSTRAK .................................................................................................  xiii 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................  1 

A. Latar Belakang ..........................................................................  1 

B. Penegasan Istilah ......................................................................  4 

C. Identifikasi Masalah .................................................................  5 

D. Batasan Masalah .......................................................................  5 

E. Rumusan Masalah ....................................................................  5 

F. Tujuan Penelitian ......................................................................  6 

G. Manfaat Penelitian ...................................................................  6 

H. Sistematika Penulisan ..............................................................  6 

BAB II KERANGKA TEORITIS ......................................................  8 

A. Landasan Teori .........................................................................  8 

B. Kajian Relevan..........................................................................  39 

BAB III METODE PENELITIAN ......................................................  42 

A. Jenis Penelitian .........................................................................  42 

B. Waktu dan Lokasi Penelitian ..................................................  42 

C. Objek dan Subjek .....................................................................  42 

D. Sumber Data ..............................................................................  43 

E. Responden dan Informan Penelitian ......................................  43 

F. Teknik Pengumpulan Data ......................................................  44 

G. Teknik Analisis Data ...............................................................  44 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ....................  45 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian ......................................  45 



 

 

 vi 

B. Profil Komunitas Hindu dan Kristen .....................................  51 

C. Perilaku Keagamaan Komunitas Hindu dan Kristen ...........  53 

D. Analisa .......................................................................................  71 

BAB V PENUTUP ...............................................................................  74 

A. Kesimpulan ...............................................................................  74 

B. Saran...........................................................................................  75 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  76 

 

 
 

 

  



 

 

 vii 

DAFTAR TABEL 

 

Table 1 Narasumber ...............................................................................................44 

Table 2 Fasilitas Umum .........................................................................................48 

Table 3 Penganut Agama Di Desa Bagan Manuggal .............................................50 

Table 4 Rumah Ibadah ...........................................................................................51 

 

 

  



 

 

 viii 

DAFTAR LAMPIRAN 

 

Lampiran  1 Pedoman Wawancara Penelitian ............................................  79 

Lampiran  2 Dokumen Penelitian ...............................................................  81 

Lampiran  3 Gambar Ritual Keagamaan Komunitas Hindu .......................  83 

Lampiran  4 GamnarRitual Keagamman Komunitas Kristen .....................  85 

Lampiran  5 Partisipasi Antar Komunitas ...................................................  87 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 ix 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 1  Wawancara Dengan Ibu Nilu Sriniti .................................................  81 

Gambar 2  Wawancara dengan Bapak Guntur ....................................................  81 

Gambar 3  Wawancara dengan Ibu Debora .........................................................  81 

Gambar 4  Wawancara dengan Ibu Tina Rona ....................................................  81 

Gambar 5  Wawancara dengan Ibu Made Sri ......................................................  82 

Gambar 6  Wawancara dengan Saudara Gunawan .............................................  82 

Gambar 7  Wawancara dengan Saudara Daniel ..................................................  82 

Ganbar 8  Wawawncara Deangan Bapak Ditia ..................................................  82 

Gambar 9  Sanggah Pura Keluarga .....................................................................  83 

Gambar 10  Galungan ...........................................................................................  83 

Gambar 11  Odalan ...............................................................................................  83 

Gambar 12  Tilem .................................................................................................  84 

Gambar 13  Purmnama ..........................................................................................  84 

Gambar 14  Saraswati ...........................................................................................  84 

Gambar 15  Ngaben...............................................................................................  84 

Gambar 16  Ibadah Minggu ..................................................................................  85 

Gambar 17  Natal ..................................................................................................  85 

Gambar 18  Paskah ................................................................................................  85 

Gambar 19  Sekolah Minggu ................................................................................  86 

Gambar 20 Kematian Umat Kristen ............................................................  86 

Gambar 21  Gotong Royong .................................................................................  87 

Gambar 22  Kerja Bakti ........................................................................................  87 

Gambar 23  Lomba 17 Agustus .............................................................................  87 

Gambar 24  Kumpulan Antar Wanga Desa ...........................................................  87 

 

 

  



 

 

 x 

PEDOMAN LITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas surat 

keputusan bersama (SKB) Menteri Agama, Menteri Pendidikan, dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No. 158/1987 dan 543.b/U/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A 

Guide To Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak Dilambangkan Tidak dilambangkan ا

  Ba B Be ب

  Ta T Te ت

 Tsa s Es (dengan titik diatas) ث

  Jim J Je ج

 Ha h Ha (dengan titik di ح

bawah) 

 Kha Kh Ka dan ha خ

 Dal D De د

 Zal Z Zet (dengan titik diatas) ذ

  Ra R Er ر

  Zai Z Zet ز

  Sin S Es س

 Syin Sy Es dan ye ش

 sad s Es (dengan titik di ص

bawah) 

 dad d De (dengan titik ض

dibawah) 

 Ta t Te (dengan titik ط

dibawah) 

 Za z Zet (dengan titik di ظ



 

 

 xi 

Huruf 

Arab 

Nama Huruf Latin Nama 

bawah) 

 Ain ‗ Koma terbalik (diatas)‗ ع

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ‗ Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

B. Vokal 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dhommah dengan ―u‖ sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = A misalnya قل menjadi qala 

Vokal (i) panjang = I misalnya قيل menjadi qila 

Vokal (u) panjang = U misalnya دون menjadi duna 

Khusus untuk bacaan ya" nisbat, maka tidak boleh diganti dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya "  nisbat 

diakhiranya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu, dan ya" setelah fathah 

ditulis dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

 Diftong (aw) =  و misalnya قول menjadi qawlun 

 Diftong (ay) =   ي misalnya خير menjadi khayrun 

 

 



 

 

 xii 

C. Kata Sandang dan Lafadh Al Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak diawal awal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh al-jalalah 

yang berada di tengah-tengah kalimat yang di sandarkan (idhafah) 

maka dihilangkan. Perhatikan contoh contoh berikut ini: 

a. Al-Imam al-bukhariy mengatakan... 

b. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 



 

 

 xiii 

ABSTRAK 

 

Ade Nurul Handayani (2025):  Perilaku Keagamaan dan Interaksi Sosial 

Komunitas Hindu dan Kristen di Desa 

Bagan Manunggal, Kec. Bagan Sinembah, 

Kab. Rokan Hilir. 

 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam dinamika 

perilaku keagamaan serta pola interaksi sosial antara komunitas Hindu dan 

Kristen yang hidup berdampingan di Desa Bagan Manunggal. Dengan 

menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif, studi ini menyoroti bagaimana 

praktik internal keagamaan kedua komunitas tersebut memengaruhi konstruksi 

kerukunan eksternal di tingkat desa. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

keberhasilan menjaga kerukunan di Bagan Manunggal berakar pada internalisasi 

nilai-nilai luhur agama, di mana pelaksanaan ritual keagamaan yang khusyuk dan 

penghayatan spiritual yang mendalam tidak hanya terbatas pada hubungan vertikal 

dengan Tuhan, namun secara signifikan membentuk dan mendorong sikap sosial 

yang ditandai oleh toleransi, saling menghormati, dan partisipasi aktif dalam 

kegiatan sosial lintas agama. Dengan demikian, ditemukan adanya korelasi positif 

antara komitmen beragama yang kuat dan terwujudnya masyarakat yang 

manunggal, damai, dan harmonis meskipun berada dalam keragaman teologis. 

 

Kata Kunci:  Ritual, Penghayatan Spiritual, Sikap Sosial, Interaksi Sosial, 

Komunitas Hindu-Kristen. 

 

  



 

 

 xiv 

ABSTRACT 

  

Ade Nurul Handayani (2025):  Religious Behavior and Social Interaction of 

the Hindu and Christian Communities in 

Bagan Manunggal Village, Bagan Sinembah 

Subdistrict, Rokan Hilir District. 

 

This study aims to analyze in depth the dynamics of religious behavior and 

patterns of social interaction between Hindu and Christian communities living 

side by side in Bagan Manunggal Village. Using a qualitative-descriptive 

approach, this study highlights how the internal religious practices of both 

communities influence the construction of external harmony at the village level. 

The results show that the success in maintaining harmony in Bagan Manunggal is 

rooted in the internalization of noble religious values, where the solemn 

performance of religious rituals and deep spiritual appreciation are not only 

limited to vertical relationships with God, but also significantly shape and 

encourage social attitudes characterized by tolerance, mutual respect, and active 

participation in interfaith social activities. Thus, a positive correlation was found 

between strong religious commitment and the realization of a united, peaceful, 

and harmonious society despite theological diversity. 

 

Keywords:  Ritual, Spiritual Appreciation, Social Attitude, Social Interaction, 

Hindu-Christian Community. 



 

 

 xv 

 ملخص
 

السلوك الديني والتفاعل الاجتماعي للمجتمعات الهندوسية   :٠٢٠٢أدي نورول هانداياني 
يحية في قرية باغان مانونغال، منطقة باغان سينمباه والمس

 .الفرعية، مقاطعة روكان هيلير
تهدف هذه الدراسة إلى تحليل عميق لديناميات السلوك الديني وأنماط التفاعل الاجتماعي 

 .بين المجتمعات الهندوسية والمسيحية التي تعيش جنبًا إلى جنب في قرية باغان مانونغال
فية نوعية، تسلط هذه الدراسة الضوء على كيفية تأثير الممارسات الدينية باستخدام نهج وص

تظهر النتائج أن  .الداخلية لكلا المجتمعين على بناء الانسجام الخارجي على مستوى القرية
النجاح في الحفاظ على الانسجام في باغان مانونغال يرجع إلى استيعاب القيم الدينية 

ء الطقوس الدينية الجليلة والتقدير الروحي العميق على العلاقات النبيلة، حيث لا يقتصر أدا
الرأسية مع الله فحسب، بل يشكلان أيضًا ويشجعان بشكل كبير المواقف الاجتماعية التي 

 .تتميز بالتسامح والاحترام المتبادل والمشاركة النشطة في الأنشطة الاجتماعية بين الأديان
إيجابية بين الالتزام الديني القوي وتحقيق مجتمع متحد  وبالتالي، تم العثور على علاقة

 .وسلمي ومتناغم على الرغم من التنوع اللاهوتي
 

الطقوس، التقدير الروحي، المواقف الاجتماعية، التفاعل الاجتماعي،  :الكلمات المفتاحية
 .المسيحي-المجتمع الهندوسي

 

 



 

1 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Indonesia dikenal sebagai negara kepulauan yang kaya akan keragaman, 

baik dari segi etnis, budaya, maupun agama. Lima agama besar Islam, Kristen, 

Katolik, Hindu, dan Buddha hidup berdampingan dalam struktur sosial yang 

kompleks dan dinamis. Keragaman ini merupakan kekayaan bangsa yang tak 

ternilai, namun sekaligus menjadi tantangan dalam membangun kehidupan 

masyarakat yang harmonis, adil, dan damai. Dalam konteks kemajemukan 

tersebut, desa menjadi satuan sosial yang penting untuk diamati karena di tingkat 

inilah interaksi antarumat beragama terjadi secara langsung dan nyata dalam 

kehidupan sehari-hari
1
. 

Di salah satu wilayah di Kabupaten Rokan Hilir, terdapat komunitas 

Hindu dan Kristen yang hidup berdampingan dalam satu ruang sosial. Keberadaan 

dua komunitas keagamaan yang berbeda dalam satu wilayah geografis 

menciptakan dinamika sosial yang menarik, di mana praktik toleransi, kerja sama, 

dan penerimaan terhadap perbedaan menjadi bagian dari kehidupan bersama. 

Dalam konteks ini, penting untuk mengkaji bagaimana perilaku keagamaan dan 

pola hubungan sosial terbentuk di antara dua komunitas tersebut apakah 

berlangsung harmonis dan saling mendukung, atau justru terdapat batas-batas 

sosial yang membatasi interaksi mereka. 

Fenomena keseharian masyarakat di wilayah tersebut memperlihatkan 

adanya hubungan sosial yang cukup erat di luar kegiatan keagamaan. Warga dari 

kedua komunitas sering terlibat dalam kegiatan gotong royong, menjaga 

kebersihan lingkungan, menghadiri acara kemasyarakatan seperti pernikahan dan 

kematian, serta bekerja sama dalam kegiatan pemuda. Interaksi semacam ini 

menunjukkan bahwa hubungan antarumat beragama tidak semata didasarkan pada 

toleransi formal, melainkan tumbuh dari kesadaran sosial dan rasa memiliki 

                                                      
1
 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII, (Jakarta: Kencana, 2013), hal. 21 



 

 

 

2 

terhadap lingkungan yang sama. Nilai-nilai kebersamaan dan tanggung jawab 

sosial menjadi dasar penting bagi terwujudnya harmoni di tengah perbedaan 

keyakinan
2
.  

Selain itu, penggunaan ruang sosial bersama juga menjadi penanda penting 

dari relasi yang inklusif. Balai desa, misalnya, sering digunakan untuk kegiatan 

masyarakat tanpa membedakan latar belakang agama, baik untuk rapat, kegiatan 

pemuda, maupun pertemuan warga. Kesepakatan informal antar tokoh agama 

untuk mengatur waktu kegiatan ibadah agar tidak saling mengganggu 

menunjukkan adanya komunikasi yang sehat dan kesadaran kolektif untuk 

menjaga ketenangan bersama. Fenomena ini mencerminkan kedewasaan 

masyarakat dalam mengelola perbedaan keyakinan melalui nilai saling 

menghormati dan keterbukaan
3
.  

Dalam pandangan Clifford Geertz, agama dipahami sebagai sistem simbol 

yang menciptakan makna dan mengarahkan tindakan sosial manusia
4
. Praktik 

keagamaan tidak hanya berupa ibadah ritual, tetapi juga mencakup nilai-nilai 

sosial yang termanifestasi dalam interaksi sehari-hari. 

Sedangkan menurut Emile Durkheim, agama berfungsi sebagai perekat 

sosial yang memperkuat solidaritas dalam masyarakat
5
. Pandangan ini tampak 

relevan dengan kehidupan masyarakat di wilayah penelitian, di mana simbol dan 

praktik keagamaan tidak hanya menegaskan identitas kelompok, tetapi juga 

menjadi sarana komunikasi sosial yang mempererat hubungan antarumat 

beragama
6
. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan antropologi agama untuk 

memahami agama sebagai bagian dari kebudayaan yang membentuk makna sosial 

dan relasi kemasyarakatan. Pendekatan ini memungkinkan peneliti melihat agama 

                                                      
2
 Yuliarti, & Sudirman. Nilai-nilai Gotong Royong sebagai Media Integrasi Sosial Lintas 

Agama. Jurnal Harmoni Sosial, 2022. 13(1), 112–124. 
3
 Sujaya, I. Nyoman. Interaksi Sosial Umat Hindu dan Kristen di Nusa Tenggara Timur. 

Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya,2007. 7(1), 45–58. 
4
 Clifford Geerdz, Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam Kebudayaan Jawa, 

terj.Aswab Mahasin (Jakarta: Pustaka Jaya, 1983), hal. 14. 
5
 Durkheim. E. Bentuk-bentuk Dasar Kehidupan Keagamaan. Terj. Hadyana 

Pudjaatmaka (Jakarta : Pustaka Pelajar). 
6
 Weller, R.L. Etnografi dan Budaya Masyarakat, terj. F. Sumartana. (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar). 



 

 

 

3 

bukan sekadar sistem kepercayaan, tetapi sebagai praktik hidup yang dijalankan, 

dinegosiasikan, dan dimaknai dalam interaksi sosial. Selain itu, teori 

interaksionisme simbolik dari Herbert Blumer digunakan untuk menjelaskan 

bagaimana makna sosial dan simbol-simbol keagamaan dibentuk melalui interaksi 

sehari-hari antar individu dan kelompok
7
. Misalnya, ketika komunitas berbeda 

agama menyesuaikan waktu kegiatan sosial atau saling menghormati kebiasaan 

ibadah satu sama lain, tindakan tersebut menunjukkan adanya proses penafsiran 

simbolik terhadap nilai-nilai toleransi dan kebersamaan. 

Kehadiran dua komunitas agama dalam satu ruang sosial juga 

mencerminkan nilai pluralisme agama sebagaimana dikemukakan oleh John Hick, 

bahwa pluralisme bukan hanya keberadaan banyak agama, melainkan kesediaan 

untuk membangun dialog dan menghargai kebenaran spiritual dari masing-masing 

keyakinan
8
. Di tingkat lokal, pluralisme tercermin dari kesediaan dua komunitas 

untuk tidak hanya hidup berdampingan, tetapi juga saling bekerja sama dan 

membangun ruang sosial yang setara serta inklusif. 

Hasil observasi awal menunjukkan bahwa pemukiman kedua komunitas 

tersebut tidak sepenuhnya terpisah, melainkan bercampur dan saling berdekatan. 

Mereka menjalin hubungan sosial yang erat melalui kegiatan gotong royong, 

pertemuan masyarakat, dan acara sosial seperti pernikahan atau upacara kematian. 

Faktor kekerabatan dan sejarah migrasi lebih berpengaruh terhadap pola tempat 

tinggal dibandingkan eksklusivitas agama. Hal ini menunjukkan bahwa hubungan 

antarumat beragama di wilayah tersebut dibangun di atas dasar sosial dan budaya 

yang kuat.  

Dalam praktik keagamaan, kedua komunitas tetap menjalankan ritualnya 

masing-masing dengan taat. Komunitas Hindu melaksanakan upacara seperti 

Galungan dan Kuningan dengan penuh penghormatan terhadap waktu dan tempat 

ibadah, sedangkan komunitas Kristen rutin mengikuti kebaktian mingguan, Natal, 

dan Paskah. Meskipun berbeda dalam sistem keyakinan dan simbol, keduanya 

menampilkan sikap saling menghormati dan tidak pernah mengganggu jalannya 

ibadah satu sama lain. 
                                                      

7
 Blumer, H. Interaksionisme Simbolik : Perspektif dan Metode, terj. S. Wibowo 

(Jakarta:Raja Wali Press, 2009). 
8
 Hick, J. Filsafat Agama, terj. Asep Hikmat. (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2005). 



 

 

 

4 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk memahami 

bagaimana perilaku keagamaan dan pola kehidupan dua komunitas berbeda agama 

tersebut terbentuk dalam kerangka interaksi sosial yang kompleks. Kajian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan studi agama 

dan kebudayaan, khususnya dalam memahami bagaimana nilai-nilai toleransi, 

pluralisme, dan solidaritas sosial diwujudkan dalam kehidupan masyarakat 

majemuk. Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya menggambarkan harmoni 

antarumat beragama di tingkat lokal, tetapi juga memberikan cerminan bagi upaya 

memperkuat kerukunan di Indonesia secara lebih luas. 

 

B. Penegasan Istilah 

Dalam sebuah penelitian, terutama yang berkaitan dengan kajian sosial 

keagamaan, menggunakan istilah yang jelas. Penegasan istilah berikut disusun 

untuk memberikan batasan makna agar pembahasan penelitian ini berada dalam 

kerangka konsep yang sama dan tidak menimbulkan perbedaan pemahaman. 

1. Perilaku keagamaan, seluruh bentuk tindakan keagamaan yang dilakukan 

individu atau kelompok baik ritual, penghayatan spiritual, maupun sikap 

sosial yang bersumber dari ajaran agama. pemaknaan ini mengacu pada 

dimensi religiusitas seperti keyakinan, pengetahuan, dan konsekuensi 

moral. 

2. Interaksi sosial adalah hubungan timbal balik yang terjalin antara individu 

atau kelompok masyarakat yang saling memengaruhi dalam kehidupan 

sosial, seperti kerja sama, komunikasi, dan sikap saling menghormati 

antara komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan Sinembah. 

3. Komunitas Hindu, merupakan kelompok pemeluk agama Hindu yang ada 

di Desa Bagan Sinembah dengan praktik keagamaan yang banyak 

dipengaruhi tradisi Bali seperti sembahyang harian, Galungan, Kuningan, 

Purnama, Tilem, serta upacara adat keluarga. 

4. Komunitas Kristen, yang dimaksud Kristen adalah Kristen denominasi 

Katolik dan Protestan. Warga desa yang memeluk agama Kristen (baik 

Katolik maupun Protestan), umumnya dari etnis Batak, yang menjalankan 



 

 

 

5 

ibadah Minggu, kebaktian keluarga, sekolah Minggu, serta perayaan Natal 

dan Paskah sebagai bagian dari kehidupan spiritual dan sosial. 

 

C. Identifikasi Masalah 

Pada pembahasan ini, penulis mengidentifikasi beberapa masalah yang 

terdapat dalam kajian tersebut. 

1. Perilaku keagamaan komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal. 

2. Interaksi komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan Manunggal. 

3. Potensi konflik dan hubungan sosial Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal. 

4. Pola interaksi tiga dimensi: Hindu, Kristen, dan Muslim di Desa Bagan 

Manunggal. 

 

D. Batasan Masalah 

Setelah menjelaskan secara singkat pada latar belakang, maka yang 

menjadi fokus pembahasan penulis dalam penelitian ini adalah disesuaikan 

dengan judul penelitian ini yaitu Perilaku Keagamaan dan Interaksi Komunitas 

Hindu dan Kristen di Desa Bagan Manunggal, Kec. Bagan Sinembah, Kab. Rokan 

Hilir. Maka penulis akan menjelaskan tentang perilaku keagamaan komunitas 

Hindu dan Kristen di Desa Bagan Manunggal serta permasalahan tentang interaksi 

komunitas Hindu dan Kristen di desa tersebut. 

 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian pada latar belakang, maka rumusan masalah dalam 

penelitian ini adalah sebagai berikut. 

1. Bagaimana perilaku keagamaan komunitas Hindu dan Kristen di Desa 

Bagan Manunggal? 

2. Bagaimana interaksi sosial komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal? 



 

 

 

6 

F. Tujuan Penelitian 

Penelitian dilakukan dengan tujuan untuk mengetahui dan menjawab 

permasalahan diatas yaitu sebagai berikut. 

1. Untuk mengetahui bagaiamana perilaku keagamaan komunitas Hindu dan 

Kristen di Desa Bagan Manunggal. 

2. Untuk mengetahui bagaimana interaksi sosial komunitas Hindu dan 

Kristen di Desa Bagan Manunggal. 

 

G. Manfaat Penelitian 

1. Secara Teoritis, hasil penelitian ini dapat menambah wawasan dan 

memperkaya kajian tentang perilaku keagamaan serta pola hubungan 

sosial antarumat beragama, khususnya dalam konteks masyarakat 

majemuk. 

2. Secara Praktis, penelitian ini dapat menjadi bahan rujukan bagi masyarakat 

dan pihak terkait dalam membangun serta mempertahankan kerukunan 

antarumat beragama di lingkungan sosial yang beragam. 

 

H.  Sistematika Penulisan 

Skripsi ini disusun dalam lima bab yang saling berkaitan dan sistematis. 

BAB I PENDAHULUAN, merupakan latar belakang penelitian, penegasan istilah, 

identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, serta 

manfaat penelitian. Bab ini menjadi dasar konseptual yang mengarahkan 

keseluruhan penelitian. 

BAB II KERANGKA TEORITIS, membahas kerangka teoritis yang menjadi 

landasan analisis penelitian. Pembahasan dalam bab ini mencakup konsep 

perilaku keagamaan, faktor-faktor yang memengaruhi perilaku keagamaan, bentuk 

dan dimensi keagamaan, konsep kehidupan sosial, hubungan antara agama dan 

pola interaksi sosial, teori interaksionisme simbolik, serta kajian relevan sebagai 

perbandingan dengan penelitian terdahulu. 

BAB III METODE PENELITIAN, menjelaskan metode penelitian yang 

digunakan, meliputi jenis penelitian, waktu dan lokasi penelitian, objek dan subjek 



 

 

 

7 

penelitian, sumber data, responden dan informan, teknik pengumpulan data, serta 

teknik analisis data. Bab ini menggambarkan secara sistematis proses pelaksanaan 

penelitian. 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN, meliputi gambaran umum lokasi 

penelitian, profil komunitas Hindu dan Kristen, perilaku keagamaan komunitas 

Hindu dan Kristen, serta analisis interaksi sosial antar komunitas. Bab ini 

merupakan inti dari penelitian karena menyajikan temuan lapangan dan 

pembahasannya berdasarkan kerangka teori yang digunakan. 

BAB V PENUTUP, memuat kesimpulan sebagai rangkuman hasil penelitian 

sesuai dengan rumusan masalah serta saran yang diajukan sebagai rekomendasi 

akademik dan praktis. 



 

8 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Perilaku Keagamaan 

Dalam penelitian ini, perilaku keagamaan dipahami sebagai 

berbagai bentuk sikap, tindakan, dan praktik keagamaan yang dijalankan 

oleh individu maupun kelompok dalam kehidupan sehari-hari. Perilaku 

tersebut mencakup aktivitas yang bersifat ritual maupun sosial, serta 

berlandaskan pada ajaran dan nilai-nilai agama yang dianut. Perilaku 

keagamaan tidak hanya tercermin dalam pelaksanaan ibadah formal, tetapi 

juga terlihat dalam sikap moral, nilai toleransi, dan cara individu 

membangun hubungan sosial di tengah masyarakat. 

Secara etimologis, istilah perilaku keagamaan terdiri dari dua kata, 

yaitu perilaku dan keagamaan. kata perilaku diartikan sebagai segala 

bentuk tindakan dan respon individu terhadap stimulus yang datang dari 

luar dirinya, baik dalam bentuk tindakan nyata maupun dalam bentuk 

kecendrungan batiniah
9
. Sedangkan kata keagamaan berasal dari kata 

―agama‖, yang dalam konteks ilmiah berarti sistem keyakinan dan praktik 

yang menghubungkan manusia dengan realitas transendental
10

. Perilaku 

keagamaan dapat dipahami sebagai segala bentuk tindakan manusia yang 

bersumber dari nilai-niai, ajaran, dan keyakinan agama yang dianutnya. 

Perilaku keagamaan adalah ekspresi nyata dari keyakinan dan ajaran 

agama yang dianut oleh individu atau kelompok dalam kehidupan sehari-

hari. 

Gordon Allport menjelaskan bahwa perilaku keagamaan 

merupakan bentuk ekspresi dari kebutuhan manusia terhadap makna dan 

                                                      
9
 Bimo Walgito, Psikolog Sosial:Suatu Pengantar (Yogyakarta: Andi Offset, 2010), hal. 

45. 
10

 Sadat Ismail, M. Agama-Agama Dunia: Agama, Dimensi, Analisis dan Perbandingani, 

(Yogyakarta: IRCISoD, 2003), hal 22. 



 

 

 

9 

keteraturan hidup
11

. Ia membedakan antara religiusitas intrinsik, yaitu 

perilaku keagamaan yang tumbuh dari keyakinan yang tulus dan kesadaran 

pribadi, dan religiusitas ekstrinsik, yaitu perilaku yang lebih bersifat 

instrumental untuk mencapai tujuan sosial atau keuntungan pribadi
12

. 

Menurut Allport, kedalaman makna religius seseorang dapat terlihat dari 

konsistensi antara keyakinan dan tindakan sehari-harinya. Dalam konteks 

ini, perilaku keagamaan tidak hanya sebatas menjalankan ibadah ritual, 

tetapi juga tercermin dalam sikap sosial, moral, dan cara individu 

berhubungan dengan orang lain. 

Sementara itu, Charles Glock dan Rodney Stark membagi perilaku 

keagamaan ke dalam lima dimensi, yaitu dimensi keyakinan (ideological 

dimension), praktik keagamaan (ritualistic dimension), pengalaman 

religius (experiential dimension), pengetahuan keagamaan (intellectual 

dimension), dan konsekuensi keagamaan (consequential dimension)
13. 

Dimensi-dimensi ini menunjukkan bahwa perilaku keagamaan bersifat 

kompleks dan tidak dapat dipahami hanya dari satu aspek saja. Seseorang 

bisa saja aktif dalam praktik ritual, namun belum tentu memiliki 

pengalaman spiritual yang mendalam, dan sebaliknya. Pemahaman ini 

penting untuk melihat keberagaman bentuk perilaku beragama di 

masyarakat, termasuk dalam konteks hubungan antarumat beragama. 

Menurut Clifford Geertz, agama merupakan sistem simbol yang 

berfungsi untuk membentuk makna dan mengarahkan tindakan manusia 

dalam kehidupan sosial
14

. Artinya, setiap tindakan keagamaan memiliki 

makna simbolik yang menjadi panduan moral dan sosial bagi 

penganutnya. Melalui simbol-simbol itu, individu mengekspresikan 

keyakinannya sekaligus membangun jembatan sosial dengan orang lain. 

                                                      
11

 Gordon W. Allport, The Individual and His Religion: A Psychological Interpretation 

(New York: Macmillan, 1950), hlm. 123. 
12

 Ibid., hlm. 125. 
13

 Charles Y. Glock dan Rodney Stark, Religion and Society in Tension (Chicago: Rand 

McNally, 1965), hlm. 20–23. 

 
14

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), hlm. 

89. 



 

 

 

10 

Pemikiran Geertz ini membantu memahami bahwa perilaku keagamaan 

tidak berdiri sendiri, tetapi terikat pada kebudayaan tempat agama itu 

hidup dan dijalankan. 

Dalam pandangan Émile Durkheim, perilaku keagamaan memiliki 

fungsi sosial yang penting, yaitu memperkuat solidaritas dan keteraturan 

dalam masyarakat
15

. Ritual keagamaan menurutnya bukan hanya bentuk 

pemujaan kepada yang suci, tetapi juga sarana memperkuat hubungan 

antaranggota komunitas. Dari sudut pandang ini, perilaku keagamaan 

tidak sekadar refleksi hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga 

hubungan antar manusia dalam membangun kebersamaan sosial. 

Sebagai peneliti, saya memandang bahwa perilaku keagamaan 

tidak hanya harus dilihat sebagai bentuk kepatuhan terhadap ajaran agama, 

tetapi juga sebagai ekspresi nilai-nilai kemanusiaan yang hidup dalam diri 

seseorang. Dalam konteks masyarakat majemuk, perilaku keagamaan yang 

sehat seharusnya melahirkan sikap keterbukaan dan penghargaan terhadap 

keberagaman, bukan justru menumbuhkan batas atau jarak antarumat. 

Oleh karena itu, mengamati perilaku keagamaan tidak cukup hanya 

melalui praktik ibadah formal, tetapi juga dari bagaimana individu 

memaknai perbedaan dan berinteraksi dengan orang yang berbeda 

keyakinanDengan demikian, perilaku keagamaan yang dimaksud dalam 

penelitian ini merujuk pada praktik keagamaan yang dijalankan oleh 

komunitas Hindu dan komunitas Kristen yang meliputi Kristen denominasi 

Katolik dan Protestan di Desa Bagan Sinembah, sebagaimana tampak 

dalam aktivitas keagamaan, pola kehidupan, dan relasi sosial dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

2. Interaksi Sosial 

Secara etimologis, istilah interaksi berasal dari bahasa Inggris 

interaction yang berarti hubungan timbal balik atau saling memengaruhi, 

sedangkan kata sosial berkaitan dengan kehidupan bersama dalam 

                                                      
15

 Émile Durkheim, The Elementary Forms of the Religious Life (New York: Free Press, 

1995), hlm. 374. 



 

 

 

11 

masyarakat. Dengan demikian, secara bahasa, interaksi sosial dapat 

dipahami sebagai hubungan timbal balik yang terjadi dalam kehidupan 

bersama antarindividu maupun antarkelompok
16

. 

Secara terminologis, interaksi sosial merupakan proses hubungan 

yang berlangsung antara dua pihak atau lebih, baik individu dengan 

individu, individu dengan kelompok, maupun kelompok dengan 

kelompok, yang di dalamnya terjadi komunikasi, pengaruh, dan respons 

satu sama lain. Proses ini tidak hanya bersifat fisik atau lahiriah, tetapi 

juga mencakup dimensi psikologis dan simbolik seperti sikap, makna, 

nilai, dan persepsi yang membentuk pola hubungan sosial. Melalui 

interaksi sosial, manusia membangun pemahaman bersama, menyesuaikan 

diri terhadap lingkungan, serta menciptakan keteraturan dalam kehidupan 

bermasyarakat
17

. 

Interaksi sosial menjadi dasar terbentuknya kehidupan sosial 

karena di dalamnya tercermin proses kerja sama, penyesuaian, 

komunikasi, serta pengendalian sosial. Tanpa adanya interaksi, individu 

akan terlepas dari struktur sosial dan tidak mampu menjalankan perannya 

sebagai bagian dari masyarakat. Oleh sebab itu, interaksi sosial tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana pemenuhan kebutuhan individu, tetapi juga 

sebagai mekanisme utama pembentukan norma, nilai, dan sistem 

kehidupan bersama
18

. Dalam konteks kehidupan masyarakat majemuk, 

interaksi sosial memiliki peran penting dalam membangun hubungan yang 

harmonis di tengah perbedaan latar belakang agama, budaya, dan 

kepentingan. Melalui proses interaksi yang sehat, masyarakat belajar 

mengelola perbedaan, menumbuhkan sikap saling menghormati, serta 

membangun kerja sama demi terciptanya ketertiban dan keharmonisan 

sosial. 

 

                                                      
16

 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 55. 
17

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2015), hlm. 102. 
18

 Selo Soemardjan dan Soelaeman Soemardi, Setangkai Bunga Sosiologi (Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia, 1981), hlm. 34. 



 

 

 

12 

Setelah memahami pengertian interaksi sosial secara etimologis 

dan terminologis, dapat ditegaskan bahwa interaksi sosial tidak hanya 

berhenti pada aktivitas hubungan timbal balik semata, tetapi merupakan 

proses yang membentuk struktur dan dinamika kehidupan bersama. 

Interaksi sosial menjadi ruang di mana individu belajar mengenali peran, 

menyesuaikan sikap, serta membangun pola hubungan yang stabil dalam 

masyarakat. Melalui proses ini, kehidupan sosial tidak berlangsung secara 

acak, melainkan berkembang mengikuti aturan, nilai, dan kesepakatan 

bersama yang lahir dari pengalaman interaksi yang berulang
19

. 

Interaksi sosial juga menjadi sarana utama terbentuknya solidaritas 

sosial. Ketika individu dan kelompok saling berhubungan, muncul 

kesadaran kolektif mengenai pentingnya kerja sama, saling percaya, dan 

tanggung jawab sosial. Kesadaran inilah yang mendorong terciptanya 

keteraturan sosial dan memperkuat kohesi dalam masyarakat. Dengan 

demikian, interaksi sosial berfungsi sebagai fondasi terbentuknya jaringan 

sosial yang memungkinkan masyarakat bertahan dan berkembang. 

Dalam kehidupan masyarakat yang majemuk, interaksi sosial 

memiliki peran yang lebih kompleks. Perbedaan latar belakang agama, 

budaya, dan kepentingan menjadikan interaksi tidak hanya sebagai proses 

komunikasi, tetapi juga sebagai ruang negosiasi makna dan penyesuaian 

sosial
20

. Melalui interaksi yang berlangsung secara terus-menerus, 

masyarakat belajar mengelola perbedaan, membangun sikap toleransi, 

serta menciptakan keseimbangan antara kepentingan individu dan 

kepentingan bersama. 

Interaksi sosial yang berlangsung secara sehat akan melahirkan 

hubungan sosial yang bersifat inklusif dan harmonis. Sebaliknya, interaksi 

yang tidak terkelola dengan baik berpotensi menimbulkan 

kesalahpahaman, konflik, dan jarak sosial. Oleh karena itu, kualitas 

interaksi sosial menjadi faktor penting dalam menentukan stabilitas dan 

                                                      
19

 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 87. 
20

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2015), hlm. 112. 



 

 

 

13 

keharmonisan kehidupan masyarakat. Dalam konteks penelitian ini, 

interaksi sosial dipahami sebagai proses yang membentuk hubungan antara 

komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan Manunggal, baik dalam 

kegiatan keagamaan, sosial, maupun kehidupan sehari-hari. Proses 

interaksi tersebut menjadi dasar terbentuknya pola hubungan yang 

mencerminkan sikap saling menghormati, kerja sama, dan toleransi di 

tengah perbedaan keyakinan. 

3. Faktor-Faktor Yang Mempengaruhi Perilaku Keagamaan 

Perilaku keagamaan tidak dapat dilepaskan dari konteks kehidupan 

sosial dan kebudayaan tempat seseorang hidup. Setiap individu 

menampilkan bentuk perilaku keagamaan yang berbeda-beda sesuai 

dengan pengalaman, pengetahuan, dan lingkungan yang membentuk 

dirinya. Dalam pandangan sosiologi agama, perilaku beragama merupakan 

hasil dari proses internalisasi nilai-nilai spiritual yang dibentuk oleh sistem 

sosial dan budaya disekitarnya
21

. Artinya, seseorang tidak hanya 

menjalankan ajaran agamanya karena tuntutan keyakinan pribadi, tetapi 

juga karena pengaruh interaksi sosial yang membentuk pola berpikir dan 

bertindak keagamaan. 

Perilaku keagamaan juga berkembang melalui proses pembelajaran 

dan penyesuaian terhadap lingkungan. Dalam tahap ini , agama berfungsi 

sebagai pedoman moral yang menuntun manusia dalam berinteraksi 

dengan Tuhan dan sesamanya
22

. Namun, tingkat pemahaman seseorang 

terhadap ajaran agama sangat beragam, ada yang bersifat dogmatis, ada 

yang bersifat reflektif. Perbedaan tingkat pemahaman ini menjadikan 

ekspresi keberagaman di masyarakat tidak seragam, tetapi tetap berakar 

pada nilai-nilai universal seperti kasih sayang, keadilan, dan kemanusiaan. 

Selain itu, perilaku keagamaan juga mencerminkan dimensi 

psikologis individu. Aspek kepribadian, kebutuhan akan makna hidup, dan 

pengalaman religius seseorang turut menentukan cara ia memaknai ajaran 
                                                      

21
 Emile Durkheim. Bentuk Dasar Kehidupan Religius, terj. Inyiak Ridwan Muzir 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hal. 87. 
22

 Jalaluddin Rahmat, Psikologi Agama, (Jakarta: Raja Garfindo Persada, 2019), hal. 33 



 

 

 

14 

agamanya
23

. Dalam situasi tertentu, pengalaman spiritual yang kuat dapat 

menjadi titik baik seseorang untuk memperdalam keyakinan dan 

mengubah perilaku hidupnya menjadi lebih religius. Sebaliknya, tekanan 

sosial, konflik, atau trauma juga bisa memengaruhi cara seseorang 

berinteraksi dengan nilai-nilai keagamaan. 

Selain faktor sosial dan psikologis, perilaku keagamaan juga 

dipengaruhi oleh dinamika zaman dan perkembangan modernitas. Dalam 

masyarakat modern, perubahan pola pikir, teknologi, dan informasi 

membuat pemahaman keagamaan semakin beragam. Akses terhadap 

berbagai sumber pengetahuan agama melalui media sosial, internet, dan 

diskusi publik turut membentuk cara baru dalam menafsirkan ajaran dan 

praktik keagamaan
24

. Hal ini menunjukkan bahwa perilaku keagamaan 

bukanlah sesuatu yang statis, tetapi terus menyesuaikan diri dengan 

konteks sosial dan budaya yang berubah. 

Namun demikian, perubahan tersebut juga membawa tantangan 

baru. Di satu sisi, modernitas mendorong umat beragama untuk lebih 

terbuka dan rasional, tetapi di sisi lain, ia juga dapat melahirkan sikap 

pragmatis dan individualistik yang menjauhkan makna spiritual agama 

dari kehidupan sosial
25

. Dalam kondisi ini, kualitas pemahaman dan 

kedalaman spiritual seseorang menjadi faktor penting agar perilaku 

keagamaannya tidak hanya bersifat formal, melainkan juga substantif dan 

berdampak positif bagi masyarakat. 

Lebih jauh, pengaruh globalisasi dan interaksi antarbudaya juga 

memperkaya sekaligus menguji konsistensi perilaku keagamaan. Nilai-

nilai universal seperti toleransi, perdamaian, dan keadilan semakin 

menjadi bagian dari orientasi keberagamaan yang ideal
26

. Maka, perilaku 

                                                      
23

 Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama, (Jakarta: Bulan Bintang, 2018), hal. 56. 
24

 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih, (Bandung: Mizan, 

2017), hlm. 44. 
25

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

198. 
26

 John Hick, God and the Universe of Faiths: Essays in the Philosophy of Religion, 

(London: Macmillan, 1973), hlm. 102. 



 

 

 

15 

keagamaan yang matang bukan sekadar terlihat dari kepatuhan ritual, 

tetapi juga dari sejauh mana individu mampu mengintegrasikan nilai-nilai 

keagamaan ke dalam kehidupan sosial yang majemuk dan dinamis. 

Perilaku keagamaan seseorang tidak terbentuk secara tiba-tiba 

melainkan dipengaruhi oleh berbagai faktor yang saling berhubungan 

antara satu dengan yang lain. Faktor-faktor tersebut berperan dalam 

membentuk pola keyakinan, cara beribadah, serta sikap seseorang terhadap 

ajaran agamanya dan terhadap pemeluk agama lain di sekitarnya. Secara 

umum, faktor-faktor yang memengaruhi perilaku keagamaan dapat 

dikelompokkan menjadi dua, yaitu: 

1) Faktor Internal 

Faktor internal berasal dari dalam diri individu yang mencakup 

aspek keyakinan, pengalaman spiritual, dan tingkat pemahaman 

terhadap ajaran agama. Keyakinan yang kuat akan nilai-nilai agama 

mendorong seseorang untuk berperilaku sesuai dengan tuntunan moral 

dan etika keagamaannya. Pengalaman spiritual yang mendalam juga 

dapat memperkuat motivasi religius, karena individu merasa memiliki 

hubungan langsung dengan Tuhan melalui ibadah dan doa. 

Selain itu, tingkat pengetahuan keagamaan turut menentukan 

bagaimana seseorang memaknai dan menjalankan ajaran agamanya. 

Pemahaman agama yang mendalam biasanya akan menumbuhkan 

sikap toleran, terbuka, dan tidak mudah terpengaruh oleh pandangan 

ekstrem. Sebaliknya, pemahaman yang sempit dapat menimbulkan 

sikap fanatik dan eksklusif dalam beragama. Dengan demikian, 

pendidikan agama yang baik berperan penting dalam membentuk 

perilaku keagamaan yang sehat dan moderat
27

. 

2) Faktor Eksternal 

Selain faktor dari dalam diri, perilaku keagamaan juga sangat 

dipengaruhi  oleh  faktor  lingkungan.  Lingkungan  keluarga  

                                                                                                                                                 
 

27
 Jalaluddin Rahmat, Psikologi Agama, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019), hlm. 45. 



 

 

 

16 

merupakan tempat pertama seseorang mengenal nilai-nilai keagamaan. 

Orang tua yang menanamkan ajaran agama dengan kasih sayang dan 

teladan yang baik biasanya akan membentuk anak-anak yang memiliki 

perilaku religius yang kuat
28

. 

Lingkungan masyarakat juga memiliki pengaruh besar. Tradisi 

keagamaan yang hidup di masyarakat, seperti kegiatan gotong royong, 

perayaan hari besar agama, dan kegiatan sosial keagamaan, menjadi 

sarana pembentukan perilaku religius yang bersifat kolektif. Dalam 

masyarakat majemuk, interaksi antarumat beragama juga dapat 

memengaruhi sikap seseorang terhadap perbedaan. Semakin terbuka 

interaksi sosial yang terjalin, semakin besar pula peluang tumbuhnya 

perilaku keagamaan yang inklusif dan toleran
29

. 

Selain keluarga dan masyarakat, lembaga pendidikan dan tokoh 

agama berperan penting sebagai agen sosialisasi nilai-nilai keagamaan. 

Sekolah dan rumah ibadah bukan hanya tempat untuk mempelajari 

doktrin, tetapi juga tempat membentuk karakter dan moral yang sejalan 

dengan nilai-nilai kemanusiaan universal. Di sinilah pentingnya 

bimbingan tokoh agama yang bijak dalam mengajarkan pemahaman 

yang kontekstual, moderat, dan relevan dengan kehidupan sosial 

modern
30

. 

Faktor sosial budaya juga memiliki peran signifikan. 

Kebiasaan, adat istiadat, serta simbol-simbol budaya lokal sering kali 

memengaruhi cara seseorang mengekspresikan keberagamaannya. 

Dalam konteks masyarakat desa seperti Bagan Manunggal, praktik 

keagamaan tidak terlepas dari nilai-nilai lokal seperti gotong royong, 

saling menghormati, dan solidaritas sosial. Nilai-nilai tersebut menjadi 

jembatan penting dalam menghubungkan ajaran agama dengan 

kehidupan sosial sehari-hari
31

. 

                                                      
28

 Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama, (Jakarta: Bulan Bintang, 2018), hlm. 67. 
29

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 2017), hlm. 123. 
30

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

311. 
31

 Clifford Geertz, The Religion of Java, (Chicago: The University of Chicago Press, 

1960), hlm. 129. 



 

 

 

17 

Dapat disimpulkan bahwa perilaku keagamaan merupakan hasil 

interaksi yang dinamis antara faktor internal dan eksternal. Perilaku 

tersebut tidak hanya mencerminkan hubungan individu dengan Tuhan, 

tetapi juga hubungan sosial yang dibangun dalam masyarakatnya. 

4. Bentuk dan Dimensi Keagamaan 

Perilaku keagamaan memiliki bentuk dan dimensi yang beragam 

sesuai dengan latar belakang sosial, budaya, serta tingkat pemahaman 

keagamaan individu maupun kelompok. Dalam masyarakat majemuk, 

ekspresi keberagamaan tidak selalu tampak sama, karena setiap komunitas 

memiliki cara tersendiri dalam menafsirkan dan mempraktikkan ajaran 

agamanya
32

. Perbedaan ini bukan berarti adanya pertentangan, tetapi justru 

menunjukkan kekayaan pengalaman religius manusia dalam menghayati 

nilai-nilai spiritual. 

Bentuk perilaku keagamaan dapat dibedakan menjadi dua, yakni 

perilaku ritualistik dan perilaku sosial religius. Perilaku ritualistik 

mencakup segala bentuk ibadah yang bersifat formal seperti doa, 

sembahyang, puasa, dan perayaan hari besar keagamaan
33

. Bentuk ini 

menunjukkan ketaatan seseorang terhadap aturan dan tata cara ibadah yang 

telah ditetapkan oleh agamanya. Sedangkan perilaku sosial religius tampak 

dalam tindakan sosial yang didorong oleh nilai-nilai keagamaan, seperti 

gotong royong, kepedulian terhadap sesama, menjaga perdamaian, dan 

menghormati perbedaan
34

. Dalam konteks masyarakat Bagan Manunggal, 

kedua bentuk perilaku ini terlihat dalam keseimbangan antara pelaksanaan 

ritual keagamaan dan aktivitas sosial lintas agama yang mencerminkan 

nilai toleransi dan solidaritas. 

Selain bentuknya, perilaku keagamaan juga memiliki dimensi-

dimensi yang saling berkaitan dan tidak dapat dipisahkan. Menurut 

                                                      
32

 Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan, (Jakarta: Gramedia, 

2004), hlm. 91. 
33

 Zakiah Daradjat, Ilmu Jiwa Agama, (Jakarta: Bulan Bintang, 2018), hlm. 72. 
34

 Clifford Geertz, The Religion of Java, (Chicago: The University of Chicago Press, 

1960), hlm. 144. 



 

 

 

18 

Charles Glock dan Rodney Stark, perilaku keagamaan dapat dipahami 

melalui lima dimensi pokok, yaitu: 

3.a Dimensi Keyakinan (Ideologycal Dimension) 

Dimensi ini berkaitan dengan kepercayaan terhadap ajaran-ajaran 

dasar suatu agama. Ia mencakup pandangan teologis tentang Tuhan, 

kehidupan setelah mati, dan nilai-nilai moral yang dijadikan pedoman 

hidup. Keyakinan menjadi fondasi utama dari perilaku keagamaan 

seseorang
35

. 

3.b Dimensi Praktik Keagamaan (Ritualistic Dimension) 

Merujuk pada pelaksanaan ibadah dan ritual keagamaan, seperti 

sembahyang, doa bersama, dan kegiatan keagamaan rutin. Melalui 

praktik ritual, individu mengekspresikan ketaatan serta memperkuat 

rasa kebersamaan dengan sesama penganut agamanya
36

. 

3.c Dimensi Pengalaman Religius (Experiential Dimension) 

Berkaitan dengan pengalaman spiritual atau perasaan kehadiran 

Ilahi yang dialami seseorang. Pengalaman ini sering kali menjadi 

motivasi yang kuat untuk memperdalam keyakinan dan memperbaiki 

perilaku keagamaan
37

. 

3.d Dimensi Pengetahuan Keagamaan (Intellectual Dimension) 

Mencakup sejauh mana seseorang memahami ajaran agamanya 

melalui pembelajaran, kajian kitab suci, serta pemikiran keagamaan. 

Pengetahuan yang baik akan menghasilkan pemahaman yang luas, 

sehingga mendorong sikap terbuka dan toleran terhadap perbedaan
38

. 

3.e Dimensi Konsekuensi Keagamaan (Consequential Dimension) 

Menunjukkan sejauh mana nilai-nilai agama memengaruhi 

perilaku seseorang dalam kehidupan sehari-hari, seperti kejujuran, 

                                                      
35

 Charles Y. Glock dan Rodney Stark, Religion and Society in Tension, (Chicago: Rand 

McNally, 1965), hlm. 15. 
36

 Jalaluddin Rahmat, Psikologi Agama, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019), hlm. 68. 
37

 William James, The Varieties of Religious Experience, (New York: Longmans, Green, 

and Co., 1902), hlm. 98. 
38

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 2017), hlm. 112. 



 

 

 

19 

keadilan, tanggung jawab, dan kepedulian sosial. Dimensi ini menjadi 

ukuran nyata dari sejauh mana ajaran agama diterapkan dalam 

tindakan sosial
39

. 

Kelima dimensi ini tidak berdiri sendiri, melainkan saling 

melengkapi satu sama lain. Individu yang memiliki keyakinan 

mendalam tanpa diikuti praktik sosial yang baik belum dapat disebut 

berperilaku religius secara utuh. Demikian pula, aktivitas keagamaan yang 

dilakukan tanpa pemahaman dan kesadaran spiritual hanya akan 

melahirkan perilaku formalistik. Oleh karena itu, keseimbangan antara 

aspek keyakinan, ritual, pengetahuan, pengalaman, dan konsekuensi moral 

menjadi ciri perilaku keagamaan yang matang dan berfungsi positif dalam 

kehidupan bermasyarakat. 

Dalam perspektif antropologi agama, bentuk dan dimensi perilaku 

keagamaan ini juga dipengaruhi oleh sistem simbol dan budaya setempat. 

Clifford Geertz menjelaskan bahwa simbol-simbol keagamaan berperan 

sebagai kerangka makna yang menuntun tindakan manusia
40

. Artinya, 

perilaku keagamaan tidak hanya mencerminkan relasi vertikal manusia 

dengan Tuhan, tetapi juga relasi horizontal antar manusia dalam konteks 

sosial yang lebih luas. 

Selain dipahami melalui bentuk dan dimensi di atas, perilaku 

keagamaan juga dapat dianalisis dari sejauh mana nilai-nilai keagamaan 

tersebut menjadi pedoman dalam kehidupan sosial. Dalam pandangan 

sosiologi agama, agama berperan tidak hanya sebagai sistem keyakinan, 

tetapi juga sebagai sistem tindakan sosial yang mengatur hubungan 

antarindividu dalam masyarakat
41

. Oleh karena itu, perilaku keagamaan 

yang ideal bukan hanya tampak dari ketaatan ritual, tetapi juga dari 

kemampuannya membangun solidaritas sosial, keadilan, serta kepedulian 

                                                      
39

 Gordon Allport, The Individual and His Religion: A Psychological Interpretation, 

(New York: Macmillan, 1950), hlm. 89. 
40

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, terj. F. Budi Hardiman (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), hlm. 112. 
41

 Peter L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion, 

(New York: Anchor Books, 1990), hlm. 56. 



 

 

 

20 

terhadap sesama. Ketika nilai-nilai ini diinternalisasikan dalam kehidupan 

bersama, maka agama berfungsi sebagai kekuatan moral yang menjaga 

keteraturan sosial
42

. 

Namun demikian, perkembangan zaman membawa perubahan 

terhadap bentuk-bentuk ekspresi keberagamaan. Dalam masyarakat 

modern, perilaku keagamaan sering kali mengalami pergeseran dari 

yang bersifat tradisional ke arah yang lebih rasional dan personal
43

. 

Kegiatan keagamaan tidak lagi hanya terpusat di rumah ibadah, tetapi juga 

meluas ke ruang publik seperti media sosial, lembaga pendidikan, dan 

kegiatan sosial kemasyarakatan. Fenomena ini menunjukkan bahwa 

keberagamaan kini semakin inklusif dan menyesuaikan diri dengan 

perkembangan teknologi dan komunikasi
44

. Di sisi lain, tantangan muncul 

ketika modernitas membuat sebagian individu menjadikan agama sekadar 

identitas simbolik tanpa penghayatan spiritual yang mendalam
45

. 

Dalam konteks masyarakat majemuk, bentuk dan dimensi perilaku 

keagamaan tampak nyata dalam kehidupan sehari-hari. Komunitas dari 

berbagai latar belakang agama menampilkan keberagamaan yang tidak 

hanya bersifat ritual, tetapi juga sosial. Upacara keagamaan yang 

dijalankan secara teratur menunjukkan ketaatan terhadap ajaran masing-

masing, sementara keterlibatan dalam kegiatan sosial bersama 

mencerminkan penerapan dimensi konsekuensial dari ajaran agama. 

Misalnya, kerja sama antarwarga dalam kegiatan kemasyarakatan, saling 

menghormati dalam pelaksanaan ibadah, dan kepedulian terhadap sesama 

menjadi wujud nyata dari perilaku keagamaan yang hidup dalam ruang 

sosial yang beragam
46

. 

                                                      
42

 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, terj. Inyiak Ridwan Muzir 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hlm. 102. 
43

 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory, (London: Sage Publications, 2011), 

hlm.84. 
44

 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih, (Bandung: 

Mizan,2017), hlm. 88. 
45

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

276. 
46

 Clifford Geertz, The Religion of Java, (Chicago: The University of Chicago Press, 



 

 

 

21 

Dengan demikian, bentuk dan dimensi perilaku keagamaan tidak 

dapat dipisahkan dari konteks sosial dan budaya tempatnya tumbuh. Ia 

adalah hasil dialektika antara keyakinan, pengalaman, dan lingkungan 

sosial yang terus berinteraksi membentuk corak keberagamaan 

masyarakat. Semakin terbuka masyarakat terhadap nilai-nilai kemanusiaan 

universal, semakin matang pula perilaku keagamaannya dalam 

menciptakan kehidupan yang damai dan berkeadaban
47

.  

5. Konsep Kehidupan Sosial 

Kehidupan sosial merupakan bagian yang tak terpisahkan dari 

eksistensi manusia sebagai makhluk sosial (homo socius). Setiap individu 

hidup di tengah masyarakat dan tidak dapat memenuhi kebutuhannya 

tanpa adanya interaksi dengan orang lain
48

. Dalam proses tersebut, 

terbentuklah hubungan timbal balik yang melahirkan pola kerja sama, 

komunikasi, dan keterikatan sosial. Dengan kata lain, kehidupan sosial 

adalah keseluruhan bentuk hubungan dan aktivitas manusia dalam 

masyarakat yang diatur oleh nilai, norma, serta kebudayaan yang 

disepakati bersama
49

.  

Menurut Soerjono Soekanto, kehidupan sosial dapat dipahami 

sebagai suatu sistem yang terdiri atas berbagai unsur seperti individu, 

kelompok, lembaga sosial, nilai, dan norma yang saling berinteraksi untuk 

mencapai keseimbangan dalam masyarakat
50

. Kehidupan sosial juga 

mencerminkan cara manusia beradaptasi dan menyesuaikan diri dengan 

lingkungan sosialnya. Melalui interaksi tersebut, individu membentuk 

identitas, peran, dan tanggung jawab sosialnya di tengah masyarakat. 

Sementara itu, Selo Soemardjan menyatakan bahwa kehidupan 

sosial adalah hasil dari seluruh tindakan manusia yang saling 

                                                                                                                                                 
1960), hlm. 189. 

47
 John Hick, God and the Universe of Faiths: Essays in the Philosophy of Religion, 

(London: Macmillan, 1973), hlm. 115. 
48

 Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 

87. 
49

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2015), hlm. 55. 
50

 Soerjono Soekanto, Pokok-Pokok Sosiologi Hukum, (Jakarta: Rajawali Pers, 2018), 

hlm. 23. 



 

 

 

22 

memengaruhi satu sama lain dalam membangun tatanan sosial yang 

teratur
51

. Artinya, kehidupan sosial terbentuk dari proses interaksi yang 

berlangsung terus-menerus, di mana setiap tindakan individu memiliki 

dampak terhadap individu lain dan menciptakan struktur sosial tertentu. 

Dalam pandangan Auguste Comte, kehidupan sosial merupakan 

fenomena objektif yang dapat dipelajari secara ilmiah karena diatur 

oleh hukum-hukum sosial yang berlaku universal
52

. Pemikiran Comte ini 

menegaskan bahwa kehidupan sosial memiliki pola dan keteraturan yang 

dapat diamati melalui hubungan antarindividu, perilaku kolektif, serta 

lembaga sosial yang menopangnya. 

Sedangkan Émile Durkheim menekankan bahwa kehidupan sosial 

bersifat sui generis, yakni memiliki realitas tersendiri di luar individu
53

. 

Dalam pandangannya, masyarakat tidak dapat dijelaskan hanya melalui 

tindakan individu, melainkan melalui fakta sosial yang meliputi norma, 

aturan, dan nilai bersama yang mengatur perilaku individu dalam 

kehidupan sosial. Dengan demikian, kehidupan sosial merupakan 

manifestasi dari kekuatan kolektif yang memengaruhi cara berpikir dan 

bertindak individu di dalam masyarakat. 

Di sisi lain, sosiolog interaksionis seperti George Herbert Mead 

memandang kehidupan sosial sebagai proses yang terbentuk melalui 

interaksi simbolik
54

. Manusia saling berkomunikasi menggunakan simbol, 

bahasa, dan makna yang disepakati, lalu dari proses inilah lahir kesadaran 

diri dan identitas sosial. Kehidupan sosial menurut pandangan ini bersifat 

dinamis dan selalu berkembang seiring dengan perubahan makna yang 

diciptakan oleh individu dalam interaksi sehari-hari. 

 

                                                      
51

  Selo Soemarjan, Setangkai Bunga Sosiologi, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 1981), 

hlm. 56. 
52

 Auguste Comte, Cours de Philosophie Positive, terj. George Lenard (Paris: Garnier, 

1972), hlm. 23. 
53

 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, terj. Inyiak Ridwan Muzir 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hlm. 64. 
54

 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society, (Chicago: University of Chicago Press, 

1934), hlm. 68. 



 

 

 

23 

Dengan memadukan pandangan para ahli di atas, dapat 

disimpulkan bahwa kehidupan sosial adalah suatu sistem interaksi 

manusia yang membentuk struktur dan makna bersama dalam masyarakat. 

Ia mencerminkan keteraturan sosial yang diciptakan melalui nilai, norma, 

dan simbol budaya yang mengatur hubungan antarindividu. Kehidupan 

sosial tidak hanya menggambarkan aktivitas kolektif, tetapi juga menjadi 

wadah tempat individu belajar memahami dirinya, lingkungannya, serta 

membangun harmoni dalam kehidupan bersama. 

Selain dipahami sebagai hasil dari interaksi antarindividu, 

kehidupan sosial juga merupakan wadah di mana nilai dan kebudayaan 

diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya. Melalui kehidupan 

sosial, manusia tidak hanya berinteraksi untuk memenuhi kebutuhan fisik, 

tetapi juga kebutuhan simbolik seperti rasa memiliki, pengakuan, dan 

makna hidup
55

. Nilai-nilai budaya yang berkembang di masyarakat seperti 

gotong royong, musyawarah, dan tenggang rasa menjadi dasar moral 

yang membentuk perilaku sosial dan memperkuat ikatan antaranggota 

masyarakat
56

. Dengan demikian, kehidupan sosial berperan penting dalam 

menjaga kesinambungan kebudayaan serta memperkuat identitas kolektif 

suatu komunitas. 

Dalam konteks modern, kehidupan sosial mengalami 

perkembangan yang semakin kompleks. Kemajuan teknologi, globalisasi, 

dan urbanisasi telah mengubah pola hubungan manusia dari yang bersifat 

langsung menjadi lebih virtual dan individualistik
57

. Perubahan ini 

berpengaruh terhadap intensitas interaksi sosial dan sistem nilai yang 

dianut oleh masyarakat. Di satu sisi, kemajuan tersebut membuka peluang 

bagi masyarakat untuk menjalin hubungan lintas budaya dan memperluas 

wawasan; namun di sisi lain, ia juga menimbulkan tantangan berupa 

melemahnya solidaritas sosial dan meningkatnya jarak sosial 

antarindividu
58

. 

                                                      
55

 Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan, (Jakarta: Gramedia, 

2004), hlm. 102. 
56

 Soerjono Soekanto, Sosiologi Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 98. 
57

 Anthony Giddens, Sociology, (Cambridge: Polity Press, 2006), hlm. 75. 
58

 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory, (London: Sage Publications, 2011), hlm. 



 

 

 

24 

Selain itu, kehidupan sosial dalam masyarakat yang beragam 

menuntut adanya kemampuan beradaptasi dan saling menghargai 

perbedaan. Keberagaman agama, budaya, dan etnis yang hidup 

berdampingan menciptakan interaksi sosial yang unik dan dinamis
59

. 

Dalam situasi seperti ini, nilai toleransi, empati, dan keadilan menjadi 

unsur penting yang memastikan kehidupan sosial tetap harmonis. 

Kehidupan sosial yang sehat bukan hanya diukur dari intensitas interaksi, 

tetapi juga dari kualitas hubungan yang dibangun di atas prinsip saling 

menghormati dan kesetaraan.  

Lebih jauh, kehidupan sosial juga menjadi ruang di mana manusia 

belajar memahami tanggung jawab moralnya terhadap sesama. Dalam 

setiap hubungan sosial terkandung nilai etika yang mengatur perilaku 

manusia agar tidak merugikan pihak lain
60

. Norma sosial, adat istiadat, dan 

hukum berfungsi sebagai pedoman yang menjaga keseimbangan antara 

kebebasan individu dan keteraturan masyarakat. Oleh karena itu, 

kehidupan sosial tidak hanya mencerminkan hubungan antar manusia 

secara lahiriah, tetapi juga menggambarkan dimensi moral dan spiritual 

dari keberadaan manusia sebagai makhluk sosial
61

. 

Dari berbagai pandangan tersebut dapat ditegaskan bahwa 

kehidupan sosial merupakan sistem yang dinamis, kompleks, dan bernilai. 

Ia bukan hanya tempat individu berinteraksi, tetapi juga wadah 

pembentukan nilai, moralitas, dan kebudayaan. Kehidupan sosial yang 

harmonis menjadi cerminan keberhasilan masyarakat dalam mengelola 

perbedaan, menyeimbangkan kepentingan pribadi dan kolektif, serta 

menumbuhkan kesadaran bersama untuk hidup berdampingan secara 

damai. 

                                                                                                                                                 
84. 

59
 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, terj. F. Budi Hardiman (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), hlm. 91. 
60

 Talcott Parsons, The Social System, (New York: Free Press, 1951), hlm. 54. 
61

 Émile Durkheim, The Division of Labour in Society, (New York: The Free Press, 

1997), hlm. 113. 



 

 

 

25 

6. Hubungan Agama dan Pola Interaksi Sosial 

Agama dan interaksi sosial merupakan dua hal yang saling 

berkaitan erat dan tidak dapat dipisahkan. Agama memberikan pedoman 

moral dan etika bagi manusia dalam bertindak, sementara interaksi sosial 

menjadi wadah tempat nilai-nilai agama diwujudkan dalam tindakan 

nyata
62

. Melalui ajaran agama, manusia belajar tentang makna kebaikan, 

keadilan, kasih sayang, dan tanggung jawab sosial yang menjadi dasar 

dalam membangun tatanan masyarakat yang harmonis. 

Agama memiliki posisi yang penting dalam kehidupan sosial 

masyarakat karena tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan 

Tuhan, tetapi juga menjadi sumber nilai dan norma yang membimbing 

perilaku sosial individu maupun kelompok. Nilai-nilai keagamaan yang 

diyakini dan dihayati oleh masyarakat turut memengaruhi cara individu 

bersikap, berinteraksi, dan membangun hubungan sosial dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam kajian sosiologi agama, agama dipandang sebagai institusi 

sosial yang berfungsi menjaga keteraturan dan memperkuat integrasi 

sosial. Melalui sistem kepercayaan, ritual, dan simbol-simbol keagamaan, 

agama mampu menumbuhkan rasa kebersamaan dan solidaritas di antara 

anggota masyarakat. Praktik keagamaan yang dilakukan secara kolektif 

mendorong terbentuknya ikatan sosial yang didasarkan pada nilai dan 

tujuan bersama. 

Menurut Émile Durkheim, agama berfungsi sebagai kekuatan 

sosial yang menciptakan solidaritas dan keteraturan dalam masyarakat
63

. 

Ia berpendapat bahwa praktik keagamaan, seperti ritual dan upacara, tidak 

hanya bertujuan untuk memuja yang suci, tetapi juga memperkuat ikatan 

sosial antarindividu. Dengan demikian, kehidupan keagamaan memiliki 

dimensi sosial yang kuat karena di dalamnya terkandung nilai-nilai yang 

mempersatukan anggota masyarakat. 

                                                      
62

 Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 

144. 
63

 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, terj. Inyiak Ridwan Muzir 

(Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hlm. 75. 



 

 

 

26 

Clifford Geertz memandang agama sebagai sistem simbol yang 

memberikan makna bagi kehidupan manusia dan mengarahkan 

tindakannya dalam konteks sosial
64

. Simbol-simbol keagamaan berfungsi 

sebagai media komunikasi yang menjembatani hubungan antara individu 

dengan komunitasnya. Dalam kehidupan sosial, nilai-nilai seperti 

kejujuran, gotong royong, dan toleransi menjadi bentuk nyata dari simbol-

simbol keagamaan yang diinternalisasikan dalam perilaku sehari-hari. 

Dengan kata lain, agama tidak hanya hadir dalam ruang ibadah, tetapi juga 

hidup dalam ruang sosial yang dijalani manusia. 

Dalam pandangan Max Weber, hubungan antara agama dan 

interaksi sosial juga dapat memengaruhi arah perkembangan budaya dan 

ekonomi masyarakat
65

. Melalui konsep The Protestant Ethic and the Spirit 

of Capitalism, Weber menunjukkan bahwa etika kerja dan disiplin moral 

yang lahir dari ajaran agama dapat menjadi landasan bagi kemajuan sosial 

dan ekonomi. Hal ini menandakan bahwa nilai-nilai spiritual memiliki 

dampak konkret terhadap pembentukan pola perilaku dan struktur sosial 

dalam masyarakat. 

Selain itu, agama juga memainkan peran penting dalam proses 

sosialisasi dan kontrol sosial. Melalui ajaran dan lembaganya, agama 

menanamkan nilai moral yang mengatur perilaku individu agar selaras 

dengan norma sosial
66

. Ketika nilai-nilai tersebut dijalankan secara 

konsisten, agama mampu menjadi kekuatan yang menjaga keseimbangan 

sosial dan mencegah terjadinya konflik atau penyimpangan moral. 

Namun, hubungan agama dan interaksi sosial tidak selalu berjalan 

tanpa tantangan. Dalam masyarakat yang plural dan modern, muncul 

dinamika baru seperti perbedaan penafsiran agama, persaingan nilai, serta 

                                                      
64

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, terj. F. Budi Hardiman (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), hlm. 89. 
65

 Max Weber, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism, (New York: Routledge, 

2002), hlm. 47. 
66

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

254. 



 

 

 

27 

perubahan gaya hidup yang dipengaruhi oleh globalisasi
67

. Dalam situasi 

seperti ini, agama dituntut untuk hadir secara inklusif dan adaptif tidak 

hanya menekankan dogma, tetapi juga meneguhkan nilai-nilai 

kemanusiaan universal seperti keadilan, kebersamaan, dan kasih sayang. 

Dengan demikian, agama dan interaksi sosial saling berkaitan 

dalam membentuk karakter masyarakat. Agama menjadi sumber nilai yang 

menuntun arah moral kehidupan sosial, sedangkan kehidupan sosial 

menjadi ruang konkret tempat nilai-nilai tersebut diuji dan diwujudkan. 

Keduanya membentuk keseimbangan yang menjaga harmoni antara 

dimensi spiritual dan sosial manusia.  

Selain berfungsi sebagai sumber nilai dan pedoman moral, agama 

juga memiliki peran sebagai pengatur dan penjaga keseimbangan sosial. 

Ajaran-ajaran agama menuntun manusia agar bertindak sesuai dengan 

norma yang berlaku dan menghindari perilaku yang merugikan orang 

lain
68

. Melalui sistem nilai dan sanksi moral yang terkandung di 

dalamnya, agama berfungsi menjaga keharmonisan hubungan 

antarindividu dan kelompok. Dalam konteks ini, agama menjadi semacam 

―kompas moral‖ yang mengarahkan perilaku masyarakat agar selaras 

dengan prinsip kebaikan dan keadilan. Ketika nilai-nilai keagamaan 

dihayati dan diterapkan dalam kehidupan sosial, maka akan tercipta 

tatanan masyarakat yang tertib, damai, dan beradab
69

. 

Lebih jauh lagi, agama memiliki kekuatan sebagai agen perubahan 

sosial
70

. Sejarah menunjukkan bahwa banyak transformasi sosial yang 

bermula dari kesadaran keagamaan baik dalam memperjuangkan keadilan, 

kemanusiaan, maupun penegakan nilai moral dalam masyarakat. Ajaran 

agama, ketika dipahami secara progresif, mampu menginspirasi gerakan 

                                                      
67

 Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Demokrasi dan Masyarakat 

Madani, (Jakarta: Prenada Media, 2016), hlm. 111. 
68

 Talcott Parsons, The Social System, (New York: Free Press, 1951), hlm. 132. 
69

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

259. 
70

 Peter L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion, 

(New York: Anchor Books, 1990), hlm. 102. 



 

 

 

28 

pembebasan dari ketertindasan dan mendorong terciptanya tatanan sosial 

yang lebih manusiawi. Dalam hal ini, agama bukan hanya menjaga 

keteraturan, tetapi juga menjadi kekuatan dinamis yang menuntun 

masyarakat menuju perbaikan dan kemajuan moral
71

. 

Dalam masyarakat modern yang penuh dengan perubahan cepat 

dan kompleksitas sosial, peran agama semakin penting. Kemajuan 

teknologi dan globalisasi sering kali menggeser nilai-nilai spiritual 

menjadi lebih materialistik
72

. Agama berfungsi sebagai penyeimbang agar 

manusia tidak kehilangan arah moral dan tetap memiliki kesadaran akan 

makna hidup yang lebih dalam. Kehidupan sosial yang berlandaskan 

ajaran agama membantu manusia untuk menyeimbangkan aspek duniawi 

dan ukhrawi, serta menjaga hubungan yang harmonis antara manusia, 

alam, dan Tuhan. 

Selain sebagai agen moral dan sosial, agama juga berperan sebagai 

jembatan dalam masyarakat yang majemuk. Dalam konteks pluralisme, 

ajaran agama mendorong terciptanya sikap saling menghormati, toleransi, 

dan kerja sama antar pemeluk keyakinan yang berbeda
73

. Agama yang 

dipahami secara terbuka akan memunculkan kesadaran bahwa perbedaan 

bukan ancaman, melainkan kekayaan yang memperkaya kehidupan sosial. 

Nilai-nilai universal seperti kasih sayang, empati, dan keadilan menjadi 

titik temu yang menghubungkan umat manusia tanpa melihat perbedaan 

agama atau budaya. Dengan demikian, agama berperan penting dalam 

membangun peradaban sosial yang damai dan inklusif. 

Pada akhirnya, hubungan antara agama dan interaksi sosial tidak 

hanya bersifat fungsional, tetapi juga substansial. Agama memberikan 

makna bagi interaksi sosial dengan menanamkan nilai-nilai kemanusiaan, 

                                                      
71

 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory, (London: Sage Publications, 2011), hlm. 

97. 
72

 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity, (Cambridge: Polity Press, 1991), hlm. 

89. 
73

 John Hick, God and the Universe of Faiths: Essays in the Philosophy of Religion, 

(London: Macmillan, 1973), hlm. 114. 

 



 

 

 

29 

sementara ineteraksi sosial menjadi ruang nyata tempat nilai-nilai tersebut 

dijalankan. Keduanya saling melengkapi agama menuntun arah moral 

masyarakat, dan masyarakat memberi konteks bagi penerapan ajaran 

agama
74

. Interaksi sosial yang diwarnai nilai-nilai keagamaan akan 

melahirkan masyarakat yang lebih empatik, berkeadilan, dan bermartabat. 

7. Teori Interaksionisme Simbolik 

Teori interaksionisme simbolik merupakan salah satu pendekatan 

dalam sosiologi yang menekankan pentingnya simbol, makna, dan 

interaksi sosial dalam membentuk perilaku manusia. Teori ini pertama kali 

dikembangkan oleh George Herbert Mead dan kemudian disistematisasi 

oleh Herbert Blumer
75

. Menurut pandangan ini, manusia tidak sekadar 

bereaksi terhadap rangsangan sosial, tetapi menafsirkan dan memberi 

makna terhadap simbol-simbol yang ada di sekitarnya. Artinya, perilaku 

manusia dibentuk melalui proses interaksi yang bersifat simbolik dan 

penuh makna. 

Blumer menjelaskan bahwa interaksionisme simbolik didasarkan 

pada tiga premis utama
76

. Pertama, manusia bertindak terhadap sesuatu 

berdasarkan makna yang dimiliki sesuatu itu bagi mereka. Kedua, makna 

tersebut muncul dari hasil interaksi sosial antarindividu. Ketiga, makna-

makna tersebut dapat berubah dan berkembang melalui proses interpretasi 

yang dilakukan dalam interaksi sosial. Dengan kata lain, makna tidak 

bersifat tetap, tetapi senantiasa dinegosiasikan dan dimaknai ulang oleh 

individu dalam setiap situasi sosial. 

Dalam konteks kehidupan sosial dan keagamaan, teori ini 

membantu memahami bahwa perilaku keagamaan tidak semata-mata 

merupakan bentuk kepatuhan terhadap aturan atau doktrin agama, tetapi 

juga hasil dari proses pemaknaan yang terus berlangsung dalam interaksi 

                                                      
74

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, terj. F. Budi Hardiman (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), hlm. 93. 
75

 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society, (Chicago: University of Chicago Press, 

1934), hlm. 52. 
76

 Herbert Blumer, Symbolic Interactionism: Perspective and Method, (Englewood Cliffs: 

Prentice-Hall, 1969), hlm. 2–5. 



 

 

 

30 

antarindividu dan kelompok
77

. Misalnya, simbol-simbol keagamaan 

seperti upacara, pakaian ibadah, atau ritual tertentu tidak hanya dilihat 

dari sisi formalitasnya, melainkan juga dari makna sosial dan kultural yang 

dikandungnya. Melalui interaksi, simbol-simbol tersebut memperoleh nilai 

yang dapat memperkuat identitas, solidaritas, dan kohesi sosial dalam 

masyarakat. 

Mead menekankan bahwa kesadaran diri (self) terbentuk melalui 

proses interaksi sosial
78

. Dalam proses ini, individu belajar melihat dirinya 

dari sudut pandang orang lain (the generalized other) dan menyesuaikan 

perilakunya dengan harapan sosial yang berlaku. Dengan demikian, 

perilaku keagamaan seseorang terbentuk melalui proses reflektif antara 

diri dan lingkungan sosialnya. Seseorang belajar bagaimana bersikap 

religius, bagaimana menghormati perbedaan, dan bagaimana menghayati 

nilai-nilai spiritual melalui interaksi dengan orang lain. 

Lebih jauh lagi, interaksionisme simbolik juga memandang bahwa 

makna sosial agama bersifat dinamis dan kontekstual
79

. Dalam masyarakat 

majemuk, individu dan kelompok senantiasa menegosiasikan makna 

simbol keagamaan agar tetap relevan dengan perubahan sosial. Hal ini 

menjelaskan mengapa praktik keagamaan dapat berbeda-beda antar 

kelompok, meskipun bersumber dari ajaran yang sama. Dengan kata lain, 

interaksi sosial menjadi ruang di mana nilai-nilai agama dipertukarkan, 

disesuaikan, dan dimaknai ulang sesuai dengan kondisi sosial-budaya 

masyarakat. 

Melalui pendekatan interaksionisme simbolik, penelitian tentang 

perilaku keagamaan dan pola kehidupan sosial dapat melihat bagaimana 

nilai-nilai keagamaan tidak hanya dihayati secara individual, tetapi juga 

                                                      
77

 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, terj. F. Budi Hardima (Yogyakarta: 

Kanisius, 1992), hlm. 94. 
78

 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society, (Chicago: University of Chicago Press, 

1934), hlm. 138. 
79

 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory, (London: Sage Publications, 2011), 

hlm.65. 



 

 

 

31 

dimaknai bersama sebagai hasil interaksi sosial
80

. Teori ini memberikan 

kerangka untuk memahami agama
81

 bukan hanya sebagai sistem 

kepercayaan, tetapi juga sebagai sistem makna yang hidup dan 

berkembang melalui komunikasi, simbol, dan pengalaman sosial manusia. 

Selain berfokus pada makna simbolik dalam interaksi manusia, 

teori interaksionisme simbolik juga memberikan pemahaman yang 

mendalam tentang bagaimana identitas sosial terbentuk dan dipertahankan. 

Menurut Mead, identitas seseorang tidak muncul secara alami, melainkan 

hasil dari proses interaksi sosial yang terus-menerus. Individu membentuk 

konsep tentang dirinya berdasarkan bagaimana orang lain mempersepsikan 

dirinya. Hal ini menunjukkan bahwa perilaku manusia, termasuk perilaku 

keagamaan, senantiasa dipengaruhi oleh konteks sosial dan makna yang 

dihasilkan dari interaksi dengan lingkungan sekitarnya. 

Blumer menegaskan bahwa makna sosial tidak bersifat statis, tetapi 

terus mengalami perubahan seiring dengan perkembangan masyarakat
82

. 

Dalam konteks kehidupan beragama, hal ini terlihat ketika masyarakat 

menyesuaikan praktik dan simbol keagamaan dengan perubahan sosial-

budaya yang terjadi. Misalnya, penggunaan media digital dalam kegiatan 

keagamaan atau munculnya komunitas lintas agama yang berfokus pada 

kerja sosial merupakan bentuk baru dari ekspresi keagamaan yang lahir 

melalui interaksi sosial modern. Artinya, teori interaksionisme simbolik 

membantu melihat bagaimana agama mampu beradaptasi tanpa kehilangan 

nilai-nilai dasarnya. 

Dalam perspektif ini, simbol-simbol keagamaan memiliki peran 

sentral sebagai sarana komunikasi sosial
83

. Simbol seperti ritual, pakaian 

ibadah, doa, atau bahkan tindakan sederhana seperti memberi salam 

                                                      
80

 Peter L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of Religion, 

(New York: Anchor Books, 1990), hlm. 112. 
81

 George Herbert Mead, Mind, Self, and Society, diterj. Ahmad Fedyani Saifuddin 

(Jakarta: Rajawali Pers, 2018), hlm. 62. 
82

 Herbert Blumer, Interaksionisme Simbolik: Perspektif dan Metode, diterj. A. 

Supratiknya (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007), hlm. 8. 
83

 Clifford Geertz, Penafsiran Kebudayaan, diterjemahkan oleh F. Budi Hardiman 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992), hlm. 95. 



 

 

 

32 

memiliki makna yang jauh melampaui bentuk luarnya. Melalui simbol, 

individu dan kelompok menyampaikan nilai spiritual, moral, dan sosial 

kepada sesamanya. Dengan demikian, interaksi sosial dalam konteks 

agama tidak hanya mempererat hubungan antarmanusia, tetapi juga 

memperkuat pemahaman bersama tentang nilai-nilai kemanusiaan. 

Lebih lanjut, teori interaksionisme simbolik memberikan cara 

pandang bahwa harmoni sosial dapat tercapai ketika individu dan 

kelompok mampu memahami makna simbolik dari tindakan satu sama 

lain
84

. Dalam masyarakat yang beragam, kemampuan untuk menafsirkan 

makna tindakan orang lain menjadi kunci terciptanya toleransi dan saling 

menghormati. Ketika simbol- simbol keagamaan dimaknai sebagai 

jembatan komunikasi, bukan pembatas sosial, maka agama berperan 

sebagai kekuatan pemersatu dalam kehidupan masyarakat majemuk. 

Dari uraian tersebut, teori interaksionisme simbolik sangat relevan 

digunakan dalam penelitian ini karena memberikan kerangka konseptual 

untuk memahami agama sebagai sistem makna yang hidup dalam interaksi 

sosial
85

. Melalui teori ini, perilaku keagamaan dapat dilihat bukan sekadar 

sebagai bentuk ketaatan dogmatis, tetapi sebagai hasil dari proses sosial 

yang kompleks, di mana individu dan kelompok terus bernegosiasi, 

menyesuaikan diri, serta meneguhkan identitas keagamaannya dalam 

ruang sosial yang dinamis. 

8. Pendekatan Antropologi Agama 

Pendekatan antropologi agama merupakan salah satu cara 

memahami agama sebagai bagian yang tak terpisahkan dari kebudayaan 

manusia
86

. Pendekatan ini berangkat dari pandangan bahwa agama tidak 

hanya berkaitan dengan keyakinan terhadap hal yang transendental, tetapi 

juga mencakup perilaku, simbol, ritus, dan makna sosial yang hidup dalam 

                                                      
84

 Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, Tafsir Sosial atas Kenyataan, diterjemahkan 

oleh Hasan Basri (Jakarta: LP3ES, 1990), hlm. 114. 
85

 Jalaluddin Rahmat, Psikologi Agama, (Jakarta: Raja Grafindo Persada: 2019), hlm. 

101. 
86

 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, (Jakarta: Rineka Cipta, 2015), hlm. 

114. 



 

 

 

33 

masyarakat. Antropologi agama berusaha melihat bagaimana agama 

dijalankan, dihayati, dan dimaknai dalam konteks kehidupan sehari-hari. 

Dengan kata lain, pendekatan ini menempatkan agama sebagai sistem 

makna budaya yang terwujud dalam tindakan sosial manusia. 

Menurut Clifford Geertz, agama adalah sistem simbol yang 

berfungsi untuk meneguhkan suasana hati dan motivasi yang kuat dan 

bertahan lama dalam diri manusia dengan membingkai konsep-konsep 

umum tentang tatanan eksistensi, lalu membungkus konsep-konsep itu 

dalam bentuk kenyataan yang sedemikian rupa sehingga tampak realistis 

bagi para penganutnya
87

. Melalui simbol-simbol tersebut, agama 

membentuk cara pandang manusia terhadap dunia dan memengaruhi cara 

mereka bertindak. Dengan demikian, pendekatan antropologi agama 

memandang bahwa pemahaman terhadap praktik keagamaan harus selalu 

dikaitkan dengan konteks sosial dan budaya tempat praktik itu 

berlangsung. 

Pendekatan ini membantu menjelaskan bahwa perilaku keagamaan 

tidak bisa dilepaskan dari kebiasaan, nilai, dan sistem sosial yang ada di 

masyarakat
88

. Misalnya, cara masyarakat menjalankan ritual keagamaan, 

merayakan hari besar, atau memaknai peristiwa sakral sering kali 

dipengaruhi oleh budaya lokal yang melingkupinya. Antropologi agama 

melihat hal tersebut bukan sebagai penyimpangan dari ajaran agama, tetapi 

sebagai bentuk adaptasi budaya yang memperkaya praktik keberagamaan 

manusia. 

Selain Geertz, Bronislaw Malinowski juga menjelaskan bahwa 

agama memiliki fungsi sosial dalam memberikan makna terhadap 

peristiwa-peristiwa penting dalam kehidupan manusia
89

. Menurutnya, 

                                                      
87

 Clifford Geertz, Penafsiran Kebudayaan, diterjemahkan oleh F. Budi Hardiman 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992), hlm. 5. 
88

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 2017), hlm. 123. 
89

 Bronislaw Malinowski, Magic, Science and Religion and Other Essays, diterjemahkan 

oleh Alif Wicaksono (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hlm. 49. 

 



 

 

 

34 

ritual keagamaan membantu masyarakat menghadapi ketidakpastian 

hidup, seperti kematian, bencana, atau kesulitan ekonomi, dengan 

memberikan rasa aman dan harapan. Fungsi sosial ini menunjukkan bahwa 

agama tidak hanya menyangkut hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi 

juga bagaimana manusia menata hubungan dengan sesamanya dalam 

kerangka budaya yang sama. 

Pendekatan antropologi agama juga memberikan ruang untuk 

memahami pluralitas dan dinamika keagamaan dalam masyarakat modern. 

Dalam pandangan ini, keberagamaan manusia bersifat dinamis dan selalu 

berinteraksi dengan perubahan sosial
90

. Setiap kelompok keagamaan 

mengembangkan caranya masing-masing dalam menafsirkan ajaran, 

beradaptasi dengan lingkungan, dan menjaga identitasnya di tengah 

perbedaan. Oleh karena itu, studi agama dengan pendekatan antropologi 

memungkinkan peneliti memahami agama bukan sebagai sistem yang 

kaku, melainkan sebagai fenomena sosial yang hidup, dinegosiasikan, dan 

terus berkembang 

Lebih jauh, pendekatan antropologi agama juga menekankan 

pentingnya observasi dan keterlibatan langsung peneliti dalam memahami 

praktik keagamaan masyarakat
91

. Melalui metode ini, peneliti dapat 

menangkap makna simbolik yang mungkin tidak tampak secara kasat 

mata, seperti nilai solidaritas, toleransi, dan rasa kebersamaan yang 

muncul dalam interaksi sosial antarumat beragama. Pendekatan ini 

mendorong pemahaman yang empatik dan mendalam terhadap agama 

sebagai pengalaman manusia yang kompleks bukan sekadar sistem dogma, 

tetapi sebagai kebudayaan yang hidup. 

Dengan demikian, pendekatan antropologi agama sangat relevan 

digunakan dalam penelitian ini karena memungkinkan peneliti memahami 

perilaku keagamaan dan pola kehidupan sosial secara kontekstual dan 

                                                      
90

 Bryan S. Turner, Religion and Social Theory, diterjemahkan oleh Anwar Fadli (Jakarta: 

Kreasi Wacana, 2019), hlm. 77. 
91

 Jalaluddin Rahmat, Psikologi Agama, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2019), hlm. 

105. 



 

 

 

35 

menyeluruh. Melalui pendekatan ini, agama dilihat tidak hanya sebagai 

seperangkat ajaran normatif, tetapi juga sebagai sistem makna budaya 

yang mengatur hubungan antarindividu, membentuk identitas sosial, dan 

menciptakan harmoni dalam kehidupan masyarakat yang beragam. 

9. Hubungan Antara Perilaku Keagamaan dan Interaksi Sosial 

Perilaku keagamaan dan interaksi sosial merupakan dua aspek 

yang saling berkaitan dan saling memengaruhi. Keduanya tidak berdiri 

sendiri, sebab perilaku keagamaan seseorang atau kelompok selalu muncul 

dalam konteks sosial tertentu, dan sebaliknya, kehidupan sosial 

membentuk cara individu mengekspresikan keyakinan agamanya
92

. 

Dengan kata lain, agama tidak hanya hidup di ruang spiritual, tetapi juga 

dalam ruang sosial, budaya, dan interaksi antar manusia. 

Dalam konteks kehidupan bermasyarakat, perilaku keagamaan 

yang diwujudkan dalam bentuk praktik ibadah, nilai moral, dan etika 

sosial turut memengaruhi pola interaksi sosial antarindividu maupun 

antarkelompok. Ajaran agama yang menekankan nilai kasih sayang, 

toleransi, dan kepedulian sosial mendorong terciptanya hubungan sosial 

yang harmonis dan saling menghormati
93

. Dengan demikian, perilaku 

keagamaan berperan sebagai pedoman dalam membangun hubungan sosial 

yang berlandaskan nilai-nilai moral. 

Émile Durkheim menegaskan bahwa fungsi sosial agama terletak 

pada kemampuannya menciptakan solidaritas kolektif
94

. Melalui praktik 

keagamaan, individu merasakan dirinya sebagai bagian dari komunitas 

yang lebih besar, sehingga tumbuh rasa kebersamaan dan tanggung jawab 

sosial. Dalam konteks ini, perilaku keagamaan berperan sebagai kekuatan 

moral yang memperkuat struktur sosial. Upacara keagamaan, kegiatan 

sosial, dan tradisi keagamaan menjadi sarana pengikat hubungan sosial 

antarindividu dan antar kelompok dalam masyarakat. 

                                                      
92

 Soerjono Soekanto, Sosiologi: Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajawali Pers, 2019), hlm. 

145. 
93

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

273. 
94

 Émile Durkheim, Bentuk-Bentuk Elementer Kehidupan Keagamaan, diterjemahkan 

oleh Inyiak Ridwan Muzir (Yogyakarta: IRCiSoD, 2020), hlm. 84. 



 

 

 

36 

Sementara itu, menurut Clifford Geertz, agama dan kebudayaan 

memiliki hubungan timbal balik yang erat
95

. Agama memberikan makna 

terhadap realitas sosial, sedangkan kebudayaan menjadi wadah tempat 

agama diekspresikan. Dari sini, dapat dipahami bahwa perilaku 

keagamaan yang muncul di masyarakat sesungguhnya merupakan bentuk 

konkret dari sistem makna budaya yang hidup dan berkembang. Melalui 

simbol, ritus, dan tradisi, nilai-nilai agama terwujud dalam tindakan sosial 

yang dapat diamati secara empiris. 

Hubungan antara perilaku keagamaan dan interaksi sosial juga 

dapat dijelaskan melalui teori interaksionisme simbolik
96

. Dalam kerangka 

ini, tindakan keagamaan dipahami sebagai hasil proses interpretasi sosial 

terhadap simbol-simbol agama. Misalnya, perilaku tolong-menolong, 

saling menghormati, atau gotong royong yang didasari oleh ajaran agama, 

merupakan bentuk makna simbolik yang dihasilkan dari interaksi 

antarindividu. Ketika makna tersebut diterima bersama, ia menjadi norma 

sosial yang mengatur kehidupan masyarakat. 

Selain membentuk hubungan sosial, perilaku keagamaan juga 

menjadi dasar terciptanya integrasi sosial. Agama mengajarkan nilai-nilai 

kebersamaan yang mampu menembus batas etnis, budaya, dan status 

sosial
97

. Di dalam masyarakat majemuk, perilaku keagamaan yang 

menonjolkan sikap toleransi, penghormatan terhadap perbedaan, dan 

empati sosial dapat memperkuat kohesi sosial. Sebaliknya, ketika agama 

dipahami secara eksklusif, kehidupan sosial dapat mengalami ketegangan 

dan disintegrasi. Oleh karena itu, pemaknaan agama secara universal dan 

humanistik diperlukan untuk menjaga keseimbangan sosial. 

Dalam konteks kehidupan sosial modern, perilaku keagamaan juga 

mengalami dinamika yang kompleks. Globalisasi, media digital, dan 

                                                      
95

 Clifford Geertz, Penafsiran Kebudayaan, diterjemahkan oleh F. Budi Hardiman 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992), hlm. 112. 
96

 Herbert Blumer, Interaksionisme Simbolik: Perspektif dan Metode, diterjemahkan oleh 

A. Supratiknya (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007), hlm. 8. 
97

 John Hick, Filsafat Agama: Dialog Antariman, diterjemahkan oleh Amin Abdullah 

(Yogyakarta: Kanisius, 2006), hlm. 127. 



 

 

 

37 

perubahan nilai budaya turut memengaruhi cara manusia berinteraksi dan 

mempraktikkan ajaran agama
98

. Namun demikian, nilai-nilai dasar agama 

tetap menjadi pedoman moral yang mampu memberikan arah dan makna 

bagi kehidupan sosial. Perilaku keagamaan yang adaptif dan inklusif 

memungkinkan agama tetap relevan di tengah perubahan zaman. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa hubungan antara 

perilaku keagamaan dan pola kehidupan sosial bersifat timbal balik dan 

dinamis. Agama berperan sebagai sumber nilai dan pedoman hidup, 

sedangkan kehidupan sosial menjadi ruang konkret tempat nilai-nilai 

tersebut dijalankan dan dimaknai ulang. Ketika keduanya berjalan selaras, 

maka akan tercipta tatanan masyarakat yang harmonis, toleran, dan 

berkeadaban. 

Selain memiliki hubungan yang bersifat timbal balik, perilaku 

keagamaan dan interaksi sosial juga menunjukkan adanya proses saling 

memengaruhi secara berkelanjutan. Agama membentuk sistem nilai yang 

menjadi pedoman dalam bertindak, sementara interaksi sosial menjadi 

ruang di mana nilai-nilai tersebut diuji, diinternalisasikan, dan dimaknai 

ulang
99

. Dalam hal ini, perilaku keagamaan berfungsi sebagai manifestasi 

dari keyakinan individu yang diwujudkan dalam tindakan sosial, seperti 

tolong-menolong, tenggang rasa, dan kepedulian terhadap sesama. Ketika 

nilai-nilai tersebut diterapkan dalam kehidupan sosial, maka akan muncul 

solidaritas dan kohesi sosial yang memperkuat persatuan masyarakat. 

Selain nilai agama, budaya juga memiliki peranan penting dalam 

memengaruhi cara masyarakat menjalankan perilaku keagamaannya
100

. 

Budaya lokal sering kali menjadi medium ekspresi dari nilai-nilai 

keagamaan yang dianut oleh masyarakat. Misalnya, tradisi, simbol, atau 

kebiasaan yang dikaitkan dengan agama sebenarnya merupakan hasil dari 

                                                      
98

 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih, (Bandung: Mizan, 

2017), hlm. 119. 
99

 Peter L. Berger, Langit Suci: Agama sebagai Realitas Sosial, diterjemahkan oleh A. 

Sudiarja (Jakarta: LP3ES, 1991), hlm. 88. 
100

 Koentjaraningrat, Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan, (Jakarta: Gramedia, 

2004), hlm. 91. 



 

 

 

38 

proses asimilasi antara ajaran keagamaan dan konteks budaya setempat. 

Dalam kerangka ini, agama tidak dipahami secara terpisah dari 

kebudayaan, melainkan sebagai bagian integral dari sistem sosial yang 

hidup di masyarakat. Pemikiran ini sejalan dengan pandangan Clifford 

Geertz yang menegaskan bahwa agama berfungsi sebagai sistem makna 

yang mengatur cara manusia memahami realitas sosialnya
101

. 

Hubungan antara perilaku keagamaan dan interaksi sosial juga 

tampak dalam peran agama sebagai sarana kontrol sosial
102

. Ajaran agama 

memberikan norma dan sanksi moral yang mengatur perilaku individu 

agar sesuai dengan nilai-nilai kebaikan. Ketika seseorang melanggar 

norma tersebut, akan muncul reaksi sosial yang menegaskan kembali 

pentingnya nilai moral dan etika keagamaan dalam menjaga keseimbangan 

sosial. Dengan demikian, agama berperan sebagai mekanisme sosial yang 

tidak hanya mengatur hubungan manusia dengan Tuhan, tetapi juga 

hubungan manusia dengan sesamanya. 

Dalam masyarakat modern, hubungan antara perilaku keagamaan 

dan kehidupan sosial menghadapi tantangan baru. Modernisasi, 

sekularisasi, dan globalisasi sering kali menggeser posisi agama dari pusat 

kehidupan sosial menuju ranah privat
103

. Namun demikian, agama tetap 

memiliki daya tahan sebagai sumber moralitas publik. Banyak 

masyarakat modern yang mulai mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan 

dengan prinsip kemanusiaan universal untuk menjawab persoalan sosial, 

seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan krisis moral. Di sinilah agama 

menunjukkan perannya sebagai kekuatan transformatif yang mendorong 

perubahan sosial yang positif. 

Lebih jauh, hubungan antara perilaku keagamaan dan pola 

kehidupan sosial juga dapat dipahami sebagai keseimbangan antara 

                                                      
101

 Clifford Geertz, Penafsiran Kebudayaan, diterjemahkan oleh F. Budi Hardiman 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992), hlm. 114. 
102

 Talcott Parsons, Sistem Sosial, diterjemahkan oleh J.D. Wirawan (Jakarta: 

Rajawali Pers, 2018), hlm. 102. 
103

 Bryan S. Turner, Agama dan Teori Sosial, diterjemahkan oleh Anwar Fadli (Jakarta: 

Kreasi Wacana, 2019), hlm. 78. 



 

 

 

39 

dimensi spiritual dan sosial manusia
104

. Agama memberikan makna 

transendental yang menuntun manusia untuk berbuat baik, sedangkan 

kehidupan sosial menyediakan wadah untuk mewujudkan

 kebaikan itu dalam bentuk tindakan nyata. Ketika keseimbangan 

ini terjaga, maka akan tercipta masyarakat yang tidak hanya taat secara 

ritual, tetapi juga adil, empatik, dan peduli terhadap kesejahteraan 

bersama. 

Dari uraian tersebut, dapat ditegaskan bahwa hubungan antara 

perilaku keagamaan dan pola kehidupan sosial bersifat empiris, dinamis, 

dan multidimensional. Keduanya saling membentuk dan saling 

menguatkan: perilaku keagamaan menanamkan nilai moral dan spiritual 

dalam masyarakat, sedangkan kehidupan sosial memberikan ruang bagi 

nilai-nilai tersebut untuk berkembang menjadi  tindakan  nyata  yang  

membangun  keharmonisan,  solidaritas, dan kemanusiaan yang 

berkeadaban. 

 

B. Kajian Relevan 

Untuk memperkuat landasan teoritis dalam penelitian ini, beberapa studi 

terdahulu yang berkaitan dengan interaksi antarumat beragama menjadi acuan 

penting. Kajian-kajian ini memberikan gambaran mengenai bagaimana hubungan 

antar komunitas yang berbeda agama dapat terjalin dapat terjalin dalam berbagai 

bentuk, baik yang harmonis maupun penuh tantangan. 

Pertama, Mariah Ulfah berjudul ―Kerukunan Antarumat beragama di 

Wilayah Minoritas Muslim‖ menunjukkan bahwa keterbukaan komunikasi dan 

kegiatan sosial bersama menjadi faktor utama terciptanya toleransi antarumat 

beragama
105

. Dalam penelitiannya, komunitas non-Muslim tetap aktif berinteraksi 

dengan umat muslim melalui kegiatan gotong royong dan forum warga, tanpa 

memaksakan ajaran agama masing-masing. 

                                                      
104

 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina, 2000), hlm. 

278. 
105

 Mariah Ulfah, Kerukunan Umat Beragama di Wilayah Minoritas Muslim, Jurnal 

Sosial Keagamaan, Vol. 10, No.2, 2018. 



 

 

 

40 

Kedua, Sujaya dalam penelitiannya tentang ―Interaksi Sosial Umat Hindu 

dan Kristen di Nusa Tenggara Timur‖ menemukan bahwa hubungan harmonis 

bisa tercipta ketika masing-masing komunitas diberikan ruang ekspresi 

keagamaan yang setara
106

. Ia menekankan pentingnya nilai-nilai adar lokal 

sebagai penyeimbang antara ekspresi keagamaan dan kehidupan bermasyarakat. 

Ketiga, Hasyim dalam studi etnografisnya di Bali mencatat bahwa praktik 

lokal seperti kerja sukarela menjadi media efektif dalam membangun solidaritas 

antarumat beragama. Kegiatan tersebut menciptakan ruang kolaboratif lintas 

agama dan menjadi contoh bagaimana nilai-nilai lokal dapat memperkuat 

kerukunan
107

.  

Keempat, Luh Ayu Riani menulis ―Konstruksi Harmoni dalam 

Masyarakat Hindu dan Kristen di Karangasem‖, yang menjelaskan bahwa 

konstruksi sosial tentang kerukunan dibentuk oleh narasi budaya dan sejarah lokal 

yang diturunkan lintas generasi. Nilai-nilai lokal seperti ‗menyama braya‘ 

(persaudaraan universal) menjadi fondasi bagi kehidupan beragama yang 

damai
108

. 

Kelima, Nengah Suardika dalam ―Relasi Agama dan Budaya dalam 

Komunitas Majemuk di NTB‖ menunjukkan bahwa hubungan antarumat beragama 

dapat tumbuh positif jika didukung oleh keterbukaan budaya lokal dan praktik 

dialog antaragama secara informal, seperti dalam ritual adat atau perayaan 

bersama
109

. 

Keenam, Yuliarti dan Sudirman dalam jurnal ―Nilai-nilai Gotong Royong 

sebagai Media Integrasi Sosial Lintas Agama‖ mengungkapkan bahwa aktivitas 

gotong royong bukan hanya bentuk kerja kolektif, tetapi menjadi alat integrasi 

sosial yang menyatukan warga dari latar belakang agama yang berbeda
110

. 

                                                      
106

 I Nyoman Sujaya, Interaksi Sosial Umat Hindu dan Kristen di Nusa Tenggara Timur, 

Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya, Vol. 7, No. 1, 2019. 
107

 Haysim, Peran Budaya Lokal dalam Membangun Kerukunan Umat Beragama di Bali, 

Jurnal Harmoni, Vol. 19, No. 1, 2020. 
108

 Luh Ayu Riani, Konstruksi Harmoni dalam Masyarakat Hindu dan Kristen di 

Karangasem, Jurnal Multikulturalisme, Vol. 5, No. 2, 2017. 
109

 Nengah Suardika, Relasi Agama dan Budaya dalam Komunitas Majemuk di NTB, 

Jurnal Kebudayaan dan Agama, Vol. 9, No. 1, 2016. 
110

 Yuliarti dan Sudirman, Nilai-nilai Gotong Royong sebagai Media Integrasi Sosial 



 

 

 

41 

Ketujuh, Yohanes Sugiarto melalui penelitian berjudul ―Pluralisme dan 

Identitas Religius dalam Komunitas Kristen Minoritas‖ menekankan bahwa 

meskipun sebagai kelompok minoritas, komunitas Kristen dapat membangun 

hubungan sosial yang sehat dengan kelompok mayoritas jika ada jaminan 

kebebasan beragama dan penghargaan terhadap identitas keagamaan
111

. 

Kedelapan, Ahmad Fuadi dalam penelitiannya ―Strategi Pemerintah Desa 

dalam Menjaga Kerukunan Antarumat Beragama‖ menunjukkan bahwa inisiatif 

pemerintah lokal seperti membentuk forum kerukunan atau mengatur jadwal 

ibadah secara adil berdampak besar dalam menghindari gesekan antarumat 

beragama
112

. 

Kedelapan kajian ini memperlihatkan bahwa kehidupan antarumat 

beragama tidak selalu ditentukan oleh ajaran teologis semata, melainkan oleh 

dinamika sosial, budaya, dan lokalitas. Hal ini memperkuat posisi penelitian ini 

dalam menggali bagaimana komunitas Hindu dan Kristen di desa Batu Manunggal 

membangun hubungan yang harmonis dalam keragaman agama. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                 
Lintas Agama, Jurnal Harmoni Sosial, Vol. 13, No. 1, 2022. 

111
 Yohanes Sugiarto, Pluralisme dan Identitas Religius dalam Komunitas Kristen 

Minoritas, Jurnal Sosiologi Agama, Vol. 7, No. 1, 2019. 
112

 Ahmad Fuadi, Strategi Pemerintah Desa dalam Menjaga Kerukunan Antarumat 

Beragama, Jurnal Politik Lokal, Vol. 10, No. 3, 2018. 



 

42 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

antropologi agama. Pendekatan ini dipilih untuk memahami secara mendalam 

perilaku keagamaan dan interaksi sosial masyarakat Hindu dan Kristen di Desa 

Bagan Manunggal. 

Penelitian kualitatif memungkinkan peneliti menangkap makna yang 

terkandung dalam tindakan sosial dan praktik keagamaan masyarakat. Sementara 

pendekatan antropologi agama membantu melihat agama sebagai bagian dari 

kehidupan budaya yang menyatu dalam keseharian masyarakat, baik dalam 

bentuk simbol, nilai, maupun ritus yang dijalani bersama. 

 

B. Waktu dan Lokasi Penelitian 

Penelitian ini mulai dilakukan pada bulan Oktober 2025 sampai bulan 

November 2025. Lokasi penelitian ialah yang akan menjadi tempat dimaa peneliti 

akan melakukan penelitiannya. Dalam penelitian ini, adapun lokasi yang akan 

menjadi tempat dalam penelitian ini ialah di Desa Bagan Manunggal, Kec. Bagan 

Sinembah, Kab. Rokan Hilir. 

 

C. Objek dan Subjek  

Dalam hal ini yang menjadi objek penelitian adalah Perilaku Keagamaan 

dan Pola Kehidupan Sosial Masyarakat Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal, Kec. Bagan Sinembah, Kab. Rokan Hilir. Sedangkan yang menjadi 

subjek penelitian adalah para informan yang memiliki pengetahuan, pengalaman, 

dan keterlibatan langsung dalam kegiatan keagamaan maupun aktivitas sosial di 

desa. 

 



 

 

 

43 

D. Sumber Data 

1. Data Primer 

Data primer dikumpulkan langsung dari lapangan melalui 

observasi, wawancara mendalam, serta keikutsertaan peneliti dalam 

aktivitas sehari-hari komunitas sebagai bagian dari proses observasi non-

partisipatif. 

Data primer dalam penelitian ini diperoleh dari informan di Desa 

Bagan Manunggal. Informan penelitian terdiri dari 13 orang, yang meliputi 

4 orang dari komunitas Hindu, 4 orang dari komunitas Kristen, 2 tokoh 

agama dan 3 tokoh masyarakat. 

2. Data Sekunder 

Data sekunder dikumpulkan melalui sejumlah dokumen tertulis, 

seperti arsip desa, laporan kegiatan keagamaan, serta hasil penelitian yang 

mendukung kajian tentang hubungan antarumat beragama. 

 

E. Responden dan Informan Penelitian 

Penelitian ini melibatkan responden dari dua komunitas agama, yaitu 

Hindu dan Kristen, yang tinggal di Desa Bagan Manunggal. Jumlah populasi total 

tidak dihitung secara statistik karena penelitian ini bersifat kualitatif. 

Responden utama akan diambil secara purposive, yaitu berdasarkan 

keterlibatan aktif dalam kegiatan keagamaan dan sosial. Dari jumlah tersebut, 

peneliti akan mewawancarai sekitar 4-5 orang dari komunitas Hindu dan 4-5 

orang dari komunitas Kristen. 

Informan kunci akan ditentukan berdasarkan peran sosial dan pengetahuan 

mereka terhadap dinamika hubungan antarumat beragama. Informan yang 

direncanakan dapat dilihat pada tabel berikut, yaitu: 

 

 

 

 

 



 

 

 

44 

Table 1 Narasumber 

No Nama Umur Jabatan Agama Keterangan 

1 Johan Taruna 56 Kades  Islam  Informan Kunci 

2 Ramli 53 Kadus  Islam  Informan Kunci 

3 Binsar  57 Tokoh Agama Kristen Kristen Informan Kunci 

4 Wayan Sudarma 53 Pemangku Adat Hindu Informan Kunci 

5 Ruben  52 Masyarakat  Kristen  Informan Kunci 

6 Nilu Sriniti 72 Masyarakat  Hindu Informan Kunci 

7 Made Sri 44 Masyarakat Hindu Informan Kunci 

8 Gunawan  28 Masyarakat  Hindu  Informan Kunci 

9 Daniel  32 Masyarakat  Kristen  Informan Kunci 

10  Debora  46 Masyarakat  Kristen  Informan Kunci 

11 Tina Rona 51 Masyarakat  Kristen  Informan Kunci 

12 Ditia  39 Masyarakat  Hindu  Informan Kunci 

13 Guntur  40 Masyarakat  Islam  Informan Kunci 

Sumber: Arsip Desa Bagan Manunggal 

Pemilihan informan dilakukan secara purposive dengan 

mempertimbangkan kredibilitas dan pengalaman mereka dalam menyikapi relasi 

sosial lintas agama di lingkungan tempat tinggalnya. 

F. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini meliputi: 

1. Observasi non-partisipatif, untuk mengamati perilaku sosial dan 

keagamaan masyarakat secara langsung tanpa terlibat dalam aktivitas 

mereka. 

2. Wawancara, dilakukan secara semi-terstruktur untuk menggali 

pengalaman dan pandangan dari narasumber. 

3. Dokumentasi, digunakan untuk mengumpulkan data pendukung berupa 

foto, catatan kegiatan, dan arsip terkait praktik keagamaan dan hubungan 

sosial. 

G. Teknik Analisis Data 

Data dianalisis secara kuaitatif melalui tiga tahapan, yaitu: 

1. Reduksi data: menyaring data yang relevan dengan fokus penelitian. 

2. Penyajian data: menyusun data dalam bentuk narasi deskriptif 

3. Penarikan kesimpulan: menyimpulkan temuan berdasarkan data lapangan 

secara induktif
113

. 

                                                      
113

 Matthew B. Miles dan A. Michael Huberman, Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber 

tentang Metode-Metode Baru, terj. Tjetjep Rohendi Rohidi (Jakarta: UI Press, 1992), hlm. 16–20. 



 

74 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Penelitian mengenai Perilaku Keagamaan dan Pola Kehidupan Sosial: 

Studi Komperatif Komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan Manunggal, 

Kecamatan Bagan Sinembah, Kabupaten Rokan Hilir menghasilkan sejumlah 

temuan penting yang menggambarkan bagaimana praktik keagamaan dan 

hubungan sosial warga berjalan harmonis dalam konteks kehidupan sehari-hari.  

Pertama, perilaku keagamaan komunitas Hindu dan Kristen menunjukkan 

pola keberagamaan yang konsisten dan dijalankan sesuai ajaran masing-masing 

agama. Komunitas Hindu menjalankan sembahyang harian, upacara Purnama– 

Tilem, Galungan, Kuningan, serta tradisi keluarga yang berkaitan dengan ritual 

keagamaan. Nilai-nilai seperti Tri Hita Karana dan Tri Kaya Parisudha tercermin 

dalam cara mereka menjaga hubungan dengan sesama dan lingkungan sekitar. 

Sementara itu, komunitas Kristen menunjukkan perilaku keagamaan melalui 

ibadah Minggu, kebaktian keluarga, sekolah Minggu, serta perayaan hari-hari 

besar seperti Natal dan Paskah. Ajaran kasih dan kepedulian tampak dalam sikap 

mereka yang mudah berbaur dan mendukung kegiatan sosial di desa. Kedua 

komunitas sama-sama mempraktikkan ajaran agamanya secara sederhana namun 

penuh makna, dan hal ini menjadi dasar terbentuknya kehidupan sosial yang 

stabil. 

Kedua, Interaksi sosial antar komunitas Hindu dan Kristen di Desa Bagan 

Manunggal berlangsung secara harmonis dan berkesinambungan. Interaksi 

tersebut terwujud dalam kehidupan sehari-hari, keterlibatan dalam kegiatan 

kemasyarakatan, serta hubungan sosial dengan komunitas Muslim sebagai 

kelompok agama mayoritas di desa. Kehidupan sosial yang dijalani secara 

berdampingan membentuk pola interaksi yang didasarkan pada sikap saling 

menghormati, kerja sama, dan toleransi. Perbedaan agama tidak menjadi 

penghalang dalam menjalin hubungan sosial, melainkan dikelola melalui 

kesadaran hidup bersama sebagai bagian dari satu komunitas desa. 



 

 

 

75 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa perilaku keagamaan dan 

interaksi sosial di Desa Bagan Manunggal memiliki hubungan yang saling 

berkaitan. Perilaku keagamaan yang dijalankan oleh komunitas Hindu dan Kristen 

berkontribusi dalam membentuk pola interaksi sosial yang harmonis, sementara 

interaksi sosial yang baik turut memperkuat sikap toleransi dan kebersamaan 

dalam kehidupan beragama. Kondisi ini menunjukkan bahwa keberagaman agama 

dapat dikelola secara positif dalam kehidupan bermasyarakat. 

 

B. Saran  

Adapun saran yang di berikan penulis kepada para pembaca dan 

pendengar yaitu semoga tulisan ini dapat memberikan pengetahuan dan wawasan 

yang luas kepada siapapun orang yang membacanya. 

  



 

 

 

76 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Allport, Gordon W. 1950. The Individual and His Religion: A Psychological 

Interpretation. New York: Macmillan.  

Azra, Azyumardi. 2013. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 

Nusantara Abad XVII & XVIII. Jakarta: Kencana.  

Azra, Azyumardi. 2017. Islam Substantif: Agar Umat Tidak Jadi Buih. Bandung: 

Mizan.  

Berger, Peter L. 1990. The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of 

Religion. New York: Anchor Books.  

Berger, Peter L., dan Thomas Luckmann. 1990. Tafsir Sosial atas Kenyataan. 

Terj. Hasan Basri. Jakarta: LP3ES.  

Blumer, Herbert. 1969. Symbolic Interactionism: Perspective and Method. 

Englewood Cliffs: Prentice-Hall.  

Blumer, Herbert. 2009. Interaksionisme Simbolik: Perspektif dan Metode. Terj. S. 

Wibowo. Jakarta: Raja Wali Press.  

Comte, Auguste. 1972. Cours de Philosophie Positive. Terj. George Lenard. 

Paris: Garnier.  

Daradjat, Zakiah. 2018. Ilmu Jiwa Agama. Jakarta: Bulan Bintang.  

Durkheim, Émile. 1995. The Elementary Forms of the Religious Life. New York: 

Free Press.  

Durkheim, Émile. 2020. Bentuk Dasar Kehidupan Religius. Terj. Inyiak Ridwan 

Muzir. Yogyakarta: IRCiSoD. 

Durkheim, Émile. Bentuk-bentuk Dasar Kehidupan Keagamaan. Terj. Hadyana 

Pudjaatmaka. Jakarta: Pustaka Pelajar.  

Geertz, Clifford. 1960. The Religion of Java. Chicago: The University of Chicago 

Press.  

Geertz, Clifford. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books. 

Geertz, Clifford. 1983. Agama Jawa: Abangan, Santri, Priyayi dalam 

Kebudayaan Jawa. Terj. Aswab Mahasin. Jakarta: Pustaka Jaya.  

Geertz, Clifford. 1992. Penafsiran Kebudayaan. Terj. F. Budi Hardiman. 

Yogyakarta: Kanisius.  

Giddens, Anthony. 1991. Modernity and Self-Identity. Cambridge: Polity Press. 



 

 

 

77 

Giddens, Anthony. 2006. Sociology. Cambridge: Polity Press.  

Glock, Charles Y., dan Rodney Stark. 1965. Religion and Society in Tension. 

Chicago: Rand McNally.  

Hasyim. 2020. ―Peran Budaya Lokal dalam Membangun Kerukunan Umat 

Beragama di Bali.‖ Jurnal Harmoni, 19(1).  

Hick, John. 1973. God and the Universe of Faiths: Essays in the Philosophy of 

Religion. London: Macmillan.  

Hick, John. 2005. Filsafat Agama. Terj. Asep Hikmat. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar.  

Ismail, Sadat. 2003. Agama-Agama Dunia: Agama, Dimensi, Analisis dan 

Perbandingannya. Yogyakarta: IRCiSoD.  

James, William. 1902. The Varieties of Religious Experience. New York: 

Longmans, Green, and Co.  

Koentjaraningrat. 2004. Kebudayaan, Mentalitas dan Pembangunan. Jakarta: 

Gramedia.  

Koentjaraningrat. 2015. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.  

Madjid, Nurcholish. 2000. Islam: Doktrin dan Peradaban. Jakarta: Paramadina.  

Malinowski, Bronislaw. 2020. Magic, Science and Religion and Other Essays. 

Terj. Alif Wicaksono. Yogyakarta: IRCiSoD.  

Mead, George Herbert. 2018. Mind, Self, and Society. Terj. Ahmad Fedyani 

Saifuddin. Jakarta: Rajawali Pers.  

Miles, Matthew B., dan A. Michael Huberman. 1992. Analisis Data Kualitatif. 

Terj. Tjetjep Rohendi Rohidi. Jakarta: UI Press.  

Parsons, Talcott. 2018. Sistem Sosial. Terj. J.D. Wirawan. Jakarta: Rajawali Pers.  

Rahmat, Jalaluddin. 2019. Psikologi Agama. Jakarta: Raja Grafindo Persada.  

Riani, Luh Ayu. 2017. ―Konstruksi Harmoni dalam Masyarakat Hindu dan 

Kristen di Karangasem.‖ Jurnal Multikulturalisme, 5(2).  

Shihab, M. Quraish. 2017. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan.  

Soekanto, Soerjono. 2018. Pokok-Pokok Sosiologi Hukum. Jakarta: Rajawali Pers.  

Soekanto, Soerjono. 2019. Sosiologi: Suatu Pengantar. Jakarta: Rajawali Pers.  

 



 

 

 

78 

Soemardjan, Selo. 1981. Setangkai Bunga Sosiologi. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia.  

Suardika, Nengah. 2016. ―Relasi Agama dan Budaya dalam Komunitas Majemuk 

di NTB.‖ Jurnal Kebudayaan dan Agama, 9(1).  

Sugiarto, Yohanes. 2019. ―Pluralisme dan Identitas Religius dalam Komunitas 

Kristen Minoritas.‖ Jurnal Sosiologi Agama, 7(1).  

Sujaya, I Nyoman. 2019. ―Interaksi Sosial Umat Hindu dan Kristen di Nusa 

Tenggara Timur.‖ Jurnal Ilmu Sosial dan Budaya, 7(1).  

Turner, Bryan S. 2019. Agama dan Teori Sosial. Terj. Anwar Fadli. Jakarta: 

Kreasi Wacana.  

Ulfah, Mariah. 2018. ―Kerukunan Umat Beragama di Wilayah Minoritas 

Muslim.‖ Jurnal Sosial Keagamaan, 10(2).  

Walgito, Bimo. 2010. Psikologi Sosial: Suatu Pengantar. Yogyakarta: Andi 

Offset.  

Weber, Max. 2002. The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism. New York: 

Routledge.  

Weller, R. L. Etnografi dan Budaya Masyarakat. Terj. F. Sumartana. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar.  

Yuliarti, dan Sudirman. 2022. ―Nilai-nilai Gotong Royong sebagai Media 

Integrasi Sosial Lintas Agama.‖ Jurnal Harmoni Sosial, 13(1), 112–124. 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 

79 

Lampiran  1  

PEDOMAN WAWANCARA PENELITIAN 

Perilaku Keagamaan dan Interaksi Sosial Komunitas Hindu dan Kristen di 

Desa Bagan Manunggal, Kec. Bagan Sinembah, Kab. Rokan Hilir. 

No  Fokus  Daftar Pertanyaan 

1 Perilaku keagamaan 

komunitas Hindu di Desa 

Bagan Manunggaal, Kec. 

Bagan Sinembah, Kab. Rokan 

Hilir. 

1. Bagaimana penerapan ajaran Tri 

Hita Parisudha atau Tri Hita 

Karana dalam kehidupan sehari-

hari? 

2. Apa saja perayaan hari besar 

yang biasanya dilakukan? 

3. Apa saja kegiatan rohani yang 

biasa dijalankan dalam 

keseharian? 

4. Bagaimana sikap Bapak/Ibu 

mengenai toleransi antarumat di 

lingkungan desa ini? 

5. Apa nilai-nilai agama yang 

paling sering di terapkan ketika 

berinteraksi dengan orang lain? 

2 Perilaku keagamaan 

komunitas Kristen di Desa 

Bagan Manunggal, Kec. 

Bagan Sinembah, Kab. Rokan 

Hilir. 

1. Bagaimana penerapan ajaran 

kasih dan kegiatan rohani 

lainnya dalam kehidupan sehari-

hari? 

2. Apa saja perayaan hari besar 

yang biasanya dilakukan? 

3. Apa saja kegiatan rohani yang 

biasanya dijalankan dalam 

keseharian? 

4. Bagaimana sikap Bapak/Ibu 

mengenai toleransi antarumat di 

lingkungan desa ini? 

5. Apa nilai-nilai yang paling 

sering diterapkan ketika 

berinteraksi dengan orang lain? 

3 Interaksi sosial antara 

komunitas Hindu dan Kristen 

di Desa Bagan Manunggal, 

Kec. Bagan Sinembah, Kab. 

Rokan Hilir. 

1. Bagaimana Bapak/Ibu melihat 

hubungan sosial antara 

komunitas Hindu dan Kristen di 

desa ini?  

2. Bagaimana keterlibatan warga 

lintas agama dalam kegiatan 

desa?  



 

 

 

80 

3. Apakah ada kegiatan sosial yang 

biasanya dilakukan bersama 

(gotong royong, acara desa, 

pesta keluarga)?  

4. Menurut Bapak/Ibu, apa yang 

membuat kerukunan di desa 

tetap terjaga sampai sekarang?   

5. Apakah pernah ada konflik atau 

gesekan kecil terkait perbedaan 

agama? 

6. Bagaimana bentuk interaksi 

sosial masyarakat Hindu dengan 

komunitas Kristen dan 

masyarakat beragama lain dalam 

kehidupan sehari-hari, serta 

bagaimana keterlibatan 

masyarakat Hindu dalam 

kegiatan sosial seperti gotong 

royong dan aktivitas 

kemasyarakatan di Desa Bagan 

Manunggal? 

7. Bagaimana sikap saling 

menghormati ditunjukkan oleh 

komunitas Hindu dan Kristen 

dalam menjalankan aktivitas 

keagamaan masing-masing? 

8. Menurut pandangan masyarakat, 

bagaimana perbedaan agama 

memengaruhi, atau justru tidak 

memengaruhi, hubungan sosial 

antara komunitas Hindu dan 

Kristen? 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

81 

Lampiran  2 

DOKUMENTASI PENELITIAN 

 
 

Gambar 1 Wawancara Dengan Ibu Nilu 

Sriniti 

Gambar 2 Wawancara dengan Bapak 

Guntur 

  

Gambar 3 Wawancara dengan Ibu Debora Gambar 4 Wawancara dengan Ibu Tina 

Rona 



 

 

 

82 

  

Gambar 5 Wawancara dengan Ibu Made Sri Gambar 6 Wawancara dengan Saudara 

Gunawan 

  

Gambar 7 Wawancara dengan Saudara 

Daniel 

Ganbar 8 Wawawncara Deangan Bapak 

Ditia 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

83 

Lampiran  3 

GAMBAR RITUAL KEAGAMAAN KOMUNITAS HINDU 

  

  

  

 
 

Gambar 8 Odalan 

Gambar 9 Sanggah Pura Keluarga Gambar 10 Galungan 



 

 

 

84 

  

  

 

 

 

Gambar 9 Tilem Gambar 10 Purmnama 

Gambar 11 Saraswati 

Gambar 15 Ngaben 



 

 

 

85 

Lampiran  4 

GAMBAR RITUAL KEAGAMAAN KOMUNITAS KRISTEN 

 

  

 

 

 

Gambar 16 Ibadah Minggu Gambar 17Natal 

Gambar 18Paskah 



 

 

 

86 

 
 

 

 

 
 

Gambar 20 Kematian Umat Kristen 

 

 

  

Gambar 19 Sekolah Minggu 



 

 

 

87 

Lampiran  5 
PARTISIPASI ANTAR KOMUNITAS 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 12 Gotong Royong 

Gambar 13 Kerja Bakti 



 

 

 

88 

 

 

Gambar 24 Kumpulan Antar Wanga Desa  

 

 

Gambar 143 Lomba 17 Agustus 







 


