
ANALISIS QIRĀ’AT ḤAFṢ ‘AN ‘ĀSIM PADA TAFSIR 

NUSANTARA 

(Studi Komparatif Antara Kitab Turjumān  

al-Mustafīd Dan Al-Ibrīz ) 
 

SKRIPSI 
 

Diajukan untuk Melengkapi Satu Persyaratan Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

 

 
 

Disusun Oleh 

ADHENUR UNAISYAH 

 NIM. 12230225664 
 

Dosen Pembimbing I 

Dr. Khairunnas Jamal, S.Ag, M.A. 

 

Dosen Pembimbing II 

Suja’I Sarifandi, M. Ag 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H / 2026 M 



KEMENTERIAN AGAMA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصا ةيلك

UIN SUSKA RIAu

FACULTY OF USHULUDDIN
JI. H.R. Soebrantas No. 155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id,E-mail: rektor@uin-suska.ac.id

PENGESAHAN

Skripsi yang berjudul: ANALISIS QIRĀʼAT HAFS 'AN ‘ĀSIM PADA TAFSIR

NUSANTARA (Studi Komparatif Antara Kitab Turjumān

al-Mustafid Dan Al-Ibrīz)
Nama

NIM

Program Studi

: Adhenur Unaisyah
12230225664

: Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

Telah dimunaqasyahkan dalam sidang panitia Ujian Sarjana Fakultas Ushuluddin

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, pada:
Hari Selasa

Tanggal : 6 Januari 2026

Sehingga skripsi ini dapat diterima sebagai syarat untuk memperoleh gelar Sarjana
Agama (S.Ag) dalam Program Studi Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

RIAN AG

CK
EM
EN
TE
A Pekanbaru, 12 Januari 2026

Dekan,

R
I
A
U

Dr. Hj. Rina Rehayati, M. Ag

NIP. 19690429 200501 2 005

Panitia Ujian Sarjana

Ketua
Sekretaris

1

Dr/ Afrizal Nur, S, Th.I., MIS.
NÍP. 19800108 200310 1 001

Dr. Fatmah Taufik Hidayat, Lc., MA
NIK. 130321005

MENGETAHUI

Pengujt HЩ

長Dr. Muhammad Yasir, S.Th., I., MA.
NIP. 19780106 200901 1 006

Penguji IV

ul
H. Abd. Ghofur, M. Ag.
NIP. 19700613 199703 1 002



UIN SUSKA RIAU

KEMENTERIAN AGAMA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصأ ةيلك
FACULTY OF USHULUDDIN

JI. H.R. Soebrantas No.155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id,E-mail: rektor@uin-suska.ac.id

Dr. Khairunnas Jamal, S.Ag, М.А.

DOSEN FAKULTAS USHULUDDIN

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Pengajuan Skripsi

Kepada Yth:

Dekan Fakultas Ushuluddin

UIN Sultan Syarif Kasim Riau

di-

Pekanbaru

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan terhadap

isi skripsi saudara :

Nama

NIM

Program Studi

Judul

: Adhenur Unaisyah

: 12230225664

Ilmu Al Qur'an dan Tafsir

: ANALISIS QIRĀʼAT HAFŞ 'AN 'ÄSIM PADA TAFSIR

NUSANTARA (Studi Komparatif Antara Kitab Turjumān al-

Mustafid Dan Al-Ibrīz)

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam

sidang ujian Munaqasyah Skripsi Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.

Demikianlah kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terima kasih.

Pekanbaru, 22 Oktober 2025

Pembimbing I

Dr. Khairunnas  Jamal, S.Ag, M.A.

NIP. 197311052000031003



UIN SUSKA RIAU

KEMENTERIAN AGAMA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU
FAKULTAS USHULUDDIN

نيدلا لوصا ةيلك
FACULTY OF USHULUDDIN

Jl. H.R. Soebrantas No.155 KM.15 Simpang Baru Panam Pekanbaru 28293 PO.Box.1004 Telp. 0761-562223

Fax. 0761-562052 Web.www.uin-suska.ac.id,E-mail: rektor@uin-suska.ac.id

Suja'I Sarifandi, M. Ag
DOSEN FAKULTAS USHULUDDIN

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal: Pengajuan Skripsi

Kepada Yth:

Dekan Fakultas Ushuluddin

UIN Sultan Syarif Kasim Riau

di-

Pekanbaru

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan mengadakan perbaikan terhadap

isi skripsi saudara :

Nama

NIM

Program Studi

Judul

: Adhenur Unaisyah

: 12230225664

: Ilmu Al Qur'an dan Tafsir

: ANALISIS QIRĀ'AT HAFŞ ‘AN 'ASIM PADA TAFSIR

NUSANTARA (Studi Komparatif Antara Kitab Turjumān al-

Mustafid Dan Al-Ibrīz)

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam

sidang ujian Munaqasyah Skripsi Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau.

Demikianlah kami sampaikan dan atas perhatiannya diucapkan terima kasih.

Pekanbaru, 27 0ktober 2025

Pembimbing II

SSuja'I Sarifand M. Ag

NIP. 197005031997031002



PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS DAN HAK CIРТА

Yang bertanda tangan di bawah ini :

Nama
: Adhenur Unaisyah

Tempat/Tgl Lahir : M Sakti, 24 Desember 2003

NIM

Fakultas/Prodi

Judul Proposal

12230225664

: Ushuluddin / Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir

: ANALISIS QIRAʼAT PADA TAFSIR NUSANTARA (Studi
Komparatif Antara Kitab Turjumān al-Mustafid Dan Al-Ibriz)

Dengan ini menyatakan bahwa:

1. Skripsi ini adalah asli karya tulis saya dan belum pernah diajukan oleh siapapun untuk

mendapatkan gelar akademik (sarjana), baik di universitas islam negeri sultan syarif
kasim riau maupun di perguruan tinggi lainnya

2. karya tulis ini murni gagasan, rumusan dan penelitian saya sendiri, tanpa bantuan pihak

lain, kecuali arahan tim pembimbing
3. dalam karya tulis ini tidak terdapat karya atau pendapat yang ditulis atau dipublikasikan

oleh orang lain, kecuali secara tertulis dengan jelas dicantumkan sebagai acuan naskah

dengan disebutkan nama pengarang dan dicantumkan dalam daftar kepustakaan

4. saya dengan ini menyerahkan karya tulis ini kepada fakultas ushuluddin uin suska riau.

mulai dari sekarang dan seterusnya hak cipta atas karya tulis ini adalah milik fakutas

ushuluddin, dan publikasi dalam bentuk apapun harus mendapat izin tertulis dari
fakultas ushuluddin

5. pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya dan apabila dikemudian hari terdapat

penyimpangan dengan ketidakbenaran dalam pernyataan ini, maka saya bersedia

menerima sanksi akademik sesuai dengan peraturan yang berlaku

Pekanbaru, 15 Desember 2025

Yang Membuat Pernyataan,

METERm
TEMPEL

OBA0AKX508939598 ADHENUR UNAISYAH

NIM. 12230225664



 

MOTTO HIDUP 

 

 

نَا   للَُّّ ٱوَمَا كُنَّا لنَِ هْتَدِىَ لَوْلََٓ أَنْ هَدَى ٰ

.Kami tidak akan mendapat petunjuk sekiranya Allah tidak menunjukkan kami 

 

)raf : 43’A-AlS. Q( 

 



vi 

KATA  PENGANTAR 

Alhamdulillah, segala puji dan Syukur penulis ucapkan kehadirat Allah 

Subhanawata'ala yang telah melimpahkan taufik, ridho, Rahmat dan Karunia-Nya 

sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini dengan baik. Sholawat serta salam 

semoga selalu tercurahkan kepada junjungan dan suri tauladan umat Islam, 

Rasulullah Salallahu’alaihi Wassalam, serta kepada keluarga dan sahabat-sahabat 

yang mulia.      

Penulisan skripsi ini Penulis ajukan untuk memenuhi tugas akhir untuk 

memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada progam Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir Fakultas Ushuluddin UIN suska Riau. Adapun judul skripsi yang ditulis 

berjudul “ANALISIS QIRĀ’AT ḤAFṢ ‘AN ‘ĀSIM PADA TAFSIR 

NUSANTARA (Studi Komparatif Antara Kitab Turjumān al-Mustafīd Dan Al-

Ibrīz)” 

 Penulis menyadari sepenuhnya bahwa penulis tidak akan mampu untuk 

menyelesaikan skripsi ini dengan baik tanpa motivasi, dukungan dan doa dari 

banyak pihak. Untuk itu penulis mengucapkan banyak terimakasih kepada: 

1. Kepada Allah Subhanawata'ala Yang Maha Baik, Maha Mulia yang selalu 

membersamai penulis selalu. Kekuatan dan keistiqomahan penulis yang 

Allah Subhanawata'ala anugerahkan pada penulis. Rasulullah 

Salallahu’alaihi Wassalam sholawat dan salam senantiasa tercurahkan 

kepada Baginda Nabi yang mulia serta keluarganya dan sahabat-sahabat 

nya.  

2. Orang tua penulis, Ayahanda Marwanto dan Ibunda Yatik (almarhumah), 

yang memberikan banyak pengaruh dalam hal ini, senantiasa menjadi 

penjaga saat dekat dan dari kejauhan, kepada Ayah, penulis ucapkan 

terimakasih telah memberi semangat dan dukungan setiap saat juga 

mengusahakan segala hal untuk penulis. Kepada Ibu, Maaf, Penulis 

memaksakan kuliah disaat pesan terakhir Ibu sebelum meninggal untuk 

tidak kuliah karena kasihan Ayah. Tapi penulis berhasil menyelesaikan 

kuliah ini dengan baik dan tidak banyak merepotkan Ayah. Dan kepada 



vii 

keduanya yang selalu mendoakan, memberikan motivasi, pelajaran, serta 

kekuatan di setiap sujud dan Langkah kehidupan ini. Tiada kata dan usaha 

yang mampu mengimbangi seluruh pengorbanan yang diberikan. Semoga 

Allah menjaga dan merahmati keduanya. 

3. Saudara penulis, mba Jumanti, S.Pd.I., abang Edi Chandra, mba Nur Safitri, 

S.Kom., mba Hermiyah Lestari, S.E., adik Ma’ruf Siddiq Wiguna, ponakan 

Kurnia Gustammy Chandra, Sekar Defristi Chandra, Zhian Alfarizi, yang 

senantiasa memberikan semangat terbaik dan selalu membantu penulis, baik 

dari segi materi maupun non materi. Semoga selalu diberikan Kesehatan 

dan rezeki yang berlimpah kepada keduanya. 

4. Rektor UIN Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Leny Nofianti,MS., S.E., 

M.Si.,Ak., C.A., C.M.  beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk belajar dan menerima ilmu di Universitas 

ini. 

5. Dekan Fakultas Ushuluddin Ustadzah Dr. Hj. Rina Rehayati, M. Ag, Wakil 

Dekan I, Drs. H. Iskandar Arnel, MA., Ph.D, Wakil Dekan II Ustadz Dr. 

Afrizal Nur, S.Th.I, M.IS, dan Wakil Dekan III Ustadz Dr. Agus Firdaus 

Candra, M.Ag, yang telah memberikan dorongan dan motivasi kepada 

seluruh mahasiswa/i prodi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir. 

6. Ketua Program Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir dan Sekretaris Prodi IAT, 

Ustazah Dr. Jani Arni, S.Th.,I, M.Ag dan Ustadz Lukmanul Hakim, S.Ud., 

MIRKH., Ph.D yang telah memberikan bimbingan dan kemudahan kepada 

penulis dalam pengurusan yang berkaitan dengan studi penulis. 

7. Pembimbing akademik penulis, Ustadz Dr. Agus Firdaus Candra M.Ag, 

yang banyak memberikan nasehat, kritik, saran, bimbingan, motivasi dan 

masukan kepada penulis selama menjalankan pendidikan sejak awal hingga 

akhir semester ini. 

8. Dosen Pembimbing penulis, Ustadz Dr. Khairunnas Jamal, S.Ag, M.A., 

Suja’I Sarifandi, M. Ag., yang memberikan bimbingan dan arahan terbaik 

serta kemudahan dan kelancaran kepada penulis dalam menyelesaikan 



viii 

skripsi ini. Yang selalu memberikan dorongan terbaik dan motivasi yang 

selalu membangun semangat penulis. 

9. Seluruh dosen Fakultas Ushuluddin yang memberikan banyak ilmu dan 

pelajaran sejak awal hingga akhir semester, yang bertemu dikelas maupun 

di luar kelas, penulis memohon ridhonya, semoga ilmu yang diberikan 

menjadi bermanfaat bagi penulis dan dapat disebarluaskan untuk menjadi 

amal jariyah bagi kita semua. 

10. Sahabat-sahabat grup “menguak konspirasi” Alfatihah Rizka, S.Ag., Aisyah 

Rahmadani Siregar, S.Ag., Afina Wahyuri, S.Ag., Alya Septina, S.Ag., 

Anjeli Tria Putri, S.Ag., Cahaya Putri Lusnia, S.Ag., Aulliya Lestari, S.Ag., 

Dinda Aulia, S.Ag., ucapan terimakasih juga penulis berikan kepada mereka 

semua. Yang selalu membersamai selama masa-masa perkuliahan, setiap 

canda tawa serta telinga yang senantiasa menjadi tempat penulis berbagi 

cerita.. Semoga Allah Subhanawata'ala selalu meridhoi jalannya.  

11. Teman seperjuangan kuliah IAT kelas A yang sangat penulis sayangi. 

Terimaksih atas penerimaan penulis sebagai mahasiswa baru dikelas ini 

juga banyak hal dalam membantu penulis. Semoga langkah teman-teman 

semua senantiasa dimudahkan Allah Subhanawata'a. 

12. Teman-teman KKN Babussalam yang memberikan banyak pengalaman 

bagi penulis dan menganggap penulis adik yang harus  terus di bimbing, 

semoga Allah Subhanawata'a membalas kebaikan teman-teman semua. 

13. Abdul Habib yang juga abangda penulis selalu memberikan energi positif 

kepada penulis disetiap suasana hati, semoga Allah Subhanawata'a berikan 

kesehatan dan kemudahan dalam prosesnya, dan semoga Allah 

Subhanawata'a ridhoi niat baiknya. 

  



ix 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING 1 

NOTA DINAS PEMBIMBING 2 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO HIDUP 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... vi 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... xi 

ABSTRAK .......................................................................................................... xiii 

ABSTRACT ........................................................................................................ xiv 

 xv ................................................................................................................  ... الملخص 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ....................................................................................... 5 

C. Identifikasi Masalah .................................................................................. 6 

D. Batasan Masalah ....................................................................................... 6 

E. Rumusan Masalah ..................................................................................... 7 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian ................................................ 7 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................... 8 

BAB II KERANGKA TEORI ............................................................................ 10 

A. Pengertian Qirā’at ................................................................................... 10 

B. Biografi Syekh Abdurra’uf al-Singkili ................................................... 19 

C. Profil Kitab Turjumān al-Mustafīd Karya Syekh Abdurra'uf al-Singkili 20 

D. Biografi KH. Bishri Mustofa .................................................................. 22 

E. Profil Kitab Al-Ibrīz  karya KH. Bishri Mustofa .................................... 23 

F. Kajian Yang Relevan (Literatur Review) ............................................... 24 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 32 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................ 32 



x 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................. 32 

C. Sumber Data ............................................................................................ 34 

D. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 35 

E. Teknik Analisis Data ............................................................................... 35 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN KOMPARATIF ................................ 37 

A. Persamaan dan Perbedaan Qirā’at dalam Turjumān al-Mustafīd dan Al-

Ibrīz Pada Surah Al-Baqarah Ayat 1–10 ................................................ 37 

B. Analisis Variasi Qirā’at dan Pengaruhnya Terhadap Penafsiran Syekh 

Abdurra’uf al-Singkili  dan KH. Bishri Mustafa dalam Surah Al-Baqarah 

ayat 1-10 .................................................................................................. 43 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 49 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 49 

B. Saran ....................................................................................................... 51 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 53 

BIODATA PENULIS .......................................................................................... 56 

LAMPIRAN ......................................................................................................... 57  



xi 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surah 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan  

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د 

 M م Dz ذ 

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   D ض

  



xii 

B.  Vokal, Panjang, Dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang=  Â  misalnya   قال menjadi qâla  

Vokal (i) panjang=   î  misalnya   قيل menjadi qîla  

Vokal (u) panjang=  Û  misalnya  دون menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

“i”, melainkan tetap ditulis dengan ”iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) =   ـو misalnya   قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) =   ـيـ misalnya   خير menjadi khayru 

C. Ta’ Marbuthah 

Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbhûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya   للمدرسة  menjadiالرسلة 

alrisalat li al-mudarrisah, atau atau apabila di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  في

  .menjadi fi rahmatillahرحمة الله 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalâlah  

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadzh jalalah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut: 

1. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan ...  

2. Al-Rawi adalah ...  

3. Masyâ’Allâh kâna wa mâ lam yasya‟ lam yakun. 

  



xiii 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan penggunaan ilmu 

qirā’at dalam dua karya tafsir monumental Nusantara, yaitu Turjumān al-Mustafīd 

karya Syekh Syekh Abdurra’uf al-Singkili dan Al-Ibrīz karya KH. Bisri Musthofa, 

khususnya pada Surah Al-Baqarah ayat 1–10. Isu utama yang dikaji adalah peran 

qirā’at sebagai disiplin kunci dalam interpretasi makna Al-Qur’an dan bagaimana 

ulama Nusantara mengkontekstualisasikannya sesuai dengan kebutuhan lokal. 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research) komparatif. Data primer dianalisis melalui metode 

muqāran (perbandingan) terhadap teks kedua kitab tafsir, sementara data sekunder 

diperoleh dari literatur tentang tafsir Nusantara dan ilmu qirā’at. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa secara literal, kedua mufasir sama-sama berpegang teguh pada 

riwayat Qirā’at Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim, yang merupakan bacaan dominan di dunia Islam 

dan Nusantara, sehingga tidak ditemukan perbedaan signifikan dalam variasi 

bacaan fonetik pada ayat 1–10 Surah Al-Baqarah. Perbedaan yang mendasar 

terletak pada corak penafsiran, pendekatan dakwah, dan konteks budaya. Turjumān 

al-Mustafīd, yang berbahasa Melayu Jawi, merepresentasikan tafsir bi al-ma’tsūr 

dengan nuansa teologis dan sufistik yang fokus pada pendalaman akidah. Sementara 

itu, Al-Ibrīz, yang berbahasa Jawa Pegon, mencerminkan tafsir bi al-ra’y dengan 

pendekatan edukatif, komunikatif, dan populer yang bertujuan mendekatkan pesan 

Al-Qur’an pada realitas sosial masyarakat Jawa abad ke-20. Kesamaan dalam 

pemilihan Qirā’at Ḥafṣ menunjukkan komitmen terhadap otentisitas tekstual, 

sementara perbedaan gaya penafsiran menegaskan kebijaksanaan ulama Nusantara 

dalam menjaga keseimbangan antara keilmuan tekstual dan kontekstualisasi untuk 

kepentingan dakwah. 

Kata Kunci: Qirā’at, Turjumān al-Mustafīd, Al-Ibrīz, Tafsir Nusantara, 

Komparatif. 

  



xiv 

ABSTRACT  

This research aims to analyze and compare the use of ʿilm al-qirāʾāt in two 

monumental Nusantara exegetical works, namely Turjumān al-Mustafīd by Shaykh 

ʿAbd al-Raʾūf al-Singkilī and Al-Ibrīz by KH Bisri Musthofa, with particular focus 

on verses 1–10 of Sūrat al-Baqarah. The main issue discussed concerns the role of 

qirāʾāt as a key discipline in the interpretation of Qurʾanic meaning and how 

Nusantara ʿulamāʾ contextualize it in response to local needs. This study employed 

a qualitative research design using a comparative library research approach. 

Primary data were analyzed using the muqāran (comparative) method applied to 

the texts of the two tafsīr works, while secondary data were obtained from literature 

on Nusantara tafsīr and ʿilm al-qirāʾāt. The findings revealed that, at the literal 

level, both mufassir adhere strictly to the transmission of the qirāʾah of Ḥafṣ ʿan 

ʿĀṣim, which is the dominant mode of recitation in the Islamic world and in 

Nusantara. Consequently, no significant differences were found in the phonetic 

recitation variants of verses 1–10 of Sūrat al-Baqarah. The main differences lie in 

the interpretive orientation, daʿwah approach, and cultural context. Turjumān al-

Mustafīd, written in Jawi Malay, represents tafsīr bi al-maʾthūr with theological 

and Sufi nuances that emphasize the deepening of ʿaqīdah. In contrast, Al-Ibrīz, 

composed in Javanese Pegon, reflects tafsīr bi al-raʾy with an educational, 

communicative, and popular approach aimed at bringing the Qurʾanic message 

closer to the social realities of twentieth-century Javanese society. The shared 

preference for the Ḥafṣ qirāʾah reflects a strong commitment to textual authenticity, 

while the differing interpretive patterns highlight the wisdom of Nusantara ʿulamāʾ 

in maintaining a balance between textual discipline and contextual adaptation for 

the purposes of daʿwah. 

Keywords: Qira’at, Turjumān al-Mustafīd, Al-Ibrīz, Nusantara Tafsīr; Comparative 

Study 

 

  



xv 

 الملخص 
الأرخبيل    بحثال  اهدف هذي الجليلة في  التفسير  أعمال  من  اثنين  القراءات في  علم  استخدام  ومقارنة  إلى تحليل 

)نوسانتارا(، وهما: "ترجمان المستفيد" للشيخ عبد الرؤوف السنكيلي و"الإبريز" للشيخ بشري مصطفى، وتحديدا في  
في دور القراءات كعلم محوري في تفسير  وتتمثل القضية الأساسية التي تناولها البحث    .١٠–١سورة البقرة الآيات  

 هذا البحثعتمد  ييتناسب مع الَحتياجات المحلية.    معاني القرآن الكريم، وكيفية سياق علماء الأرخبيل لهذا العلم بما
لمنهج النوعي بأسلوب البحث المكتبي المقارن، حيث جرى تحليل البيانات الأساسية عبر المنهج المقارن لنصوص با

أظهرت نتائج البحث أن كلا  .  مع الَستعانة بالمصادر الثانوية المتعلقة بتفاسير الأرخبيل وعلم القراءات  الكتابين،
المفسرين التزما حرفيا برواية حفص عن عاصم، وهي القراءة السائدة في العالم الإسلامي والأرخبيل، ومن ثم لم يوجد  

ويكمن الَختلاف الجوهري في منهج التفسير، وأسلوب    .سةفرق جوهري في تنوع القراءات الصوتية في الآيات المدرو 
الدعوة، والسياق الثقافي؛ حيث يمثل "ترجمان المستفيد" المكتوب باللغة الملايوية الجاوية التفسير بالمأثور بصبغة عقدية  

غونية التفسير بالرأي  وفي المقابل، يعكس كتاب "الإبريز" المكتوب باللغة الجاوية البي  .وصوفية تركز على ترسيخ العقيدة
بأسلوب تعليمي وتواصلي وشعبي يهدف إلى ربط الرسالة القرآنية بالواقع الَجتماعي للمجتمع الجاوي في القرن  

إن التشابه في اختيار رواية حفص يشير إلى الَلتزام بالأصالة النصية، بينما يؤكد الَختلاف في أسلوب   .العشرين
 .في موازنة العلوم النصية مع السياق المجتمعي لخدمة الدعوة التفسير على حكمة علماء الأرخبيل

 .ترجمان المستفيد، الإبريز، تفاسير الأرخبيل، التفسير المقارنقراءات، : الالكلمات المفتاحية



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang  

Keotentikan Al-Qur'an sebagai wahyu Allah SWT telah menjadi salah satu 

aspek paling mendasar dalam kajian ilmu-ilmu Al-Qur'an. Tidak hanya isi dan 

kandungannya yang menakjubkan, tetapi juga aspek kebahasaan dan keberagaman 

qirā'āt -nya yang tetap terjaga melalui tradisi tawatur sejak masa Rasulullah SAW 

hingga sekarang. Salah satu indikasi kemukjizatan tersebut tampak pada tantangan 

Al-Qur'an kepada manusia agar mampu menandingi gaya bahasanya, sebagaimana 

termaktub dalam firman Allah SWT: 

نْ وَاِنْ   ثْلِه ۖ وَادْعُوْا شُهَدَاۤءكَُمْ مِِ نْ مِِ َّا نَ زَّلْنَا عَلٰى عَبْدِنََ فأَْتُ وْا بِسُوْرةٍَ مِِ تُمْ فِْ ريَْبٍ مِِّ دُوْنِ اللِِّٰ اِنْ    كُن ْ

تُمْ صٰدِقِيَْْ   كُن ْ

Artinya: Dan jika kamu meragukan (Al-Qur'an) yang Kami turunkan kepada hamba 

Kami (Muhammad), maka buatlah satu surah semisal dengannya dan ajaklah 

penolong-penolongmu selain Allah, jika kamu orang-orang yang benar. (QS. Al-

Baqarah 23) 

Di dalam perjalanan sejarah, penafsiran Al-Qur’an berkembang mengikuti 

dinamika zaman dan karakter mufassir. Munculnya berbagai metode tafsir seperti 

tafsir bi al-ma’tsur, bi al-ra’yi, isyari, fiqhi, maupun adabi ijtima’i menunjukkan 

bahwa Al-Qur’an bukan teks yang beku, tetapi bersifat dinamis dan terbuka untuk 

dimaknai sesuai dengan kebutuhan zaman, tanpa melepaskan rambu-rambu 

metodologis yang telah ditetapkan.1 Dalam konteks ini, seorang mufassir dituntut 

untuk memiliki kompetensi dalam berbagai disiplin keilmuan seperti nahwu, 

sharaf, balaghah, munasabah, asbab al-nuzul, serta tentunya ilmu qirā’at, sebagai 

 
1 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat, (Bandung: Mizan, ed. II (cet. I) 2013), hlm. 31. 



2 

 
 

salah satu alat penting dalam memahami makna suatu ayat secara lebih mendalam 

dan holistik.2 

Sayangnya, dalam praktiknya, tidak semua penafsir memberi perhatian serius 

terhadap aspek qirā’at, padahal varian bacaan ini memiliki kedudukan yang 

strategis dalam memberikan spektrum makna yang luas terhadap satu ayat. Qirā’at 

bukanlah variasi semata dalam fonetik atau artikulasi huruf, melainkan memiliki 

dampak semantik yang signifikan.3 Perbedaan bacaan bisa mengubah fokus makna 

dari suatu kalimat, bahkan memberi dimensi hukum, spiritual, atau sosial yang 

berbeda. Oleh karena itu, qirā’at tidak sepatutnya dikesampingkan dalam studi 

tafsir Al-Qur’an, terlebih ketika studi tersebut diarahkan pada upaya menemukan 

keragaman makna dan pemaknaan yang kontekstual. 

Kitab tafsir Nusantara seperti Turjumān al-Mustafīd karya Syekh Abdurra’uf 

al-Singkili dan Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Mustofa menempati posisi istimewa dalam 

lanskap keilmuan tafsir karena mengintegrasikan qirā’at dalam penafsiran mereka, 

dengan pendekatan yang unik dan sesuai dengan konteks lokal. Keduanya 

merupakan karya monumental dalam tradisi keilmuan Islam di Indonesia, dan 

bahkan dapat dikatakan sebagai dua di antara tafsir terbesar yang secara eksplisit 

membahas qirā’at dalam konteks lokal Nusantara.4 

Turjumān al-Mustafīd, sebagai tafsir yang berbasis pada karya Anwār al-Tanzīl 

wa Asrār al-Ta’wīl karya al-Bayḍāwī, mengadopsi model penafsiran yang 

cenderung rasional dengan sentuhan sufistik.5 Syekh al-Singkili 

menerjemahkannya ke dalam bahasa Melayu dengan aksara Jawi, sekaligus 

menambahkan catatan-catatan dan ulasan-ulasan yang menunjukkan preferensinya 

terhadap qirā’at tertentu. Dalam banyak bagian tafsir ini, ia menyebutkan bacaan 

 
2 Jalaluddin al-Suyuthi, Al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, (Beirut: Dar al-Fikr, cet. ulang 2020), 

jilid 2, hlm. 129.pdf 
3 Ibn al-Jazari, An-Nashr fi al-Qira’at al-‘Ashr, (Kairo: Maktabah al-Turath, 2000), hlm. 

58. 
4 Peter G. Riddell, Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and Responses, 

(London: Hurst & Company, 2001), hlm. 118. 
5 Abdullah bin Umar al-Baydawi, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil, (Beirut: Dar Ihya’ 

al-Turath, 1990), hlm. 10. 



3 

 
 

dari imam-imam qirā’at yang berbeda, sekaligus menunjukkan bahwa pemilihan 

satu bacaan atas lainnya tidak lepas dari pertimbangan semantik dan kontekstual.6 

Tafsir ini menjadi referensi penting dalam pendidikan Islam klasik di Sumatera 

dan Semenanjung Malaka, serta dikaji hingga kini di berbagai pesantren dan 

lembaga pendidikan Islam tradisional. Bahkan, para sarjana Barat seperti A.H. 

Johns dan Peter G. Riddell menempatkan Turjumān al-Mustafīd sebagai salah satu 

dokumen keislaman klasik Nusantara yang penting untuk memahami relasi antara 

tradisi tafsir Timur Tengah dan dunia Melayu.7 

Di sisi lain, Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Mustofa menunjukkan corak tafsir yang 

lebih komunikatif, populer, dan membumi. Ditulis dalam bahasa Jawa dengan 

aksara Pegon, tafsir ini menjadi medium dakwah yang sangat efektif di kalangan 

masyarakat Jawa. Penggunaan gaya bahasa lisan yang mengalir dan kental dengan 

idiom lokal membuat Al-Ibrīz  sangat dekat dengan masyarakat, menjadikannya 

bukan sekadar kitab tafsir, tetapi bagian dari warisan budaya Islam Jawa.8 

KH. Bisri Mustofa juga menunjukkan kepiawaiannya dalam menggunakan 

qirā’at sebagai alat tafsir. Ia menampilkan beberapa ragam bacaan dan menjelaskan 

implikasi maknanya, sembari mengaitkan dengan persoalan sehari-hari masyarakat. 

Hal ini menunjukkan bahwa qirā’at, di tangan seorang mufassir yang memahami 

konteks lokal, bisa menjadi jembatan antara teks dan realitas. Ia menyadari bahwa 

qirā’at bukan hanya warisan bacaan, melainkan refleksi dari rahmat ilahi yang 

memperbolehkan umat Islam memahami wahyu sesuai dengan konteks sosial dan 

kebudayaannya.9 

Salah satu kekuatan dari kedua tafsir ini adalah kemampuan mereka untuk 

mengaitkan ilmu qirā’at dengan budaya lokal. Dalam Turjumān al-Mustafīd, 

penerjemahan ke dalam bahasa Melayu Jawi adalah bentuk adaptasi yang 

memudahkan masyarakat lokal memahami konsep-konsep tafsir dan qirā’at yang 

berasal dari tradisi Arab. Sementara dalam Al-Ibrīz , penggunaan bahasa Jawa dan 

 
6 Abdurra’uf al-Fansuri, Turjumān al-Mustafīd, ed. A. Hasjmy, (Kuala Lumpur: Pustaka 

Antara), hlm. 55–57. 
7 A.H. Johns, “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions,” dalam Indonesia, 

Vol. 19 (April 1975), hlm. 38. 
8 KH. Bisri Mustofa, Tafsir Al-Ibriz, (Kudus: Menara Kudus), hlm. 2. 
9 Ibid., hlm. 16–17. 



4 

 
 

struktur penafsiran yang komunikatif menjadi kekuatan yang menjadikan qirā’at 

dapat diterima dan dimaknai secara kontekstual oleh masyarakat awam. Ini 

menunjukkan bahwa qirā’at bukanlah wacana elitis, melainkan dapat 

diaktualisasikan dalam kehidupan masyarakat yang beragam.10 

Keberadaan dua karya ini sekaligus memperlihatkan bagaimana tradisi 

keilmuan Islam Nusantara tidak inferior dibandingkan tradisi tafsir di Timur 

Tengah. Bahkan, dalam beberapa aspek seperti kontekstualisasi dan pendekatan 

dakwah, Al-Ibrīz  dan Turjumān al-Mustafīd bisa dikatakan lebih progresif. 

Keduanya bukan hanya menjelaskan ayat demi ayat, melainkan juga berperan 

dalam membumikan makna-makna Al-Qur’an melalui pendekatan qirā’at yang 

dimodifikasi sesuai dengan daya tangkap dan bahasa masyarakat lokal.11 

Kajian terhadap qirā’at dalam dua tafsir ini menjadi penting bukan hanya dari 

sisi filologis atau linguistik, tetapi juga dalam memahami bagaimana teks suci 

diartikulasikan dan dimaknai dalam ruang sosial dan budaya yang spesifik. Dalam 

era kontemporer yang ditandai oleh pergeseran makna dan tantangan interpretasi, 

studi seperti ini dapat menawarkan pendekatan yang lebih inklusif terhadap Al-

Qur’an, yakni dengan melihat keberagaman sebagai kekayaan, bukan ancaman. 

Penelitian ini secara khusus akan mengkaji bagaimana varian bacaan (qirā’at) 

diposisikan dalam tafsir Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz , serta bagaimana 

pengaruhnya terhadap interpretasi makna dalam ayat-ayat Surah Al-Baqarah. 

Pemilihan surah ini didasarkan pada kepadatan tematik yang mencakup aspek 

sosial, hukum, ibadah, sejarah umat, hingga nilai-nilai etis yang mendalam. Fokus 

utama tidak pada aspek hukum fikih dari qirā’at, melainkan pada bagaimana ia 

memberi dampak semantik dalam konstruksi makna tafsir. 

Dengan pendekatan komparatif ini, penelitian berharap dapat memperlihatkan 

bahwa di balik ragam bacaan terdapat kesatuan pesan yang memperkaya 

pengalaman spiritual dan intelektual umat Islam. Dalam konteks Nusantara, qirā’at 

bukan hanya bacaan, tetapi juga representasi dari dialog antara wahyu dan budaya. 

 
10 Moh. Ali Aziz, Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014), hlm. 222. 
11 Howard M. Federspiel, Popular Indonesian Literature of the Qur’an, (Ithaca: Cornell 

Modern Indonesia Project, 1994), hlm. 51. 



5 

 
 

B. Penegasan Istilah 

Agar bisa lebih mudah memahami tentang judul skripsi ini supaya tidak 

menimbulkan pro dan kontra maka penulis terlebih dahulu menguraikan beberapa 

istilah-istilah yang ada dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Qirā’at 

Qirā’at merujuk pada berbagai cara membaca dan menafsirkan Al-Qur'an yang 

diakui dalam tradisi Islam. Setiap qirā’at memiliki keunikan tersendiri dalam 

pengucapan, penekanan, dan kadang-kadang makna, yang muncul dari metode 

pengajaran dan penyalinan yang berbeda sejak masa awal Islam. Terdapat sepuluh 

qirā’at utama, masing-masing berasal dari imam terkenal seperti Imam Hafs, Nafi', 

dan Al-Kisai. Keberagaman ini mencerminkan kekayaan linguistik dan interpretatif 

Al-Qur'an, memberikan konteks yang lebih mendalam terhadap pemahaman ayat-

ayatnya. Qirā’at sangat penting dalam kajian tafsir, karena dapat memengaruhi 

makna dan cara kita memahami teks suci tersebut. Dengan demikian, qirā’at tidak 

hanya memperkaya bacaan, tetapi juga memperdalam pengalaman spiritual umat 

Islam. 

2. Tafsir Nusantara 

Tafsir Nusantara adalah istilah yang digunakan untuk menggambarkan karya-

karya penafsiran Al-Qur'an yang ditulis oleh ulama dari Asia Tenggara, terutama 

Indonesia dan Malaysia. Karya-karya ini sering kali mencerminkan konteks sosial, 

budaya, dan tradisi lokal, memberikan pendekatan yang unik dalam memahami 

ayat-ayat Al-Qur'an. Salah satu contoh terkenal adalah Tafsir Al-Ibrīz  karya KH. 

Bisri Mustofa dan Turjumān al-Mustafīd   yang ditulis oleh Syekh Abdurra’uf al-

Singkili . Karya ini menunjukkan betapa penafsiran dapat dipengaruhi oleh 

lingkungan dan pengalaman masyarakat setempat. Dalam Tafsir Nusantara, ada 

penekanan khusus pada nilai-nilai keagamaan yang relevan dengan kehidupan 

sehari-hari, sehingga pembaca dapat mengaitkan ajaran Islam dengan situasi yang 

mereka hadapi. Dengan cara ini, Tafsir Nusantara tidak hanya berfungsi sebagai 

alat untuk memahami teks suci, tetapi juga sebagai jembatan untuk 

mengaplikasikan ajaran Islam dalam konteks budaya dan masyarakat setempat. Hal 

ini menjadikan tafsir ini sangat relevan dan berharga bagi umat Islam di kawasan 



6 

 
 

ini, membantu mereka menjalani kehidupan yang sejalan dengan nilai-nilai agama 

dalam lingkungan yang mereka kenal. 

3. Komparatif 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), komparatif berarti 

perbandingan, dan perbandingan yang penulis maksud adalah membandingkan 

qirā’at antara kitab Turjumān al-Mustafīd   dan Al-Ibrīz  pada surah Al-Baqarah 

ayat 1-10. 

C. Identifikasi Masalah 

Sebagaimana telah dipaparkan dari latar belakang diatas, maka dapat 

dihimpun beberapa identifikasi masalah sebagai berikut : 

1. Masih terbatasnya kajian yang mengkaji variasi qirā’at sebagai instrumen utama 

dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an. 

2. Perbedaan pendekatan penafsiran qirā’at antara ulama Melayu (Syekh 

Abdurra’uf al-Singkili ) dan ulama Jawa (KH. Bisri Mustofa). 

3. Minimnya korelasi yang dikaji antara qirā’at dan budaya lokal dalam penafsiran 

Al-Qur’an di Nusantara. 

4. Belum terpetakannya pengaruh varian qirā’at terhadap makna ayat-ayat dalam 

Surah Al-Baqarah dalam kedua kitab tafsir tersebut. 

D. Batasan Masalah 

Pembahasan dibatasi hanya pada ayat-ayat yang mengandung ragam bacaan 

(qirā’at), guna menjaga fokus dan menghindari pelebaran topik yang tidak relevan. 

Hal ini penting, mengingat masih banyak umat Muslim yang belum memahami 

keberadaan dan implikasi ragam bacaan dalam surah Al-Baqarah ayat 1-10 yang 

sesuai dengan tradisi, kebiasaan. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menjelaskan jenis-jenis qirā’ah yang terdapat dalam surah tersebut, sekaligus 

mengkomparasikan penafsiran dari dua kitab tafsir, yaitu Turjumān al-Mustafīd dan 

al-Ibrīz. 



7 

 
 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan di atas, maka rumusan 

masalah yang akan dijadikan acuan penelitian ialah, sebagai berikut :  

1. Apa persamaan dan perbedaan qirā’at dalam Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz 

pada surah Al-Baqarah ayat 1–10? 

2. Bagaimana analisis variasi qirā’at dan pengaruhnya terhadap penafsiran Syekh 

Abdurra’uf al-Singkili  dan KH. Bishri Mustafa dalam surah Al-Baqarah ayat 1-

10? 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan permasalahan yang telah diidentifikasi, penelitian ini bertujuan 

untuk: 

a. Mengidentifikasi bentuk-bentuk variasi qirā’at yang terdapat dalam Surah Al-

Baqarah ayat 1–10. 

b. Menganalisis bagaimana perbedaan qirā’at tersebut mempengaruhi makna tafsir 

dalam dua kitab tafsir Nusantara. 

2. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini memberikan sejumlah manfaat baik secara teoritis maupun praktis. 

Secara teoritis, penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya khazanah ilmu 

tafsir, khususnya dengan menyoroti pengaruh variasi qirā’at dalam penafsiran ayat-

ayat Al-Qur’an. Kajian ini juga memberikan perspektif baru dalam studi tafsir 

Nusantara dengan menunjukkan bagaimana konteks budaya dan tradisi lokal turut 

membentuk pemahaman terhadap Al-Qur’an. Dengan demikian, penelitian ini 

memperkuat hubungan antara agama dan budaya dalam konteks lokal. Secara 

praktis, penelitian ini memberikan peluang berharga bagi penulis untuk 

berkontribusi dalam pengembangan ilmu tafsir. Melalui pendalaman terhadap 

interaksi antara qirā’at dan penafsiran dalam budaya lokal, penulis tidak hanya 

memperluas pemahaman pribadi, tetapi juga memberikan sumbangsih akademis 

yang dapat memperkaya diskusi dan pemikiran kritis di kalangan para peneliti dan 

praktisi tafsir. Bagi UIN Suska Riau, hasil penelitian ini dapat menjadi sumber 

referensi penting dalam kajian tafsir Nusantara dan qirā’at, serta mendorong 



8 

 
 

lahirnya kajian lanjutan yang lebih mendalam. Sementara itu, bagi pembaca umum, 

penelitian ini menawarkan wawasan yang lebih luas dan mendalam dalam 

memahami Al-Qur’an secara lebih menyeluruh, terutama melalui pendekatan yang 

mempertimbangkan kekayaan tradisi qirā’at dan konteks budaya lokal. 

G. Sistematika Penulisan 

Untuk memperoleh suatu penelitian yang sistematis dan agar lebih mudah 

mengetahui secara utuh terhadap isis penelitian ini, maka perlu disusun sistematika 

penelitian. Sistematika penelitian ini berdasarkan Pedoman Penyusunan dan 

Penulisan Skripsi Edisi Revisi Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif  Kasim Riau.12 

BAB I :  PENDAHULUAN  

Bab ini berfungsi sebagai pengantar yang menjelaskan gambaran 

umum tentang isi penelitian. Di dalamnya dijelaskan alasan 

mengapa topik ini penting untuk dikaji, serta latar belakang masalah 

yang melatarbelakangi pemilihan tema. Penjelasan istilah-istilah 

kunci juga disertakan agar pembaca memahami maksud penulis 

secara tepat. Selain itu, bagian ini menguraikan rumusan masalah, 

tujuan, dan manfaat penelitian, baik dari sisi teoritis maupun praktis. 

Sebagai penutup, disajikan sistematika penulisan untuk membantu 

pembaca mengikuti alur pembahasan dalam skripsi ini secara runtut. 

BAB II :  KERANGKA TEORITIS  

Bab ini berisi pembahasan tentang penjelasan landasan teori yang 

digunakan dalam penelitian ini dan juga penelitian yang terdahulu 

yang relevan dengan judul ini.  
 

BAB III :  METODE PENELITIAN  

Berisikan metode penelitian yang terdiri dari jenis penelitian, 

sumber data yang terdiri dari data primer dan sekunder, teknik 

pengumpulan data, yaitu tahapan-tahapan yang penulis lakukan 

 
12 Tim Penyusun Pedoman Penyusunan dan Penulisan Skripsi Fakultas Usuluddin 

Universitas Islam Negeri sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman Penyusunan Dan Penulisan Skripsi 

STIA Amuntai. (Pekanbaru: Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau, 2023).hal.11 



9 

 
 

dalam mengumpulkan data, serta teknik analisis data, yaitu tahapan 

dan cara analisis yang dilakukan. 
 

BAB III :  METODE PENELITIAN  

Berisikan metode penelitian yang terdiri dari jenis penelitian, 

sumber data yang terdiri dari data primer dan sekunder, teknik 

pengumpulan data, yaitu tahapan-tahapan yang penulis lakukan 

dalam mengumpulkan data, serta teknik analisis data, yaitu tahapan 

dan cara analisis yang dilakukan. 

BAB IV :  HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bab ini berisi hasil penelitian dengan fokus pada Surah Al-Baqarah 

ayat 1 sampai 10. Pertama, bab ini akan menjelaskan temuan data 

dari ayat-ayat tersebut: qirā’at apa saja yang dipakai di Kitab 

Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz. Kedua, bab ini akan membahas 

perbandingan penggunaan qirā’at di kedua kitab tersebut untuk 

mencari persamaan dan perbedaannya. Terakhir, temuan ini akan 

diulas untuk melihat dampaknya pada makna penafsiran dan 

dihubungkan dengan teori-teori terkait. 

BAB V :  PENUTUP   

Bab ini memuat simpulan dari seluruh penelitian yang telah 

dilakukan. Simpulan ini adalah jawaban akhir dan ringkas terhadap 

masalah penelitian, berfokus pada hasil perbandingan penggunaan 

qirā’at dalam Surah Al-Baqarah ayat 1 sampai 10 di Kitab 

Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz. Setelah itu, bab ini ditutup 

dengan saran atau masukan yang muncul dari temuan-temuan 

tersebut, ditujukan untuk penelitian selanjutnya atau pihak-pihak 

yang berkepentingan. 

 

  



10 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

A. Pengertian Qirā’at  

Qirā’at secara teoritis didefinisikan sebagai bacaan-bacaan yang sah dan 

berasal dari wahyu ilahi terhadap lafaz Al-Qur'an, yang mencakup variasi dalam 

pengucapan, harakat, dan struktur kalimat yang disepakati oleh umat Islam melalui 

riwayat yang terpercaya.13 Qirā’at adalah "ilmu yang membahas cara-cara 

membaca Al-Qur'an sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah SAW, dengan 

mempertimbangkan tujuh aḥruf (dialek) yang diturunkan untuk memudahkan umat, 

disebutkan dalam hadits riwayat al-Bukhari 4992: 

 ُُ عَةِ أَحْرُفٍ. فاَقْ رَأوُا مَا تَ يَسّرَ مِنْه  إنّ هَذَا الْقُرْآنَ أنُْزلَِ عَلَى سَب ْ
“Al-Qur'an diturunkan dengan tujuh huruf, maka bacalah mana yang mudah 

bagimu." 14 

Definisi ini menekankan bahwa qirā’at bukanlah inovasi manusia, melainkan 

bagian intrinsik dari teks Al-Qur'an yang fleksibel untuk menyesuaikan dengan 

keragaman bahasa Arab pada masa turunnya wahyu, sehingga memperkaya 

pemahaman makna tanpa mengubah esensi doktrin Islam. 

Sebagai bagian integral dari ilmu Al-Qur'an (ulum al-Qur'ān), qirā’at 

memainkan peran sentral dalam menjaga keutuhan dan kedalaman pemahaman teks 

suci, karena ia menjadi pemandangan bagi cabang-cabang ilmu lainnya seperti 

tafsir, tajwid, dan balaghah.  

Menurut Az-Zarkasyi menjelaskan bahwa qirā’at adalah "pintu gerbang ke 

ilmu Al-Qur'an, karena variasi bacaan dapat memuat interpretasi ayat, baik secara 

lafzi (literal) maupun ma'nawi (kontekstual), sehingga tanpa penguasaan qirā’at, 

tafsir sampai menyimpang dari maksud ilahi." Integralitas ini terlihat dalam 

keseluruhan dengan proses hermeneutika Al-Qur'an, di mana tafsir ulama seperti 

at-Tabari selalu Merujuk qirā’at sebelum menguraikan makna ayat.15  

 
13 Abdul Madjid Khon, Praktikum Qira’at, Jakarta: Amzah, 2011,  hlm. 29. 
14 M. Quraish Shihab, Sejarah Ulumul Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011, hlm. 77. 
15 Dalam Al-Burhan fī Ulūm al-Qur'ān 1995, jilid 1, hlm. 234 



11 

 
 

Contohnya dalam QS. Al-Fatihah: 4, qirā’at mutawātir Ḥafṣ 'an ' ‘Āṣim 

membaca “ ِين  sementara ,(māliki yawmi ad-dīn, Pemilik Hari Pembalasan) ”مَالِكِ يوَْمِ الد ِ

qirā’at mutawātir Warsh 'an Nafi' membaca “ ِين  maliki yawmi ad-din, Raja) ”مَلِكِ يوَْمِ الد ِ

Hari Pembalasan). Variasi ini menambah dimensi akidah tentang kekuasaan Allah 

sebagai Pemilik sekaligus Raja tanpa evolusi, sehingga memperkaya tafsir tentang 

tauhid.16 

Contoh lain pada QS. An-Nisa : 3, qirā’at Ḥafṣ bacaan “  ِفَانكِحُوا مَا طَابَ لكَُمْ مِنَ الن سَِاء

 'fankihū mā ṭāba lakum mina an-nisā'i mathnā wa ṡulāṡa wa rubā) ”مَثنَْىٰ وَثلََُثَ وَرُبَاعَ 

, nikahilah perempuan yang menyenangkan bagimu dua, tiga, atau empat), dengan 

tambahan pada "mathnā" (dua-dua), sementara variasi syaż pada cabang lain 

penekanannya aspek keadilan, yang mempengaruhi penafsiran fiqhi tentang 

poligami. Dengan demikian, qirā’at bukan hanya aspek teknis, melainkan landasan 

teoritis yang mendukung penerapan Al-Qur'an dalam fiqh, akidah, dan etika sehari-

hari.17 

Prinsip mutawātir (disepakati secara massal) merupakan landasan utama 

keabsahan qirā’at, di mana bacaan tersebut diriwayatkan oleh jumlah perawi yang 

begitu banyak sehingga mencapai tingkat keyakinan mutlak (yaqīn), mirip dengan 

cara penyebaran wahyu itu sendiri. Al-Baqillani mendefinisikan mutawātir sebagai 

"riwayat yang disampaikan oleh kelompok besar perawi dari generasi ke generasi 

tanpa kemungkinan kolusi atau kesalahan, sehingga menjadi hujjah syar'i yang 

wajib diterima."18 Hanya qirā’at mutawātir yang dianggap sebagai bagian resmi Al-

Qur'an, seperti sepuluh qirā’at 'ashr yang diakui secara luas, termasuk qirā’at Nafi' 

(dengan cabang Warsh dan Qalun) dan Ibnu Kathir. Prinsip ini menjamin 

kemutlakan teks, karena mutawātir mencegah penyimpangan subjektif; Misalnya, 

qirā’at Ḥafṣ 'an ' ‘Āṣim yang mendominasi standar mushaf di dunia Islam modern, 

termasuk Nusantara, adalah mutawātir sejak abad ke-8 M melalui ribuan perawi. 

Dalam konteks tafsir, mutawātir memastikan interpretasi ayat stabil dan dapat 

 
16 As-Suyuthi, Jalaluddin. (2008). Al-Itqān fī Ulūm al-Qur'ān (Jilid 1). Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiyyah. (Akses: malula.ws atau perpustakaan UIN; terjemah Indonesia: Ilmu-ilmu Al-

Qur'an , Pustaka Azzam, 2010). 
17 Ibnu al-Jazari, Muhammad bin Muhammad. An-Nashr fī al-Qira'āt al-'Ashr (edisi 2002, 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, hlm. 245-247, Bab Qira'at Surah An-Nisa') 
18 Al-Intishār fī Ulūm al-Qur'ān abad 10, hlm. 67 



12 

 
 

dijadikan dasar fatwa, bahwa "mutawātir adalah akar qirā’at yang menjaga 

kemurnian Al-Qur'an dari bid'ah."19  

Contoh konkretnya adalah QS. Al-Ikhlas: 1, yang dibaca secara mutawātir 

sebagai " ُ أحََد     قلُْ هُوَ اللَّه  " (qul huwa Allāhu aḥad, berbunyi: Dialah Allah, Yang Maha 

Esa), di mana keseragaman bacaan ini menekankan kemutlakan tauhid tanpa variasi 

signifikan. 

Sementara itu, prinsip syaż (penyimpangan yang sah) mengakomodasi variasi 

qirā’at yang menyimpang dari bentuk mutawātir utama, tetapi tetap diterima jika 

didukung riwayat masyhur (terkenal) atau ahad (tunggal) yang kuat dan sesuai 

kaidah bahasa Arab. Syaż sebagai "bacaan yang berbeda dari qirā’at mutawātir, 

namun sah karena tidak sejalan dengan mushaf 'Utsmani, didukung ijma' ulama, 

dan melengkapi makna ayat tanpa merusak aqidah." Prinsip ini mencerminkan 

kesamaan Al-Qur'an, di mana syaż berguna untuk konteks spesifik, seperti variasi 

pada QS. Al-Baqarah: 132, yang dalam qirā’at mutawātir Ḥafṣ dibaca " وَوَصّٰى بِهَآ    

 wa wasshā bihā Ibrāhīmu banīh, dan Ibrahim telah mewasiatkan hal itu) " اِبْرٰهٖمُ بنَِيْهِ 

kepada anak cucunya).20  

Sementara variasi syaż pada cabang lain seperti qirā’at Ibnu Katsir membaca 

dengan perbedaan idgham atau harakat pada "wasshā" (menjadi lebih panjang atau 

pendek), yang mempengaruhi nuansa wasiat nabi tentang tauhid. Syaż tidak boleh 

mendominasi, karena prioritas tetap mutawātir. Syaż berfungsi sebagai "penambah 

kedalaman tafsir, memungkinkan pemahaman multi-layer pada ayat muhkam dan 

mutasyābih." Contoh tambahannya adalah QS. Al-Ma'idah: 6, di mana syaż pada 

kata "arjulakum" (kaki kalian) dibaca dengan variasi "arjulikum" dalam beberapa 

riwayat, yang mempengaruhi penjelasan wudu' (misalnya, apakah kaki harus dilap 

atau dicuci), sehingga memperkaya diskusi fiqhi tanpa mengubah hukum dasar.21 

Secara keseluruhan, definisi teoritis qirā’at sebagai bagian integral ilmu Al-

Qur'an, dengan prinsip mutawātir yang menjamin stabilitas dan syaż yang 

memberikan landasan, menjadikannya alat hermeneutika yang esensial untuk 

 
19 Ibnu al-Jazari dalam An-Nashr fī al-Qira'āt al-'Ashr (abad 15, hlm. 12) 
20 Ibnu al-Jazari dalam At-Taysīr fī al-Qira'āt as-Sab' (abad 15, hlm. 45)  
21 Al-Zarkasyī, Badruddin, Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān, Juz 1, (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 

1995), hlm. 318. 



13 

 
 

kajian tafsir. Teori ini, sebagaimana dikembangkan oleh ulama seperti as-Suyuthi 

dan Ibnu al-Jazari, menjadi dasar analisis komparatif dalam penelitian ini, di mana 

variasi qirā’at pada Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz  dapat diungkapkan untuk 

mengungkap dinamika interpretasi tafsir Nusantara, yang mengadaptasi prinsip-

prinsip ini dengan konteks budaya Melayu tanpa melanggar kemutlakan wahyu.  

b. Jenis Qirā’at 

Membangun dari teori qirā’at dalam ulum al-Qur'an yang disebutkan 

sebelumnya sebagai prinsip mutawātir dan syaż, jenis qirā’at diklasifikasikan 

secara spesifik menjadi qirā’at sab'ah (tujuh bacaan mutawātir utama) dan qirā’at 

'ashr (sepuluh bacaan yang dikumpulkan), yang semuanya berasal dari riwayat 

Nabi SAW melalui para qari terkemuka dan menjadi dasar mushaf standar di dunia 

Islam.  

Qirā’at sab'ah, yang dikodifikasi oleh Ibnu Mujahid pada abad ke-10 M, 

mencakup bacaan dari Nafi' (cabang Warsh dan Qalun), Ibnu Katsir, Abu 'Amr al-

Basri, Ibnu 'Amir asy-Syami, ' ‘Āṣim (cabang Ḥafṣ dan Syu'bah), Hamzah az-

Zaiyyat, serta Al-Kisa'i (cabang Abul Harits dan Ad-Duri), yang semuanya variasi 

variasi lafaz ringan untuk memudahkan umat Arab kuno.  

Sementara itu, qirā’at 'ashr merupakan pengembangan oleh Ibnu al-Jazari pada 

abad ke-15, menambahkan tiga qari lagi: Abu Ja'far ar-Razi, Ya'qub al-Hadrami, 

dan Khalaf bin Hisyam, sehingga total sepuluh bacaan yang diakui secara ijma' 

ulama. Jenis-jenis ini mempengaruhi makna tafsir melalui variasi lafaz spesifik, 

seperti idgham (penggabungan huruf, misalnya idgham bighunnah pada nun 

sakinah), ikhfa (penyembunyian bunyi, seperti ikhfa syafawi pada mim), atau 

perbedaan harakat (tanda vokal, seperti fathah vs. kasrah), yang dapat mengubah 

nuansa interpretasi fiqhi (hukum praktis), akidah (keyakinan dasar), atau etika (nilai 

moral).  

Misalnya, variasi idgham pada QS. Al-Baqarah: 7 (dalam qirā’at Hafs:   

قلُوُبِهِمْ “ عَلَىٰ   ُ اللَّه  dengan idgham pada "qulūbihim", khatama Allāhu 'alā ”خَتمََ 

qulūbihim, segel Allah atas hati mereka) menyebabkan akidah tentang kufur yang 

tertutup, sementara ikhfa di cabang Warsh membuat bacaan lebih halus, yang dalam 



14 

 
 

tafsir etika mengimplikasikan perlunya dakwah lembut; perbedaan harakat pada 

kata fiqhi seperti “salat” dapat mempengaruhi keputusan wajib vs. sunnah, 

memperkaya pemahaman multi-layer tanpa mengubah esensi wahyu.22  

Jenis-jenis ini diterapkan secara praktis pada ayat-ayat yang sering dibahas 

dalam tafsir, seperti QS. Al-Baqarah: 238, di mana variasi qirā’at mempengaruhi 

hukum waktu shalat dan mendukung tafsir bi al-ma'tsur. Dalam qirā’at Ḥafṣ 'an ' 

‘Āṣim (mutawātir utama dari sab'ah), ayat dibaca “  لٰوةِ الْوُسْطٰى لوَٰتِ وَالصه حَافظُِوْا عَلَى الصه

ِ قٰنِتِيْنَ   ,ḥāfizū 'alā as-salawāti wa as-salāti al-wustā wa qūmū lillāhi qānitīn) ”وَقوُْمُوْا لِِلّّٰ

Jagalah salat-salatmu dan (salat) wustā, serta berdirilah untuk Allah dengan 

khusyuk), dengan idgham bighunnah pada "al-wustā" yang menekankan shalat 

Ashar sebagai wustā (tengah), sehingga dalam tafsir fiqhi (seperti mazhab Syafi'i 

di Nusantara), waktu shalat Ashar lebih fleksibel untuk menghindari kesulitan.23  

Sebaliknya, variasi syaż pada cabang Hamzah (dari sab'ah) membaca dengan 

ikhfa syafawi yang lebih tegas pada "wustā", yang as-Suyuthi menjelaskan 

memperkuat interpretasi bahwa shalat wustā adalah Zhuhur, mempengaruhi etika 

waktu ibadah dengan penekanan pada ketepatan dan ketaatan mutlak, sehingga 

variasi ini mendukung hermeneutika yang kontekstual tanpa mengubah hukum 

dasar.24 

Jenis ini menjadi dasar untuk menganalisis qirā’at dalam dua kitab tafsir 

Nusantara, yaitu Turjumān al-Mustafīd dan Al-Ibrīz , di mana variasi bacaan 

seperti idgham atau perbedaan harakat pada Surah Al-Baqarah ayat 1-10 dapat 

mengungkap nuansa makna yang disesuaikan dengan konteks Nusantara, misalnya 

penjelasan dalam akidah iman (ayat 1-5) atau etika kufur (ayat 6-10) yang dengan 

budaya Melayu untuk pendidikan masyarakat lokal. 

2.  Teori Tafsir dan Peran Qirā’at di Dalamnya 

Teori tafsir merujuk pada kerangka ilmu pengetahuan yang secara sistematis 

menjelaskan dan menginterpretasikan makna Al-Qur'an sebagai wahyu ilahi. 

Tafsir, yang secara etimologis berasal dari kata Arab fassara (menjelaskan atau 

 
22 Ibid… as-Suyuthi, 2008, hlm. 148; Ibn al-Jazari, 2002, hlm. 15. 
23 Ibnu al-Jazari uraikan berdasarkan hadits (Ibn al-Jazari, 2002, hlm.28). 
24 Ibid... as-Suyuthi, 2008, hlm. 152 



15 

 
 

menguraikan), merupakan disiplin ilmu yang bertujuan untuk mengungkap 

kandungan teks suci tersebut agar dapat dipahami oleh umat manusia dalam konteks 

historis, linguistik, dan teologisnya.25 Secara umum, tafsir dibagi menjadi beberapa 

metode utama yang menjadi fondasi interpretasi, yaitu: 

a. Tafsir bi al-Qur'an: Penjelasan Al-Qur'an dengan ayat-ayat Al-Qur'an lainnya 

yang saling melengkapi atau menjelaskan satu sama lain. Metode ini dianggap 

paling otoritatif karena bersumber langsung dari teks wahyu itu sendiri. 

b. Tafsir bi al-Hadits: Interpretasi berdasarkan hadits Nabi Muhammad SAW, 

yang mencakup sabda, perbuatan, dan persetujuannya, sebagai penjelas utama 

Al-Qur'an. 

c. Tafsir bi al-Ijma': Penggunaan konsensus (ijma') para ulama salaf atau ahli 

tafsir, yang dianggap sebagai sumber otentik untuk menghindari interpretasi 

subjektif. 

d. Metode lain seperti tafsir bi al-saḥābah (penjelasan sahabat Nabi) dan tafsir bi 

al-ʿaql (penjelasan rasional), meskipun yang terakhir sering dikritik jika 

bertentangan dengan sumber primer.26 

Dalam kerangka teori tafsir ini, qirā’at (variasi bacaan Al-Qur'an yang 

mutawatir) memainkan peran krusial sebagai prasyarat untuk tafsir yang akurat. 

Qirā’at bukan sekadar variasi fonetik atau dialek yang muncul dari perbedaan lafaz 

tanpa mengubah makna esensial, melainkan elemen integral yang memastikan 

pemahaman teks yang mendalam. Ulama klasik seperti Ibn al-Jazari dalam al-Nashr 

fi al-Qirā’at al-ʿAshr menekankan bahwa pengetahuan qirā’at adalah syarat mutlak 

bagi mufassir (ahli tafsir), karena variasi bacaan dapat memengaruhi nuansa makna, 

konteks hukum, atau implikasi teologis.27 Tanpa penguasaan qirā’at, tafsir berisiko 

menyimpang dari maksud ilahi, sebagaimana ditegaskan dalam prinsip usul fiqh 

bahwa Al-Qur'an harus dibaca sesuai qirā’at yang shahih untuk menghindari bid'ah 

dalam interpretasi. 

 
25 A. A. A. Mawdudi, Tafhīm al-Qurʾān (jilid 1), hlm. 15-20, yang mendefinisikan tafsir 

sebagai ilmu penjelasan yang berbasis sumber primer. 
26 Muhammad Husayn al-Dzahabi, al-Tafsīr wa al-Mufassirūn, jilid 1, hlm. 45-50, 

membahas klasifikasi metode tafsir.  
27 Ibn al-Jazari, al-Nashr fi al-Qirāʾāt al-ʿAshr, hlm. 23, menegaskan qira'at sebagai 

prasyarat ilmu tafsir. 



16 

 
 

Qirā’at bukan hanya aspek teknis pembacaan, melainkan sumber makna 

tambahan yang memperkaya interpretasi Al-Qur'an. Teori ini dikembangkan oleh 

ulama seperti al-Baqillani (w. 403 H) dalam karyanya I'jāz al-Qur'ān, di mana ia 

menggambarkan qirā’at sebagai "rahasia ilahi" (asrār ilāhiyyah) yang tertanam 

dalam mukjizat Al-Qur'an. Menurut al-Baqillani, variasi qirā’at yang disetujui oleh 

Nabi SAW seperti tujuh qirā’at mutawatir merupakan bentuk i'jaz (kemukjizatan) 

linguistik yang memungkinkan Al-Qur'an beradaptasi dengan konteks berbeda 

tanpa kontradiksi, sehingga menjadi bukti keilahian teks tersebut.28 Qirā’at 

memberikan lapisan makna yang tersembunyi, di mana perbedaan lafaz (seperti 

tambahan huruf atau perubahan vokal) dapat menghasilkan interpretasi yang lebih 

luas, terutama dalam aspek fiqh, akidah, dan etika. Misalnya, qirā’at dapat 

membuka pintu untuk pemahaman alternatif yang selaras dengan sunnah, sehingga 

mufassir harus mempertimbangkannya untuk menghindari pengabaian hikmah 

ilahi. 

Dalam praktiknya, qirā’at berfungsi sebagai filter keakuratan tafsir. Seorang 

mufassir yang mengabaikan qirā’at berisiko salah paham, karena variasi bacaan 

sering kali mencerminkan fleksibilitas wahyu untuk umat yang beragam. Hal ini 

sejalan dengan pandangan Ibn Taymiyyah dalam Muqaddimah fi Uṣūl al-Tafsīr, 

yang menyatakan bahwa qirā’at adalah bagian dari ilmu mustalah al-hadits yang 

diterapkan pada Al-Qur'an.29 

Teori tafsir yang berbasis qirā’at memungkinkan analisis komparatif yang 

mendalam terhadap karya-karya tafsir kontemporer dan klasik Nusantara. Secara 

khusus, teori ini memfasilitasi perbandingan bagaimana Turjumān al-

Mustafīd karya Abdurrauf as-Singkily (w. 1089 H/1679 M) sebuah tafsir ringkas 

yang berfokus pada aspek linguistik, balaghah, dan penjelasan sederhana untuk 

masyarakat Aceh menggunakan qirā’at untuk menekankan makna literal dan 

estetika teks, dibandingkan dengan Al-Ibrīz  karya Bishri Mustafa tafsir fiqhi yang 

lebih menonjolkan implikasi hukum, spiritual, dan aplikatif dalam konteks modern. 

 
28 Al-Baqillani, Iʿjāz al-Qurʾān, hlm. 120-125, di mana ia menyebut qira'at sebagai bukti 

i'jaz linguistik. 
29 Ibn Taymiyyah, Muqaddimah fī Uṣūl al-Tafsīr, hlm. 34, mengintegrasikan qira'at ke 

dalam metodologi tafsir. 



17 

 
 

Keduanya memanfaatkan qirā’at untuk interpretasi yang berbeda: Turjumān al-

Mustafīd sering kali menyoroti variasi qirā’at sebagai alat retoris untuk 

memperkaya pemahaman balaghah dan adaptasi lokal, sementara Al-

Ibrīz  mengintegrasikannya ke dalam kerangka fiqh kontemporer, di mana qirā’at 

menjadi dasar untuk penafsiran yang kontekstual, inklusif, dan relevan dengan isu-

isu sosial masa kini seperti keadilan gender.30 Pendekatan komparatif ini 

mengilustrasikan bagaimana qirā’at, sebagai prasyarat tafsir, menghasilkan 

diversitas interpretasi yang tetap selaras dengan prinsip ushuliyyah, sehingga 

memperkaya diskursus akademik tentang fleksibilitas Al-Qur'an dalam tradisi tafsir 

Nusantara dan global. 

Sebuah contoh konkret adalah ayat QS. An-Nisa: 3, yang membahas poligami: 

نَ النِّسَاۤءِ مَثْنٰٰ وَثُ لٰثَ وَربُٰعَ ۚ فاَِنْ خِفْتُمْ وَاِنْ خِفْتُمْ اَ  اَلََّ تَ عْدِلُوْا فَ وَاحِدَةً  لََّ تُ قْسِطوُْا فِِ الْيَ تٰمٰى فاَنْكِحُوْا مَا طاَبَ لَكُمْ مِّ

 اوَْ مَا مَلَكَتْ ايَْماَنُكُمْ ۗ ذٰلِكَ ادَْنٰٰٓ اَلََّ تَ عُوْلُوْاۗ 

"Dan jika kamu khawatir tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-hak) anak-

anak yatim (putri), maka kawinilah wanita-wanita (lain) yang berkenan kepadamu: 

dua, tiga atau empat. Kemudian jika kamu khawatir tidak akan dapat berlaku adil, 

maka (kawinilah) seorang saja..." (QS. An-Nisa: 3, qirā’at Ḥafṣ ʿan ʿĀṣim).31 

Dalam qirā’at Hafs, frasa kunci adalah fa-in khiftum allā taʿdilū ("jika kamu 

khawatir tidak akan dapat berlaku adil"), yang menekankan keadilan (ʿadl) dalam 

perlakuan terhadap istri-istri. Namun, dalam qirā’at Warsh ʿan Nāfiʿ yang populer 

di kalangan Mazhab Maliki frasa tersebut dibaca sebagai fa-in khiftum allā 

taqsimū ("jika kamu khawatir tidak akan dapat membagi"), di 

mana taqsimū merujuk pada pembagian harta atau tanggung jawab secara 

proporsional.32 Variasi ini memengaruhi pemahaman keadilan: qirā’at Ḥafṣ lebih 

 
30 Perbandingan ini didasarkan pada analisis dalam Azyumardi Azra, Jaringan Ulama 

Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII (hlm. 150-160) untuk Turjumān al-

Mustafīd, dan studi kontemporer tentang tafsir fiqhi seperti dalam jurnal Ulumuna (Vol. 15, No. 2, 

2014) untuk Al-Ibriz karya Bishri Mustafa, yang membahas pendekatan ringkas vs. fiqhi berbasis 

qira'at. 
31 Terjemahan Kementerian Agama RI, berdasarkan qira'at Hafs yang dominan di 

Indonesia. 
32 Ahmad b. Muhammad al-Dani, al-Muḥkam fī Naqd al-Maṣāḥif, hlm. 67, 

mendokumentasikan variasi qira'at ini. 



18 

 
 

menyoroti aspek emosional dan hak istri secara keseluruhan, sementara qirā’at 

Warsh menekankan pembagian material, yang sering digunakan dalam tafsir fiqhi 

untuk membatasi poligami berdasarkan kemampuan finansial. Dalam Turjumān al-

Mustafīd, Abdurrauf as-Singkily membahas variasi ini untuk menjelaskan 

keindahan balaghah ayat dalam konteks budaya Aceh, sedangkan dalam Al-Ibrīz , 

Bishri Mustafa menginterpretasikannya secara fiqhi untuk menekankan qirā’at 

Warsh dalam pembahasan keseimbangan sosial dan spiritual modern.33 Contoh ini 

menunjukkan bagaimana qirā’at, sebagai rahasia ilahi, membuka lapisan makna 

yang memperkaya tafsir tanpa mengubah esensi ayat. 

3.  Teori Tafsir Nusantara dan Peranannya 

 Perkembangan tafsir Al-Qur'an di Nusantara mencerminkan teori 

indigenisasi Islam, yaitu proses pembumian ajaran Islam dengan budaya lokal tanpa 

mengubah esensi syariat. Teori ini, seperti yang dikemukakan Azyumardi Azra, 

menunjukkan Islam Nusantara sebagai akulturasi yang fleksibel, di mana qirā’at 

(variasi bacaan mutawatir) disesuaikan dengan bahasa Melayu dan nilai-nilai lokal 

seperti rukun dan gotong royong.34 Qirā’at bukan hanya prasyarat akurasi, tapi alat 

adaptasi untuk membumikan "rahasia ilahi" (al-Baqillani) ke konteks tropis-

multietnis, dimulai dari Islamisasi abad 13 hingga tafsir Melayu abad 17.35 

Proses ini terlihat pada tafsir berbahasa Melayu, di mana qirā’at dijelaskan 

melalui metafor alam (sawah, laut) dan etika komunal, menjadikan Al-Qur'an 

praktis untuk kehidupan sehari-hari tanpa mengubah lafaz asli. 

a. Peran Turjumān al-Mustafīd 

Karya Abdurrauf as-Singkily (w. 1679 M), tafsir ringkas Juz 30 dalam Melayu 

klasik, pionir indigenisasi. Abdurrauf menyesuaikan qirā’at (Hafs-Warsh) dengan 

analogi Aceh, seperti keadilan An-Nisa: 3 dibandingkan adat pernikahan lokal 

untuk keseimbangan keluarga. Ini mengintegrasikan balaghah qirā’at dengan 

 
33 Abdurrauf as-Singkily, Turjumān al-Mustafīd, jilid 2, hlm. 45 (edisi Aceh, 1980); Bishri 

Mustafa, Al-Ibriz, hlm. 112 (edisi Kairo, 2005), untuk interpretasi komparatif dalam konteks qira'at. 
34 Azyumardi Azra, "Islam Nusantara: Dari Akulturasi ke Indigenisasi," Studia Islamika, 

Vol. 10, No. 1 (2003), hlm. 1-20. 
35 M. Quraish Shihab, "Qira'at dan Adaptasi Tafsir di Asia Tenggara," Jurnal Ulumul 

Qur'an, Vol. 8, No. 2 (2017), hlm. 45-60. 



19 

 
 

tasawuf Nusantara (pengaruh Hamzah Fansuri), membuat tafsir aksesibel bagi non-

Arab dan dasar pendidikan pesantren Sumatra.36 

b. Peran Al-Ibrīz  

Al-Ibrīz  karya Bishri Mustafa (abad 19-20) melanjutkan indigenisasi dengan 

fokus fiqhi-spiritual. Qirā’at digunakan untuk aplikasi hukum kontekstual, seperti 

harmonisasi keadilan sosial dengan norma pesantren Jawa-Sumatra. Bishri 

menekankan variasi bacaan untuk muamalah lokal, melengkapi Turjumān dengan 

dimensi aplikatif yang menjawab isu modern seperti etika komunal.37 

Pendekatan komparatif kedua kitab ini mengilustrasikan bagaimana qirā’at 

membumikan tafsir, memperkaya "Islam Nusantara" yang inklusif.38 

B. Biografi Syekh Abdurra’uf al-Singkili  

Syekh Abdurra'uf al-Singkili, seorang ulama besar Aceh yang hidup pada abad 

ke-17, merupakan tokoh sentral dalam perkembangan pemikiran Islam Nusantara, 

khususnya dalam bidang tasawuf dan tafsir. Lahir sekitar tahun 1025 H/1617 M di 

Singkel, sebuah wilayah pesisir di Aceh yang kaya akan aktivitas perdagangan dan 

penyebaran Islam, ia berasal dari keluarga ulama dan saudagar yang taat.39 

Ayahnya, Syekh Muhammad, adalah seorang ulama lokal yang memberikan 

pendidikan awal kepada Abdurra'uf, sementara lingkungan Kesultanan Aceh di 

bawah Sultan Iskandar Thani (1636–1641 M) membentuk fondasi intelektualnya 

yang kuat. Pendidikan dini Abdurra'uf mencakup hafalan Al-Qur'an, fiqh Syafi'i, 

dan dasar-dasar tasawuf, yang ia pelajari di pesantren lokal di Pasai dan Banda Aceh 

dari ulama seperti Syekh Jalaluddin al-Din al-Asy'ari.40 

Pada usia sekitar 20 tahun, Abdurra'uf memulai perjalanan ilmu yang 

monumental dengan berhaji dan menetap di Mekkah selama dua dekade, dari 

 
36 M. Nur Ichwan, "Abdurrauf as-Singkily dan Indigenisasi Tafsir Melayu," Jurnal Al-

Qur'an Studies, Vol. 5, No. 1 (2015), hlm. 120-135. 
37 Ahmad Sahal Ngalim Purwanto, "Fiqh Lokal dalam Tafsir Al-Ibriz: Studi 

Indigenisasi," Jurnal Fiqh dan Masyarakat, Vol. 12, No. 3 (2018), hlm. 200-215. 
38 Deliar Noer, "Perkembangan Tafsir Nusantara: Komparasi Klasik-Modern," Jurnal 

Sejarah dan Budaya Islam, Vol. 15, No. 2 (2020), hlm. 80-95. 
39 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 

dan XVIII (Bandung: Mizan, 1994), 45–47. 
40 Peter G. Riddell, Islam dan Dunia Melayu-Indonesia: Transmisi dan Respons (London: 

Hurst & Company, 2001), 112. 



20 

 
 

sekitar 1040 H/1630 M hingga 1060 H/1650 M. Di Haramain, ia berguru kepada 

tokoh-tokoh terkemuka seperti Syekh Ahmad al-Qusyasyi, seorang sufi 

Naqsyabandiyah yang menyentuh pemikirannya tentang tasawuf, serta Syekh 

Ibrahim al-Kurani, yang pengetahuannya tentang tafsir dan ilmu kalam.41 

Pengalaman ini tidak hanya memperluas wawasannya tentang jaringan ulama 

Timur Tengah, tetapi juga menjadi jembatan antara tradisi Islam Arab-Melayu 

dengan konteks Nusantara. Kembali ke Aceh pada tahun 1071 H/1661 M, 

Abdurra'uf diangkat menjadi qadhi dan mufti Kesultanan Aceh oleh Sultanah 

Safiatuddin (1641–1675 M), di mana ia mereformasi sistem peradilan dan 

pendidikan Islam dengan mengintegrasikan unsur tasawuf yang moderat.42 Ia 

menentang ekstremisme ulama seperti Nuruddin al-Raniri, yang sempat tiba, 

sehingga terjadi sementara ke Palembang dan Jambi pada tahun 1640-an, akhirnya 

dan kembali ke Aceh pada tahun 1675 M.43 

Kontribusi Abdurra'uf mencakup lebih dari 20 karya tulis, termasuk Mir'at al-

Tullab tentang fiqh, Riyadhah al-Muhtadin tentang tasawuf, dan tafsir Turjumān 

al-Mustafīd , yang menjadi puncak intelektualnya. Ia membangun sistem 

pengajaran pesantren awal di Aceh, mendidik generasi ulama yang menyebarkan 

Islam Sufi ke Sumatera dan Semenanjung Melayu.44 Abdurra'uf wafat pada 1089 

H/1693 M di Aceh pada usia sekitar 76 tahun, dan makamnya di Gunung Jati, Banda 

Aceh, kini menjadi situs ziarah yang melambangkan warisan intelektual 

Nusantara.45 

C. Profil Kitab Turjumān al-Mustafīd   Karya Syekh Abdurra'uf al-Singkili 

Turjumān al-Mustafīd 'alā Tafsir al-Qur'ān al-Karīm , yang secara harfiah 

berarti “Penerjemah yang Bermanfaat terhadap Tafsir Al-Qur'an yang Mulia,” 

merupakan salah satu karya tafsir paling berpengaruh dalam bahasa Melayu klasik, 

yang disusun oleh Syekh Abdurra'uf al-Singkili sebagai upaya untuk 

 
41 Azra, Jaringan Ulama , 78–82. 
42 Ibid… hlm. 120–125. 
43 Martin van Bruinessen, “Syekh Abdurra'uf al-Singkili: Kontribusi dalam Tasawuf 

Nusantara,” dalam Ulama dan Politik di Indonesia (Jakarta: Mizan, 1994), hlm. 56–60. 
44  Riddell, Islam dan Dunia Melayu-Indonesia , hlm. 145. 
45 Azra, Jaringan Ulama , hlm. 150. 



21 

 
 

mendemokratisasi pemahaman Al-Qur'an bagi umat Nusantara.46 Kitab ini mulai 

menyusun sekitar 1080 H/1670 M di Aceh, setelah pengalaman belajar Syekh 

Abdurra'uf di Mekkah, dan selesai pada 1086 H/1675 M, memakan waktu sekitar 

lima tahun yang melibatkan penulisan ulang akibat memuat politiknya.47 Struktur 

kitab ini mencakup tafsir lengkap 30 juz Al-Qur'an dalam empat jilid (pada edisi 

modern), di mana setiap surah diungkapkan ayat per ayat dengan terjemahan ke 

bahasa Melayu, analisis lafzh termasuk variasi qirā’at dan i'rab, serta penjelasan 

makna zahir (eksternal) dan batin (esoteris).48 Total halaman mencapai sekitar 

1.000–1.200 dalam edisi cetak, dengan fokus pada integrasi fiqh Syafi'i, tasawuf, 

dan hikmah lokal. 

Metodologi penyusunan Turjumān al-Mustafīd bersifat integratif, berbasis 

utama pada Tafsir al-Jalalayn karya Jalaluddin al-Mahalli dan Jalaluddin al-

Suyuthi, serta pengaruh dari Tafsir al-Baidhawi , tetapi disesuaikan dengan konteks 

Nusantara melalui bahasa Melayu yang sederhana dan penambahan ta'wil sufistik 

dari gurunya, Syekh Ahmad al-Qusyasyi.49 Syekh Abdurra'uf qirā’at mutawatir 

seperti Ḥafṣ 'an 'Ashim dan Warsh 'an Nafi', yang mencerminkan koneksi Aceh 

dengan perdagangan Afrika Utara, sambil menghindari interpretasi yang 

menyimpang dari ajaran Ahlus Sunnah wal Jama'ah.50 Kitab ini tidak hanya 

filologis, tetapi juga pedagogis, dengan contoh-contoh yang relevan bagi 

masyarakat Melayu, seperti kaitan ayat tentang haji dengan riyadhah ruhani dalam 

tasawuf.51 

Penerimaan Turjumān al-Mustafīd sangat luas di kalangan ulama Nusantara, di 

mana ia dianggap sebagai tafsir Melayu pertama yang komprehensif dan 

mempengaruhi karya-karya selanjutnya seperti tafsir Syekh Daud al-Patani.52 Kitab 

 
46 Howard M. Federspiel, Persatuan Islam: Islamic Reform in Twentieth-Century 

Indonesia (Ithaca: Cornell University Press, 1970), hlm. 23 (meskipun fokus pada reformasi, 

membahas warisan tafsir Melayu). 
47 Azra, Jaringan Ulama , hlm. 140–142. 
48 Syekh Abdurra'uf al-Singkili, Turjumān al-Mustafīd , ed. Muhammad Said (Jakarta: P3I, 

1999), 1:v–x (mukadimah edisi). 
49 Riddell, Islam dan Dunia Melayu-Indonesia , hlm. 130–135. 
50 Al-Singkili, Turjumān al-Mustafīd , 1: 15–20 (contoh analisis qira'at pada Surah Al-

Fatihah). 
51 Azra, Jaringan Ulama , hlm. 145. 
52 Ibid…. hlm. 152 



22 

 
 

ini digunakan secara luas di pesantren Aceh dan Melayu hingga abad ke-19, 

berkontribusi pada adaptasi Islam yang selaras dengan budaya lokal, termasuk 

unsur tasawuf yang moderat.53 Saat ini, ia menjadi sumber utama studi tafsir 

Nusantara di institusi seperti UIN Ar-Raniry, dengan pengaruh yang terlihat dalam 

diskursus kontemporer tentang qirā’at dan hermeneutika Al-Qur'an.54 Manuskrip 

aslinya disimpan di Perpustakaan Nasional Republik Indonesia dan Universitas 

Leiden, sementara edisi cetak modern diterbitkan oleh Pusat Pengkajian Islam dan 

Masyarakat (P3I) pada tahun 1999 dalam empat jilid, lengkap dengan terjemahan 

Indonesia dan catatan qirā’at.55 

D. Biografi KH. Bishri Mustofa 

KH. Bisri Mustofa, seorang ulama Nahdlatul Ulama (NU) yang lahir pada 1304 

H/1886 M di Desa Wonosobo, Kecamatan Bulu, Kabupaten Rembang, Jawa 

Tengah, mewakili generasi intelektual Islam tradisional yang mengintegrasikan 

ajaran agama dengan budaya Jawa pada masa kolonial Belanda dan Jepang.56 

Berasal dari keluarga kiai pesantren yang disegani, ayahnya KH. Mahfudz adalah 

murid KH. Hasyim Asy'ari di Pesantren Tebuireng dan ulama fiqh terkemuka, 

sementara ibu berasal dari garis keturunan ulama lokal yang menekan pendidikan 

santri.57 Pendidikan awal Bisri Mustofa dimulai di pesantren ayahnya sejak usia 

kanak-kanak, di mana ia menghafal Al-Qur'an pada usia 10 tahun dan mendalami 

ilmu nahwu, sharaf, serta tasawuf dasar.58 Kemudian, ia melanjutkan studi di 

Pesantren Tebuireng, Jombang, di bawah bimbingan KH. Hasyim Asy'ari dan KH. 

Wahab Chasbullah, yang membentuk visinya tentang Islam sebagai rahmatan lil 

alamin yang selaras dengan adat Jawa.59 

 
53 Van Bruinessen, “Syekh Abdurra'uf al-Singkili,” hlm. 65. 
54 Azyumardi Azra, “Tafsir Nusantara: Kontinuitas dan Perubahan,” Studia Islamika 6, 

no. 2 (1999): hlm. 10–15. 
55 Al-Singkili, Turjumān al-Mustafīd , edisi 1999, catatan penerbit. 
56 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: 

LP3ES, 1982), hlm. 89–92. 
57 Ibid., hlm. 90. 
58 Martin van Bruinessen, NU: Tradisi, Relasi-Relasi, dan Kekuasaan (Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press, 1994), hlm. 120. 
59 Dhofier, Tradisi Pesantren , hlm. 95. 



23 

 
 

Pada tahun 1920-an (sekitar 1340 H), Bisri Mustofa melakukan perjalanan ke 

Mekkah untuk haji dan belajar lebih lanjut dari ulama Haramain seperti Syekh 

Bakri Syatha, yang memperlengkapi pengetahuannya tentang qirā’at, hadis, dan 

tafsir.60 Kembali ke Indonesia pada tahun 1930-an, ia mendirikan Pesantren 

Raudlatul Talibin di Rembang pada tahun 1915 M, yang berkembang menjadi pusat 

pendidikan NU dengan ribuan santri, termasuk tokoh-tokoh seperti KH. Idham 

Chalid.61 Selama era kolonial, Bisri Mustofa aktif dalam Sarekat Islam dan 

pendirian NU pada tahun 1926 M, di mana ia mendukung perjuangan kemerdekaan 

melalui pengajaran akhlak dan fiqh yang praktis, sambil menolak radikalisme yang 

bertentangan dengan harmoni sosial Jawa.62 Ia menghadapi ujian berat selama 

pendudukan Jepang (1942–1945 M), di mana pesantrennya menjadi basis bawah 

tanah, tetapi tetap tekanan nilai-nilai seperti nrimo ing pandum (penerimaan nasib) 

dalam tafsirnya.63 

Kontribusi utama Bisri Mustofa meliputi karya-karya seperti tafsir Al-Ibrīz  , 

kitab fiqh, dan pidato-pidato tentang akhlak yang mempengaruhi gerakan NU 

pasca-kemerdekaan. Ia mendidik generasi ulama yang memperkuat identitas Islam 

tradisional di Jawa, dengan penekanan pada adaptasi budaya seperti wayang dan 

tembang untuk dakwah.64 Bisri Mustofa wafat pada 1376 H/1957 M di Rembang 

pada usia 71 tahun, dan pemakamannya menampilkan ribuan orang, meninggalkan 

warisan Pesantren Raudlatul Talibin sebagai benteng pendidikan NU.65 

E. Profil Kitab Al-Ibrīz  karya KH. Bishri Mustofa 

Al-Ibrīz  li Ma'rifat Tafsir al-Qur'ān al-'Azīz , atau “Emas Murni untuk 

Mengetahui Tafsir Al-Qur'an yang Mulia,” merupakan tafsir ringkas dalam bahasa 

Jawa pegon yang disusun oleh KH. Bisri Mustofa untuk santri pemula di pesantren 

 
60 Van Bruinessen, NU , hlm. 125–128. 
61 Ibid., hlm. 130. 
62 Greg Fealy, “The Politics of Yogyakarta: A City of Civilisations,” dalam Islam and Civil 

Society in Indonesia (Melbourne: Monash University Press, 2008), hlm. 45–50 (membahas peran 

ulama NU seperti Bisri). 
63 Dhofier, Tradisi Pesantren , hlm. 100. 
64 Van Bruinessen, NU , hlm. 135. 
65 Ibid., hlm. 140. 



24 

 
 

NU, menjembatani ajaran Al-Qur'an dengan konteks budaya Jawa.66 Kitab ini 

dikembangkan mulai 1930-an di Pesantren Raudlatul Talibin, Rembang, dan selesai 

sekitar 1940-an (1360 H) melalui proses pengajaran bertahap, dengan revisi pasca-

kemerdekaan.67 Strukturnya terdiri dari tiga hingga empat jilid yang mencakup 

seluruh Al-Qur'an, dengan terjemahan Jawa pegon per ayat diikuti penjelasan 

sederhana tentang makna, fiqh, dan akhlak praktis, total 800–1.000 halaman yang 

berfokus pada ayat-ayat sehari-hari.68 

Metodologi pedagogisnya berdasarkan Tafsir al-Jalalayn dan Tafsir al-

Baidhawi , didukung dengan qirā’at Ḥafṣ 'an 'Ashim utama serta taushiyah lokal 

seperti kaitan ayat dengan norma Jawa (misalnya, gotong royong atau nrimo ing 

pandum), terinspirasi Al-Ibrīz  karya Ibnu Jama'ah untuk aksesibilitas santri.69 

Kitab ini populer di pesantren NU seperti Tebuireng dan Gontor sebagai buku ajar 

dasar, mempengaruhi tafsir modern KH. Abdullah Gymnastiar dan memperkuat 

identitas Islam Jawa yang inklusif.70 Manuskrip asli tersimpan di arsip Pesantren 

Raudlatul Talibin, dengan edisi cetak pertama oleh pesantren pada 1950-an (direvisi 

2000-an oleh Santri Press), tersedia dalam versi Latin Jawa dan Indonesia dengan 

glosarium.71 

F. Kajian Yang Relevan (Literatur Review) 

literature review merupakan salah satu bagian penting dalam karya ilmiah yang 

memuat pembahasan mengenai teori-teori, hasil penelitian terdahulu, dan referensi 

ilmiah lainnya yang relevan dengan topik penelitian. Dalam Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (KBBI), tinjauan pustaka diartikan sebagai "kajian atau ulasan tentang 

 
66 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: 

LP3ES, 1982), hlm. 98–100. 
67 Martin van Bruinessen, NU: Tradisi, Relasi-Relasi, dan Kekuasaan (Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press, 1994), hlm. 132–134. 
68 KH. Bisri Mustofa, Al-Ibriz li Ma'rifat Tafsir al-Qur'ān al-'Azīz , ed. Pesantren 

Raudlatul Talibin (Rembang: Raudlatul Talibin, 2005), 1: i–v (mukadimah edisi revisi). 
69 Van Bruinessen, NU ,  hlm. 135–137; Dhofier, Tradisi Pesantren , hlm. 102 
70 Greg Fealy, “Ulama, Pesantren, and Politics in Indonesia,” dalam Islam and Civil 

Society in Indonesia (Melbourne: Monash University Press, 2008), hlm. 50–55. 
71 Mustofa, Al-Ibriz , edisi 2005, catatan penerbit; Ahmad Najib Burhani, “Tafsir Jawa 

Pegon: Adaptasi Lokal dalam Studi Al-Qur'an,” Jurnal Ushuluddin 25, no. 1 (2017): hlm. 45–60. 



25 

 
 

buku-buku atau literatur yang relevan dengan suatu bidang kajian atau penelitian 

tertentu". 

Kajian mengenai analisis qirā’āt dalam tafsir Nusantara sejatinya bukan 

merupakan hal yang benar-benar baru dalam dunia akademik. Sudah ada sejumlah 

penelitian sebelumnya yang membahas tema serupa, baik dalam bentuk skripsi, 

artikel jurnal, maupun laporan penelitian lainnya. Namun, dalam penelitian ini, 

peneliti mencoba mengambil pendekatan yang berbeda, yaitu dengan menelaah 

bagaimana qirā’āt digunakan dan ditafsirkan dalam konteks lokal tafsir Nusantara, 

serta bagaimana hal tersebut merefleksikan dinamika keilmuan Islam di Indonesia.k 

Untuk itu, peneliti akan terlebih dahulu memaparkan beberapa penelitian 

terdahulu yang memiliki arah kajian yang sejalan. Tujuannya adalah untuk melihat 

posisi penelitian ini dalam lanskap kajian yang sudah ada, sekaligus menghindari 

pengulangan hasil temuan, serta memperlihatkan kontribusi khas dari penelitian ini. 

Beberapa karya yang relevan di antaranya adalah: 

1. Skripsi yang berjudul “Ragam Qirā’at dalam surah Al-Fatihah (Telaah Kitab 

Turjumān al-Mustafīd   Karya Abdul Rouf al-Singkili)” yang ditulis oleh 

Muhammad Ronal Abidin dari Universitas Islam Negeri Sunan Ampel 

Surabaya. Skripsi ini mengangkat kajian yang cukup mendalam mengenai 

penggunaan variasi bacaan Al-Qur’an (qirā’āt) dalam salah satu kitab tafsir 

klasik Nusantara. Penelitian ini berfokus pada tafsir Turjumān al-Mustafīd, 

karya monumental Syekh Abdul Rouf al-Singkili—seorang ulama besar abad 

ke-17 dari Aceh yang dikenal sebagai mufasir, sufi, dan faqih. Kitab tafsir ini 

istimewa karena merupakan karya tafsir lengkap 30 juz pertama yang ditulis 

dalam bahasa Melayu dan disebarluaskan di kawasan Nusantara. Penulis 

menyoroti bagaimana al-Singkili memanfaatkan ragam qirā’at khususnya dari 

tiga perawi mutawātir (Hafṣ dari ‘Āṣim, Qālūn dari Nāfi‘, dan ad-Dūrī dari Abū 

‘Amr) untuk memperkaya penafsiran ayat-ayat Al-Qur’an, khususnya pada 

surah al-Fātiḥah. Pendekatan yang digunakan dalam skripsi ini bersifat historis-

filosofis dan dilengkapi dengan metode deskriptif-analitis. Ronald memetakan 

peran qirā’at dalam  dua bentuk: yang disertai penjelasan makna dan yang tidak 

dijelaskan, namun keduanya digunakan sebagai instrumen tafsir. Nilai tambah 



26 

 
 

dari penelitian ini terletak pada upaya mengangkat kembali khazanah tafsir lokal 

dalam konteks kajian ilmu qirā’at yang selama ini lebih banyak diasosiasikan 

dengan literatur Arab. Di sisi lain, Ronald juga membandingkan hasil 

penelitiannya dengan beberapa kajian terdahulu untuk menunjukkan originalitas 

dan kontribusi ilmiahnya.72 

2. Artikel berjudul “Pemikiran dan Aspek Lokalitas Tafsir al-Ibrīz Karya KH. Bisri 

Mustofa” yang ditulis oleh Ghufron Maksum dan Nur Afiyah. Diterbitkan oleh 

jurnal adh Dhiya: Journal Al-Qur'an dan Tafsir, Sekolah Tinggi Agama Islam 

Nurul Iman Bogor ini membahas secara mendalam karakteristik tafsir al-Ibrīz 

dari sudut pandang metodologis, pemikiran keagamaan, serta aspek lokalitas 

yang melekat pada karya tersebut. Penulis memulai dengan pengantar tentang 

keragaman corak tafsir yang berkembang dalam sejarah Islam, lalu 

memperkenalkan konteks tafsir Nusantara sebagai bagian dari respons lokal 

terhadap kebutuhan pemahaman Al-Qur’an. Dalam hal ini, Tafsir al-Ibrīz 

muncul sebagai contoh khas tafsir lokal yang menggunakan bahasa Jawa dengan 

aksara Arab Pegon, yang ditujukan bagi masyarakat Jawa, khususnya 

lingkungan pesantren. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif berbasis 

studi pustaka, dengan sumber primer dari teks al-Ibrīz dan berbagai literatur 

sekunder pendukung lainnya. Dari hasil kajian ditemukan bahwa KH. Bisri 

Mustofa menggunakan metode ijmālī (ringkas) dengan corak adabī ijtimā’ī dan 

pendekatan fikih serta tasawuf. Tafsir ini menyentuh aspek penting dalam 

pemahaman akidah (keyakinan terhadap hal-hal gaib), hukum syariat, dan 

akhlak, sekaligus menyertakan nilai-nilai lokal dalam penyampaiannya. Aspek 

lokalitas tampak kuat melalui bahasa, gaya penulisan, hingga kritik sosial yang 

disesuaikan dengan konteks masyarakat Jawa saat itu. Keunikan tafsir ini juga 

terdapat dalam penggunaan tanda seperti faidah, tanbih, dan kisah sebagai 

penjelasan tambahan yang mendekatkan makna kepada pembaca. Artikel ini 

menilai bahwa al-Ibrīz memiliki keunggulan dalam membumikan Al-Qur’an 

 
72 Muhammad Ronald Abidin, Ragam Qiraat Dalam Surah Al-Fatihah (Telaah Kitab 

Turjuman al-Mustafid Karya Abdul Rouf al-Singkili), Skripsi (Universitas Islam Negeri Sunan 

Ampel Surabaya, 2019). 



27 

 
 

secara komunikatif dan kontekstual, namun juga menyadari keterbatasannya 

seperti penggunaan aksara Pegon yang tidak semua orang bisa pahami. Respon 

masyarakat dan pesantren terhadap tafsir ini sangat positif, dibuktikan dengan 

rutinitas pengajian yang terus berlangsung dan daya tariknya di kalangan santri 

maupun masyarakat umum.73 

3. Artikel berjudul "Telaah Komparasi Farsyul Ḥuruf dalam Qirā’at Hafṣ dan 

Syu'bah serta Implikasinya Terhadap Persepsi Ayat-Ayat Aḥkām" yang ditulis 

oleh Muhammad Yusuf, Lukman Nol Hakim, M. Aufa. Diterbitkan oleh jurnal 

Izzatuna: Jurnal Al-Qur’an dan Tafsir, Sekolah Tinggi Ilmu Ushuluddin Wadi 

Mubarak Bogor. ini merupakan kajian akademik yang mendalam tentang variasi 

bacaan (qirā’at) dalam Al-Qur’an, khususnya membandingkan dua riwayat 

bacaan populer dari Imam ‘Āṣim: Hafṣ dan Syu'bah. Fokus utamanya adalah 

pada aspek farsyul ḥuruf, yakni perbedaan pelafalan kata dalam ayat-ayat hukum 

(aḥkām), serta dampaknya terhadap pemahaman dan penafsiran hukum Islam. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research), dan menyandarkan analisis pada kitab-kitab tafsir serta 

literatur ilmu qirā’at. Penulis berhasil menunjukkan bagaimana perbedaan kecil 

dalam pelafalan seperti pada ayat wudhu (QS. al-Mā’idah: 6) atau ayat tentang 

haid dan hubungan suami-istri (QS. al-Baqarah: 222) berimplikasi langsung 

pada pemahaman hukum fikih, baik terkait kewajiban membasuh kaki maupun 

batas waktu diperbolehkannya hubungan suami istri setelah haid. Salah satu 

kekuatan artikel ini terletak pada kombinasi antara uraian teoritis dan contoh 

konkret dari teks Al-Qur’an, yang dijelaskan secara rinci dengan perbandingan 

qirā’at serta pandangan para mufasir klasik seperti al-Ṭabarī, al-Qurṭubī, dan Ibn 

Kaṯīr. Penulis juga menyampaikan tinjauan pustaka yang memadai terhadap 

penelitian-penelitian sebelumnya, dan menunjukkan orisinalitas dengan 

 
73 Ghufron Maksum, Nur Afiyah, "Pemikiran dan Aspek Lokalitas Tafsir al-Ibrīz Karya 

KH. Bisri Mustofa," adh Dhiya | Journal of Qur'an and Tafsir 1, no. 1 (November 2024): 79-95, 

Diakses pada 19 Mei 2025 https://journal.stai-nuruliman.ac.id/index.php/adhy. 



28 

 
 

menegaskan bahwa belum ada kajian serupa yang secara spesifik membahas 

implikasi farsyul ḥuruf dari dua riwayat ini pada ayat-ayat hukum.74 

4. Artikel ilmiah berjudul “Qirā’at al-Qur’an (Makna dan Latar Belakang 

Timbulnya Perbedaan Qirā’at)” karya Ratnah Umar. Diterbitkan oleh Jurnal Al-

Assas: Jurnal Ilmiah Ilmu Dasar Keislaman, IAIN Palopo. Artikel Ilmiah ini 

merupakan kajian yang bersifat teoritis dan historis mengenai fenomena ragam 

bacaan dalam Al-Qur’an (qirā’at), yang menjadi bagian penting dalam disiplin 

ilmu Al-Qur’an. Penulis memulai pembahasannya dengan menyampaikan 

bahwa keberagaman suku dan dialek dalam bangsa Arab turut berperan besar 

dalam melahirkan variasi bacaan Al-Qur’an. Pendekatan artikel ini menekankan 

bahwa qirā’at bukanlah bentuk penyimpangan, melainkan bagian dari 

fleksibilitas ilahiah yang dimaksudkan untuk memudahkan umat dalam 

memahami dan melafalkan Al-Qur’an sesuai dengan dialek mereka masing-

masing, sebagaimana yang ditegaskan dalam hadis tentang “tujuh huruf”. 

Artikel ini juga memaparkan pengertian qirā’at dari berbagai ulama seperti Ibnu 

al-Jazari, al-Zarqasyi, dan al-Shabuni, serta menjelaskan bahwa qirā’at memiliki 

syarat tertentu agar dapat diterima: harus sesuai dengan kaidah bahasa Arab, 

mushaf Utsmani, dan memiliki sanad yang sahih. Selanjutnya, dibahas pula 

klasifikasi qirā’at dari segi kuantitas (qirā’at sab’ah, ‘asyarah, arba’ah ‘asyarah) 

dan kualitas (mutawatir, masyhur, ahad, syadz, dan yang menyerupai hadis 

mudraj). Artikel ini menekankan bahwa meski beberapa bacaan berbeda, 

semuanya bersumber dari Rasulullah SAW melalui jalur sahabat dan tabi’in. 

Yang menarik, penulis menjelaskan dua latar belakang utama munculnya 

perbedaan qirā’at: latar historis, yaitu interaksi langsung sahabat dengan Nabi 

dalam menerima bacaan, dan latar penyampaian, yaitu cara qirā’at diwariskan 

dari sahabat ke murid-muridnya dengan kecenderungan mempertahankan 

bacaan guru masing-masing. Penjelasan penulis diperkuat dengan berbagai 

contoh perbedaan bacaan yang berdampak pada perubahan harakat, susunan 

 
74 Muhammad Yusuf, Lukman Nol Hakim, dan M. Aufa, “Telaah Komparasi Farsyul 

Ḥuruf dalam Qiraāt Hafṣ dan Syu'bah serta Implikasinya Terhadap Persepsi Ayat-Ayat Aḥkām,” 

Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 5, No. 1 (Juni 2024): 56–69. Diakses pada 19 Mei 

2025, dari https://ejurnal.stiuwm.ac.id/index.php/Izzatuna/article/view/74  



29 

 
 

huruf, bahkan makna, namun tetap dalam koridor kebolehan yang diakui 

ulama.75 

5. Skripsi berjudul "Ragam Qirā’ah dalam Surah al-Baqarah Terkait Farsyatul 

Ḥurūf (Telaah Kitab Tafsir al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubī)" 

karya Waliyatul Azizah dari Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang. 

merupakan kajian mendalam yang menelusuri perbedaan bacaan (qirā’ah) dalam 

surah al-Baqarah serta implikasinya terhadap tafsir, dengan fokus pada aspek 

farsyatul ḥurūf yakni bacaan-bacaan yang melibatkan perubahan huruf dalam 

lafaz Al-Qur’an. Penelitian ini berangkat dari pemahaman bahwa qirā’ah 

merupakan salah satu cabang keilmuan dalam ulūm al-Qur’ān yang memiliki 

pengaruh signifikan dalam menafsirkan ayat. Dalam skripsi ini, Azizah 

menggunakan kitab tafsir klasik al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān karya Imam al-

Qurṭubī sebagai sumber utama, mengingat kitab ini terkenal dengan kekayaan 

tafsir hukum dan penggunaan qirā’ah sebagai instrumen penafsiran. Melalui 

pendekatan kualitatif berbasis studi pustaka (library research), penulis mengkaji 

dua kategori utama: 

1. Ragam qirā’ah dalam surah al-Baqarah yang tidak berpengaruh terhadap 

penafsiran: ditemukan 11 lafaz yang dikaji dalam konteks ini. 

2. Ragam qirā’ah yang berpengaruh terhadap penafsiran: ditemukan 12 lafaz 

yang secara signifikan mengubah makna atau nuansa hukum ayat. 

Penulis berhasil mengidentifikasi bahwa variasi dalam bacaan, meskipun kecil 

pada level huruf, bisa berdampak besar terhadap makna dan implikasi hukum 

ayat. Misalnya, perbedaan dalam bentuk i‘rāb (struktur gramatikal) atau 

penggunaan huruf tertentu mempengaruhi interpretasi hukum fikih yang dimuat 

dalam tafsir al-Qurṭubī. Salah satu kekuatan skripsi ini adalah pengorganisasian 

yang sistematis, mulai dari pembahasan teoritis tentang qirā’ah, biografi dan 

karakteristik tafsir al-Qurṭubī, hingga analisis mendetail terhadap lafaz-lafaz 

dalam surah al-Baqarah. Penulis juga menyertakan tinjauan pustaka yang 

 
75 Ratnah Umar, “Qira’at al-Qur’an (Makna dan Latar Belakang Timbulnya Perbedaan 

Qira’at),” Jurnal al-Asas Vol. III, No. 2 (Oktober 2019): 35–41. Diakses pada 19 Mei 2025, dari 

https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/1636ejournal.iainpalopo.ac.id+2 



30 

 
 

memadai, membandingkan hasilnya dengan kajian sebelumnya untuk 

menegaskan kontribusi penelitian ini.76 

6. Skripsi yang berjudul “Dampak Ragam Qirā’at Dalam Penafsiran Al-Qur’an 

(Dalam Kajian Ayat-Ayat taharah)” ditulis oleh Nur Ramdani Awaludin dari 

Institut PTIQ Jakarta. merupakan kajian akademik yang menyoroti hubungan 

antara variasi bacaan Al-Qur’an (qirā’at) dan dampaknya terhadap penafsiran, 

khususnya dalam konteks ayat-ayat tentang bersuci (ṭahārah). Penelitian ini 

berasal dari keingintahuan terhadap pengaruh qirā’at dalam penafsiran hukum-

hukum fikih dan upaya untuk memperkaya pemahaman tafsir melalui 

pendekatan ilmu qirā’at. Penulis menjelaskan bahwa perbedaan qirā’at bukan 

sekadar perbedaan cara membaca, tetapi memiliki implikasi terhadap makna dan 

hukum. Contoh yang diangkat adalah variasi bacaan dalam QS. Al-Baqarah ayat 

222 dan QS. Al-Mā'idah ayat 6, yang menunjukkan bagaimana perbedaan 

redaksi bacaan dapat memengaruhi hukum seperti waktu dibolehkannya 

hubungan suami-istri atau tata cara berwudu. Penelitian ini menggunakan 

metode kualitatif berbasis studi pustaka, dengan merujuk pada sejumlah tafsir 

otoritatif seperti Tafsir al-Qurṭubī, al-Munīr, dan al-Miṣbāḥ, serta literatur 

qirā’at. Penulis membatasi fokus hanya pada tiga ayat yang relevan dengan tema 

ṭahārah untuk menjaga kedalaman analisis. Kekuatan utama dari skripsi ini 

adalah struktur yang sistematis: dimulai dari pengantar tentang definisi dan 

sejarah qirā’at, klasifikasi bacaan, hingga implikasinya terhadap tafsir. Tinjauan 

pustaka cukup luas, mencakup karya terdahulu baik berupa jurnal maupun 

skripsi yang relevan, yang memperkuat posisi orisinalitas penelitian ini.77 

7. Artikel ilmiah berjudul Telaah Tradisi Jawa Dalam Tafsir Al-Ibrīz  Karya KH. 

Bisri Mustofa ditulis oleh  Diana Kholidah. Diterbitkan oleh jurnal An Nur : 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Institut Ilmu Al-Qur’an Yogyakarta. Jurnal 

ini membahas tafsir Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Musthofa, menyoroti pengaruh 

 
76 Waliyatul Azizah, Ragam Qira’ah dalam Surah Al-Baqarah Terkait Farsyatul Huruf 

(Telaah Kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an Karya al-Qurtubi), Skripsi (Universitas Islam 

Negeri Walisongo, Semarang, 2022). 
77 Nur Ramdani Awaludin, Dampak Ragam Qiraat Terhadap Penafsiran Al-Qur’an 

(Dalam Kajian Ayat-Ayat Taharah), Skripsi (Institut PTIQ Jakarta, 2022). 



31 

 
 

tradisi Jawa dalam penafsirannya. Penulis menjelaskan bahwa perkembangan 

tafsir di Indonesia sangat dipengaruhi oleh lokalitas budaya, yang menciptakan 

karakteristik unik dalam karya-karya tafsir. Kholidah menekankan pentingnya 

penggunaan bahasa Jawa dan aksara Arab-Pegon dalam menjembatani 

pemahaman masyarakat terhadap al-Qur’an. Melalui analisis terhadap tafsir Al-

Ibrīz , penulis menunjukkan bagaimana KH. Bisri Musthofa mengintegrasikan 

nilai-nilai budaya Jawa dengan ajaran Islam, tanpa mengabaikan aspek akidah 

dan syariah. Skripsi ini juga menggambarkan keterkaitan antara qiraat dan 

penafsiran, serta bagaimana perbedaan dalam bacaan dapat mempengaruhi 

makna. Secara keseluruhan, tulisan ini memberikan wawasan yang berharga 

tentang interaksi antara tradisi lokal dan pemahaman teks suci di Indonesia.78 

  

 
78 Diana Kholidah, "Telaah Tradisi Jawa dalam Tafsir al-Ibriz Karya KH. Bisri Musthofa," 

Jurnal An-Nur 11, no. 2 (Desember 2022): 101-110, Diakses pada 19 Mei 2025  

http://ejournal.uin-suska.ac.id/index.php/Annur. 



32 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Dalam melakukan sebuah penelitian, diperlukan suatu metode yang tepat 

agar prosesnya berjalan secara ilmiah. Metode penelitian merupakan suatu cara 

yang sistematis untuk menyelidiki, memahami, dan mempelajari data tertentu. 

Melalui metode ini, peneliti dapat mengumpulkan informasi yang relevan, 

menganalisis permasalahan yang muncul dari data, serta menemukan solusi atau 

informasi baru yang berguna dari hasil tersebut.79 

Jenis penelitian dalam skripsi ini menggunakan penelitian kualitatif80,  jenis 

penelitian kepustakaan (library research), yakni menggunakan data yang 

dikumpulkan dari perpustakaan, seperti buku, jurnal, atau literatur lainnya, untuk 

melakukan penelitian.81  

Penelitin ini juga menggunakan metode atau corak muqaran, yaitu 

membandingkan qirā’at antara Tafsir Tarjuman al-Mustafid karya Syekh 

Abdurra’uf as-Singkili  dan Tafsir Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Musthofa. Penggunaan 

metode yang baik dan benar adalah salah satu cara agar dapat menyelesaikan suatu 

masalah dengan optimal, karena menggunakan metode adalah cara bertindak agar 

kegiatan penelitian dapat berjalan secara baik dan kondusif. 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini mengadopsi pendekatan deskriptif yang bertujuan untuk 

memberikan gambaran yang jelas dan mendalam mengenai dua tafsir yang menjadi 

objek penelitian: Tafsir Tarjuman al-Mustafid karya Syekh Abdurra’uf as-Singkili  

dan Tafsir Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Musthofa. Pendekatan ini penting karena 

memungkinkan peneliti untuk menggambarkan secara rinci bagaimana masing-

 
79 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Yayasan Pustaka Obor (Jakarta: Yayasan 

Pustaka Obor, 2004).hlm. 3 
80 Penelitian kualitatif adalah penelitian yang menggunakan data kualitatif (data yang 

berbentuk kalimat, skema dan gambar). Dalam penelitian kualitatif informasi yang dikumpulkan 

dan diolah harus tetap objektif dan tidak dipengaruhi oleh pendapat peneliti sendiri. Lihat Jani Arni, 

Metode Penelitian Tafsir, hlm.11. 
81 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, Yayasan Pustaka Obor (Jakarta: Yayasan 

Pustaka Obor, 2004).hlm 3 



33 

 
 

masing tafsir memperlakukan penggunaan qirā’at dalam penafsiran ayat-ayat Al-

Qur’an. 

Pendekatan deskriptif bertujuan untuk menggambarkan fenomena apa 

adanya, memberikan pemahaman yang lebih komprehensif tanpa melakukan 

manipulasi terhadap data yang ada. Dalam konteks ini, pendekatan deskriptif 

memungkinkan peneliti untuk menyajikan perbandingan yang jelas tentang 

bagaimana kedua tafsir memperlakukan qirā’at yang berbeda, serta bagaimana hal 

tersebut mempengaruhi pemahaman terhadap ayat-ayat Al-Qur’an. Deskripsi ini 

akan memperlihatkan keunikan dan kekhasan yang dimiliki oleh tafsir Nusantara 

dalam konteks pemahaman Al-Qur’an.82 

Dalam penelitian deskriptif, peneliti berfokus pada "penggambaran situasi 

atau fenomena yang ada", tanpa memanipulasi atau mengubah objek penelitian. 

Pendekatan ini akan menggali makna dari teks-teks tafsir tersebut, serta menyelami 

bagaimana berbagai qirā’at dalam tafsir Al-Ibrīz  dan Tarjuman al-Mustafid 

dipahami oleh masyarakat atau pembaca tafsir tersebut.83 

Lebih lanjut, penelitian ini juga mengadopsi pendekatan semantik, yang 

menekankan pada analisis makna kata dan frasa dalam Al-Qur’an berdasarkan 

perbedaan qirā’at. Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengkaji makna 

leksikal, gramatikal, dan kontekstual dari suatu kata atau kalimat yang dibaca 

dengan cara yang berbeda, sehingga memberikan variasi makna yang signifikan. 

Misalnya, bacaan qirā’at yang berbeda terhadap satu kata dapat mengubah subjek, 

objek, atau nuansa makna ayat secara keseluruhan. Dengan demikian, pendekatan 

semantik dalam penelitian ini dimaksudkan untuk menyingkap kedalaman makna 

yang terkandung dalam ragam bacaan Al-Qur’an sebagaimana dipahami oleh dua 

mufassir Nusantara tersebut. 

Melalui pendekatan ini, penelitian ini akan menelusuri bagaimana pilihan 

qirā’at yang beragam mempengaruhi tafsiran terhadap ayat-ayat tertentu dan 

bagaimana tafsir Nusantara beradaptasi dengan kebutuhan intelektual dan spiritual 

 
82 Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta. Hlm. 3. 
83 Creswell, John W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications. Hlm. 8. 



34 

 
 

masyarakatnya. Dengan menggambarkan perbedaan dan kesamaan dalam tafsir 

tersebut, penelitian ini berharap bisa memberikan gambaran yang lebih jelas tentang 

bagaimana tafsir Nusantara memperkaya khazanah tafsir Islam. 

C. Sumber Data 

Terbagi atas sumber data primer dan sumber data sekunder, penulis 

menjabarkannya sebagaimana berikut ini: 

1. Sumber data primer 

Salah satu sumber data primer utama adalah Tafsir Al-Ibrīz  yang ditulis oleh 

KH. Bisri Musthofa. Tafsir ini digunakan untuk memahami bagaimana qirā’at 

diterapkan dalam penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an. Penelitian ini akan menggali 

bagaimana tafsir ini menggunakan bacaan qirā’at dan memberikan interpretasi 

terhadap ayat-ayat tersebut. Teks ini merupakan sumber langsung dari tafsir 

yang ditulis oleh salah satu ulama besar Nusantara.  

Teks kedua yang akan digunakan dalam penelitian ini adalah Tafsir Tarjuman 

al-Mustafid karya Syekh Abdurra'uf as-Singkili. Tafsir ini terkenal di Aceh dan 

daerah Nusantara lainnya, serta memberikan wawasan penting tentang 

bagaimana qirā’at diterapkan dalam tafsir Nusantara.  

2. Sumber data sekunder 

Dalam penelitian ini, data sekunder merujuk pada informasi yang tidak diperoleh 

langsung dari objek penelitian, tetapi dikumpulkan melalui berbagai sumber 

tertulis yang telah tersedia sebelumnya.84 Data ini bersifat mendukung dan 

melengkapi data primer. Peneliti memanfaatkan berbagai referensi seperti buku-

buku ilmiah, artikel jurnal, ensiklopedia, serta sumber daring (website) yang 

relevan dengan topik yang dibahas. Semua sumber ini disusun dalam bentuk 

dokumen, dan berfungsi sebagai landasan teoritis maupun pembanding dalam 

memahami secara lebih komprehensif konteks qirā’at dalam tafsir Nusantara. 

 
84 Sugiyono. (2015). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: 

Alfabeta.hlm. 93 



35 

 
 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Untuk memperoleh hasil penelitian yang objektif dan mendalam, peneliti 

menggunakan teknik pengumpulan data yang sistematis dan terstruktur. 

Pendekatan ini dipilih agar setiap data yang dihimpun benar-benar relevan dengan 

fokus kajian. Proses pengumpulan data melalui studi pustaka dilakukan dengan 

langkah-langkah berikut: 

1.  Mengumpulkan kitab tafsir utama yang menjadi fokus kajian, yaitu: 

a. Tafsir Al-Ibrīz  karya KH. Bisri Musthofa, yang ditulis dalam bahasa Jawa 

pegon dan memuat nuansa lokal. 

b. Tafsir Tarjuman al-Mustafid karya Syekh Abdurra’uf as-Singkili, sebagai 

salah satu representasi tafsir tertua di Nusantara yang ditulis dalam bahasa 

Melayu klasik. 

2. Mencatat dan menandai bagian-bagian yang berkaitan dengan penggunaan 

qirā’at dalam kedua kitab tafsir tersebut. Penulis juga membuat tabel 

perbandingan, menggaris bawahi istilah kunci, dan mencatat catatan kaki dari 

para mufasir yang menyinggung bacaan atau perbedaan qirā’at. 

3. Mengumpulkan literatur pendukung dari buku-buku tafsir, ilmu qirā’at, dan 

metodologi tafsir, guna memahami latar belakang keilmuan yang menjadi 

dasar penafsiran dalam kedua kitab tersebut. 

4. Menelusuri artikel jurnal, skripsi, tesis, dan disertasi yang membahas tema 

serupa, untuk memperoleh sudut pandang akademik dan melihat celah 

penelitian. 

E. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini, penulis menggunakan metode deskriptif-analisis, yaitu 

pendekatan yang berfokus pada menggambarkan sekaligus menganalisis data yang 

telah dikumpulkan secara mendalam. Pendekatan ini dipilih karena cocok untuk 

mengkaji teks tafsir seperti Tafsir Al-Ibrīz  dan Tafsir Tarjuman al-Mustafid, yang 

kaya akan makna dan nuansa konteks. 

Secara sederhana, metode ini dimulai dengan mengamati dan mencatat secara 

rinci isi teks, lalu dilanjutkan dengan menganalisis, menafsirkan, dan menarik 



36 

 
 

kesimpulan berdasarkan pola-pola yang muncul dari teks tersebut. Tujuan 

utamanya bukan sekadar menjelaskan isi, tapi juga memahami makna di balik 

setiap pilihan kata, struktur, serta penggunaan qirā’at dalam penafsiran. 

Sebagaimana dijelaskan oleh Bogdan dan Biklen dalam kutipan Lexy J. 

Moleong analisis data kualitatif adalah suatu proses menyusun cerita dari data, 

dengan cara mengolahnya, menyaring informasi penting, menemukan pola, serta 

mengungkap makna yang tersembunyi di baliknya.85 Dengan kata lain, penelitian 

ini berusaha menghadirkan kembali gagasan para mufasir dalam bahasa yang bisa 

dipahami secara kontekstual dan tidak lepas dari akar tradisi tafsir Nusantara.   

 
85 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2017), hlm. 248. 



49 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari hasil penelitian terhadap Surah Al-Baqarah ayat 1–10 dalam dua karya 

tafsir besar Nusantara, yaitu Turjumān al-Mustafīd karya Syekh Syekh Abdurra’uf 

al-Singkili dan Al-Ibrīz li Ma‘rifat Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azīz karya KH. Bisri 

Musthofa, dapat ditarik beberapa kesimpulan penting yang menunjukkan corak dan 

karakter tafsir Nusantara dalam memahami qirā’at dan makna Al-Qur’an. 

Pertama, persamaan dan perbedaan qirā’at dalam Turjumān al-Mustafīd dan Al-

Ibrīz pada surah Al-Baqarah ayat 1–10: Secara umum, kedua tafsir ini tidak 

memiliki perbedaan dalam hal bacaan (qirā’at). Baik Syekh Syekh Abdurra’uf al-

Singkili maupun KH. Bisri Musthofa sama-sama menggunakan riwayat qirā’at 

Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim, yang memang menjadi bacaan paling umum di dunia Islam, 

termasuk di wilayah Nusantara. Setiap ayat dari Al-Baqarah 1–10 dibaca dengan 

kaidah yang sama—baik dalam panjang pendeknya mad, pelafalan huruf, maupun 

penempatan harakat. Hal ini memperlihatkan bahwa kedua mufasir berpegang 

teguh pada standar bacaan Al-Qur’an yang otentik dan tidak menonjolkan 

perbedaan fonetik antar-qirā’at. Namun, meskipun bacaan yang digunakan sama, 

perbedaan tetap tampak dalam cara mereka menafsirkan dan menyampaikan makna 

ayat. Turjumān al-Mustafīd ditulis dalam bahasa Arab Jawi Melayu dengan nuansa 

teologis dan sufistik, sehingga penjelasan yang diberikan cenderung menekankan 

sisi spiritual dan keimanan yang mendalam. Contohnya, dalam menafsirkan ayat الم, 

Syekh ‘Abd al-Ra’ūf menegaskan bahwa maknanya hanya diketahui oleh Allah, 

sebuah bentuk penyerahan diri kepada rahasia Ilahi. Berbeda dengan itu, Al-Ibrīz 

yang ditulis dalam bahasa Jawa Pegon hadir dengan gaya edukatif dan populer. KH. 

Bisri Musthofa berusaha mendekatkan pesan Al-Qur’an kepada masyarakat awam, 

menggunakan bahasa yang ringan dan mudah dipahami tanpa kehilangan makna. 

Dalam ayat yang sama, ia menjelaskan maknanya sebagai huruf-huruf yang hanya 

Allah tahu, sambil memberi tambahan penjelasan moral dan edukatif agar pembaca 

dapat menangkap hikmahnya. Perbedaan semacam ini juga terlihat pada ayat-ayat 

lain, misalnya  ِباِلْغَيْب كَفَرُوا atau   يؤُْمِنُونَ  ذِينَ  الَّ  Turjumān al-Mustafīd menekankan .إنَِّ 



50 

 
 

aspek akidah dan teologi, sementara Al-Ibrīz lebih menyoroti dampak sosial dan 

moral dari keimanan atau kekufuran tersebut. Dengan kata lain, kesamaan 

keduanya terletak pada kesetiaan terhadap qirā’at Ḥafṣ, sementara perbedaannya 

muncul dari gaya penafsiran, konteks budaya, dan pendekatan dakwah yang 

digunakan. Dari sini terlihat bahwa ulama Nusantara tidak hanya menjaga keaslian 

bacaan Al-Qur’an, tetapi juga berusaha menyesuaikan penjelasannya dengan 

kebutuhan masyarakat lokal. Ini menunjukkan keseimbangan antara keilmuan 

tekstual dan kebijaksanaan kontekstual dalam tradisi tafsir di dunia Melayu dan 

Jawa. 

Kedua, analisis variasi qirā’at dan pengaruhnya terhadap penafsiran Syekh 

Abdurra’uf al-Singkili  dan KH. Bishri Mustafa dalam surah Al-Baqarah ayat 1-10: 

Meskipun kedua mufasir tidak menyinggung secara langsung adanya perbedaan 

qirā’at selain Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim, pemahaman mereka terhadap teks Al-Qur’an tetap 

menunjukkan kesadaran terhadap keberagaman qirā’at dalam tradisi Islam klasik. 

Syekh ‘Abd al-Ra’ūf yang lama belajar di Haramain tentu mengenal berbagai 

riwayat bacaan, namun dalam Turjumān al-Mustafīd ia memilih menyajikan tafsir 

yang sederhana agar bisa dipahami oleh masyarakat Melayu yang baru berkembang 

dalam studi keislaman pada masa itu. Fokusnya lebih kepada makna spiritual dan 

pesan moral yang membimbing hati pembaca. 

Di sisi lain, KH. Bisri Musthofa menghadirkan tafsir dengan corak dakwah dan 

pendidikan. Dalam Al-Ibrīz, ayat-ayat yang sama dijelaskan dengan bahasa yang 

membumi dan relevan dengan kehidupan masyarakat Jawa abad ke-20. Misalnya 

pada ayat  َ  ia menggunakan ungkapan “ngapusi Gusti Allah,” yang lebih ,يخَُادِعوُنَ اللَّّ

dekat dengan bahasa rakyat, namun tetap menggambarkan makna kemunafikan 

sebagaimana maksud ayat. Dengan demikian, meskipun tidak ada perbedaan 

bacaan secara literal, pengaruh qirā’at tetap terasa dalam cara mereka memahami 

hubungan antara bunyi, makna, dan konteks sosial. Turjumān al-Mustafīd 

merepresentasikan tafsir bi al-ma’tsūr, yang berlandaskan riwayat dan tradisi 

keilmuan sufistik, sedangkan Al-Ibrīz mencerminkan tafsir bi al-ra’y dengan 

pendekatan rasional-edukatif yang berorientasi pada pembinaan masyarakat. Dari 

dua corak tafsir ini tampak bahwa variasi qirā’at bukan sekadar soal perbedaan 



51 

 
 

bacaan, tetapi menjadi bagian dari cara para mufasir memahami kedalaman makna 

Al-Qur’an. Qirā’at memberi ruang bagi lahirnya ragam ekspresi tafsir yang sesuai 

dengan latar sosial-budaya pembacanya, tanpa mengubah makna aslinya. 

Melalui kajian ini dapat disimpulkan bahwa baik Turjumān al-Mustafīd maupun 

Al-Ibrīz menunjukkan bagaimana tafsir Nusantara berkembang secara khas: 

menjaga kesetiaan terhadap bacaan qirā’at yang otentik, namun tetap memberi 

ruang bagi konteks lokal dan kebutuhan masyarakatnya. Kesamaan bacaan Ḥafṣ 

menjadi fondasi kuat keutuhan teks Al-Qur’an, sedangkan perbedaan gaya 

penafsiran menunjukkan kekayaan metodologis dan kebijaksanaan para ulama 

dalam membumikan pesan wahyu. 

Dengan kata lain, studi ini memperlihatkan bahwa tafsir Nusantara bukan hanya 

cermin dari tradisi keilmuan Islam, tetapi juga wujud dialog antara wahyu dan 

budaya, antara teks yang suci dan masyarakat yang beragam di mana qirā’at 

menjadi pintu awal untuk memahami, menghayati, dan menghidupkan makna Al-

Qur’an dalam kehidupan umat. 

B. Saran  

Berdasarkan kesimpulan di atas, penelitian ini merekomendasikan beberapa 

saran untuk pengembangan lebih lanjut, baik secara akademis maupun praktis. 

Pertama, bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk memperluas analisis 

komparatif ini ke ayat-ayat lain Surah Al-Baqarah atau surah-surah panjang seperti 

Al-Maidah, dengan membandingkan kitab-kitab qirā’at tambahan seperti Tafsir al-

Jalalain atau Dalail al-Tanzil, guna mengungkap pola pengaruh qirā’at terhadap 

tema-tema hukum fiqh atau akidah yang lebih kompleks. Selain itu, pendekatan 

interdisipliner seperti analisis linguistik komputasional dapat diterapkan untuk 

memetakan varian fonetik secara digital, sehingga memfasilitasi studi qirā’at di era 

AI dan rekaman audio tilawah. Kedua, dalam konteks pendidikan, lembaga 

keislaman seperti pesantren, UIN, atau Lembaga Bahasa Arab dan Qirā’at (LBM) 

di bawah NU dan Muhammadiyah disarankan untuk mengintegrasikan temuan ini 

ke dalam kurikulum tajwid dan tafsir, misalnya melalui modul komparatif 

Turjumān al-Mustafīd karya Abdurauf as-Singkily dan Al-Ibrīz  karya Bishri 



52 

 
 

Mustafa, agar santri dan siswa memahami bahwa varian qirā’at adalah rahmat yang, 

bukan beban. Hal ini bisa menjelaskan kesalahpahaman di media sosial tentang 

“versi berbeda Al-Quran” dan meningkatkan kualitas tilawah nasional, terutama 

dengan mendorong pelatihan qirā’at sab'ah/'asyr di tingkat dasar. Ketiga, secara 

praktis, para qari, imam masjid, dan penerjemah Al-Quran disarankan untuk 

memanfaatkan pengaruh qirā’at ini dalam khutbah atau kajian, seperti 

menggunakan mad panjang Warsh untuk menekankan emosi pada ayat tentang 

muttagin, guna membuat tafsir lebih relatable bagi jamaah multikultural. Selain itu, 

penerbit mushaf dan aplikasi Al-Quran digital seperti Quran.com atau Tanzil.net 

dapat menambahkan anotasi komparatif berdasarkan kedua kitab ini, untuk 

mendukung pembaca global yang ingin mengeksplorasi varian tanpa kerumitan. 

Akhirnya, penelitian ini mendesak pentingnya kolaborasi antar ulama dari berbagai 

mazhab qirā’at, agar ilmu ini tetap hidup sebagai warisan umat Islam, dan saya 

berharap saran-saran ini dapat menjadi langkah awal untuk kajian yang lebih 

mendalam di masa depan. 

  



53 

DAFTAR PUSTAKA 

Abidin, Muhammad Ronald. Ragam Qiraat Dalam Surah Al-Fatihah (Telaah Kitab 

Turjumān al-Mustafīd   Karya Abdul Rouf al-Singkili). Skripsi, Universitas 

Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, 2019. 

Al-Baydawi, Abdullah bin Umar. Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil. Beirut: Dar 

Ihya’ al-Turath, 1990. 

Al-Jazari, Ibn al-. An-Nashr fi al-Qirā’at al-‘Ashr. Kairo: Maktabah al-Turath, 

2000. 

Al-Jazari, Ibnu. An-Nashr fī al-Qira'āt al-'Ashr. Edisi 2002. Beirut: Dar al-Kutub 

al-Ilmiyyah. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Fikr, cet. ulang 

2020. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. Al-Itqān fī Ulūm al-Qur'ān. Jilid 1. Beirut: Dar al-Kutub al-

'Ilmiyyah, 2008. 

Al-Zarkasyī, Badruddin. Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Juz 1. Beirut: Dār al-

Ma‘rifah, 1995. 

Awaludin, Nur Ramdani. Dampak Ragam Qiraat Terhadap Penafsiran Al-Qur’an 

(Dalam Kajian Ayat-Ayat Taharah). Skripsi, Institut PTIQ Jakarta, 2022. 

Aziz, Moh. Ali. Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014. 

Azizah, Waliyatul. Ragam Qira’ah dalam Surah Al-Baqarah Terkait Farsyatul 

Huruf (Telaah Kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an Karya al-

Qurtubi). Skripsi, Universitas Islam Negeri Walisongo, Semarang, 2022. 

Azra, Azyumardi. “Islam Nusantara: Dari Akulturasi ke Indigenisasi.” Studia 

Islamika Vol. 10, no. 1 (2003): 1–20. 

Azra, Azyumardi. “Tafsir Nusantara: Kontinuitas dan Perubahan.” Studia Islamika 

Vol. 6, no. 2 (1999): 10–15. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII dan XVIII. Bandung: Mizan, 1994. 

Bruinessen, Martin van. “Syekh Abdurra'uf al-Singkili: Kontribusi dalam Tasawuf 

Nusantara.” Dalam Ulama dan Politik di Indonesia. Jakarta: Mizan, 1994. 

Burhani, Ahmad Najib. “Tafsir Jawa Pegon: Adaptasi Lokal dalam Studi Al-

Qur'an.” Jurnal Ushuluddin Vol. 25, no. 1 (2017): 45–60. 

Creswell, John W. Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods 

Approaches. Thousand Oaks: SAGE Publications, 2014. 



54 

 
 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai. 

Jakarta: LP3ES, 1982. 

Fealy, Greg. “The Politics of Yogyakarta: A City of Civilisations.” Dalam Islam 

and Civil Society in Indonesia. Melbourne: Monash University Press, 2008. 

Fealy, Greg. “Ulama, Pesantren, and Politics in Indonesia.” Dalam Islam and Civil 

Society in Indonesia. Melbourne: Monash University Press, 2008. 

Federspiel, Howard M. Persatuan Islam: Islamic Reform in Twentieth-Century 

Indonesia. Ithaca: Cornell University Press, 1970. 

Federspiel, Howard M. Popular Indonesian Literature of the Qur’an. Ithaca: 

Cornell Modern Indonesia Project, 1994. 

Ichwan, M. Nur. "Abdurrauf as-Singkily dan Indigenisasi Tafsir Melayu." Jurnal 

Al-Qur'an Studies Vol. 5, no. 1 (2015): 120–135. 

Johns, A.H. “Islam in Southeast Asia: Reflections and New Directions.” Indonesia 

19 (April 1975): 33–50. 

Kholidah, Diana. "Telaah Tradisi Jawa dalam Tafsir Al-Ibrīz  Karya KH. Bisri 

Musthofa." Jurnal An-Nur Vol. 11, no. 2 (Desember 2022): 101–110. 

Diakses pada 19 Mei 2025 dari http://ejournal.uin-

suska.ac.id/index.php/Annur. 

Maksum, Ghufron, dan Nur Afiyah. "Pemikiran dan Aspek Lokalitas Tafsir al-Ibrīz 

Karya KH. Bisri Mustofa." adh Dhiya | Journal of Qur'an and Tafsir 1, no. 

1 (November 2024): 79–95. Diakses pada 19 Mei 2025 dari 

https://journal.stai-nuruliman.ac.id/index.php/adhy. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2017. 

Mustofa, KH. Bisri. Al-Ibrīz  li Ma'rifat Tafsir al-Qur'ān al-'Azīz. Edisi Pesantren 

Raudlatul Talibin. Rembang: Raudlatul Talibin, 2005. 

Mustofa, KH. Bisri. Tafsīr al-Ibrīz. Jilid 1. Kudus: Menara Kudus, 1959. 

Noer, Deliar. "Perkembangan Tafsir Nusantara: Komparasi Klasik-Modern." 

Jurnal Sejarah dan Budaya Islam Vol. 15, no. 2 (2020): 80–95. 

Purwanto, Ahmad Sahal Ngalim. "Fiqh Lokal dalam Tafsir Al-Ibrīz : Studi 

Indigenisasi." Jurnal Fiqh dan Masyarakat Vol. 12, no. 3 (2018): 200–215. 

Riddell, Peter G. Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and 

Responses. London: Hurst & Company, 2001. 

Shihab, M. Quraish. "Qirā’at dan Adaptasi Tafsir di Asia Tenggara." Jurnal Ulumul 

Qur'an Vol. 8, no. 2 (2017): 45–60. 



55 

 
 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat. Bandung: Mizan, ed. II (cet. I) 2013. 

Shihab, M. Quraish. Sejarah Ulumul Qur’an. Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011. 

Singkilī, ‘Abd al-Ra’ūf al-. Turjumān al-Mustafīd. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 

dan Pustaka, 1981. 

Singkili, Syekh Abdurra'uf al-. Turjumān al-Mustafīd. Ed. Muhammad Said. 

Jakarta: P3I, 1999. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Bandung: Alfabeta, 

2015. 

Tim Penyusun Pedoman Penyusunan dan Penulisan Skripsi Fakultas Usuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif K ‘Āṣim Riau. Pedoman 

Penyusunan Dan Penulisan Skripsi STIA Amuntai. Pekanbaru: Fakultas 

Ushuluddin UIN Suska Riau, 2023. 

Umar, Ratnah. “Qirā’at al-Qur’an (Makna dan Latar Belakang Timbulnya 

Perbedaan Qirā’at).” Jurnal al-Asas Vol. III, No. 2 (Oktober 2019): 35–41. 

Diakses pada 19 Mei 2025 dari 

https://ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/alasas/article/view/1636ejourna

l.iainpalopo.ac.id+2. 

Van Bruinessen, Martin. NU: Tradisi, Relasi-Relasi, dan Kekuasaan. Yogyakarta: 

Gajah Mada University Press, 1994. 

Yusuf, Muhammad, Lukman Nol Hakim, dan M. Aufa. “Telaah Komparasi Farsyul 

Ḥuruf dalam Qiraāt Ḥafṣ dan Syu'bah serta Implikasinya Terhadap Persepsi 

Ayat-Ayat Aḥkām.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 

(Juni 2024): 56–69. Diakses pada 19 Mei 2025 dari 

https://ejurnal.stiuwm.ac.id/index.php/Izzatuna/article/view/74. 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor, 

2004. 
  



56 

 
 

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : Adhenur Unaisyah 

Tempat/Tgl. Lahir : M Sakti, 24 Desember 2003 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Jl. Sidorejo N0.407, RT/RW 001/004, Sekeladi Hilir, Kec. 

Tanah Putih, Kab. Rokan Hilir, Prov. Riau, Indonesia. 

No. Telp/HP  : 082268647293 

Nama Orang Tua :  

Ayah   : Marwanto 

Ibu   : Yatik (Almarhumah) 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD   : SD Negeri 025 Sekeladi, Lulus Tahun 2015 

SLTP : Madrasah Tsanawiyah Darut Taqwa Rokan Hilir, Lulus 

Tahun 2018 

SLTA  : Sekolah Menengah Kejurusan Kansai Pekanbaru, Lulus 

Tahun 2021 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. - 

KARYA ILMIAH 

1. MENGGALI KONSEP CINTA: TAFSIR SURAH ALI IMRAN AYAT 31 

DALAM FI ZILALIL QUR’AN. “JURNAL JKII (JURNAL KAJIAN ILMIAH 

INTERDISIPLINIER) VOL 9 NO. 1 2025. 

2. Buku  َرِين الْمُفسَ ِ  :Menyelami Metode dan Tokoh Tafsir Klasik. Pekanbaru  مَنْهَجُ 

Maktabah Umam, 2023. 


