
KONSEP DAN TUJUAN PENCIPTAAN ALAM 

SEMESTA MENURUT IMAM AL-GHAZALI  

(1058-1111 M) 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Memenuhi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Sarjana Agama (S. Ag) Pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

Oleh: 

APRIANI 

NIM: 12130122414 

Pembimbing I 

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag 

Pembimbing II  

Dr. Sukiyat, M.Ag 

FAKULTAS USHULUDDIN  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

2025 M/1447 H

05/AFI-U/SU-S1/2026













 

i 

 

MOTTO 

 

“Pelan tapi pasti. Pertumbuhan tidak perlu terburu-buru” 

 

 

  



 

 

ii 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini berjudul “Konsep dan Tujuan Penciptaan Alam Menurut Imam Al-

Ghazali.” Penelitian bertujuan untuk mengkaji pemikiran Imam Al-Ghazali 

mengenai relasi antara Tuhan, alam, dan manusia dalam perspektif teologis-

filosofis Islam, sekaligus mengungkap nilai-nilai spiritual, etis, dan intelektual yang 

terkandung di dalam konsep penciptaan. Rumusan masalah penelitian meliputi dua 

pokok bahasan, yaitu: (1) tujuan penciptaan alam dan makhluk hidup menurut 

pandangan Imam Al-Ghazali, dan (2) konsep penciptaan alam dan makhluk hidup 

menurut pemikiran beliau. Penelitian ini menggunakan metode penelitian 

kepustakaan (library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Sumber 

data primer berasal dari karya Imam Al-Ghazali Al-Hikmah fi Makhluqatillah, 

sedangkan sumber data sekunder diperoleh dari buku, artikel, jurnal ilmiah, dan 

penelitian terdahulu yang relevan. Teknik analisis data menggunakan model Miles 

dan Huberman yang meliputi proses reduksi data, penyajian data, serta penarikan 

kesimpulan secara sistematis dan interpretatif. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa menurut Imam Al-Ghazali, tujuan utama penciptaan alam semesta dan 

seluruh makhluk hidup adalah untuk menampakkan kebesaran, kekuasaan, dan 

kebijaksanaan Allah SWT agar manusia dapat mengenal-Nya melalui tanda-tanda 

kebesaran yang terdapat di alam. Setiap ciptaan memiliki fungsi dan hikmah 

tertentu sebagai manifestasi kesempurnaan ciptaan Ilahi. Manusia, sebagai makhluk 

berakal, diberi amanah sebagai khalifah di bumi untuk menjaga keseimbangan alam 

dan menjalankan ibadah kepada Allah. Adapun konsep penciptaan menurut Al-

Ghazali berlandaskan kehendak mutlak dan kebijaksanaan Allah, di mana seluruh 

ciptaan diciptakan dari ketiadaan sesuai ketetapan dan ukuran-Nya. Pandangan ini 

bersifat teosentris dan teleologis dengan Allah sebagai pusat dan tujuan akhir 

seluruh eksistensi. 

Kata Kunci: Konsep Alam Semesta, Tujuan Penciptaan Alam, Makhluk Hidup, 

Imam Al-Ghazali 

  



 

 

iii 

 



 

 

iv 

 

 

  



 

 

v 

 

KATA PENGANTAR 

 

 

Alhamdulillahirabbil’alamin, segala puji bagi Allah SWT Tuhan semesta 

alam yang dengan rahmat dan kasih sayang-Nya telah memberikan kekuatan, 

kesehatan serta kemudahan sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini yang 

berjudul “Konsep dan Tujuan Penciptaan Alam Semesta Menurut Imam al-

Ghazali”. Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada junjungan kita, Nabi 

Muhammad Saw beserta keluaraga, sahabat dan para pengikutnya hingga akhir 

zaman. Semoga kita semua mendapatkan syafa‟atnya di yaumil akhir nanti, Aamiin 

ya rabbal alamin.  

Penyusunan skripsi ini merupakan salah satu syarat akademik untuk 

memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada Program Studi Aqidah dan Filsafat 

Islam, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 

dan penulis menyadari bahwa proses penyelesaiannya tidak terlepas dari bantuan, 

bimbingan, dukungan, serta motivasi dari berbagai pihak, baik secara langsung 

maupun tidak langsung. Secara khusus, penulis menyampaikan terima kasih yang 

sebesar-besarnya kepada kedua orang tua tercinta, Ayahanda Yandriman dan Umak 

Nurasmi, atas segala cinta, kasih sayang, doa yang tiada henti, nasihat, serta 

pengorbanan yang tulus, baik secara moral maupun material, sehingga skripsi ini 

dapat diselesaikan dengan baik. Oleh karena itu, dengan penuh rasa hormat dan 

kerendahan hati, penulis menyampaikan ucapan terima kasih kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yakni Prof. Dr. Hj. 

Leny Nofianti MS, SE, M.Si, Ak beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di Universitas ini.  

2. Dekan Fakultas Ushuluddin yakni Bunda Dr. Hj. Rina Rehayati, M. Ag, berserta 

Wakil Dekan I Drs. Hj. Iskandar Arnel, MA., Ph. D, Wakil Dekan II Dr. Afrizal 

Nur, M.Us., dan Wakil Dekan III Dr. Hj. Agus Firdaus Chandra, M.A. Serta 

Ketua Prodi Aqidah Filsafat Islam Dr. Khairiah, M. Ag. Terimakasih telah 

memberikan kemudahan kepada penulis dalam pengurusan yang berkaitan 

dengan studi penulis. 



 

 

vi 

 

3. Kepada Bapak Prof. Dr. Hj. Afrizal, M. MA. selaku Penasehat Akademik yang 

telah membantu saya dalam banyak hal, memberikan motivasi dan arahan 

beserta saran untuk bisa membuat skripsi ini.  

4. Pembimbing I yaitu Bunda Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag, dan pembimbing II 

Bapak Dr. Sukiyat, M.Ag. Terimakasih telah memberikan waktu, motivasi dan 

bimbingan kepada penulis dalam penyusunan skripsi ini hingga selesai dengan 

baik.  

5. Seluruh dosen Prodi Aqidah dan Filsafat Islam yang telah memberikan ilmu 

pada setiap materi perkuliahannya. Semoga Allah membalas kebaikan yang 

telah dilakukan, dan Allah jadikan ilmu yang diberikan sebagai amal jariah 

dunia dan akhirat serta dapat menjadi ladang ilmu yang bisa dituai nantinya.  

6. Bapak Nuriman Priyanto, S.Th.I., Staf bagian akademik dan umum Fakultas 

Ushuluddin, Terima kasih telah membantu penulis dalam hal administrasi 

dengan baik. Semoga bapak/ ibu staf selalu sehat dan bahagia Aamiin. 

7. Ucapan terimakasih yang tidak terhingga penulis ucapkan kepada pemerintah 

atas pemberian bantuan beasiswa berupa KIP-Kuliah yang telah memberikan 

kesempatan bagi penulis untuk menempuh pendidikan tinggi dan mewujudkan 

cita-cita.  

8. Kepada teman satu kelas AFI A Angkatan ‘21 yang tidak bisa penulis sebutkan 

satu persatu Terimakasih atas bantuan dan dukungannya. Semoga kita semua 

menjadi orang yang sukses di dunia dan akhirat, Aamiin.  

9. Kepada grup penghuni ang ang ang, yaitu Dita Hardianti, Hayatun Nufus, dan 

Fani Nurmawati. Merupakan Bestie penulis sekaligus teman seperjuangan di 

saat perkuliahan berlangsung, terimakasih sudah menjadi bagian dari cerita 

indah untuk selama ini. Semoga persahabatan kita abadi. 

Pekanbaru, 18 Juli 2025 

 

 

    Apriani 

    NIM. 12130122414 

  



 

 

vii 

 

DAFTAR ISI 

 
MOTTO .................................................................................................................. i 

ABSTRAK ............................................................................................................. ii 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... v 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... ix 

BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ....................................................................................... 4 

C. Identifikasi Masalah .................................................................................. 5 

D. Batasan Masalah ....................................................................................... 5 

E. Rumusan Masalah ..................................................................................... 6 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ................................................................. 6 

G. Sistematika Penulisan ............................................................................... 7 

BAB II  KAJIAN TEORETIS .............................................................................. 8 

A. Landasan Teori.......................................................................................... 8 

1. Penciptaan .......................................................................................... 8 

2. Alam Semesta .................................................................................. 11 

3. Makhluk Hidup ................................................................................ 16 

B. Literature Review.................................................................................... 19 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 24 

A. Jenis Penelitian........................................................................................ 24 

B. Pendekatan Penelitian ............................................................................. 25 

C. Sumber Data............................................................................................ 26 

D. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 27 

E. Teknik Analisis Data............................................................................... 27 

BAB IV HASIL DAN ANALISIS ...................................................................... 29 

A. Biografi Singkat dan Karya-karya Imam al-Ghazali .............................. 29 



 

 

viii 

 

B. Tujuan Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup perspektif Imam al-

Ghazali. ................................................................................................... 53 

C. Konsep Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup perspektif Imam al-

Ghazali. ................................................................................................... 80 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN .............................................................. 93 

A. Kesimpulan ............................................................................................. 93 

B. Saran ....................................................................................................... 95 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 96 

LAMPIRAN 

 

 

 

              



 

 

ix 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan 

surat keputusan bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan 

dan kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku pedoman Transliterasi Bahasa Arab 

(A Guide to Arabic Transliterastion), INIS Fellow 1992.1 

A. Konsonan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

B. Vokal, Panjang dan diftong 

a). Vokal , panjang, dan diftong  

 
1 Semua kata dan contoh di pedoman transliterasi ini diambil langsung tanpa diparafase    

untuk meminimalisir kesalahan dan sesuai dengan panduan yang telah diterapkan pimpinan fakultas 

Ushuluddin. Lihat, tim penyusun pedoman penyusunan dan penulisan skripsi Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman Penyusunan dan Penulisan Skripsi 

Edisi Revisi. (Pekanbaru: Fakultas Ushuluddin, 2023), hlm 38-39. 

Arab  Latin  Arab  Latin  

  Th ط   A ا 

  Zh ظ   B ب 

  „ ع   T ت 

  Gh غ   Ts ث 

  F ف   J ج 

  Q ق   H ح 

  K ك   Kh خ 

  L ل   D د 

  M م   Dz ذ 

  N ن   R ر 

  W و   Z ز 

  H ه   S س 

   ء   Sy ش 

  Y ي   Sh ص 

      Dl ض 



 

 

x 

 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan -a-, kasroh dengan -u- sedangkan bacaan panjang 

masing masing ditulis dengan cara berikut :   

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

“I”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agara dapat menggambarkan 

ya‟ nisbat diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ 

setelah fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”.  

b). Ta‟ Marbuthah  

Ta‟ marbuthhah ditarasliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‟ marbuthoh tersebut berada diakhir kalimat, 

maka ditransliterasikan dengan menggunakan “h” Al- Risalah Li 

AlMudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang 

terdiri atas susunan mudhof dan mudhof ilaih, maka ditranslitrasikan 

dengan menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat 

berikutnya misalnya فئ رحمت الل ة menjadi fi rahmatillah.  

c). Kata Sandang dan Lafald al-Jalalah  

Kata sandang berupa –al- ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan –al- dalam lafadh aljalalah yang berada 

ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (Idhafah), maka 

dihilangkan.  

Perhatikan contoh-contoh berikut ini:   

1. Al- Imam Al-Bukhari mengatakan…. 

2. Al-Bukhari dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masya”Allah ka”n awa ma”lam yasya”lam yakun



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Banyak permasalahan yang dihadapi manusia terkait alam. Di satu sisi, 

alam bisa menjadi "sahabat" bagi manusia, tapi di sisi lain, alam bisa 

mendatangkan musibah bagi manusia. Ketika gunung meletus, alam bumi 

berguncang kuat, letusan gunung dapat mengeluarkan isi perut bumi, seperti 

batu-batu besar, kerikil, pasir panas, lahar dingin, bahkan banjir bandang dan 

Tsunami. Oleh sebab itu, idealnya manusia harus dapat menyesuaikan diri 

dengan alam, tidak "melawan" alam dan merusak alam. Permasalahan yang 

serius muncul antara manusia dengan alam ketika manusia tidak bisa dan tidak 

mau beradaptasi dengan alam. Manusia merusak hutan, akibatnya terjadi banjir 

tatkala musim hujan. Manusia membangun rumah di sekitar gunung banyak 

rumah hancur, dan korban jiwa tatkala gunung meletus. Manusia membangun 

rumah di tepi laut, banyak rumah yang hancur dibawa oleh air laut yang deras 

dan banyak korban jiwa. Dengan demikian, hikmah penciptaan alam menarik 

untuk dikaji, karena segala yang diciptakan Allah memiliki makna dan maksud 

yang mendalam. 

Sejak masa awal perkembangan pemikiran filsafat hingga era modern, 

para filsuf, ilmuwan, hingga para sufi selalu menaruh perhatian besar terhadap 

pertanyaan mendasar mengenai asal-usul dan hakikat alam semesta. Hal ini 

menunjukkan bahwa manusia memiliki fitrah epistemologis berupa rasa ingin 

tahu yang tinggi terhadap keberadaan dirinya dan lingkungannya.2 Perdebatan 

mengenai asal-usul alam telah menjadi isu sentral sejak masa Yunani Kuno, 

terutama dalam filsafat alam (natural philosophy). Pemikiran tersebut 

kemudian mengalami perkembangan pesat ketika karya-karya Yunani 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab, khususnya pada masa pemerintahan 

Khalifah al-Ma’mun dengan lembaga Bayt al-Hikmah. Melalui proses 

 
 2 Harun Nasution, Falsafat Agama (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), hlm. 15. 



2 

 

  

 

penerjemahan ini, karya-karya besar filsafat seperti Plato dan Aristoteles 

menjadi sumber inspirasi sekaligus polemik intelektual di kalangan pemikir 

Islam.3 

Proses tersebut melahirkan dinamika keilmuan yang sangat 

berpengaruh dalam tradisi intelektual Islam. Filsuf Muslim seperti al-Kindi, al-

Farabi, Ibn Sina, al-Ghazali, hingga Ibn Rusyd memberikan kontribusi besar 

dalam merumuskan konsep penciptaan alam. Mereka menghadirkan perspektif 

yang khas ada yang rasional-filosofis, ada yang teologis, bahkan ada yang 

sufistik. Hal ini memperkaya khazanah pemikiran Islam dan sekaligus menjadi 

fondasi epistemologis bagi perkembangan ilmu pengetahuan.4 

Para pemikir berusaha memadukan wahyu (naqli) dengan akal (aqli) 

sehingga lahir gagasan yang dapat diterima dalam ranah keagamaan sekaligus 

keilmuan. Oleh karena itu, diskursus filsafat alam tidak hanya menjadi bahan 

renungan metafisik, tetapi juga dasar pengembangan ilmu empiris seperti 

astronomi dan kosmologi. Sebelum dikenal istilah modern cosmos, literatur 

filsafat Islam lebih sering menyebut istilah ‘alam atau jagat raya. Kosmos 

dipahami sebagai keteraturan semesta yang meliputi bumi, tata surya, hingga 

galaksi. Konsep inilah yang melahirkan pengembangan ilmu seperti kosmologi 

dan astronomi, di mana keteraturan jagat raya dipandang sebagai bukti rasional 

keberadaan Tuhan.5 

Persoalan ini juga melahirkan perdebatan panjang antara filsafat dan 

teologi. Sebagian berpendapat bahwa alam bersifat azali (tanpa permulaan), 

sementara yang lain menegaskan bahwa alam diciptakan Tuhan dari ketiadaan 

(creatio ex nihilo). Perdebatan ini tidak hanya bersifat teoritis, melainkan juga 

membawa implikasi penting dalam doktrin-doktrin keagamaan serta 

pandangan metafisika umat Islam.6 Dalam Islam, pembahasan mengenai 

penciptaan alam senantiasa dikaitkan dengan tauhid. Alam dipandang sebagai 

 
 3 Ibid., hlm.16-17. 

 4 M. Amin Abdullah, Filsafat Kalam di Era Postmodernisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2010), hlm. 48. 

 5 Syed Muhammad Naquib al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: ABIM, 1978), 

hlm. 102. 

 6 Al-Ghazali, Tahafut al-Falasifah (Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1966), hlm. 45 



3 

 

  

 

ayatullah (tanda-tanda kebesaran Tuhan) yang mengarahkan manusia untuk 

mengenal dan mengagungkan Sang Pencipta. Dengan demikian, filsafat 

penciptaan alam dalam Islam tidak hanya membicarakan aspek ontologis 

(hakikat ada), tetapi juga teologis dan spiritual.7 Dengan melihat sejarah 

panjang dan kompleksitas pemikiran tentang penciptaan alam, kajian filsafat 

ini menjadi penting untuk terus digali. Selain memberi kontribusi bagi ilmu 

pengetahuan, diskursus penciptaan juga memperlihatkan interaksi harmonis 

antara filsafat, sains, dan agama. Oleh karena itu, persoalan penciptaan alam 

akan senantiasa relevan sepanjang zaman, baik dalam konteks akademik 

maupun kehidupan spiritual manusia.8 

Persoalan penciptaan alam semesta merupakan isu mendasar yang 

selalu menjadi perhatian manusia dari zaman ke zaman. Filsuf Yunani seperti 

Aristoteles memahami alam dalam kerangka teleologis, yakni bahwa segala 

sesuatu bekerja menuju suatu tujuan tertentu.9 Namun, pemikiran mereka yang 

menegaskan bahwa alam bersifat qadim (azali) menimbulkan perdebatan besar 

ketika bersentuhan dengan teologi Islam. Dalam Islam, keyakinan utama 

adalah tauhid, yaitu bahwa Allah SWT adalah satu-satunya yang azali, 

sedangkan alam merupakan ciptaan baru (ḥādits). 

Sains modern memberikan warna baru dalam memahami penciptaan. 

Teori Big Bang, misalnya, menunjukkan bahwa alam semesta memiliki 

permulaan sekitar 13,8 miliar tahun lalu. Penemuan ini secara ilmiah 

memperkuat keyakinan bahwa alam bukanlah kekal, melainkan memiliki titik 

awal penciptaan. Newton dengan hukum mekanikanya, hingga Einstein dengan 

relativitasnya, berusaha menjelaskan keteraturan hukum alam.10 Namun, 

semua teori itu tetap tidak menjawab pertanyaan fundamental, mengapa alam 

ini ada, dan untuk apa ia diciptakan?. Alam adalah ruang belajar spiritual bagi 

manusia, media tafakkur, dan jalan menuju kesempurnaan iman. Ide ini 

 
 7 Hasyimsyah Nasution, Filsafat Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 1999), hlm. 112. 

 8 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam (Lahore: Sh. 

Muhammad Ashraf, 1986), hlm. 65. 

 9 Aristoteles, Metafisika, terj. Richard Hope (New York: Columbia University Press, 1960), 

hlm. 102. 

 10 Stephen Hawking, A Brief History of Time (New York: Bantam Books, 1988), hlm. 45.  



4 

 

  

 

kemudian menjadi penelitian yang penulis diberi judul: “Konsep dan Tujuan 

Penciptaan Alam Semesta Menurut Imam al-Ghazali”. 

B. Penegasan Istilah 

Untuk memahami kajian ini secara tepat dan menghindari kesalahan 

dalam menafsirkan istilah kunci yang terdapat dalam judul penelitian, penulis 

merasa perlu memberikan penjelasan lebih lanjut mengenai beberapa istilah, 

sebagai berikut: 

1. Konsep 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), konsep adalah rancangan 

atau ide yang masih bersifat abstrak.11 Dalam penelitian ini, konsep 

dimaknai sebagai pemikiran dasar atau pandangan Imam al-Ghazali 

mengenai proses dan hakikat penciptaan alam semesta serta makhluk hidup. 

2. Tujuan 

Menurut KBBI, tujuan adalah arah atau sasaran yang hendak dicapai.12 

Dalam penelitian ini, tujuan diartikan sebagai maksud dan hikmah dari 

penciptaan alam semesta dan makhluk hidup menurut perspektif Imam al-

Ghazali. 

3. Penciptaan Alam Semesta dan Makhluk Hidup 

Penciptaan dalam istilah teologi Islam berarti proses adanya sesuatu dari 

yang tidak ada menjadi ada (creatio ex nihilo) oleh kehendak Allah SWT.13 

Alam semesta dimaknai sebagai segala sesuatu yang diciptakan Allah SWT, 

meliputi langit, bumi, serta seluruh isinya. Makhluk hidup diartikan sebagai 

ciptaan Allah SWT yang memiliki kehidupan, baik manusia, hewan, 

maupun tumbuhan. 

4. Perspektif 

Berdasarkan KBBI, perspektif berarti sudut pandang atau cara memandang 

suatu hal.14 Dalam konteks penelitian ini, perspektif dimaknai sebagai cara 

 
 11 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia (Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 2021), hlm. 742. 

 12 Ibid., hlm. 1256. 

 13 Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan (Jakarta: 

UI Press, 2011), hlm. 47. 

 14 Kementerian Pendidikan, Kamus Besar Bahasa Indonesia..., hlm. 980. 



5 

 

  

 

pandang Imam al-Ghazali dalam memahami konsep dan tujuan penciptaan 

alam semesta serta makhluk hidup. 

5. Imam al-Ghazali 

Imam al-Ghazali (1058–1111 M) adalah seorang ulama, filsuf, dan sufi 

besar dalam Islam. Ia dikenal dengan gelar Hujjatul Islam karena karya-

karyanya yang mengintegrasikan filsafat, tasawuf, dan teologi.15 Dalam 

konteks penelitian ini, al-Ghazali diposisikan sebagai pemikir Islam yang 

memberikan pandangan mendalam tentang penciptaan alam dan makhluk 

hidup, dengan menekankan aspek spiritual, teologis, dan etis. 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan di atas, penulis 

menemukan beberapa persoalan yang menjadi dasar kajian dalam penelitian ini. 

Permasalahan tersebut dapat diidentifikasikan sebagai berikut: 

1. Masih terdapat perbedaan pandangan mengenai konsep penciptaan alam 

semesta dalam khazanah pemikiran Islam, termasuk perbedaan antara 

teologi, filsafat, dan tasawuf. 

2. Pemahaman masyarakat tentang penciptaan alam seringkali hanya dipahami 

secara fisik, sehingga mengabaikan dimensi spiritual dan teologisnya. 

3. Pandangan Imam al-Ghazali mengenai penciptaan alam dan makhluk hidup 

belum banyak dikaji secara mendalam, khususnya dalam konteks filsafat 

Islam dan relevansinya dengan kehidupan modern. 

4. Tujuan penciptaan alam semesta dan makhluk hidup menurut Imam al-

Ghazali masih sering disalahpahami, hanya sebatas eksistensi duniawi, 

bukan sebagai media menuju kesempurnaan iman. 

5. Kurangnya literatur yang mengintegrasikan pemikiran al-Ghazali tentang 

penciptaan dengan perspektif filsafat, sains, dan teologi. 

6. Belum adanya kajian komprehensif yang menempatkan alam sebagai sarana 

tafakkur dan pendidikan spiritual sesuai dengan konsep al-Ghazali. 

D. Batasan Masalah 

 
 15 M. Abdul Karim, Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam (Yogyakarta: Pustaka Book 

Publisher, 2014), hlm. 213. 



6 

 

  

 

Untuk mengindari keluasan pembahasan dan agar penelitian ini lebih 

terarah, maka penulis memberikan batasan masalah pada penelitian ini hanya 

difokuskan pada pembahasan mengenai konsep dan tujuan penciptaan alam 

semesta serta makhluk hidup perspektif Imam al-ghazali. Penelitian ini tidak 

membahas secara mendalam pandangan filosof atau ulama lain di luar yang 

terdapat dalam buku tersebut. 

E. Rumusan Masalah 

Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah : 

1. Apa Tujuan Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup perspektif Imam al-

ghazali? 

2. Bagaimana Konsep Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup perspektif Imam 

al-ghazali? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah diuraikan di atas, maka 

tujuan penelitian ini sebagai berikut: 

a. Untuk mengetahui konsep penciptaan alam dan makhluk hidup 

perspektif Imam al-Ghazali. 

b. Untuk mengetahui tujuan penciptaan alam dan makhluk hidup 

perspektif Imam al-Ghazali. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Teoritis 

 Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pada 

pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya dalam bidang filsafat 

Islam dan teologi, dengan memperdalam pemahaman mengenai konsep 

dan tujuan penciptaan alam serta makhluk hidup menurut Imam al-

Ghazali. 

b. Manfaat Praktis  

Penelitian diharapkan dapat: 

1) Memberikan wawasan kepada masyarakat mengenai pemahaman 

penciptaan alam dan makhluk hidup yang tidak hanya dilihat dari 



7 

 

  

 

aspek fisik, tetapi juga dari perspektif spiritual sebagaimana 

dijelaskan Imam al-Ghazali. 

2) Menjadi landasan reflektif bagi umat Islam dalam memaknai 

keberadaan alam semesta sebagai sarana untuk semakin 

mendekatkan diri kepada Allah. 

3) Menjadi referensi dan pijakan awal bagi penelitian selanjutnya yang 

berkaitan dengan pemikiran Imam al-Ghazali, khususnya dalam 

kajian filsafat penciptaan dan eksistensi makhluk hidup. 

G. Sistematika Penulisan 

Untuk memudahkan pembaca dalam memahami penelitian ini, penulis 

menyusun sistematika penulisan yang terdiri dari bab dan sub-bab yang saling 

berkaitan satu sama lain, yaitu sebagai berikut: 

BAB I: Bab ini berisi uraian mengenai latar belakang masalah, identifikasi 

masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, 

manfaat penelitian, penegasan istilah, serta sistematika penulisan. 

BAB II: Bab ini memuat landasan teori yang mendasari penelitian, khususnya 

pandangan Imam al-Ghazali tentang penciptaan alam semesta dan 

makhluk hidup, serta kajian penelitian terdahulu yang relevan dengan 

topik ini. 

BAB III: Bab ini menjelaskan metode penelitian yang digunakan, meliputi jenis 

penelitian, pendekatan penelitian, sumber data (primer dan sekunder), 

teknik pengumpulan data, serta teknik analisis data. 

BAB IV: Bab ini merupakan inti dari penelitian, yang secara rinci membahas 

dan menganalisis konsep dan tujuan penciptaan alam semesta serta 

makhluk hidup sebagaimana terdapat dalam buku Rahasia Penciptaan 

Alam Semesta & Makhluk Hidup (al-Hikmah fi Makhluqatillah), serta 

relevansinya dengan pemikiran Imam al-Ghazali. 

BAB V: Bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang telah dilakukan 

serta saran-saran yang dapat dijadikan pertimbangan bagi penelitian 

selanjutnya.



 

8 

 

BAB II 

KAJIAN TEORETIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Penciptaan 

Makna penciptaan dalam konteks bahasa Indonesia secara umum 

dipahami sebagai tindakan menghadirkan atau mengadakan sesuatu yang 

benar-benar baru, yang sebelumnya belum pernah ada.16 Definisi ini 

menekankan pada aspek kebaruan, yakni sesuatu yang muncul pertama kali 

dan tidak berasal dari bentuk yang sudah ada sebelumnya. Namun, jika 

merujuk pada pemaknaan penciptaan sebagaimana terdapat dalam 

terjemahan Al-Qur’an yang diterbitkan oleh Departemen Agama Republik 

Indonesia, istilah penciptaan mengandung makna yang lebih luas.17 

Penciptaan tidak hanya terbatas pada menghadirkan sesuatu yang sama 

sekali baru, melainkan juga mencakup substansi peran Tuhan dalam setiap 

perubahan dan dinamika kehidupan. Proses, transisi, perpindahan, bahkan 

perubahan bentuk yang terjadi di alam semesta dapat dipandang sebagai 

bagian dari aktivitas Tuhan dalam mencipta.18 Dengan demikian, 

penciptaan menurut perspektif Al-Qur’an tidak berhenti pada konsep 

creatio ex nihilo (penciptaan dari ketiadaan), melainkan juga menekankan 

keberlanjutan peran Tuhan dalam mengatur dan memelihara ciptaan-Nya. 

Dalam pengertian yang lebih umum, teori penciptaan merupakan 

suatu konsep besar yang membahas asal usul kejadian alam semesta.19 Tema 

ini menjadi perhatian utama baik di kalangan filsuf, ilmuwan, maupun 

teolog dari berbagai tradisi agama. Para ilmuwan mencoba menjelaskannya 

melalui pendekatan rasional-empiris, sementara para filsuf berusaha 

 
 16 KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia Online, https://kbbi.web.id/cipta.html, diakses 

pada Selasa, 22 Februari 2025, pukul 21.00 WIB. 

 17 Lihat Pada Tabel 2.1. Penciptaan Menurut Kitab Suci Al-qur’an, hlm. 34-35. 

 18 Magdalena Pranata, Filsafat Agama (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2009), hlm. 10. 

 19 Daniel A. Damrowski, A History of the Concept of God A Process Approach (New York: 

Suny Press, 2016), hlm. 1-271 

https://kbbi.web.id/cipta.html


9 

 

  

 

menalar keberadaan melalui logika metafisik, dan agama-agama wahyu 

menekankannya sebagai bagian dari keyakinan terhadap kekuasaan Tuhan. 

Dari perspektif sains, salah satu teori paling populer adalah Teori Big 

Bang, yang menjelaskan bahwa alam semesta berawal dari sebuah ledakan 

besar yang menghasilkan ruang, waktu, dan materi.20 Teori ini mendapat 

dukungan luas dari berbagai penelitian kosmologi modern yang mengamati 

fenomena ekspansi alam semesta. Sementara itu, dalam tradisi filsafat 

Islam, tokoh seperti Al-Ghazali menolak gagasan Aristoteles yang 

menyatakan bahwa alam bersifat qadim (tidak bermula). Menurut Al-

Ghazali, hanya Tuhan yang qadim, sedangkan seluruh ciptaan adalah hadis 

(baru), sehingga memiliki permulaan.21 

Dalam konteks filsafat Yahudi, pemikir awal seperti Philo dari 

Alexandria juga menekankan peran Tuhan dalam mencipta sebagai suatu 

tindakan yang bersifat transenden, berbeda dengan pandangan filsafat 

Yunani klasik yang cenderung menekankan proses alamiah.22 Sementara 

dalam filsafat Kristen, tokoh seperti Thomas Aquinas berusaha memadukan 

gagasan Aristotelian dengan teologi Kristen. Ia menerima konsep 

Aristoteles tentang sebab pertama (causa prima), tetapi menekankannya 

dalam kerangka keimanan bahwa Allah adalah Sang Pencipta yang 

mutlak.23 

Perdebatan di antara para filsuf tersebut menunjukkan bahwa konsep 

penciptaan bukan hanya persoalan teologis, melainkan juga menyangkut 

aspek filosofis yang mendalam. Diskursus mengenai penciptaan membuka 

ruang bagi manusia untuk memahami hakikat Tuhan, alam, dan hubungan 

keduanya. Dengan demikian, penciptaan tidak hanya dipahami sebagai 

 
 20 Stephen Hawking, A Brief History of Time (New York: Bantam Books, 1988), hlm. 45–

50. 

 21 Abu Hamid Al-Ghazali, Tahafut al-Falasifah (Kerancuan Para Filsuf), terj. Ahmad al-

Afghani (Jakarta: Pustaka Azzam, 2000), hlm. 75. 

 22 Harry Austryn Wolfson, Philo: Foundations of Religious Philosophy in Judaism, 

Christianity, and Islam (Cambridge: Harvard University Press, 1947), hlm. 92. 

 23 Thomas Aquinas, Summa Theologica, terj. Fathers of the English Dominican Province 

(New York: Benziger Bros., 1947), hlm. 126–127. 



10 

 

  

 

peristiwa awal, melainkan juga proses berkesinambungan yang menjadi 

tanda kebesaran dan kekuasaan Tuhan. 

Secara umum, diskursus mengenai penciptaan alam semesta berpusat 

pada dua teori besar yang saling berlawanan, yaitu teori Creatio ex nihilo, 

yakni penciptaan dari ketiadaan, dan teori Creatio ex materia, yaitu 

penciptaan dari sesuatu yang telah ada dan bersifat abadi.24 Kedua teori ini 

telah menjadi acuan mendasar dalam berbagai pemikiran filosofis maupun 

teologis sepanjang sejarah. Misalnya, filsuf Yunani seperti Aristoteles dan 

Plato membangun pemikiran kosmologisnya berdasarkan teori-teori 

tersebut. Demikian pula dengan para teolog sekaligus filsuf seperti Philo 

dari tradisi Yahudi, Thomas Aquinas dari Kristen, maupun al-Gazali dari 

tradisi Islam, yang semuanya turut memberikan kontribusi besar terhadap 

wacana penciptaan.25 

Dalam penelitian ini, teori yang dijadikan sebagai dasar utama adalah 

konsep penciptaan menurut al-Qur’an, khususnya gagasan mengenai 

penciptaan dari sesuatu yang sudah ada. Hal ini dilatarbelakangi oleh 

kenyataan bahwa al-Qur’an, meskipun tidak secara eksplisit menggunakan 

terminologi creatio ex nihilo dalam bentuk etimologis, tetap memberikan 

gambaran yang menyeluruh tentang proses penciptaan.26 

Al-Qur’an tidak menekankan penciptaan dari ketiadaan mutlak, 

melainkan menjelaskan bahwa penciptaan merupakan proses yang 

berlangsung dari unsur-unsur yang telah tersedia. Dengan demikian, 

penciptaan dipahami bukan sebagai suatu kejadian tunggal yang terjadi 

secara instan, melainkan sebagai rangkaian proses yang dapat diamati, 

dipahami sebagian dengan akal, atau bahkan ada yang bersifat transenden 

dan abstrak. Misalnya, penciptaan yang berasal dari air, materi, maupun 

 
 24 Richard Sorabji, Matter, Space and Motion: Theories in Antiquity and Their Sequel 

(London: Duckworth, 1988), h. 56. 

 25 Magdalena Pranata, Filsafat Agama..., hlm. 10. 

 26 Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Pustaka Agung Harapan, 

2016), hlm. 1–490. 



11 

 

  

 

energi, meskipun ketiganya tidak dijelaskan al-Qur’an sebagai sesuatu yang 

muncul dari ketiadaan.27  

2. Alam Semesta 

Kata alam dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa Arab ‘a-l-m 

yang secara etimologis berarti alam semesta atau jagat raya. Istilah ini 

memiliki akar kata yang sama dengan ‘ilm (pengetahuan) dan ‘alāmah 

(pertanda). Disebut demikian karena jagat raya dipandang sebagai tanda 

atau bukti keberadaan Sang Pencipta, Allah Swt. Dengan kata lain, alam 

adalah simbol sekaligus manifestasi yang menunjukkan eksistensi Tuhan 

Yang Maha Esa. Pemahaman ini sejalan dengan gagasan Fazlur Rahman 

yang menegaskan bahwa alam semesta merupakan pertanda yang 

mengarahkan manusia kepada sesuatu yang lebih tinggi darinya, yaitu 

Tuhan. Tanpa adanya Tuhan, mustahil alam semesta berikut segala hukum 

dan sebab-akibat alamiahnya dapat hadir dan berlangsung.28 

Dalam pandangan teologis, alam didefinisikan sebagai segala 

sesuatu selain Allah. Ibn Rusyd, misalnya, memaknai alam sebagai 

kumpulan jawhar (substansi) yang tersusun dari māddah (materi) dan ṣūrah 

(bentuk), yang meliputi langit, bumi, serta seisinya.29 Sementara itu, al-

Qur’an menggunakan istilah ‘ālamīn untuk menggambarkan kumpulan 

makhluk Tuhan yang memiliki akal atau menyerupai makhluk berakal.30 

Konsep alam dalam Islam tidak terbatas pada realitas fisik semata, 

melainkan juga mencakup dimensi non-fisik atau ghaib. Oleh karena itu, 

alam raya bukan hanya planet, tumbuhan, hewan, dan manusia, melainkan 

juga alam akhirat, alam barzakh, surga, serta neraka.31 Hal ini menunjukkan 

 
 27 Harun Yahya, The Miracle of Creation in Plants (Istanbul: Global Publishing, 2002), 

hlm. 23–25. 

 28 Mansur, Pandangan Islam terhadap Pengembangan dan Kelestarian Lingkungan Hidup 

(Jakarta: PT. Intermasa, 1986), hlm. 11. 

 29 Abdul Rahman Abdullah, Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam (Rekonstruksi 

Pemikiran Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam) (Yogyakarta: UII Press, 2001), hlm. 143. 

 30 Sirajuddin Zar, Konsep Penciptaan Alam dalam Pemikiran Sains dan Al-Qur’an (Jakarta: 

PT. Grafindo Persada, 1994), hlm. 20. 

 31 Abuddin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat (Jakarta: PT. Grafindo Persada, 

2012), hlm. 105. 



12 

 

  

 

keluasan makna alam yang meliputi dimensi empiris sekaligus 

transendental. 

Dalam konteks kebahasaan, istilah alam kerap digunakan untuk 

menyebut alam semesta atau universe dalam bahasa Inggris. Al-Qur’an 

sendiri menyebutnya dengan istilah al-samāwāt wa al-arḍ wa mā 

baynahumā, yakni langit, bumi, dan segala sesuatu di antara keduanya.32 

Pemahaman ini memberi gambaran bahwa cakupan alam semesta 

mencakup ruang, waktu, energi, serta seluruh bentuk materi. 

Secara lebih luas, alam dipahami sebagai keseluruhan dunia fisik 

atau dunia materi, termasuk fenomena alam dan kehidupan yang tampak. 

Dalam konteks ini, manusia adalah bagian dari alam, meskipun aktivitas dan 

budaya manusia sering ditempatkan sebagai kategori yang berbeda dari 

fenomena alam lainnya.33 

Lebih jauh, istilah jagat raya atau alam semesta merujuk pada 

keseluruhan realitas ruang dan waktu tempat kita berada, lengkap dengan 

energi serta materi yang terkandung di dalamnya. Upaya untuk memahami 

makna alam semesta dalam skala terbesar ini kemudian melahirkan bidang 

ilmu kosmologi, yaitu cabang ilmu pengetahuan yang berkembang dari 

fisika dan astronomi.34 Dengan demikian, alam semesta dapat diartikan 

sebagai keseluruhan realitas fisik yang mencakup ruang, waktu, energi, serta 

materi. Istilah semesta atau kosmos digunakan secara kontekstual untuk 

menyebut dunia, jagat raya, maupun segala hal yang dianggap ada secara 

nyata. 

Setelah memahami makna kata konsep, penciptaan, dan alam, maka 

yang dimaksud dengan konsep penciptaan alam semesta adalah proses, cara, 

serta kehendak Allah dalam mewujudkan jagat raya ini. Al-Qur’an 

menggambarkan bahwa pada mulanya langit dan bumi merupakan satu 

 
 32 Sirajuddin Zar, Konsep Penciptaan Alam dalam Pemikiran Sains dan Al-Qur’an, hlm. 

12. 

 33 Abdul Rahman Abdullah, Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam..., hlm. 142. 

 34 Wikipedia Bahasa Indonesia, “Alam,” diakses 27 Februari 2025, https://id.m.wikipedia. 

org/wiki/alam.  



13 

 

  

 

kesatuan yang padu, kemudian Allah memisahkan keduanya. Dari proses 

pemisahan itu, terjadilah pemekaran dan pergerakan yang akhirnya 

membentuk planet-planet beserta seluruh benda langit. Dengan kata lain, 

perkembangan dan tahapan penciptaan alam semesta telah dijelaskan dalam 

Al-Qur’an.35  

Al-Fārābī (872–950 M) berusaha menjelaskan persoalan klasik 

bagaimana dari Yang Maha Esa dapat lahir keberagaman wujud di alam 

semesta. Menurutnya, Tuhan adalah Yang Maha Tunggal, tidak berubah, 

transenden dari materi, bebas dari sifat pluralitas, serta Maha Sempurna dan 

tidak membutuhkan apapun. Jika demikian hakikat-Nya, bagaimana 

mungkin tercipta dunia materi yang majemuk? Jawaban Al-Fārābī adalah 

bahwa alam semesta terwujud melalui mekanisme emanasi (pancaran).36 

Ia merupakan filsuf Muslim pertama yang menggabungkan filsafat 

Aristoteles dengan Neoplatonisme. Dalam pandangannya, Allah adalah al-

Mawjūd al-Awwal (Eksistensi Pertama), yaitu Sumber Utama dan Sebab 

Pertama dari seluruh realitas.37 Dengan demikian, Tuhan menciptakan alam 

bukan dari ketiadaan mutlak, melainkan dari sesuatu yang sudah ada melalui 

proses pancaran. Hal ini menunjukkan bahwa alam bersifat qadīm dalam 

substansi energi, sementara susunan materi yang tampak adalah sesuatu 

yang baharu. Karena itu, perintah Allah “Kun” dalam Al-Qur’an ditujukan 

kepada syay’ (sesuatu), bukan kepada lā syay’ (ketiadaan).38 

Dalam filsafat Yunani, khususnya Aristoteles, Tuhan hanya 

dipandang sebagai Prime Cause (Sebab Pertama), bukan pencipta. 

Sedangkan dalam teologi Islam ortodoks (al-mutakallimūn), Allah diyakini 

sebagai Ṣāni‘ (Pencipta) yang mewujudkan segala sesuatu dari tiada 

 
 35 Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 

hlm. 16. 

 36 Ibid., hlm. 17. 

 37 Thawil Akhyar Dasoeki, Sebuah Kompilasi Filsafat Islam (Semarang: Dimas, 1993), 

hlm. 34. 

 38 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), hlm. 66. 



14 

 

  

 

menjadi ada (creatio ex nihilo). Untuk mengislamkan pandangan filsafat 

Yunani, Al-Fārābī memanfaatkan doktrin Neoplatonis tentang emanasi.39 

Bagi Al-Fārābī, Allah dapat dipahami sebagai ‘Aql (akal), ‘Āqil (yang 

berpikir), dan Ma‘qūl (yang dipikirkan). Karena itu, cara Allah menciptakan 

adalah dengan ber-ta‘aqqul terhadap zat-Nya sendiri. Dari proses 

kontemplasi ilahi ini, terpancar energi maha dahsyat yang menimbulkan 

‘aql awwal (akal pertama). Akal pertama, dengan merenungi Allah, 

melahirkan akal kedua, dan ketika merenungi dirinya, tercipta langit 

pertama. Proses ini berulang hingga terbentuk akal kesepuluh yang dikenal 

sebagai al-‘aql al-fa‘‘āl (akal aktif). Akal inilah yang menata bumi, roh, 

serta materi pertama yang kemudian membentuk empat unsur pokok air, 

udara, api, dan tanah. Dalam tradisi filsafat Islam, akal aktif ini sering 

diidentifikasi dengan malaikat Jibril, yang bertugas mengatur kehidupan di 

bumi.40 

Al-Fārābī menjelaskan proses emanasi alam semesta secara 

sistematis. Allah, sebagai wājib al-wujūd (Yang Maha Ada), melalui 

kontemplasi terhadap Diri-Nya sendiri, memunculkan serangkaian akal 

(‘aql) yang masing-masing bertanggung jawab atas ciptaan tertentu. Akal-

akal ini berpikir tentang Allah (wājib al-wujūd) dan juga tentang diri mereka 

sendiri (mumkin al-wujūd), sehingga tercipta benda-benda langit dan materi. 

Struktur ini membedakan antara keabadian Tuhan dan sifat ciptaan yang 

memiliki permulaan.41 Akal-akal beserta planet-planet yang mereka urusi 

muncul secara berurutan, tetapi secara simultan dalam satu waktu. 

Fenomena ini terjadi karena ketika Allah merenungkan Diri-Nya sendiri, 

terciptalah energi atau daya yang memunculkan akal-akal berikutnya. Pada 

Allah, obyek pemikiran hanya satu, yaitu Diri-Nya sendiri, sementara setiap 

akal memiliki dua obyek pemikiran: Allah dan akal itu sendiri.42 

 
 39 Ibid., hlm. 74.  

 40 Al-Fārābī, Ārā’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah (Kairo: Maktabah Maṭba‘ah Muḥammad 

‘Alī, tt.), hlm. 20–23. 

 41 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam..., hlm. 76. 

 42 Ibid. 



15 

 

  

 

Al-Fārābī mengajukan konsep emanasi ini untuk menegaskan 

keesaan Allah dengan cara yang lebih mendalam daripada al-Kindī. Allah 

bukan sekadar tidak memiliki atribut yang bertentangan dengan diri-Nya 

(ʿāniyyah dan māhiyyah), melainkan Ia sepenuhnya Esa dan tidak mungkin 

berinteraksi dengan yang bersifat tidak sempurna atau banyak. Jika alam 

diciptakan langsung oleh Allah, hal itu akan menimbulkan hubungan 

dengan yang tidak sempurna, sehingga menodai kesempurnaan-Nya.43 

Emanasionisme yang dikemukakan Al-Fārābī sebenarnya 

mengambil inspirasi dari ajaran Plotinos dan dikombinasikan dengan 

kosmologi Ptolemeus, yang kemudian diterjemahkan ke dalam konteks 

bahasa Arab. Menurut Nurcholish Madjid, Al-Fārābī memanfaatkan 

gagasan asing ini karena menegaskan aspek tauhid dalam konsep 

ketuhanan.44 

Perbedaan utama antara emanasi Plotinos dan Al-Fārābī terletak pada 

peran Tuhan. Bagi Plotinos, alam semata-mata terpancar dari Yang Satu, 

sehingga seolah-olah Tuhan tidak aktif sebagai pencipta. Dalam 

metaforanya, Tuhan seperti matahari yang memancarkan sinar. Sementara 

itu, dalam Islam, emanasi ini dijelaskan sebagai mekanisme penciptaan 

Allah atas alam, yang merupakan ciptaan-Nya dan termasuk ajaran pokok 

(qaṭʿī al-dalālah). Dengan demikian, kekhalikan Allah harus diyakini 

sepenuhnya, dan penyangkalan terhadapnya dapat menjerumuskan pada 

kekafiran.45 

Dalam kerangka emanasi ini, alam bersifat qadīm karena Allah 

menciptakannya sejak azali. Namun, Al-Fārābī membedakan antara 

keqadīm-an Allah dan alam. Alam memiliki keberadaan qadīm dari segi 

waktu (taqaddum zamānī), tetapi baharu dari segi esensi (ḥudūts dhātī) 

karena tercipta melalui pancaran Allah. Allah sendiri merupakan taqaddum 

 
 43 Harun Nasution, Falsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1973), 

cet. I, hlm. 13. 

 44 Nurcholish Madjid, Khazanah Intelektual Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1984), hlm. 24. 

 45 Sirajuddin Zar, Filsafat Islam.., hlm. 76-78. 



16 

 

  

 

dhātī, yaitu penyebab segala yang ada dan pencipta seluruh alam. Jadi, alam 

ini bersifat baharu dalam substansi tetapi qadīm secara temporal.46 

Struktur emanasi Al-Fārābī dipengaruhi oleh pengetahuan astronomi 

zamannya, yang mengenal sembilan planet dan bumi. Oleh karena itu, 

dibutuhkan sepuluh akal, masing-masing mengatur satu planet atau bumi. 

Jika Al-Fārābī hidup di era modern, jumlah akal yang dibutuhkan tentu akan 

lebih banyak, menyesuaikan dengan jumlah planet yang ditemukan 

ilmuwan saat ini.47 

3. Makhluk Hidup 

Secara etimologis, istilah makhluk berasal dari bahasa Arab  مخلوق 

(makhlūq), yang merupakan bentuk isim maf‘ūl dari kata kerja خلق 

(khalaqa). Kata khalaqa berarti mencipta, membentuk, atau mengadakan 

sesuatu dari ketiadaan. Oleh karena itu, makhlūq secara harfiah berarti 

“yang diciptakan”. Lawannya adalah al-Khāliq (الخالق), yaitu Sang Pencipta, 

yakni Allah Swt. Dengan kata lain, penggunaan istilah makhluk menegaskan 

sifat keterciptaan sesuatu, yang berarti tidak ada dengan sendirinya, 

melainkan bergantung pada kehendak pencipta-Nya.48 

Sedangkan kata hidup dalam bahasa Indonesia berasal dari bahasa 

Melayu kuno hidop, yang berarti bernyawa, memiliki daya vital, serta 

mampu tumbuh dan berkembang.49 Secara umum, kata hidup menunjuk 

pada kondisi suatu wujud yang aktif, berproses, dan mengalami dinamika, 

berbeda dari benda mati yang tidak memiliki nyawa atau daya vital. Jika 

kedua kata tersebut digabungkan, maka makhluk hidup secara bahasa berarti 

“sesuatu yang diciptakan oleh Tuhan yang memiliki nyawa atau 

kehidupan”. 

Dalam kajian biologi modern, makhluk hidup diartikan sebagai 

organisme, yaitu individu yang terdiri dari satu sel atau lebih dan mampu 

 
 46 Ibid. 

 47 Ibid. 

 48 Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz 10 (Beirut: Dār Ṣādir, 1990), hlm. 126. 

 49 Tim Penyusun KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2016), 

hlm. 792. 



17 

 

  

 

menjalankan fungsi-fungsi kehidupan.50 Para ahli biologi menetapkan 

sejumlah ciri yang membedakan makhluk hidup dari benda mati, yaitu:51 

a. Bernapas (Respirasi) 

Respirasi merupakan proses biokimia yang dilakukan makhluk 

hidup untuk memperoleh energi dari hasil penguraian zat makanan 

dengan menggunakan oksigen atau zat lain dari lingkungan. Energi yang 

dihasilkan digunakan untuk menunjang seluruh aktivitas kehidupan, 

seperti pertumbuhan, pergerakan, dan reproduksi. Pada hewan dan 

manusia, respirasi umumnya menggunakan oksigen (aerob), sedangkan 

beberapa mikroorganisme dapat melakukan respirasi tanpa oksigen 

(anaerob). 

b. Membutuhkan Nutrisi (Nutrisi dan Metabolisme) 

Setiap makhluk hidup memerlukan makanan dan minuman 

sebagai sumber energi dan bahan penyusun tubuh. Nutrisi berfungsi 

untuk menggantikan sel-sel yang rusak, menjaga keseimbangan 

metabolisme, dan mendukung proses pertumbuhan. Hewan memperoleh 

makanan secara heterotrof (mengonsumsi organisme lain), sedangkan 

tumbuhan bersifat autotrof dengan membuat makanannya sendiri 

melalui fotosintesis. 

c. Bergerak (Gerak Makhluk Hidup) 

Gerak merupakan salah satu ciri utama makhluk hidup yang 

menunjukkan adanya respons terhadap rangsangan atau kebutuhan 

internal. Hewan bergerak aktif menggunakan otot atau alat gerak untuk 

mencari makan dan melindungi diri, sedangkan tumbuhan melakukan 

gerak pasif seperti gerak fototropisme (ke arah cahaya) atau geotropisme 

(ke arah gravitasi bumi). 

d. Peka terhadap Rangsangan (Iritabilitas) 

 
 50 Campbell, Neil A., dkk., Biology (San Francisco: Pearson Benjamin Cummings, 2011), 

hlm. 4–6. 

 51 Neil A. Campbell et al., Biology, 10th Edition (New York: Pearson Education, 2014), 

hlm. 158. 



18 

 

  

 

Makhluk hidup mampu mendeteksi dan merespons perubahan di 

lingkungannya. Respons tersebut bisa berupa gerakan, perubahan 

fisiologis, atau penyesuaian perilaku. Misalnya, manusia akan berkedip 

saat terkena cahaya kuat, dan tumbuhan Mimosa pudica (putri malu) 

akan menutup daunnya ketika disentuh.⁴ 

e. Tumbuh dan Berkembang (Growth and Development) 

Pertumbuhan adalah proses bertambahnya ukuran tubuh akibat 

pembelahan dan pembesaran sel, sedangkan perkembangan adalah 

proses menuju kedewasaan yang melibatkan perubahan struktur dan 

fungsi tubuh. Proses ini dipengaruhi oleh faktor internal (genetik dan 

hormon) serta faktor eksternal (lingkungan dan nutrisi).⁵ 

f. Bereproduksi (Reproduksi) 

Reproduksi merupakan kemampuan makhluk hidup untuk 

menghasilkan individu baru yang serupa dengan induknya demi 

mempertahankan kelangsungan spesies. Reproduksi dapat terjadi secara 

seksual (melibatkan sel kelamin jantan dan betina) maupun aseksual 

(tanpa pembuahan), seperti pada bakteri yang membelah diri.⁶ 

g. Mengeluarkan Zat Sisa (Ekskresi) 

Proses ekskresi berfungsi membuang zat-zat sisa metabolisme 

yang tidak lagi digunakan oleh tubuh, seperti urea, karbon dioksida, dan 

air. Jika zat sisa tidak dikeluarkan, dapat bersifat racun dan mengganggu 

keseimbangan tubuh. Pada manusia, organ ekskresi meliputi ginjal, 

paru-paru, dan kulit. 

h. Beradaptasi (Adaptasi terhadap Lingkungan) 

Adaptasi merupakan kemampuan makhluk hidup untuk 

menyesuaikan diri terhadap kondisi lingkungan agar dapat bertahan 

hidup. Adaptasi dapat bersifat morfologis (bentuk tubuh), fisiologis 

(fungsi organ), maupun perilaku. Contohnya, unta memiliki punuk 



19 

 

  

 

untuk menyimpan lemak, dan burung migrasi berpindah tempat untuk 

mencari suhu yang sesuai.52 

Berdasarkan ciri-ciri ini, makhluk hidup meliputi manusia, hewan, 

tumbuhan, hingga mikroorganisme seperti bakteri dan virus (meski virus 

sering diperdebatkan apakah termasuk makhluk hidup atau tidak karena 

hanya hidup dalam sel inang). Makhluk hidup merupakan bagian penting 

dari ekosistem. Mereka tidak hidup terisolasi, melainkan saling 

berhubungan dalam jaringan kehidupan (food chain dan food web).53 

Misalnya, tumbuhan hijau sebagai produsen menghasilkan makanan 

melalui fotosintesis, hewan memakan tumbuhan atau sesama hewan 

(konsumen), dan mikroorganisme berperan sebagai dekomposer yang 

mengurai sisa-sisa organik. Dengan demikian, keberadaan makhluk hidup 

saling terkait dalam sebuah sistem yang disebut keseimbangan ekologis. 

Dari sisi biologi molekuler, kehidupan berakar pada sel sebagai unit 

terkecil. Semua makhluk hidup tersusun atas sel yang memiliki struktur 

kompleks, seperti membran sel, sitoplasma, inti sel, dan organel-organel 

lainnya.54 Sel inilah yang memungkinkan berlangsungnya metabolisme, 

pertumbuhan, dan reproduksi. Tanpa sel, tidak ada kehidupan. Keberadaan 

makhluk hidup juga diatur oleh hukum homeostasis, yaitu kemampuan 

menjaga keseimbangan internal meskipun lingkungan eksternal berubah. 

Misalnya, manusia mempertahankan suhu tubuh sekitar 37°C, sementara 

tumbuhan mengatur penguapan melalui stomata. 

B. Literature Review 

Penelitian terdahulu banyak membahas penciptaan alam semesta dari 

sudut pandang filsafat, tafsir, maupun sains. Namun, penelitian ini berbeda 

karena fokus pada pemikiran Imam al-Ghazali tentang konsep dan tujuan 

penciptaan alam semesta serta makhluk hidup. 

 
 52 Sylvia S. Mader, Biology, 12th Edition (New York: McGraw-Hill, 2016), hlm. 233. 

 53 Odum, Eugene P., Fundamentals of Ecology (Philadelphia: W.B. Saunders, 1971), hlm. 

15–20. 

 54 Alberts, Bruce, dkk., Molecular Biology of the Cell (New York: Garland Science, 2002), 

hlm. 3–8. 



20 

 

  

 

1. Pandangan al-Ghazali tentang Qadim dan Baharu Alam Semesta, 

penelitian oleh Suma Hayani, Andi Saputra, dan Saidul Amin (2019).55 

Penelitian ini membahas posisi al-Ghazali mengenai apakah alam semesta 

itu qadim (kekal) atau baharu (baru, diciptakan). Mereka menggunakan 

metode telaah pustaka/literature review, mengkaji karya-karya Ghazali 

seperti Tahafut al-Falasifah, Al-Munqidh min al-Dhalal, Ihya’ Ulum al-

Din, dan Al-Hikmah fi Makhluqatillah. Hasilnya menunjukkan bahwa 

menurut Al-Ghazali, alam semesta itu baharu, bukan qadim; bahwa Tuhan 

adalah qadim, tetapi alam ciptaan itu ada setelah Allah menciptakannya.  

Penelitian ini sangat terkait dalam aspek “konsep penciptaan” karena 

membahas status keberadaan alam semesta (qadim vs baharu) ini mungkin 

menjadi bagian dari “konsep” yang penulis teliti. Perbedaannya, penelitian 

Hayani dkk lebih fokus khusus pada status waktu/aliran filosofis 

(qadim/baharu), sedangkan penulis juga ingin fokus pada tujuan penciptaan 

makhluk hidup menurut Ghazali, bukan hanya waktu penciptaan. Penelitian 

penulis menjadi lebih menarik dan memiliki nilai kebaruan karena tidak 

hanya berhenti pada perdebatan metafisis mengenai status alam semesta 

sebagai qadim atau baharu, sebagaimana dilakukan oleh Hayani dkk., tetapi 

melangkah lebih jauh pada dimensi teleologis penciptaan, yakni tujuan 

penciptaan makhluk hidup menurut pemikiran al-Ghazali. Fokus ini penting 

karena al-Ghazali tidak sekadar membahas penciptaan dalam kerangka 

waktu atau asal-usul ontologis, melainkan mengaitkannya dengan hikmah 

ilahiah, tujuan moral, spiritual, dan fungsi eksistensial manusia sebagai 

makhluk yang diberi amanah. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan 

perspektif yang lebih komprehensif, karena mengintegrasikan aspek 

teologis, filosofis, dan etika dalam konsep penciptaan. 

2. Penelitian Yuli Fatimah Warosari (2022) berfokus pada konsep penciptaan 

alam semesta dalam al-Qur’an dengan menekankan aspek tekstual dan 

 
 55 Suma Hayani, et.al, Pandangan Al-Ghazali tentang Qadim dan Baharu Alam Semesta, 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 21.2, (2019): 148-161. https://doi.org/10.22373/ 

substantia.v21i2.5760 

https://doi.org/10.22373/%20substantia.v21i2.5760
https://doi.org/10.22373/%20substantia.v21i2.5760


21 

 

  

 

tematik, khususnya tujuan penciptaan agar manusia bertafakur dan 

bertadabbur terhadap tanda-tanda kebesaran Allah, serta pemahaman 

tentang sunatullah sebagai hukum alam yang mengatur kehidupan. Kajian 

ini memberikan landasan normatif-teologis yang kuat mengenai konsep 

penciptaan berdasarkan ayat-ayat al-Qur’an dan penafsiran umum para 

mufasir56.  Sementara itu, penelitian penulis menjadi lebih menarik dan 

memiliki nilai kebaruan karena tidak berhenti pada pemaknaan tekstual al-

Qur’an, tetapi melanjutkannya pada level konseptual-filosofis melalui 

pemikiran al-Ghazali. Penulis menelaah bagaimana al-Ghazali menafsirkan 

dan merumuskan tujuan penciptaan makhluk hidup secara lebih mendalam, 

dengan mengintegrasikan wahyu, akal, dan pengalaman spiritual (tasawuf). 

Dengan pendekatan ini, penelitian penulis mampu mengungkap apakah 

konsep tujuan penciptaan menurut al-Ghazali sepenuhnya sejalan dengan 

tafsir al-Qur’an secara umum, atau justru menawarkan penekanan yang 

khas, seperti orientasi penciptaan menuju ma‘rifatullah, penyucian jiwa 

(tazkiyat al-nafs), dan kebahagiaan hakiki di akhirat. 

3. Konsep Penciptaan Alam Semesta dalam al-Qur’an dan Sains, penelitian 

oleh Ramadhan Syah Nasution (2025).57 Artikel ini membahas penciptaan 

alam semesta dari perspektif Al-Qur’an dan sains, terutama teori Big Bang 

dan pendekatan Qur’ani tentang enam masa penciptaan. Penelitian ini 

berguna sebagai literatur yang memasukkan unsur sains modern, yang bisa 

penulis bandingkan dengan posisi Ghazali, apakah Ghazali 

mempertimbangkan aspek ilmiah kontemporer atau lebih fokus pada 

argumentasi teologis/filosofis tradisional. Penelitian penuli yang fokus pada 

Ghazali tentu akan memberi nuansa berbeda dalam “tujuan” dan “konsep” 

penciptaan diartikulasikan menurut perspektif panjang tradisi Islam. 

 
 56 Yuli Fatimah Warosari, Konsep Penciptaan Alam Semesta (Makhluk) Dalam Al-

Qur’an,  Arriyadhah 19.2 (2022): 47-71. 

 57 Ramadhan Syah Nasution, Konsep Penciptaan Alam Semesta Dalam Al-Qur’an dan 

Sains, Akhlak : Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat, 2.2, (2025):  115–125. https://doi. 

org/10.61132/akhlak.v2i2.634  



22 

 

  

 

4. Konsep Penciptaan Alam (Makhluk): Pembuktian Penciptaan dan 

Tanggung Jawab, penelitian oleh Ahmad Hafizon, Munzir Hitami, Kadar 

M. Yusuf (2022).58 Jurnal ini membahas bahwa alam ciptaan adalah bukti 

kekuasaan Allah, sekaligus menekankan tanggung jawab manusia terhadap 

alam (perilaku ramah lingkungan, syukur atas ciptaan). Mereka memakai 

pendekatan telaah pustaka (library research) dan memanfaatkan ayat-ayat 

kosmologis Al-Qur’an sebagai dalil teori penciptaan. Penelitian penulis bisa 

memperoleh manfaat dari bagian “tanggung jawab makhluk hidup” ini 

sebagai bagian dari tujuan ciptaan, jika Ghazali juga menyebut tanggung 

jawab manusia terhadap ciptaan. Perbedaannya penelitian ini tidak secara 

khusus membahas Ghazali, jadi penulis dapat memperkaya dengan 

mengangkat teks al-Ghazali sebagai sumber utama. 

5. Konsep Penciptaan Alam (Makhluk) Pembuktian Penciptaan dan Tanggung 

Jawab, penelitian oleh Ahmad Hafizon, Munzir Hitami, dan Kadar M. 

Yusuf (2022).59 Penelitian ini mengkaji bahwa alam ciptaan adalah bukti 

kekuasaan Allah SWT, sekaligus menekankan tanggung jawab manusia 

terhadap alam (perilaku ramah lingkungan, rasa syukur atas ciptaan). 

Mereka memakai pendekatan telaah pustaka (library research) dan 

memanfaatkan ayat-ayat kosmologis Al-Qur’an sebagai dalil teori 

penciptaan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penciptaan alam bukan 

hanya sebagai tanda kebesaran Allah, tetapi juga mengandung pesan moral 

dan ekologis yakni kewajiban manusia untuk bersyukur, beretika terhadap 

lingkungan, serta menjaga keberlangsungan ciptaan-Nya. Penelitian ini 

sangat berguna bagi penulis, khususnya pada bagian “tanggung jawab 

makhluk hidup” sebagai bagian dari tujuan ciptaan, jika dalam pemikiran 

Imam al-Ghazali juga disebutkan tanggung jawab manusia terhadap ciptaan. 

Perbedaannya: penelitian ini tidak secara khusus membahas al-Ghazali, 

 
 58 A. Hafizon, et.al, Konsep Penciptaan Alam (Makhluk): Pembuktian Penciptaan Dan 

Tanggung Jawab. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 1.2, (2022): 326–331. 

https://doi.org/10.31004/jpion.v1i2.66  

 59 Ahmad Hafizon, Munzir Hitami, dan Kadar M. Yusuf, Konsep Penciptaan Alam 

(Makhluk): Pembuktian Penciptaan dan Tanggung Jawab, Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan 

Indonesia, 1.2 (2022): 326–331. https://doi.org/10.58216/jpion.v1i2.66  

https://doi.org/10.31004/jpion.v1i2.66
https://doi.org/10.58216/jpion.v1i2.66


23 

 

  

 

sehingga penulis dapat memperkaya dengan mengangkat teks al-Ghazali 

sebagai sumber utama. 

Perbedaan penelitian terdahulu dengan penelitian ini terletak pada fokus, 

pendekatan, dan kedalaman analisisnya. Penelitian terdahulu lebih menekankan 

aspek kosmologis, teologis, atau filsafat eksistensi alam, sedangkan penelitian 

ini berfokus pada konsep dan tujuan penciptaan alam serta makhluk hidup 

menurut Imam al-Ghazali secara menyeluruh, dengan menyoroti dimensi 

spiritual dan ekologis dalam pemikiran beliau. Penelitian ini tidak hanya 

mengkaji konsep penciptaan dari sisi teoretis, tetapi juga mengaitkannya 

dengan tanggung jawab manusia sebagai khalifah Allah di bumi, yang 

diwujudkan melalui kesadaran ekologis dan pemeliharaan keseimbangan alam. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya memperluas pemahaman terhadap 

pemikiran al-Ghazali dengan menempatkannya dalam konteks etika lingkungan 

dan spiritualitas Islam kontemporer.  



 

24 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penyusunan karya ilmiah pasti menggunakan metode yang disebut 

dengan metode penelitian. Metode berfungsi sebagai pedoman agar penelitian 

memiliki kejelasan arah, serta dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah dan 

akademis.60 Menurut Kaelan, metode penelitian diperlukan untuk memperoleh 

informasi dan data yang relevan dengan objek kajian, sekaligus menghasilkan 

temuan yang sahih serta rasional.61 

Jenis penelitian yang digunakan dalam skripsi ini adalah penelitian 

kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan merupakan kegiatan 

pengumpulan data melalui sumber-sumber literatur yang relevan, baik berupa 

buku, artikel, jurnal, dokumen, maupun penelitian sebelumnya.62 Dalam 

konteks ini, penelitian difokuskan pada kajian pemikiran Imam al-Ghazali 

mengenai konsep dan tujuan penciptaan alam serta makhluk hidup. Sumber data 

yang digunakan terdiri dari data primer berupa karya-karya Imam al-Ghazali, 

dan data sekunder berupa buku, artikel, maupun tulisan akademis yang 

membahas pemikirannya.63 Sedangkan Mahmud menjelaskan bahwa penelitian 

kepustakaan tidak sekadar membaca dan menghimpun literatur, tetapi juga 

melalui proses klasifikasi, kategorisasi, telaah kritis, hingga analisis 

mendalam.64 Oleh karena itu, dalam penelitian ini penulis melakukan 

penelusuran terhadap literatur yang berkaitan langsung maupun tidak langsung 

dengan topik penciptaan alam menurut Imam al-Ghazali, kemudian 

menganalisisnya secara sistematis dan faktual. 

 
60 Anton Berker, Ahmad Charis Zubair, Metode Penelitian Filsafat (Yogyakarta: Kannisius, 

1990), hlm. 10. 
61 Kaelan, Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat: Paradigma Bagi Pengembangan 

Penelitian Interdisipliner Bidang Filsafat, Budaya, Sosial, Semiotika, Sastra, Hukum Dan Seni 

(Yogyakarta: Paradigma, 2005), hlm. 7. 
62 P. Joko Subagyo, Metode Penelitian dan Praktek (Jakarta: Rhineka Cipta, 1991), hlm. 109. 
63 M. Iqbal Hasan, Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian Dan Aplikasinya (Jakarta: 

Ghalia Indonesia, 2002), hlm. 11. 
64 Mahmud, Metode Penelitian Pendidikan (Bandung: CV Pustaka Setia, 2011), hlm. 31. 



25 

 

 

 

Selama melaksanakan penelitian mengenai konsep dan tujuan penciptaan 

alam serta makhluk hidup menurut Imam al-Ghazali, penulis berusaha 

menerapkan prinsip-prinsip yang berlaku dalam penelitian kepustakaan. 

Langkah-langkah yang dilakukan meliputi pengumpulan berbagai sumber 

seperti buku, jurnal, artikel, maupun karya ilmiah lainnya yang memiliki 

relevansi, baik secara langsung maupun tidak langsung dengan topik penelitian. 

Sumber-sumber tersebut kemudian dikelompokkan, dikategorikan, ditelaah, 

dan selanjutnya dianalisis secara mendalam. Penelitian ini juga berupaya 

menyajikan temuan-temuan baru secara faktual, sistematis, dan analitis. Penting 

untuk diketahui bahwa penelitian kepustakaan umumnya memiliki tiga jenis 

penelitian65 yang meliputi; kajian pemikiran tokoh, analisis teks atau buku, serta 

kajian historis. Dalam skripsi ini, penulis memilih menggunakan kajian 

pemikiran tokoh, yaitu Imam al-Ghazali, karena fokus penelitian diarahkan 

untuk menggali dan memahami pemikirannya terkait penciptaan alam dan 

makhluk hidup. Pemilihan metode ini didasarkan pada kebutuhan penelitian 

dalam memperoleh data yang nantinya sangat berpengaruh terhadap proses 

analisis. 

Adapun tujuan utama dari penelitian tokoh adalah memperoleh 

gambaran yang jelas mengenai pendapat, pandangan, dan gagasan tokoh dalam 

bidang yang ditekuninya. Dalam konteks ini, penelitian diarahkan untuk 

mengungkap secara komprehensif pemikiran Imam al-Ghazali mengenai 

konsep penciptaan alam dan makhluk hidup serta tujuan dari penciptaan 

tersebut, yang sekaligus menjadi inti dari judul penelitian ini. 

B. Pendekatan Penelitian 

Istilah penelitian dalam bahasa Inggris disebut research. Kata ini berasal 

dari dua suku kata, yaitu re yang berarti kembali atau berulang, dan search yang 

berarti mencari, menelaah, atau mengamati. Dengan demikian, research dapat 

dipahami sebagai serangkaian aktivitas sistematis yang dilakukan untuk 

 
65 Rina Hayati, Penelitian Kepustakaan (Liberary Research) Macam, Cara Menulis dan 

Contohnya (Jakarta: Pustaka, 2012), hlm. 38. 



26 

 

 

 

memperoleh pengetahuan baru yang lebih mendalam, komprehensif, dan 

terperinci mengenai suatu objek kajian.66 

Dalam penelitian ini digunakan pendekatan deskriptif kualitatif. 

Pendekatan ini tidak berfokus pada penggunaan analisis statistik, melainkan 

lebih menekankan pada upaya mendeskripsikan, memahami, serta menggali 

makna dari pemikiran Imam al-Ghazali mengenai konsep dan tujuan penciptaan 

alam serta makhluk hidup. Dengan demikian, penelitian ini diarahkan untuk 

menghasilkan uraian yang mendalam, sistematis, dan interpretatif sesuai 

dengan rumusan masalah yang telah ditetapkan. 

C. Sumber Data 

Dalam penelitian kepustakaan, sumber data umumnya dibedakan 

menjadi dua, yaitu sumber primer dan sumber sekunder. 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian ini adalah karya Imam al-

Ghazali yang berjudul Rahasia Penciptaan Alam Semesta & Makhluk Hidup 

(al-Hikmah fī Makhluqātillāh). Karya ini merupakan salah satu tulisan al-

Ghazali yang secara khusus membahas fenomena penciptaan alam dan 

makhluk hidup sebagai tanda-tanda kebesaran dan hikmah Allah Swt. Buku 

ini dipilih sebagai sumber utama karena memuat pandangan al-Ghazali 

mengenai keteraturan alam, tujuan penciptaan, serta hubungan antara 

ciptaan dengan pengenalan terhadap Sang Pencipta. Dalam al-Hikmah fī 

Makhluqātillāh, al-Ghazali tidak hanya menjelaskan penciptaan secara 

deskriptif, tetapi juga mengaitkannya dengan dimensi teologis, filosofis, 

dan spiritual. Alam semesta dan makhluk hidup diposisikan sebagai media 

untuk menumbuhkan kesadaran ketuhanan (ma‘rifatullah), mendorong 

manusia untuk bertafakur dan bertadabbur, serta mengarahkan manusia 

pada penyucian jiwa dan ketaatan kepada Allah. Oleh karena itu, karya ini 

relevan dan representatif untuk menggali konsep dan tujuan penciptaan 

menurut perspektif al-Ghazali secara komprehensif. 

 
 66 Albi Anggito, Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: CV Jejak, 

2018), hlm. 7. 



27 

 

 

 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder adalah bahan pendukung yang digunakan 

untuk memperkuat analisis, meliputi literatur yang membahas biografi 

Imam al-Ghazali, karya-karya lainnya, serta buku, artikel, jurnal, dan 

penelitian sebelumnya yang relevan dengan tema penciptaan alam dan 

makhluk hidup. Sumber sekunder ini digunakan untuk memberikan 

konteks, memperluas pemahaman, serta memperkaya analisis terhadap 

pemikiran Imam al-Ghazali. 

D. Teknik Pengumpulan Data  

Menurut Sugiyono, teknik pengumpulan data dapat dilakukan dengan 

berbagai cara, sumber, dan setting, salah satunya melalui kajian literatur dalam 

penelitian kepustakaan. Dalam penelitian ini, penulis menggunakan dua jenis 

sumber data, yaitu primer dan sekunder.67 

Sumber data primer diperoleh dari karya Imam al-Ghazali berjudul 

Rahasia Penciptaan Alam Semesta & Makhluk Hidup (al-Hikmah fi 

Makhluqatillah) yang menjadi rujukan utama dalam menggali pemikiran beliau 

mengenai konsep dan tujuan penciptaan alam serta makhluk hidup. Sedangkan 

sumber data sekunder berasal dari literatur pendukung seperti buku, artikel, 

jurnal, dan penelitian sebelumnya yang relevan dengan tema penelitian ini. 

Data yang telah terkumpul kemudian ditelaah, diklasifikasikan, dan 

dianalisis sesuai dengan kebutuhan penelitian. Selanjutnya, hasil pengolahan 

data disusun secara sistematis mengikuti pedoman penulisan skripsi Fakultas 

Ushuluddin agar menghasilkan kajian yang runtut, mudah dipahami, serta dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

E. Teknik Analisis Data 

Menurut Patton, analisis data adalah proses mengatur, menyusun, dan 

mengelompokkan data ke dalam bentuk, kategori, serta satuan uraian dasar agar 

dapat ditafsirkan secara sistematis.68Karena penelitian ini bersifat kualitatif, 

 
 67 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif dan R&D (Bandung: AlFABETA, 2013), hlm. 

33. 

  68 Michael Quinn Patton, Metode Evaluasi Kualitatif (Jakarta: Pustaka Pelajar, 1991), hlm. 

268. 



28 

 

 

 

data yang diperoleh berupa uraian teks, gagasan, serta informasi konseptual, 

bukan angka atau statistik. Oleh karena itu, peneliti tidak hanya mengandalkan 

teori yang relevan, tetapi juga melakukan interpretasi secara mendalam 

terhadap teks-teks yang menjadi sumber data.69 

Secara lebih spesifik, teknik analisis data dalam penelitian ini mengacu 

pada model Miles dan Huberman yang meliputi beberapa tahapan:70  

1. Reduksi Data (Data Reduction) 

Data yang terkumpul dari sumber primer dan sekunder diseleksi, 

dikategorikan, serta difokuskan pada informasi yang relevan dengan konsep 

dan tujuan penciptaan menurut Imam al-Ghazali. Proses ini dilakukan untuk 

menyaring data yang penting sekaligus menyusun pola kajian yang terarah. 

2. Penyajian Data (Data Display) 

Data yang telah direduksi kemudian disusun dalam bentuk uraian 

deskriptif dan sistematis. Penyajian ini bertujuan untuk mempermudah 

pemahaman, menggambarkan keterkaitan antar konsep, serta menjadi dasar 

dalam penarikan kesimpulan. 

3. Penarikan dan Verifikasi Kesimpulan (Conclusion Drawing/Verification) 

Tahap ini dilakukan dengan menarik kesimpulan dari hasil analisis 

yang telah dilakukan sebelumnya, sekaligus memverifikasi temuan agar 

tetap konsisten dengan data dan sumber yang digunakan. Kesimpulan yang 

diperoleh diharapkan memberikan gambaran yang jelas mengenai 

pemikiran Imam al-Ghazali tentang penciptaan alam dan makhluk hidup. 

Tujuan dari teknik analisis data ini adalah untuk memperoleh 

kesimpulan yang utuh dan komprehensif dari data yang telah dihimpun, serta 

mendeskripsikan pemikiran Imam al-Ghazali secara sistematis sehingga dapat 

dipahami dan dijadikan rujukan oleh pembaca maupun penelitian selanjutnya. 

  

 
 69 Bambang Waluyo, Penelitian Hukum dalam Praktik (Jakarta: Sinar Grafika, 1991), hlm. 

78. 

 70 M.B Miles, A.M Huberman, Qualitatif Data Analysis (Beverly Hill: Sage Publication, 

inc, 1994), hlm. 51. 



 

93 

 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian terhadap karya Imam al-Ghazali dalam 

kitab Al-Hikmah fi Makhluqatillah serta analisis konseptual terhadap 

pandangannya mengenai alam dan makhluk hidup, maka dapat disimpulkan 

beberapa hal penting sebagai berikut: 

1. Konsep Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup 

Konsep penciptaan menurut Imam al-Ghazali berakar pada 

kehendak mutlak dan kebijaksanaan Allah (irādah wa hikmah 

Ilahiyyah). Penciptaan alam dan makhluk hidup bukanlah akibat dari proses 

alamiah atau emanasi sebagaimana dipahami oleh para filosof, melainkan 

hasil dari kehendak dan kekuasaan Allah yang mencipta segala sesuatu 

dari ketiadaan (al-ījād min al-‘adam). Dalam Al-Hikmah fi 

Makhluqatillah, al-Ghazali menegaskan bahwa segala sesuatu yang ada 

di alam ini berjalan sesuai dengan ukuran dan ketetapan Allah (biqadar 

wa taqdīr). Tidak ada satu pun makhluk yang tercipta tanpa tujuan, karena 

setiap ciptaan mengandung rahasia dan pelajaran (‘ibrah) bagi manusia 

yang mau berpikir. Secara keseluruhan, pemikiran Imam al-Ghazali 

menunjukkan pandangan yang teosentris dan teleologis, di mana Allah 

merupakan pusat dari seluruh keberadaan dan tujuan akhir dari segala 

sesuatu. Alam dan makhluk hidup menjadi bukti nyata atas kebijaksanaan 

serta kekuasaan-Nya yang tidak terbatas. 

2. Tujuan Penciptaan Alam dan Makhluk Hidup 

Imam al-Ghazali memandang bahwa tujuan utama penciptaan 

alam semesta dan makhluk hidup adalah untuk menunjukkan 

kebesaran, kekuasaan, dan kebijaksanaan Allah SWT, agar manusia 

dapat mengenal-Nya melalui tanda-tanda kebesaran yang terdapat di alam 

ciptaan-Nya. Alam dan seluruh makhluk hidup bukan diciptakan secara sia-

sia, melainkan memiliki fungsi dan hikmah tertentu yang menegaskan 



94 

 

 

 

kesempurnaan ciptaan Ilahi. Dalam perspektif ekologi, fungsi dan hikmah 

tersebut tampak pada keteraturan dan keseimbangan sistem alam yang 

saling bergantung satu sama lain. Setiap unsur alam baik tumbuhan, hewan, 

air, udara, maupun tanah memiliki peran penting dalam menopang 

kehidupan dan menjaga harmoni ekosistem. Menurut al-Ghazali, 

keteraturan ini merupakan manifestasi dari sunnatullah (hukum Tuhan) 

yang mencerminkan keadilan dan kebijaksanaan-Nya. Dengan demikian, 

menjaga kelestarian alam bukan sekadar kewajiban moral atau sosial, tetapi 

juga merupakan bentuk ketaatan spiritual kepada Allah SWT, sebab 

kerusakan lingkungan sama halnya dengan mengingkari hikmah penciptaan 

dan merusak tatanan Ilahi yang sempurna. 

Dalam pandangan al-Ghazali, seluruh ciptaan berperan sebagai kitab 

terbuka (al-kitāb al-manshūr) yang harus dibaca dan direnungkan oleh 

manusia untuk mencapai ma‘rifatullah (pengenalan terhadap Allah). 

Manusia, sebagai makhluk berakal, diciptakan untuk menunaikan amanah 

sebagai khalifah di bumi, menjaga keseimbangan ciptaan, dan beribadah 

kepada Allah sebagai bentuk penghambaan dan pengakuan terhadap 

keagungan-Nya. Berdasarkan hasil analisis penelitian ini, “membaca kitab 

terbuka” berarti memahami dan menafsirkan tanda-tanda kebesaran Allah 

yang termanifestasi dalam fenomena alam secara ilmiah, etis, dan spiritual. 

Manusia tidak hanya dituntut mengamati alam secara intelektual, tetapi juga 

menumbuhkan kesadaran ekologis dan spiritual yang mendalam. Dengan 

membaca alam melalui lensa tauhid dan tanggung jawab ekologis, manusia 

akan memahami bahwa menjaga lingkungan sama artinya dengan menjaga 

amanah Ilahi. Maka, “membaca kitab terbuka” tidak berhenti pada 

perenungan teoretis, tetapi harus diwujudkan dalam tindakan nyata: 

melestarikan alam, menghindari eksploitasi berlebihan, serta memulihkan 

keseimbangan ekologis sebagai bentuk ibadah dan pengabdian kepada 

Allah SWT. 

 

 



95 

 

 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar pemikiran Imam al-

Ghazali tentang konsep dan tujuan penciptaan alam semesta serta makhluk 

hidup dijadikan landasan dalam memperkuat nilai-nilai ketauhidan dan 

kesadaran ekologis di kalangan umat Islam. Pemahaman terhadap hikmah 

penciptaan hendaknya diterapkan dalam pendidikan dan kehidupan sehari-hari 

agar manusia semakin menyadari perannya sebagai khalifah di bumi, menjaga 

keseimbangan alam, serta menumbuhkan rasa syukur dan tanggung jawab 

terhadap seluruh ciptaan Allah SWT. Adapun saran penelitian yang dapat 

dikembangkan selanjutnya yaitu tentang Pemikiran tentang ekologi Islam yang 

dikemukakan oleh para tokoh muslim, untuk membangun kesadaran bahwa 

para filsuf muslim juga intens mencari solusi atas menjaga ekosistem alam, 

selain juga menjalankan perannya sebagai khalifah Allah di muka bumi.    



 

96 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. Buku 

Abdillah F. Hasan. (2004). Tokoh-Tokoh Mashur Dunia Islam. Surabaya: 

Jawara. 

Abdul Rahman Abdullah. (2001). Aktualisasi Konsep Dasar Pendidikan Islam 

(Rekonstruksi Pemikiran Tinjauan Filsafat Pendidikan Islam). 

Yogyakarta: UII Press. 

Abdurrahman Badawi. (1977). Muallifat al-Ghazali. Kuwait: Wakalat 

Mathbu’ah. 

Ahmad Mubarik, dkk. (2010). Pembangunan Berkelanjutan: Peran dan 

Kontribusi Emil Salim. Jakarta: PT Gramedia. 

Ajat Sudrajat. (2009). Kritik Al-Ghazali Terhadap Ketuhanan Isa. Ponorogo: 

STAIN Ponorogo Press. 

Albi Anggito, Johan Setiawan. (2018). Metodologi Penelitian Kualitatif. 

Yogyakarta: CV Jejak. 

Al-Fārābī. (Tanpa Tahun). Ārā’ Ahl al-Madīnah al-Fāḍilah. Kairo: Maktabah 

Maṭba‘ah Muḥammad ‘Alī. 

Al-Ghazali. (1960). Maqashid al-Falasifat. Kairo: Dar al-Ma’arif. 

Āl-Ġhāzālī. (1971). Syifa al-Ghalil fi Bayan asy-Syabahi wa al-Mukhayyal wa 

Masalik at-Ta’lil. Baghdad: Matba’ah al-Irsyad. 

Āl-Ġhāzālī. (2000). Tahâfut al-Falâsifah. Bandung: Pustaka Hidayah. 

Āl-Ġhāzālī. (2002). Mihrab Kaum Arifin. Surabaya: Pustaka Progress. 

Āl-Ġhāzālī. (2003). Al-Maqshad al-Asna fi Syarh Ma’ani Asmaillah al-Husna, 

Tahqiq Bassam Abdul Wahab al-Jabi. Beirut: Dar Ibn Hazm. 

Āl-Ġhāzālī. (2006). Bidayah al-Hidayah: Bimbingan Menggapai Hidayah. 

Terj. Mujahidin Muhayan. Jakarta: Menara. 

Ali Mahdi Khan. (2004). Dasar-Dasar Filsafat Islam (Pengantar ke Gerbang 

Pemikiran). Bandung: Nuansa. 

Anton Berker, Ahmad Charis Zubair. (1990). Metode Penelitian Filsafat. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Arifin. (Tanpa Tahun). Tokoh-Tokoh Shufi. Surabaya: Karya Utama. 

Aristoteles. (1960). Metafisika. Terj. Richard Hope. New York: 

Columbia University Press. 

Aziz, Iwan Jaya, dkk. (2010). Pembangunan Berkelanjutan: Peran dan 

Kontribusi Emil Salim. Jakarta: Kepustakaan Populer Gramedia. 



97 

 

 

 

Bambang Waluyo. (1991). Penelitian Hukum dalam Praktik. Jakarta: Sinar 

Grafika. 

Departemen Agama RI. (2016). Al-Qur’an dan Terjemahnya. Jakarta: Pustaka 

Agung Harapan. 

Hanafi. (1981). Antara Imam Al-Ghazali dan Imam Ibn Rusyd dalam Tiga 

Metafisika. Jakarta: Pustaka al-Husna. 

Harun Nasution. (2011). Teologi Islam: Aliran-Aliran, Sejarah,Analisa, 

Perbandingan. Jakarta: UI Press. 

Harun Yahya. (2002). The Miracle of Creation in Plants. Istanbul: Global 

Publishing. 

Hasyimsyah Nasution. (1999). Filsafat Islam. Jakarta: Gaya Media Pratama. 

Ibn Manẓūr. (1990). Lisān al-‘Arab, Juz 10. Beirut: Dār Ṣādir. 

Imam al-Ghazali. (2002). Tafsir Ayat Cahaya (Misykat al-Anwar). Terj. Hasan 

Abrori dan Mashur Abadi. Surabaya: Pustaka Progressif. 

Imām Āl-Ġhāzālī. (2016). Al-Hikmah fi Makhluqatillah (Rahasia Penciptaan 

Alam Semesta & Makhluk Hidup). Terj. Kaserun A.S. Rahman. Jakarta: 

Turos Khazanah Pustaka Islam. 

Kaelan. (2005). Metode Penelitian Kualitatif Bidang Filsafat. Yogyakarta: 

Paradigma. 

M. Abdul Karim. (2014). Sejarah Pemikiran dan Peradaban Islam. 

Yogyakarta: Pustaka Book Publisher. 

M. Amin Nurdin. (2012). Sejarah Pemikiran Islam (Teologi – Ilmu Kalam). 

Jakarta: Amzah. 

M. Iqbal Hasan. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian dan 

Aplikasinya. Jakarta: Ghalia Indonesia. 

Mahmud. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: CV Pustaka Setia. 

Mansur. (1986). Pandangan Islam terhadap Pengembangan dan Kelestarian 

Lingkungan Hidup. Jakarta: PT Intermasa. 

Michael Quinn Patton. (1991). Metode Evaluasi Kualitatif. Jakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Muhammad bin Ahmad Adz-Dzahabi. (1982). Siyar A’lam an-Nubala’. Beirut: 

Muassasah ar-Risalah. 

Muhammad Iqbal. (1986). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. 

Lahore: Sh. Muhammad Ashraf. 

Nurcholish Madjid. (1984). Khazanah Intelektual Islam. Jakarta: Bulan 

Bintang. 

Odum, Eugene P. (1971). Fundamentals of Ecology. Philadelphia: W. B. 

Saunders. 



98 

 

 

 

P. Joko Subagyo. (1991). Metode Penelitian dan Praktik. Jakarta: Rhineka 

Cipta. 

Poerwantana, R. Ahmadi. (1994). Seluk Beluk Filsafat Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya. 

Richard Sorabji. (1988). Matter, Space and Motion: Theories in Antiquity and 

Their Sequel. London: Duckworth. 

Rina Hayati. (2012). Penelitian Kepustakaan (Library Research): Macam, 

Cara Menulis dan Contohnya. Jakarta: Pustaka. 

Saeful Anwar. (2007). Filsafat Ilmu Al-Ghazali: Dimensi Ontologi dan 

Aksiologi. Bandung: Pustaka Setia. 

Stephen Hawking. (1988). A Brief History of Time. New York: Bantam Books. 

Sugiyono. (2013). Metode Penelitian Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Thawil Akhyar Dasoeki. (1993). Sebuah Kompilasi Filsafat Islam. Semarang: 

Dimas. 

Zar, Sirajuddin. (2004). Filsafat Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada. 

B. Jurnal 

A. Hafizon, dkk. (2022). “Konsep Penciptaan Alam (Makhluk): Pembuktian 

Pe.nciptan dan Ta.nggung Jawab”. Jurnal Penelitian Ilmu Pendidikan 

Indone.sia, 1(2), 326–331. 

Al-Qur’an dan Sains”. Akhlak: Jurnal Pe.ndidikan Agama Islam dan Filsafat, 

2(2), 115–125. 

Asmin. (1994). “Makna Penting Hukum Kausalitas dalam Pe.radaban Islam”. 

Al-Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, 32(57), 110–123. 

Firdiansyah, Alfiyatin. (2023). “Kausalitas dalam Perspektif Teologi dan 

Filsafat Al-Ghazali”. EL-BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan 

Islam, 13(2), 254–271. 

Hafizon, A., Hitami, M., & Yusuf, K. M. (2022). Konsep Penciptaan Alam 

(Makhluk): Pembuktian Penciptaan dan Tanggung Jawab. Jurnal 

Penelitian Ilmu Pendidikan Indonesia, 1(2), 326-331. 

Marzuki, Wildan, Rijal. (2022). “Episte.mologi Ke.kadiman Alam dalam 

Tahafut al-Falasifah dan Tahafut al-Tahafut”. Jurnal Pe.mikiran Islam, 

3(2), 114–116. 

Mustafa. (2022). “Kritik Al-Ghazali Te.rhadap Ke.kekalan Alam”. Kalimah: 

Jurnal Studi Agama dan Pe.mikiran Islam, 13(2), 180. 

Ramadhan Syah Nasution. (2025). “Konsep Penciptaan Alam Se.mesta 

dalam 



99 

 

 

 

Suma Hayani, dkk. (2019). “Pandangan Al-Ghazali te.ntang Qadim dan Baharu 

Alam Se.mesta”. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 21(2), 148–

161. 

Towpek, Yaman & Kamarudin Salleh. (2016). “The Objectives and Re.ferences 

of Mi‘yar al-‘Ilm fi Fann al-Mantiq”. International Journal of Islamic 

Thought, Vol. 9, 72–78. 

C. Website 

“Kamus Besar Bahasa Indonesia Online”, https://kbbi.web.id/cipta.html, diakses 

pada Selasa, 22 Februari 2025, pukul 21.00 WIB. 

“Alam”, https://id.m.wikipedia.org/wiki/alam, diakses pada 27 Februari 2025. 

  

https://kbbi.web.id/cipta.html
https://id.m.wikipedia.org/wiki/alam


 

100 

 

BIODATA PENULIS 

 

Nama : Apriani 

Tempat/Tgl. Lahir : Air Napal/ 18 Agustus 2003 

Nim : 12130122414 

Prodi : Aqidah dan Filsafat Islam 

Fakultas : Ushuluddin 

Agama : Islam 

Status : Belum Menikah 

Pekerjaan : Mahasiswi 

Alamat Rumah : Air Napal, Kec. Ranah Batahan, Kab. Pasaman Barat 

No. Hp : 085274303770 

Nama Orang Tua : Yandriman (Ayah) 

  Nurasmi (Ibu) 

Riwayat Pendidikan : 

a. SDN 03 Ranah Batahan, Desa Kampung Baru, Kec. Ranah Batahan, Kab. 

Pasaman Barat. Lulus Tahun 2015 

b. MTsN 1 Pasaman Barat, Desa Air Bangis, Kec. Sungai Beremas, Kab. 

Pasaman Barat. Lulus Tahun 2018 

c. MAN 1 Pasaman Barat, Desa Air Bangis, Kec. Sungai Beremas, Kab. 

Pasaman Barat. Lulus Tahun 2021 

d. S1 Aqidah dan Filsafat Islam UIN SUSKA RIAU 
 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Anggota Pramuka MTsN 1 Pasaman Barat 2017-2018 

2. Anggota Forum Annisa MAN 1 Pasaman Barat 2018-2021 

KARYA ILMIAH 

1. Konsep dan Tujuan Penciptaan Alam Semesta serta Makhluk Hidup Perspektif 

Imam Al-ghazali  (1058 M-1111 M) 

 




