
 
 

 
 

NEGOSIASI ADAT KEBOLEHAN PERNIKAHAN SASUKU DI 

NAGARI TARAM KABUPATEN 50 KOTA, PROVINSI 

SUMATERA BARAT 

 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan Kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh 

Gelar Sarjana Strata Satu Ilmu Komunikasi (S.I.Kom) 

 

OLEH 

FITRI TAKBIRANI 

NIM.12240321535 

 

PROGRAM STRATA 1 (S1) 

PROGRAM STUDI ILMU KOMUNIKASI 

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM 

RIAU 

 2026 

NOMOR SKRIPSI 

7667/KOM-D/SD-S1/2026 











 



 
 

  i 
 

ABSTRAK 

Nama  : Fitri Takbirani 

Jurusan : Ilmu Komunikasi 

Judul              : Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sasuku di Nagari 

Taram, Kabupaten 50 Kota, Provinsi Sumatera Barat 

Larangan pernikahan sasuku dalam adat Minangkabau merupakan norma 

adat yang bertujuan menjaga keteraturan sistem kekerabatan matrilineal  dan 

keharmonisan sosial masyarakat. Di Nagari Taram,  Kabupaten 50 Kota, larangan 

tersebut tidak selalu ditetapkan secara kaku, melainkan dikelola melalui 

mekanisme negosiasi adat. Tujuan penelitian ini menjelaskan proses negosiasi 

adat dalam kebolehan pernikahan sasuku di Nagari Taram. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian deskriptif. Data 

diperoleh melalui observasi lapangan dan wawancara mendalam dengan tokoh 

adat dan pelaku pernikahan sasuku yang terlibat langsung dalam proses negosiasi 

adat. Analisis data dilakukan dengan menggunakan teori manajemen konflik  

Rahim dan Magner yang memandang konflik sebagai perbedaan kepentingan 

yang perlu dikelola agar tidak mengganggu keseimbangan sosial. Hasil penelitian 

ini menunjukkan bahwa kebolehan pernikahan sasuku tidak diberikan melalui 

penghapusan larangan adat, melainkan melalui proses negosiasi sebagai strategi 

pengelolaan konflik. Negosiasi adat tersebut berlangsung melalui dua mekanisme 

utama, yaitu kompromi dan obligasi adat.  

Kata kunci: Negosiasi Adat, Pernikahan Sasuku, Adat Minangkabau, 

Manajamen Konflik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  ii 
 

ABSTRAK 

Name  : Fitri Takbirani 

Departement : Ilmu Komunikasi 

Title            : Customary Negotiation in Granting Permission for Same-Clan 

Marriage in Nagari Taram, 50 Kota Regency, West Sumatra 

Province 

The prohibition of same-clan marriage in Minangkabau customary law constitutes 

a social norm aimed at maintaining the order of the matrilineal kinship system 

and social harmony within the community. However, in Nagari Taram, 50 Kota 

Regency, this prohibition is not always applied rigidly but is managed through a 

mechanism of customary negotiation. This study aims to explain the process of 

customary negotiation in granting permission for same-clan marriage in Nagari 

Taram. The research employs a qualitative approach with a descriptive research 

design. Data were collected through field observations and in-depth interviews 

with customary leaders and individuals involved in same-clan marriages who 

directly participated in the customary negotiation process. Data analysis was 

conducted using Rahim and Magner’s conflict management theory, which views 

conflict as a difference in interests that must be managed to maintain social 

balance. The findings indicate that permission for same-clan marriage is not 

granted through the abolition of customary prohibitions, but through negotiation 

processes as a strategy for conflict management. In practice, this customary 

negotiation takes place through two main mechanisms, namely compromise and 

customary obligations. 

Keywords:  Customary Negotiation, Same-Clan Marriage, Minangkabau 

Customary Law, Conflict Management 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  iii 
 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulilllah, segala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah 

SWT atas segala rahmat dan kemudahan yang telah diberikan, sehingga penulis 

dapat menyelesaikan skripsi ini sebagai salah satu syarat dalam menyelesaikan 

studi dan memperoleh gelar Strata Satu (S1). Shalawat serta salam semoga 

senantiasa tercurah bagi umat manusia. Skripsi yang berjudul “Negosiasi Adat 

Kebolehan Pernikahan Sasuku di Nagari Taram, Kabupaten 50 Kota, 

Provinsi Sumatera Barat” ini disusun sebagai karya ilmiah guna memenuhi 

salah satu persyaratan untuk memperoleh gelar Sarjana Ilmu Komunikasi 

(S.I.Kom) pada Program Studi Ilmu Komunikasi, Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.  

Dalam proses penyusunan skripsi ini, penulis memperoleh banyak 

bantuan, dukungan, doa, serta perhatian yang sangat berarti dari berbagai pihak. 

Ucapan terimakasih yang paling tulus penulis sampaikan kepada kedua orang tua 

tercinta, Apa Salman yang senantiasa memberikan kekuatan, keteladanan, dan 

dukungan tanpa batas, serta Ama Erlina yang dengan penuh kasih sayang dan 

kelembutan hati selalu mendoakan dan menyertai setiap langkah penulis. Penulis 

juga menyampaikan ucapan terimakasih yang sebesar-besarnya kepada abang 

tercinta, Muhammad Ilham, yang senantiasa memberikan semangat, motivasi, 

dan dukungan moril selama proses perkuliahan, serta bantuan materil yang sangat 

berarti bagi penulis hingga penyusunan skripsi ini dapat diselesaikan dengan baik. 

Pada kesempatan ini juga, penulis ingin menyampaikan rasa hormat dan 

ucapan terimakasih setulus-tulusnya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., Ak., CA. selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Prof.H. Raihani, M.Ed., Ph.D. selaku Wakil Rektor I, Dr. Alex Wenda, 

S.T., M.Eng. selaku Wakil Rektor II, dan Dr. Harris Simaremare, M.T. 

selaku Wakil Rektor III. 

3. Prof. Dr. Masduki, M. Ag., selaku Dekan Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Dr. Muhammad Badri, S.P., M.Si. selaku Wakil Dekan I, Dr. Titi Antin, 

S.Sos., M.Si. selaku Wakil Dekan II, Dr. Sudianto, S.Sos., M.I.Kom. 

selaku Wakil Dekan III. 



 
 

  iv 
 

5. Dr. Musfialdy, M.Si selaku Ketua Program Studi Ilmu Komunikasi dan Dr. 

Tika Mutia, S.I.Kom., M.I.Kom selaku Sekretaris Program Studi Ilmu 

Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

6. Rusyda Fauzana, S.S., M.Si selaku Dosen Pembimbing yang dengan 

penuh kesediaan telah meluangkan waktu, tenaga, dan pemikiran, serta 

menunjukkan kesabaran dalam membimbing penulis dari awal hingga 

akhir penyusunan skripsi, sehingga dapat diselesaikan dengan baik. 

7. Elfiandri, Dr., M.Si. selaku penasehat akademik dari awal semester hingga 

semester tujuh, terimakasih bapak semoga menjadi amal jariyah. 

8. Seluruh dosen Fakultas dakwah dan Komunikasi Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau yang tidak dapat penulis sebutkan satu per satu. 

Penulis mengucapkan terimakasih atas ilmu, bimbingan, dan pengalaman 

akademik yang telah diberikan, semoga menjadi bekal bermanfaat bagi 

penulis serta bernilai amal jariyah bagi Bapak dan Ibu sekalian. 

9. Seluruh tenaga kerja kependidikan Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah membantu 

serta memberikan pelayanan administrasi dengan baik selama proses 

perkuliahan hingga penyusunan skripsi. 

10. Penulis mengucapkan terimakasih kepada teman-teman terdekat, yaitu 

Nevi Puspa Wardani, Badilah Elvita, Atilla Salsabila, Maqhfirah Azzah, 

Fini Elfioni Azizi, dan Latifa Melika Barnis, yang telah menjadi rekan 

seperjuangan selama masa perkuliahan. Terimakasih atas kebersamaan, 

dukungan, motivasi, serta berbagai pengalaman yang telah dilalui 

bersama, sehingga memberikan semangat dan kenangan berharga bagi 

penulis dalam menyelesaikan studi. 

11. Penulis menyampaikan ucapan terimakasih kepada Vitari Swandi selaku 

kakak penulis yang senantiasa memberikan dukungan, baik secara moral 

maupun materil. Semangat, perhatian, dan bantuan yang diberikan menjadi 

motivasi berharga bagi penulis dalam menyelesaikan studi dan 

penyusunan skripsi ini. 

12. Penulis mengucapkan terimakasih kepada tokoh adat, ninik mamak, bundo 

kanduang, serta pasangan pernikahan sasuku di Nagari Taram yang telah 

bersedia menjadi informan dan memberikan data serta informasi dalam 

penelitian ini. 

13. Penulis juga mengucapkan terimakasih kepada pihak-pihak yang tidak 

dapat disebutkan satu per satu yang telah memberikan bantuan, dukungan, 

serta kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini. 

14. Terakhir, penulis mengucapkan terimakasih kepada diri sendiri, Fitri 

Takbirani atas keberanian untuk terus bertahan, berusaha, dan tidak 

menyerah dalam menyelesaikan penelitian ini. Proses penyusunan skripsi 



 
 

  v 
 

bukanlah perjalanan yang mudah, karena penulis harus melalui berbagai 

tekanan, keraguan, kelelahan, serta kondisi yang terkadang membuat 

langkah terasa berat. Ucapan terimakasih ini merupakan bentuk 

penghargaan kepada diri sendiri atas kesabaran, keteguhan, dan komitmen 

untuk menyelesaikan tanggung jawab akademik dengan sebaik mungkin, 

sekaligus menjadi pengingat bahwa setiap proses yang dilalui memiliki 

nilai dan makna tersendiri. 

Akhir kata, penulis berharap semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat 

dan kontribusi bagi pembaca, baik secara akademis maupun praktis. 

 

           Pekanbaru, 28 Desember 2025 

           Penulis, 

 

 

 

Fitri Takbirani 

Nim. 12240321535 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  vi 
 

DAFTAR ISI 

ABSTRAK .................................................................................................  i   

ABSTRACK ..............................................................................................  ii 

KATA PENGANTAR ................................................................................  iii 

DAFTAR ISI ..............................................................................................  vi 

DAFTAR TABEL ......................................................................................  viii 

DAFTAR BAGAN .....................................................................................  ix 

DAFTAR GAMBAR .................................................................................  x 

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................  1 

1.1  Latar Belakang Penelitian ...............................................  1 

1.2  Penegasan Istilah ............................................................  4 

1.3  Rumusan Masalah ...........................................................  5 

1.4  Tujuan Penelitian ............................................................  5 

1.5  Manfaat Penelitian ..........................................................  5 

 

BAB II  PEMBAHASAN .....................................................................  6 

2.1  Kajian Terdahulu .............................................................  6 

2.2  Landasan Teori ................................................................  14 

2.2.1 Teori Manajemen Konflik ......................................  14 

2.2.2 Negosiasi ................................................................  16 

2.2.3 Adat Minangkabau .................................................  17 

2.2.4 Pernikahan Adat Minangkabau ..............................  19 

2.2.5 Pernikahan Sasuku .................................................  20 

2.3  Kerangka Pemikiran .......................................................  22 

 

BAB III  METODE PENELITIAN ......................................................  23 

3.1  Desain Penelitian ............................................................  23 

3.2  Lokasi dan Waktu Penelitian ..........................................  23 

3.3  Sumber Data Penelitian ..................................................  24 

3.4  Informan Penelitian ........................................................  24 

3.5  Teknik Pengumpulan Data ..............................................  25 

3.6  Validitas Data ..................................................................  26 

3.7  Teknik Analisis Data .......................................................  27 

 

BAB IV  GAMBARAN UMUM PENELITIAN ..................................  28 

4.1  Sejarah Nagari Taram .....................................................  28 

4.2  Letak Geografis Nagari Taram........................................  30 

4.3  Pemerintahan Nagari Taram ...........................................  31 

 

 



 
 

  vii 
 

BAB V  HASIL DAN PEMBAHASAN...............................................  32 

5.1  Hasil ................................................................................  32 

5.2  Pembahasan ....................................................................  41 

 

BAB VI  PENUTUP ...............................................................................  58 

6.1  Kesimpulan .....................................................................  58 

6.2  Saran ...............................................................................  59 

DAFTAR PUSTAKA.................................................................................  60 

LAMPIRAN ...............................................................................................  66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

  viii 
 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 3.1 Tabel Informan Penelitian ...........................................................  25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  ix 
 

DAFTAR BAGAN 

 

Bagan 2.1 Kerangka Pemikiran...................................................................  22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

  x 
 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 4.1 Peta Digital Lokasi Nagari Taram ...........................................  30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

1.1 Latar Belakang 

Indonesia adalah salah satu negara kepulauan yang terdiri dari berbagai 

pulau,  tercatat kurang lebih sekitar 17.000 pulau yang ada di Indonesia yang 

tersebar dari Sabang hingga Merauke. Lebih dari 239 juta jiwa yang tinggal di 

sana, dengan berbagai macam suku bangsa dan tradisi yang berbeda di setiap 

daerahnya. Suku bangsa dan tradisi yang berbeda di setiap daerahnya adalah 

salah satu kekayaan yang dimiliki negara Indonesia yang tidak dimiliki negara 

lain. Sebagai warga negara yang baik ini adalah suatu kebanggaan yang harus 

dilestarikan agar tradisi dan kebudayaan tidak hilang ditinggalkan oleh 

perkembangan zaman (Ummah, 2019). 

Pernikahan adalah dimensi kehidupan yang penting dalam kehidupan 

manusia. Pernikahan merupakan ikatan yang dalam dan kuat sebagai 

penghubung laki-laki dan perempuan dalam membentuk sebuah keluarga. 

Pernikahan bukan hanya mengenai mereka yang bersangkutan (perempuan 

dan laki laki), tetapi juga penyatuan dua keluarga. Banyak aturan-aturan yang 

harus dijalankan, aturan adat istiadat yang mengandung sifat religio-magis. 

Dalam melaksanakan pernikahan, masyarakat Minangkabau tidak hanya 

berpedoman kepada Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 Tentang 

Perkawinan, tetapi juga berpedoman kepada aturan hukum agama dan hukum 

adat sesuai dengan Pasal 2 ayat (1) yang menyatakan “ Perkawinan adalah sah 

apabila dilakukan menurut hukum masing masing agamanya dan kepercayaan 

itu” (Mardius & Maulida, 2022). 

Salah satu suku di Indonesia yang memiliki kekayaan budaya yaitu suku 

Minangkabau yang penduduknya kebanyakan tinggal di Sumatera Barat, 

banyak tradisi yang masih sangat dijaga saat ini salah satunya dalam hal 

pernikahan. Dalam adat dan budaya di Minangkabau, pernikahan adalah 

moment penting dalam hidup, pernikahan merupakan peralihan untuk 

membentuk keluarga dan penerus baru. Pernikahan untuk laki-laki minang 

adalah proses memasuki keluarga baru yaitu keluarga dari istri. Namun untuk 

keluarga dari istri, pernikahan adalah bagian proses menambah anggota baru 

ke rumah gadang mereka. Pernikahan dalam adat Minangkabau diatur oleh 

syarak dan adat. Pernikahan menurut syarak yaitu pernikahan menurut syariat 

Islam, sedangkan menurut adat ketika seorang laki-laki dan seorang 

perempuan antara keduanya tidak ada yang bertentangan dengan adat 

Minangkabau dan sudah memenuhi syarat (Ummah, 2019). 

Salah satu tradisi yang kental di Minangkabau adalah larangan menikah 

dalam satu suku, yang dikenal dengan sebutan nikah sasuku. Hukum adat 



2 
 

  
 

Minangkabau memiliki peranan krusial dalam mengatur kehidupan 

masyarakatnya, terutama dalam hal pernikahan. Larangan menikah dengan 

orang sepersukuan mencerminkan perhatian yang dalam terhadap hubungan 

kekeluargaan serta kesinambungan keturunan. Aturan ini bertujuan untuk 

menjaga keberagaman genetik, menghindari potensi konflik internal dalam 

keluarga, serta memperkuat solidaritas dan identitas kelompok. Di berbagai 

masyarakat lainnya, ketentuan serupa sering dijumpai sebagai langkah untuk 

memelihara kestabilan sosial dan mencegah masalah yang mungkin timbul 

akibat hubungan terlalu dekat dalam kekerabatan (Febria et al., 2022). 

Menurut penelitian sebelumnya yang telah dilakukan oleh Zakky Maulana 

Hadi dengan judul “ Larangan Nikah Sesuku Di Kelurahan Kalumbuak Kota 

Padang”(2024) hanya melihat aspek larangan nikah sasuku dalam aspek 

hukum adat dan bagaimana hal itu berdampak pada masyarakat. Penelitian ini 

fokus pada pentingnya adat untuk mempertahankan solidaritas sosial dan 

kekerabatan di masyarakat Minangkabau.  

Namun ada saat dimana pernikahan sasuku bisa dilakukan melalui proses 

negosiasi. Proses negosiasi ini memiliki peranan yang sangat penting dalam 

adat budaya Minangkabau, dimana prinsip adat dan norma sosial sangat 

berpengaruh terhadap keputusan pernikahan. Dalam tradisi ini, negosiasi tidak 

hanya melibatkan pasangan, tetapi juga anggota keluarga dan pemangku adat 

yang bertindak sebagai perantara untuk mencapai kesepakatan yang 

menguntungkan kedua belah pihak. Proses ini menunjukkan nilai-nilai 

kolektif yang harus dihargai dalam masyarakat (Lubis et al., 2023).  

Pemangku adat berperan sebagai mediator yang membantu menyelesaikan 

konflik yang mungkin muncul akibat pelanggaran norma adat, dengan 

memastikan bahwa semua pihak dapat menyampaikan pendapat mereka. Hasil 

dari negosiasi ini sering kali berupa kompromi yang memungkinkan pasangan 

untuk melanjutkan rencana pernikahan mereka dengan syarat tertentu, seperti 

pembayaran denda atau pelaksanaan upacara adat yang spesifik. Proses ini 

juga berfungsi untuk menjaga hubungan sosial dalam komunitas, di mana 

melibatkan seluruh anggota keluarga dan pemangku adat dapat membuat 

pernikahan sasuku yang awalnya dianggap tabu menjadi lebih diterima, 

asalkan semua pihak setuju dan mengikuti prosedur yang telah ditetapkan. 

Dengan demikian, negosiasi dalam pernikahan sesuku bukan sekadar 

formalitas, melainkan bagian penting dari cara masyarakat Minangkabau 

beradaptasi dengan perubahan sambil tetap mempertahankan nilai-nilai 

budaya mereka (Al Amin et al., 2023). 

Negosiasi merupakan proses dimana penawaran diajukan dan 

dipertimbangkan hingga mencapai kesepakatan. Seperti yang dinyatakan oleh 

Phil Bagualy dalam bukunya Teach Yourself Negotiatif, negosiasi adalah 



3 
 

  
 

metode untuk mencapai keputusan yang disetujui dan diterima oleh kedua 

pihak, serta menyepakati rencana tindakan yang akan dilaksanakan di masa 

depan. Negosiasi tidak hanya terbatas pada proses tukar-menukar kepentingan, 

tetapi juga merupakan bentuk komunikasi yang bersifat dua arah dan 

terstruktur, yang dilakukan untuk mencapai kesepahaman di antara pihak-

pihak yang memiliki perbedaan pandangan. Negosiasi adalah proses interaktif 

yang terjadi antara dua pihak atau lebih yang awalnya memiliki pemikiran 

berbeda, kemudian berusaha mencapai suatu kesepakatan bersama. Dalam 

proses ini, setiap pihak saling menyampaikan harapan, memberikan 

penawaran, dan mempertimbangkan berbagai alternatif sebelum sampai pada 

titik temu. Oleh karena itu, negosiasi dapat dipandang sebagai sarana untuk 

menyatukan tujuan dan menjembatani kepentingan yang beragam, baik dalam 

kehidupan sehari-hari maupun dalam konteks organisasi. Hal ini menjadikan 

negosiasi sebagai keterampilan penting yang dibutuhkan dalam membangun 

komunikasi yang konstruktif dan menghindari konflik berkepanjangan 

(Marliana, 2024). 

Dari penelitian sebelumnya yang dilakukan oleh Marlina, Nurman S, Ideal 

Putra dan Yusnanik Bakhtiar yang berjudul “ Penyelesaian Konflik Adat 

Kawin Sasuku” mengatakan pasangan yang menikah sasuku akan terkena 

dampak jika tidak ada upaya negosiasi sebelumnya. Dalam masyarakat 

Minangkabau adat dan kekerabatan sangat dipertahankan dan dijunjung tinggi. 

Pasangan yang tetap melanggar larangan nikah sasuku akan mendapat 

penolakan dari keluarga dan masyarakat. Akibatnya, proses negosiasi menjadi 

penting untuk menghindari konflik dan kensekuensi negatif lainnya. Proses 

negosiasi yang konstruktif dapat membantu orang saling memahami dan 

menerima satu sama lain sehingga pernikahan dapat bertahan dengan 

dukungan dari semua pihak yang terlibat (Nurman et al., 2025). 

Di Nagari Taram Kabupaten 50 Kota larangan menikah sasuku masih 

menjadi panduan yang dipegang teguh oleh masyarakat. Meski demikian, 

tantangan mulai muncul ketika kalangan muda mulai mempertanyakan norma 

yang telah ada. Dalam konteks ini pemangku adat memiliki peran yang sangat 

krusial dalam mengkomunikasikan maksud dari kenapa ada larangan nikah 

sasuku dan menjelaskan masih ada cara negosiasi yang bisa dilakukan ketika 

pasangan yang sasuku ingin menikah, dengan mengikuti syarat dan ketentuan 

adat yang berlaku (Al Amin et al., 2023). 

Menurut keterangan Sekretaris Kerapatan Adat Nagari Taram, Dt. Rajo 

Mahudun Nan Gomok, menjelaskan bahwa larangan menikah sesuku masih 

dijunjung tinggi karena dianggap melanggar garis keturunan dan nilai adat 

Minangkabau yang memandang sesuku sebagai satu asal. Namun, seiring 

perkembangan zaman, sebagian generasi muda mulai mempertanyakan aturan 



4 
 

  
 

tersebut. Dalam menghadapi kasus seperti itu, pihak adat biasanya melakukan 

musyawarah untuk menelusuri asal-usul kedua calon. Jika terbukti tidak 

memiliki hubungan darah dekat, pernikahan dapat dipertimbangkan dengan 

kesepakatan bersama. Ketua Adat menegaskan bahwa masyarakat Taram kini 

berusaha menyeimbangkan antara menjaga adat warisan leluhur dan 

menyesuaikan diri dengan perubahan sosial yang terjadi. 

Penelitian mengenai Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sasuku di 

Nagari Taram, Kabupaten 50 Kota perlu dilakukan. Keberadaan tradisi 

larangan menikah sasuku yang masih dijunjung tinggi oleh masyarakat 

setempat, namun mulai dipertanyakan oleh generasi muda. Hal ini disebabkan 

oleh terjadinya pergeseran cara pandang generasi muda terhadap adat istiadat, 

khususnya terkait persoalan pernikahan. Generasi muda hidup dalam arus 

modernisasi dan globalisasi yang mendorong pola pikir lebih terbuka, 

rasional, serta lebih menekankan hak individu dalam menentukan pasangan 

hidup.  Meskipun adat Minangkabau melarang menikah sasuku untuk menjaga 

budaya Minangkabau, ada keadaan dimana pasangan sasuku tetap menikah 

setelah proses perundingan dan negosiasi bersama pemangku adat dan 

keluarga besar. Fokus penelitian ini untuk menjelaskan secara menyeluruh 

proses negosiasi pernikahan sasuku di Nagari Taram Kabupaten 50 Kota, 

kekuatan peran pemangku adat dalam proses tersebut, dan bagaimana hasil 

negosiasi berdampak pada tradisi dan harmoni sosial di Nagari Taram. 

Berdasarkan fenomena diatas, maka peneliti tertarik untuk meneliti tentang 

proses negosiasi adat yang terjadi ketika pasangan sasuku ingin menikah di 

Nagari Taram, Kabupaten 50 Kota. 

1.2 Penegasan Istilah 

1. Negosiasi 

Kamus Besar Bahasa Indonesia mengatakan bahwa "negosiasi" sebagai 

sebuah proses tawar-menawar yang dilakukan dengan berunding untuk 

mencapai kesepakatan secara bersama (Zainal, 2017). Negosiasi 

merupakan suatu proses komunikasi yang terjadi antara dua pihak atau 

lebih dengan tujuan untuk mencapai kesepakatan, serta hasil yang saling 

menguntungkan bagi semua pihak yang terlibat. Negosiasi merupakan 

bagian penting dari interaksi sosial yang berfungsi menyatukan perbedaan, 

mengelola kepentingan, serta mencari solusi bersama terhadap suatu 

persoalan (Dr. dr. A.J. Djohan, 2021). 

2. Adat 

Adat istiadat adalah kebiasaan yang diturunkan dari generasi ke generasi 

dan telah menjadi tradisi atau ciri khas dari suatu daerah. Adat istiadat 

mencakup norma-norma dan nilai-nilai yang menjadi pedoman perilaku 

dan interaksi sosial dalam kehidupan sehari-hari. Sebagai bagian integral 



5 
 

  
 

dari budaya, adat istiadat memainkan peran krusial dalam membentuk 

identitas dan karakter suatu komunitas, terutama di Indonesia yang dikenal 

dengan keragaman budayanya. Norma adat merupakan aturan tidak tertulis 

yang mengatur perilaku individu dalam komunitas, sementara nilai adat 

adalah prinsip-prinsip yang dianggap penting dan dihargai oleh 

masyarakat, yang tidak hanya mengatur hubungan antar individu tetapi 

juga hubungan manusia dengan lingkungan dan Tuhan (Dja’far & Dja’far, 

2019). 

Adat istiadat terwujud dalam berbagai upacara, ritual, dan aktivitas sosial 

yang memperkuat kohesi sosial dan solidaritas komunitas. Namun, di 

zaman modernisasi dan globalisasi, keberadaan adat istiadat menghadapi 

berbagai tantangan, seperti perubahan sosial, ekonomi, dan teknologi yang 

dapat mengikis keberlangsungan tradisi (Turyani et al., 2024). 

3. Pernikahan Sasuku 

Pernikahan antara orang-orang dari suku yang sama disebut pernikahan 

sasuku. Pernikahan sasuku sering kali dilarang dalam adat Minangkabau 

untuk mencegah terjadinya hubungan kekerabatan yang terlalu dekat, yang 

dapat mengakibatkan komplikasi dalam struktur sosial dan kekerabatan 

(Depdikbud, 1997). 

Larangan pernikahan sasuku didasarkan pada nilai-nilai budaya yang 

menekankan betapa pentingnya menjaga jarak kekerabatan untuk 

menjamin keberlangsungan hubungan sosial yang sehat (Dewi & Nizam, 

2023). 

1.3 Rumusan Masalah 

Adapun rumusan masalah dari penelitian ini Bagaimana Negosiasi Adat 

Kebolehan Pernikahan Sasuku di Nagari Taram Kabupaten 50 Kota, Provinsi 

Sumatera Barat ? 

1.4 Tujuan Penelitian 

Sesuai dengan rumusan masalah, maka tujuan penelitian ini adalah 

mengetahui,  Bagaimana Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sasuku di 

Nagari Taram Kabupaten 50 Kota, Provinsi Sumatera Barat 

1.5 Manfaat Penelitian 

a. Teoritis 

Kedepannya penelitian ini diharapkan dapat dijadikan rujukan atau 

referensi bagi para mahasiswa tentang, bagaimana proses negosiasi yang 

terjadi dalam kebolehan pernikahan sasuku di Nagari Taram Kabupaten 50 

Kota, Provinsi Sumatera Barat 

b. Praktis 

Untuk memenuhi syarat penugasan akhir perkuliahan guna mendapatkan 

gelar sarjana strata satu (S1) pada jurusan Ilmu Komunikasi. 



6 
 

BAB II 

PEMBAHASAN 

2.1 Kajian Terdahulu 

 Berdasarkan hasil pengamatan peneliti sejauh ini, penelitian tentang 

Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sasuku di Nagari Taram Kabupaten 50 

Kota, belum pernah dilakukan. Dan beberapa penelitian di bawah ini merupakan 

penelitian atau kajian terdahulu yang dapat mendukung penelitian ini:  

1. Penelitian yang dilakukan oleh Fauzan Al Amin, Syofiani, Arif Rahmat, 

Fidya Novita, dan Laras Sandi pada tahun 2023 yang berjudul “ Larangan 

Pernikahan Sesuku di Minangkabau ” Berdasarkan hasil dari penelitian 

ini, antara lain sebagai berikut: Studi ini menggunakan pendekatan hukum 

sosiologis untuk memperdalam pemahaman tentang norma-norma 

tradisional dalam pernikahan, terutama larangan pernikahan dengan suku -

suku lain. Temuan studi menunjukkan bahwa komunitas Minangkabau 

mematuhi sistem kekerabatan matrilineal, di mana pernikahan dengan 

orang luar harus dilakukan untuk mempertahankan garis dan identitas 

suku. Proses pernikahan tradisional yang dikenal sebagai Baralek 

mencakup banyak ritual di mana para penatua tradisional dan tokoh 

masyarakat berpartisipasi. 

Studi ini juga menemukan bahwa pelanggaran larangan pernikahan dapat 

menyebabkan sanksi norma yang keras, seperti pengecualian masyarakat 

dan pembayaran denda. Studi ini menekankan bahwa larangan pernikahan 

tidak hanya aturan adat, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai sosial yang 

mendalam karena kebutuhan untuk mempertahankan harmoni dan 

identitas etnis. Selain itu, penelitian ini menunjukkan pergeseran dalam 

persepsi masyarakat tentang larangan ini, terutama di daerah perkotaan di 

mana praktik pernikahan diterima meskipun ada tantangan keluarga. Oleh 

karena itu, penelitian ini memberikan kontribusi penting untuk memahami 

dinamika sosial dan budaya dalam konteks pernikahan tradisional dan cara 

beradaptasi dengan perubahan nilai -nilai tradisional di Minangkabau (Al 

Amin et al., 2023). 

2. Penelitian yang dilakukan oleh Nur Aisyah mahasiswa Jurusan 

Komunikasi dan Penyiaran Islam: Tahun 2023 dengan Judul “ Negosiasi 

Identitas Pernikahan Suku Mandar Dan Bugis Di Ujung Lero 

Kecamatan Suppa Kabupaten Pinrang ” Berdasarkan hasil dari 

penelitian ini, antara lain sebagai berikut: Proses negosiasi identitas dalam 

pernikahan antara suku Mandar dan Bugis di Desa Lero, Kabupaten 

Pinrang, mencerminkan adanya kerja sama antara dua suku yang berbeda. 



7 
 

  
 

Melalui ikatan pernikahan, hubungan antara kedua suku ini semakin erat, 

dengan masyarakat yang menunjukkan sikap toleransi tinggi terhadap 

perbedaan. Mereka saling membantu tanpa memandang perbedaan suku di 

Desa Ujung Lero, Kecamatan Suppa, Kabupaten Pinrang. Bentuk 

negosiasi dalam pernikahan tersebut melibatkan dua bentuk, yaitu asosiatif 

dan disosiatif. Adapun hambatan dan penunjang dalam pernikahan antara 

suku Mandar dan Bugis, meskipun perbedaan budaya atau suku tidak 

dijadikan sebagai penghalang dalam hubungan tersebut. Sebaliknya, 

perbedaan tersebut justru menjadi faktor pemersatu dan menciptakan 

lingkungan yang toleran di Ujung Lero, Kabupaten Pinrang. Hambatan 

yang muncul termasuk kendala bahasa, perbedaan persepsi, komunikasi 

yang eksklusif, harapan hidup yang berbeda, serta hubungan dengan 

keluarga dan teman. Di sisi lain, faktor yang mendukung terbentuknya 

pernikahan ini berasal dari faktor internal dan eksternal. Dalam konteks 

pernikahan antara suku Mandar dan Bugis, terjadi perpaduan antara nilai-

nilai budaya kedua suku. Proses pernikahan mencakup elemen-elemen 

yang mencerminkan identitas masing-masing suku, tetapi juga 

menunjukkan toleransi terhadap perbedaan. Bentuk negosiasi dalam 

perkawinan ini melibatkan aspek-aspek asosiatif, yang menciptakan 

kerjasama dan kebersamaan, serta aspek disosiatif, di mana perbedaan 

diakui namun tidak menyebabkan konflik. Hal ini tercermin dalam sikap 

saling membantu dan menjaga harmoni di antara kedua suku tanpa 

membiarkan perbedaan etnis menjadi penghalang. Hambatan yang muncul 

dalam negosiasi identitas ini biasanya berkaitan dengan bahasa, perbedaan 

persepsi, eksklusivitas komunikasi, serta perbedaan harapan hidup diantara 

kedua pihak. Namun, dukungan inner dari keluarga dan eksternal dari 

masyarakat yang toleran turut membantu memfasilitasi proses negosiasi 

ini. Akhirnya, pernikahan antara suku Mandar dan Bugis di wilayah ini 

menjadi salah satu bentuk sinergi budaya yang menguatkan hubungan 

sosial di tengah masyarakat yang multikultural (Syafrida, 2020). 

3. Penelitian yang dilakukan oleh Riska Ade Kurniawati, Syamsu Madyan, 

dan Shofiatul Jannah, Mahasiswa Prodi Hukum Keluarga Islam 

Universitas Islam Malang, Pada Tahun 2024 yang berjudul “ Negosiasi 

Adat Dan Syari’ at Dalam Prosesi Mambuka Lawang Sekepeng (Studi 

Kasus Tradisi Pernikahan Adat Dayak Ngaju Untuk Pasangan 

Muslim Di Kabupaten Lamandau Kalimantan Tengah) ” Berdasarkan 

hasil dari penelitian ini, Antara lain sebagai berikut: Lawang Sakepeng 

adalah tradisi adat yang berasal dari Kalimantan Tengah, khususnya dari 

suku Dayak Ngaju. Tradisi ini melibatkan penggunaa, pintu atau gapura 

yang disebut "sekepeng," yang berkaitan dengan seni bela diri pencak 



8 
 

  
 

silat. Lawang Sakepeng biasanya dilakukan dalam acara penyambutan 

tamu atau rombongan, dan hingga kini masih digunakan oleh masyarakat 

Dayak di Kabupaten Lamandau sebagai bagian dari adat pernikahan untuk 

menyambut mempelai pria. Tradisi ini memiliki makna simbolis, yaitu 

untuk menghindarkan segala rintangan dan bahaya yang mungkin 

menimpa kedua mempelai dalam menjalani kehidupan rumah tangga. 

Acara adat lainnya yang masih dilestarikan oleh masyarakat Dayak Ngaju 

adalah tradisi minum tuak dalam upacara pernikahan. Minum tuak 

memiliki makna untuk mempererat tali persaudaraan. Perkawinan adat 

Dayak Ngaju sebagian besar terinspirasi dari agama Hindu Kaharingan, 

yang beberapa unsurnya mungkin tidak selaras dengan hukum Islam. 

Tradisi minum tuak biasanya dilakukan ketika pembukaan lawang 

sakepeng. Upacara pernikahan adat Dayak Ngaju ini telah menjadi custom 

penting bagi masyarakat Dayak dan dianggap sebagai cara untuk menjaga 

kelestarian nilai-nilai adat dan budaya. Terlepas dari agama yang dianut, 

pernikahan adat ini diharapkan tetap dilestarikan dalam kehidupan 

masyarakat Dayak (Kurniawati & Madyan, 2024).  

4. Penelitian dilakukan oleh Andry Ramdesta, Syahrizal, Hairul Anwar 

Mahasiswa Universitas Andalas Indonesia, Tahun 2023 Peneliti 

menggunakan kualitatif dengan pendekatan studi kasus dengan judul “ 

Negosiasi Budaya Pada Amalgamasi (Studi Kasus Suku Bangsa Bugis 

Dengan Minangkabau Di Kelurahan Tagaraja) “ Berdasarkan hasil dari 

penelitian ini, Antara lain sebagai berikut: Kelurahan Tagaraja merupakan 

contoh masyarakat multikultural yang mencerminkan keberagaman etnis, 

seperti Melayu, Bugis, Minangkabau, Jawa, dan lainnya dalam satu 

wilayah administratif. Hubungan sosial yang terbentuk melalui proses 

amalgamasi mendorong setiap keluarga dari latar belakang budaya yang 

berbeda untuk saling bernegosiasi. Fokus penelitian ini adalah mengkaji 

sistem perkawinan dan proses negosiasi dalam pernikahan antara suku 

Bugis dan Minangkabau, yang memiliki perbedaan dalam pranata 

perkawinan mereka. Penelitian ini dilakukan dengan metode kualitatif dan 

menggunakan pendekatan studi kasus. Informasi dikumpulkan melalui 

observasi, wawancara, dokumentasi, dan studi kepustakaan. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa prosesi pernikahan lebih cenderung 

mengikuti budaya pihak perempuan, namun garis keturunan dan hak waris 

ditentukan berdasarkan kesepakatan kedua keluarga, dengan 

mempertimbangkan keuntungan dari aspek sosial budaya. Oleh karena itu, 

suku bangsa yang hidup di Kelurahan Tagaraja telah melakukan 

penyesuaian satu sama lain yang dimana mereka telah menyetujui secara 

tidak tertulis bagaimana awalan dari tahapan menuju perkawinan yang 



9 
 

  
 

akan mereka laksanakan. Uang hantaran memang menjadi kunci utama 

dalam perkawinan beda suku bangsa di Kelurahan Tagaraja baik itu suku 

bangsa Bugis maupun suku bangsa Minangkabau. Namun, masih ada rasa 

untuk saling mentoleransi dalam memberikan jumlahnya dan juga setiap 

keluarga memiliki cara tertentu di dalam melakukan pendekatan untuk 

mendapatkan kata mufakat tentang nilai yang akan diberikan ke keluarga 

laki-laki (Ramdesta, 2023).  

5. Penelitian dilakukan oleh Yumma sakinah lubis, Nuzu iskandar, dan 

Hannifli yusra Institut Agama Islam Negeri Kerinci Tahun 2024 dengan 

judul “ Negosiasi Adat dan Administrasi Perkawinan Dalam 

Pengurusan Pengantar Nikah Di Sungai Penuh ” Berdasarkan hasil dari 

penelitian ini, Antara lain sebagai berikut: Di dalam penelitian tersebut 

menjelaskan menjelaskan bagaimana penerapan Undang-Undang 

Perkawinan berinteraksi dengan aturan-aturan adat dalam suatu komunitas 

masyarakat. Umumnya dipahami bahwa pelaksanaan hukum positif tidak 

terjadi secara otomatis tanpa adanya interaksi dengan konteks sosial 

budaya setempat, terutama jika objek yang diatur telah lebih dahulu diatur 

oleh norma-norma adat yang bersifat lokal. Artikel ini bertujuan untuk 

mengisi kekosongan penelitian dengan menjelaskan bagaimana hukum 

positif mempengaruhi praktik perkawinan yang telah lama dijalankan 

masyarakat, serta bagaimana norma-norma adat memengaruhi pelaksanaan 

hukum positif. Studi ini menggunakan pendekatan grounded hypothesis, 

dengan informasi yang diperoleh melalui wawancara, observasi, dan studi 

dokumen. Penelitian dilakukan di salah satu kecamatan di Kota Sungai 

Penuh, Jambi. Hasil artikel ini menunjukkan bahwa masyarakat Sungai 

Penuh tidak keberatan dengan penambahan syarat dalam prosedur 

registrasi pernikahan di Kantor Urusan Agama, yaitu adanya persetujuan 

tertulis dari tokoh adat yang disebut tengganai, meskipun syarat tersebut 

tidak secara formal tercantum dalam Undang-Undang Perkawinan maupun 

peraturan turunannya. Justru, masyarakat menerima aturan tambahan ini 

sebagai bentuk harmoni yang baik antara aturan negara, agama, dan adat. 

Dalam proses pengurusan pengantar nikah, negosiasi ini terlihat dalam 

persyaratan tambahan yang tidak tercantum dalam dokumen hukum 

negara, seperti perlunya persetujuan tertulis dari tokoh adat yang disebut 

tengganai. Meskipun syarat ini tidak diatur secara resmi dalam Undang 

Undang Perkawinan, masyarakat setempat menerima dan menghargai 

ketentuan ini sebagai bentuk penghormatan terhadap adat lokal. Dalam 

praktiknya, hal ini menciptakan sinergi yang baik antara hukum negara, 

agama, dan adat. Proses negosiasi ini sering kali melibatkan diskusi antara 

keluarga, tokoh adat, dan pejabat KUA untuk memastikan semua syarat 



10 
 

  
 

adat dan administrasi terpenuhi. Kesepakatan dicapai untuk memastikan 

bahwa pernikahan dapat dilangsungkan dengan sah menurut adat dan 

hukum. Dengan demikian, negosiasi adat dan administrasi dalam 

pengurusan pengantar nikah di Sungai Penuh mencerminkan bagaimana 

adat dan aturan hukum formal dapat saling melengkapi, menciptakan 

sebuah proses yang harmonis dan tetap menghormati kedua sistem 

tersebut (Lubis et al., 2023).  

6. Penelitian ini dilakukan oleh, Baiq Laela Handay, mahasiswi program 

studi ilmu komunikasi tahun 2022 dengan judul “ Komunikasi Negosiasi 

Dalam Tradisi Pisuke Pada Masyarakat Desa Selong Belanak 

Kabupaten Lombok Tengah ” Berdasarkan hasil dari penelitian ini, 

Antara lain sebagai berikut: Penelitian ini fokus pada bagaimana 

komunikasi negosiasi berlangsung dalam tradisi pisuke, yang berkaitan 

dengan pemberian uang jaminan dalam pernikahan adat masyarakat Sasak 

di Lombok. Tujuan dari studi ini adalah untuk memahami interaksi 

komunikasi antara dua pihak keluarga mempelai dalam menentukan 

jumlah pisuke, yang merupakan salah satu syarat penting dalam 

pernikahan. Komunikasi ini memiliki peran strategis dalam memperlancar 

prosesi pernikahan adat, karena kegagalan dalam negosiasi dapat menjadi 

penghalang atau bahkan mengakibatkan batalnya pernikahan. Metode 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif fenomenologis. Data dikumpulkan melalui wawancara 

mendalam, observasi, serta dokumentasi, dengan tokoh adat dan anggota 

keluarga mempelai sebagai sumber utama. Hasil penelitian 

mengungkapkan bahwa proses negosiasi dilakukan melalui beberapa fase, 

yaitu pembuka, penyampaian tawaran, penawaran ulang jika terdapat 

ketidaksesuaian, hingga mencapai kesepakatan. Dalam proses ini, sikap 

sabar, menjaga norma kesopanan, serta komunikasi dua arah menjadi 

kunci utama untuk mencapai pemahaman. Negosiasi akan pisuke sering 

kali tidak selesai dalam sekali pertemuan, dan bisa berlangsung sampai 

empat kali dalam periode satu bulan atau lebih, tergantung pada 

kompleksitas pembicaraannya. Norma budaya seperti etika berbicara, 

mendengarkan dengan penuh perhatian, serta penampilan yang dipakai 

saat negosiasi memegang peranan penting terhadap keberhasilan 

komunikasi. Sumbangan utama dari penelitian ini adalah memperlihatkan 

bahwa tradisi pisuke lebih dari sekadar uang, tetapi merupakan simbol 

penghormatan terhadap keluarga perempuan serta mekanisme budaya 

untuk menjaga kehormatan dan keadilan dalam pernikahan adat. Penelitian 

ini juga menekankan pentingnya negosiasi yang terbuka, prinsipil, dan 

berorientasi pada penyelesaian masalah bersama. Studi ini relevan sebagai 



11 
 

  
 

referensi dan dukungan dalam memahami bagaimana budaya lokal 

membentuk pola komunikasi di ranah domestik dan sosial. Dalam konteks 

ini, komunikasi negosiasi tradisional dapat dipandang sebagai bentuk 

diplomasi lokal yang menghargai nilai-nilai kekeluargaan, saling 

menghormati, dan kesepakatan kolektif (Handayani, 2022). 

7. Penelitian yang dilakukan oleh Irene Endang Lafau dan Erda Fitriani, 

tahun 2023 yang berjudul “ Proses Negosiasi Penentuan Bowo Dalam 

Adat Perkawinan Nias ” Berdasarkan hasil dari penelitian ini, antara lain 

sebagai berikut: Pemahaman tentang dinamika komunikasi dalam 

negosiasi di lingkungan budaya setempat. Studi ini menyoroti praktik 

bowo, yaitu pemberian dari keluarga pria kepada keluarga wanita sebagai 

syarat kebiasaan dalam pelaksanaan pernikahan di kalangan etnis Nias. 

Penelitian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi 

dan dianalisis melalui kerangka teori etnosains yang dipaparkan oleh 

James P. Spradley. Hasil penting dari penelitian ini menunjukan bahwa 

proses negosiasi dalam penetapan bowo meliputi beberapa langkah 

penting, yaitu: (1) musyawarah dalam keluarga masing-masing mempelai, 

(2) penentuan jumlah böwö yang mempertimbangkan aspek status sosial, 

tingkat pendidikan, serta pengesahan adat dari paman pihak wanita 

(sibaya), (3) pertemuan antara si’o (perantara adat) yang bertindak sebagai 

penghubung komunikasi antara kedua belah pihak keluarga, dan (4) 

mencapai kesepakatan bersama atau yang dikenal dengan istilah gogoila. 

Dalam praktiknya, negosiasi tentang bowo sering kali menciptakan 

dinamika yang rumit, termasuk kemungkinan timbulnya konflik karena 

perbedaan harapan antara keluarga pria dan wanita. Dalam konteks ini, 

peran si’o sangat penting untuk menjaga kelancaran dialog dan mencegah 

ketegangan yang bisa menghambat proses pernikahan. Selain sebagai 

bentuk komitmen ekonomi, bowo juga mencerminkan nilai-nilai luhur 

seperti penghormatan terhadap perempuan, kehormatan keluarga, serta 

jaminan moral terhadap kesinambungan hubungan suami istri. Studi ini 

juga menekankan adanya perubahan nilai dalam tradisi bowo, di mana 

penetapan jumlahnya sekarang ini tidak hanya berlandaskan pada aturan 

adat, tetapi juga telah disesuaikan dengan situasi ekonomi, pendidikan, dan 

kemampuan finansial pihak pria. Ini menggambarkan adanya penyesuaian 

budaya terhadap perubahan sosial di masyarakat Nias. Oleh karena itu, 

penelitian ini memperkaya wacana akademik mengenai komunikasi antar 

budaya, khususnya dalam konteks negosiasi adat pernikahan, sekaligus 

menunjukkan bagaimana sistem nilai dan struktur sosial masyarakat lokal 

diungkapkan melalui praktik komunikasi tradisional yang mendalam 

maknanya (Lafau & Fitriani, 2023). 



12 
 

  
 

8. Penelitian yang dilakukan oleh Dr. Miftahul Huda, M.Ag., Niswatul 

Hidayati, M.H.I., Khairil Umami, M.S.I., dan Muhammad Syahrul Zubaidi 

pada tahun 2020 berjudul “ Negosiasi Dalam Tradisi Penyelesaian 

Sengketa Kewarisan Keluarga Pada Masyarakat Mataram Jawa 

Timur ” Berdasarkan hasil dari penelitian, antara lain sebagai berikut:  

Studi ini menyoroti bagaimana orang Mataraman di wilayah Java Timur 

mengintegrasikan hukum Islam dan tradisi lokal ke dalam distribusi 

warisan. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan metodologi 

penelitian lapangan, penelitian ini menganalisis fenomena negosiasi yang 

terjadi antara ahli waris dalam konteks tradisi warisan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa proses negosiasi dalam resolusi konflik warisan 

menghadirkan beberapa langkah penting, mempertimbangan untuk 

mencapai beberapa langkah kunci pertimbangan antara keluarga untuk 

mencapai kegembiraan, keputusan tentang tahap suksesi, aspek keadilan 

dan tradisi, dan keputusan tentang penggunaan komunikasi antara 

komunikasi antara konflik. Pada kenyataannya, negosiasi ini sering 

menghadapi tantangan, termasuk kemungkinan konflik yang muncul 

karena harapan dan pemahaman ahli waris. Studi ini juga menekankan 

bahwa tradisi mendistribusikan warisan dalam komunitas Mataraman tidak 

hanya berfungsi sebagai mekanisme untuk distribusi properti, tetapi juga 

mencerminkan nilai -nilai sosial dan budaya seperti: Selanjutnya, 

penelitian ini menunjukkan adaptasi praktik waris dalam respons terhadap 

perubahan sosial dan ekonomi yang terjadi dalam masyarakat, dan aspek -

aspek pendidikan dan keterampilan keuangan. Oleh karena itu, penelitian 

ini telah berkontribusi secara signifikan untuk memahami komunikasi 

antar budaya, khususnya dalam kaitannya dengan negosiasi ketajaman 

warisan dan bagaimana nilai -nilai masyarakat dan struktur sosial 

direalisasikan dalam praktik komunikasi tradisional (Huda & Zubaidi, 

2020). 

9. Penelitian yang dilakukan oleh Syafrida dan Ralang Hartati pada tahun 

2020 yang berjudul “ Keunggulan Penyelesaian Sengketa Perdata 

Melalui Negosiasi ” Berdasarkan hasil dari penelitian, antara lain sebagai 

berikut: Studi ini menekankan bahwa negosiasi adalah alternatif untuk 

resolusi konflik yang efektif, khususnya dalam kaitannya dengan 

perselisihan sipil dan hukum komersial yang diselesaikan secara damai. 

Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini menganalisis 

prosedur negosiasi dan keunggulan sebagai metode kontroversi. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa prosedur resolusi konflik didasarkan pada 

kesepakatan antara para pihak dengan bernegosiasi dengan konflik tanpa 

berpartisipasi. Proses ini melibatkan penawaran dan penyediaan 



13 
 

  
 

permintaan waktu dan badan negosiasi, masing -masing pihak yang ingin 

berusaha untuk mencapai perjanjian yang saling menguntungkan dan 

membuat perjanjian tertulis sebagai bukti hasil negosiasi. Dalam 

praktiknya, negosiasi ini sering menghadapi tantangan, termasuk 

kemungkinan konflik karena perbedaan kepentingan antara pihak -pihak 

terhadap konflik. Studi ini juga menekankan bahwa keunggulan resolusi 

konflik adalah karena biaya yang sederhana, lebih cepat dan lebih murah 

bernegosiasi dibandingkan dengan metode perselisihan hukum. Selain itu, 

negosiasi ditutup dan rahasia untuk mencegah permusuhan antara para 

pihak dalam konflik. Studi ini telah berkontribusi secara signifikan untuk 

memahami resolusi konflik alternatif dan bagaimana nilai keadilan dan 

kerja sama dapat direalisasikan dalam praktik negosiasi masyarakat. Oleh 

karena itu, penelitian ini memperkaya wacana akademik tentang 

rekonsiliasi (Syafrida, 2020). 

10. Penelitian yang dilakukan oleh Syamsurizal, pada tahun 2024 yang 

berjudul “ Negosiasi Dalam Kelompok (In-Group) Pada Tradisi 

Mapettu Ada Dalam Pernikahan Adat Bugis” Berrdasarkan dari hasil 

penelitian, antara lain sebagai berikut: Pentingnya proses negosiasi dalam 

konteks pernikahan tradisional Bugis tradisional di Kabupaten Indragiri 

Hilir. Studi ini menggunakan metode kualitatif menggunakan teknik 

perekaman data melalui pengamatan dan wawancara yang bertujuan untuk 

memahami dinamika interaksi sosial dalam tradisi mapettu ada. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa dalam tradisi mapettu ada ada tiga 

hukuman utama untuk konflik, yaitu integrasi, kompromi, dan resolusi 

dominasi. Pendekatan terintegrasi berfokus pada solusi untuk kedua sisi 

dari semua pihak yang terlibat, tetapi kompromi tersebut mencakup 

konsesi timbal balik untuk mencapai kesepakatan. Di sisi lain, aturan ini 

terjadi ketika partai menggunakan kekuatan mereka untuk mempengaruhi 

hasil negosiasi. Negosiasi sering didasarkan pada nilai -nilai kebijaksanaan 

lokal, seperti Sipakatau dan Pangadereng Studi ini juga menekankan 

bahwa proses negosiasi dalam tradisi mapettu ada tidak hanya mencapai 

konsensus, tetapi juga mencerminkan nilai -nilai budaya seperti: penelitian 

ini berkontribusi secara signifikan untuk memahami komunikasi budaya 

dalam konteks pernikahan tradisional dan menunjukkan bagaimana nilai -

nilai sosial dan struktur komunitas Bugis terwujud dalam praktik negosiasi 

yang kompleks dan berharga. Oleh karena itu, penelitian ini memperkaya 

wacana akademik mengenai negosiasi dalam tradisi pernikahan, 

khususnya dalam konteks komunitas Bugis Indragiri Hilir (Syamsurizal, 

2024) . 

 



14 
 

  
 

2.2 Landasan Teori 

 Teori adalah struktur sistematis yang terdiri dari konsep, definisi, dan 

pernyataan yang memungkinkan para peneliti untuk menganalisis fenomena 

secara komprehensif. Spesifikasi hubungan antara teori dan variabel 

memungkinkan penjelasan dan prediksi berbagai peristiwa. Kalimat itu sendiri 

adalah pernyataan yang dapat membuktikan, membantah, atau mempertanyakan 

kebenaran. Oleh karena itu, teori dapat dianggap sebagai perangkat konseptual 

yang diatur secara logis untuk memahami dan memprediksi berbagai fenomena 

yang terjadi (Surahman et al., 2020). 

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa teori dasar adalah 

kumpulan definisi dan materi yang menjadi acuan serta panduan dalam 

menyelesaikan suatu masalah. 

2.2.1 Teori Manajemen Konflik  

 Teori manajemen konflik merupakan kerangka pemikiran yang membahas 

cara mengelola konflik secara efektif dalam konteks organisasi maupun hubungan 

antarindividu. Dalam lingkungan organisasi, konflik sering kali muncul akibat 

perbedaan pandangan, kepentingan, nilai, atau tujuan. Teori ini menekankan 

bahwa konflik adalah bagian alami dari dinamika sosial dan bukan sesuatu yang 

harus selalu dihindari. Jika dikelola dengan tepat, konflik justru dapat menjadi 

peluang untuk memperbaiki hubungan, mendorong kerja sama, serta 

menghasilkan ide-ide inovatif (Magner & Rahim, 2015) .  

Salah satu model yang umum digunakan dalam teori ini adalah model 

Thomas-Kilmann, yang mengidentifikasi lima gaya utama dalam mengelola 

konflik: kompetitif, kolaboratif, menghindar, akomodatif, dan kompromi. Setiap 

gaya memiliki kelebihan dan kekurangan, serta harus diterapkan sesuai dengan 

kondisi dan konteks permasalahan. Selain gaya, teori ini juga mencakup berbagai 

metode penyelesaian konflik seperti negosiasi, mediasi, arbitrase, dan kolaborasi 

tim. Dengan menerapkan strategi manajemen konflik yang tepat, organisasi dapat 

menciptakan lingkungan kerja yang lebih kondusif, produktif, dan responsif 

terhadap tantangan yang dihadapi (Paramitha, 2017). 

 Teori manajemen konflik yang diperkenalkan oleh Rahim dan Magner 

pada tahun 1995 mencakup beberapa strategi, seperti penghindaran, dominasi, 

obligasi, integrasi, dan kompromi. Model ini sering menjadi topik diskusi dalam 

konteks gaya pendekatan manajemen konflik menurut Rahim dan Magner (1995): 

1. Penghindaraan (Avoiding) 

Gaya menghindar adalah pendekatan yang tidak menunjukkan ketegasan 

individu dan sesuai digunakan dalam situasi yang dianggap sepele. Gaya 



15 
 

  
 

ini efektif jika kemungkinan memang kecil, persoalan kurang penting, atau 

ketika diperlukan waktu lebih lama untuk mengumpulkan informasi. 

Kelemahannya adalah cenderung melemparkan masalah kepada orang 

lain, menghindar dari situasi yang ada, membiarkan orang lain 

menyelesaikannya, menunggu lama untuk respon, dan tidak memberikan 

banyak jawaban, sehingga konflik berpotensi berlanjut (Pedhu, 2020). 

2. Dominasi (Dominating) 

Menurut Rahim (1995), gaya manajemen konflik yang disebut “dominan” 

atau “mendominasi” adalah pendekatan di mana individu menggunakan 

kekuasaan untuk mengatasi konflik. Gaya ini digambarkan sebagai upaya 

untuk mengendalikan situasi konflik dengan menerapkan kontrol dan 

ancaman guna memaksa keputusan (Kassim & Ibrahim, 2014). 

3. Obligasi (Obliging) 

Gaya obliging adalah gaya manajemen konflik yang lebih mengutamakan 

kepentingan pihak lain daripada kepentingan sendiri. Gaya ini cenderung 

bersedia mengorbankan keinginan pribadi demi kepentingan orang lain 

demi menciptakan suasana yang damai. Sikap obliging ditandai dengan 

kecenderungan untuk menerima pendapat orang lain tanpa melakukan 

analisis kritis (Widjaja et al., 2019). 

4. Integrasi (Integrating) 

Gaya ini mencerminkan perhatian yang tinggi terhadap kepentingan diri 

sendiri dan orang lain. Didefinisikan sebagai pendekatan kolaboratif di 

mana setiap kebutuhan dapat dipenuhi. Gaya ini efektif jika ada 

komunikasi terbuka yang mendukung pencarian dan pertukaran informasi 

antar anggota organisasi. Orang yang menggunakan gaya integrasi 

biasanya menganalisis masalah untuk menemukan solusi yang 

menguntungkan semua pihak, membutuhkan komitmen bersama agar 

solusi dapat diimplementasikan secara efektif. Gaya ini ideal untuk 

menangani masalah yang berhubungan dengan tujuan jangka Panjang. 

Namun, gaya ini mungkin kurang tepat dalam beberapa situasi, seperti 

ketika masalahnya sederhana, memerlukan penyelesaian cepat, pihak lain 

tidak memprioritaskan hasil, atau kurang memiliki keterampilan 

pemecahan masalah (Pratiwi, 2021). 

5. Kompromi (Compromising) 

Kompromi merupakan suatu proses pertukaran kepentingan, yang mana 

setiap pihak memperoleh manfaat dengan memberikan sesuatu sebagai 

timbal balik. Proses ini memerlukan analisis berbagai aspek, strategi 

negosiasi yang melibatkan pertukaran kepentingan, serta pencarian titik 

temu yang menguntunggkan semua pihak. Dalam kompromi, tidak ada 

yang mendapatkan semua keinginannya, namun para pihak dapat 



16 
 

  
 

menerima hasil akhir dengan cukup puas. Meskipun masing-masing pihak 

perlu berkorban dan mungkin merasa kurang puas, kompromi biasanya 

menghasilkan solusi yang dapat diterima bersama. Ketika semua pihak 

menganggap kompromi sebagai Solusi yang adil, penyelesaian konflik 

dapat tercapai dengan efektif. Namun, kelemahan kompromi dalam 

manajemen proyek adalah risiko mengorbankan aspek aspek penting 

proyek untuk keuntungan jangka pendek, seperti mengurangi standar 

keselamatan atau kualitas demi penghematan biaya (Hutami et al., 2022). 

2.2.2 Negosiasi 

 Secara etimologi, kata negosiasi berasal dari “negotior” yang berarti 

berbisnis. Negosiasi kadang juga disebut sebagai “lobby”, yang berasal dari kata 

lobby. Secara umum negosiasi berarti komunikasi dua arah yang dirancang untuk 

mencapai kesepakatan pada saat kedua belah pihak memiliki kepentingan yang 

berbeda (Fisher & Ury). Negosiasi juga sebagai cara efektif untuk mendapatkan 

apa yang kita kehendaki dari pihak lain, di mana ada kepentingan yang 

bertentangan namun juga ada kepentingan yang sama (Harry A.Mills). Sedangkan 

menurut (Scott) negosiasi adalah suatu bentuk pertemuan antara dua pihak, untuk 

mencapai suatu persetujuan. Tujuan bernegosiasi adalah untuk 

mengkomunikasikan dan mendengarkan, mencari solusi yang menguntungkan 

antara kedua pihak, mencari kecocokan antara kedua pihak dan mencari 

penyelesaian dalam sebuah konflik (Nursolihah, 2020). 

 Negosiasi adalah cara yang lunak dalam menyelesaikan konflik. Negosiasi 

dianggap lebih baik dibandingkan kekerasan karena memiliki beberapa kelebihan. 

Pertama negosiasi dapat menyelesaikan masalah secara efisien tanpa 

menimbulkan korban jiwa atau kerusakan fisik. Selain itu, negosiasi mendorong 

terbentuknya komitmen bersama dan memberikan keuntungan semua pihak yang 

terlibat. Kedua, proses ini membantu membangun rasa saling percaya yang kuat, 

sehingga hubungan antar pihak menjadi lebih baik dalam jangka panjang. Ketiga, 

negosiasi membuka peluang untuk menjaga dan memperbaiki hubungan di masa 

depan (Fatyandri et al., 2022). 

 Tujuan utama negosiasi adalah untuk menciptakan perjanjian atau solusi 

bersama yang saling menguntungkan yang bermanfaat bagi kedua belah pihak. 

Dalam proses negosiasi, diharapkan bahwa para pemangku kepentingan akan 

dapat mengomunikasikan pendapat mereka, mendengarkan argumen pihak lain, 

dan menemukan dasar yang sama bagi mereka untuk diterima bersama. Negosiasi 

bukan hanya cara untuk mendapatkan apa yang Anda inginkan, tetapi juga cara 

untuk menyelesaikan perbedaan dengan cara yang adil dan elegan. Selain itu, 

negosiasi memiliki tujuan jangka panjang untuk mempertahankan hubungan yang 



17 
 

  
 

baik dengan orang-orang yang berinteraksi dengan mereka. Dalam konteks sosial 

yang lebih luas, negosiasi membantu membangun kohesi sosial, menciptakan 

harmoni dan memperkuat rasa saling percaya. Dengan kesepakatan sukarela, 

negosiasi membentuk dasar yang kuat untuk membentuk kewajiban jangka 

panjang yang sama. Oleh karena itu, negosiasi tidak hanya menyelesaikan 

masalah sejenak, tetapi juga memainkan peran penting dalam membangun 

hubungan sosial yang sehat di masa depan (Vangoh et al., 2023). 

 Negosiasi memiliki beberapa fungsi penting, terutama dalam kehidupan 

sosial dan resolusi konflik. Pertama, negosiasi bertindak sebagai cara untuk 

menyelesaikan masalah tanpa menggunakan tindakan kekerasan atau penegakan 

hukum. Keuntungan ini menegosiasikan pilihan awal saat menyelesaikan sengketa 

untuk individu, kelompok dan negara. Negosiasi dapat mencegah pihak untuk 

mencegah kerugian materi dan kontradiksi korban. Kedua, negosiasi bekerja 

untuk membangun kepercayaan antara pihak yang berinteraksi. Ketika proses 

negosiasi secara terbuka, jujur dan adil, rasa saling menghormati dan 

menghormati satu sama lain terbentuk. Ketiga, negosiasi menawarkan keunggulan 

strategis untuk mempertahankan hubungan jangka panjang. Kontrak yang dicapai 

melalui negosiasi biasanya lebih mudah diimplementasikan, karena mereka 

memasukkan persetujuan aktif dari semua pemangku kepentingan. Karena itu, 

negosiasi memainkan peran ganda. Sebagai pemecah masalah dan sebagai 

peningkatan hubungan sosial (Sumiyati & Darsono, 2023). 

 Dalam kehidupan sehari-hari, negosiasi menjadi bagian penting dari 

banyak aspek, mulai dari ruang lingkup individu hingga komunitas yang lebih 

inklusif. Sebagai bagian dari masyarakat adat, termasuk komunitas Minangkabau, 

negosiasi sering digunakan untuk menyelesaikan berbagai masalah sosial, seperti: 

Proses negosiasi berlangsung melalui forum konsultasi di mana pihak pihak yang 

berkepentingan, seperti Niniak Mamak atau Pemangku Adat , bertindak sebagai 

perantara, dan karakter tradisional. Sebagai prinsip pertimbangan, negosiasi tidak 

hanya sarana untuk menyelesaikan masalah nyata, tetapi juga bagian dari nilai 

nilai budaya lokal. Dalam konteks yang lebih luas, diplomasi, hubungan bisnis, 

dan negosiasi solusi konflik juga digunakan di tingkat nasional dan internasional. 

Nilai kunci negosiasi adalah kemampuan untuk menetapkan perjanjian tanpa 

mengorbankan martabat partai. Oleh karena itu, negosiasi adalah bentuk budaya 

dialog dan rasionalitas yang menjaga rasa hormat kepada orang lain (Ramdesta, 

2023). 

2.2.3 Adat Minangkabau 

 Adat di Minangkabau dilafalkan secara lisan dengan adaik yang artinya 

aturan hidup orang minang yang menganut garis kekerabatan ibu (matrilineal) 



18 
 

  
 

yang telah ditetapkan oleh Datuak Parpatiah Nan Sabatang dan Datuak 

Katamangguangan. Dalam pemahaman tambo disebut dengan istilah Adat lamo 

pusako usang (adat dan pusaka lama) yang diwarisi turun temurun dari datuak 

Perpatih Nan Sabatang dan Datuak Katumanggungan. Pengertian adat lainnya 

adat Minangkabau adalah segala yang terkait dengan hukum alam yang 

merupakan kebiasaan yang lazim terjadi di alam (Setiawan, 2019). 

 Adat Minangkabau merupakan seperangkat aturan dan nilai-nilai 

kebiasaan yang tumbuh dan berkembang di tengah masyarakat Minangkabau. 

Adat bukan hanya sekedar tata cara kehidupan sosial, tetapi juga menjadi falsafah 

hidup yang membentuk jati diri masyarakat. Adat Minangkabau tumbuh dan 

berkembang seiring perjalanan sejarah masyarakat minang yang menganut sistem 

kekerabatan matrilinear, yaitu garis keturunan ibu. Dalam masyarakat 

Minangkabau, adat bukan hanya sekedar norma sosial, tetapi juga menjadi 

panduan hidup yang diwariskan secara turun menurun. Adat minangkabau berakar 

dari warisan nenek moyang yang sudah ada sejak lama dan diwariskan secara 

turun temurun melalui generasi generasi masyarakat Minangkabau. Berdasarkan 

sejarah adat, pembentukan dasar dasar adat Minangkabau dirumuskan oleh dua 

tokoh penting, yaitu Datuak Katumannggungan dan Datuak Parpatiah Nan 

Sabatang. Kedua tokoh ini memiliki peran yang besar dalam menyusun aturan 

adat dan sistem pemerintahan masayarakat Minangkabau. Dalam perkembangan 

berikutnya, dikenal dua sistem adat hasil gagasan mereka, yaitu sistem koto 

piliang yang bercorak arsitokratis dan sistem bodi caniago yang bersifat 

demokratis. Tradisi ini dikenal dengan istilah “Adat Lamo Pusako Usang” yaitu 

adat lama yang diwariskan secara turun temurun dari generasi ke generasi (Sola, 

2020). 

 Dari jurnal Adat Minangkabau karya Muhammad Nasir (2020). Secara 

terminologi, adat Minangkabau merujuk pada seperangkat aturan, norma dan 

kebiasaan hidup masyarakat minang yang bersifat turun temurun. Adat ini bukan 

hanya sekedar kebiasaan sosial, melainkan sistem nilai yang membentuk cara 

pandang hidup orang Minangkabau. Secara umum, adat Minangkabau terbagi 

menjadi empat jenis yang disebut adat nan ampek yaitu: 

1. Adat Nan Sabana Adat, yaitu adat yang hakikatnya bersifat universal, tidak 

berubah oleh waktu atau keadaan, dan berlaku sepanjang masa  

2. Adat Nan Diadatkan, yaitu aturan yang disusun oleh para pendiri adat 

(Datuak Katumanggungan dan Datuak Parpatiah Nan Sabatang), berkaitan 

dengan struktur sosial seperti garis keturunan matrilinear, sistem 

perkawinan eksogami, dan aturan harta pusaka. 

3. Adat Nan Teradat, yaitu aturan atau kesepakatan yang berlaku disuatu 

nagari berdasarkan musyawarah penghulu. 



19 
 

  
 

4. Adat Istiadat, yaitu kebiasaan atau tradisi masyrakat sehari hari seperti 

kesenian, upacara adat, dan kebudayaan lokal lainnya. 

Dalam sistem sosial Minangkabau yang menganut kekerabatan matrilinear, 

pembagian masyarakat berdasarkan suku menjadi bagian yang penting dalam 

struktur sosialnya. Suku merupakan kelompok genealogis yang diturunkan 

berdasarkan garis keturunan ibu. Masing masing suku memiliki identitas, 

peran, serta aturan khusus terkait hubungan sosial, termasuk dalam hal 

perkawinan, pewarisan harta, dan kepemimpinan adat (Nasir, 2022). 

2.2.4 Pernikahan Adat Minangkabau 

Pernikahan dalam adat Minangkabau bukan sekedar penyatuan antara dua 

individu, tetapi merupakan bagian dari sistem sosial yang erat kaitannya dengan 

struktur adat dan kekerabatan. Masyarakat Minangkabau menganut sistem 

kekerabatan matrilinear, yaitu garis keturunan ditarik dari pihak ibu. Oleh sebab 

itu, perkawinan di Minangkabau menjadi urusan keluarga besar pihak perempuan. 

Mulai dari proses pencarian jodoh, peminangan, pelaksanaan akad, hingga resepsi 

pernikahan, semua menjadi tanggung jawab keluarga pihak perempuan. Dalam 

tradisi adat, proses meminang dilakukan oleh keluarga perempuan kepada pihak 

laki laki sebagai pelamar. Dalam masyarakat Minangkabau, laki laki yang 

menikahi perempuan minang disebut urang sumando. Urang sumando tidak 

memiliki hak atas harta pusaka istri, bahkan posisinya sering diibaratkan seperti 

“abu di atas tungku”, yang artinya kedudukannya sangat rapuh dan hanya bersifat 

sementara selama masih ada ikatan perkawinan. Setelah menikah, anak-anak yang 

lahir dari perkawinan tersebut tetap menjadi anggota kaum istri dan mengikuti 

garis keturunan ibunya. Oleh sebab itu, dalam sistem adat Minangkabau, seorang 

laki-laki bertanggung jawab bukan kepada anak kandungnya, melainkan kepada 

kemenakannya (anak dari saudara perempuan) sesuai dengan prinsip matrilinear 

(Abadi, 2021). 

Adat Minangkabau memiliki pandangan mengenai perkawinan ideal. 

Perkawinan yang dianggap baik adalah apabila terjadi antar keluarga dekat, 

seperti antara anak dan kemenakan, yang dapat mempererat hubungan 

kekerabatan dan mempertahankan harta pusaka dalam satu kaum. Sebaliknya, ada 

juga jenis perkawinan yang dianggap tidak ideal, seperti perkawinan pulang 

kabako (menikah dengan saudara dari pihak ayah) dan perkawinan awak samo 

awak (perkawinan sesama orang sekampung), yang berpotensi menimbulkan 

persoalan dalam struktur kekerabatan (Asmaniar, 2018). 

Pernikahan menurut adat Minangkabau juga tidak hanya berkaitan dengan 

aspek keluarga kecil saja, tetapi juga melibatkan seluruh komunitas adat, dengan 

tanggung jawab kolektif untuk menjaga kehormatan kaum dan kelangsungan 



20 
 

  
 

keturunan. Dalam proses pernikahan, keluarga perempuan akan mengatur seluruh 

rangkaian prosesi adat, mulai dari peminangan (batimbang tando), prosesi 

pernikahan (aleh marapulai), hingga acara pesta adat. Setelah perkawinan 

berlangsung, dampaknya tidak hanya bersifat pribadi, melainkan juga membawa 

pengaruh terhadap kedudukan sosial kedua belah pihak dalam komunitas adat. 

Dengan itu, pernikahan dalam adat Minangkabau memiliki makna ganda, yaitu 

sebagai ikatan perdata dan ikatan adat. Ia tidak hanya membawa konsekuensi 

hubungan antara suami istri, tetapi juga berdampak langsung terhadap tatanan 

adat, kekerabatan, serta hubungan sosial dalam masyarakat. Oleh karena itu, 

pernikahan dalam adat Minangkabau bukan sekedar hubungan individu, 

melainkan bagian integral dari kehidupan adat yang menegaskan peran keluarga, 

suku, dan kaum dalam membangun tatanan sosial masyarakat Minangkabau (Aini 

et al., 2024). 

2.2.5 Pernikahan Sasuku 

Pernikahan sasuku dalam adat Minangkabau merupakan bentuk 

perkawinan yang dilarang keras dalam tatanan sosial masyarakat Minangkabau. 

Larangan ini berkaitan erat dengan sistem kekerabatan matrilinear yang dianut 

oleh masyarakat minang, dimana garis keturunan ditarik dari pihak ibu. Dalam 

pandangan adat, orang yang berasal dari suku yang sama dipandang sebagai suatu 

keluarga besar (berdunsanak), meskipun hubungan genealogisnya mungkin sudah 

jauh atau bahkan tidak diketahui secara langsung. Oleh karena itu, menikah 

dengan orang satu suku dianggap sebagai tindakan tabu (pantangan adat), yang 

diyakini dapat menimbulkan berbagai dampak buruk, baik secara sosial, budaya, 

maupun moral (Febria et al., 2022). 

Secara historis, larangan perkawinan sasuku berakar dari nilai-nilai  adat 

yang memandang pentingnya menjaga kemurnian garis keturunan dan kehormatan 

keluarga besar. Perkawinan sasuku dinilai dapat merusak struktur kekerabatan 

yang sudah mapan, karena dikhawatirkan terjadi percampuran hak dan tanggung 

jawab dalam satu kaum, yang dapat menimbulkan pertentangan anggota keluarga. 

Selain itu, dalam pandangan masyarakat Minangkabau, larangan ini juga 

berhubungan dengan mitos dan kepercayaan turun temurun yang cacat, rezeki 

yang seret, rumah tangga yang tidak harmonis, bahkan sering mendatangkan 

musibah bagi keluarga besar pelaku. Larangan tersebut bukan hanya bersifat 

sosial, tetapi juga diperkuat oleh norma adat yang berlaku, apabila terjadi 

pelanggaran, masyarakat akan mengenai sanksi adat kepada pelaku pernikahan 

sesuku. Sanksi ini dapat berupa pengucilan sosial, pembayaran denda, bahkan 

dalam kasus tertentu akan dikenakan hukuman dibuang sepanjang adat, artinya 

diusir dari lingkungan masyarakat dan kehilangan hak untuk kembali. Dalam 

beberapa situasi, pelaku bisa diberikan pilihan untuk melakukan negosiasi agar 



21 
 

  
 

pernikahan dapat diterima oleh masyarakat, tentunya  dengan persyaratan 

khususnya seperti musyawarah adat, persetujuan penghulu, serta membayar denda 

adat sesuai kesepakatan bersama (Aini et al., 2024). 

Meski demikian, dalam praktiknya, terdapat pengecualian di beberapa 

wilayah Minangkabau yang mulai melonggorkan aturan ini, terutama di daerah 

daerah perantauan yang telah bercampur dengan berbagai etnis dan budaya lain. 

Namun, secara umum larangan pernikahan sasuku tetap dipertahankan oleh 

masyarakat Minangkabau sebagai bentuk penghormatan terhadap warisan adat 

leluhur. Larangan ini juga sejalan dengan prinsip falsafah “Adat Basandi Syarak, 

Syarak Basandi Kitabullah”, dimana adat dan agama islam berjalan beriringan. 

Dalam perspektif islam sendiri, selama tidak terdapat hubungan mahram, 

pernikahan itu sah. Akan tetapi, karena dalam adat Minangkabau orang satu suku 

dianggap satu darah dan satu keluarga besar, maka perkawinan sasuku tetap 

dianggap melanggar norma adat meskipun secara agama mungkin tidak ada 

pelanggaran. Dengan demikian, larangan perkawinan sasuku dalam adat 

Minangkabau merupakan upaya menjaga harmoni sosial dan integritas sistem 

kekerabatan matrilineal yang telah diwariskan secara turun temurun. Larangan ini 

sekaligus menjadi identitas budaya yang membedakan masyarakat minang dengan 

suku suku lain di Indonesia. Secara garis besar, pernikahan sasuku dipandang 

sebagai bentuk pelanggaran terhadap kearifan lokal yang telah lama dijunjung 

tinggi masyarakat Minangkabau. Praktik ini bukan sekedar soal hubungan antara 

laki-laki dan perempuan, melainkan menyangkut kehormatan keluarga besar, 

kelangsungan nama baik kaum, serta keberlanjutan warisan budaya. Oleh karena 

itu, walaupun tidak dilarang oleh agama, adat Minangkabau tetap menjadikan 

larangan pernikahan sasuku sebagai salah satu norma penting yang harus 

dihormati demi menjaga identitas dan kehormatan masyarakatnya (Dewi & 

Nizam, 2023). 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

  
 

2.3 Kerangka Pemikiran 

 

Gambar 2.1 

Kerangka Pemikiran 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sumber:Olahan Peneliti, 2025. 

 

 

 

 

 

Pernikahan Sasuku di 

Nagari Taram Kabupaten 

50 Kota 

Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sesuku 

Menurut Teori Manajemen Konflik Menurut 

Rahim dan Magner (1995) 

Kesepakatan dalam 

Negosiasi 



23 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

3.1 Desain Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan yang bertujuan untuk 

menggambarkan, menjelaskan, dan memperoleh informasi terkait dengan 

proses Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sesuku di Nagari Taram 

Kabupaten 50 Kota. Oleh karena itu, pendekatan penelitian yang 

digunakan adalah metode kualitatif dengan jenis deskriptif. Metode ini 

dipilih, supaya peneliti dapat mengungkap, mendeskripsikan dan 

menganalisis bagaimana proses negosiasi adat dilakukan oleh para pihak 

yang terlibat dalam memperoleh kebolehan menikah sesuku di dalam 

masyarakat adat Minangkabau, khususnya di Nagari Taram. Pendekatan 

kualitatif yang digunakan dalam penelitian ini diawali dengan 

pengumpulan literatur dan teori yang relevan dengan topik penelitian, dan 

selanjutnya dibandingkan dengan kondisi di lapangan. Dengan demikian, 

hasil dari penelitian dapat memberikan gambaran yang sesuai antara teori 

dan praktik yang terjadi di masyarakat. Untuk memperoleh data yang 

mendalam dari proses negosiasi adat tersebut, peneliti melakukan 

observasi langsung terhadap perilaku para pelaku adat yang terlibat, baik 

niniak mamak, keluarga kedua belah pihak, maupun tokok adat lainnya 

(Kusumastuti, A., & Khoiron, 2019). 

 Menurut pendapat Kirk dan Miller yang dikutip dalam Moleong, 

penelitian kualitatif adalah pendekatan dalam ilmu sosial yang 

mengandalkan pengamatan langsung terhadap peristiwa maupun istilah 

yang berkembang dalam masyarakat. Hal ini diperkuat oleh pendapat 

Boghdan dan Taylor dalam buku Samsu yang menjelaskan penelitian 

kualitatif menghasilkan data deskriptif berupa kata kata lisan maupun 

tulisan dari orang orang dan perilaku yang diamati. Dengan pendekatan 

ini, penelitian diharapkan mampu menjelaskan fenomena negosiasi adat 

kebolehan pernikahan sesuku di Nagari Taram Kabupaten 50 Kota secara 

lebih mendalam dan kontekstual sesuai dengan realitas sosial masyarakat 

Nagari Taram (Kusumastuti, A., & Khoiron, 2019). 

3.2 Lokasi dan Waktu Penelitian 

1. Lokasi Penelitian 

Lokasi penelitian ini dilakukan di daerah Kabupaten 50 Kota 

Nagari Taram yang masyarakatnya mayoritas menganut adat 

Minangkabau dan masih menjalankan dan menjaga larangan 

pernikahan sesuku dalam adat Minangkabau. 



24 
 

  
 

2. Waktu Penelitian 

Waktu penelitian ini dilaksanakan pada bulan Juni 2025 sampai 

bulan Desember 2025 

3.3 Sumber Data Penelitian 

Sumber data dalam penelitian adalah segala sesuatu yang menjadi 

tempat atau pihak dimana peneliti dapat memperoleh informasi yang 

relevan dengan fenomena dari penelitian. Sumber data dapat berupa orang, 

dokumen, atau objek lain yang dapat memberikan informasi menjawab 

fokus penelitian. 

Dalam penelitian ini, sumber data terdiri dari data primer dan data 

sekunder. Apabila peneliti melakukan wawancara atau pengamatan 

langsung, maka sumber data tersebut berupa individu yang memberikan 

informasi, yang disebut sebagai informan. Informan merupakan orang 

orang yang memiliki keterlibatan langsung atau memahami permasalahan 

terkait negosiasi adat kebolehan pernikahan sesuku di Nagari Taram. 

1. Data Primer  

Data primer adalah data yang diperoleh secara langsung dari 

sumbernya, baik melalui proses mendengar, mencatat, maupun 

mengamati tanpa perantara. Dalam konteks penelitian ini, data primer 

berkaitan langsung dengan topik yang diteliti, mengenai proses 

Negosiasi  Dalam Adat Kebolehan Pernikahan Sesuku di Nagari 

Taram, Kabupaten Limah Puluh Kota. 

2. Data Sekunder 

Data sekunder adalah data pendukung yang berfungsi membantu 

peneliti dalam proses penelitian. Data ini diperoleh dari isntansi atau 

lembaga yang relevan dengan penelitian, baik dalam bentuk catatan, 

laporan, maupun hasil dokumentasi lainnya. Secara umum data 

sekunder merupakan hasil pengolahan lebih lanjut dari data primer 

yang telah disusun dalam bentuk tabel, grafik, diagram, gambar, atau 

format informatif lainnya agar lebih mudah dipahami oleh pihak lain. 

Data sekunder dimanfatkan oleh peneliti untuk dianalisis lebih lanjut, 

jadi data sekunder dikatakan sebagai sumber data kedua yang 

mendukung penelitian (Kusumastuti, A., & Khoiron, 2019). 

3.4 Informan Penelitian 

Pada metode penelitian kualitatif dimana untuk memperoleh 

sumber datanya dibutuhkan seorang narasumber (manusia) yang di mana 

memiliki peran untuk mendapatkan informasi. Narasumber juga dapat 

disebut sebagai informan. Informan merupakan subjek penelitian yang 

memberikan informasi mengenai fenomena atau permasalahan yang 

diangkat dalam sebuah penelitian. Orang-orang yang akan dijadikan 



25 
 

  
 

sebagai informan perlu memiliki pemahaman yang kuat tentang isu-isu 

yang akan diteliti dan memiliki pengetahuan yang benar-benar mengetahui 

tentang masalah yang akan diteliti. Pihak-pihak yang memberikan 

informasi untuk penelitian ini adalah sebagai berikut: 

Tabel 3.1  

Informan Penelitian 

NO Nama  Keterangan 

1. Dt. Rajo Malikan Nan Putih Ninik Mamak 

2. Dt. Katumanggungan Nan Mudo Ninik Mamak 

3.  Dt. Rajo Sampono Nan Bajangguk Ninik Mamak 

4. Dt. Rajo Mahudun Nan Gomok Sekretaris KAN 

5. Dt. Singo Nan Garang Seksi Adat KAN 

6. Dt. Maharajo Nan Putih Seksi Adat KAN 

7. Rini Susanti Bundo Kanduang 

8.  Muhammad Fadli dan Meramiranti Pasangan Nikah Sasuku 

9.  Efendi dan Intan Yurika Pasangan Nikah Sasuku 

Sumber: Olahan Peneliti, 2025. 

3.5 Teknik Pengumpulan Data 

Pengumpulan data dilakukan oleh peneliti untuk memperoleh 

informasi yang dibutuhkan dalam penelitian. Dalam prosesnya, peneliti 

menggunakan beberapa teknik pengumpulan data sebagai berikut: 

1. Observasi 

Metode observasi digunakan untuk mengamati secara langsung 

proses negosiasi dalam adat kebolehan pernikahan sesuku di Nagari 

Taram, Kabupaten Limah Puluh Kota. Observasi ini dilakukan dengan 

panduan yang telah disusun sebelumnya untuk memudahkan peneliti 

dalam memperoleh data yang rekevan dengan penelitian. Panduan 

tersebut juga harus dikembangkan dan disesuaikan selama proses 

penelitian berlangsung di lapangan. 

Seluruh hasil pengamatan dicatat dan didokumentasikan dalam 

berbagai bentuk, seperti catatan lapangan, rekaman audio, foto, atau 

dokumentasi lainnya yang mendukung proses analisis data. Observasi 

atau disebut juga pengamatan merupakan aktivitas memberikan 

perhatian secara sistematis terhadap objek penelitian dengan 

memnfaatkan pancaindra. Observasi dilakukan melalui pengamatan 

langsung ke lingkungan penelitian, disertai pencatatan terhadap 

berbagai hal yang berkaitan dengan data yang diperlukan. 



26 
 

  
 

Metode observasi ini digunakan oleh peneliti untuk menggali 

informasi terkait lokasi penelitian serta untuk memperoleh data yang 

berkaitan dengan proses negosiasi dalam adat kebolehan pernikahan 

sesuku di Nagari Taram, termasuk fenomena yang muncul dan 

memiliki kaitan dengan praktik negosiasi tersebut. 

2. Wawancara 

Teknik wawancara merupakan metode pengumpulan data yang 

dilakukan dengan mengajukan sejumlah pertanyaan secara lisan 

kepada subjek yang diwawancarai. Wawancara juga dapat diartikan 

sebagai cara memperoleh data melalui interaksi langsung secara tatap 

muka antara peneliti dan informan atau responden yang menjadi 

subjek penelitian. Jenis wawancara yang digunakan dalam penelitian 

ini adalah wawancara tidak terstruktur atau wawancara bebas 

terpemimpin. Wawancara dilakukan terhadap subjek penelitian yang 

terdiri dari tokoh adat, tokoh masyrakat, remaja dan pelaku pernikahan 

sesuku di Nagari Taram, Kabupaten Lima Puluh Kota. Teknik 

wawancara ini digunakan untuk menggali data mengenai proses 

negosiasi dalam adat kebolehan pernikahan sesuku di Nagari Taram 

(Kusumastuti, A., & Khoiron, 2019).  

3.6 Validitas Data 

Agar data yang diperoleh dalam penelitian bersifat valid daan 

dapat dipertanggung jawabkan, peneliti menggunakan teknik triangulasi 

data. Triangulasi data dilakukan untuk menngabungkan data yang 

diperoleh melalui observasi dan wawancara kedalam satu kesatuan data 

utama. Validitas data berfungsi sebagai bukti bahwa apa yang diamati dan 

dijelaskan oleh peneliti sesuai dengan kenyataan yang sebenarnya terjadi 

di lapangan. Untuk memastikan keabsahan data, peneliti membandingkan 

antara dara hasil observasi dengan data hasil wawancara, dan termasuk 

membandingkan apa yang dikatkan informan di depan umum dengan 

pernyataan yang mereka sampaikan secara pribadi. Selain itu peneliti juga 

membandingkan apa yang disampaikan informan mengenai situasi 

penelitian dengan pernyataan mereka di waktu yang berbeda, serta 

mencocokkannya dengan berbagai pandangan dari masyarakat biasa 

maupun tokoh yang memiliki jabatan. Hasil wawancara juga dibandingkan 

dengan dokumen atau arsip yang relevan dengan topik penelitian. 

Triangulasi data ini diterapkan untuk memperkuat analisis terhadap 

permasalahan yang dikaji dalam penelitian mengenai negosiasi adat 

kebolehan pernikahan sesuku di Nagari Taram, Kabupaten Luma Puluh 

Kota. Dengan menggunakan teknik ini, diharapkan data yang diperoleh 

benar benar teruji keabsahannya, sesuai dengan realitas di lapangan, dan 



27 
 

  
 

dapat diuraikan secara sistematis dalam pembahasan penelitian 

(Kriyantono, 2022).  

      3.7 Teknik Analisis Data 

Setelah data dilapangan terkumpul, langkah berikutnya yang dilakukan 

oleh peneliti adalah proses analisis data. Dalam penelitian kualitatif, 

terdapat beberapa tahapan dalam menganalisis data, salah satunya 

mengacu pada model analisis data yang dikemukakan oleh Miles dan 

Huberman. Menurut Miles dan Huberman terdapat tiga tahapan utama 

dalam proses analisis data kualitatif: 

1. Tahap reduksi data. Setelah data primer dan sekunder terkumpul, 

langkah selanjutnya adalah memilah data, mengelompokkan ke dalam 

tema tema tertentu, mengkategorikan, memfokuskan sesuai bidangnya, 

menyusun ulang, serta merangkum data kedalam satuan analisis. Data 

yang dianggap kurang relevan akan disisihkan. Setelah proses ini 

selesai, data kemudian diperiksa kembali dan dikelompokkan sesuai 

dengan fokus masalah yang diteliti. Data yang telah melalui proses 

reduksi kemudian dideskripsikan dalam bentuk kalimat agar dapat 

memberikan gambaran menyeluruh tentang permasalahan penelitian. 

2. Tahap penyajian data. Data yang telah direduksi disajikan dalam 

bentuk narasi deksriptif. Peneliti menyusun hasil temuan data dalam 

bentuk uraian kalimat yang runtun dan sistematis, serta dapat 

dilengkapi dengan bagan atau hubungan antar kategori agar lebih 

mudah dipahami. 

3. Tahap penarik kesimpulan. Sebenarnya gambaran awal kesimpulan 

sudah mulai terbentuk sejak proses reduksi data berlangsung, namun 

masih bersifat sementara. Kesimpulan akhir dapat mengalami 

perubahan seiring ditemukan data tambahan datau jika terdapat data 

yang perlu disesuaikan (Kriyantono, 2022). 

Melalui tahapan tahapan tersebut, peneliti berupaya untuk 

menganalisis data terkait proses negosiasi dalam adat kebolehan 

pernikahan sesuku di Nagari Taram, Kabupaten Lima Puluh Kota secara 

sostematis, sehingga hasil penelitian dapat memberikan gambaran yang 

jelas dan mendalam tentang permasalahan yang diteliti. 

 

 



28 
 

BAB IV 

GAMBARAN UMUM PENELITIAN 

4.1 Sejarah Nagari Taram 

 Secara historis terbentuknya Nagari Taram memiliki keterkaitan erat 

dengan kondisi geografis wilayah tersebut. Pada awalnya daerah ini disebut 

tarandam, yang merujuk pada letaknya yang berada pada titik terendah 

dibandingkan daerah-daerah di sekitarnya. Posisi yang lebih rendah ini 

menyebabkan setiap akses menuju wilayah tersebut selalu melalui jalan menurun. 

Selain itu, kawasan ini kerap mengalami genangan air akibat aliran dua batang 

sungai, yaitu Batang Air Sinamar dan Batang Air Mungo, sehingga memperkuat 

penggunaan istilah tarandam. Dalam perkembangannya kata tarandam berubah 

menjadi taharam, yang artinya rendah. Perubahan bahasa secara bertahap 

kemudian menjadikannya dikenal sebagai Taram hingga sekarang. Selain itu, 

tradisi lisan masyarakat juga mencatat asal usul lain terkait asal usul nagari Taram. 

Ketika nenek moyang pertama menetap di wilayah ini, mereka menemukan 

banyak rumpun bambu berukuran kecil dan tipis. Bambu tersebut mengeluarkan 

bunyi “ram” ketika terinjak. Bunyi khas tersebut menjadi dasar penamaan bambu 

sebagai “ram”, yang selanjutnya berkembang dan turut mempengaruhi 

terbentuknya nama Taram dalam perjalanan sejarah nagari (Azzura Natania, 

2021). 

 Masyarakat yang datang ke wilayah ini merupakan kelompok pendatang 

yang berasal dari jalur yang berbeda-beda. Mobilitas mereka banyak bergantung 

pada jalur air, sebab aliran Batang Air di Kabupaten Lima Puluh Kota pada masa 

itu menghubungkan berbagai kecamatan dan kawasan pemungkiman. Kondisi ini 

memungkinkan masyarakat tiba di daerah tersebut menggunakan sampan. 

Setibanya dilokasi, kelompok pendatang tersebut membentuk pemungkiman kecil 

yang diberi nama Gobah. Istilah ini merujuk pada sehelai kain yang dililitkan 

pada sebatang kayu, kemudian ditancapkan ke tanah sebagai simbol keberadaan 

pemungkiman baru. Pada fase awal permungkiman, masyarakat masih memegang 

kepercayaan animisme dan dinamisme. Mereka meyakini bahwa patung atau 

benda-benda tertentu memiliki kekuatan gaib dan dapat memberikan 

perlindungan. Sistem kepercayaan ini berlangsung sebelum masuknya pengaruh 

islam secara lebih luas. Perubahan kegamaan di Nagari Taram terjadi sekitar tahun 

1835 ketika Syekh Ibrahim Mufti, seorang ulama yang berasal dari Siak, Provinsi 

Riau, datang ke wilayah tersebut dengan tujuan menyebarkan ajaran islam. 

Setelah menetap, ia mendirikan sebuah surau yang kemudian dikenal sebagai 

Surau Tuo, yang hingga kini menjadi surau tertua di Nagari Taram. Surau ini 

berfungsi sebagai pusat dakwah dan pendidikan agama, tempat Syekh Ibrahim 



29 
 

  
 

Mufti serta murid-muridnya menyampaikan ajaran islam kepada masyarakat. 

Kehadiran beliau dan aktivitas dakwah yang dilakukan menjadi titik awal 

berkembangnya islam dan diterimanya ajaran tersebut oleh penduduk Nagari 

Taram. Pada masa ketika nenek moyang masyarakat Nagari Taram masih 

menganut agama Hindu, mereka memahat sebuah patung pada bagian tepi bukit 

yang kini dikenal sebagai Bukik Bulek. Pada hari-hari tertentu, penganut Hindu 

pada masa itu membawa sesaji kepada patung tersebut, yang disebut sebagai 

“antaran”. Dari istilah inilah muncul rangkaian penyebutan nama nagari, mulai 

dari Antaran, kemudian berubah menjadi Tar-an, disederhanakan menjadi Taran, 

dan akhirnya menjadi Taram (Rizki, 2022). 

 Berdasarkan hasil wawancara yang peneliti lakukan dengan Sekretaris 

Kantor Adat Nagari Taram Dt. Rajo Mahudun Nan Gomok, pada tanggal 29 

November 2025 diperoleh penjelasan bahwa, Nagari Taram juga dikenal dengan 

sebutan Nagari Nan Tujuh. Sebutan ini muncul karena diwilayah tersebut terdapat 

berbagai unsur yang berkaitan dengan angka tujuh. Nagari Taram memiliki tujuh 

jorong, tujuh suku, tujuh pincuran atau sumber mata air, serta tujuh aliran sungai 

yang seluruhnya bermuara ke wilayah nagari. Masyarakat setempat meyakini 

bahwa air dari ketujuh aliran sungai tersebut memiliki khasiat untuk 

menyembuhkan penyakit, sehingga ketika ada warga sakit, mereka biasanya akan 

mengambil air dari salah satu batang airr tersebut sebagai usaha pengobatan. 

 Pada tahap awal perkembangannya, Nagari Taram terdiri dari lima jorong. 

Namun, seiring dengan pertumbuhan populasi dan kebutuhan administrasi, terjadi 

pemekaran yang menambah jumlah jorong menjadi tujuh. Jorong-jorong tersebut 

adalah sebagai berikut: 

1. Jorong Balai Cubadak 

2. Jorong Tanjung Kubang 

3. Jorong Parak Baru 

4. Jorong Tanjung Ateh 

5. Jorong Sipatai 

6. Jorong Subarang (dimekarkan pada tahun 2003) 

7. Jorong Ganting (dimekarkan pada tahun 2003) 

Selain itu ada tujuh suku di Nagari Taram yaitu: 

1. Suku Piliang Godang 

2. Suku Piliang Laweh 

3. Suku Pitopang 

4. Suku Bodi 

5. Suku Melayu 

6. Suku Sumabur 



30 
 

  
 

7. Suku Sumpadang (Simon et al., 2023) 

Struktur sosial di Nagari Taram terdiri atas beberapa suku yang masing-

masing dipimpin oleh seorang Pucuk Suku. Setiap suku memiliki sejumlah 

kampung yang berada dibawah kepemimpinan Tuo Kampung. Jumlah kampung 

dalam tiap suku bervariasi, yakni ada suku yang memiliki empat kampung dan 

ada pula yang memiliki tiga kampung. Secara keseluruhan, total kampung di 

Nagari Taram berjumlah 24 kampung, yang semuanya bersada dalam koordinasi 

empat suku tersebut. Para pemimpin adat dari masing-masing suku inilah yang 

kemudian disebut sebagai Ninik Mamak (Bachtiar, 2013). 

4.2 Letak Geografis Nagari Taram 

 Menurut BKKBN (2025) Nagari Taram merupakan salah satu nagari yang 

berada di Kabupaten Lima Puluh Kota, Provinsi Sumatera Barat. Secara 

administratif, nagari ini memiliki luas wilayah sekitar 60,59 km², yang setara 

dengan 14,54 persen dari total luas Kecamatan Harau. Nagari Taram berjarak 

kurang lebih 5 kilometer dari pusat pemerintahan kecamatan dan sekitar 7 

kilometer dari ibu kota kabupaten, yaitu Sarilamak. Secara geografis, Kabupaten 

Lima Puluh Kota terletak pada koordinat 0°25’28,71” LU – 0°22’14,52” LS dan 

100°15’44,10” – 100°50’47,80” BT. Kondisi topografinya beragam, mulai dari 

dataran, wilayah bergelombang, hingga kawasan berbukit, dengan ketinggian 

antara 110 meter hingga 2.261 meter di atas permukaan laut. Adapun luas 

Kabupaten Lima Puluh Kota mencapai 3.354,30 km², atau sekitar 7,94 persen dari 

total luas Provinsi Sumatera Barat yang mencapai 42.229,64 km² (Badan 

Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional (BKKBN), n.d.). Lokasi Nagari 

Taram dapat dilihat pada gambar 1.1 berikut: 

Gambar 4.1 Peta Digital Lokasi Nagari Taram 

 

Sumber: Google Map (Olahan Peneliti 2025) 



31 
 

  
 

4.3 Pemerintahan Nagari Taram 

Pada tahun 1833, Pemerintah Kolonial Belanda membentuk struktur 

pemerintahan terendah yang disebut kelarasan. Di Kabupaten Lima Puluh Kota 

terdapat 13 kelarasan, yang dikenal sebagai Tigo Baleh Laras. Nagari Taram 

termasuk ke dalam salah satu kelarasan tersebut, bersama dengan Bukit Limbuku 

dan Batu Balang, yang kemudian dinamakan Kelarasan Taram. Pemimpin terakhir 

kelarasan ini adalah Datuk Paduko Simarajo Nan Panjang dari suku Sumpadang. 

Pada tahun 1850, seluruh pemimpin laras dan pucuk suku di wilayah tersebut 

diangkat oleh Pemerintah Belanda sebagai pejabat kolonial. Selanjutnya, pada 

tahun 1913, sistem kelarasan resmi dihapus dan digantikan dengan jabatan 

Demang, sementara pada tingkat nagari diangkat seorang Kepala Nagari sebagai 

pemimpin administratif. Memasuki periode 1979–2000, struktur pemerintahan 

mengalami perubahan melalui penerapan sistem Pemerintahan Desa. Pada masa 

tersebut, wilayah Nagari Taram terbagi menjadi lima desa, yaitu Desa Tanjung 

Kubang, Desa Balai Cubadak, Desa Parak Baru, Desa Tanjung Ateh, dan Desa 

Sipatai. Pada tahun 2001, terjadi perubahan kembali dari sistem Pemerintahan 

Desa ke sistem Pemerintahan Nagari, berdasarkan Peraturan Daerah Kabupaten 

Lima Puluh Kota Nomor 01 Tahun 2001, yang kemudian disempurnakan melalui 

Peraturan Daerah Kabupaten Lima Puluh Kota Nomor 10 Tahun 2007 tentang 

Pemerintahan Nagari (Miko et al., 2021). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

BAB VI 

PENUTUP 

6.1 Kesimpulan 

Berdasarkan yang telah penulis paparkan, dapat ditarik kesimpulan bahwa 

kebolehan pernikahan sasuku di Nagari Taram tidak diberikan melalui 

penghapusan larangan adat, melainkan melalui proses negosiasi yang berlangsung 

dalam musyawarah adat. Dalam proses tersebut, adat tetap memperthankan 

larangan pernikahan sasuku sebagai prinsip dasar, namun membuka ruang 

penyelesaian secara kontekstual agar konflik antara pilihan individu dan norma 

adat dapat dikelola tanpa mengganggu keteraturan sosial masyarakat. Negosiasi 

adat dalam penyelesaian permasalahan pernikahan sasuku dilakukan melalui dua 

mekanisme utama, yaitu kompromi sebagai bentuk kelenturan norma dan obligasi 

sebagai konsekuensi sosial atas kebolehan yang diberikan. 

Dalam kebolehan pernikahan sasuku tercermin pada keputusan 

musyawarah yang memberikan ruang kebolehan secara terbatas dan bersyarat. 

Kompromi ini diwujudkan melalui penilaian terhadap tingkat kedekatan 

kekerabatan, asal kampung atau paruik, serta potensi dampak sosial yang mungkin 

timbul setelah pernikahan berlangsung. Dengan adanya kompromi, adat tidak 

menempatkan pasangan sebagai pelanggar yang harus ditolak secara mutlak, 

melainkan sebagai bagian dari masyarakat yang masih dapat ditempatkan kembali 

dalam struktur sosial melalui pengaturan adat tertentu. 

Konsekuensi dari keputusan kompromi yang dihasilkan melalui 

musyawarah. Obligasi ini berupa kewajiban sosial dan adat yang harus dipenuhi 

oleh pasangan sebagai bentuk tanggung jawab atas kebolehan yang diberikan. 

Melalui pemenuhan obligasi adat, pasangan memperoleh legitimasi sosial dan 

diterima kembali dalam kaum dan nagari. Obligasi tersebut berfungsi tidak hanya 

sebagai pengendali konflik, tetapi juga sebagai sarana pemulihan kewibawaan 

adat dan penegasan bahwa kebolehan pernikahan sasuku tetap berada dalam 

koridor norma adat yang disepakati bersama. 

Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa negosiasi adat 

kebolehan pernikahan sasuku di Nagari Taram berjalan melalui dua mekanisme 

utama, yaitu kompromi dan obligasi adat. Kompromi berfungsi membuka ruang 

penyelesaian atas pelanggaran norma secara kontekstual, sedangkan obligasi adat 

berperan memastikan bahwa kebolehan tersebut memiliki konsekuensi sosial yang 

menjaga keseimbangan antara kepentingan individu dan tatanan adat. Kedua 

mekanisme ini menunjukkan bahwa adat di  Nagari Taram berfungsi sebagai 



59 
 

  
 

sistem sosial yang adaptif dan efektif dalam mengelola konflik perkawinan sasuku 

tanpa menghilangkan prinsip dasar adat. 

6.2 Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang telah dipaparkan dalam 

penelitian berjudul Negosiasi Adat Kebolehan Pernikahan Sasuku di Nagari 

Taram, Kabupaten 50 Kota, Provinsi Sumatera Barat, penulis menyampaikan 

beberapa saran sebagai berikut: 

a. Secara Akademis 

1. Diharapkan penelitian selanjutnya yang mengkaji persoalan pernikahan 

sasuku atau praktik adat Minangkabau dapat memperdalam analisis, 

khususnya terkait mekanisme musyawarah dan negosiasi adat, sehingga 

dapat memperkaya kajian ilmiah mengenai dinamika adat dan perubahan 

sosial di masyarakat Minangkabau. 

2. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi referensi bagi kajian selanjutnya 

yang membahasa pengelolaan konflik adat, terutama dalam konteks 

kebolehan pernikahan sasuku. 

b. Secara Umum 

1. Kepada masyarakat Nagari Taram untuk memahami bahwa larangan 

pernikahan sasuku dalam adat Minangkabau merupakan bagian dari upaya 

menjaga keteraturan sistem kekerabatan, kehormatan kaum, dan 

keseimbangan kehidupan sosial masyarakat nagari 

2. Kepada tokoh adat agar terus mengedepankan musyawarah sebagai 

mekanisme utama dalam menyikapi persoalan pernikahan sasuku, 

sehingga setiap perbedaan pandangan dapat dikelola secara bijaksana 

tanpa menghilangkan prinsip-prinsip dasar adat yang berlaku. 

3. Diharapkan kepada generasi muda agar tetap menghormati dan memahami 

nilai-nilai adat yang hidup di tengah masyarakat. Khususnya larangan 

pernikahan sasuku dalam adat Minangkabau. 

 

 

 

 

 



60 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abadi, I. (2021). Keluarga Sakinah (Perkawinan Menurut Adat dan Perubahan 

Sosial Masyarakat Minangkabau). Journal Al -Ahkam, XXII(1), 37–52. 

Aini, W., Hustrida, S. A., Noviyanti, S., & Chan, F. (2024). Analisis Budaya 

Dalam Tradisi Perkawinan di Adat Minangkabau. Innovative: Journal Of 

Social Science Research, 4(3), 2844–2851. 

Al Amin, F., Syofiani, S., Rahmat, A., Novita, F., & Sandi, L. (2023). Larangan 

Pernikahan Sesuku di Minangkabau. Jurnal Ilmiah Langue and Parole, 7(1), 

39–44. https://doi.org/10.36057/jilp.v7i1.615 

Asmaniar, A. (2018). Perkawinan Adat Minangkabau. Binamulia Hukum, 7(2), 

131–140. https://doi.org/10.37893/jbh.v7i2.23 

Azzura Natania. (2021). Sejarah Nagari Taram di Minangkabau. 

https://www.indonesiana.id/read/145626/sejarah-nagari-taram-di-

minangkabau 

Bachtiar, H. W. (2013). Negeri Taram : A Minangkabau Village Community. In 

Koentjaraningrat (Ed.), Negeri Taram: A Minangkabau Village Community 

(Issue 1968, pp. 284–285). Cornell University Press. 

Badan Kependudukan dan Keluarga Berencana Nasional (BKKBN). (n.d.). Profil 

Kampung KB Taram. Badan Kependudukan Dan Keluarga Berencana 

Nasional (BKKBN. Retrieved December 12, 2025, from 

https://kampungkb.bkkbn.go.id/kampung/39732/taram 

Depdikbud. (1997). Adat dan upacara perkawinan . daerah. 

Dewi, N., & Nizam, A. (2023). Pernikahan Sesuku di Minangkabau. Adab Dan 

Dakwah IAIN Kerinci, 1(2), 49. 

Dja’far, M. T. bin J. S. F. bin M., & Dja’far, F. bin M. (2019). Memahami Adat 

dan Istiadat Budaya Melayu. FIB USU & Majelis Adat Melayu Indonesia. 

Dr. dr. A.J. Djohan, M. (2021). Negosiasi dan Komunikasi. 

file:///C:/Users/acer1/Downloads/Negosiasi Dan Komunikasi - Dr. dr. A.J. 

Djohan, MM - Google Buku.html 

Fatyandri, A. N., Chanada, E., Riady, F., Salim, K., Nicholas, V., Ekonomi, F., 

Manajemen, J., & Batam, U. I. (2022). Manajemen Konflik dan Teknik 

Negosiasi yang Baik dan Tepat dalam Dunia Industri Makanan dan 

Minuman. YUME: Journal of Management, 5(3), 436–440. 

https://doi.org/10.37531/yume.vxix.324 



 

61 
 

Febria, R., Heryanti, R., & Sihotang, A. P. (2022). Kajian Hukum Perkawinan 

Adat Sesuku Di Masyarakat Minangkabau. Semarang Law Review (SLR), 

3(1), 12. https://doi.org/10.26623/slr.v3i1.4774 

Habibi, M., & Marwa, M. (2021). PERSPEKTIF HUKUM ADAT DAN HUKUM 

ISLAM MODEL OF MARRIAGE DISPUTE SETTLEMENT 

PERSPECTIVE melalui adat dimulai dengan tahapan pelaporan pokok 

perkara , penerimaan laporan oleh. Jurnal USM Law Riview, 4(2), 777–794. 

Handayani, B. L. (2022). KOMUNIKASI NEGOSIASI DALAM TRADISI PISUKE 

PADA MASYARAKAT DESA SELONG BELANAK KABUPATEN LOMBOK 

TENGAH. 

Huda, M., & Zubaidi, M. S. (2020). Negosiasi dalam Tradisi Penyelesaian 

Sengketa Kewarisan Keluarga pada Masyarakat Mataraman Jawa Timur. In 

Laporan Penelitian …. 

Hutami, O. S., Sadarjoen, S. S., & Nugraha, S. (2022). Efektivitas Konseling 

Marital Untuk Mengembangkan Gaya Penyelesaian Konflik Yang 

Konstruktif Pada Pasangan. Schema: Journal of Psychological Research, 45–

58. https://doi.org/10.29313/schema.v0i0.11030 

Kassim, M. A. M., & Ibrahim, H. I. (2014). Conflict Management Styles and 

Organizational Commitment: a Study Among Bank Employees in Penang. 

International Journal of Business, Economics and Law, 4(1), 45–53. 

Kriyantono, R. (2022). Teknik Praktisi Riset Komunikasi. 

Kurniawati, A., & Madyan, S. (2024). NEGOSIASI ADAT DAN SYARI’AT 

DALAM PROSESI MAMBUKA LAWANG SAKEPENG (STUDI KASUS 

TRADISI PERNIKAHAN ADAT DAYAK NGAJU UNTUK PASANGAN 

MUSLIM DI KABUPATEN LAMANDAU KALIMANTAN TENGAH). 6. 

Kusumastuti, A., & Khoiron, A. M. (2019). METODE PENELITIAN 

KUALITATIF. 

Lafau, I. E., & Fitriani, E. (2023). Proses Negosiasi Penentuan Böwö dalam Adat 

Perkawinan Nias. Culture & Society: Journal Of Anthropological Research, 

5(1), 1–12. https://doi.org/10.24036/csjar.v5i1.129 

Lubis, Y. S., Iskandar, N., & Yusra, H. (2023). Negosiasi Adat dan Administrasi 

Perkawinan dalam Pengurusan Pengantar Nikah di Sungai Penuh. USRATY : 

Journal of Islamic Family Law, 1(2), 161. 

https://doi.org/10.30983/usraty.v1i2.7583 

Magner, N. R., & Rahim, M. A. (2015). Manajemen Konflik dalam Organisasi: 



 

62 
 

Pendekatan Komunikasi (1st ed.). indeks. 

Mardius, M., & Maulida, K. (2022). Perkawinan Sesuku Di Nagari Sikacua 

Tengah Kabupaten Padang Pariaman Dalam Perspektif Hukum Adat 

Minangkabau Dan Hukum Positif Indonesia Ethnic Marriage in Nagari 

Sikacua Tengah, Padang Pariaman Regency in the Perspective of 

Minangkabau Customary Law and. Jurnal De Jure, 14(2), hlm. 39-49. 

Marliana, A. A. H. (2024). Strategi Negosiasi dalam Menyelesaikan Konflik di 

Sekolah. Jurnal At-Tadbir : Media Hukum Dan Pendidikan, 34(1), 38–46. 

https://doi.org/10.52030/attadbir.v34i1.218 

Miko, A., Rizaldi, S., Putri, A. A., Dharma, M. S. A., Coirala, F. A., & Silfiana, 

W. (2021). Model Community Governance Dalam Penyelenggaraan 

Pemerintahan Di Nagari Taram Kecamatan Harau Kabupaten Lima Puluh 

Kota. Jurnal Administrasi Publik, 12(1). 

https://doi.org/10.31506/jap.v12i1.10253 

Nasir, M. (2022). Adat Minangkabau. 1–10. 

Nurman, S., Putra, I., & Bakhtiar, Y. (2025). Penyelesaian konflik adat kawin 

sasuku. 7. 

Nursolihah, M. (2020). Analisis Karakteristik Khusus Teks Negosiasi. LITERASI: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Bahasa, Sastra Indonesia Dan Daerah, 

10(Volume 10), 24–41. https://doi.org/10.23969/literasi.v10i1.2062 

Paramitha, I. A. (2017). Teori Manajemen Konflik Pendidikan. Convention 

Center Di Kota Tegal, 5(1), 6–37. 

Pedhu, Y. (2020). Gaya manajemen konflik seminaris. Jurnal Konseling Dan 

Pendidikan, 8(1), 38–47. https://doi.org/10.29210/141000 

Pratiwi, M. A. (2021). Perkembangan Teori Konflik Organisasi. Manajerial Dan 

Bisnis Tanjungpinang, 4(1), 51–65. 

https://doi.org/10.52624/manajerial.v4i1.2209 

Putri, R. Y., & Yunaldi, W. (2024). Perspektif Generasi Muda terhadap Larangan 

Nikah Sesuku menurut Hukum Adat Minangkabau di Kenagarian Koto 

Gadang. 4, 8674–8687. 

Rahim, M. A. (2023). Managing Conflict in Organizations (5th ed.). Routledge. 

Rahmaini, I. S., Hanandini, D., Jendrius, J., & Ayu, N. (2023). Gen Z Muslims in 

Conducting Mate-Selection in West Sumatra. Jurnal Sosiologi Andalas, 9(2), 

169–182. https://doi.org/10.25077/jsa.9.2.170-183.2023 



 

63 
 

Rahman, T. R., Saputra, M., William, J., Ps, I. V, Estate, M., Percut, K., Tuan, S., 

& Serdang, K. D. (2025). Relevansi Sistem Kewarisan Matrilineal 

Minangkabau dalam Masyarakat Kontemporer. Jurnal Ilmiah Research 

Student, 2(2), 558–567. https://doi.org/10.61722/jirs.v2i2.5697 

Ramdesta, A. (2023). NEGOSIASI BUDAYA PADA AMALGAMASI (STUDI 

KASUS SUKU BANGSA BUGIS DENGAN MINANGKABAU DI 

KELURAHAN TAGARAJA) Andry. 2(2), 349–365. 

Ridwan, , Prof. Dr. H. Khudzaifah Dimyati, S.H., M. H. ., & , Dr. Aidul Fitriciada 

Azhari, S.H., M. H. (n.d.). Hukum Adat. 

Rizki, F. Z. (2022). H . Ongku Mudo Sawir : Pengembang Tarekat Naqsabandi di 

Kanagarian Taram Kecamatan Harau Kabupaten 50 Kota Tahun 1970-

2022. 4(2), 29–43. 

Rohana, R., & Ahmad, R. (2025). Resolusi Konflik Berbasis Adat: Studi Peran 

Tokoh Adat dalam Menyelesaikan Konflik Sosial di Pulau Sumbawa. 

SIMPUL: Jurnal Ilmu Politik Dan Hukum, 1(1), 7–11. 

https://doi.org/10.71094/simpul.v1i1.67 

Setiawan, A. (2019). Sistem Kekerabatan Matrilineal Dalam Adat Minangkabau 

Pada Novel Siti Nurbaya:Kasih Tak Sampai Karya Marah Rusli. 

ALFABETA: Jurnal Bahasa, Sastra, Dan Pembelajarannya, 2(1). 

https://doi.org/10.33503/alfabeta.v2i1.461 

Simon, E., Olak, P., & Malang. (2023). FAKTOR-FAKTOR YANG 

MEMPENGARUHI AKHLAK ANAK PUTUS SEKOLAH DI JORONG 

BALAI CUBADAK NAGARI TARAM KECAMATAN HARAU 

KABUPATEN LIMA PULUH KOTA. Jurnal Ilmu Pendidikan, 3(1), 1–9. 

https://www.academia.edu/download/105648741/pdf.pdf 

Sola, E. (2020). “BUNDO KANDUANG” MINANGKABAU Vs. 

KEPEMIMPINAN. Jurnal Sipakalebbi, 4(1), 346–359. 

https://doi.org/10.24252/jsipakallebbi.v4i1.15523 

Sumiyati, S., & Darsono, D. (2023). Pelaksanaan Good Governance Dalam 

Pemerintahan Desa Socorejo Kecamatan Jenu Kabupaten Tuban. JURNAL 

ILMU SOSIAL Dan ILMU POLITIK, 3(2), 46–63. 

https://doi.org/10.30742/juispol.v3i2.3485 

Surahman, E., Satrio, A., & Sofyan, H. (2020). Kajian Teori Dalam Penelitian. 

JKTP: Jurnal Kajian Teknologi Pendidikan, 3(1), 49–58. 

https://doi.org/10.17977/um038v3i12019p049 



 

64 
 

Susanto, P. C., Bontot, I. N., Gautama, N. W., & Dyah Savitri, I. A. M. (2023). 

Manajemen Konflik Dan Resolusi Konflik: Studi Kasus Pada Pt. Afi (Es 

Krim Aice). Seminar Ilmiah Nasional Teknologi, Sains, Dan Sosial 

Humaniora (SINTESA), 5, 139–146. https://doi.org/10.36002/snts.v5i0.2216 

Syafrida. (2020). Keunggulan Penyelesaian Sengketa Perdata  Melalui Negosiasi. 

Surya Kencana Dua: Dinamika Masalah Hukum Dan Keadilan, 7, 248–263. 

file:///C:/Users/soyba/AppData/Local/Microsoft/Windows/INetCache/IE/6U

3NSM51/openjurnal,+tulisan+5+bu+syafrida+SKD+des+2020[1].pdf 

Syamsurizal. (2024). Prosesi Mappettu Ada dalam Tradisi Pernikahan Adat 

Bugis. 7006. 

Turyani, I., Suharini, E., & Atmaja, H. T. (2024). Norma Dan Nilai Adat Istiadat 

Dalam Kehidupan Sehari-Hari Di Masyarakat. SOSIAL: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan IPS, 2(2), 234–243. 

Ummah, M. S. (2019). Ragam Budaya Indonesia sebagai Strategi dalam 

Membangun Literasi dan SDM Masyarakat Misbahul. Sustainability 

(Switzerland), 11(1), 1–14. 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciu

rbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484

_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT_STRATEGI_MELESTARI 

Upadhyay, D. (2021). Consideration of future consequences and decision-making 

patterns as determinants of conflict management styles: CFC and conflict 

management styles. IIMB Management Review, 33(1), 5–14. 

https://doi.org/10.1016/j.iimb.2021.03.006 

Vangoh, I., Susilo, J. E., Ferdianto, R., Ekonomi, F., & Batam, U. I. (2023). 

KONFLIK PADA INDUSTRI PERBANKAN. 3(1), 1–7. 

Widjaja, D. C., Mihardjo, A. I., & Fernando, M. (2019). Analisis Pengaruh Gaya 

Manajemen Konflik Terhadap Kinerja Karyawan Di Hotel Sheraton 

Surabaya. Universitas Kristen Petra, 2016, 73–86. 

http://publication.petra.ac.id/index.php/manajemen-

perhotelan/article/view/7447 

Yustim, Y., Nelisma, Y., Silvianetri, S., & Mazida, Y. (2022). Larangan 

Perkawinan Sesuku Dalam Budaya Minangkabau Dan Implikasinya 

Terhadap Konseling Budaya. Jurnal Sekretari Universitas Pamulang, 9(1), 

8. https://doi.org/10.32493/skr.v9i1.18705 

Zainal, A. G. (2017). Teknik Lobi dan Negosiasi. 2017, 1–136. 



 

65 
 

Zulfauzan, R., Firman, Sunarno, A., Ikbal, A., & Prajapanjika, Y. (2025). 

Implementasi Resolusi Konflik Dalam Perspektif Hukum Adat (Adat Recht) 

Suku Dayak Dusun Malang Di Desa Hurung Enep Kabupaten Barito Utara. 

Jurnal Paris Langkis, 5(2), 442–455. 

https://doi.org/10.37304/paris.v5i2.16980 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

66 
 

LAMPIRAN 1  

PEDOMAN WAWANCARA 

Tokoh Adat 

1. Bagaimana aturan adat terkait larangan menikah sasuku di Nagari Taram? 

2. Apa yang menjadi dasar alasan larangan menikah sasuku di Nagari 

Taram? 

3. Bagaimana langkah awal ketika ada pasangan sasuku yang ingin meminta 

izin menikah? 

4. Siapa saja yang terlibat dalam proses pengajuan izin menikah sasuku? 

5. Apa saja syarat dari adat yang harus dipenuhi oleh pasangan yang ingin 

menikah? 

6. Apa saja yang dibicarakan saat musyawarah adat, antara keluarga 

pasangan, pasangan yang ingin menikah dan tokoh adat yang terlibat? 

7. Apa hal yang menjadi pertimbangan adat untuk menyetujui dan menolak 

permohonan menikah sasuku 

8. Apa keputusan akhir adat terhadap permohonan menikah sasuku? 

9. Apa ada dampak yang harus diterima pasangan yang ingin menikah sasuku 

setelah diizinkan? 

10. Apa kendala yang ditemui tokoh adat saat proses negosiasi adat 

berlangsung? 

11. Apakah ada penolakan dari pihak adat dalam proses negosiasi kebolehan 

pernikahan sasuku? 

12. Bagaimana adat merespon perubahan pemikiran generasi muda terkait 

larangan nikah sasuku? 

13. Apa harapan adat terhadap keberlangsungan aturan adat larangan menikah 

sasuku dimasa mendatang? 

14. Apakah negosiasi pernikahan sasuku mengubah aturan adat yang ada? 

15. Apa dampaknya negosiasi pernikahan sasuku bagi kelangsungan adat? 

16. Apakah adat bisa berkompromi dengan perubahan zaman terkait larangan 

menikah sasuku? 

Pasangan yang Menikah Sasuku 

1. Kapan Bapak/Ibu menyadari bahwa kalian berasal dari suku yang sama? 

2. Apa langkah awal yang kalian lakukan setelah mengetahui bahwa kalian 

sasuku dan tetap ingin menikah? 

3. Siapa tokoh adat yang pertama kali dihubungi? 

4. Bagaimana proses negosiasi adat yang kalian jalani? 

5. Apa ada syarat khusus yang ditetapkan oleh pihak adat sebelum diberi izin 

menikah? 



67 
 

6. Apa kesulitan yang paling terasa selama menjalani proses adat untuk 

menikah? 

7. Apa bentuk keputusan atau izin adat yang diberikan? 

8. Apakah ada dampak sosial yang diterima setelah resmi menikah? 

9. Apa pesan dan saran kepada pasangan lain yang ingin menikah sasuku? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



68 
 

LAMPIRAN 2 

DOKUMENTASI 

 

 

Wawancara Bersama Tokoh Adat 

Niniak Mamak (Dt. Rajo Malikan Nan Putih, Dt. Katumanggungan Nan Mudo, 

Dt. Rajo Sampono Nan Bajangguk) dan Pengurus Kerapatan Adat Nagari Taram 

(Dt. Rajo Mahudun Nan Gomok (Sekretaris KAN), Dt. Singo Nan Garang (Seksi 

Adat KAN), Dt. Maharajo Nan Putih (Seksi Adat KAN). 

 

 

Wawancara Bersama Bundo Rini Susanti Selaku Ketua Bundo Kanduang 

Kabupaten 50 Kota dan Nagari Taram. 



69 
 

 

Wawancara bersama Pasangan Menikah Sasuku Satu Kampung, Muhammad 

Fadli dan Mera Meranti (Melayu Pucuk). 

 

                     

Wawancara Bersama Pasangan Sasuku Beda Kampung, Efendi (Bodi Lareh Nan 

Panjang)  dan Intan Yurika (Bodi Kampung Malintang). 

 


