
Rudi Apriandi, S.H. 
Dr. Arisman, M.Sy.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RUH SYARIAT DALAM 
AKAD PERNIKAHAN 

MODERN 
Menimbang Tujuan Syariat di Balik  

Model Akad Kontemporer  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



ii 

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern: 
Menimbang Tujuan Syariat di Balik Model Akad 
Kontemporer  

Hak Cipta ©  Rudi Apriandi, S.H., Dr. Arisman, M.Sy., 2025 

Hak Terbit CV. Cahaya Firdaus Kreasindo  

Penerbit :  
Cahaya Firdaus Kreasindo  
Jl. Jati Mandiri gg. Masjid Al-Mukhlasin, Panam-Pekanbaru 
Mobile Phone : +6281369969550 

E-mail : cfkreasindo@gmail.com 

Cetakan Oktober 2025 

Setting & Layout : CFK Team 
Design Cover : CFK Design 

Hak cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam 

bentuk dan dengan cara apapun, termasuk fotokopi, tanpa izin tertulis dari penerbit. 
Pengutipan harap menyebutkan sumbernya 

 

Sanksi Pelanggaran Pasal 133 
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014 

Tentang Hak Cipta 
 
 

1) Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana 
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf I untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana 
dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak      
Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah). 

2) Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak 
Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 
9 ayat (1) huruf c, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial 
dipidana dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling 
banyak      Rp 500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah). 

3) Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak 
Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal 
9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial 
dipidana dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/atau pidana denda 
paling banyak      Rp 1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah). 

4) Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang 
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10 
(sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 4.000.000.000,00 (empat miliar 
rupiah). 

ISBN : 978-634-96349-4-6 
x, 243  hal (145X205 mm) 

mailto:cfkreasindo@gmail.com


iii 

KATA PENGANTAR PENULIS 
 

حِيمِِ حْمَنِ الرَّ هِ الرَّ
َّ
 بِسْمِ الل

Segala puji bagi Allah Subḥānahu wa Ta„ālā yang 
dengan limpahan rahmat, taufik, dan inayah-Nya, 
penulisan buku ini yang berjudul “Ruh Syariat dalam Akad 
Pernikahan Modern: Menimbang Tujuan Syariat di Balik 
Model Akad Kontemporer” dapat diselesaikan dengan 
sebaik-baiknya. Salawat dan salam semoga tercurah 
kepada junjungan kita Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, suri teladan 
sepanjang zaman yang menegakkan keadilan, kasih 
sayang, dan kemuliaan akhlak. 

Buku ini lahir dari keprihatinan mendalam 
terhadap munculnya berbagai bentuk akad pernikahan 
kontemporer di tengah masyarakat modern yang 
kompleks dan serba cepat. Fenomena seperti nikah 
misyār, nikah dengan niat cerai, nikah sementara, hingga 
pernikahan sipil dan eksperimental menunjukkan adanya 
pergeseran cara pandang terhadap institusi pernikahan. 
Dalam banyak kasus, akad-akad tersebut tampak sah 
secara formal, namun secara substansial sering kali 
menjauh dari ruh dan tujuan syariat Islam (maqāṣid al-
syarī„ah) yang menekankan keberlangsungan, 
kehormatan, dan kemaslahatan manusia. 

Penulisan buku ini tidak hanya bertujuan untuk 
menilai sah atau tidaknya akad-akad tersebut dari sisi 
fiqh, melainkan juga untuk menegaskan kembali bahwa 
setiap bentuk pernikahan harus dipahami melalui 
kacamata maqāṣid, bukan semata hukum ẓāhir. Syariat 
Islam, dalam keagungannya, tidak berhenti pada teks, 



iv 

tetapi bernafas dalam nilai-nilai kemanusiaan yang 
menjadi tujuan diturunkannya hukum itu sendiri. 

Versi penyempurnaan buku ini memperluas 
cakupan pembahasan dengan menghadirkan analisis 
baru tentang fenomena sosial keagamaan di Indonesia, 
krisis spiritualitas dan komersialisasi akad nikah, 
rekonstruksi nilai-nilai keluarga Islam dalam perspektif 
maqāṣid, serta arah baru reformasi hukum keluarga. 
Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat kritis, 
tetapi juga solutif dan konstruktif — menawarkan 
paradigma keluarga dan masyarakat Islam yang 
humanistik dan berkeadaban. 

Dalam penyusunannya, penulis banyak merujuk 
pada karya-karya besar ulama klasik seperti al-Muwāfaqāt 
karya Imām al-Syāṭibī, al-Mustashfā karya Imām al-
Ghazālī, dan I„lām al-Muwaqqi„īn karya Ibn al-Qayyim, 
serta memperkaya analisis dengan pemikiran maqāṣid 
modern dari Ibn „Āsyūr dan Jasser Auda, termasuk juga 
temuan dari berbagai penelitian dan artikel ilmiah 
mutakhir. Pendekatan interdisipliner antara fiqh, maqāṣid, 
sosiologi agama, dan kebijakan publik diharapkan dapat 
menghadirkan pembacaan yang relevan terhadap 
dinamika akad pernikahan di era modern. 

Buku ini juga berangkat dari pengalaman penulis 
di dunia akademik dan lapangan, khususnya dalam 
konteks dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia. 
Realitas menunjukkan bahwa persoalan pernikahan tidak 
lagi sekadar urusan privat, melainkan telah menjadi isu 
sosial, moral, bahkan peradaban. Oleh sebab itu, buku ini 
diharapkan dapat menjadi sumbangan bagi masyarakat 
luas yang ingin memahami lebih dalam hakikat dan 
tujuan luhur pernikahan dalam Islam. 



v 

Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh 
dari sempurna. Kritik, saran, dan masukan yang 
membangun dari para pembaca sangat diharapkan demi 
penyempurnaan edisi berikutnya. Semoga Allah 
Subḥānahu wa Ta„ālā berkenan menjadikan ikhtiar kecil 
ini sebagai amal jariyah yang bermanfaat bagi 
kemaslahatan umat dan penguatan nilai-nilai syariat 
dalam kehidupan modern. 

Akhirnya, dengan penuh rasa syukur dan tawakal, 
penulis persembahkan karya ini kepada seluruh pihak 
yang senantiasa berjuang menjaga kesucian pernikahan 
sebagai mitsāqan ghalīẓan — perjanjian agung yang 
mengikat manusia di bawah naungan cinta dan ridha 
Allah. 

هِِ
َّ
 بِالل

َّ
ىْفِيقِي إِلَّ

َ
 وَمَا ت

 
 

Pekanbaru, 05 Oktober 2025 
 
 

Penulis 
  



vi 

DAFTAR ISI 
 

Kata Pengantar Penulis  ..................................................  iii 

Daftar Isi  ...........................................................................  vi 
 
BAB I  
PENDAHULUAN ............................................................  1 
 
BAB II  
RUKUN DAN SYAART SAH PERNIKAHAN DALAM 
ISLAM  

A. Rukun Nikah dan Landasan Hukumnya  .........  5 
B. Syarat-Syarat Sah Pernikahan  ............................  9 
C. Syarat-Syarat Berlakunya dan Wajibnya Akad 

Nikah  ......................................................................  15 
 
BAB III  
TUJUAN SYAR’I PERNIKAHAN  

A. Landasan Qur‟ani dan Hadis tentang Tujuan 
Pernikahan  ............................................................  25 

B. Pandangan Imam al-Syatibi tentang Maqasid 
Pernikahan  ............................................................  28 

C. Kontradiksi antara Tujuan Syariat dan Bentuk 
Akad Musta‟jalah  .................................................  30 

 
BAB IV 
AKAD PERNIKAHAN MUSTA’JALAH DAN 
REALITAS SOSIAL  

A. Pengertian dan Konsep “Musta‟jalah”  ...............  32 
B. Latar Sosial Kemunculan Akad-Akad  

Modern  ..................................................................  35 



vii 

C. Prinsip Penilaian Hukum dalam Syariat  
terhadap Akad Baru  ............................................  38 

 
BAB V  
ENAM MODEL AKAD PERNIKAHAN 
MUSTA’JALAH  

A. Pernikahan Misyar  ................................................  44 
B. Pernikah dengan Niat Cerai  ...............................  51 
C. Pernikahan Sementara atau Nikah untuk Tujuan 

Tertentu (Nikah Prokreasi)  .................................  59 
D. Pernikahan Teman (Friend Marriage)  ...............  67 
E. Nikah Madani (Nikah Sipil)  ...............................  75 
F. Nikah Eksperimental (Percobaan)  .....................  84 

 
BAB VI  
MENIMBANG ENAM MODEL AKAD DALAM 
TIMBANGAN MAQASID SYARIAH  

A. Pengantar  ...............................................................  93 
B. Prinsip Penilaian Maqasid terhadap Akad  

Nikah  ......................................................................  94 
C. Tabel Komparatif Enam Model Akad  

Musta‟jalah  ............................................................  95 
D. Penilaian Maqasidiy terhadap Akad-Akad 

Musta‟jalah  ............................................................  96 
E. Sintesis Maqasid Modern: Dari al-Syatibi ke Ibn 

Ashur dan Jasser Auda  ........................................  100 
 
BAB VII  
FENOMENA AKAD PERNIKAHAN KONTEMPORER 
DI INDONESIA  

A. Fenomena Nikah Siri Online di Indonesia  .......  102 



viii 

B. Pernikahan Lintas Agama: Tantangan Baru  
bagi Hukum Islam  ...............................................  104 

C. Kawin Kontrak dan Dilema Etika Syariat di  
Ranah Wisata  ........................................................  106 

D. Sintesis Maqasidiy atas Ketiga Fenomena  .........  108 
E. Rekomendasi Kebijakan dan Edukasi  

Masyarakat  ............................................................  109 
 
BAB VIII  
REFLEKSI, EVALUASI, DAN PENEGUHAN PRINSIP 
SYARIAT  

A. Refleksi Moral atas Krisis Makna Pernikahan di 
Era Modern  ...........................................................  111 

B. Evaluasi Kritis terhadap Praktik Akad  
Musta‟jalah  ............................................................  112 

C. Pentingnya Menjaga Maqsad Dawam al-Zawaj 
(Keberlangsungan Rumah Tangga)  ...................  113 

D. Penegasan Prinsip: Akad Nikah Bukan Alat, 
Tetapi Ibadah  ........................................................  114 

 
BAB IX  
DINAMIKA FIKIH KELUARGA DAN 
TRANSFORMASI SOSIAL MODERN  

A. Fikih Keluarga sebagai Sistem Sosial  ................  116 
B. Pergeseran Nilai dan Tantangan Era Digital  ...  120 
C. Globalisasi, Gender, dan Modernitas  ................  125 
D. Relevansi Maqasid dalam Menjawab Krisis  

Sosial  ......................................................................  131 
E. Menuju Fikih Keluarga Berkelanjutan  ..............  135 

 
 
 



ix 

BAB X 
FIQH MAQASID DAN PEMBARUAN HUKUM 
KELUARGA ISLAM  

A. Evolusi Pemikiran Maqasid dari Klasik ke  
Modern  ..................................................................  140 

B. Prinsip Sistematik Maqasid dan Aplikasinya  
pada Hukum Keluarga  ........................................  146 

C. Penilaian Maqasid terhadap Fatwa dan Regulasi 
Keluarga Kontemporer  ........................................  150 

D. Rekonstruksi Akad Nikah Berlandaskan  
Maqasid Modern  ....................................................  156 

E. Maqasid sebagai Etika Reformasi Hukum  
Keluarga Nasional  ................................................  162 

 
BAB XI  
KRISIS SPIRITUALITAS DAN KOMERSIALISASI 
AKAD NIKAH  

A. Hilangnya Makna Sakralitas dalam Ritual Akad 
Modern  ..................................................................  168 

B. Tren “Wedding Industry” dan Kapitalisasi  
Cinta  .......................................................................  171 

C. Fenomena Pamer Pernikahan di Media Sosial  
dan Implikasi Moral  ............................................  175 

D. Akad sebagai Ibadan vs Akad sebagai  
Transaksi Sosial  ....................................................  181 

E. Upaya Menghidupkan Kembali Spiritualitas  
Akad Nikah  ...........................................................  186 

 
 
 
 
 



x 

BAB XII  
REKONSTRUKSI NILAI-NILAI KELUARGA ISLAM 
DALAM PERSPEKTIF MAQASID  

A. Keluarga Sebagai Institusi Penjaga Maqasid al-
Syariah  ....................................................................  192 

B. Prinsip Keadilan, Kasih Sayang, dan Tanggung 
Jawab dalam Relasi Suami-Istri  .........................  196 

C. Pendidikan Anak dalam Bingkai Maqasid (hifz  
al-nasl dan hifz al-„aql)  ........................................  200 

D. Relasi Gender dan Kesetaraan dalam Maqasid 
Keluarga  ................................................................  204 

E. Keluarga seabagi Poros Peradaban  
Maqasidiyah  ............................................................  209 

 
BAB XIII  
REKOMENDASI REFORMASI SOSIAL DAN 
KEBIJAKAN HUKUM PERNIKAHAN  

A. Urgensi Pendidikan Pra-Nikah Berbasis  
Maqasid  ...................................................................  213 

B. Strategi Pembaruan Hukum Penikahan di 
Indonesia  ...............................................................  216 

C. Sinergi Ulama, Akademisi, dan Negara dalam 
Menjaga Ruh Syariat  ............................................  220 

D. Pembinaan Penghulu dan KUA dalam  
Perspektif Maqasid  ................................................  224 

E. Arah Baru Fiqh al-Usrah Indonesia: Dari 
Formalistik ke Humanistik  .................................  229 

 

DAFTAR PUSTAKA  ......................................................  233 

TENTANG PENULIS  .....................................................  240 
 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 1 

BAB I 

PENDAHULUAN 
 

Pernikahan dalam Islam bukan sekadar perikatan 
lahir antara dua insan, melainkan sebuah mitsāqan 
ghalīẓan - perjanjian suci yang menyatukan tanggung 
jawab spiritual, moral, dan sosial. Melalui pernikahan, 
manusia tidak hanya memenuhi fitrah biologisnya, tetapi 
juga menjalankan misi ketuhanan dalam menjaga 
kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan hidup. 
Karena itu, pernikahan selalu dipandang sebagai 
lembaga sakral yang memelihara tatanan masyarakat dan 
menjadi fondasi bagi lahirnya generasi beriman dan 
berakhlak mulia. 

Namun, seiring laju modernitas, konsep dan 
praktik pernikahan mengalami perubahan yang 
signifikan. Muncul berbagai bentuk akad pernikahan 
kontemporer yang tidak dikenal dalam literatur klasik: 
nikah misyār, nikah dengan niat cerai, nikah sementara, 
friend marriage, nikah sipil (madani), hingga nikah 
eksperimental. Sebagian di antaranya tampak sah secara 
formal, karena memenuhi rukun dan syarat yang 
digariskan oleh fikih, tetapi secara substansial justru 
menjauh dari ruh dan tujuan syariat Islam (maqāṣid al-
syarī„ah). Fenomena ini menjadi tantangan baru bagi umat 
Islam modern: bagaimana memahami hukum pernikahan 
tidak hanya dari sisi bentuk lahiriah, tetapi juga dari 
nilai-nilai maqāṣid yang mendasarinya. 

Buku ini lahir dari keprihatinan terhadap gejala 
tersebut. Di tengah arus perubahan sosial, budaya, dan 
teknologi, praktik akad pernikahan sering kali 



2 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

mengalami pergeseran makna — dari ibadah yang sakral 
menjadi kontrak sosial yang fleksibel dan pragmatis. 
Banyak pasangan yang menganggap akad hanya sebagai 
sarana pemenuhan kebutuhan sesaat, bukan sebagai 
ikatan moral yang abadi. Akibatnya, tujuan luhur 
pernikahan seperti ketenangan (sukūn), kasih sayang 
(mawaddah wa raḥmah), serta keberlangsungan rumah 
tangga (dawām al-zawāj) kian tergerus oleh logika praktis 
dunia modern. 

Melalui pendekatan maqāṣid al-syarī„ah, buku ini 
berupaya menegaskan kembali makna spiritual dan 
moral di balik akad pernikahan. Pendekatan maqāṣid 
memungkinkan kita membaca kembali hukum-hukum 
fikih dalam kerangka kemaslahatan manusia, tanpa 
meninggalkan akar tradisi Islam klasik. Dengan 
menelusuri pemikiran ulama seperti Imām al-Syāṭibī, Ibn 
„Āsyūr, hingga pemikir kontemporer Jasser Auda, 
pembahasan dalam buku ini menunjukkan bahwa 
hukum Islam sejatinya bersifat dinamis, mampu 
menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, tetapi tetap 
berpijak pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan. 

Setiap bab dalam buku ini membahas aspek yang 
berbeda dari dinamika akad pernikahan modern. Bab II 
menjelaskan rukun dan syarat sah pernikahan dalam 
pandangan syariat, sebagai fondasi bagi pembahasan 
selanjutnya. Bab III menguraikan tujuan syar‗i 
pernikahan serta relevansinya dengan prinsip maqāṣid al-
syarī„ah. Bab IV dan V menelusuri berbagai bentuk akad 
pernikahan musta„jalah (temporer) yang muncul di 
masyarakat modern, beserta latar sosial dan implikasi 
hukumnya. Bab VI menghadirkan analisis komparatif 
atas enam model akad tersebut dalam perspektif maqāṣid. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 3 

Bab VII membahas fenomena pernikahan kontemporer di 
Indonesia, sedangkan Bab VIII menjadi ruang refleksi 
dan peneguhan prinsip bahwa akad nikah bukanlah alat 
pemuas kepentingan sesaat, melainkan ibadah yang 
berorientasi pada kemaslahatan dan keberlanjutan. 

Selanjutnya, Bab IX hingga Bab XIII memperluas 
cakupan pembahasan dengan menelusuri dimensi sosial, 
spiritual, dan kebijakan dari ruh syariat dalam 
pernikahan modern. Bab IX menguraikan perkembangan 
epistemologi maqāsid dan relevansinya terhadap hukum 
keluarga. Bab X menampilkan relevansi aktual maqāsid 
dalam menjawab problematika kontemporer. Bab XI 
mengkritisi krisis spiritualitas dan komersialisasi akad 
nikah. Bab XII menawarkan rekonstruksi nilai-nilai 
keluarga Islam dalam bingkai maqāsid. Terakhir Bab XIII 
menghadirkan rekomendasi reformasi sosial serta arah 
baru fiqh al-usrah Indonesia — dari formalisme menuju 
humanisme syar‗i. 

Dengan struktur yang sistematis ini, buku ini tidak 
hanya memperkaya kajian hukum keluarga Islam, tetapi 
juga membuka ruang dialog antara teks, konteks, dan 
tujuan syariat; antara fikih klasik dan realitas modern; 
antara norma hukum dan etika kemanusiaan. 
Pembahasan yang dihadirkan tidak bermaksud 
menghakimi praktik-praktik sosial yang ada, melainkan 
mengajak pembaca untuk menimbangnya dalam cahaya 
nilai-nilai maqāṣid: menjaga kehormatan (ḥifẓ al-„ird), 
melestarikan keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan menegakkan 
keadilan dalam kehidupan keluarga. 

Akhirnya, buku ini diharapkan menjadi 
sumbangsih kecil bagi penguatan kesadaran hukum 
Islam yang berorientasi pada ruh syariat. Di tengah 



4 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kompleksitas dunia modern, pernikahan perlu 
dikembalikan pada makna aslinya: sebagai perjanjian 
suci yang menautkan cinta, tanggung jawab, dan 
keabadian nilai. Dengan demikian, setiap akad nikah 
tidak hanya sah di hadapan hukum, tetapi juga hidup di 
bawah naungan berkah dan tujuan luhur syariat Islam. 
 
  



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 5 

BAB II 

RUKUN DAN SYARAT SAH  
PERNIKAHAN DALAM ISLAM 

 

A. Rukun Nikah dan Landasan Hukumnya 

Mayoritas ulama dari mazhab Syafi‗iyah, 
Malikiyah, dan Hanabilah bersepakat bahwa rukun 
pernikahan meliputi kehadiran mempelai laki-laki, 
mempelai perempuan, wali, dua orang saksi, serta 
adanya ijab dan kabul.1 Pendapat ini didasarkan pada 
berbagai dalil Al-Qur‘an dan hadis, di antaranya firman 
Allah dalam QS. An-Nisā‟ [4]:3 yang menunjukkan 
keabsahan akad dengan kejelasan pasangan dan wali. 
Kehadiran kedua mempelai merupakan hal yang 
mendasar, sebab tanpa kejelasan siapa yang dinikahkan 
maka akad tidak memiliki objek yang pasti. Sementara 
itu, keberadaan wali menjadi unsur penting yang 
ditegaskan oleh sabda Nabi صلى الله عليه وسلم:  

لِيّ ٍّ  بِىا
ا

احا إِلَ
ا
 هِك

ا
  2لَ

Artinya: “Tidak sah pernikahan tanpa wali.” (HR. Abu 
Dawud).  

Di sini tampak adanya perbedaan tajam dengan 
mazhab Hanafiyah yang berpendapat bahwa seorang 
perempuan baligh dan berakal berhak menikahkan 
dirinya sendiri tanpa wali, selama laki-laki yang ia pilih 

                                                           
1 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz 7 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 1985), h. 142. 
2 Abu Dawud, Sunan Abī Dāwud, Kitāb al-Nikāḥ, hadis no. 

2085. 



6 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

sepadan (kafā‟ah).3 Dalil mereka adalah analogi dengan 
akad-akad muamalah, di mana seorang perempuan 
dewasa boleh melakukan transaksi tanpa wali, sehingga 
lebih berhak pula atas dirinya dalam perkara pernikahan. 
Perbedaan pandangan ini menunjukkan bagaimana 
mazhab Hanafiyah menitikberatkan pada aspek rasional 
dan analogi muamalah, sementara jumhur menekankan 
dimensi perlindungan dan kehormatan perempuan 
dalam maqāṣid syarī‗ah. Karenanya, jumhur ulama 
menolak pandangan ini karena pernikahan menyangkut 
kehormatan dan nasab yang kedudukannya lebih berat 
daripada sekadar transaksi harta. 

Saksi juga merupakan bagian yang tidak 
terpisahkan dari rukun nikah. Nabi صلى الله عليه وسلم bersabda:  

ٍّ دْل  يْ عا اهِدا
ا

ش ّ وا
لِي 

 بِىا
ا

احا إِلَ
ا
 هِك

ا
  4لَ

Artinya: “Tidak ada nikah kecuali dengan wali dan dua saksi 
yang adil.” (HR. al-Baihaqi dan al-Hakim).  

Kehadiran saksi berfungsi memastikan 
keterbukaan akad dan menghindari praktik-praktik 
tersembunyi yang dapat merugikan pihak perempuan. 
Mazhab Malikiyah bahkan menegaskan bahwa 
pernikahan tanpa saksi wajib dibatalkan meskipun telah 
terjadi hubungan badan, karena ia mendekati praktik 
zina yang ditutupi dengan akad formalitas.5 

                                                           
3 Ibn ‗Ābidīn, Radd al-Muḥtār „alā al-Durr al-Mukhtār (Beirut: 

Dār al-Fikr, 1992), Juz 3, h. 45. 
4 Al-Baihaqī, Sunan al-Kubrā, Juz 7 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 2003), h. 111. Lihat juga al-Albānī, Ṣaḥīḥ al-Jāmi„ al-Ṣaghīr, 
no. 7557. 

5 Ibn Rusyd, Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtaṣid 
(Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1997), Juz 2, h. 6. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 7 

Adapun ijab dan kabul merupakan inti dari akad 
nikah itu sendiri. Lafaz ijab biasanya diucapkan oleh 
wali, misalnya: ―Aku nikahkan engkau dengan putriku,‖ 
sementara kabul diucapkan oleh mempelai laki-laki: 
―Aku terima pernikahan dengan putrimu dengan mahar yang 
telah disebutkan.‖ Kesepakatan itu harus dilakukan dalam 
satu majelis dan tidak boleh diselingi jeda panjang, sebab 
perbedaan waktu akan membuat akad tidak sempurna.6 
Keserasian redaksi antara ijab dan kabul juga disyaratkan 
agar tidak menimbulkan keraguan, karena akad nikah 
tidak bisa disamakan dengan akad jual beli yang 
memberi ruang adanya khiyar (opsi membatalkan) selama 
dalam majelis. 

Oleh karena itu, kehadiran dua pihak yang 
berakad adalah rukunnya, yaitu laki-laki dan 
perempuan, serta adanya ijab dan kabul, baik secara lisan 
maupun tulisan atau isyarat yang dipahami dari orang 
yang bisu. Misalnya, jika wali wanita berkata di majelis 
akad: ―Aku nikahkan engkau dengan putriku,‖ kemudian 
laki-laki tersebut menjawab, ―Aku terima pernikahan 
dengan putrimu dengan mahar yang telah disebutkan, baik 
segera maupun ditunda,‖ maka akadnya sah.  

Berdasarkan perintah Allah untuk 
memperlakukan istri dengan cara yang baik atau 
menceraikannya dengan cara yang baik, sesuai petunjuk 
Al-Qur‘an dan sunnah Nabi-Nya. Para pihak yang 
berakad harus memiliki kecakapan hukum (ahliyyah al-
adā‟), yaitu baligh, berakal, dan mampu memahami 
makna akad. Apabila salah satu belum memenuhi syarat 

                                                           
6 Al-Nawawi, al-Majmū„ Sharḥ al-Muhadhdhab (Beirut: Dār al-

Fikr, 1996), Juz 17, h. 123. 



8 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

ini, maka akad menjadi tidak sah. Dalam hal calon istri, ia 
harus perempuan sejati, bukan banci atau laki-laki, serta 
bukan termasuk golongan mahram seperti saudari 
kandung, bibi dari pihak ayah, maupun bibi dari pihak 
ibu. 

Dalam pelaksanaan akad nikah, khususnya pada 
redaksi ijab dan kabul, terdapat beberapa ketentuan 
penting yang harus terpenuhi agar akad tersebut 
dianggap sah menurut hukum Islam. Salah satu syarat 
pokoknya adalah kesatuan majelis (ittihad al-majlis), yakni 
ijab dan kabul harus berlangsung dalam satu majelis 
yang sama apabila kedua pihak hadir. Selain itu, harus 
terdapat kesesuaian antara ijab dan kabul (tawāfuq al-
ṣīghat), baik dari segi maksud maupun lafaz, sehingga 
makna yang terkandung dalam ucapan wali dan calon 
suami saling menguatkan. Di samping itu, harus ada 
kesinambungan antara ijab dan kabul tanpa diselingi jeda 
waktu yang panjang (tawālī al-ṣīghat). Apabila terjadi jeda 
yang memutus kesinambungan tersebut, atau salah satu 
pihak menggantungkan akad pada syarat tertentu atau 
waktu di masa depan, maka akad tersebut menjadi tidak 
sah secara syar‘i, karena kehilangan unsur kesungguhan 
dan kepastian dalam pernyataan akad nikah.7 

Selain itu, dalam akad nikah juga tidak berlaku 
hak khiyār majelis, yaitu hak untuk membatalkan akad 
selama kedua pihak masih berada dalam satu majelis 
sebagaimana yang dikenal dalam akad jual beli. 
Ketentuan ini menunjukkan bahwa akad nikah memiliki 
karakter yang berbeda dengan akad muamalah lainnya. 

                                                           
7 Wahbah al-Zuḥailī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz 7 

(Beirut: Dār al-Fikr, 1989), h. 34–35. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 9 

Pernikahan bukan sekadar perikatan hukum yang 
bersifat materiil, melainkan ikatan suci yang 
mengandung unsur tanggung jawab, kehormatan, dan 
kemaslahatan keluarga. Oleh karena itu, setelah ijab dan 
kabul diucapkan dengan sah, akad nikah langsung 
bersifat mengikat secara sempurna dan tidak dapat 
dibatalkan secara sepihak, kecuali melalui mekanisme 
yang ditentukan oleh syariat, seperti talak atau fasakh. 
Pendapat ini merupakan kesepakatan mayoritas ulama 
dari kalangan Hanafiyyah, Malikiyyah, Syafi‗iyyah, dan 
Hanabilah8. 

 
B. Syarat-Syarat Sah Pernikahan 

Dalam Islam, sahnya suatu akad pernikahan tidak 
hanya ditentukan oleh niat baik kedua mempelai, tetapi 
juga oleh terpenuhinya syarat-syarat yang telah 
digariskan oleh syariat. Para ulama menjelaskan bahwa 
sahnya pernikahan mensyaratkan terpenuhinya unsur-
unsur tertentu yang menjadi fondasi utama keabsahan 
akad. Syarat-syarat ini bukan sekadar formalitas hukum, 
melainkan mekanisme perlindungan terhadap 
kehormatan, hak, serta kepastian hukum bagi suami istri 
agar pernikahan berlangsung sesuai dengan tujuan 
syariat (maqāṣid al-syarī„ah). 

Syarat-syarat sahnya pernikahan ada sepuluh, 
diantaranya:  

1. Tidak dalam Status Haram Dinikahi Sementara 

Syarat pertama adalah bahwa perempuan 
yang dinikahi tidak berada dalam status haram 

                                                           
8 Al-Nawawī, al-Majmū„ Syarḥ al-Muhadzdzab, Juz 17 (Beirut: 

Dār al-Fikr, 1997), h. 192. 



10 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dinikahi secara sementara. Misalnya, seorang wanita 
yang telah ditalak tiga oleh suaminya tidak boleh 
dinikahi kembali sebelum menikah dengan laki-laki 
lain secara sah dan bercerai darinya dengan cara 
yang halal. Larangan ini bersifat sementara, berbeda 
dengan larangan menikahi perempuan mahram 
karena hubungan darah, susuan, atau semenda yang 
bersifat permanen.9 Para ulama sepakat bahwa 
pelanggaran terhadap ketentuan ini menjadikan akad 
nikah tidak sah. 

2. Akad Tidak Mengandung Unsur Syubhat atau 
Bentuk yang Diperselisihkan 

Para fuqaha juga menegaskan bahwa akad 
pernikahan harus bebas dari unsur yang 
diperselisihkan keabsahannya secara besar-besaran 
oleh para ulama. Contohnya adalah nikah mut‗ah 
atau nikah sementara yang dibatasi dengan waktu 
tertentu. Bentuk pernikahan seperti ini dianggap 
tidak sah oleh jumhur ulama karena menyalahi 
prinsip keabadian dan tanggung jawab dalam rumah 
tangga.10 Dengan demikian, akad yang mengandung 
unsur syubhat atau niat sementara bertentangan 
dengan hakikat pernikahan sebagai „aqd al-ghalīẓ, 
yaitu perjanjian yang kokoh dan bersifat permanen. 

                                                           
9 Ibn Qudāmah, al-Mughnī, Juz 9 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1994), h. 346. 
10 Al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„, Juz 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 2000), h. 232. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 11 

3. Redaksi Ijab dan Kabul Harus Tegas dan Tidak 
Bersifat Sementara 

Syarat ketiga berkaitan dengan kejelasan 
redaksi ijab dan kabul. Ucapan ijab dari wali dan 
kabul dari mempelai laki-laki harus diungkapkan 
dengan bahasa yang tegas, jelas, dan menunjukkan 
kerelaan tanpa mengandung syarat waktu tertentu. 
Akad nikah tidak boleh bersifat sementara atau 
digantungkan pada masa depan, sebab hal tersebut 
menghilangkan kepastian hukum. Dengan demikian, 
bentuk akad yang menyerupai kontrak sementara 
seperti nikah mut‗ah atau nikah kontrak tidak 
memenuhi kriteria sah pernikahan menurut syariat. 

4. Adanya Dua Orang Saksi 

Syarat berikutnya adalah kehadiran dua orang 
saksi dalam pelaksanaan akad. Mayoritas ulama dari 
kalangan Syafi‗iyah, Malikiyah, dan Hanabilah 
menegaskan bahwa akad nikah tidak sah tanpa 
disaksikan oleh dua saksi yang adil. Ketentuan ini 
didasarkan pada sabda Nabi صلى الله عليه وسلم: ―Tidak sah pernikahan 
kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil.‖ (HR. 
al-Baihaqī dan al-Ḥākim). 

Kehadiran saksi berfungsi memastikan 
keterbukaan akad dan mencegah terjadinya praktik 
rahasia seperti nikah siri yang sering menimbulkan 
persoalan hukum dan sosial di kemudian hari. 

5. Keadilan Para Saksi 

Selain kehadiran saksi, disyaratkan pula 
bahwa saksi tersebut adalah orang-orang yang adil. 
Maksudnya, mereka dikenal memiliki integritas 



12 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

moral, tidak fasik, dan tidak melakukan dosa besar 
secara terang-terangan. Saksi yang tidak memenuhi 
kriteria ini dapat menyebabkan cacat dalam 
keabsahan akad, karena fungsinya adalah menjaga 
legitimasi dan kepercayaan publik terhadap 
pernikahan. 

6. Kerelaan dan Kebebasan Kedua Pihak 

Kerelaan dan kebebasan kedua pihak yang 
berakad juga merupakan unsur penting. Jumhur 
ulama berpendapat bahwa akad yang dilakukan di 
bawah paksaan tidak sah, sebab pernikahan 
merupakan perjanjian yang dilandasi kesediaan hati 
dan kehendak bebas.11 Hanya mazhab Hanafiyah 
yang memberi pengecualian dalam kasus tertentu, 
misalnya ketika wali bertindak demi kemaslahatan 
anak perempuan yang belum dewasa. Prinsip ini 
menunjukkan bahwa Islam menolak bentuk 
pernikahan yang menafikan hak individu untuk 
menentukan hidupnya sendiri. 

7. Kejelasan Penunjukan Kedua Mempelai 

Syarat berikutnya ialah kejelasan dalam 
menunjuk kedua mempelai. Penunjukan ini dapat 
dilakukan dengan menyebut nama, sifat, atau 
melalui isyarat yang dipahami dalam konteks akad. 
Kejelasan ini sangat penting agar tidak terjadi 
kekeliruan dalam menentukan siapa yang dimaksud 
sebagai calon istri atau suami. Akad yang tidak jelas 

                                                           
11 Al-Syirāzī, al-Muhadhdhab, Juz 2 (Beirut: Dār al-Fikr, 1996), 

h. 37. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 13 

subjeknya dianggap tidak sah, karena tidak 
memenuhi asas kepastian hukum dalam pernikahan. 

8. Tidak dalam Keadaan Ihram 

Selain itu, akad nikah tidak boleh dilakukan 
ketika salah satu pihak sedang dalam keadaan ihram 
untuk haji atau umrah. Larangan ini telah menjadi 
kesepakatan jumhur ulama, kecuali menurut mazhab 
Hanafiyah yang berpendapat bahwa akadnya tetap 
sah meskipun makruh. Ketentuan ini menegaskan 
bahwa ibadah haji dan umrah memiliki kesucian 
tersendiri yang tidak boleh dicampur dengan 
aktivitas duniawi, termasuk akad nikah. 

9. Adanya Mahar dan Larangan Konspirasi 

Mazhab Malikiyah menambahkan beberapa 
syarat lain yang tidak disepakati oleh jumhur. Di 
antaranya, akad nikah harus disertai dengan 
pemberian mahar, karena mahar dipandang sebagai 
simbol penghormatan terhadap perempuan dan 
bukti kesungguhan pihak laki-laki. Selain itu, 
Malikiyah menolak sahnya akad yang dilakukan 
secara sembunyi-sembunyi melalui konspirasi antara 
suami dan para saksi untuk menutupi pernikahan 
dari masyarakat.12 Dalam pandangan mereka, 
keterbukaan pernikahan merupakan bagian dari 
maqāṣid syariah untuk menjaga kehormatan dan 
menghindari fitnah. 

                                                           
12 Al-Dusūqī, Ḥāsyiyah al-Dusūqī „alā al-Syarḥ al-Kabīr, Juz 2 

(Beirut: Dār al-Fikr, 1996), h. 245. 



14 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

10. Tidak dalam Kondisi Sakit Keras dan Adanya Wali 
bagi Perempuan 

Lebih lanjut, Malikiyah juga mensyaratkan 
bahwa pernikahan tidak boleh dilakukan ketika salah 
satu pihak sedang dalam kondisi sakit keras yang 
dikhawatirkan menyebabkan kematian (maradh al-
maut). Hal ini untuk menghindari unsur penipuan 
atau niat tersembunyi, seperti untuk mengalihkan 
harta atau status hukum tertentu. 

Terakhir, keberadaan wali bagi perempuan 
menjadi syarat penting dalam pandangan jumhur 
ulama selain Hanafiyah. Wali seperti ayah atau kakek 
berfungsi menjaga dan melindungi kehormatan 
perempuan, memastikan bahwa akad dilakukan 
dengan penuh pertimbangan dan bukan atas dasar 
paksaan atau ketidaktahuan.13 Mazhab Hanafiyah 
memang membolehkan perempuan baligh dan 
berakal menikahkan dirinya sendiri, tetapi jumhur 
menolak karena pernikahan menyangkut 
kehormatan dan nasab yang tidak bisa disamakan 
dengan akad muamalah biasa. 

 
Dengan demikian, kesepuluh syarat ini 

menunjukkan bahwa Islam memandang akad pernikahan 
bukan hanya sebagai ikatan sosial atau hubungan 
biologis semata, tetapi sebagai perjanjian suci (mīthāq 
ghalīẓ) yang menegakkan nilai-nilai kemaslahatan, 
keadilan, dan kehormatan. Setiap syarat memiliki makna 
syar‗i dan moral yang saling berkaitan, sehingga 

                                                           
13 Al-Syaukānī, Nayl al-Awṭār, Juz 6 (Beirut: Dār al-Jīl, 2000), 

h. 135. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 15 

mengabaikan salah satunya berpotensi merusak 
kesakralan dan keabsahan akad itu sendiri. 

Setelah memahami sepuluh syarat sahnya 
pernikahan, para ulama juga menetapkan sejumlah 
ketentuan tambahan yang menjadi syarat berlakunya 
akad nikah secara sempurna. Di antaranya adalah bahwa 
kedua mempelai harus memiliki kecakapan hukum 
penuh, yaitu berakal sehat („āqil), telah mencapai usia 
baligh, dan berstatus merdeka. Apabila salah satu dari 
keduanya tidak memenuhi unsur tersebut misalnya 
masih anak-anak, tidak waras, atau dalam perbudakan 
maka akad nikahnya tidak sah untuk berlaku. 

Selain itu, dalam pandangan mazhab Malikiyah, 
seorang laki-laki yang menikah tanpa perantara wali 
disyaratkan harus memiliki kecerdasan dan 
kebijaksanaan yang cukup agar dapat menanggung 
tanggung jawab pernikahan dengan baik. Pendapat ini 
berbeda dengan mazhab Hanafiyah yang memberikan 
kelonggaran lebih besar dalam hal kecakapan laki-laki. 
Namun, pandangan Malikiyah tersebut sejalan dengan 
mazhab Syafi‗iyah dan Hanabilah yang menegaskan 
bahwa kecakapan akal dan kematangan bertindak 
merupakan bagian penting dari sahnya akad pernikahan. 
 
C. Syarat-Syarat Berlakunya dan Wajibnya Akad 

Nikah 

Selain syarat-syarat sahnya pernikahan beserta 
syarat tambahannya, para ulama juga membahas syarat-
syarat wajib atau mengikatnya akad nikah, yaitu syarat-
syarat yang menentukan apakah pernikahan itu memiliki 
kekuatan hukum penuh dan tidak dapat dibatalkan 



16 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kecuali dengan sebab yang dibenarkan syariat. Dalam 
literatur fikih, disebutkan terdapat empat syarat yang 
termasuk dalam kategori ini. 

Syarat pertama, peran wali dalam menikahkan 
orang yang tidak memiliki kecakapan hukum (ahliyyah). 
Apabila calon mempelai laki-laki atau perempuan belum 
memiliki kecakapan penuh, seperti anak kecil, orang gila, 
atau seseorang yang mengalami gangguan akal, maka 
akad nikah mereka tidak dapat dilakukan sendiri. Dalam 
kasus seperti ini, wali yang berhak menikahkan hanyalah 
ayah atau kakek, sebagaimana dijelaskan oleh Abu 
Hanifah dan Muhammad. Namun, pendapat ini berbeda 
dengan Abu Yusuf yang memiliki pandangan lebih 
longgar dalam penentuan wali. 

Syarat kedua, berkaitan dengan kufu‟ (kesepadanan) 
antara suami dan istri. Seorang wanita merdeka, baligh, 
dan berakal yang menikahkan dirinya sendiri tanpa izin 
wali, sementara ia memiliki wali „ashabah (kerabat laki-
laki terdekat) yang tidak merestui pernikahan tersebut, 
hanya dianggap sah apabila calon suaminya sekufu 
dengannya dan mahar yang diberikan sepadan. Prinsip 
kufu‘ ini disepakati oleh para ulama karena berkaitan 
dengan kehormatan dan kesetaraan sosial dalam 
pernikahan, agar tidak menimbulkan konflik keluarga 
dan sosial. 

Syarat ketiga, adalah mahar harus mencapai kadar 
mahar mitsil, yaitu mahar yang lazim diberikan kepada 
perempuan dengan status dan kedudukan serupa di 
lingkungannya. Jika seorang perempuan menikahkan 
dirinya dengan laki-laki yang tidak sekufu tanpa 
persetujuan wali, maka mahar yang ditetapkan tidak 
boleh kurang dari mahar mitsil. Menurut Abu Hanifah, 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 17 

syarat ini juga berlaku bagi perempuan yang menikah 
dengan laki-laki sekufu, sedangkan dua sahabatnya (Abu 
Yusuf dan Muhammad) tidak mensyaratkan demikian. 

Syarat keempat, adalah bahwa suami harus bebas 
dari cacat fisik yang menghalangi hubungan suami istri, 
seperti kebiri (majbūb) atau impotensi total dan sementara 
(„ananah), selama istri tidak rela dengan kondisi tersebut. 
Cacat seperti ini dapat menjadi alasan bagi istri untuk 
membatalkan akad karena bertentangan dengan tujuan 
utama pernikahan, yakni membangun kehidupan 
keluarga dan menjaga keturunan. 

Untuk memperjelas penerapan syarat-syarat 
berlakunya akad nikah, para fuqahā‘ menguraikan 
berbagai contoh kasus nyata yang sering terjadi dalam 
masyarakat, baik di masa klasik maupun kontemporer. 
Kasus-kasus ini memperlihatkan bahwa perbedaan 
kecakapan hukum (ahliyyah), wali, serta kemampuan 
membentuk akad yang sah sangat menentukan status 
hukum pernikahan. 

1. Pernikahan Anak Kecil 

Salah satu kasus yang banyak dibahas dalam 
kitab-kitab fikih adalah pernikahan anak kecil (nikāḥ al-
ṣaghīrah). Para ulama berbeda pendapat mengenai 
kebolehannya. 

Mazhab Ḥanafiyyah berpendapat bahwa wali 
memiliki hak untuk menikahkan anak kecil, baik laki-laki 
maupun perempuan, selama terdapat kemaslahatan yang 
jelas bagi anak tersebut. Namun akad itu tidak memiliki 
kekuatan mengikat sempurna sampai anak mencapai 
usia baligh dan memberikan persetujuan (tamyīz al-riḍā). 
Pendapat ini didasarkan pada pemahaman bahwa akad 



18 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

wali bagi anak kecil adalah bentuk wilāyah al-naṣāḥah 
(perwalian demi kemaslahatan), bukan pemaksaan. 

Imam al-Kāsānī menjelaskan: ―Apabila seorang 
ayah menikahkan anak perempuannya yang masih kecil, 
maka akadnya sah karena maslahatnya nyata, tetapi ia 
memiliki hak khiyar (membatalkan) ketika baligh, kecuali 
jika akad itu dilakukan oleh ayah atau kakeknya.‖14 

Sedangkan menurut jumhur ulama (Mālikī, Syāfi‗ī, 
dan Ḥanbalī), ayah berhak menikahkan anak kecil tanpa 
izinnya, bahkan sebelum baligh, dengan syarat tidak 
menimbulkan kemudaratan dan mahar yang diberikan 
tidak kurang dari mahar al-mitsl. Mereka berdalil pada 
praktik Nabi SAW yang menikahkan ‗Aisyah dengan 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم saat usia enam tahun dan baru hidup 
serumah ketika baligh (HR. al-Bukhārī). 

Namun, sebagian ulama kontemporer seperti 
Yusuf al-Qaradhawi dan Wahbah al-Zuhaylī menegaskan 
bahwa praktik tersebut tidak bisa dijadikan dasar umum 
di masa modern, sebab konteks sosial, psikologis, dan 
biologis perempuan telah berbeda. Dalam al-Fiqh al-Islāmī 
wa Adillatuh, al-Zuhaylī menyatakan: ―Menikahkan anak 
kecil pada masa kini tidak lagi membawa maslahat 
sebagaimana di masa dahulu, bahkan lebih dekat kepada 
mafsadah, karena bertentangan dengan prinsip maqāṣid 
syarī‗ah yang menuntut kematangan fisik dan akal dalam 
pernikahan.‖15 

Oleh sebab itu, banyak negara Islam, termasuk 
Indonesia, menetapkan batas usia minimal menikah 
                                                           

14 Abu Bakr al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„ fī Tartīb al-Syarā‟i„, Juz 
2 (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1986), h. 238–240. 

15 Al-Zuḥaylī, Wahbah, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz 7 
(Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), h. 35–38. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 19 

sebagai upaya menjaga maqāṣid syarī‗ah. Dalam Pasal 7 
ayat (1) UU Nomor 16 Tahun 2019, usia minimal menikah 
adalah 19 tahun bagi laki-laki maupun perempuan. 
Ketentuan ini merupakan bentuk taqyīd syar„ī 
(pembatasan hukum syariat) oleh otoritas negara demi 
kemaslahatan sosial dan perlindungan anak. 

2. Pernikahan Orang Gila atau Hilang Akal 

Kasus lain yang juga sering menjadi bahan 
perdebatan adalah pernikahan orang gila (majānīn). 
Dalam hukum Islam, akad pernikahan hanya sah jika 
dilakukan oleh orang yang memiliki ahliyyah al-adā‟ 
(kemampuan bertindak hukum secara sempurna). 

Mazhab Ḥanafiyyah memandang bahwa orang 
gila tidak dapat melakukan akad nikah sendiri, karena 
kehilangan kesadaran dan kehendak bebas. Namun wali 
dapat menikahkan orang gila jika terdapat kemaslahatan 
yang nyata, seperti kebutuhan biologis yang tidak dapat 
dihindari atau keinginan untuk menjaga kehormatan. 
Akad ini disebut nikāḥ bi wilāyah al-ijbār (pernikahan 
dengan paksaan wali), tetapi tetap sah jika disetujui 
hakim. 

Menurut jumhur ulama, pernikahan orang gila 
tidak sah secara mutlak, baik dengan wali maupun tanpa 
wali, karena hilangnya unsur ridha dan niat qashd al-
ta„abbud (niat ibadah dalam pernikahan). Mereka 
berpegang pada kaidah ushul: 

يْنِِ
َ
 بِئِرَادَج

ا
صِحُّ إِلَ ًَ  

َ
دُ لَ

ْ
ػَل

ْ
ل
َ
 ا

Artinya: “Sebuah akad tidak sah kecuali dengan dua kehendak 
(kerelaan).” 



20 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Al-Syāfi‗ī menegaskan dalam al-Umm: ―Tidak sah 
akad nikah orang yang kehilangan akal karena ia tidak 
mengetahui apa yang ia ucapkan, dan akad yang 
diucapkan tanpa pengetahuan adalah batal.‖16 

Pendapat ini lebih sesuai dengan maqāṣid syariah, 
karena pernikahan bukan hanya kontrak sosial, 
melainkan ibadah yang menuntut kesadaran dan 
tanggung jawab. Dalam konteks hukum positif 
Indonesia, hal ini ditegaskan dalam Pasal 6 ayat (2) UU 
Perkawinan, bahwa perkawinan hanya sah apabila 
dilakukan oleh pihak yang mampu memberikan 
persetujuan secara bebas dan sadar. 

3. Pernikahan Tanpa Wali 

Isu wali merupakan salah satu perbedaan paling 
klasik antara mazhab Ḥanafiyyah dan jumhur ulama. 

Mazhab Ḥanafiyyah berpandangan bahwa 
perempuan baligh dan berakal boleh menikahkan dirinya 
sendiri tanpa wali, selama calon suaminya kufū‟ 
dengannya dan mahar yang diberikan mitsil. Pandangan 
ini didasarkan pada firman Allah Ta‗ala: 

                       

            

Artinya: “Maka janganlah kamu (para wali) menghalangi 
mereka menikah dengan calon suaminya apabila 
telah mendapat kerelaan di antara mereka dengan 
cara yang baik.” (QS. al-Baqarah [2]: 232). 

                                                           
16 Al-Syāfi‗ī, Al-Umm, Juz 5 (Beirut: Dār al-Ma‗rifah, 1990), h. 

20. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 21 

Menurut Abu Hanifah, ayat ini menunjukkan 
bahwa hak akad berada pada perempuan, karena 
larangan ditujukan kepada wali untuk tidak 
menghalangi. Artinya, perempuan memiliki hak penuh 
atas dirinya setelah baligh. 

Namun, jumhur ulama (Syāfi‗ī, Mālikī, dan 
Ḥanbalī) menolak pandangan ini dengan berdalil pada 
hadis: ―Tidak sah nikah tanpa wali.‖ (HR. Abu Dāwud, 
al-Tirmiżī, dan Ibn Mājah). 

Menurut jumhur, wali adalah syarat sah akad, 
bukan sekadar pelengkap administratif. Ketiadaan wali 
menjadikan akad tersebut batal, meskipun ada saksi dan 
ijab kabul. Wali dalam konteks ini bukan simbol 
patriarki, melainkan mekanisme perlindungan hukum 
terhadap perempuan agar tidak tertipu atau terzalimi. 

Dalam pandangan maqāṣid syariah, keberadaan 
wali merupakan penjaga ḥifẓ al-„ird (kehormatan) dan ḥifẓ 
al-nasl (keturunan), karena wali bertanggung jawab 
memastikan calon suami layak secara moral dan sosial. 
Dengan demikian, wali menjadi bagian dari al-ḥimāyah al-
ijtimā„iyyah (proteksi sosial) dalam hukum keluarga 
Islam. 

Dalam hukum positif di Indonesia, prinsip jumhur 
inilah yang diadopsi oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI) 
Pasal 14 dan 19, yang menegaskan bahwa wali adalah 
rukun nikah, dan jika wali nasab tidak ada, maka hak 
perwalian beralih kepada wali hakim. 

4. Konteks Sosial dan Maqāsid di Era Modern 

Ketiga contoh kasus di atas menunjukkan bahwa 
meskipun akad nikah dapat dipandang sah secara 
lahiriah menurut sebagian mazhab, tetapi dari sudut 



22 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

pandang maqāṣid syariah, sahnya akad tidak selalu 
berarti sesuai dengan nilai-nilai kemaslahatan. 

Prinsip dasar maqāṣid menegaskan bahwa setiap 
hukum ditetapkan untuk menjaga lima pokok utama: 
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maka, akad yang 
menimbulkan kerusakan pada salah satu aspek ini—
seperti merendahkan martabat perempuan, mengancam 
keselamatan anak, atau menimbulkan kekacauan nasab—
tidak bisa dianggap sebagai akad yang sah secara 
maqāṣidiy, meskipun memenuhi unsur formal. 

Oleh karena itu, pandangan modern menekankan 
bahwa hukum fikih klasik perlu ditafsirkan secara 
kontekstual, bukan sekadar tekstual. Misalnya, meskipun 
mazhab Hanafiyah membolehkan pernikahan tanpa wali, 
tetapi dalam konteks sosial sekarang, di mana eksploitasi 
dan penipuan terhadap perempuan meningkat, 
keberadaan wali menjadi sangat penting untuk menjaga 
maqāṣid ḥifẓ al-„ird. 

Begitu pula, kebolehan menikahkan anak kecil di 
masa klasik tidak bisa diterapkan secara literal hari ini, 
karena bertentangan dengan maqāṣid ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ 
al-nasl. Maka, taqyīd al-nikāḥ oleh negara melalui batas 
usia minimal bukanlah bentuk pembatalan syariat, tetapi 
justru perwujudan maqāṣid-nya dalam konteks 
kontemporer. 
  



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 23 

5. Kesimpulan Komparatif 

Aspek 
Mazhab 

Ḥanafiyyah 

Jumhur 
(Mālikī, Syāfi„ī, 

Ḥanbalī) 

Analisis 
Maqāṣidiy 

Wali 

Tidak wajib 
bagi 
perempuan 
baligh 
berakal 

Wajib, syarat 
sah akad 

Menjaga 
kehormatan 
dan proteksi 
sosial (ḥifẓ al-
„ird) 

Anak 
kecil 

Boleh 
dinikahkan 
wali, tetapi 
dapat 
membatalkan 
setelah 
baligh 

Sah jika 
dinikahkan 
ayah, tanpa 
hak khiyar 

Perlu dikaji 
ulang demi 
ḥifẓ al-nafs 
dan ḥifẓ al-
nasl 

Orang 
gila 

Wali boleh 
menikahkan 
jika ada 
maslahat 
besar 

Tidak sah 
secara mutlak 

Bertentangan 
dengan asas 
kesadaran 
dan ridha 

Tanpa 
wali 

Sah jika 
sekufu dan 
ada mahar 
mitsil 

Batal 
meskipun ada 
saksi 

Perlindungan 
terhadap 
fitnah sosial 
dan moral 

Dengan demikian, pembahasan ini 
memperlihatkan bahwa perbedaan antara mazhab 
Ḥanafiyyah dan jumhur bukan sekadar soal tekstual, 
tetapi juga berkaitan dengan konteks sosial dan maqāṣid 
yang ingin dijaga. Dalam kerangka hukum modern, 



24 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

pendekatan maqāṣid syariah memberikan keseimbangan 
antara keabsahan formal akad dan realitas sosial 
kemanusiaan, agar pernikahan tidak hanya sah di mata 
syariat, tetapi juga berfungsi membawa kemaslahatan 
yang berkelanjutan bagi keluarga dan masyarakat. 

 
  



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 25 

BAB III 

TUJUAN SYAR„I PERNIKAHAN 
 

A. Landasan Qur‟ani dan Hadis tentang Tujuan 
Pernikahan 

Dalam pandangan Islam, pernikahan memiliki 
kedudukan yang sangat agung karena menjadi sarana 
menjaga kehormatan diri, melindungi dari perbuatan 
zina, serta membangun kehidupan yang tenteram dan 
berkasih sayang. Ia bukan sekadar kontrak sosial, tetapi 
juga ibadah yang memiliki dimensi spiritual dan 
kemanusiaan yang mendalam. Syariat menjadikan 
pernikahan sebagai institusi yang mengatur hubungan 
antara laki-laki dan perempuan secara mulia dan 
terhormat, sekaligus menjaga tatanan sosial agar tetap 
stabil dan bermoral.17 

Al-Qur‘an menggambarkan keagungan makna ini 
dalam banyak ayat. Di antaranya firman Allah dalam 
Surah ar-Rūm ayat 20–21: 

                             

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah 
bahwa Dia menciptakan kamu dari tanah, kemudian 
kamu menjadi manusia yang berkembang biak.” (QS. 
ar-Rūm [30]: 20). 

                                                           
17 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-Fikr, 

1993), 40. 



26 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

                        

        

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah 
bahwa Dia menciptakan untukmu pasangan-
pasangan dari jenismu sendiri agar kamu merasa 
tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di 
antaramu kasih sayang dan rahmat.” (QS. ar-Rūm 
[30]: 21). 

Ayat ini menunjukkan dua dimensi besar tujuan 
pernikahan: pertama, menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl), 
dan kedua, menjaga kehormatan serta kestabilan sosial 
(ḥifẓ al-„ird). Kedua maqāṣid ini termasuk dalam kategori 
al-ḍarūriyyāt al-khams, yaitu lima kebutuhan primer dalam 
syariat Islam: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 
harta.18 Dengan demikian, pernikahan bukan hanya relasi 
antara dua individu, tetapi juga mekanisme sosial untuk 
melestarikan umat manusia dalam koridor yang suci. 

Allah juga berfirman: 

                     

   

Artinya: “Dan Allah menjadikan bagi kamu istri-istri dari 
jenismu sendiri, dan menjadikan bagimu dari istri-
istrimu anak-anak dan cucu-cucu.” (QS. an-Naḥl 
[16]: 72). 

                                                           
18 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī„ah, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997), 9–12. 
 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 27 

Menurut Ibn Kaṡīr, ayat ini menunjukkan bahwa 
tujuan utama pernikahan adalah melestarikan keturunan 
yang sah serta membangun kasih sayang antargenerasi 
melalui hubungan keluarga.19 Demikian pula, al-Qurṭubī 
menafsirkan bahwa adanya pasangan hidup merupakan 
ni„mah „uẓmā (kenikmatan besar) karena dengannya 
manusia terjaga dari perbuatan keji dan kehancuran 
moral.20 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga menegaskan tujuan moral dan 
spiritual pernikahan. Beliau bersabda: 

" 
َ
بَاءَة

ْ
مُ ال

ُ
ى

ْ
 مِى

َ
اع

َ
ط

َ
ًِ اضْخ بَابِ، مَ

ا
زَ الش

َ
ا مَػْش ضُّ ًَ

َ
غ

َ
هُ أ

ا
ئِه

َ
جْ، ف وا

َ
ز

َ
ت َُ

ْ
ل
َ
ف

زْجِِ
َ
ف

ْ
ًُ لِل حْصَ

َ
بَصَزِ وَأ

ْ
 ".لِل

Artinya: “Wahai para pemuda, barang siapa di antara kalian 
yang mampu menikah, maka hendaklah ia menikah. 
Sebab menikah lebih menundukkan pandangan dan 
lebih menjaga kemaluan.” (HR. al-Bukhārī dan 
Muslim).21 

Hadis ini mempertegas dimensi ḥifẓ al-„ird, yakni 
menjaga kehormatan diri dan masyarakat dari perilaku 
maksiat. Dengan demikian, pernikahan bukan hanya 
tuntutan biologis, tetapi ibadah yang bernilai pahala dan 
menjadi jalan bagi penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs).22 

 

                                                           
19 Ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm, Juz III (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1990), 432. 
20 Al-Qurṭubī, al-Jāmi„ li Aḥkām al-Qur‟ān, Juz XIII (Kairo: Dār 

al-Kutub al-Miṣriyyah, 1964), 17. 
21 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, no. 5066. 
22 Al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Juz IX (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1996), 176. 



28 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

B. Pandangan Imam al-Syātibī tentang Maqāsid 
Pernikahan 

Imam al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt menjelaskan 
bahwa hukum-hukum syariat tidak ditetapkan tanpa 
tujuan, melainkan untuk mewujudkan kemaslahatan 
manusia. Ia membedakan antara dua jenis maqāṣid: 

1. Maqṣad aṣlī (tujuan pokok) – yaitu maksud utama 
yang menjadi dasar disyariatkannya suatu hukum; 
 

2. Maqṣad tabi‘ī (tujuan tambahan) – yaitu tujuan 
sekunder yang menguatkan maqṣad utama.23 

Dalam konteks pernikahan, tujuan pokoknya 
adalah ḥifẓ al-nasl (pelestarian keturunan), sedangkan 
tujuan tambahannya meliputi terciptanya sukūn 
(ketenangan), mawaddah (cinta kasih), dan raḥmah (kasih 
sayang) antar pasangan. Hubungan ini menunjukkan 
bahwa pernikahan bukan hanya berorientasi pada 
kebutuhan jasmani, tetapi juga pembinaan spiritual dan 
sosial. 

Menurut al-Syāṭibī, tujuan-tujuan syariat tersebut 
dapat diketahui melalui metode al-istiqrā‟ al-ma„nawī 
(penalaran induktif terhadap nash-nash syariat) dan al-
munāsabah (keterkaitan logis antara sifat dan hukum). 
Dengan metode al-munāsabah, dapat dipahami bahwa 
setiap ketentuan dalam pernikahan—seperti kewajiban 
mahar, keharusan wali, dan larangan nikah tanpa 
kejelasan—bertujuan untuk menjaga kehormatan dan 
kemuliaan perempuan.24 

                                                           
23 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt, Juz II, 45–47. 
24 Al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„ fī Tartīb al-Syarā‟i„, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1986), 239. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 29 

Contohnya, kewajiban mahar memiliki hubungan 
langsung (munāsabah) dengan penghormatan terhadap 
perempuan. Ia bukan harga, melainkan simbol komitmen 
dan tanggung jawab suami terhadap istrinya. Begitu pula 
kewajiban nafkah dan tempat tinggal adalah perwujudan 
kasih sayang dan tanggung jawab sosial suami kepada 
keluarga. 

Salah satu penerapan prinsip maqāṣid ini terlihat 
dalam tindakan Khalifah ‗Umar bin al-Khaṭṭāb yang 
menikahi Ummu Kultsūm binti ‗Alī bin Abī Ṭālib. 
Tindakan ini, menurut para sejarawan, memiliki dimensi 
sosial dan simbolis, yaitu menjaga kehormatan nasab 
serta mempererat hubungan antara keluarga Ahlul Bait 
dan para sahabat.25 Dari sisi maqāṣid, tindakan ini 
menunjukkan bahwa pernikahan dapat berfungsi sebagai 
sarana pemersatu umat dan penjaga kehormatan 
keturunan. 

Dengan demikian, pemikiran al-Syāṭibī 
menegaskan bahwa setiap akad pernikahan yang sejalan 
dengan prinsip kemaslahatan manusia dan nilai-nilai 
moral adalah bagian dari maqāṣid syariat. Adapun akad 
yang hanya bertujuan duniawi atau menyalahi fitrah 
kemanusiaan harus ditolak meskipun secara formal 
tampak sah.26 

 
 
 

                                                           
25 Ibn Sa‗d, al-Ṭabaqāt al-Kubrā, Juz V (Beirut: Dār Ṣādir, 1968), 

320. 
26 Al-Juwaynī, al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh, Juz I (Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997), 89. 



30 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

C. Kontradiksi antara Tujuan Syariat dan Bentuk 
Akad Musta„jalah 

Dari paparan di atas jelas bahwa syariat 
menempatkan pernikahan sebagai mīthāqan ghalīẓan 
(perjanjian yang kuat), sebagaimana ditegaskan dalam 
QS. an-Nisā‘ [4]: 21. Namun, dalam konteks modern, 
muncul berbagai bentuk akad pernikahan musta„jalah 
(terburu-buru) yang menyimpang dari tujuan-tujuan 
luhur tersebut. Di antaranya adalah nikah misyār, nikah 
dengan niat cerai, nikah sementara, pernikahan madani, friend 
marriage, dan pernikahan percobaan. 

Bentuk-bentuk akad ini pada dasarnya sah secara 
formal karena memenuhi rukun dan syarat lahiriah 
pernikahan. Namun, dari perspektif maqāṣid, akad 
tersebut cacat secara substansial. Misalnya, nikah misyār 
menafikan unsur kebersamaan dan tanggung jawab 
nafkah, sedangkan nikah dengan niat cerai merusak prinsip 
keberlangsungan pernikahan (dawām al-zawāj). 

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn ‗Āsyūr dalam 
Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah, syariat tidak hanya 
menilai bentuk lahiriah perbuatan, tetapi juga 
memperhatikan akibat sosial dan moral yang 
ditimbulkannya.27 Oleh karena itu, meskipun suatu akad 
dinilai sah menurut hukum fikih formal (ṣaḥīḥ ṣūran), ia 
bisa dianggap rusak dari sisi maqāṣid (fasid maqāṣidan) 
jika bertentangan dengan tujuan syariat yang lebih tinggi, 
yaitu menjaga kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan 
sosial. 

                                                           
27 Ibn ‗Āsyūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: Dār 

al-Nafā‘is, 2001), 220–222. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 31 

Dengan pemahaman ini, maka bab-bab 
selanjutnya akan membahas berbagai bentuk akad 
musta„jalah tersebut, bukan semata dari sisi sah atau 
tidaknya secara fikih, melainkan dari sudut pandang 
maqāṣid al-syarī‗ah. Pendekatan ini akan 
memperlihatkan bagaimana pernikahan yang hanya 
berorientasi pada pemuasan hawa nafsu tidak dapat 
disebut sebagai pernikahan syar‗i, karena kehilangan ruh 
ilahiah yang menjadi dasar keberadaannya. 

 
  



32 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB IV 

AKAD PERNIKAHAN MUSTA‘JALAH  
DAN REALITAS SOSIAL 

 

A. Pengertian dan Konsep “Musta‘jalah” 

Istilah musta„jalah (ت
َ
عْجَل

َ
 berasal dari akar kata (مُطْخ

„ajila (َِعَجِل) yang berarti ―tergesa-gesa‖ atau ―tidak 

menunggu waktu yang semestinya.‖ Dalam konteks 
hukum Islam, kata ini sering digunakan untuk 
menggambarkan suatu tindakan atau akad yang 
dilakukan secara tergesa tanpa mempertimbangkan 
akibat jangka panjang, baik dari sisi hukum maupun 
maqāṣid syariah. Dalam literatur fiqh klasik, istilah 
musta„jalah tidak dikenal sebagai kategori akad tersendiri, 
namun penggunaannya berkembang dalam diskursus 
fiqh modern untuk merujuk pada bentuk-bentuk 
pernikahan yang bersifat sementara, tidak berorientasi 
pada keberlangsungan rumah tangga, dan lebih 
menekankan pemenuhan kebutuhan sesaat, baik 
ekonomi maupun biologis.28 

Dalam kerangka fikih, akad pernikahan yang ideal 
bersifat dawām (berkelanjutan) dan didirikan atas asas 
iltizām (komitmen). Para ulama klasik menegaskan 
bahwa akad nikah berbeda secara substansial dari akad 
mu‗āmalah biasa seperti jual beli atau sewa menyewa. 
Imam al-Qarāfī menyatakan bahwa akad nikah adalah 
„aqd isytirākī dīni — perjanjian spiritual dan sosial yang 
tidak hanya mengikat dua individu, tetapi juga 

                                                           
28 Muḥammad Sa‗īd Ramaḍān al-Būṭī, Ḍawābiṭ al-Maṣlaḥah fī 

al-Syarī„ah al-Islāmiyyah (Beirut: Dār al-Fikr, 1993), h. 212. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 33 

menyangkut hak Allah dan hak sosial masyarakat.29 Oleh 
karena itu, bentuk-bentuk akad yang tidak menjamin 
keberlangsungan hubungan dianggap menyimpang dari 
prinsip dasar tersebut. 

Dalam konteks modern, istilah akad musta„jalah 
muncul untuk mendeskripsikan berbagai praktik 
pernikahan yang dilakukan dengan orientasi sementara, 
tanpa niat untuk membentuk keluarga yang langgeng. 
Fenomena ini mencakup berbagai bentuk seperti nikah 
misyār, nikah dengan niat cerai, nikah sementara (mut„ah), 
hingga nikah eksperimental yang mulai muncul dalam 
masyarakat urban kontemporer.30 Meskipun sebagian 
bentuk ini dilakukan dengan memenuhi syarat dan 
rukun formal pernikahan, namun secara maqāṣid syar‗i 
sering kali menyalahi tujuan dasar pernikahan yaitu 
membangun ketenangan (sukūn), kasih sayang (mawaddah 
wa raḥmah), dan pelestarian keturunan (ḥifẓ al-nasl).31 

Dalam diskursus hukum Islam kontemporer, para 
pemikir maqāṣid seperti Ibn ‗Āshūr dan Jasser Auda 
menyoroti pentingnya menilai suatu akad bukan hanya 
dari bentuk lahiriahnya, tetapi dari ghāyah (tujuan) dan 
maṣlaḥah (kemaslahatan) yang dihasilkannya. Ibn ‗Āshūr 
menjelaskan bahwa banyak akad yang secara formal sah, 
namun secara maqāṣidiy bisa rusak apabila bertentangan 

                                                           
29 Aḥmad ibn Idrīs al-Qarāfī, al-Furūq, Juz II (Beirut: ‗Ālam al-

Kutub, 1998), h. 102. 
30 Muḥammad al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 

VII (Damaskus: Dār al-Fikr, 2004), h. 158. 
31 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz IX, h. 

33–34. 



34 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dengan tujuan dasar syariat.32 Dengan pendekatan ini, 
akad pernikahan yang dilakukan tanpa niat 
keberlangsungan atau yang didasari motif duniawi 
semata termasuk kategori musta„jalah — yaitu tergesa 
dalam maksud, tidak matang dalam tujuan, dan dangkal 
dalam komitmen. 

Fenomena ini juga merupakan refleksi dari 
perubahan sosial dan budaya umat Islam modern. 
Mobilitas global, perubahan gaya hidup, dan tuntutan 
ekonomi telah mendorong munculnya bentuk-bentuk 
pernikahan yang lebih fleksibel secara administratif, 
namun lemah secara spiritual dan etis. Istilah musta„jalah 
dalam konteks ini bukan sekadar kritik moral, tetapi 
sebuah konsep analitis untuk menilai sejauh mana akad 
tersebut sejalan dengan maqāṣid syariah.33 

Dengan demikian, istilah akad musta„jalah dapat 
dirumuskan sebagai setiap bentuk akad pernikahan 
yang: 

1. Dilaksanakan dengan niat atau struktur yang 
membatasi keberlangsungan (adam al-dawām), 
 

2. Menyimpang dari tujuan utama syariat dalam 
pernikahan (yaitu sukūn, mawaddah wa raḥmah, dan ḥifẓ 
al-nasl), 

 

3. Dan menempatkan aspek manfaat sesaat di atas nilai 
tanggung jawab dan keabadian akad. 

                                                           
32 Muḥammad Ṭāhir Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-

Islāmiyyah (Tunis: Dār al-Salām, 2011), h. 179–180. 
33 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 83. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 35 

Secara terminologis, konsep ini merupakan hasil 
elaborasi antara analisis fiqh klasik dengan pendekatan 
maqāṣid modern. Karenanya, pembahasan selanjutnya 
akan menelusuri konteks sosial yang memunculkan 
bentuk-bentuk akad ini dan bagaimana hukum Islam 
menilainya melalui prinsip-prinsip umum syariat. 
 
B. Latar Sosial Kemunculan Akad-Akad Modern 

Fenomena munculnya berbagai bentuk akad 
pernikahan modern tidak dapat dilepaskan dari 
dinamika sosial dan transformasi budaya umat Islam di 
era globalisasi. Mobilitas manusia yang tinggi, perubahan 
nilai-nilai sosial, serta berkembangnya teknologi 
informasi telah melahirkan bentuk-bentuk akad baru 
yang sebelumnya tidak dikenal dalam fikih klasik. Dalam 
konteks ini, akad pernikahan musta„jalah muncul sebagai 
respons sosial terhadap perubahan zaman, sebuah 
bentuk adaptasi, tetapi juga sekaligus bentuk 
penyimpangan dari tujuan syariat yang hakiki.34 

Salah satu faktor utama yang melatarbelakangi 
munculnya bentuk akad-akad ini adalah mobilitas global 
dan migrasi tenaga kerja. Banyak umat Islam yang 
berpindah tempat untuk bekerja, belajar, atau menetap 
sementara di luar negeri. Dalam situasi ini, sebagian di 
antara mereka menghadapi kesulitan untuk menikah 
secara formal sesuai prosedur syariat dan hukum negara 
asal. Maka, muncul praktik seperti nikah misyār di negara-

                                                           
34 Rachmat Syafe‘i, Fiqh Munakahat (Bandung: Pustaka Setia, 

2014), h. 25. 



36 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

negara Teluk atau nikah dengan niat cerai di kalangan 
mahasiswa Timur Tengah dan pekerja ekspatriat.35 

Selain faktor mobilitas, urbanisasi dan tekanan 
ekonomi juga berperan penting. Di kota-kota besar 
dengan biaya hidup tinggi dan tingkat persaingan yang 
ketat, banyak generasi muda yang menunda pernikahan 
karena belum mapan secara finansial. Namun, di sisi lain, 
dorongan biologis dan sosial tetap ada. Akibatnya, 
muncul bentuk kompromi sosial berupa pernikahan yang 
bersifat tempore, baik secara eksplisit (nikah kontrak, 
mut„ah, atau eksperimental) maupun terselubung (seperti 
misyār dan nikah niat cerai).36 

Sosiolog Muslim kontemporer seperti Fatima 
Mernissi mencatat bahwa pergeseran peran gender 
dalam masyarakat modern juga memengaruhi bentuk 
akad pernikahan. Perempuan modern tidak lagi 
sepenuhnya bergantung pada laki-laki dalam aspek 
ekonomi dan sosial, sehingga relasi pernikahan menjadi 
lebih kontraktual dan fungsional.37 Dalam beberapa 
kasus, akad nikah dilakukan bukan untuk membangun 
keluarga dalam pengertian tradisional, tetapi sebagai 
bentuk kesepakatan praktis yang berorientasi pada 
kebutuhan sementara. 

Di sisi lain, perkembangan teknologi digital juga 
memberikan ruang baru bagi lahirnya bentuk-bentuk 

                                                           
35 Khaled Abou El Fadl, Speaking in God‟s Name: Islamic Law, 

Authority and Women (Oxford: Oneworld, 2001), h. 284. 
36 Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Interpretation: 

Muftis and Their Fatwas (Cambridge: Harvard University Press, 1996), 
h. 231–232. 

37 Fatima Mernissi, Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in 
Modern Muslim Society (Cambridge: Schenkman, 1987), h. 92. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 37 

akad yang lebih instan, seperti nikah online atau 
pernikahan jarak jauh melalui media daring. Fenomena 
ini memperlihatkan bagaimana akad pernikahan yang 
seharusnya sakral dan penuh pertimbangan dapat 
berubah menjadi proses administratif yang cepat dan 
mudah diakses.38 

Faktor budaya konsumerisme dan individualisme 
juga memperkuat munculnya akad musta„jalah. Dalam 
budaya yang menekankan kenikmatan dan kepuasan 
pribadi, pernikahan kerap dipandang sebagai sarana 
pemenuhan kebutuhan emosional atau seksual semata, 
bukan sebagai komitmen spiritual dan sosial.39 Hal ini 
melahirkan bentuk-bentuk akad yang berorientasi 
sementara dan pragmatis, seperti pernikahan untuk 
eksperimen, pernikahan coba-coba, atau bahkan pernikahan 
wisata. 

Dari perspektif maqāṣid syariah, kondisi sosial ini 
menuntut pembacaan hukum yang lebih mendalam. 
Hukum tidak cukup dinilai dari formalitas akad, tetapi 
harus menimbang konteks sosial, niat pelaku, serta 
dampak moral yang ditimbulkannya. Jasser Auda 
menegaskan bahwa maqāṣid syariah bersifat dinamis, 
sehingga penerapannya harus memperhatikan ―realitas 
perubahan‖ (waqi„ al-taghayyur) dalam masyarakat.40 

                                                           
38 Rida Qal‗aji, ―Zawāj al-‗Abr al-Internet fī Mīzān al-Fiqh al-

Islāmī,‖ Majallah al-Buḥūth al-Islāmiyyah Vol. 37, No. 2 (2018), h. 45–
67. 

39 Asma Lamrabet, Women and Men in the Qur‟an: A 
Comparative Study (Oxford: Oneworld, 2018), h. 118. 

40 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 97–98. 



38 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Dengan demikian, kemunculan berbagai bentuk 
akad musta„jalah merupakan cerminan perubahan sosial 
yang kompleks. Di satu sisi, ia menunjukkan fleksibilitas 
hukum Islam dalam merespons kebutuhan manusia 
modern; namun di sisi lain, ia mengandung potensi 
penyimpangan dari tujuan luhur syariat. Tantangan bagi 
ulama dan pemikir hukum Islam adalah bagaimana 
menemukan titik keseimbangan antara realitas sosial 
yang berubah dan prinsip-prinsip abadi maqāṣid al-
syarī‗ah. 

 
C. Prinsip Penilaian Hukum dalam Syariat terhadap 

Akad Baru 

Dalam menghadapi kemunculan bentuk-bentuk 
akad pernikahan baru, para ulama dan pemikir hukum 
Islam berupaya menemukan keseimbangan antara 
keabadian prinsip syariat dan dinamika sosial 
masyarakat. Islam bukan agama yang kaku dan beku; 
syariatnya diturunkan untuk manusia dengan segala 
perubahan zaman, tempat, dan budaya. Oleh karena itu, 
ketika muncul akad-akad kontemporer seperti nikah 
misyār, nikah niat cerai, nikah daring, dan berbagai bentuk 
akad sementara lainnya, penilaian hukumnya tidak bisa 
hanya bertumpu pada teks literal, melainkan juga pada 
maqāṣid al-syarī‗ah — tujuan-tujuan moral dan 
kemaslahatan di balik hukum itu sendiri.41 

 
 
 

                                                           
41 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Mu„āṣarah: Dirāsah Fiqhiyyah 

Mu„āṣirah (Kairo: Dar al-Syuruq, 2011), h. 212. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 39 

1. Kaidah Dasar: “Asal dalam Akad adalah 
Kebolehan” 

Salah satu prinsip penting dalam hukum Islam 
yang menjadi pijakan penilaian terhadap akad-akad 
baru adalah kaidah fiqhiyyah: 

حْزٍِمِِ
ا
ى الخ

َ
لُِلُ غَل اٌ الدا دُ ًَ ى   حَتا

ُ
بَاحَت ِ

ْ
ىدِ الْ

ُ
ػُل

ْ
صْلُ فِي ال

َ ْ َ
 اَل

Artinya: “Asal dalam semua bentuk akad adalah 
kebolehan, sampai ada dalil yang menunjukkan 
keharamannya.”42 

Kaidah ini menegaskan bahwa hukum asal 
dari berbagai bentuk perjanjian atau kontrak social, 
termasuk akad pernikahan adalah boleh, selama 
tidak mengandung unsur yang bertentangan dengan 
nash, maqasid, atau nilai moral Islam. Namun, 
kebolehan tersebut tidak bersifat mutlak. Ia dapat 
berubah menjadi terlarang jika akad tersebut 
menimbulkan mafsadah (kerusakan) yang nyata, 
seperti menodai kehormatan manusia, 
menghilangkan hak-hak perempuan, atau 
melemahkan institusi keluarga.43 

Dalam konteks inilah, akad pernikahan 
musta„jalah perlu dikaji bukan hanya dari sisi 
formalitas hukum (adanya ijab kabul, wali, saksi, dan 
mahar), tetapi juga dari sisi substansi kemaslahatan: 
apakah akad tersebut mencerminkan nilai kesucian, 
keabadian, dan tanggung jawab sebagaimana 
diinginkan oleh syariat? 

                                                           
42 Jalāl al-Dīn al-Suyūṭī, al-Ashbah wa al-Naẓā‟ir (Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1998), h. 60. 
43 Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Maqāṣid „inda al-Imām al-

Syāṭibī (Rabat: Dār al-Kalimah, 1992), h. 175. 



40 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

2. Kaidah: “Kemudaratan Harus Dihilangkan” 

Kaidah berikutnya yang menjadi pedoman 
penting adalah: 

ٌُِ شَا ًُ زَرُ  لضا
َ
 ا

Artinya: “Kemudaratan harus dihilangkan.”44 

Kaidah ini berakar pada hadis Nabi صلى الله عليه وسلم: 

 ضِزَارَِ
َ

زَرَ وَلَ
َ
 ض

َ
 لَ

Artinya: “Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak 
boleh membalas bahaya dengan bahaya.” 45 

Prinsip ini digunakan untuk menolak segala 
bentuk akad yang berpotensi menimbulkan kerugian 
moral, sosial, atau psikologis bagi salah satu pihak. 
Misalnya, dalam nikah sementara atau nikah kontrak 
turis, pihak perempuan sering kali menjadi korban 
karena tidak mendapatkan perlindungan hukum 
atau jaminan nafkah setelah masa akad berakhir. 
Dalam maqasid syariah, hal semacam ini jelas 
bertentangan dengan tujuan hifẓ al-„ird (menjaga 
kehormatan) dan hifẓ al-nafs (menjaga jiwa). 

Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa 
keabsahan suatu akad dalam Islam tidak hanya 
diukur dari terpenuhinya rukun dan syarat, tetapi 
juga dari maqṣad al-„aqd (tujuan kontrak) yang harus 
membawa kemaslahatan.46 Artinya, akad yang secara 
formal sah tetapi menimbulkan kerusakan sosial 

                                                           
44 Ibn Nujaym, al-Ashbah wa al-Naẓā‟ir (Beirut: Dār al-Kutub 

al-‗Ilmiyyah, 2005), h. 87. 
45 Ibn Mājah, Sunan Ibn Mājah, Kitāb al-Aḥkām, no. 2340. 
46 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), jilid 7, h. 108–109. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 41 

tetap dapat dinyatakan rusak secara maqāṣidiy. Di 
sinilah tampak fleksibilitas hukum Islam yang selalu 
berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan. 

3. Kaidah: “Yang Dianggap adalah Makna, Bukan 
Sekadar Lafaz” 

Prinsip ketiga yang sangat penting dalam 
menilai akad-akad modern adalah kaidah: 

بَاوِي
َ ْ
اظِ وَالْ

َ
ف

ْ
ل
َ ْ
 بِالْ

َ
ػَاوِي لَ

َ ْ
اصِدِ وَالْ

َ
ل
َ ْ
 بِالْ

ُ
ػِبْرَة

ْ
ل
َ
 ا

Artinya: “Yang menjadi ukuran adalah maksud dan 
makna, bukan sekadar lafaz dan bentuk.”47 

Kaidah ini menjadi dasar pendekatan maqasid 
dalam fiqh modern. Dalam konteks pernikahan, 
walaupun suatu akad secara lahiriah tampak sah 
(karena memenuhi rukun dan syarat formal), namun 
jika tujuannya bertentangan dengan prinsip 
keberlangsungan (dawām al-zawāj), maka akad 
tersebut dapat dinilai rusak secara substansial. 

Sebagai contoh, nikah dengan niat cerai secara 
lahir mungkin tampak sah karena tidak disertai 
pembatasan waktu secara eksplisit, tetapi niat 
tersembunyi untuk menceraikan di waktu tertentu 
menyalahi maqasid pernikahan.48 Ulama seperti Ibn 
‗Uthaymīn dan al-Qaradawi menyebutnya sebagai 

                                                           
47 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I„lām al-Muwaqqi„īn „an Rabb al-

„Ālamīn (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), jilid 3, h. 13. 
48 Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī, Qarārāt wa Tawṣiyyāt al-Majma„ al-

Fiqhī (Jeddah: OIC, 2000), h. 233. 



42 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

―akad yang rusak secara moral‖, meskipun tidak 
batal secara hukum positif.49 

Prinsip ini juga berlaku untuk fenomena nikah 
online atau pernikahan eksperimental, di mana bentuk 
akad bisa sah menurut sebagian pandangan fiqh, 
tetapi substansinya kehilangan nilai sakralitas dan 
tanggung jawab jangka panjang. Oleh karena itu, 
penilaian hukum tidak boleh berhenti pada bentuk, 
melainkan harus menyentuh maqasid dan niat di 
baliknya. 

4. Integrasi Kaidah dengan Pendekatan Maqāṣid 
Syariah 

Tiga kaidah di atas berupa kebolehan asal 
akad, penghilangan kemudaratan, dan penilaian 
berdasarkan makna, semuanya berpadu dalam satu 
kerangka besar maqāṣid syariah. Menurut Jasser 
Auda, hukum Islam yang ideal adalah hukum yang 
adaptif terhadap realitas namun tetap berpijak pada 
nilai-nilai abadi syariat.50 Pendekatan maqāṣid 
menuntut agar setiap keputusan hukum 
memperhatikan keseimbangan antara nash (teks) dan 
waqi„ (konteks). 

Dengan demikian, penilaian terhadap akad-
akad pernikahan modern tidak boleh semata-mata 
bersandar pada legalitas formal, tetapi juga harus 
mengukur apakah akad tersebut mengarah pada 
terwujudnya lima tujuan pokok syariat (al-kulliyyāt 

                                                           
49 Ibn ‗Uthaymīn, Fatāwā al-Mar‟ah al-Muslimah (Riyadh: 

Maktabah al-Rushd, 1999), h. 98–99. 
50 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 156. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 43 

al-khamsah): menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Jika sebuah akad mengabaikan salah satu 
di antaranya, maka sekalipun sah secara teknis, ia 
tetap cacat secara maqāṣidiy. 

Dari keseluruhan prinsip di atas dapat 
disimpulkan bahwa hukum Islam memandang akad 
pernikahan bukan sebagai kontrak administratif yang 
bisa dimodifikasi sesuka hati, melainkan sebagai „aqd 
dhimmī,  perjanjian suci yang memiliki dimensi 
spiritual dan sosial sekaligus. Karena itu, inovasi 
bentuk akad yang tidak mengandung kerusakan 
(mafsadah) dan masih sejalan dengan maqāṣid dapat 
diterima, namun setiap bentuk akad yang mereduksi 
nilai-nilai kesakralan, keabadian, dan keadilan dalam 
pernikahan, sejatinya bertentangan dengan prinsip 
dasar syariat. 
 

 
  



44 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB V 

ENAM MODEL AKAD PERNIKAHAN 
MUSTA„JALAH  

 

A. Pernikahan Misyār 

1. Pengertian dan Asal-usul Nikah Misyār 

Nikah Misyār merupakan salah satu bentuk 
akad pernikahan kontemporer yang muncul di 
kawasan Teluk (Gulf States) pada akhir abad ke-20. 
Secara terminologis, istilah misyār (المِسْيَار) berasal dari 
kata sāra–yasīru yang berarti ―melalui‖ atau 
―berkunjung.‖ Dengan demikian, pernikahan ini 
dinamakan demikian karena suami hanya ―melalui‖ 
atau sesekali mendatangi istrinya, tanpa tinggal 
bersama secara permanen. 

Secara hukum, nikah misyār memenuhi rukun-
rukun pernikahan syar‗i — terdapat calon suami, 
calon istri, wali, dua saksi, serta ijab dan kabul. 
Namun, akad ini memiliki ketentuan khusus yang 
menyimpang dari norma umum pernikahan, yaitu: 
pihak istri secara sadar dan sukarela melepaskan 
sebagian hak-haknya seperti nafkah, tempat tinggal, 
giliran bermalam, dan dalam beberapa kasus, bahkan 
hak pengasuhan anak.51 

Dengan kata lain, akad ini memberikan ruang 
bagi laki-laki untuk menikah dengan perempuan 
tanpa menanggung beban ekonomi, sosial, dan 
emosional yang biasanya melekat pada tanggung 

                                                           
51 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), jilid 7, h. 142–145. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 45 

jawab pernikahan. Dalam praktiknya, akad ini dapat 
dilakukan secara resmi (tercatat di pengadilan 
syariah) atau tidak resmi (tidak tercatat), tergantung 
kesepakatan pasangan. 

Kemunculan fenomena ini banyak dikaitkan 
dengan perubahan sosial dan ekonomi di negara-
negara Teluk, di mana tingkat urbanisasi dan 
perpindahan kerja yang tinggi membuat sebagian 
laki-laki ingin memperoleh hubungan yang sah 
secara agama, namun tanpa kewajiban menafkahi 
dan menanggung penuh kehidupan rumah tangga.52 

2. Karakteristik Nikah Misyār dan Mekanismenya 

Dalam praktiknya, nikah misyār memiliki ciri 
khas utama: hubungan suami istri berlangsung 
secara tidak menetap. Sang suami datang 
mengunjungi istrinya sewaktu-waktu, dan tidak 
wajib menyediakan tempat tinggal. Karena hak 
nafkah menjadi gugur, maka konsekuensinya 
ketaatan istri kepada suami juga menjadi tidak 
mutlak, sebab ketaatan merupakan imbalan atas 
nafkah yang diberikan. 

Selain itu, akad ini umumnya dirahasiakan — 
baik karena keinginan suami yang telah beristri 
untuk menyembunyikannya dari istri pertama, 
maupun karena faktor sosial seperti stigma terhadap 
perempuan yang menikah tanpa prosesi publik. 
Padahal, kerahasiaan semacam ini bertentangan 
dengan prinsip keterbukaan akad dalam Islam yang 

                                                           
52 M.A. Al-Hathloul, ―Marriage in the Gulf: The Case of 

Misyar,‖ Arab Law Quarterly 26, no. 3 (2012): 287–302. 



46 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

bertujuan mencegah tuduhan zina dan menjaga 
kehormatan perempuan. 

Meskipun begitu, secara formal akad ini tetap 
sah karena memenuhi rukun nikah, dan hak-hak 
hukum seperti warisan tetap berlaku di antara 
pasangan. Akan tetapi, dari sisi sosial, nikah misyār 
berpotensi menimbulkan kerentanan terhadap 
perempuan karena hubungan yang tidak stabil dan 
tidak memiliki jaminan masa depan.53 

3. Perbandingan dengan Jenis Pernikahan Lain 

1) Perbedaan dengan Pernikahan Adat 
Pernikahan adat pada umumnya memiliki 

unsur sosial dan ekonomi yang kuat, dan 
meskipun terkadang tidak tercatat secara 
administratif, ia tetap memenuhi seluruh rukun, 
syarat, dan tujuan pernikahan syar‗i. Pencatatan 
hanyalah bentuk penguatan hukum negara, 
bukan bagian dari sahnya akad. 

Sedangkan nikah misyār menyerupai 
pernikahan adat dalam hal kemungkinan tidak 
dicatatkan, tetapi berbeda secara substansial 
karena adanya pengguguran hak-hak istri. Dalam 
pernikahan adat, hak-hak istri tetap terjaga, 
sedangkan dalam nikah misyār, hak-hak tersebut 
justru menjadi objek kesepakatan yang bisa 
dilepas. 

 

 

                                                           
53 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Mu„āṣarah (Kairo: Dār al-

Syuruq, 2011), h. 223 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 47 

2) Perbedaan dengan Nikah Siri 
Nikah siri berarti pernikahan yang 

dilakukan secara sembunyi-sembunyi dengan 
pesan kepada saksi agar tidak 
mengumumkannya kepada publik. Mazhab 
Malikiyah secara tegas menganggap pernikahan 
semacam ini batal dan harus dibatalkan, karena 
tidak terpenuhi unsur keterbukaan akad yang 
menjadi syarat sah pernikahan.54 

Sebagian fuqaha lain seperti mazhab 
Hanabilah memandangnya sah tetapi makruh, 
karena kerahasiaannya berpotensi menimbulkan 
fitnah dan menodai kehormatan perempuan. 
Sedangkan menurut Syiah Imamiyah, nikah siri 
tetap sah karena dianggap serupa dengan akad 
mut‗ah, meskipun pandangan ini tidak diterima 
oleh mayoritas ulama Sunni. 

Dengan demikian, nikah misyār berada di 
antara dua posisi: secara formal ia sah seperti 
nikah siri, tetapi secara moral ia mendekati 
bentuk pernikahan yang kehilangan ruh kesucian 
dan tujuan hakiki pernikahan itu sendiri. 

4. Hubungan Nikah Misyār dengan Nikah Tafwīd 

Dalam sebagian praktiknya, nikah misyār juga 
mengandung kesamaan dengan nikah tafwīḍ, yakni 
pernikahan yang dilangsungkan tanpa penetapan 
mahar pada saat akad. Para fuqaha berbeda pendapat 
tentang keabsahan model ini. 

                                                           
54 Al-Qarāfī, al-Furūq (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 

1998), jilid 3, h. 150. 



48 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Mazhab Malikiyah berpendapat bahwa akad 
nikah tanpa mahar tidak sah, dan wajib dibatalkan 
sebelum terjadinya hubungan badan. Namun, jika 
sudah terjadi hubungan, akad tetap sah tetapi wajib 
diberikan mahar mitsil (mahar sepadan).55 

Adapun jumhur ulama (Hanafiyah, Syafi‗iyah, 
Hanabilah) berpendapat bahwa akad tetap sah, sebab 
mahar bukanlah rukun akad, melainkan akibat 
hukum dari akad itu sendiri. Jika tidak disebutkan 
mahar, maka perempuan berhak atas mahar mitsil 
setelah hubungan terjadi atau setelah kematian 
suami.56 

Perdebatan ini menunjukkan bahwa fiqh 
memberi ruang terhadap fleksibilitas akad selama 
tidak menghilangkan maqṣad syar‗i di baliknya. 
Namun, ketika syarat-syarat seperti ―tidak 
menanggung nafkah‖ atau ―tidak memberi tempat 
tinggal‖ dimasukkan dalam nikah misyār, para ulama 
menilai bahwa hal itu bukan lagi tafwīḍ yang 
dibenarkan, melainkan syarat yang rusak (syarth 
fāsid), sebab ia meniadakan tanggung jawab dasar 
suami terhadap istri. 

5. Penilaian Hukum Islam dan Maqāsid al-Syarī‘ah 

Secara formal, nikah misyār memenuhi unsur 
sahnya akad pernikahan: ada ijab kabul, wali, saksi, 
dan kerelaan kedua belah pihak. Akan tetapi, dari 

                                                           
55 Malik ibn Anas, al-Mudawwanah al-Kubrā (Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1994), jilid 2, h. 208. 
56 Al-Syirāzī, al-Muhadzdzab fī Fiqh al-Imām al-Syāfi„ī (Beirut: 

Dār al-Fikr, 1992), jilid 3, h. 45. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 49 

perspektif maqāṣid al-syarī‗ah, akad ini bertentangan 
dengan ruh dan tujuan syariat. 

Pernikahan dalam Islam adalah mīthāqan 
ghalīẓan  ―perjanjian yang kokoh‖ antara dua jiwa 
untuk saling melindungi, menumbuhkan kasih 
sayang, dan membangun kehidupan yang stabil. 
Tujuan ini dikenal sebagai maqṣad dawām al-zawāj 
(keberlangsungan pernikahan) yang menjadi fondasi 
institusi keluarga. 

Dalam nikah misyār, hubungan itu kehilangan 
makna keberlangsungan. Istri tidak mendapatkan 
ketenangan (sukūn), tidak ada kerja sama dalam 
rumah tangga, dan tidak terbangun lingkungan yang 
ideal untuk pengasuhan anak. Dengan demikian, 
akad ini tidak mencapai maqṣad al-aslī dari 
pernikahan, yaitu hifẓ al-nasl (menjaga keturunan) 
dan hifẓ al-„ird (menjaga kehormatan).57 

Ulama besar seperti Wahbah al-Zuhayli dan 
Yusuf al-Qaradawi memandang bahwa nikah misyār, 
meskipun sah secara tekstual, tidak layak 
dipraktikkan karena membuka pintu (bab al-fasad) 
bagi penyalahgunaan akad untuk pemuasan syahwat 
sesaat. Oleh karena itu, akad ini sebaiknya ditutup 
dengan prinsip sadd al-dharī„ah (menutup jalan 
menuju keburukan).58 

 
 
 
                                                           

57 Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Maqāṣid „inda al-Imām al-
Syāṭibī (Rabat: Dār al-Kalimah, 1992), h. 200. 

58 Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu„āṣirah (Beirut: al-Risalah, 
2006), jilid 3, h. 76–78. 



50 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

6. Pertimbangan Sosial dan Moral 

Dari segi sosial, nikah misyār berpotensi 
merusak tatanan moral masyarakat. Ia mendorong 
pandangan pragmatis terhadap lembaga pernikahan 
— dari ikatan spiritual yang penuh tanggung jawab 
menjadi sekadar kontrak untuk pemenuhan 
kebutuhan biologis. 

Perempuan sering kali menjadi pihak yang 
paling dirugikan. Tanpa hak nafkah dan 
perlindungan hukum, mereka rentan ditinggalkan 
sewaktu-waktu. Dalam banyak kasus di Arab Saudi 
dan Yaman, pernikahan misyār menyebabkan 
meningkatnya jumlah ibu tunggal yang tidak diakui 
secara hukum karena suaminya menolak 
mendaftarkan pernikahan itu.59 

Dari perspektif maqasid, kondisi ini menyalahi 
prinsip jalb al-maṣlaḥah wa dar‟ al-mafsadah — menarik 
kemaslahatan dan menolak kerusakan. Jika 
pernikahan hanya menimbulkan penderitaan dan 
ketidakpastian bagi salah satu pihak, maka 
keberadaannya tidak lagi membawa berkah, tetapi 
justru merusak kemaslahatan umum. 

 
Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat 

disimpulkan bahwa nikah misyār sah secara hukum fikih 
klasik, karena rukun dan syaratnya terpenuhi. Namun, 
dari sisi maqāṣid dan etika syariah, akad ini tidak sejalan 
dengan tujuan luhur pernikahan dalam Islam. 

                                                           
59 ―Misyar Marriage: A New Trend and Its Consequences,‖ 

Middle East Studies Journal, Vol. 45, no. 2 (2019): 115–128. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 51 

Pernikahan yang ideal adalah yang didasarkan 
pada tanggung jawab, kasih sayang, dan keinginan untuk 
membangun rumah tangga secara utuh. Nikah misyār 
gagal mewujudkan nilai-nilai itu, karena menafikan 
unsur kebersamaan, nafkah, dan perlindungan yang 
menjadi inti maqṣad syar‗i dari pernikahan. 

Maka, sekalipun tidak dapat dinyatakan batal 
secara mutlak, nikah misyār termasuk akad yang makruh 
tahrīman — yaitu akad yang sah tetapi tercela, karena 
bertentangan dengan tujuan syariat. Dalam konteks 
sosial modern, akad semacam ini sebaiknya dihindari 
dan pintunya ditutup dengan prinsip sadd al-dharī„ah, 
demi menjaga kehormatan, nasab, dan kemuliaan 
lembaga keluarga Muslim. 
 
B. Pernikah dengan Niat Cerai 

1. Definisi dan Latar Kemunculan 

Pernikahan dengan niat cerai (al-nikāḥ bi 
niyyati al-ṭalāq) adalah akad yang dilakukan secara 
sah menurut syariat — terdapat ijab dan kabul, wali, 
dua saksi, dan kesepakatan kedua mempelai — 
namun sang suami telah meniatkan dalam hatinya 
untuk menceraikan istrinya setelah waktu tertentu 
atau setelah tujuan tertentu tercapai. Waktu yang 
dimaksud bisa pendek, seperti satu bulan, atau 
panjang, seperti setelah menyelesaikan studi, masa 
kerja, atau kepentingan pribadi lainnya.60 

Secara lahiriah, pernikahan ini tidak berbeda 
dengan akad nikah biasa. Namun, secara substantif, 

                                                           
60 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, jilid 7 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), h. 150–151. 



52 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

akad ini berdasarkan niat tersembunyi yang 
membatasi keinginan melangsungkan kehidupan 
rumah tangga secara abadi (dawām al-zawāj). Dalam 
hukum Islam, niat semacam ini menjadi titik 
perdebatan karena meskipun tidak diucapkan secara 
eksplisit, ia mengubah hakikat tujuan akad 
pernikahan itu sendiri.61 

Fenomena ini banyak terjadi di kalangan 
pelajar, mahasiswa, dan pekerja Muslim yang tinggal 
di luar negeri untuk waktu tertentu. Mereka 
menikahi perempuan setempat agar terhindar dari 
zina, dengan niat akan menceraikannya setelah 
kepentingannya selesai. Praktik ini juga terjadi di 
negara-negara Arab dan Asia, terutama pada masa-
masa urbanisasi global dan meningkatnya mobilitas 
tenaga kerja.62 

2. Perbedaan dengan Pernikahan Umum dan Nikah 
Mut„ah 

Secara prinsip, pernikahan syar‗i selalu 
dimaksudkan untuk berlangsung selamanya dan 
tidak dibatasi waktu. Niat keabadian inilah yang 
membedakannya dari nikah mut‗ah (temporary 
marriage), yaitu akad yang secara eksplisit 
menyebutkan masa berlakunya. 

Dalam nikah mut‗ah, jangka waktu disebutkan 
dalam akad, misalnya ―aku nikahkan engkau selama 
satu bulan.‖ Maka, ketika waktu tersebut habis, akad 

                                                           
61 Al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„, jilid 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1997), h. 273. 
62 ―Temporary Marriages among Muslim Students Abroad,‖ 

Journal of Islamic Ethics, Vol. 4 (2018): 92–108. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 53 

otomatis berakhir tanpa talak. Karena itu, seluruh 
ulama Ahlus Sunnah wal-Jama‗ah sepakat bahwa 
nikah mut‗ah adalah batal, berdasarkan hadis-hadis 
sahih yang melarangnya.63 

Adapun dalam nikah dengan niat cerai, masa 
tersebut tidak disebutkan secara eksplisit, melainkan 
disembunyikan dalam niat hati suami. Secara formal, 
akad ini sah, sebab hukum Islam menilai lafaz akad, 
bukan isi hati. Namun, dari segi moral dan maqāṣid, 
akad ini mendekati mut‗ah, karena sama-sama 
menyalahi prinsip keberlangsungan pernikahan. 

Perbedaannya hanya pada tingkat 
keterbukaan niat. Pada mut‗ah, jangka waktu 
diucapkan; sedangkan pada nikah niat cerai, waktu 
disembunyikan. Oleh sebab itu, para ulama berbeda 
pendapat: apakah niat batin yang merusak maqṣad 
bisa membatalkan akad yang secara formal sah? 

3. Perbedaan Pendapat Ulama tentang Hukumnya 

Para ulama klasik dan kontemporer terbagi 
menjadi dua pendapat utama tentang keabsahan 
akad nikah yang disertai niat cerai: 

1) Pendapat yang Membolehkan (Sah secara 
Fiqhiyah) 

Mayoritas fuqaha dari mazhab Hanafiyah, 
Malikiyah, Syafi‗iyah, dan sebagian Hanabilah 
berpendapat bahwa pernikahan semacam ini 
tetap sah, selama tidak ada syarat eksplisit yang 
membatasi waktu akad. Niat tersembunyi dalam 

                                                           
63 Ibn Hajar al-‗Asqalānī, Fatḥ al-Bārī, jilid 9 (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1995), h. 174. 



54 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

hati tidak membatalkan akad, sebab niat adalah 
urusan batin antara manusia dan Allah, selama 
tidak diwujudkan dalam lafaz. 

Ibn Qudāmah (w. 620 H), ulama besar 
Hanbali, menegaskan dalam al-Mughnī: ―Jika 
seseorang menikahi seorang wanita tanpa 
menyebut syarat, namun dalam hatinya berniat 
menceraikannya setelah satu bulan atau setelah 
kebutuhannya terpenuhi, maka akadnya tetap 
sah. Ini adalah pendapat mayoritas ulama, 
kecuali al-Awzā‗ī yang memandangnya sebagai 
nikah mut‗ah.‖.64 

Dalil yang digunakan oleh kelompok ini 
adalah kaidah: 

تِِ اُ فِ
َ
خ

ْ
اثِ ال اُ

ِ
ّ
 لِلى

َ
مَػَاوِي لَ

ْ
ىدِ لِل

ُ
ػُل

ْ
 فِي ال

ُ
ػِبْرَة

ْ
ل
َ
 ا

(Yang menjadi ukuran dalam akad adalah makna 
lahirnya, bukan niat tersembunyinya). 

Selain itu, mereka berargumen bahwa niat 
dapat berubah, dan seseorang yang semula 
berniat menceraikan bisa saja berubah pikiran 
dan melanjutkan kehidupan rumah tangganya. 
Karena itu, niat yang tidak terucap tidak dapat 
menjadi dasar pembatalan akad.65 

                                                           
64 Ibn Qudāmah, al-Mughnī, jilid 7 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1983), h. 573. 
65 Al-Nawawī, al-Majmū„ Sharḥ al-Muhadzdzab, jilid 17 (Beirut: 

Dār al-Fikr, 1996), h. 122. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 55 

2) Pendapat yang Melarang (Tidak Sah atau 
Makruh Tahrīman) 

Sebagian ulama Syafi‗iyah, Malikiyah, dan 
Hanabilah seperti al-Awzā‗ī, Bahram, dan Ibn 
Taimiyah menilai bahwa pernikahan dengan niat 
cerai adalah tidak sah, karena hakikatnya sama 
dengan nikah mut‗ah, hanya berbeda pada 
redaksi lahiriah. 

Menurut al-Awzā‗ī: ―Barang siapa 
menikahi seorang wanita dengan niat akan 
menceraikannya setelah waktu tertentu, maka itu 
adalah nikah mut‗ah yang diharamkan, 
walaupun waktunya tidak disebutkan.‖66 

Ibn Taimiyah sendiri menegaskan bahwa 
akad ini, meskipun sah secara formal, berdosa 
secara moral, karena bertentangan dengan 
maksud syariat yang menjadikan pernikahan 
sebagai ikatan abadi. Ia menyebutnya sebagai 
―nikah penipuan‖ (nikāḥ al-ghish), sebab pihak 
perempuan tidak mengetahui niat suami yang 
tersembunyi.67 

Sebagian ulama lain memilih sikap tengah: 
akadnya sah tetapi makruh tahrīman, karena 
mengandung unsur gharar (ketidakpastian) dan 
tadlīs (penipuan niat) terhadap perempuan. 
Pendapat ini didukung oleh sebagian fuqaha 
kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan 

                                                           
66 Al-Awzā‗ī, dikutip dalam Al-Karāfī, al-Furūq, jilid 3 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1998), h. 170. 
67 Ibn Taimiyyah, Majmū„ al-Fatāwā, jilid 32 (Riyadh: Dār al-

Wafā‘, 2004), h. 102. 



56 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Majma„ al-Fiqh al-Islāmī, yang memandang akad 
ini perlu dihindari demi menjaga kehormatan 
dan citra Islam.68 

4. Dimensi Sosial dan Etika Nikah dengan Niat Cerai 

Fenomena pernikahan dengan niat cerai tidak 
hanya menjadi problem hukum, tetapi juga problem 
etika dan sosial yang serius. Praktik ini banyak terjadi 
di kalangan mahasiswa dan pekerja Muslim yang 
tinggal sementara di negara Barat. Mereka menikahi 
perempuan lokal dengan niat sementara untuk 
menyalurkan kebutuhan biologis secara ―halal‖, lalu 
menceraikannya setelah masa studi atau pekerjaan 
selesai. 

Dampaknya sangat luas: banyak perempuan 
non-Muslim merasa tertipu dan ditinggalkan, 
sebagian menjadi ibu tunggal tanpa nafkah atau 
pengakuan hukum. Kasus-kasus semacam ini 
mencoreng citra Islam di mata masyarakat global, 
karena dianggap menjadikan hukum pernikahan 
sebagai alat eksploitasi seksual yang dilegalkan 
agama.69 

Selain itu, praktik ini dapat mengacaukan 
nasab dan hak asuh anak, terutama bila istri 
melahirkan anak dari pernikahan itu. Banyak kasus 
di mana anak menjadi korban kehilangan identitas, 
bahkan berpindah agama mengikuti ibu non-
Muslimnya. Dalam pandangan maqāṣid al-syarī‗ah, 

                                                           
68 Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu„āṣirah, jilid 3 (Beirut: al-

Risālah, 2006), h. 83. 
69  ―Misuse of Temporary Marriage Contracts in Muslim 

Diaspora,‖ Arab Law Quarterly 34, no. 2 (2020): 223–241. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 57 

ini jelas bertentangan dengan hifẓ al-nasl 
(perlindungan keturunan) dan hifẓ al-‗ird 
(perlindungan kehormatan). 

5. Penilaian Maqāsid al-Syarī‘ah terhadap Nikah Niat 
Cerai 

Dari perspektif maqāṣid al-syarī‗ah, akad ini 
gagal memenuhi tujuan utama pernikahan, yaitu: 

1) Dawām al-zawāj (keberlangsungan rumah tangga) 

2) Sukūn (ketenangan dan kasih sayang) 

3) Hifẓ al-nasl (menjaga keturunan yang sah dan 
stabil) 

Ketika niat cerai sudah tertanam sejak awal, 
maka akad tersebut kehilangan unsur keabadian 
(ta‟bīd), padahal inilah yang menjadi ruh pernikahan 
dalam Islam. 

Al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt menegaskan 
bahwa maqāṣid syariat dalam akad nikah adalah 
―menegakkan kehidupan rumah tangga yang 
langgeng, menciptakan kasih sayang, dan menjaga 
tatanan sosial dari kerusakan moral.‖ Maka, setiap 
bentuk akad yang bertentangan dengan nilai-nilai ini, 
walaupun sah secara formal, harus ditolak secara 
maqāṣidiy.70 

Dalam kerangka itu, nikah dengan niat cerai 
tidak dapat dianggap sekadar pelanggaran ringan, 
karena mengkhianati kejujuran niat yang menjadi 
asas muamalah Islam. Allah berfirman: 

                                                           
70 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, jilid 2 (Beirut: Dār 

al-Ma‗rifah, 1991), h. 13–14. 



58 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

              

Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, penuhilah 
akad-akad itu.” (QS. al-Māidah [5]: 1). 

Ayat ini tidak hanya menuntut pemenuhan 
lahiriah akad, tetapi juga kejujuran batiniah dalam 
setiap perjanjian. Karenanya, menyembunyikan niat 
cerai sejak awal merupakan bentuk khiyānah maqṣad 
(pengkhianatan terhadap tujuan syariat). 

6. Pandangan Fiqh Modern dan Kebijakan Hukum 

Dalam konteks hukum positif Islam modern, 
lembaga-lembaga fatwa besar seperti Majma„ al-Fiqh 
al-Islāmī (OKI) dan Lajnah Dā‟imah Arab Saudi telah 
menolak praktik nikah dengan niat cerai. Mereka 
menilai bahwa walaupun akadnya sah secara formal, 
praktik tersebut makruh tahrīman dan harus dicegah 
karena menimbulkan kerusakan sosial. 

Yusuf al-Qaradawi menegaskan: ―Tidak 
sepantasnya seorang Muslim mempermainkan akad 
nikah dengan niat menceraikan. Ini bukanlah 
karakter mukmin sejati yang memuliakan 
perempuan.‖71 

Dalam konteks Indonesia, fenomena ini belum 
banyak muncul secara terbuka, tetapi dapat 
disamakan dengan praktik kawin kontrak turis atau 
nikah sementara pekerja migran, yang pada dasarnya 
memiliki motif dan pola yang sama — akad temporer 
dengan niat tersembunyi. Oleh sebab itu, para ulama 
Indonesia menilai praktik ini sebagai penyimpangan 

                                                           
71 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Mu„āṣarah, (Kairo: Dār al-

Syurūq, 2011), h. 231. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 59 

moral, meskipun tidak mudah dibatalkan secara 
hukum formal.72 

7. Kesimpulan: Akad Sah, Tujuan Rusak 

Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat 
disimpulkan bahwa pernikahan dengan niat cerai sah 
secara fikih formal, tetapi rusak secara maqāṣidiy. Ia 
melanggar asas kejujuran dan kesetiaan yang 
menjadi dasar ikatan pernikahan. 

Akad ini memperlihatkan bagaimana hukum 
Islam tidak hanya menilai bentuk (ṣurah) tetapi juga 
substansi niat dan dampak sosialnya. Karena itu, 
akad semacam ini sebaiknya dihindari dan ditutup 
jalannya dengan prinsip sadd al-dharī„ah, demi 
menjaga martabat perempuan, stabilitas keluarga, 
dan citra Islam sebagai agama yang menegakkan 
keadilan dan kasih sayang.73 

 
C. Pernikahan Sementara atau Nikah untuk Tujuan 

Tertentu (Nikah Prokreasi) 

1. Definisi dan Karakteristik Umum 

Nikah untuk tujuan tertentu — yang dalam 
konteks ini dikenal sebagai nikāḥ li al-nasl 
(pernikahan demi keturunan) — merupakan bentuk 
akad yang dilakukan hanya untuk mencapai satu 
tujuan pragmatis, yakni memperoleh anak 
(prokreasi), tanpa adanya niat untuk 

                                                           
72 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI (Jakarta: 

Erlangga, 2015), h. 414. 
73 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 179–181. 



60 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

mempertahankan ikatan rumah tangga setelah tujuan 
itu tercapai. Setelah anak lahir, pihak laki-laki 
menceraikan istrinya karena menganggap akad 
tersebut telah ―selesai menjalankan fungsi 
biologisnya.‖74 

Model pernikahan semacam ini muncul dalam 
berbagai konteks sosial modern. Dalam sebagian 
masyarakat Arab kontemporer, terutama di kalangan 
elite atau orang kaya, muncul fenomena ―pernikahan 
prokreasi‖, di mana seorang laki-laki menikahi 
perempuan subur semata-mata untuk mendapatkan 
keturunan, lalu menceraikannya setelah anak lahir. 
Di beberapa negara Barat, fenomena ini dikenal 
dalam bentuk ―reproductive marriage contract‖ atau 
kontrak prokreasi.75 

Dari sisi fiqh klasik, akad semacam ini tidak 
dikenal secara eksplisit, namun analoginya dapat 
ditemukan dalam pembahasan nikāḥ al-mu‟aqqat 
(nikah sementara) dan nikāḥ al-mut„ah. Sebab, akad ini 
mengandung unsur pembatasan tujuan dan waktu, 
yang menghilangkan karakter keabadian (ta‟bīd) yang 
menjadi inti maqṣad pernikahan. 

2. Kedudukan Hukum dalam Pandangan Mazhab 
Fiqh 

Para ulama dari empat mazhab besar (Hanafī, 
Mālikī, Syāfi‗ī, dan Hanbalī) sepakat bahwa 
pernikahan yang dibatasi waktu tertentu atau tujuan 

                                                           
74 Wahbah al-Zuhayli, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, jilid 7 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 1989), h. 160. 
75  ―Reproductive Marriage Contracts in the Arab World,‖ 

Middle East Law and Governance Journal 11, no. 2 (2019): 112–129. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 61 

tertentu adalah rusak (bāṭil/fāsid) karena 
bertentangan dengan hakikat akad nikah yang 
ditetapkan untuk keberlangsungan.76 

Namun, terdapat perbedaan nuansa 
pandangan di antara mereka: 
1) Jumhūr al-fuqahā‟ (mayoritas ulama) menegaskan 

bahwa akad semacam ini tidak sah karena 
menyerupai nikāḥ al-mut„ah yang secara tegas 
diharamkan Nabi SAW setelah sempat 
dibolehkan pada masa awal Islam. Dalil mereka 
di antaranya sabda Rasulullah SAW: 

 ًَ اعِ مِااااا
َ
ااااامْ فِاااااي  ضْاااااخِمْخ

ُ
ى

َ
 ل

ُ
اااااِ

ْ
ِ ه

َ
ااااادْ أ

َ
 ك

ُ
اااااِ

ْ
ى

ُ
اااااي ه ِ

ّ
ااااااصُ، إِو

ا
لَاااااا الى ُّ 

َ
اااااا أ ًَ

مََ ااا ااادْ حَزا
َ
طَااااءِ، وَإِنا قَ ك ِ

ّ
ُ  الي

َ
اااد

ْ
 غِى

َ
اااان

َ
ًْ و مَااا

َ
امَاااتِ، ف َُ لِ

ْ
اااىْقِ ال ًَ اااى 

َ
ا إِل

ا
ً
ئ ِْ َ

اً ش مُىهُ
ُ
خ ِْ ا آجَ وا مِما

ُ
ذ

ُ
خ

ْ
أ
َ
 ج

َ
َ ا، وَلَ

َ
لِّ ضَبُِل

َ
خ ُُ لْ

َ
يْءٌ ف

َ
اً ش   .مِنْلُ

Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya aku dahulu 
telah mengizinkan kalian melakukan nikah 
mut„ah, tetapi sekarang Allah telah 
mengharamkannya hingga hari kiamat. 
Maka barang siapa yang masih memiliki 
(istri) mut„ah, hendaklah ia melepaskannya, 
dan janganlah kalian mengambil kembali 
sesuatu yang telah kalian berikan kepada 
mereka.” (HR. Muslim).77 

Menurut mereka, pembatasan tujuan atau 
waktu pernikahan menafikan makna mitsāqan 

                                                           
76 Al-Mardāwī, al-Inṣāf, jilid 8 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1997), h. 122. 
77 Muslim ibn al-Hajjāj, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Nikāḥ, hadis 

no. 1406. 



62 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

ghalīẓan (perjanjian yang kuat), sebagaimana 
disebut dalam QS. an-Nisā‘ [4]: 21. 

2) Imam Zufar dari mazhab Hanafiyyah berbeda 
pendapat. Ia berpendapat bahwa nikah untuk 
tujuan tertentu tetap sah, karena syarat rusak 
(sharṭ fāsid) tidak otomatis membatalkan akad. 
Dalam pandangannya, selama rukun nikah 
terpenuhi (ijab, kabul, wali, saksi, dan mahar), 
akadnya sah, sementara syarat yang 
bertentangan dianggap gugur (bāṭil al-sharṭ, ṣaḥīḥ 
al-„aqd).78 

Namun, pandangan ini tetap minoritas 
dan tidak diikuti oleh mayoritas ulama karena 
dianggap mengabaikan substansi maqṣad 
pernikahan, yakni kelanggengan dan 
pembangunan keluarga. 

3. Perbandingan dengan Nikah Sementara dan Mut„ah 

Perlu dibedakan antara nikah untuk tujuan 
tertentu (prokreasi), nikah sementara (mu‟aqqat), dan 
nikah mut„ah: 

Jenis  
Nikah 

Karakteristik Status Hukum 

Nikah 
Mut„ah 

Disebutkan 
waktu tertentu 
dalam akad, 
menggunakan 
lafaz tamattu„ 

Haram menurut 
jumhur 
(berdasarkan 
hadis 
pelarangan 

                                                           
78 Al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„, jilid 2 (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1997), h. 276. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 63 

Jenis  
Nikah 

Karakteristik Status Hukum 

atau istimtā„. 
Tidak 
memerlukan wali 
dan saksi 
(menurut Syi‗ah). 

mut‗ah). 

Nikah 
Mu‟aqqat 
(sementara) 

Disebutkan 
waktu tertentu 
dengan lafaz 
nikāḥ atau tazwīj, 
bukan mut„ah. 

Batal karena 
substansinya 
mut‗ah walau 
lafaznya 
berbeda. 

Nikah 
Prokreasi 
(untuk 
tujuan 
tertentu) 

Tidak disebut 
waktu eksplisit, 
tapi niat dan 
motivasinya 
terbatas untuk 
memperoleh 
anak, lalu cerai. 

Diharamkan 
karena 
bertentangan 
dengan maqṣad 
dawām al-zawāj. 

Dalam nikah prokreasi, batas waktu implisit 
— yaitu hingga anak lahir — sudah cukup 
menunjukkan niat temporer, sebagaimana dalam 
nikah sementara. Oleh sebab itu, secara esensial, 
nikah prokreasi sama dengan nikāḥ al-mu‟aqqat dan 
nikāḥ al-mut„ah. 

Imam al-Kāsānī menjelaskan bahwa: ―Apabila 
seseorang menikahi wanita dengan niat untuk waktu 
tertentu, meskipun tidak disebutkan secara lisan, 



64 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

maka akadnya termasuk nikah mut‗ah karena tujuan 
syariat dalam pernikahan adalah kelanggengan.‖79 

Pandangan ini memperkuat bahwa dalam 
hukum Islam, substansi lebih diutamakan daripada 
lafaz. Kaidah fikih menyatakan: 

بَاوِي
َ ْ
اظِ وَالْ

َ
ف

ْ
ل
َ ْ
 بِالْ

َ
ػَاوِي لَ

َ ْ
اصِدِ وَالْ

َ
ل
َ ْ
ىدِ بِالْ

ُ
ػُل

ْ
 فِي ال

ُ
ػِبْرَة

ْ
ل
َ
 ا

Artinya: “Yang menjadi pertimbangan dalam akad 
adalah maksud dan maknanya, bukan sekadar 
lafaz dan bentuk luarnya”.80 

4. Dimensi Sosial dan Etika Nikah untuk Prokreasi 

Secara sosial, model nikah ini menimbulkan 
kerusakan moral dan psikologis bagi perempuan. 
Perempuan dijadikan ―alat biologis‖ semata untuk 
melahirkan keturunan, tanpa penghormatan 
terhadap martabatnya sebagai pasangan hidup yang 
memiliki hak penuh atas kasih sayang, nafkah, dan 
perlindungan. 

Dalam banyak kasus di dunia Arab dan Asia 
Selatan, praktik ini dilakukan oleh pria kaya yang 
menikahi perempuan subur dari kalangan bawah, 
kemudian menceraikannya setelah memperoleh anak 
laki-laki sebagai penerus nasab. Perempuan tersebut 
sering kali kehilangan hak asuh dan dukungan 
finansial, sementara anak diambil alih oleh keluarga 
ayahnya.81 

                                                           
79 Ibid., h. 278. 
80 Al-Suyūṭī, al-Asybāh wa al-Naẓā‟ir, (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1983), h. 87. 
81  ―Exploitation in Temporary Marriages,‖ Arab Law 

Quarterly 33, no. 3 (2020): 332–349. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 65 

Fenomena ini jelas bertentangan dengan 
maqāṣid syariah dalam aspek: 

1) Hifẓ al-nasl (pemeliharaan keturunan) → karena 
anak lahir dari hubungan yang direncanakan 
untuk diputus. 
 

2) Hifẓ al-‘ird (pemeliharaan kehormatan) → 
karena perempuan diperlakukan sebagai objek. 
 

3) Hifẓ al-nafs (pemeliharaan jiwa) → karena 
menimbulkan penderitaan psikologis. 

Selain itu, pernikahan semacam ini 
menyalahgunakan hukum talak yang semestinya 
menjadi solusi terakhir dalam konflik rumah tangga, 
bukan rencana sejak awal akad. Ini mengubah 
pernikahan dari ibādah menjadi transaksi utilitarian, 
yang bertentangan dengan prinsip keikhlasan (ikhlāṣ) 
dan tanggung jawab dalam Islam. 

5. Penilaian Maqāsid al-Syarī‘ah 

Imam al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt 
menjelaskan bahwa maqṣad pernikahan mencakup 
dua lapisan: 

1) Tujuan pokok (maqṣad aṣlī) → kelanggengan 
keturunan dan perlindungan masyarakat dari 
kerusakan moral. 

2) Tujuan tambahan (maqṣad tābi‘ī) → ketenangan, 
kasih sayang, dan kerjasama dalam membangun 
rumah tangga.82 

                                                           
82 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, jilid 2 (Beirut: Dār 

al-Ma‗rifah, 1991), h. 24. 



66 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Nikah yang dilakukan semata-mata untuk 
memperoleh anak, tetapi tidak diniatkan untuk 
melanjutkan hubungan setelah itu, jelas menyimpang 
dari kedua tujuan ini. Ia mengabaikan aspek spiritual 
dan sosial pernikahan, menguranginya menjadi 
sekadar mekanisme biologis. 

Dalam kerangka maqāṣid modern 
sebagaimana dijelaskan oleh Jasser Auda, akad 
semacam ini gagal memenuhi dimensi ―sistem nilai 
integral‖, karena memutus kesinambungan fungsi 
sosial pernikahan sebagai penjaga stabilitas 
keluarga.83 

Dengan demikian, walaupun nikah prokreasi 
mungkin sah secara tekstual jika rukun dan 
syaratnya terpenuhi, secara maqāṣidiyah ia batal 
secara substansi. Sebab, tujuan hukum Islam tidak 
hanya memastikan keabsahan formal akad, tetapi 
juga menjamin hikmah dan manfaat di baliknya. 

6. Kesimpulan 

Nikah untuk tujuan tertentu (khususnya demi 
memperoleh keturunan) adalah bentuk 
penyimpangan dari maqāṣid pernikahan. Ia 
menurunkan martabat perempuan, merusak konsep 
keluarga, dan menjadikan pernikahan sebagai sarana 
semata, bukan tujuan ibadah. 

Karena itu, akad semacam ini termasuk 
kategori musta‗jalah (akad tergesa-gesa) yang secara 
zahir tampak sah, namun rusak dalam substansinya. 
Dalam kerangka sadd al-dharī„ah, hukum Islam 

                                                           
83 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 179–181. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 67 

seharusnya menutup kemungkinan legalisasi 
terhadap akad semacam ini, demi melindungi nilai-
nilai kemanusiaan dan tujuan luhur syariat. “Dan di 
antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah Dia 
menciptakan pasangan-pasangan untukmu agar kamu 
hidup tenteram bersamanya, dan Dia menjadikan di 
antaramu kasih sayang dan rahmat.” (QS. ar-Rūm [30]: 
21). 

Ayat ini menjadi penegasan bahwa inti 
pernikahan bukanlah pada hasil biologisnya, 
melainkan pada sakinah, mawaddah, dan raḥmah — 
nilai-nilai yang mustahil terwujud jika akad 
pernikahan hanya dijadikan sarana sesaat untuk 
tujuan tertentu. 

 
D. Pernikahan Teman (Friend Marriage) 

1. Definisi dan Karakteristik 

Pernikahan teman atau friend marriage 
merupakan bentuk akad pernikahan antara seorang 
laki-laki dan seorang perempuan yang tidak tinggal 
bersama dalam satu rumah tangga, baik karena 
alasan jarak, pekerjaan, maupun pilihan gaya hidup. 
Masing-masing pihak tetap hidup secara mandiri, 
bahkan terkadang berada di negara yang berbeda. 
Hubungan mereka berlandaskan saling percaya, 
tanpa keterikatan penuh sebagaimana pernikahan 
normal.84 

Secara formal, pernikahan ini dilakukan 
dengan ijab dan kabul, dihadiri wali dan dua orang 

                                                           
84 Muhammad al-Zuhayli, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, jilid 

7 (Damaskus: Dār al-Fikr, 1998), h. 156. 



68 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

saksi, serta memenuhi rukun nikah. Namun, setelah 
akad, suami dan istri tidak membangun kehidupan 
bersama dan tidak menanggung kewajiban rumah 
tangga seperti nafkah, tempat tinggal, dan 
pengasuhan anak. Model ini disebut ―teman 
menikah‖ karena pasangan lebih menekankan 
hubungan emosional dan status legal tanpa 
menjalankan konsekuensi syar‗i dari akad nikah.85 

Fenomena ini mulai dikenal luas di negara-
negara Barat pada awal abad ke-21 sebagai bagian 
dari eksperimen sosial untuk mencari bentuk 
hubungan yang dianggap ―bebas, setara, dan tanpa 
tekanan.‖ Di dunia Arab, istilah zawāj aṣdiqā‟ atau 
friend marriage muncul pertama kali melalui media 
sosial sekitar tahun 2010-an, dan kini mulai 
menembus masyarakat Muslim urban yang 
terpengaruh oleh budaya liberal.86 

2. Latar Sosial dan Psikologis Kemunculan 

Tumbuhnya pernikahan jenis ini dipengaruhi 
oleh berbagai faktor sosial modern, antara lain: 

1) Krisis ekonomi dan perumahan 

Tingginya biaya hidup dan sulitnya 
memperoleh tempat tinggal menyebabkan 
banyak pasangan enggan membentuk rumah 
tangga yang permanen. Mereka memilih tetap 
tinggal di rumah orang tua masing-masing, 
namun secara formal terikat melalui akad. 

                                                           
85  ―Friend Marriage: Redefining the Institution in the 

Modern Arab World,‖ Arab Studies Quarterly 42, no. 1 (2020): 33–45. 
86 Hoda Elsadda, ―New Patterns of Intimacy in Arab 

Societies,‖ Contemporary Arab Affairs 14, no. 3 (2021): 187–205. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 69 

2) Perubahan gaya hidup dan budaya kerja global 
Banyak pasangan modern hidup di kota 

atau negara berbeda karena pekerjaan. Friend 
marriage dianggap solusi untuk ―menjaga 
hubungan halal‖ tanpa harus meninggalkan 
karier. 

3) Individualisme dan penolakan terhadap 
struktur patriarkal 

Paham kebebasan pribadi (personal 
autonomy) mendorong sebagian perempuan 
menolak konsep qiwāmah (kepemimpinan laki-
laki). Mereka menginginkan hubungan ―setara‖ 
tanpa hierarki tanggung jawab. 

4) Normalisasi perilaku liberal di media 
Media Barat banyak menggambarkan 

pernikahan semacam ini sebagai bentuk 
―hubungan modern‖ yang fleksibel dan rasional. 
Hal ini kemudian memengaruhi pandangan 
sebagian Muslim yang menilai pernikahan klasik 
terlalu membebani.87 

Fenomena ini sejalan dengan meningkatnya 
hedonisme dan materialisme sosial. Nilai-nilai 
keluarga yang berbasis kasih sayang, pengorbanan, 
dan tanggung jawab bergeser menjadi nilai-nilai 
praktis dan individualistik. Maka tidak 
mengherankan bila sebagian pengusung pemikiran 
liberal Islam mencoba menghalalkan bentuk 

                                                           
87 Sami al-Yubi, Al-Zawāj al-Mu„āṣir wa Musykilātuh al-

Fiqhiyyah (Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2015), h. 222. 



70 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

pernikahan ini sebagai ―alternatif realistis‖ di tengah 
kesulitan hidup.88 

3. Penilaian Fiqh terhadap Keabsahan Akad 

Jika ditinjau secara lahiriah, friend marriage 
tampak sah karena memenuhi unsur-unsur formal 
akad nikah: adanya ijab kabul, wali, dan saksi. 
Namun, substansinya bertentangan dengan makna 
dan tanggung jawab pernikahan dalam Islam. 

Dalam Al-Qur‘an, dua ayat mendasar 
menjelaskan prinsip rumah tangga: 

                           

        

Artinya: “…… Dan para wanita mempunyai hak yang 
seimbang dengan kewajibannya menurut cara 
yang makruf, tetapi para lelaki mempunyai satu 
tingkatan kelebihan atas mereka. Dan Allah 
Maha Perkasa, Maha Bijaksana.” (QS. al-
Baqarah [2]: 228). 

                  

          
Artinya: “Kaum laki-laki adalah pemimpin bagi kaum 

wanita, karena Allah telah melebihkan sebagian 
mereka atas sebagian yang lain, dan karena 

                                                           
88 Khaled Abou El Fadl, Reasoning with God: Reclaiming 

Shari„ah in the Modern Age (New York: Rowman & Littlefield, 2014), h. 
312. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 71 

mereka menafkahkan sebagian dari harta mereka. 
…..” (QS. an-Nisā‘ [4]: 34). 

Kedua ayat ini menegaskan bahwa qiwāmah 
(kepemimpinan suami) dan nafkah merupakan dua 
tiang pokok kehidupan rumah tangga. Tanpa 
keduanya, rumah tangga tidak dapat disebut 
―keluarga.‖ 

Menurut pandangan fuqahā klasik, akad nikah 
bukan hanya kontrak sosial, melainkan perjanjian 
suci (mitsāqan ghalīẓan) yang melahirkan hak dan 
kewajiban timbal balik. Ibn Qudāmah menyebut 
bahwa ―tujuan nikah tidak tercapai kecuali dengan 
kebersamaan (mu‗āsyarah) dan tanggung jawab 
timbal balik antara pasangan.‖89 

Dengan demikian, pernikahan yang secara 
sengaja meniadakan unsur kehidupan bersama—baik 
karena kesepakatan maupun alasan ekonomi—telah 
menggugurkan maqṣad dari akad itu sendiri. 

4. Perbandingan dengan Nikah Misyār  

Secara sepintas, pernikahan teman tampak 
mirip dengan nikah misyār, sebab keduanya 
dilakukan dengan kesepakatan bahwa suami dan 
istri tidak tinggal serumah. Namun, terdapat 
perbedaan mendasar antara keduanya: 

Aspek Nikah Misyār Friend Marriage 

Motif 
utama 

Keringanan 
kewajiban 

Kebebasan dan 
gaya hidup 

                                                           
89 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, jilid 7 (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), 

h. 50. 



72 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Aspek Nikah Misyār Friend Marriage 

(nafkah, giliran) individual 
 

Kehidupan 
bersama 

Terbatas namun 
tetap diakui 

Ditiadakan 
sepenuhnya 

Status 
sosial 

Sering dilakukan 
diam-diam 

Diumumkan 
secara terbuka di 
media 

Maqṣad 
syar„i 

Masih 
mengandung 
kemungkinan 
hifẓ al-‗ird 

Menafikan 
seluruh maqṣad 
pernikahan 

Dengan demikian, friend marriage bahkan lebih 
rusak daripada nikah misyār, karena tidak hanya 
mengabaikan kewajiban finansial, tetapi juga 
menolak konsep keluarga sebagai institusi moral dan 
sosial.90 

5. Dampak Sosial dan Psikologis 

Dari sisi sosial, pernikahan teman 
menimbulkan sejumlah kerusakan besar: 

1) Krisis identitas anak 
Jika terjadi kehamilan, anak sering kali 

tidak mendapatkan asuhan ayah, bahkan 
kejelasan nasabnya bisa terganggu. Dalam 
konteks masyarakat Barat, banyak kasus di mana 

                                                           
90 Wahbah al-Zuhayli, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, jilid 7, h. 

162. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 73 

anak hasil friend marriage akhirnya hidup tanpa 
pengakuan penuh dari pihak ayah. 

2) Degradasi konsep keluarga 
Islam menempatkan keluarga sebagai 

―madrasah pertama‖ bagi pendidikan moral. 
Dengan meniadakan rumah tangga bersama, 
friend marriage meruntuhkan fondasi sosial ini. 

3) Eksploitasi perempuan 
Banyak perempuan akhirnya menjadi 

korban hubungan sepihak, di mana mereka tidak 
mendapatkan perlindungan hukum maupun 
sosial. 

4) Krisis spiritual 
Ketika akad suci diperlakukan seperti 

kesepakatan bisnis, nilai ibadah dan barakah 
dalam pernikahan hilang.91 

6. Penilaian Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Dalam perspektif maqāṣid, pernikahan 
memiliki fungsi menjaga lima kebutuhan pokok 
manusia (al-kulliyyāt al-khams): agama (dīn), jiwa 
(nafs), akal („aql), keturunan (nasl), dan kehormatan 
(„ird). 

Pernikahan teman secara nyata melanggar tiga 
di antaranya: 

1) Hifẓ al-nasl, karena membuka peluang 
kerancuan nasab dan kehilangan figur 
pengasuhan. 

                                                           
91  ―The Social Consequences of Non-Residential Marriages,‖ 

Journal of Islamic Family Studies 6, no. 2 (2021): 98–117. 



74 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

2) Hifẓ al-‘ird, karena meniadakan pengawasan dan 
tanggung jawab moral dalam hubungan suami 
istri. 

3) Hifẓ al-nafs, karena menimbulkan tekanan 
psikologis akibat isolasi dan ketidakpastian 
hubungan. 

Imam al-Syāṭibī menegaskan bahwa setiap 
hukum dalam syariat bertujuan menjaga eksistensi 
dan stabilitas masyarakat, bukan memperkuat 
individualisme.92 Karena itu, friend marriage 
bertentangan dengan prinsip dawām al-zawāj 
(keberlangsungan pernikahan), salah satu maqṣad 
paling mendasar dalam hukum keluarga Islam. 

7. Hukum dan Fatwa Kontemporer 

Sejumlah lembaga fatwa Islam modern telah 
menolak keras model pernikahan ini. Majma‗ al-Fiqh 
al-Islāmī dalam keputusannya tahun 2019 
menyatakan bahwa friend marriage adalah bentuk 
penyimpangan baru dari akad nikah yang sah, 
karena menafikan tanggung jawab sosial dan moral 
suami istri.93 

Demikian pula Dar al-Ifta‘ Mesir dan Lajnah 
Dā‘imah Saudi Arabia, yang menegaskan bahwa 
meskipun akadnya tampak sah secara formal, 
pernikahan teman tidak memenuhi maqāṣid 
syar‗iyyah, sehingga dihukumi bāṭil secara substansi. 

                                                           
92 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, jilid 2 (Beirut: 

Dār al-Ma‗rifah, 1991), h. 24. 
93 Keputusan Majma„ al-Fiqh al-Islāmī No. 231 (2019), tentang 

Zawāj al-Aṣdiqā‟, Riyadh. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 75 

8. Kesimpulan 

Pernikahan teman (friend marriage) merupakan 
salah satu bentuk akad pernikahan kontemporer 
yang lahir dari krisis nilai dan dominasi materialisme 
modern. Meskipun secara formal memenuhi rukun 
dan syarat akad, namun secara maqāṣidiyah, ia gagal 
memenuhi hakikat pernikahan sebagai institusi suci 
yang berlandaskan tanggung jawab, kasih sayang, 
dan kesinambungan keluarga. 

Islam tidak menolak inovasi sosial, tetapi 
menolak setiap bentuk inovasi yang menghancurkan 
maqṣad syariat. Pernikahan bukan sekadar 
kesepakatan hukum antara dua individu, melainkan 
ibadah dan komitmen spiritual untuk membangun 
kehidupan bersama dalam rahmat dan keberkahan. 

Oleh karena itu, akad seperti friend marriage 
termasuk dalam kategori akad musta‗jalah yang 
harus dicegah dengan prinsip sadd al-dharī„ah, karena 
membuka pintu kerusakan moral dan sosial yang 
lebih luas. 

 
E. Nikah Madani (Nikah Sipil) 

1. Definisi dan Asal-Usul 

Pernikahan madani (civil marriage) atau nikah 
sipil adalah bentuk pernikahan yang hanya 
dilangsungkan di hadapan pejabat negara tanpa 
melibatkan unsur keagamaan, seperti wali, saksi, 
atau ijab kabul secara syar‗i. Akad ini lahir dari 
sistem hukum Barat modern yang memisahkan 



76 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

antara urusan agama dan negara (separation of church 
and state).94 

Dalam praktiknya, nikah sipil dianggap sah 
secara hukum positif karena didaftarkan di kantor 
catatan sipil, meskipun tidak memenuhi rukun dan 
syarat yang ditetapkan dalam hukum Islam. Upacara 
pernikahan hanya disaksikan oleh petugas 
pemerintah, dan tidak disyaratkan adanya wali dari 
pihak perempuan, bahkan tidak diucapkan ijab kabul 
yang menunjukkan keridaan secara verbal antara 
kedua mempelai.95 

Model pernikahan seperti ini pertama kali 
diterapkan di Eropa pada abad ke-18 setelah Revolusi 
Prancis (1789), sebagai reaksi terhadap dominasi 
gereja terhadap kehidupan pribadi warga negara. 
Konsep ini kemudian diadopsi oleh banyak negara 
sekuler modern, termasuk beberapa negara Muslim 
yang sedang mengalami proses sekularisasi hukum, 
seperti Turki, Tunisia, dan sebagian wilayah 
Indonesia bagian timur pada masa kolonial 
Belanda.96 

2. Ciri-Ciri dan Perbedaannya dengan Pernikahan 
Syariat 

Nikah madani berbeda secara mendasar 
dengan akad nikah syar‗i. Dalam Islam, pernikahan 

                                                           
94 John Esposito, Islam and Secularism in the Modern World 

(New York: Oxford University Press, 2000), h. 221. 
95 Abdullah bin Bayyah, Tathbīqāt al-Fiqh al-Islāmī fī al-„Aṣr al-

Ḥadīth (Jeddah: Dār al-Minhāj, 2018), h. 377. 
96 Khaled Abou El Fadl, The Great Theft: Wrestling Islam from 

the Extremists (San Francisco: HarperOne, 2007), h. 145. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 77 

adalah akad suci (ʿaqd muqaddas) yang bukan sekadar 
perjanjian sosial, melainkan bentuk ibadah yang 
memiliki dimensi spiritual dan hukum. 

Perbandingan mendasar antara keduanya 
dapat dilihat pada tabel berikut: 

Aspek 
Pernikahan  

Syariat 
Pernikahan 

Madani (Sipil) 

Dasar 
hukum 

Syariat Islam (Al-
Qur‘an & 
Sunnah) 

Undang-undang 
negara 

Rukun 
utama 

Ijab kabul, wali, 
saksi, mahar 

Pernyataan di 
depan pejabat 
sipil 

Status  
wali 

Wajib bagi 
perempuan 

Tidak 
disyaratkan 

Unsur 
keagamaan 

Doa, khutbah 
nikah, nilai 
ibadah 

Tidak ada unsur 
religius 

Tujuan 
utama 

Mewujudkan 
sakinah, 
mawaddah, 
rahmah 

Pengakuan 
administratif 
negara 

Aspek 
moral dan 
spiritual 

Sangat 
ditekankan 

Diabaikan 
sepenuhnya 

Dengan hilangnya unsur ijab kabul dan wali, 
pernikahan madani pada hakikatnya tidak 
memenuhi syarat sah akad nikah sebagaimana 
ditetapkan syariat. Alasan paling mendasar adalah 
karena akad tidak terjadi antara dua pihak dengan 



78 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

pernyataan saling ridha secara eksplisit, sebagaimana 
sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: “Tidak ada nikah kecuali dengan 
wali dan dua saksi yang adil.” (HR. Abu Dawud, 
Tirmidzi, dan Ibn Majah)97 

Dalam pernikahan madani, tidak ada wali 
yang menikahkan, tidak ada dua saksi yang adil, dan 
tidak ada lafaz ijab kabul yang menunjukkan ridha 
dua belah pihak. Oleh karena itu, para fuqahā klasik 
menilai akad semacam ini bāṭil secara syar‗i, 
walaupun sah menurut undang-undang sipil. 

3. Penilaian Fiqh: Ketidakterpenuhan Rukun dan 
Syarat 

Dalam hukum Islam, sahnya pernikahan 
ditentukan oleh terpenuhinya lima rukun utama: 

1) Adanya calon suami, 

2) Calon istri, 

3) Wali, 

4) Dua saksi, 

5) Ijab dan kabul. 

Jika salah satu dari rukun ini tidak terpenuhi, 
maka akad nikah tidak sah. Pernikahan madani 
secara jelas meniadakan tiga unsur utama sekaligus 
— wali, saksi, dan sighat ijab kabul — sehingga tidak 
bisa dianggap sebagai pernikahan menurut syariat. 

Imam al-Nawawi dalam Raudhah al-Thālibīn 
menegaskan: ―Apabila tidak ada wali, maka tidak sah 

                                                           
97 Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Kitāb al-Nikāḥ, no. 1881. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 79 

pernikahan seorang perempuan, baik ia baligh 
maupun belum baligh.‖98 

Sementara Imam Ibn Qudāmah berkata dalam 
Al-Mughnī: ―Jika akad tidak dilakukan dengan lafaz 
yang menunjukkan pernikahan, maka akad tersebut 
tidak sah, meskipun terdapat ridha di hati kedua 
pihak.‖99 

Dengan demikian, nikah madani — yang tidak 
menggunakan lafaz nikah dan tidak melibatkan wali 
— berada di luar kerangka hukum Islam. Ia hanyalah 
perjanjian sosial (social contract) tanpa nilai ibadah. 

4. Perspektif Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Jika ditinjau melalui pendekatan maqāṣid 
syariah, pernikahan madani secara substansi 
bertentangan dengan seluruh maqṣad utama 
pernikahan, yaitu: 

1) Hifẓ al-dīn (perlindungan agama): karena 
menghapus unsur ibadah dalam akad. 
 

2) Hifẓ al-nasl (perlindungan keturunan): karena 
membuka kemungkinan nikah lintas agama dan 
hubungan tanpa tanggung jawab syar‗i. 

 

3) Hifẓ al-‘ird (perlindungan kehormatan): karena 
menjadikan hubungan seksual sah hanya 
berdasarkan administrasi negara. 

 

                                                           
98 Al-Nawawī, Raudhah al-Ṭālibīn, jilid 7 (Beirut: Dār al-Fikr, 

2003), h. 45. 
99 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, jilid 7 (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), 

h. 63. 



80 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

4) Hifẓ al-nafs dan al-māl: karena mengabaikan 
hak nafkah, mahar, dan perlindungan bagi 
perempuan. 

Imam al-Syāṭibī dalam Al-Muwāfaqāt 
menjelaskan bahwa seluruh hukum yang ditetapkan 
syariat bertujuan untuk menjaga kemaslahatan 
manusia di dunia dan akhirat sekaligus.100 Nikah 
madani hanya mempertimbangkan kemaslahatan 
duniawi (legalitas administratif), namun menafikan 
aspek ukhrawi dan moral. 

Dari perspektif ini, nikah madani termasuk 
kategori akad yang ―sah secara adat, tetapi batil 
secara maqāṣidiy,‖ karena tidak memenuhi maqṣad al-
ibāqah wa al-dawām (tujuan keberlangsungan dan 
kesucian akad). 

5. Dampak Sosial dan Hukum 

1) Merusak sistem keluarga Islam 
Nikah madani membuka peluang 

hubungan antara Muslimah dan non-Muslim, 
yang jelas diharamkan. Dalam praktik di negara 
sekuler, wanita Muslim dapat menikah dengan 
pria non-Muslim melalui catatan sipil, tanpa 
pengawasan agama. Ini merusak fondasi hukum 
nasab dan pewarisan dalam Islam.101 

 

 

                                                           
100 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, jilid 2 (Beirut: 

Dār al-Ma‗rifah, 1991), h. 35. 
101 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Aulawiyyāt (Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1992), h. 212. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 81 

2) Menyia-nyiakan hak-hak perempuan 
Karena akadnya tidak diakui syariat, 

perempuan kehilangan hak atas mahar, nafkah, 
dan masa ‗iddah. Dalam banyak kasus di Eropa, 
perempuan Muslim yang menikah secara sipil 
tidak bisa menuntut hak syar‗i setelah perceraian. 

3) Kacau dalam penetapan nasab dan waris 
Nikah sipil menimbulkan ketidakjelasan 

status anak karena nasab hanya ditetapkan secara 
hukum positif, bukan secara syar‗i. Padahal, 
nasab adalah bagian dari maqṣad hifẓ al-nasl yang 
dilindungi oleh Islam. 

4) Sekularisasi hukum keluarga Muslim 
Di negara-negara Muslim modern, 

pernikahan sipil menjadi pintu masuk liberalisasi 
hukum keluarga. Misalnya di Turki dan Tunisia, 
pernikahan sipil dijadikan satu-satunya bentuk 
pernikahan yang sah secara hukum negara.102 

6. Pandangan Ulama dan Fatwa Kontemporer 

Mayoritas ulama kontemporer menolak keras 
pernikahan madani. Majma„ al-Fiqh al-Islāmī (OKI) 
dalam sidangnya di Jeddah (2006) menegaskan 
bahwa akad nikah yang dilakukan tanpa wali dan 
saksi adalah bāṭil, meskipun diakui secara hukum 
negara. 

Dar al-Ifta‟ Mesir juga menyatakan: 
―Pernikahan yang tidak memenuhi rukun syariat, 
walaupun didaftarkan di lembaga sipil, tidak sah 

                                                           
102  ―Civil Marriage in the Muslim World,‖ Journal of Law and 

Religion 37, no. 2 (2022): 159–181. 



82 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dalam pandangan Islam dan tidak menimbulkan 
akibat hukum apa pun seperti waris atau ‗iddah.‖103 

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI) 
melalui Fatwa Nomor 4 Tahun 2005 menegaskan 
bahwa: ―Pernikahan yang dilakukan hanya di Kantor 
Catatan Sipil tanpa melalui tata cara syar‗i adalah 
tidak sah menurut hukum Islam.‖104 

7. Kajian Hukum Positif di Indonesia 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan pada Pasal 2 ayat (1) menyebutkan: 
―Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut 
hukum masing-masing agamanya dan 
kepercayaannya itu.‖ 

Artinya, di Indonesia, nikah sipil antara dua 
Muslim tidak memiliki kekuatan hukum, karena 
tidak dilakukan menurut hukum Islam. Namun 
dalam praktiknya, pernikahan campuran (antara 
Muslim dan non-Muslim) sering kali dilakukan 
melalui pencatatan sipil dengan dalih ―kesetaraan 
agama‖ — padahal hal ini bertentangan langsung 
dengan Pasal 40 huruf c Kompilasi Hukum Islam 
(KHI) yang melarang pernikahan beda agama. 

Dengan demikian, nikah madani bukan hanya 
bertentangan dengan syariat Islam, tetapi juga 
bertentangan dengan hukum nasional Indonesia bagi 
umat Islam. 

 

                                                           
103 Fatwa Dar al-Ifta‟ al-Mishriyyah No. 2785 (2018), ―Hukm al-

Zawāj al-Madani.‖ 
104 Fatwa MUI No. 4 Tahun 2005 tentang ―Perkawinan di 

Luar Hukum Islam.‖ 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 83 

8. Perspektif Maqāṣid: Reduksi Kesucian Akad 

Dari sudut pandang maqāṣid, pernikahan 
madani menunjukkan gejala ―reduksi sakralitas‖ — 
pergeseran dari akad ibadah menuju kontrak 
administratif. Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‗ah, 
ini termasuk bentuk taḥrīf al-maqṣad (penyimpangan 
dari tujuan asli). 

Jasser Auda dalam Maqasid al-Shariah as 
Philosophy of Islamic Law menjelaskan bahwa salah 
satu krisis hukum Islam kontemporer adalah 
―positivisasi akad ibadah‖, di mana kontrak spiritual 
(seperti nikah) direduksi menjadi urusan legal 
semata.105 

Dengan meniadakan ijab kabul dan niat 
ibadah, nikah madani telah mengubah pernikahan 
menjadi sekadar peristiwa hukum. Ia kehilangan 
aspek sakral yang menjadi ruh syariat. Dalam 
maqāṣid modern, akad seperti ini tidak hanya batal 
secara formal, tetapi juga kontra-produktif terhadap 
kemaslahatan umat. 

9. Kesimpulan 

Pernikahan madani adalah bentuk pernikahan 
kontemporer yang lahir dari paradigma sekularisme 
dan materialisme Barat. Ia meniadakan rukun-rukun 
utama akad nikah syar‗i dan menghapus makna 
ibadah di balik pernikahan. 

Meskipun secara administratif diakui oleh 
negara, akad ini tidak sah dalam pandangan hukum 

                                                           
105 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 189. 



84 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Islam, karena menafikan maqṣad utama pernikahan: 
menjaga agama, kehormatan, dan keturunan. 

Dari sudut pandang maqāṣid al-syarī‗ah, nikah 
madani bukan hanya pelanggaran hukum, tetapi juga 
ancaman terhadap struktur sosial umat Islam. Oleh 
karena itu, harus ada upaya kolektif — baik dari 
negara, lembaga agama, maupun masyarakat — 
untuk menegaskan kembali bahwa pernikahan bukan 
sekadar urusan administratif, melainkan ibadah dan 
komitmen spiritual yang suci. 

 
F. Nikah Eksperimental (Percobaan) 

1. Pengertian dan Asal-usul 

Pernikahan percobaan (trial marriage) adalah 
bentuk hubungan antara laki-laki dan perempuan 
yang hidup bersama seperti pasangan suami istri 
tanpa adanya akad nikah yang sah secara agama, 
dengan dalih ―uji kesesuaian‖ atau ―masa 
percobaan‖ sebelum benar-benar menikah secara 
formal. Hubungan ini sering disebut juga dengan 
istilah cohabitation dalam sosiologi Barat.106 

Konsep pernikahan percobaan muncul pada 
abad ke-20 di Eropa Barat, khususnya Prancis dan 
Skandinavia, seiring dengan munculnya gerakan 
feminisme gelombang kedua dan pergeseran nilai 
moral akibat sekularisasi. Fenomena ini berakar pada 
pandangan hidup modern yang menolak keterikatan 
agama terhadap kehidupan pribadi, dan 

                                                           
106 R. Anthony Giddens, The Transformation of Intimacy: 

Sexuality, Love, and Eroticism in Modern Societies (Stanford: Stanford 
University Press, 1992), h. 67. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 85 

menggantinya dengan asas kebebasan individu 
mutlak (absolute individual freedom).107 

Dalam konteks sosiologis, trial marriage 
dianggap sebagai bentuk ―pernikahan alternatif‖ — 
yaitu hubungan yang dianggap sah secara sosial 
tanpa keterikatan hukum atau agama. Di sebagian 
masyarakat Barat, hidup bersama tanpa menikah 
bahkan menjadi norma sosial yang diterima, 
terutama di kalangan muda.108 

Namun dalam perspektif Islam, hubungan 
semacam ini tidak dapat disebut nikah sama sekali. 
Sebab, inti pernikahan bukan hanya hidup bersama, 
melainkan akad suci yang menghalalkan hubungan 
dua insan dalam ikatan tanggung jawab dan ibadah. 

2. Karakteristik dan Perbedaannya dengan Bentuk 
Akad Lain 

Pernikahan percobaan berbeda dengan 
bentuk-bentuk akad musta‗jalah lainnya seperti 
nikah misyār, nikah dengan niat cerai, atau nikah 
madani. Pada kasus misyār, akad tetap dilakukan, 
meskipun sebagian hak istri ditanggalkan. Dalam 
nikah dengan niat cerai, akad sah secara formal, 
walau niatnya cacat secara moral. Bahkan pada nikah 
madani sekalipun, terdapat formalitas hukum 
negara, meskipun tanpa ruh syariat. 

Namun dalam pernikahan percobaan, tidak 
ada akad sama sekali — tidak ada wali, saksi, ijab 

                                                           
107 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: Harvard 

University Press, 2007), h. 453. 
108  ―Cohabitation and Family Formation in Europe,‖ 

European Journal of Population 39, no. 3 (2023): 511–534. 



86 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kabul, atau mahar. Hubungan ini hanya 
berlandaskan ―kesepakatan untuk bersama 
sementara waktu‖ demi saling mengenal lebih jauh 
sebelum memutuskan menikah secara formal. 

Dengan demikian, ―pernikahan percobaan‖ 
sejatinya tidak termasuk kategori nikah dalam Islam, 
tetapi termasuk kategori zina muqaddimah (perzinaan 
yang dilembutkan melalui justifikasi sosial).109 

Ulama besar kontemporer, Syekh Yusuf al-
Qaradawi, menegaskan: ―Hubungan yang disebut 
pernikahan percobaan itu hanyalah perzinaan yang 
diberi nama lain. Dalam Islam tidak dikenal istilah 
ujicoba dalam hal kesucian pernikahan, karena akad 
nikah adalah komitmen permanen, bukan 
permainan.‖110 

3. Penilaian Fiqh dan Hukum Islam 

Rukun nikah sebagaimana disepakati oleh 
para ulama terdiri dari: 

1) Adanya calon suami, 

2) Adanya calon istri, 

3) Wali bagi perempuan, 

4) Dua saksi yang adil, dan 

5) Lafaz ijab dan kabul. 

Kelima unsur ini adalah batas minimal agar 
akad dianggap sah.111 Sementara dalam pernikahan 

                                                           
109 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 9 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 2004), h. 15. 
110 Yusuf al-Qaradawi, Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām (Kairo: 

Maktabah Wahbah, 1994), h. 264. 
111 Al-Nawawi, Al-Majmū„ Sharḥ al-Muhadzdzab, Jilid 17 

(Beirut: Dār al-Fikr, 1997), h. 145. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 87 

percobaan, tidak ada satu pun rukun yang terpenuhi 
— sehingga hubungan tersebut tidak bisa disebut 
akad, apalagi akad nikah. 

Imam Ibn Qudāmah menjelaskan: ―Apabila 
seorang laki-laki berhubungan dengan seorang 
perempuan tanpa akad, maka hubungan itu adalah 
zina, meskipun disertai keridhaan keduanya.‖112 

Demikian pula Imam al-Syirāzī dalam al-
Muhadzdzab menegaskan bahwa setiap akad yang 
tidak didasarkan pada sighat nikah yang jelas tidak 
memiliki akibat hukum apa pun, termasuk dalam hal 
nasab dan hak waris.113 

Bahkan, pernikahan percobaan lebih 
berbahaya dibanding nikah mut‗ah, karena dalam 
mut‗ah masih ada unsur akad (meski batil), 
sementara dalam hubungan percobaan tidak ada 
akad sama sekali. Oleh karena itu, ia bukan sekadar 
pernikahan cacat, tetapi bentuk perzinaan 
terselubung yang dinormalisasi secara sosial. 

4. Perspektif Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Jika ditinjau dari maqāṣid al-syarī‗ah, 
pernikahan percobaan jelas bertentangan dengan 
seluruh tujuan syariat tentang pernikahan. 

1) Hifẓ al-dīn (perlindungan agama) 
Pernikahan percobaan meniadakan 

seluruh prinsip sakralitas agama. Ia 
menggantikan ibadah dengan eksperimen, dan 

                                                           
112 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī, Juz 7 (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), 

h. 238. 
113 Al-Syirāzī, Al-Muhadzdzab fī Fiqh al-Imām al-Syāfi„ī, Juz 3 

(Beirut: Dār al-Fikr, 2003), h. 72. 



88 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

menjadikan hubungan antara dua insan sekadar 
ekspresi keinginan biologis tanpa nilai spiritual. 

2) Hifẓ al-nafs (perlindungan jiwa) 
Hubungan percobaan kerap berujung 

pada kekerasan, depresi emosional, bahkan 
kehamilan tidak diinginkan yang menimbulkan 
penderitaan psikologis bagi perempuan. 

3) Hifẓ al-nasl (perlindungan keturunan) 
Tidak adanya akad dan pencatatan nasab 

menyebabkan kekacauan garis keturunan, 
hilangnya identitas anak, serta terhapusnya hak 
waris. 

4) Hifẓ al-‘ird (perlindungan kehormatan) 

Maqāṣid ini justru paling dilanggar. 
Pernikahan percobaan menghapus rasa malu, 
membuka peluang zina, dan menjadikan 
hubungan suci sebagai ajang percobaan. 

5) Hifẓ al-māl (perlindungan harta) 
Karena tidak ada tanggung jawab hukum, 

perempuan kehilangan hak mahar, nafkah, dan 
jaminan finansial setelah hubungan berakhir. 

Dengan demikian, dari sisi maqāṣid, 
hubungan semacam ini tidak hanya gagal 
mewujudkan kemaslahatan (maṣlaḥah), tetapi 
justru menimbulkan kerusakan (mafsadah) pada 
seluruh aspek kehidupan manusia.114 

 
 

                                                           
114 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, Jilid 2 (Beirut: 

Dār al-Ma‗rifah, 1991), h. 47. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 89 

5. Dampak Sosial dan Psikologis 

Fenomena trial marriage telah meluas di 
banyak negara modern dan mulai menular ke 
masyarakat Muslim perkotaan melalui media dan 
globalisasi budaya. Kajian sosiologi menyebutkan 
bahwa praktik cohabitation menimbulkan tiga 
dampak besar: 

1) Disintegrasi lembaga keluarga 
Generasi muda kehilangan kepercayaan 

terhadap pernikahan formal. Lembaga keluarga 
bergeser menjadi hubungan sementara yang bisa 
diakhiri kapan saja. 

2) Krisis identitas anak 
Anak-anak hasil hubungan percobaan 

tidak memiliki kepastian nasab dan rentan 
terhadap stigma sosial. Dalam hukum Islam, 
anak dari hubungan tanpa akad tidak memiliki 
hubungan nasab dengan ayah biologisnya. 

3) Dekadensi moral dan normalisasi zina 
Masyarakat mulai memandang zina 

sebagai hal ―wajar‖ dalam proses mencari 
pasangan. Ini merupakan bentuk tasyabbuh 
terhadap budaya Barat yang telah kehilangan 
nilai kesucian pernikahan. 

Dalam konteks inilah, Syekh Wahbah al-
Zuhaili memperingatkan bahwa: ―Masyarakat 
yang menganggap zina sebagai kebiasaan, akan 
kehilangan keberkahan dalam generasi dan 
kehormatan umatnya.‖115 

                                                           
115 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-Ḍarūrah al-Syar„iyyah 

(Beirut: Dār al-Fikr, 2002), h. 133. 



90 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

6. Tinjauan Hukum Positif di Indonesia 

Dalam sistem hukum Indonesia, hubungan 
tanpa akad tidak memiliki kekuatan hukum. 
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 dengan tegas 
menyatakan bahwa pernikahan hanya sah apabila 
dilakukan menurut hukum agama masing-masing. 
Artinya, hubungan percobaan tidak dapat diakui 
sebagai perkawinan, bahkan termasuk perbuatan 
yang dilarang oleh hukum pidana jika disertai 
dengan perzinaan terbuka. 

Selain itu, dari sisi sosial-budaya Indonesia 
yang berakar pada norma agama, ―pernikahan 
percobaan‖ jelas bertentangan dengan nilai moral 
bangsa. Upaya mempopulerkannya dengan alasan 
―modernitas‖ atau ―hak kebebasan individu‖ hanya 
akan mempercepat rusaknya tatanan keluarga 
Muslim. 

7. Penilaian Normatif: Akad, Amanah, dan Ibadah 

Dalam pandangan syariat, pernikahan 
bukanlah kontrak sementara, melainkan „aqd amānah 
— akad amanah yang mengandung tanggung jawab 
dan pengorbanan. Al-Qur‘an menyebut pernikahan 
sebagai “mīthāqan ghalīẓan” (perjanjian yang kokoh). 
(QS. an-Nisā‘: 21). 

Makna ini menunjukkan bahwa hubungan 
pernikahan tidak dapat dijadikan ―percobaan‖ tanpa 
tanggung jawab. Dalam maqāṣid al-nikāḥ, tujuan 
utama pernikahan adalah al-sukūn wa al-mawaddah wa 
al-raḥmah (ketenangan, kasih, dan rahmat), bukan 
kenikmatan sementara. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 91 

Imam al-Syāṭibī dalam al-Muwāfaqāt 
menegaskan bahwa hukum-hukum syariat tidak 
mungkin ditetapkan untuk permainan (lahw) atau 
percobaan (tajribah), melainkan untuk ibadah dan 
maslahah.116 

Maka, akad yang diniatkan ―untuk menguji‖ 
sebelum menikah hakikatnya adalah pelecehan 
terhadap kesucian akad itu sendiri. 

8. Perspektif Maqāṣid Kontemporer: Krisis Makna 
Akad 

Dalam perspektif maqāṣid kontemporer, 
sebagaimana dirumuskan oleh Jasser Auda, masalah 
seperti trial marriage muncul akibat terjadinya 
pemisahan antara makna (maqṣad) dan bentuk (ṣūrah). 
Masyarakat modern mempertahankan bentuk 
hubungan kasih, tetapi meniadakan makna tanggung 
jawab dan ibadah.117 

Dengan demikian, trial marriage adalah contoh 
nyata dari taḥrīf al-maqṣad (penyimpangan tujuan 
hukum). Ia mempertahankan dimensi emosional, 
namun menghapus dimensi spiritual dan sosial. 
Padahal, maqāṣid syariah menuntut keterpaduan 
antara lahir dan batin, antara cinta dan tanggung 
jawab, antara hak dan kewajiban. 

9. Kesimpulan 

Pernikahan percobaan merupakan bentuk 
paling ekstrem dari pergeseran nilai pernikahan 

                                                           
116 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt, Jilid 3, h. 71. 
117 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 193. 



92 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dalam era modern. Ia bukan hanya sekadar 
penyimpangan hukum, tetapi juga dekonstruksi total 
terhadap makna pernikahan sebagai institusi ibadah. 

Dari sisi fikih, hubungan ini tidak memenuhi 
satu pun rukun atau syarat nikah dan karena itu 
termasuk perzinaan. Dari sisi maqāṣid, ia 
menimbulkan mafsadah kulliyyah — kerusakan 
menyeluruh terhadap agama, nasab, kehormatan, 
dan moral sosial. 

Dengan demikian, hubungan semacam ini 
harus ditolak secara tegas oleh umat Islam, bukan 
hanya karena ia ―tidak sah,‖ tetapi karena ia 
menghapus kesucian dan amanah akad pernikahan 
itu sendiri. 

 
  



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 93 

BAB VI 

MENIMBANG ENAM MODEL AKAD DALAM 
TIMBANGAN MAQĀSID SYARIAH 

 

A. Pengantar 

Salah satu tantangan terbesar dalam memahami 
hukum pernikahan kontemporer ialah bagaimana 
menilai keabsahan akad-akad baru yang muncul di luar 
kebiasaan fiqh klasik. Dalam fiqh normatif, ukuran 
keabsahan suatu akad dinilai berdasarkan terpenuhinya 
rukun dan syarat lahiriah. Namun dalam konteks 
maqāṣid al-syarī‗ah, keabsahan tidak hanya diukur dari 
formalitas hukum, melainkan dari tujuan moral dan 
sosial yang ingin dicapai oleh syariat. 

Dalam hal ini, maqāṣid al-syarī„ah bukan sekadar 
alat pelengkap bagi hukum, tetapi menjadi ruh yang 
menjiwai seluruh struktur hukum Islam. Imam al-Syāṭibī 
menegaskan bahwa syariat tidak menetapkan hukum 
kecuali untuk mewujudkan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) 
dan mencegah kerusakan (dar‟ al-mafāsid) bagi 
manusia.118 

Maka, analisis terhadap enam model akad 
pernikahan musta‗jalah — seperti nikah misyār, nikah 
dengan niat cerai, nikah sementara untuk tujuan tertentu, 
pernikahan teman (friend marriage), pernikahan madani, 
dan pernikahan percobaan (trial marriage) — tidak cukup 
dinilai hanya dari sisi sah atau tidaknya akad, tetapi juga 
dari sejauh mana akad tersebut selaras dengan maqāṣid 

                                                           
118 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām, Jilid II (Beirut: 

Dār al-Ma‗rifah, 1991), h. 47. 



94 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

syarī‗ah dalam menjaga lima kebutuhan dasar manusia: 
agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-„aql), 
keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan kehormatan (ḥifẓ al-„irḍ).119 

 
B. Prinsip Penilaian Maqāsid terhadap Akad Nikah 

Untuk menilai kedudukan enam akad tersebut, 
digunakan tiga lapisan maqāṣid sebagaimana 
diklasifikasikan oleh al-Syāṭibī dan diperbarui oleh Ibn 
‗Āshūr, yakni: 

1. Ḍarūriyyāt (pokok) — tujuan syariat yang bersifat 
mutlak bagi keberlangsungan agama dan umat 
manusia, seperti menjaga keturunan, kehormatan, dan 
agama. 

2. Ḥājiyyāt (sekunder) — tujuan pelengkap yang 
memberikan kemudahan dan menghilangkan 
kesempitan dalam kehidupan beragama dan 
bermasyarakat. 

3. Taḥsīniyyāt (tersier) — tujuan penyempurna yang 
memperindah dan memperkuat moralitas dalam 
pelaksanaan hukum.120 

Dalam konteks akad nikah, maqāṣid utama yang 
menjadi tolok ukur adalah hifẓ al-nasl (pelestarian 
keturunan), hifẓ al-„ird (penjagaan kehormatan), dan hifẓ 
al-dīn (perlindungan kesucian agama).121 
 

                                                           
119 Yusuf al-Qaradawi, Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Syarī„ah 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), h. 33. 
120 Ibid., h. 45–46. 
121 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunisia: Dār 

al-Suhūn, 2001), h. 214. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 95 

C. Tabel Komparatif Enam Model Akad Musta„jalah 

No 
Jenis  
Akad 

Tujuan 
(Maqṣad) 

Keberlangs
ungan 

Maslahah Mafsadah 
Status 

Hukum 

1 
Nikah 
Misyār 

Memenuhi 
kebutuhan 
biologis dan 
sosial 
dengan ke 
longgaran 
tanggung 
jawab 
materi 

Terbatas; 
tidak 
menetap 
bersama 

Memberi 
solusi bagi 
perem 
puan 
lajang dan 
pria sibuk 

Mengabai
kan 
tanggung 
jawab 
nafkah, 
menurun 
kan 
martabat 
istri 

Sah secara 
fiqh, 
namun 
fasid 
secara 
maqāṣidiy 

2 

Nikah 
dengan 
Niat  
Cerai 

Menikah 
untuk 
kebutuhan 
sementara 
(pekerjaan, 
studi, dll.) 

Tidak 
berkelanju
tan; ada 
niat 
tersembun
yi cerai 

Mem 
fasilitasi 
hubungan 
halal 
jangka 
pendek 

Merusak 
prinsip 
keabadian 
akad, 
menipu 
pasangan 

Sah secara 
formal, 
makruh 
tahrīm, 
rusak 
secara 
maqāṣid 

3 

Nikah 
untuk 
Tujuan 
Tertentu 
(Pro 
kreasi) 

Mendapat 
kan 
keturunan 
saja 

Berakhir 
setelah 
tujuan 
tercapai 

Menjaga 
keber 
lanjutan 
nasab 
(semen 
tara) 

Merendah
kan 
martabat 
perem  
puan 
sebagai 
―alat 
prokreasi‖ 

Batal 
menurut 
jumhur, 
fasid 
maqāṣidiy 

4 

Pernikah
an 
Teman 
(Friend 
Marriage 

Menjaga 
kebebasan 
individu 
dan meng 
hindari 
beban 
rumah 
tangga 

Tidak ada 
kehidupan 
bersama 

Fleksibi 
litas sosial 

Hilangnya 
qiwāmah, 
ketidakjel
asan 
nasab, 
rusaknya 
nilai 
keluarga 
 

Makruh 
atau 
haram, 
berten 
tangan 
dengan 
maqāṣid 



96 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

No 
Jenis  
Akad 

Tujuan 
(Maqṣad) 

Keberlangs
ungan 

Maslahah Mafsadah 
Status 

Hukum 

5 

Pernika 
han 
Madani 
(Sipil 
Sekuler) 

Legalitas 
adminis 
tratif 
tanpa ruh 
agama 

Terpisah 
dari 
hukum 
syariat 

Pengaku 
an hukum 
negara 

Menyubur
kan 
pernika 
han beda 
agama, 
hilangnya 
nilai 
sakral 

Batal 
syar‗an, 
tidak me 
menuhi 
rukun 
nikah 

6 

Pernikah
an Per 
cobaan 
(Trial 
Marriage 

Uji 
kesesuaian 
pasangan 
sebelum 
menikah 

Bersifat 
sementara; 
tanpa akad 

Tidak ada 
(mafsadah 
murni) 

Zina ter 
selubung, 
kekacauan 
nasab, 
hilangnya 
nilai 
ibadah 

Batil 
secara 
fiqh dan 
maqāṣidiy 

 
D. Penilaian Maqāṣidiy terhadap Akad-akad 

Musta„jalah 

1. Aspek Keberlangsungan (Dawām al-Zawāj) 

Salah satu maqṣad tertinggi dalam pernikahan 
adalah keberlangsungan ikatan. Dalam al-Muwāfaqāt, 
al-Syāṭibī menjelaskan bahwa hukum-hukum syariat 
yang berkaitan dengan keluarga diarahkan untuk 
menjaga stabilitas, bukan memfasilitasi hubungan 
sesaat.122 

Jika ditinjau dari aspek ini, hanya akad nikah 
biasa (mutlaq) yang memenuhi maqṣad dawām al-
zawāj. Semua bentuk pernikahan musta‗jalah 
mengandung unsur temporer — baik eksplisit seperti 

                                                           
122 Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt, Jilid III, h. 212. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 97 

nikah mut‗ah dan nikah sementara, maupun implisit 
seperti misyār dan niat cerai. Akibatnya, nilai 
ketenangan (sukūn) dan keabadian yang diisyaratkan 
QS. ar-Rūm [30]: 21 tidak tercapai. 

Dengan demikian, walaupun sebagian bentuk 
seperti nikah misyār dinyatakan sah secara lahiriah, 
akad tersebut kehilangan ruh syar„i-nya karena tidak 
memenuhi maqṣad keberlangsungan dan 
ketenangan. 

2. Aspek Kemaslahatan dan Keseimbangan Hak 

Tujuan lain dari pernikahan adalah terciptanya 
keseimbangan antara hak dan kewajiban. Allah 
berfirman: 

              

Artinya: “…. Dan para wanita mempunyai hak yang 
seimbang dengan kewajibannya menurut cara 
yang ma„rūf…..” (QS. al-Baqarah: 228). 

Namun dalam akad-akad musta‗jalah, prinsip 
keseimbangan ini seringkali hilang. Dalam nikah 
misyār, misalnya, perempuan melepaskan sebagian 
hak-haknya (nafkah, giliran, tempat tinggal). Dalam 
friend marriage, tidak ada tanggung jawab timbal 
balik. Sedangkan dalam trial marriage, tidak ada 
tanggung jawab sama sekali. 

Maqāṣid syariat menuntut agar setiap akad 
mendatangkan keadilan („adl) dan menghilangkan 
kezaliman (ẓulm). Karena itu, akad-akad semacam ini, 
meskipun sah secara formal, dianggap fasid secara 



98 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

maqāṣidiy, sebab menyalahi asas keadilan dalam 
keluarga.123 

3. Aspek Perlindungan Nasab dan Kehormatan 

Aspek paling krusial dalam maqāṣid 
pernikahan adalah ḥifẓ al-nasl dan ḥifẓ al-„ird. Dalam 
maqāṣid klasik, perlindungan nasab bukan hanya 
untuk menjaga keturunan yang sah, tetapi juga untuk 
memastikan hak sosial, waris, dan tanggung jawab 
keibubapaan yang jelas.124 

Model akad seperti nikah prokreasi, friend 
marriage, dan trial marriage menimbulkan kekacauan 
nasab karena tidak menjamin tanggung jawab 
terhadap anak yang lahir. Dalam nikah madani, 
hubungan beda agama yang mungkin terjadi 
menyebabkan rusaknya identitas keagamaan anak. 

Ibn ‗Āshūr menegaskan bahwa salah satu 
maqṣad universal pernikahan adalah ―membentuk 
komunitas manusia yang berbasis tanggung jawab 
moral dan spiritual.‖125 Maka, segala bentuk akad 
yang meniadakan tanggung jawab moral, betapa pun 
sahnya secara hukum  dianggap menyimpang dari 
maqāṣid. 

4. Aspek Kesucian dan Moralitas 

Kesucian („iffah) adalah maqṣad moral yang 
melekat dalam setiap pernikahan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda: 

                                                           
123123 Al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 9 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 2004), h. 123. 
124 Al-Ghazālī, Al-Mustasfā min „Ilm al-Uṣūl, Jilid I (Beirut: Dār 

al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1993), h. 287. 
125 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah, h. 142. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 99 

ضُّ 
َ
غ

َ
هُ أ

ا
ئِه

َ
جْ، ف وا

َ
ز

َ
ت َُ

ْ
ل
َ
 ف

َ
مُ البَاءَة

ُ
ى

ْ
 مِى

َ
اع

َ
ط

َ
ًِ اضْخ بَابِ، مَ

ا
زَ الش

َ
ا مَػْش ًَ

زْجِِ
َ
ف

ْ
ًُ لِل حْصَ

َ
بَصَزِ، وَأ

ْ
 …لِل

Artinya: “Wahai para pemuda, barang siapa di antara 
kalian telah mampu menikah, maka menikahlah, 
karena itu lebih menundukkan pandangan dan 
menjaga kehormatan…” (HR. al-Bukhārī dan 
Muslim). 

Akad-akad musta‗jalah seperti nikah niat cerai, 
friend marriage, dan trial marriage justru menormalisasi 
hubungan temporer yang mengikis rasa malu (ḥayā‟). 
Dalam perspektif maqāṣidiy, kerusakan moral seperti 
ini lebih berbahaya daripada pelanggaran hukum 
formal, karena menghancurkan dasar spiritual 
masyarakat.126 

5. Aspek Legalitas Formal vs. Integritas Maqāsid 

Fenomena menarik dari enam akad 
musta‗jalah ialah bahwa sebagian sah secara fiqh, 
tetapi rusak secara maqāṣidiy. 

a. Nikah misyār sah karena memenuhi rukun akad, 
namun bertentangan dengan maqṣad dawām dan 
keadilan. 

b. Nikah dengan niat cerai juga sah secara formal, 
tetapi melanggar maqṣad ketulusan dan kejujuran 
(ṣidq fī al-„aqd). 

c. Nikah madani mungkin diakui secara hukum 
positif negara sekuler, tetapi batal dalam maqṣad 
agama karena memisahkan sakralitas dari hukum. 

                                                           
126 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-Ḍarūrah al-Syar„iyyah, 

(Beirut: Dār al-Fikr, 2002), h. 138. 



100 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Fenomena ini menunjukkan perbedaan tajam 
antara ṣūrah al-„aqd (bentuk formal) dan rūḥ al-„aqd 
(makna spiritual). 

Sebagaimana dijelaskan Jasser Auda, syariat 
tidak hanya menilai bentuk, tetapi juga sistem nilai 
yang melingkupinya. Hukum yang hanya fokus pada 
bentuk tanpa melihat tujuan akhirnya akan 
kehilangan makna.127 

 
E. Sintesis Maqāsid Modern: Dari al-Syātibī ke Ibn 

„Āshūr dan Jasser Auda 

Perbandingan enam model akad musta‗jalah 
menegaskan relevansi maqāṣid syarī„ah modern. 

1. Al-Syāṭibī menekankan struktur hierarkis maqāṣid 
(ḍarūriyyāt, ḥājiyyāt, taḥsīniyyāt). 

2. Ibn „Āshūr menambahkan dimensi maqāṣid „āmmah 
(tujuan universal) seperti keadilan, kebebasan, dan 
kehormatan manusia.128 

3. Jasser Auda kemudian memperluasnya menjadi teori 
sistem, di mana maqāṣid tidak statis tetapi dinamis, dan 
harus dipahami dalam konteks sosial modern.129 

Dengan pendekatan Auda, enam akad musta‗jalah 
dapat dipahami sebagai disfungsi sistemik dalam struktur 
keluarga Muslim modern, yakni hilangnya koneksi 
antara nilai spiritual (maqṣad) dan bentuk sosial (ṣūrah). 

                                                           
127 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 198. 
128 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah, h. 112–118. 
129 Jasser Auda, Reclaiming the Maqasid al-Shariah in the 

Context of Muslim Reform (Herndon: IIIT, 2010), h. 45. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 101 

Maka, solusi maqāṣidiy bukan sekadar melarang, 
tetapi merekonstruksi kesadaran hukum keluarga agar 
berorientasi pada tanggung jawab, bukan hanya 
kepuasan. 

Analisis komparatif ini menunjukkan bahwa 
seluruh bentuk akad pernikahan musta‗jalah gagal 
memenuhi maqāṣid al-syarī„ah secara utuh. Walaupun 
beberapa di antaranya seperti misyār dan niat cerai, 
mungkin sah secara fiqh formal, semuanya mengandung 
mafsadah yang melanggar maqṣad keberlangsungan, 
keadilan, dan kesucian. 

Pernikahan dalam Islam bukan hanya hubungan 
dua individu, tetapi institusi moral dan spiritual yang 
menopang peradaban. Dengan demikian, hukum fiqh 
tidak boleh berhenti pada aspek lahiriah akad, tetapi 
harus selalu ditimbang dengan mizān al-maqāṣid — neraca 
tujuan syariat. 

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‗Āshūr: ―Hukum 
yang tidak mengantarkan kepada kemaslahatan manusia 
bukanlah hukum syar‗i, meskipun dinyatakan dalam 
bentuk akad yang sah.‖130 

Dengan demikian, rekonstruksi pemikiran hukum 
keluarga Islam perlu diarahkan pada pemahaman 
maqāṣidiy yang integral: memadukan teks, konteks, dan 
tujuan, agar syariat selalu menjadi sumber kemaslahatan 
bagi manusia di setiap zaman. 
  

                                                           
130 Ibid., h. 99. 



102 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB VII 

FENOMENA AKAD PERNIKAHAN 
KONTEMPORER DI INDONESIA 

 

Perkembangan sosial dan teknologi di Indonesia 
dalam dua dekade terakhir telah memunculkan beragam 
bentuk akad pernikahan yang tidak dikenal dalam 
literatur fiqh klasik. Perubahan ini didorong oleh 
berbagai faktor: globalisasi, urbanisasi, kemajuan digital, 
dan pergeseran nilai-nilai sosial. Akibatnya, muncul 
praktik-praktik pernikahan yang menyimpang dari pola 
normatif seperti nikah siri online, pernikahan lintas agama di 
luar KUA, hingga fenomena kawin kontrak turis di daerah 
wisata. 

Ketiga model pernikahan ini, meskipun berbeda 
dari segi pelaksanaan dan motivasi, memiliki satu 
kesamaan: mengaburkan nilai maqāṣid syarī‗ah dalam 
pernikahan, terutama dalam hal menjaga keturunan (ḥifẓ 
al-nasl), kehormatan (ḥifẓ al-„ird), dan agama (ḥifẓ al-dīn). 
Dalam konteks ini, maqāṣid menjadi alat untuk membaca 
apakah akad-akad tersebut sekadar sah secara lahiriah 
atau benar-benar membawa maslahat sesuai ruh syariat. 
 
A. Fenomena Nikah Siri Online di Indonesia 

1. Latar dan Bentuk Praktik 

Nikah siri online adalah pernikahan yang 
dilakukan secara daring (melalui aplikasi Zoom, 
WhatsApp, atau platform digital lainnya) dengan 
melibatkan wali, saksi, dan penghulu, tetapi tidak 
dicatatkan secara resmi di Kantor Urusan Agama 
(KUA). Praktik ini banyak muncul sejak masa 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 103 

pandemi COVID-19 dan terus berlanjut, terutama 
karena kemudahan akses serta biaya yang murah. 

Bentuk akad ini biasanya difasilitasi oleh 
perantara atau situs jasa pernikahan online, yang 
menyediakan layanan "penghulu virtual" dengan 
biaya tertentu. Di sisi lain, banyak pula yang 
dilakukan oleh para dai independen tanpa izin resmi 
dari KUA. 

2. Pandangan Hukum Positif dan Ulama 

Secara hukum negara, nikah siri online tidak 
sah karena bertentangan dengan Undang-Undang 
Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan 

Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 5–6, yang 
mewajibkan pencatatan sebagai syarat administratif 
sahnya pernikahan di Indonesia.131 

Dari sisi fiqh, ulama berbeda pendapat. 
Sebagian memandang akad ini sah jika terpenuhi 
rukun dan syarat nikah (wali, saksi, ijab kabul). 
Namun sebagian besar menolak keabsahannya 
karena tidak terpenuhinya kesatuan majelis (ittiḥād 
al-majlis) dan potensi penipuan identitas. Majelis 
Ulama Indonesia (MUI) melalui fatwanya 
menegaskan bahwa nikah daring tidak sah jika 
dilakukan tanpa kehadiran fisik dalam satu majelis 
yang jelas.132 

 
 

                                                           
131 Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pasal 5–6, Instruksi 

Presiden No. 1 Tahun 1991. 
132 Fatwa MUI No. 1 Tahun 2021 tentang Hukum Pernikahan 

Online. 



104 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

3. Penilaian Maqāsidiy 

Dari perspektif maqāṣid, nikah siri online gagal 
mencapai maqṣad al-tathbīt wa al-dawām 
(keberlangsungan dan legalitas sosial) karena tidak 
memberikan perlindungan hukum bagi perempuan 
dan anak. Tidak adanya pencatatan menyebabkan 
hilangnya hak-hak perdata seperti nafkah, warisan, 
dan status anak. Hal ini bertentangan dengan maqṣad 
ḥifẓ al-nasl dan ḥifẓ al-„ird.133 

Selain itu, aspek kejujuran dan kejelasan akad 
(ṣidq fī al-„aqd) juga terabaikan, karena platform 
daring tidak menjamin validitas saksi atau wali. 
Dalam maqāṣid modern versi Jasser Auda, praktik ini 
disebut formality without integrity — sah secara teknis 
tetapi rusak secara substansial.134 

 
B. Pernikahan Lintas Agama: Tantangan Baru bagi 

Hukum Islam 

1. Fenomena dan Dasar Sosial 

Fenomena pernikahan lintas agama di 
Indonesia meningkat seiring dengan globalisasi, 
urbanisasi, dan interaksi sosial yang tinggi di 
lingkungan pendidikan serta pekerjaan. Banyak 
pasangan memilih menikah di luar KUA — baik di 
luar negeri, di gereja, di kuil, maupun melalui 
perantara sipil — untuk menghindari regulasi yang 
melarang pernikahan beda agama di Indonesia. 

                                                           
133 Yusuf al-Qaradawi, Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Syarī„ah 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), h. 99. 
134 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 212. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 105 

Menurut data dari Komnas Perempuan, 
sepanjang 2018–2023 terjadi peningkatan 
permohonan dispensasi pernikahan lintas agama, 
yang sebagian besar dilakukan melalui jalur hukum 
perdata di Pengadilan Negeri.135 

2. Pandangan MUI, Kemenag, dan Ormas Islam 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara tegas 
melarang pernikahan beda agama berdasarkan Fatwa 
MUI Nomor 4/Munas VII/MUI/2005, dengan alasan 
bahwa pernikahan lintas agama bertentangan dengan 
prinsip hifẓ al-dīn dan hifẓ al-nasl.136 

Kementerian Agama Republik Indonesia 
menegaskan hal yang sama: pernikahan antara 
seorang Muslim dan non-Muslim tidak dapat 
dicatatkan di KUA karena tidak memenuhi syarat sah 
menurut hukum Islam. Nahdlatul Ulama (NU) dan 
Muhammadiyah juga satu suara, menilai bahwa 
pernikahan beda agama merupakan bentuk 
pelanggaran terhadap maqṣad tawḥīd (pemurnian 
agama) dan dapat menimbulkan kerusakan moral 
serta kekacauan nasab.137 

3. Penilaian Maqāsidiy 

Dalam perspektif maqāṣid, pernikahan lintas 
agama melanggar dua maqṣad utama: 

                                                           
135 Komnas Perempuan, Laporan Tahunan Kekerasan terhadap 

Perempuan di Indonesia 2023, h. 45. 
136 Fatwa MUI No. 4/Munas VII/MUI/2005 tentang 

Pernikahan Beda Agama. 
137 Lihat Pernyataan Resmi PBNU, Bahtsul Masail Munas Alim 

Ulama 2019, h. 3. 



106 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

a. Ḥifẓ al-dīn (pelestarian akidah): karena 
menormalisasi pencampuran nilai teologis yang 
bertentangan. 

b. Ḥifẓ al-nasl (perlindungan nasab): karena anak 
yang lahir dari pernikahan semacam ini seringkali 
mengalami krisis identitas agama. 

Selain itu, pernikahan lintas agama 
mengaburkan maqṣad al-mawaddah wa al-raḥmah 
(kasih sayang spiritual) yang menjadi ruh pernikahan 
Islam. Kasih sayang dalam keluarga Muslim idealnya 
berakar pada kesatuan keyakinan, bukan perbedaan 
yang fundamental.138 

Oleh karena itu, meskipun ada yang menilai 
praktik ini sebagai bentuk toleransi, dari sisi maqāṣid 
syarī‗ah ia termasuk mafsadah syar„iyyah karena 
mengancam stabilitas akidah dan kejelasan nasab. 

 
C. Kawin Kontrak dan Dilema Etika Syariat di Ranah 

Wisata 

1. Latar dan Pola Praktik 

Fenomena kawin kontrak atau temporary 
marriage marak terjadi di daerah wisata seperti 
Puncak (Bogor), Bali, dan Batam. Praktik ini 
melibatkan warga lokal — biasanya perempuan — 
yang dinikahi oleh turis Timur Tengah atau Asia 
selama masa kunjungan wisata (1–3 bulan). Akad 
dilakukan oleh penghulu tidak resmi, tanpa 

                                                           
138 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunisia: Dār 

al-Suhūn, 2001), h. 112. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 107 

pencatatan negara, dan seringkali menggunakan 
perantara calo. 

Meski sering diklaim sebagai bentuk ―nikah 
syar‗i‖, kenyataannya hubungan tersebut lebih 
menyerupai prostitusi terselubung yang dilegitimasi 
dengan akad formal.139 

2. Pandangan Ulama dan Otoritas Hukum 

Majelis Ulama Indonesia menegaskan bahwa 
kawin kontrak adalah praktik nikah mut‗ah 
terselubung yang hukumnya haram.140 Kementerian 
Agama juga menyatakan bahwa kawin kontrak tidak 
dapat diakui secara hukum karena melanggar prinsip 
keabadian akad dalam UU No. 1 Tahun 1974. 

Para ulama kontemporer seperti Yusuf al-
Qaradawi dan Wahbah al-Zuhaili menilai bahwa 
kawin kontrak adalah bentuk eksploitasi terhadap 
perempuan dan bertentangan dengan maqṣad tasyri„ 
al-zawāj (tujuan pensyariatan pernikahan), yaitu 
menjaga kehormatan dan keturunan.141 

3. Penilaian Maqāsidiy 

Dalam perspektif maqāṣid, kawin kontrak 
termasuk fasād al-„aqd (kerusakan akad) karena 
mengandung unsur penipuan dan eksploitasi. 
Maqṣad hifẓ al-„ird dan hifẓ al-nasl dilanggar secara 
nyata: perempuan kehilangan kehormatan dan hak-

                                                           
139 Tempo.co, ―Kawin Kontrak di Puncak: Antara Syariat dan 

Eksploitasi,‖ edisi 2022. 
140 Fatwa MUI, Hukum Kawin Kontrak, 2010. 
141 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 9 

(Damaskus: Dār al-Fikr, 2004), h. 133. 



108 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

hak sosial, sementara anak yang lahir tidak memiliki 
status hukum yang jelas. 

Lebih jauh, fenomena ini merusak maqṣad 
sosial Islam yaitu iqāmat al-usrah al-ṣāliḥah 
(pembentukan keluarga saleh). Dalam maqāṣid 
modern versi Ibn ‗Āshūr, kawin kontrak 
dikategorikan sebagai bentuk istiḥlāl al-ḥarām bi al-
ḥīlah — upaya menghalalkan yang haram dengan trik 
formalitas akad.142 

 
D. Sintesis Maqāsidiy atas Ketiga Fenomena 

Jika ketiga fenomena tersebut dibandingkan 
dengan prinsip maqāṣid syariah, tampak bahwa 
semuanya gagal mewujudkan ruh pernikahan 
sebagaimana dimaksud oleh syariat. Berikut 
ringkasannya: 

Fenomena 
Maqṣad yang 

Dilanggar 
Dampak 
Utama 

Status 
Hukum 

Nikah Siri 
Online 

Ḥifẓ al-nasl, 
ḥifẓ al-„ird 

Hilangnya 
perlindungan 
hukum dan 
sosial 

Sah secara 
fiqh, rusak 
secara 
maqāṣid 

Pernikahan 
Lintas 
Agama 

Ḥifẓ al-dīn, 
ḥifẓ al-nasl 

Krisis akidah 
dan nasab 
anak 

Batal secara 
fiqh dan 
maqāṣid 

Kawin 
Kontrak 
Turis 

Ḥifẓ al-„ird, 
ḥifẓ al-nasl 

Eksploitasi 
perempuan, 
kekacauan 
nasab 

Batil secara 
syar‗i 

                                                           
142 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-Syarī„ah, h. 214. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 109 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 
fenomena akad pernikahan kontemporer di Indonesia 
mencerminkan disorientasi antara bentuk hukum dan 
tujuan syariat. 
 
E. Rekomendasi Kebijakan dan Edukasi Masyarakat 

Berdasarkan analisis maqāṣidiy di atas, diperlukan 
pendekatan integral yang tidak hanya bersifat legalistik, 
tetapi juga etis dan edukatif. Adapun rekomendasi yang 
dapat ditawarkan adalah sebagai berikut: 

1. Reorientasi Kebijakan Hukum Keluarga 

Negara melalui Kementerian Agama perlu 
memperkuat fungsi pengawasan KUA dengan 
menegaskan prinsip tathbīt al-zawāj (pencatatan 
resmi) sebagai maqṣad ḥājiyyah demi perlindungan 
hukum keluarga. 

2. Edukasi Maqāṣidiy di Masyarakat 

Dakwah keluarga Islam seharusnya 
menekankan bahwa pencatatan nikah bukan sekadar 
administrasi, tetapi bagian dari ḥifẓ al-nasl dan ḥifẓ al-
„ird. Pendidikan pranikah harus disertai pemahaman 
maqāṣid syariat, bukan sekadar keterampilan teknis 
rumah tangga. 

3. Fatwa Kontekstual dan Adaptif 

Ulama perlu merumuskan fatwa yang 
berimbang antara ḥaqīqah fiqhiyyah (keabsahan 
formal) dan ḥaqīqah maqāṣidiyyah (substansi 
maslahat). Misalnya, penyusunan fatwa tentang 
nikah daring yang memperhatikan aspek identitas 
digital dan keabsahan majelis. 



110 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

4. Peran Ulama dan Ormas Islam 

Ormas besar seperti NU, Muhammadiyah, dan 
MUI perlu lebih aktif dalam literasi hukum keluarga 
agar masyarakat tidak terjebak dalam praktik akad 
semu yang bertentangan dengan maqāṣid syariat. 

5. Rekonstruksi Kesadaran Moral 

Diperlukan gerakan kultural yang 
mengembalikan makna pernikahan sebagai „ibādah 
dan mītsāqan ghalīẓan (perjanjian yang kokoh), bukan 
sekadar kontrak sosial. 

Fenomena akad pernikahan kontemporer di 
Indonesia menunjukkan bahwa modernisasi tidak selalu 
sejalan dengan maqāṣid al-syarī„ah. Nikah siri online, 
kawin kontrak, dan pernikahan lintas agama hanyalah 
wajah baru dari al-„uqūd al-fāsidah — akad yang rusak 
secara moral meski kadang sah secara formal. 

Maqāṣid al-syarī‗ah menuntut agar setiap bentuk 
akad meneguhkan nilai-nilai dawām (keberlangsungan), 
„adl (keadilan), dan ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan). 
Tanpa itu, pernikahan kehilangan kesuciannya dan 
berubah menjadi komoditas sosial. 

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‗Āshūr, ―Tujuan 
hukum keluarga dalam Islam adalah menjaga martabat 
manusia dan menegakkan keadilan antara laki-laki dan 
perempuan.‖ Maka, setiap reformasi hukum pernikahan 
di Indonesia hendaknya berpijak pada ruh maqāṣid ini — 
bukan sekadar mengejar adaptasi modernitas, melainkan 
membangun kembali makna suci pernikahan sebagai 
ibadah dan peradaban. 
 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 111 

BAB VIII 

REFLEKSI, EVALUASI, DAN PENEGUHAN  
PRINSIP SYARIAT 

 

A. Refleksi Moral atas Krisis Makna Pernikahan di Era 
Modern 

Pernikahan dalam pandangan Islam bukan 
sekadar kontrak sosial („aqd ijtimā„ī), melainkan perjanjian 
yang sakral (mītsāqan ghalīẓan) antara dua insan yang 
disaksikan oleh Allah SWT. Namun dalam realitas 
modern, makna sakral ini semakin tergerus oleh arus 
materialisme dan pragmatisme. Pernikahan yang semula 
menjadi jalan menuju ketenangan, keberlangsungan 
keturunan, dan penjagaan kehormatan, kini sering kali 
dipersempit menjadi sarana pemuasan hasrat, formalitas 
sosial, atau bahkan strategi ekonomi. 

Fenomena seperti nikah misyār, nikah kontrak, 
nikah percobaan, hingga nikah lintas agama 
mencerminkan krisis makna spiritual dalam lembaga 
pernikahan. Ketika akad yang semestinya dimulai 
dengan niat suci dijadikan alat manipulasi kebutuhan 
duniawi, maka nilai maqāṣid syariah yang melandasinya 
ikut hilang. Ibn ‗Āshūr menegaskan bahwa, “Ruh syariat 
dalam pernikahan adalah membangun keluarga yang permanen 
dan bermartabat, bukan sekadar hubungan sementara untuk 
kenikmatan.”⁽¹⁾ 

Realitas ini menunjukkan bahwa masyarakat 
modern, meskipun hidup di bawah payung hukum 
Islam, sering kali kehilangan pemahaman esensial 
tentang pernikahan sebagai ibadah. Akad yang mestinya 
menjadi pintu menuju keberkahan malah dijadikan 



112 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

sarana mempermainkan hukum, sebagaimana konsep 
istiḥlāl al-ḥarām bi al-ḥīlah — menghalalkan yang haram 
dengan tipu daya legalitas.⁽²⁾ 

Maka refleksi moral ini mengajak untuk meninjau 
kembali posisi pernikahan sebagai institusi ilahiah yang 
menuntut tanggung jawab etis, spiritual, dan sosial. 
Tanpa kesadaran maqāṣidiy, akad nikah hanya akan 
menjadi ritual kosong yang kehilangan jiwanya. 

 
B. Evaluasi Kritis terhadap Praktik Akad Musta„jalah 

Berdasarkan uraian pada bab-bab sebelumnya, 
enam model akad musta„jalah — yakni nikah misyār, nikah 
dengan niat cerai, nikah prokreasi, nikah teman, nikah madani, 
dan nikah percobaan — memperlihatkan pola yang sama: 
semuanya melanggar maqṣad dawām al-zawāj, yaitu 
keberlangsungan rumah tangga. 

Dalam al-Muwāfaqāt, al-Syāṭibī menegaskan bahwa 
salah satu tujuan utama syariat dalam pernikahan adalah 
menjaga kesinambungan hubungan dan stabilitas 
sosial.⁽³⁾ Akad yang dibangun di atas niat sementara, 
waktu terbatas, atau syarat tersembunyi, pada 
hakikatnya telah menyalahi maqṣad tersebut, sekalipun 
secara lahiriah memenuhi rukun dan syarat fiqh. 

Dari hasil analisis maqāṣidiy, dapat disimpulkan 
tiga kecenderungan utama penyimpangan akad 
musta‗jalah: 

1. Dekonstruksi terhadap prinsip keabadian akad (dawām 
al-„aqd). 

2. Reduksi pernikahan menjadi alat pemuas kebutuhan 
jasmani semata. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 113 

3. Pengabaian tanggung jawab sosial dan spiritual 
pasangan suami-istri. 

Dalam perspektif maqāṣid modern, praktik seperti 
ini dikategorikan sebagai al-fasād al-ma„nawī — kerusakan 
substansial yang tidak selalu tampak pada bentuk formal 
akad, tetapi menghancurkan tujuan moralnya.⁽⁴⁾ 

Dengan demikian, tugas utama fiqh kontemporer 
bukan sekadar menilai sah atau batalnya suatu akad, 
melainkan mengembalikan ruh syariat ke dalam setiap 
dimensi pernikahan. Di sinilah peran maqāṣid syariah 
menjadi kunci untuk menyeimbangkan antara legalitas 
hukum dan keutuhan moral. 

 
C. Pentingnya Menjaga Maqṣad Dawām al-Zawāj 

(Keberlangsungan Rumah Tangga) 

Maqṣad dawām al-zawāj atau keberlangsungan 
rumah tangga adalah pilar utama yang menopang 
seluruh struktur hukum keluarga dalam Islam. Tujuan ini 
merupakan derivasi dari maqṣad ḥifẓ al-nasl (pelestarian 
keturunan) dan ḥifẓ al-„ird (penjagaan kehormatan). 
Tanpa keberlangsungan, kedua maqṣad tersebut menjadi 
mustahil tercapai. 

Rasulullah SAW bersabda: 

هْلِي
َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
ا خ

َ
ه
َ
هْلِهِ، وَأ

َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
مْ خ

ُ
يْرُه

َ
 .خ

Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap 
keluarganya, dan aku adalah yang paling baik 
terhadap keluargaku.” (HR. Tirmidzi).143 

                                                           
143 Muḥammad ibn ‗Īsā at-Tirmiżī, Sunan at-Tirmiżī, Kitāb al-

Manāqib, no. 3895 (Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998), Juz 5, h. 709. 



114 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Hadis ini bukan hanya perintah moral, melainkan 
fondasi maqāṣidiy yang menegaskan bahwa keutuhan 
rumah tangga adalah ukuran kebaikan sosial seorang 
Muslim. 

Namun dalam praktik modern, semangat dawām 
ini mulai terabaikan. Tingginya angka perceraian, 
pernikahan instan, dan hubungan tidak resmi 
menunjukkan bahwa pernikahan kehilangan orientasi 
ibadahnya. Padahal, dalam pandangan syariat, 
keberlangsungan bukan sekadar ―bertahan hidup 
bersama,‖ melainkan melestarikan rahmat, mawaddah, 
dan tanggung jawab yang berkesinambungan antar 
generasi. 

Jasser Auda menjelaskan bahwa maqṣad dawām al-
zawāj adalah bentuk konkret dari al-tathbīt al-ijtima„ī 
(stabilisasi sosial). Rumah tangga yang bertahan dengan 
keadilan, kesetiaan, dan saling menghormati 
menciptakan masyarakat yang stabil dan berakhlak.⁽⁵⁾ 

Karena itu, segala bentuk akad yang bertentangan 
dengan prinsip keberlangsungan — baik karena niat 
tersembunyi, waktu tertentu, atau ketidaksiapan moral 
— harus dikritisi bukan hanya secara fiqh, tetapi juga 
secara maqāṣidiy. 

 
D. Penegasan Prinsip: Akad Nikah Bukan Alat, Tetapi 

Ibadah 

Salah satu penyimpangan terbesar dalam 
masyarakat modern adalah objektifikasi akad nikah. 
Akad yang seharusnya menjadi bentuk ibadah 
(ta„abbudiyyah) kini direduksi menjadi instrumen untuk 
mencapai kepentingan duniawi: legalitas hubungan, 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 115 

keuntungan ekonomi, bahkan pelarian dari tanggung 
jawab sosial. 

Dalam pandangan maqāṣid, akad nikah tidak 
dapat dipandang sekadar sebagai kontrak sipil yang bisa 
diatur sesuai selera manusia, karena ia merupakan 
bagian dari ibadah sosial yang memiliki nilai 
transendental. Allah SWT berfirman: “Dan di antara tanda-
tanda kebesaran-Nya ialah Dia menciptakan untukmu 
pasangan-pasangan dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa 
tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu kasih dan 
sayang.” (QS. al-Rūm [30]: 21). 

Ayat ini menjadi dasar teologis bahwa akad nikah 
adalah manifestasi kasih sayang Ilahi, bukan hasil 
negosiasi pragmatis manusia. Oleh sebab itu, 
memanipulasi akad untuk kepentingan sesaat sama 
halnya dengan menodai kesucian ibadah. 

Para ulama klasik seperti al-Ghazālī menegaskan 
bahwa pernikahan adalah “ibadah yang menggabungkan 
aspek dunia dan akhirat sekaligus.”⁽⁶⁾ Dengan demikian, 
memperlakukan akad nikah hanya sebagai alat atau jalan 
keluar dari kesulitan ekonomi, tanpa niat ibadah, adalah 
bentuk penyimpangan terhadap maqṣad ta„abbud wa al-
istiqāmah. 

Reformulasi kesadaran ini penting, terutama di era 
digital di mana akad pernikahan semakin mudah 
dilakukan tanpa pendalaman makna spiritual. Maka 
perlu ditegaskan kembali bahwa akad nikah adalah 
ibadah yang menuntut kesungguhan niat dan tanggung 
jawab moral. 

 
  



116 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB IX 

DINAMIKA FIKIH KELUARGA DAN 
TRANSFORMASI SOSIAL MODERN 

 

A. Fikih Keluarga sebagai Sistem Sosial 

Fikih keluarga (fiqh al-usrah) merupakan salah 
satu cabang hukum Islam yang paling dinamis dan 
kompleks, karena bersentuhan langsung dengan struktur 
sosial, nilai budaya, serta perubahan pola relasi antara 
laki-laki dan perempuan. Sejak awal kemunculannya, 
hukum keluarga dalam Islam tidak hanya berfungsi 
sebagai aturan legal, tetapi juga sebagai mekanisme 
moral yang menata kehidupan sosial umat. Ia menjadi 
cermin keseimbangan antara hak Allah (ḥuqūq Allāh) dan 
hak manusia (ḥuqūq al-‗ibād), antara ideal normatif wahyu 
dan kenyataan sosial masyarakat. 

Dalam konteks klasik, fikih keluarga berperan 
menjaga stabilitas sosial masyarakat Arab yang sedang 
bertransformasi dari sistem kabilah menuju masyarakat 
berperadaban. Oleh karena itu, ketentuan hukum seperti 
keharusan wali, kesaksian, atau kewajiban nafkah 
bukanlah bentuk subordinasi terhadap perempuan, tetapi 
langkah perlindungan sosial dalam konteks budaya yang 
rawan eksploitasi dan ketidakadilan. Imam al-Ghazālī 
menegaskan bahwa hukum-hukum pernikahan adalah 
sarana untuk ―memelihara keteraturan sosial melalui 
pengendalian syahwat, menjaga nasab, dan 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 117 

menumbuhkan kasih sayang sebagai pondasi masyarakat 
beradab.‖144 

Dalam terminologi sosiologi hukum Islam, fikih 
keluarga merupakan ―sistem sosial normatif‖ yang 
dibangun di atas prinsip keseimbangan antara kebutuhan 
individu dan kemaslahatan kolektif.145 Setiap ketentuan 
hukum yang mengatur hubungan suami-istri, hak waris, 
perceraian, atau perwalian tidak dapat dilepaskan dari 
konteks sosial di mana hukum itu berkembang. Karena 
itu, memahami fikih keluarga tanpa memperhatikan 
realitas sosial sama halnya dengan membaca hukum 
Islam tanpa ruhnya. 

Dalam sejarah Islam klasik, lembaga keluarga 
menjadi pusat pembentukan moral dan keilmuan. 
Rumah bukan sekadar tempat tinggal, tetapi madrasah 
pertama bagi anak-anak, tempat menanamkan tauhid, 
adab, dan tanggung jawab sosial. Fikih keluarga 
berfungsi menjaga keseimbangan tiga poros utama 
kehidupan: (1) relasi spiritual dengan Allah (ḥablun min 
Allāh), (2) relasi sosial dengan sesama (ḥablun min al-
nās), dan (3) relasi personal dalam ikatan cinta dan 
tanggung jawab (mawaddah wa raḥmah). Ketiganya 
merupakan jaringan nilai yang saling menopang dan 
membentuk peradaban.146 

Namun, dalam masyarakat modern, struktur sosial 
keluarga mengalami perubahan mendasar. Urbanisasi, 

                                                           
144 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-Fikr, 

1993), h. 43. 
145 Muhammad Hashim Kamali, Shari„ah Law: An Introduction 

(Oxford: Oneworld, 2008), h. 174. 
146 Yusuf al-Qaradawi, al-Mar‟ah bayna Fiqh wa Syarī„ah 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), h. 29. 



118 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

industrialisasi, dan digitalisasi telah menggeser fungsi 
keluarga dari lembaga pendidikan nilai menjadi unit 
ekonomi dan emosional. Perempuan semakin banyak 
berperan di ruang publik, sementara laki-laki tidak lagi 
secara mutlak menjadi pencari nafkah tunggal. 
Pergeseran ini membawa implikasi pada tafsir ulang 
terhadap peran, hak, dan kewajiban dalam rumah 
tangga. 

Perubahan ini menimbulkan tantangan baru bagi 
fikih klasik, karena banyak hukum yang dirumuskan 
pada konteks masyarakat agraris-patriarkal harus 
dihadapkan pada realitas masyarakat modern yang 
egaliter dan individualistik. Sebagai contoh, konsep 
qiwāmah (kepemimpinan suami atas istri) dalam QS. al-
Nisā‘ [4]: 34 sering ditafsirkan secara tekstual, padahal 
semangat ayat tersebut menegaskan tanggung jawab 
moral dan ekonomi suami, bukan dominasi absolut.147 
Dalam konteks maqāṣid al-syarī„ah, qiwāmah bertujuan 
menjaga stabilitas keluarga melalui pembagian peran 
yang adil dan proporsional, bukan untuk menindas atau 
menguasai. 

Fikih keluarga sebagai sistem sosial juga berfungsi 
sebagai mekanisme adaptasi terhadap perubahan zaman. 
Para ulama klasik telah menunjukkan fleksibilitas hukum 
dalam menanggapi perubahan sosial. Mazhab Mālikī, 
misalnya, mengakui pentingnya „urf (kebiasaan lokal) 
sebagai dasar pertimbangan hukum, selama tidak 
bertentangan dengan prinsip syariat.148 Hal ini 
                                                           

147 Ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm, Juz II (Beirut: Dār al-
Ma‗rifah, 1990), h. 293. 

148 Al-Qarāfī, al-Furūq, Juz I (Beirut: Dār al-Kutub al-
‗Ilmiyyah, 1998), h. 177. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 119 

menunjukkan bahwa hukum keluarga dalam Islam tidak 
bersifat statis, melainkan selalu bergerak dalam dialog 
dengan realitas sosial. 

Dalam konteks modern, tantangan terhadap fikih 
keluarga muncul dari tiga arah: pertama, perubahan 
struktur sosial akibat globalisasi; kedua, tuntutan 
kesetaraan gender dan hak asasi manusia; dan ketiga, 
penetrasi budaya digital yang mengubah cara orang 
berinteraksi dan memahami hubungan. Ketiganya 
menuntut pembaruan pemikiran hukum Islam agar tetap 
relevan dengan nilai-nilai maqāṣid yang melindungi 
kemaslahatan manusia. 

Seperti ditegaskan oleh Ibn ‗Āshūr, tujuan hukum 
Islam dalam bidang keluarga adalah ḥifẓ al-nasl wa al-„ird 
(menjaga keturunan dan kehormatan), serta menciptakan 
ketenteraman batin (sukūn) yang menjadi fondasi 
masyarakat yang saleh.149 Dengan kata lain, hukum 
keluarga tidak boleh terjebak pada aspek legal formal 
semata, tetapi harus menghidupkan fungsi sosialnya: 
menjaga keberlangsungan generasi dan kehormatan 
moral. 

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Jasser 
Auda yang menekankan bahwa hukum Islam perlu 
dibaca dalam kerangka systemic maqasid — di mana setiap 
ketentuan hukum saling berhubungan dalam jaringan 
tujuan yang lebih besar, yaitu tercapainya keadilan, 
rahmat, dan kebahagiaan manusia.150 Maka, fikih 
keluarga yang memutuskan relasinya dari sistem sosial 
                                                           

149 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: Dār 
al-Nafā‘is, 2001), h. 254. 

150 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 35. 



120 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

tidak hanya kehilangan relevansi, tetapi juga kehilangan 
ruh syariat itu sendiri. 

Oleh karena itu, memahami fikih keluarga di era 
modern harus berangkat dari dua kesadaran: pertama, 
kesadaran teks (bahwa hukum memiliki akar ilahiah); 
kedua, kesadaran konteks (bahwa hukum hidup dalam 
ruang sosial yang berubah). Di sinilah pentingnya 
maqāṣid al-syarī„ah sebagai jembatan antara teks dan 
realitas. Pendekatan maqāṣid memungkinkan fikih 
keluarga menjadi sistem yang hidup, yang tidak hanya 
menjaga keabsahan akad, tetapi juga mewujudkan tujuan 
syariat dalam kehidupan nyata. 

 
B.  Pergeseran Nilai dan Tantangan Era Digital 

Perubahan sosial yang paling menonjol di era 
modern terjadi pada tataran nilai dan orientasi hidup 
manusia. Dalam masyarakat tradisional, pernikahan 
dianggap sebagai bagian dari ibadah sosial—sebuah 
bentuk pengabdian kepada Allah yang diwujudkan 
melalui tanggung jawab keluarga dan regenerasi moral. 
Namun di era digital, nilai-nilai pernikahan semakin 
bergeser ke arah individualisme, kebebasan pribadi, dan 
kepuasan emosional. Pergeseran ini tidak hanya 
mengubah cara manusia memahami cinta dan tanggung 
jawab, tetapi juga menggoyahkan struktur fikih keluarga 
yang dibangun di atas nilai kolektivitas dan ketundukan 
spiritual. 

Fenomena ini dapat dilihat dari meningkatnya 
usia pernikahan, rendahnya tingkat kelahiran di banyak 
negara Muslim urban, serta meningkatnya angka 
perceraian akibat ketidakcocokan emosional. Data Badan 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 121 

Pusat Statistik Indonesia menunjukkan bahwa penyebab 
utama perceraian bukan lagi faktor ekonomi atau 
kekerasan, tetapi ―ketidakselarasan visi hidup‖ antara 
pasangan muda.151 Ini menandakan pergeseran dari nilai 
tanggung jawab jangka panjang ke orientasi jangka 
pendek yang berpusat pada kenyamanan diri. 

Dalam perspektif fikih, perubahan ini menantang 
prinsip dawām al-zawāj (keberlangsungan pernikahan) 
yang menjadi salah satu maqāṣid utama akad nikah.152 
Jika dahulu perkawinan diorientasikan pada 
pembentukan keluarga sebagai institusi sosial, maka kini 
pernikahan sering kali dilihat sebagai ―proyek pribadi‖ 
untuk kebahagiaan individu. Akibatnya, dimensi sosial 
dan spiritual pernikahan mengalami erosi, digantikan 
oleh logika psikologis dan pragmatis. 

Kehadiran teknologi digital mempercepat 
pergeseran nilai ini. Media sosial menciptakan ―ruang 
virtual‖ tempat identitas, hubungan, dan ekspresi cinta 
dipertontonkan dan dinegosiasikan secara publik.153 
Dalam ruang ini, akad nikah tidak lagi dimaknai sebagai 
kontrak sakral yang mengikat dua keluarga dan 
komunitas, melainkan sebagai peristiwa privat yang 
dapat dipamerkan dan bahkan dikomersialisasi. Tradisi 
dokumentasi digital dan pesta pernikahan mewah 
diunggah ke media sosial, menggeser nilai 

                                                           
151 Badan Pusat Statistik (BPS), Statistik Perceraian Indonesia 

Tahun 2023 (Jakarta: BPS, 2024), h. 11. 
152 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz VII 

(Beirut: Dār al-Fikr, 1989), h. 142. 
153 Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from 

Technology and Less from Each Other (New York: Basic Books, 2011), h. 
79. 



122 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kesederhanaan dan kesakralan menjadi ajang validasi 
sosial. 

Dampak lain dari era digital adalah munculnya 
bentuk-bentuk baru interaksi yang melahirkan fenomena 
pernikahan non-konvensional: friend marriage, nikah 
online, atau hubungan tanpa pernikahan formal yang 
dibenarkan secara sosial di sebagian kalangan urban. 
Fenomena ini menunjukkan perubahan besar dalam 
persepsi terhadap institusi pernikahan, di mana batas 
antara halal dan haram, sakral dan profan, menjadi 
semakin kabur. 

Ziba Mir-Hosseini, seorang antropolog hukum 
Islam kontemporer, menyoroti bahwa transformasi sosial 
modern menuntut reinterpretasi hukum keluarga Islam 
berdasarkan prinsip keadilan substantif, bukan sekadar 
kesetiaan pada teks legal klasik.154 Ia menegaskan bahwa 
jika fikih keluarga tetap mempertahankan pembacaan 
literal terhadap ayat dan hadis tanpa mempertimbangkan 
perubahan realitas sosial, maka hukum itu akan 
kehilangan daya hidupnya dan tidak lagi berfungsi 
sebagai sarana kemaslahatan. 

Pergeseran nilai ini juga memunculkan ketegangan 
baru antara otonomi individu dan otoritas agama. Di satu 
sisi, masyarakat modern menuntut kebebasan 
menentukan pilihan hidup, termasuk dalam urusan cinta 
dan pernikahan. Di sisi lain, hukum Islam tetap 
memandang akad nikah sebagai ikatan suci yang harus 
tunduk pada ketentuan syariat.155 Ketegangan ini sering 
                                                           

154 Ziba Mir-Hosseini, Islam and Gender: The Religious Debate in 
Contemporary Iran (Princeton: Princeton University Press, 1999), h. 45. 

155 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic 
Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), h. 331. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 123 

muncul dalam isu pernikahan beda agama, pernikahan 
tanpa wali, atau pernikahan daring. Masing-masing 
kasus memperlihatkan bagaimana nilai kebebasan 
individu berhadapan dengan prinsip moral dan maqāṣid 
syariah. 

Era digital juga melahirkan tantangan baru dalam 
hal etika informasi dan privasi keluarga. Banyak pasangan 
menikah yang membuka ruang privat rumah tangga ke 
media sosial, menayangkan pertengkaran, curahan hati, 
bahkan kisah perceraian secara publik. Hal ini menyalahi 
prinsip satr al-„awrah dalam Islam, yaitu menjaga 
kehormatan dan menutup aib keluarga.156 Dalam 
pandangan maqāṣid, menjaga kehormatan (‗ird) 
merupakan salah satu tujuan utama syariat. Ketika nilai 
privasi dan adab dalam berumah tangga diabaikan demi 
eksistensi digital, maka ruh syariat dalam keluarga 
perlahan terkikis. 

Dalam konteks yang lebih luas, perubahan ini juga 
berdampak pada relasi gender. Media digital memberi 
ruang bagi perempuan untuk mengekspresikan diri, 
menuntut kesetaraan, dan menolak ketimpangan 
struktural yang diwarisi dari sistem patriarkal klasik. Ini 
merupakan kemajuan moral dalam banyak aspek, tetapi 
juga menimbulkan pergeseran paradigma fikih. Jika dulu 
fikih keluarga sering kali berpusat pada otoritas laki-laki 
sebagai kepala keluarga, kini muncul kesadaran baru 
bahwa kepemimpinan dalam rumah tangga seharusnya 
bersifat fungsional dan dialogis, bukan hierarkis. 

                                                           
156 Al-Suyūṭī, al-Ashbāh wa al-Naẓā‟ir (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 2002), h. 202. 



124 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Tariq Ramadan menyebut fenomena ini sebagai 
―kebangkitan spiritual modernitas‖, di mana umat Islam 
mulai menafsirkan ulang nilai-nilai agama untuk 
menyesuaikan diri dengan tantangan zaman, tanpa harus 
kehilangan identitas syariahnya.157 Ia mengingatkan 
bahwa modernitas bukanlah musuh Islam, melainkan 
ruang ujian bagi kematangan etika Muslim. Oleh sebab 
itu, fikih keluarga tidak boleh memusuhi perubahan, 
tetapi perlu memanfaatkannya untuk memperkuat 
maqāṣid: menjaga keturunan, kehormatan, dan kasih 
sayang. 

Salah satu tantangan besar era digital adalah 
munculnya algoritma moral baru — di mana keputusan 
tentang cinta, pasangan, bahkan pernikahan, kini 
dimediasi oleh teknologi seperti aplikasi pencari jodoh. 
Di beberapa negara Muslim, aplikasi seperti Muslima.com 
dan Minder digunakan oleh jutaan pengguna dengan niat 
mencari pasangan halal, namun dalam praktiknya sering 
terjadi pelanggaran etika syariat.158 Hukum Islam belum 
sepenuhnya siap menghadapi kompleksitas ini. Apakah 
akad nikah melalui media daring sah? Apakah wali dan 
saksi yang hadir secara virtual memenuhi syarat? 
Pertanyaan-pertanyaan seperti ini menuntut pembaruan 
hukum berbasis maqāṣid, bukan sekadar legal-formal. 

Pergeseran nilai dan penetrasi teknologi juga 
menciptakan fenomena ―pernikahan instan‖, di mana 
komitmen spiritual digantikan oleh kesepakatan rasional 
dan sementara. Munculnya konsep nikah kontrak modern 
                                                           

157 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam 
(Oxford: Oxford University Press, 2004), h. 57. 

158 Pew Research Center, Muslims and Digital Life Survey 2022 
(Washington D.C.: PRC, 2022), h. 14. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 125 

atau friend marriage merupakan gejala dari krisis makna 
ini. Maqāṣid al-syarī„ah yang semula bertujuan menjaga 
keberlangsungan dan kemuliaan akad berubah menjadi 
sekadar legitimasi terhadap relasi jangka pendek. Jika 
tidak disikapi secara bijak, maka hukum Islam akan 
kehilangan daya normatifnya dan terjebak dalam situasi 
dilematik: antara idealisme syariat dan realitas pragmatis 
masyarakat. 

Dengan demikian, tantangan era digital bukan 
sekadar soal teknologi, melainkan tentang perubahan 
paradigma manusia terhadap makna cinta, tanggung 
jawab, dan kesucian akad. Fikih keluarga yang responsif 
harus mampu memahami pergeseran nilai ini secara 
maqāṣidiy: bukan dengan menolak mentah-mentah, tetapi 
dengan meneguhkan kembali prinsip moral yang 
menjadi inti syariat. Dalam konteks ini, maqāṣid bukan 
hanya alat analisis hukum, tetapi juga kompas moral 
untuk menjaga ruh syariat di tengah arus perubahan 
global. 

 
C. Globalisasi, Gender, dan Modernitas 

Globalisasi membawa dampak yang sangat luas 
terhadap cara manusia beragama, berinteraksi, dan 
membangun keluarga. Dalam konteks umat Islam, 
globalisasi bukan hanya proses ekonomi dan teknologi, 
tetapi juga proses pertemuan nilai antara tradisi Islam 
dan budaya dunia modern. Arus informasi yang cepat 
menjadikan batas-batas budaya, etika, dan agama 
semakin kabur. Akibatnya, konsep keluarga Islam yang 
selama berabad-abad stabil kini menghadapi tekanan 
perubahan nilai yang mendalam. 



126 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Dalam konteks ini, globalisasi bekerja pada dua 
arah. Di satu sisi, ia membuka ruang bagi pertukaran ide 
dan pengetahuan, termasuk wacana keislaman yang 
lebih progresif. Umat Islam kini lebih mudah mengakses 
literatur maqāṣid al-syarī„ah, fatwa internasional, dan 
pemikiran ulama lintas mazhab. Ini menumbuhkan 
kesadaran baru tentang perlunya pembaruan hukum 
keluarga agar lebih inklusif, berkeadilan gender, dan 
sesuai dengan nilai kemanusiaan universal.159 Namun di 
sisi lain, globalisasi juga mengaburkan identitas 
keislaman melalui penetrasi budaya konsumerisme, 
hedonisme, dan individualisme Barat yang sering 
bertentangan dengan nilai maqāṣid. 

Salah satu isu paling menonjol dalam globalisasi 
fikih keluarga adalah persoalan gender. Kesadaran 
tentang kesetaraan hak antara laki-laki dan perempuan 
kini menjadi tema sentral dalam diskursus hukum 
keluarga Islam. Di masa klasik, sebagian ketentuan 
hukum keluarga disusun dalam konteks masyarakat 
patriarkal, di mana otoritas laki-laki dianggap mutlak. 
Akan tetapi, dalam masyarakat modern yang menuntut 
kesetaraan, pandangan tersebut semakin dipertanyakan. 

Ibn ‗Āshūr dalam Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah 
menegaskan bahwa salah satu tujuan hukum Islam 
adalah taqwīm al-„alāqāt al-insāniyyah (penataan hubungan 
kemanusiaan) yang didasarkan pada keadilan dan 
penghormatan terhadap martabat manusia.160  Artinya, 
hukum Islam sejak awal sudah mengandung prinsip 
                                                           

159 Mohammad Fadel, ―Islamic Law Reform and the 
Challenge of Modernity,‖ McGill Law Journal 52, no. 1 (2007): 75. 

160 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: Dār 
al-Nafā‘is, 2001), h. 252. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 127 

keadilan gender, meskipun implementasinya bergantung 
pada konteks sosial dan budaya. Maka, memperjuangkan 
keadilan gender dalam keluarga bukanlah agenda 
sekuler, tetapi bagian dari realisasi maqāṣid syarī‗ah. 

Pendekatan maqāṣidiy ini kemudian dikembangkan 
oleh sejumlah pemikir kontemporer. Yusuf al-Qaradawi 
menegaskan bahwa perbedaan peran antara laki-laki dan 
perempuan dalam Islam bersifat fungsional, bukan 
hierarkis.161 Ia menolak pemaknaan ―kepemimpinan laki-
laki‖ sebagai bentuk dominasi, dan menegaskan bahwa 
qiwāmah harus dipahami sebagai tanggung jawab moral. 
Dalam kerangka maqāṣid, keadilan (‗adl) adalah nilai 
pokok yang menjadi ukuran semua relasi sosial, 
termasuk relasi dalam rumah tangga. 

Pemikiran modern seperti ini menemukan 
momentumnya di era globalisasi, di mana wacana hak 
asasi manusia menjadi bahasa universal. Fazlur Rahman, 
seorang reformis Muslim abad ke-20, berpendapat bahwa 
tujuan utama hukum Islam bukanlah mempertahankan 
struktur sosial masa lalu, tetapi menegakkan prinsip 
moral yang melintasi ruang dan waktu.162 Menurutnya, 
teks-teks hukum dalam Al-Qur‘an harus dibaca secara 
etiologis—yaitu memahami sebab dan tujuan moral di 
balik ketentuan hukum—agar hukum itu bisa diterapkan 
secara adil di masa kini. 

Dalam konteks keluarga, hal ini berarti bahwa 
hukum pernikahan, warisan, dan perceraian harus dilihat 

                                                           
161 Yusuf al-Qaradawi, al-Mar‟ah bayna Fiqh wa Syarī„ah 

(Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), h. 44. 
162 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an 

Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h. 
8–10. 



128 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dalam bingkai maqāṣidnya: menjaga keadilan, 
kehormatan, dan kasih sayang. Dengan demikian, 
pembaruan hukum keluarga bukanlah bentuk 
―westernisasi‖, tetapi upaya menghidupkan kembali 
tujuan moral Islam. 

Namun, globalisasi juga membawa konsekuensi 
lain: munculnya ―standar moral global” yang tidak selalu 
sejalan dengan nilai Islam. Misalnya, kampanye 
internasional untuk pengakuan hubungan sejenis, 
redefinisi konsep keluarga, dan legalisasi bentuk-bentuk 
hubungan di luar pernikahan. Dalam situasi ini, umat 
Islam menghadapi dilema antara mempertahankan 
otentisitas hukum syariat dan berinteraksi dengan sistem 
nilai global yang semakin liberal. 

Tantangan ini menuntut kebijaksanaan intelektual 
dan kejelian maqāṣidiy. Jasser Auda menyebut bahwa 
maqāṣid harus berfungsi sebagai framework of renewal, 
bukan sekadar alat pembenaran hukum lama.163 
Pendekatan maqāṣid harus berorientasi pada nilai-nilai 
universal Islam—keadilan, rahmat, dan kebebasan 
bertanggung jawab—tanpa kehilangan akar 
keislamannya. Dalam kasus keluarga, ini berarti 
mempromosikan model keluarga yang terbuka terhadap 
perubahan sosial, tetapi tetap berpijak pada prinsip 
sakralitas akad dan tanggung jawab moral. 

Fenomena globalisasi juga mempercepat 
transformasi peran perempuan dalam masyarakat 
Muslim. Amina Wadud, dalam karyanya Qur‟an and 
Woman, menegaskan bahwa Al-Qur‘an sejak awal telah 

                                                           
163 Jasser Auda, Reclaiming the Maqasid of Shariah (London: 

IIIT, 2018), h. 67. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 129 

menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan 
perempuan (QS. al-Aḥzāb [33]: 35).164 Namun tafsir 
patriarkal yang dominan dalam sejarah Islam telah 
membatasi ruang perempuan di ranah domestik. Dalam 
era modern, tafsir maqāṣidiy terhadap ayat-ayat ini dapat 
membuka ruang untuk partisipasi perempuan dalam 
kehidupan publik tanpa menafikan peran keibuan dan 
moralitas. 

Sementara itu, globalisasi juga memunculkan 
kesadaran baru di kalangan laki-laki Muslim tentang 
pentingnya tanggung jawab emosional dan spiritual 
dalam keluarga. Dalam banyak masyarakat urban 
Muslim, muncul generasi baru suami yang berperan aktif 
dalam pengasuhan anak dan mendukung karier istri. Ini 
merupakan bentuk transformasi positif yang sesuai 
dengan maqāṣid syarī‗ah, karena memperkuat nilai sukūn 
(ketenangan) dan raḥmah (kasih sayang) dalam rumah 
tangga. 

Selain isu gender, globalisasi turut 
memperkenalkan paradigma baru tentang hubungan 
antaragama. Di berbagai negara, pernikahan lintas iman 
menjadi realitas sosial yang sulit dihindari. Dalam fikih 
klasik, pernikahan Muslimah dengan non-Muslim laki-
laki dianggap tidak sah berdasarkan QS. al-Baqarah [2]: 
221 dan al-Mumtaḥanah [60]: 10. Namun, dalam konteks 
masyarakat plural modern, isu ini menimbulkan 
perdebatan baru tentang bagaimana maqāṣid syarī‗ah 

                                                           
164 Amina Wadud, Qur‟an and Woman: Rereading the Sacred 

Text from a Woman‟s Perspective (New York: Oxford University Press, 
1999), h. 33. 



130 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

dapat menjawab kebutuhan sosial tanpa menyalahi 
prinsip akidah.165 

Beberapa ulama kontemporer, seperti Abdullah 
Saeed dan Farid Esack, berpendapat bahwa hukum 
tentang pernikahan lintas agama harus dilihat dalam 
konteks maqāṣid yang lebih luas, yaitu perlindungan iman 
dan kehormatan keluarga. Jika tujuan hukum adalah 
menjaga keutuhan moral dan spiritual, maka solusi harus 
dicari dengan mempertimbangkan realitas sosial dan 
prinsip dakwah yang penuh hikmah.166 Dengan kata lain, 
globalisasi menuntut fiqh yang dialogis, bukan reaktif. 

Globalisasi juga menggeser cara masyarakat 
memahami otoritas keagamaan. Jika dahulu hukum 
keluarga sepenuhnya ditentukan oleh ulama dan 
lembaga fatwa, kini umat Islam memiliki akses langsung 
terhadap berbagai pandangan hukum dari seluruh dunia 
melalui internet. Fenomena digital ijtihad ini memperkaya 
diskursus, tetapi juga menciptakan kebingungan otoritas. 
Banyak orang memilih fatwa yang sesuai dengan 
preferensi pribadi tanpa memahami konteksnya, 
fenomena yang disebut ―fatwa shopping‖.167 Dalam 
konteks maqāṣid, hal ini menuntut pembinaan literasi 
hukum Islam agar umat dapat memahami prinsip-
prinsip dasar fikih keluarga dengan benar. 

                                                           
165 Al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz VII (Beirut: 

Dār al-Fikr, 1989), h. 169. 
166 Abdullah Saeed & Farid Esack, Islam and the Secular State 

(London: Routledge, 2012), h. 117. 
167 Jonathan Brown, Misquoting Muhammad: The Challenge and 

Choices of Interpreting the Prophet‟s Legacy (London: Oneworld, 2014), 
h. 211. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 131 

Dengan demikian, globalisasi tidak selalu 
mengancam eksistensi fikih keluarga Islam, tetapi justru 
membuka peluang untuk memperbarui pendekatan 
hukum dengan semangat maqāṣid. Tantangannya adalah 
bagaimana menjaga keseimbangan antara nilai-nilai 
universal kemanusiaan dan prinsip syariat yang 
bersumber dari wahyu. Dalam keseimbangan inilah 
terletak ruh syariat: hukum yang hidup, dinamis, dan 
manusiawi. 
 
D. Relevansi Maqāṣid dalam Menjawab Krisis Sosial 

Krisis sosial yang melanda institusi keluarga 
modern pada hakikatnya bukan hanya persoalan 
ekonomi atau budaya, melainkan krisis tujuan hidup 
(ghāyah al-ḥayāh). Banyak keluarga terjebak dalam 
rutinitas formal dan tekanan sosial tanpa lagi memahami 
makna spiritual di balik pernikahan. Di sinilah maqāṣid al-
syarī„ah menjadi relevan kembali sebagai fondasi untuk 
membaca ulang hukum dan moral keluarga Islam 
dengan cara yang lebih hidup dan manusiawi. 

Maqāṣid tidak hanya berbicara tentang apa yang 
halal dan haram, tetapi tentang mengapa hukum itu ada, 
dan apa tujuan moral yang hendak dicapai. Ketika 
keluarga kehilangan kesadaran maqāṣidiy, pernikahan 
berubah dari ibadah menjadi transaksi sosial. Akibatnya, 
sakralitas akad melemah, dan cinta yang seharusnya 
berfungsi sebagai jembatan menuju rahmat berubah 
menjadi sumber konflik dan tuntutan. 

Dalam kerangka maqāṣid, ada lima prinsip dasar 
(al-ḍarūriyyāt al-khams) yang harus dijaga: agama, jiwa, 



132 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

akal, keturunan, dan harta.168 Dalam konteks keluarga, 
lima prinsip ini menemukan relevansinya secara konkret: 
agama menjaga kesucian niat; jiwa menjaga 
ketenteraman dan kasih sayang; akal menuntun 
keputusan rasional dalam rumah tangga; keturunan 
menjamin keberlanjutan generasi; dan harta menjamin 
kesejahteraan keluarga. Maka, keluarga yang dibangun 
tanpa memperhatikan maqāṣid ini akan mudah 
kehilangan arah, meskipun secara formal sah menurut 
hukum. 

Sebagai contoh, pernikahan yang hanya 
berorientasi pada status sosial atau kenikmatan sesaat 
bertentangan dengan maqṣad ḥifẓ al-nasl (menjaga 
keturunan). Begitu pula, praktik nikah kontrak atau 
hubungan jangka pendek atas nama modernitas jelas 
mengabaikan maqṣad dawām al-zawāj (keberlangsungan 
pernikahan). Sementara itu, fenomena digitalisasi yang 
membuka ruang bagi pamer kemesraan atau 
pertengkaran di media sosial menyalahi maqṣad ḥifẓ al-
„ird (menjaga kehormatan). Semua ini menunjukkan 
bahwa banyak krisis keluarga modern sejatinya adalah 
krisis maqāṣid. 

Ibn ‗Āshūr menyebut maqāṣid sebagai ―ruh syariat‖ 
(rūḥ al-syarī„ah)—tanpanya, hukum hanyalah tubuh tanpa 
jiwa.169 Dalam konteks keluarga, maqāṣid berfungsi 
sebagai penuntun moral yang membimbing pasangan 
suami istri untuk tidak sekadar mematuhi hukum, tetapi 
menghidupkan maknanya. Misalnya, ketika seorang 
                                                           

168 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-syarī„ah (Beirut: Dār al-
Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), Juz II, h. 6. 

169 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: Dār 
al-Nafā‘is, 2001), h. 30. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 133 

suami menunaikan kewajiban nafkah, ia tidak hanya 
menjalankan perintah hukum, tetapi juga mewujudkan 
nilai rahmah (kasih sayang) dan tanggung jawab moral. 
Ketika seorang istri menjaga kehormatan rumah tangga, 
ia sedang melaksanakan maqṣad ḥifẓ al-„ird, bukan 
sekadar ―taat‖ dalam arti formal. 

Dalam perspektif maqāṣidiy, hukum tidak berdiri 
sendiri, tetapi merupakan bagian dari sistem nilai yang 
saling terhubung. Jasser Auda menggambarkan maqāṣid 
sebagai ―jaringan tujuan‖ yang hidup—setiap ketentuan 
hukum terkait dengan tujuan moral dan sosial yang lebih 
luas.170 Dengan demikian, jika suatu hukum keluarga 
tidak lagi membawa manfaat atau malah menimbulkan 
mudarat, maka pendekatan maqāṣid menuntut peninjauan 
ulang, bukan untuk menggugurkan teks, tetapi untuk 
menghidupkan tujuannya. 

Krisis sosial keluarga modern menuntut umat 
Islam untuk berpikir maqāṣidiy, bukan sekadar fikihiy. 
Berpikir maqāṣidiy berarti memandang hukum sebagai 
sarana mencapai kemaslahatan, bukan tujuan akhir. 
Misalnya, aturan wali dalam pernikahan tidak semata 
soal legalitas, tetapi perlindungan dan kehormatan 
perempuan. Begitu pula, kewajiban mahar bukan bentuk 
pembelian, melainkan simbol tanggung jawab dan 
penghormatan. Ketika makna-makna maqāṣidiy ini hilang, 
maka hukum berubah menjadi formalitas yang kering. 

Lebih jauh, maqāṣid juga berfungsi sebagai 
jembatan antara teks agama dan realitas sosial. Banyak 
persoalan baru dalam keluarga modern yang tidak 

                                                           
170 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 35. 



134 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

disebut secara eksplisit dalam nash—seperti pernikahan 
daring, kontrak pranikah digital, hak asuh lintas negara, 
atau peran suami-istri dalam ekonomi digital. Semua itu 
membutuhkan pendekatan maqāṣidiy agar hukum Islam 
tetap relevan. Prinsip jalb al-maṣlaḥah wa dar‟ al-mafsadah 
(mendatangkan manfaat dan mencegah kerusakan) 
menjadi panduan universal yang mampu menavigasi 
dunia yang terus berubah. 

Dalam situasi sosial yang semakin kompleks, 
maqāṣid juga dapat berperan sebagai instrumen tazkiyah 
(penyucian). Keluarga yang menempatkan maqāṣid 
sebagai pedoman tidak akan mudah terjebak dalam 
pertengkaran ego. Mereka akan memahami bahwa tujuan 
pernikahan bukan sekadar pemenuhan syahwat atau 
status sosial, tetapi pembentukan karakter, ketenangan, 
dan ketakwaan. Ini sebagaimana firman Allah, “Dan di 
antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 
untukmu pasangan-pasangan dari jenismu sendiri supaya 
kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan 
dijadikan-Nya di antara kamu kasih sayang dan rahmat.” (QS. 
al-Rūm [30]: 21). 

Ayat tersebut menggambarkan maqṣad tertinggi 
dari keluarga Islam: sukūn, mawaddah, dan raḥmah. 
Ketiganya adalah energi spiritual yang harus dijaga agar 
keluarga tidak kehilangan ruhnya di tengah derasnya 
arus modernitas. Ketika keluarga didekati dengan 
kesadaran maqāṣidiy, maka hukum tidak lagi terasa kaku, 
melainkan menjadi pedoman moral yang 
membebaskan—membebaskan dari egoisme, dari 
tekanan sosial, dan dari reduksi hukum menjadi ritual 
legal belaka. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 135 

Maka, dalam konteks krisis sosial modern, 
pembaruan fikih keluarga bukanlah pilihan, melainkan 
keharusan. Namun, pembaruan itu harus dilakukan 
dengan panduan maqāṣid, bukan sekadar adaptasi 
terhadap tren dunia. Pembaruan tanpa maqāṣid akan 
kehilangan arah; sementara pemahaman hukum tanpa 
maqāṣid akan kehilangan makna. Dengan maqāṣid, Islam 
mampu menghadirkan solusi moral yang kontekstual 
tanpa meninggalkan keaslian wahyunya. 
 
E. Menuju Fikih Keluarga Berkelanjutan 

Keluarga adalah miniatur masyarakat, tempat 
nilai-nilai agama tumbuh menjadi perilaku dan 
kebudayaan. Jika keluarga rapuh, maka masyarakat akan 
kehilangan akar moralnya. Karena itu, masa depan 
peradaban Islam bergantung pada sejauh mana umat 
mampu membangun keluarga yang tidak hanya sah 
secara hukum, tetapi juga kokoh secara maqāṣid. 

Pembangunan keluarga berkelanjutan (sustainable 
family) menuntut perubahan cara pandang terhadap 
fikih. Selama ini, fikih keluarga sering dipahami secara 
normatif dan statis: fokus pada rukun, syarat, dan 
larangan. Padahal, jika ditelusuri dari sejarahnya, fikih 
justru merupakan ekspresi ijtihad yang hidup dan 
adaptif terhadap realitas sosial. Ulama klasik 
menafsirkan hukum berdasarkan maqāṣid di zamannya. 
Maka, generasi sekarang juga memiliki tanggung jawab 
moral untuk melakukan ijtihad baru yang tetap berpijak 
pada prinsip, tetapi peka terhadap tantangan zaman. 

Dalam konteks ini, maqāṣid berfungsi sebagai 
prinsip keberlanjutan moral. Ia menjaga agar hukum 



136 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

tidak kehilangan arah kemanusiaan. Maqāṣid memastikan 
bahwa setiap perubahan sosial tetap membawa maslahat 
dan tidak menyalahi nilai-nilai ilahiah. Al-Syāṭibī 
menjelaskan bahwa semua hukum syariat ―ditetapkan 
demi kemaslahatan manusia‖ (li jalb al-maṣāliḥ wa dar‟ al-
mafāsid) dan bahwa tidak ada satu pun hukum Allah 
yang tidak mengandung hikmah dan manfaat bagi 
kehidupan manusia.171 Dengan demikian, maqāṣid 
menjadi kunci agar hukum keluarga mampu bertahan 
dan terus relevan di setiap zaman. 

Fikih keluarga berkelanjutan berarti menempatkan 
hukum dalam kerangka pembangunan peradaban, bukan 
sekadar urusan privat antara suami dan istri. Ia harus 
berorientasi pada tiga lapisan maqāṣid: individu, keluarga, 
dan masyarakat. Pada level individu, fikih harus 
menumbuhkan kesadaran spiritual bahwa pernikahan 
adalah ibadah dan sarana mendekatkan diri kepada 
Allah. Pada level keluarga, fikih harus menjaga keadilan, 
kasih sayang, dan tanggung jawab. Sedangkan pada level 
masyarakat, fikih harus memastikan bahwa keluarga 
menjadi sumber kebaikan sosial dan pendidikan moral 
bagi generasi berikutnya. 

Dalam kerangka ini, hukum keluarga tidak bisa 
hanya difahami sebagai kumpulan perintah dan 
larangan, tetapi harus dipahami sebagai sistem nilai yang 
dinamis. Islam menempatkan cinta, rahmat, dan amanah 
sebagai inti dari pernikahan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

 
 

                                                           
171 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-syarī„ah, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), h. 8. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 137 

هْلِي
َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
ا خ

َ
ه
َ
هْلِهِ، وَأ

َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
مْ خ

ُ
يْرُه

َ
 خ

Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap 
keluarganya, dan aku adalah yang paling baik 
terhadap keluargaku.”172 

Hadis ini menunjukkan bahwa kualitas keislaman 
seseorang tidak diukur dari ibadah ritual semata, tetapi 
dari akhlaknya di dalam keluarga. Dengan kata lain, 
keluarga adalah cermin iman. Jika keluarga dibangun di 
atas cinta yang berlandaskan takwa, maka masyarakat 
akan memantulkan kedamaian yang sama. 

Dalam menghadapi tantangan modernitas, fikih 
keluarga berkelanjutan juga harus mengintegrasikan 
nilai-nilai sosial baru yang sejalan dengan maqāṣid, seperti 
kesetaraan, partisipasi, dan perlindungan terhadap anak 
dan perempuan. Islam tidak pernah menolak kemajuan, 
selama kemajuan itu membawa kemaslahatan. 
Pembaruan hukum bukan berarti meninggalkan syariat, 
tetapi meneguhkan tujuan syariat dalam konteks baru. 
Itulah semangat tajdīd al-fiqh (pembaruan fikih) yang 
menjadi ciri khas peradaban Islam sepanjang sejarah. 

Selain aspek hukum, keberlanjutan keluarga juga 
menuntut kesadaran spiritual dan etika. Banyak rumah 
tangga modern hancur bukan karena kekurangan materi, 
tetapi karena kehilangan makna ibadah dalam hubungan 
suami-istri. Padahal, pernikahan adalah „ibādah 
madaniyyah—ibadah yang melibatkan tanggung jawab 
sosial dan moral. Dalam pandangan ulama, akad nikah 
bukan hanya kontrak hukum („aqd), melainkan juga 

                                                           
172 HR. al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, Kitāb al-Manāqib, no. 

3895. 



138 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

perjanjian suci (mīthāqan ghalīẓan) sebagaimana disebut 
dalam al-Qur‘an (QS. al-Nisā‘ [4]: 21). 

Ayat ini menegaskan bahwa pernikahan bukan 
kesepakatan ringan yang bisa diputuskan karena 
perbedaan kecil, melainkan ikatan moral yang 
mengandung tanggung jawab spiritual. Dalam konteks 
maqāṣid, mīthāqan ghalīẓan berarti komitmen untuk 
menjaga tiga hal: kehormatan pasangan, kesejahteraan 
keluarga, dan keberlanjutan generasi. 

Selain itu, keberlanjutan keluarga juga menuntut 
tazkiyah an-nafs—penyucian jiwa dari ego, amarah, dan 
keserakahan. Banyak krisis rumah tangga berawal dari 
hilangnya kesabaran dan kemampuan mengendalikan 
diri. Dalam hadis lain, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

بِِ
َ
ض

َ
غ

ْ
 ال

َ
طَهُ غِىد

ْ
ف

َ
ًُ ه مْلِ ًَ ذِي 

ا
دًِدُ ال

ا
مَا الش

ا
زَغَتِ، إِه دًِدُ بِالصُّ

ا
ظَ الش ِْ  لَ

Artinya: “Orang kuat bukanlah yang menang dalam gulat, 
tetapi orang kuat adalah yang mampu menahan 
amarah.”173 

Hadis ini menjadi fondasi moral bagi kehidupan 
keluarga. Ia mengajarkan bahwa kekuatan sejati bukan 
pada kekuasaan, tetapi pada kemampuan mengelola 
emosi dan menjaga harmoni. Fikih keluarga 
berkelanjutan harus mampu menginternalisasikan nilai-
nilai spiritual ini ke dalam kebijakan hukum dan 
pendidikan masyarakat. 

Fikih yang berkelanjutan juga perlu 
memperhatikan dimensi pendidikan dan sosial. Keluarga 
bukan hanya tempat membesarkan anak, tetapi juga 
ruang pendidikan moral dan intelektual. Dalam hal ini, 

                                                           
173 HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab, no. 6114. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 139 

maqāṣid berperan mengarahkan agar pendidikan keluarga 
tidak hanya fokus pada aspek duniawi, tetapi juga 
membentuk karakter Qur‘ani. Nilai-nilai seperti 
kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang harus 
ditanamkan sejak dini, karena ia merupakan bagian dari 
ḥifẓ al-dīn (menjaga agama) dan ḥifẓ al-„aql (menjaga akal). 

Dalam menghadapi perubahan sosial global, umat 
Islam tidak perlu cemas kehilangan identitas, selama 
mampu memegang maqāṣid sebagai panduan. Maqāṣid 
adalah jembatan antara teks dan konteks, antara masa 
lalu dan masa depan. Ia memungkinkan hukum Islam 
tetap hidup tanpa tercerabut dari akarnya. Karena itu, 
membangun keluarga maqāṣidiyah berarti menanamkan 
nilai-nilai Islam tidak hanya di ruang domestik, tetapi 
juga di ruang publik, melalui teladan moral dan 
kontribusi sosial. 

Fikih keluarga berkelanjutan bukanlah proyek 
sesaat, melainkan gerakan moral yang 
berkesinambungan. Ia menuntut sinergi antara ulama, 
akademisi, negara, dan masyarakat untuk meneguhkan 
kembali keluarga sebagai pusat peradaban. Ketika rumah 
tangga menjadi tempat ibadah, kasih sayang menjadi 
bahasa sehari-hari, dan hukum menjadi panduan cinta, 
maka ruh syariat akan hidup di tengah masyarakat 
modern. 

Dengan demikian, maqāṣid bukan hanya konsep 
hukum, melainkan jalan hidup—manhaj al-ḥayāh. Ia 
menuntun umat Islam agar hukum tidak berhenti pada 
teks, tetapi menjadi cahaya yang menerangi jalan 
keluarga dan peradaban. Inilah arah baru fikih keluarga 
Islam: tidak berhenti pada keabsahan akad, tetapi terus 
bergerak menuju keberlanjutan maqāṣid—menjaga cinta, 
menumbuhkan rahmat, dan memelihara kehidupan. 



140 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB X 

FIQH MAQĀSID DAN PEMBARUAN  
HUKUM KELUARGA ISLAM 

 

A. Evolusi Pemikiran Maqāṣid dari Klasik ke Modern 

Pemikiran maqāṣid al-syarī„ah merupakan salah satu 
warisan intelektual paling mendasar dalam sejarah 
hukum Islam. Ia menjadi kunci untuk memahami bahwa 
setiap hukum Allah tidak diturunkan secara acak, tetapi 
memiliki tujuan moral, sosial, dan spiritual yang saling 
terkait. Dalam konteks keluarga, maqāṣid memberikan 
kerangka etik yang menjelaskan mengapa pernikahan, 
perceraian, nafkah, dan warisan diatur dengan cara 
tertentu—yakni demi menjaga keutuhan manusia dan 
kehormatan kehidupan. 

Maqāṣid berasal dari kata qaṣd yang berarti 
―tujuan‖ atau ―maksud‖. Secara terminologis, maqāṣid al-
syarī„ah didefinisikan sebagai tujuan-tujuan umum yang 
ingin dicapai oleh hukum Islam demi kemaslahatan 
manusia di dunia dan akhirat.174 Imam al-Ghazālī 
menjadi tokoh awal yang merumuskan maqāṣid secara 
sistematis dalam karyanya al-Mustaṣfā min „Ilm al-Uṣūl. Ia 
menyebut bahwa seluruh syariat bertujuan menjaga lima 
kebutuhan pokok manusia: ad-dīn (agama), an-nafs 
(jiwa), al-‗aql (akal), an-nasl (keturunan), dan al-māl 

                                                           
174 Yusuf al-Qaradawi, Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-syarī„ah 

(Kairo: Dār al-Syurūq, 1998), h. 11. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 141 

(harta). Inilah yang kemudian dikenal sebagai al-
ḍarūriyyāt al-khams.175 

Menurut al-Ghazālī, jika salah satu dari lima unsur 
ini rusak, maka kehidupan manusia akan terguncang. Ia 
menulis: 

طَُ مْ، 
ْ
ف

َ
يْلِمْ دًِنَلُمْ، وَه

َ
 غَل

َ
ظ

َ
حْف ًَ  

ْ
ن

َ
: أ

ٌ
مْطَت

َ
مِ خ

ْ
ل
َ
خ

ْ
ًَ ال زْعِ مِ

ا
صُىدُ الش

ْ
وَمَل

ُ مِْ
َ
ُ مْ، وَمَال

َ
طْل

َ
ُ مْ، وَو

َ
ل
ْ
 176وَغَل

Artinya: “Tujuan syariat bagi manusia ada lima: menjaga 
agama mereka, jiwa mereka, akal mereka, keturunan 
mereka, dan harta mereka.” 

Gagasan ini kemudian dikembangkan oleh Imam 
al-Syāṭibī (w. 790 H) dalam al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-
syarī„ah. Berbeda dengan al-Ghazālī yang menempatkan 
maqāṣid sebagai tambahan pada usul fikih, al-Syāṭibī 
menjadikannya sebagai inti dari seluruh struktur hukum 
Islam. Ia menegaskan bahwa syariat secara keseluruhan 
diturunkan untuk ―mewujudkan kemaslahatan dan 
menolak kerusakan‖ (li jalb al-maṣāliḥ wa dar‟ al-
mafāsid).177 

Dalam pandangan al-Syāṭibī, maqāṣid tidak sekadar 
teori moral, tetapi juga metodologi hukum. Ia menulis: 

 
 
 

                                                           
175 Al-Ghazālī, al-Mustaṣfā min „Ilm al-Uṣūl (Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1993), Juz I, h. 174. 
176 Ibid. 
177 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-syarī„ah (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1996), Juz II, h. 6. 



142 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

صَالِحِ 
َ ْ
بِ الْ

ْ
 لِجَل

ْ
مَا وُضِػَِ

ا
 إِه

َ
زَِػَت

ا
اضِدِِإِنا الش

َ
ف
َ ْ
 178وَدَرْءِ الْ

Artinya: “Sesungguhnya syariat ditetapkan untuk 
mendatangkan kemaslahatan dan menolak 
kerusakan.” 

Al-Syāṭibī menekankan bahwa seseorang tidak 
akan memahami hukum Islam dengan benar tanpa 
memahami maqāṣidnya. Karena itu, seorang faqih yang 
hanya terpaku pada teks tanpa melihat tujuan di baliknya 
akan kehilangan ruh hukum. Bagi al-Syāṭibī, maqāṣid 
bukan hasil pemikiran manusia, melainkan pancaran dari 
hikmah ilahiah dalam syariat. Maka, memahami maqāṣid 
berarti menyingkap kebijaksanaan Allah dalam mengatur 
kehidupan. 

Pada abad ke-20, pemikiran maqāṣid mengalami 
kebangkitan kembali (renaissance). Tokoh yang berperan 
besar dalam pembaruan ini adalah Ibn ‗Āshūr (1879–1973 
M), seorang ulama besar Tunisia. Dalam karya 
monumentalnya Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah, ia 
mendefinisikan maqāṣid sebagai ―makna dan hikmah 
yang menjadi tujuan dari setiap hukum yang ditetapkan 
oleh Allah.‖179 Ibn ‗Āshūr mengembangkan konsep 
maqāṣid kulliyyah (tujuan universal) yang mencakup nilai-
nilai keadilan, kebebasan, kesetaraan, dan tazkiyah 
(penyucian jiwa). Ia menekankan bahwa maqāṣid tidak 
boleh dibatasi pada lima kebutuhan pokok, melainkan 
harus dibaca sesuai dengan perkembangan zaman. 

                                                           
178 Ibid., h. 7. 
179179 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: 

Dār al-Nafā‘is, 2001), h. 31. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 143 

Dengan demikian, Ibn ‗Āshūr membawa maqāṣid 
keluar dari ruang teoretis menuju arena sosial. Baginya, 
hukum Islam harus menjadi sarana untuk membangun 
masyarakat yang adil dan beradab. Ia menulis bahwa 
maqāṣid berfungsi ―li iṣlāḥ al-ummah‖ — untuk 
memperbaiki umat. Pandangan ini menjadi inspirasi 
utama bagi para pemikir maqāṣid modern seperti 
Muhammad al-Ṭāhir Ibn ‗Āshūr, Yusuf al-Qaradawi, 
Jasser Auda, dan Tariq Ramadan, yang melihat maqāṣid 
sebagai jembatan antara teks dan konteks. 

Dalam pandangan Jasser Auda, maqāṣid harus 
dibaca dengan pendekatan sistemik. Ia mengkritik pola 
lama yang membatasi maqāṣid hanya sebagai daftar 
tujuan, dan mengusulkan agar maqāṣid dilihat sebagai 
jaringan nilai (network of purposes) yang saling 
berhubungan.180 Dengan pendekatan ini, hukum Islam 
dipahami sebagai sistem terbuka yang selalu berinteraksi 
dengan realitas sosial. Dalam konteks keluarga, 
pendekatan ini memungkinkan kita membaca ulang 
hukum nikah, talak, dan warisan bukan hanya dari sisi 
legalitas, tetapi dari tujuan moral yang ingin dicapai: 
keadilan, kasih sayang, dan keberlanjutan hidup. 

Konsep maqāṣid sistemik juga memperluas ruang 
ijtihad. Jika pada masa klasik ulama menafsirkan hukum 
berdasarkan „illah (sebab hukum) yang spesifik, maka 
maqāṣid modern menuntut agar ijtihad dilakukan dengan 
mempertimbangkan dampak sosial dan kemanusiaan 
yang lebih luas. Misalnya, dalam konteks hukum 
keluarga, ulama kontemporer dapat mempertimbangkan 

                                                           
180 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 45. 



144 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

faktor psikologis, ekonomi, dan hak anak sebagai bagian 
dari jalb al-maṣlaḥah. 

Pembaruan maqāṣid juga menandai pergeseran 
paradigma dari ta„abbudī menuju ta„līlī. Dalam 
pendekatan ta„abbudī, hukum diterima sebagai ketentuan 
yang harus ditaati tanpa dipertanyakan alasan 
rasionalnya. Sedangkan dalam pendekatan ta„līlī, hukum 
dipahami melalui hikmah dan tujuan yang 
mendasarinya.181 Pergeseran ini tidak berarti 
merasionalisasi wahyu, tetapi menemukan kebijaksanaan 
ilahiah di baliknya. 

Dalam konteks keluarga, pendekatan ta„līlī 
maqāṣidiy sangat penting. Banyak persoalan hukum 
keluarga yang bersifat sosial dan dinamis, sehingga tidak 
dapat diselesaikan hanya dengan pendekatan tekstual. 
Misalnya, persoalan pernikahan daring, wali adhal, 
poligami, atau hak perempuan dalam talak 
membutuhkan pembacaan maqāṣidiy agar hukum Islam 
tetap relevan dan membawa kemaslahatan. 

Al-Qur‘an sendiri mengisyaratkan pentingnya  
tujuan dalam setiap hukum. Allah جل جلاله berfirman: 

                
Artinya: “Dan Dia tidak menjadikan untukmu kesulitan 

dalam agama.‖ (QS. al-Ḥajj [22]: 78). 

Ayat ini menegaskan bahwa syariat bukan beban, 
melainkan rahmat. Hukum Islam tidak dimaksudkan 
untuk mempersulit manusia, tetapi untuk memudahkan 
mereka menuju kemaslahatan. Itulah esensi maqāṣid. 

                                                           
181 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic 

Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), h. 345. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 145 

Demikian pula, Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

قِِ
َ
لا

ْ
خ

َ
ارِقَ اَل

َ
مَ مَي مِّ

َ
ج
ُ
 لِْ

ُ
ِ

ْ
مَا بُػِث

ا
 إِه

Artinya: “Sesungguhnya aku diutus hanya untuk 
menyempurnakan akhlak yang mulia.”182 

Hadis ini menunjukkan bahwa maqāṣid tertinggi 
dari seluruh ajaran Islam adalah kesempurnaan moral. 
Maka, hukum keluarga pun harus menjadi sarana 
penyempurnaan akhlak, bukan sumber pertentangan 
atau ketidakadilan. 

Melalui perjalanan historis ini, kita dapat melihat 
bagaimana maqāṣid berevolusi dari kerangka teoritis 
menjadi metodologi reformasi hukum. Dari al-Ghazālī 
yang menekankan perlindungan terhadap lima 
kebutuhan dasar, hingga Jasser Auda yang 
mengembangkan sistem maqāṣid dinamis, semuanya 
berangkat dari semangat yang sama: menghadirkan 
hukum Islam yang manusiawi dan berkeadilan. 

Dengan memahami maqāṣid, kita diajak untuk 
melihat bahwa fikih keluarga bukan sekadar urusan 
halal-haram, melainkan upaya membangun masyarakat 
yang beradab, harmonis, dan penuh rahmat. Seperti 
ditegaskan dalam al-Qur‘an: 

               

Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk 
berlaku adil dan berbuat ihsan (kebaikan).‖ (QS. al-
Naḥl [16]: 90). 

                                                           
182 HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab, no. 273. 



146 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Ayat ini adalah ruh maqāṣid seluruh hukum 
keluarga Islam—bahwa setiap relasi dalam rumah tangga 
harus berlandaskan keadilan dan kebaikan, bukan 
kekuasaan dan kezaliman. 

 
B. Prinsip Sistemik Maqāṣid dan Aplikasinya pada 

Hukum Keluarga 

Perkembangan pemikiran maqāṣid modern 
membawa kesadaran baru bahwa hukum Islam tidak 
berdiri di ruang hampa, melainkan hidup dalam sistem 
sosial yang kompleks. Dalam kerangka inilah muncul 
gagasan maqāṣid sistemik — sebuah pendekatan yang 
memandang hukum sebagai bagian dari jaringan nilai 
dan tujuan yang saling berhubungan. Konsep ini 
menandai pergeseran penting dari cara pandang hukum 
yang linear dan tekstual menuju pemahaman yang 
holistik dan kontekstual. 

Menurut Jasser Auda, hukum Islam hanya bisa 
dipahami secara utuh bila kita melihatnya sebagai sistem 
dengan enam karakteristik: kognitif, keterbukaan, 
hierarki, interdependensi, multidimensionalitas, dan 
tujuan akhir (teleologis).183 Dalam sistem ini, setiap 
ketentuan hukum tidak dapat berdiri sendiri, tetapi harus 
dinilai berdasarkan dampaknya terhadap maqāṣid 
syarī‗ah secara keseluruhan. 

Sebagai contoh, hukum wali dalam akad nikah 
tidak boleh dipandang semata sebagai syarat legal 
formal, melainkan sebagai bagian dari sistem 
perlindungan sosial terhadap perempuan dan 

                                                           
183 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 62–67. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 147 

kehormatan keluarga. Begitu pula, ketentuan mahar 
bukan hanya simbol material, tetapi elemen dalam sistem 
keadilan dan tanggung jawab moral suami terhadap istri. 
Ketika salah satu elemen sistem ini dilepaskan dari 
konteksnya, maka maqāṣid yang diharapkan tidak akan 
tercapai. 

Pendekatan sistemik ini sangat penting dalam 
menghadapi fenomena keluarga modern yang penuh 
kompleksitas. Misalnya, pernikahan lintas budaya, 
pernikahan daring, hak reproduksi perempuan, dan 
pengasuhan anak lintas negara merupakan realitas baru 
yang tidak secara eksplisit dibahas dalam literatur klasik. 
Namun, dengan kerangka maqāṣid, setiap persoalan dapat 
dinilai melalui pertanyaan dasar: Apakah ini membawa 
maslahat atau menimbulkan mafsadat terhadap agama, jiwa, 
akal, keturunan, dan harta? 

Dalam konteks hukum keluarga, prinsip sistemik 
maqāṣid bekerja melalui tiga langkah metodologis: 

1. Identifikasi maqāṣid yang terkait dengan kasus hukum 
tertentu. Misalnya, dalam kasus pernikahan dini, 
maqāṣid yang relevan adalah ḥifẓ al-nafs (perlindungan 
jiwa) dan ḥifẓ al-nasl (perlindungan keturunan). 
 

2. Analisis hubungan antara ketentuan hukum dan 
konteks sosialnya. Hukum tidak boleh diterapkan 
secara kaku tanpa mempertimbangkan dampak sosial 
dan psikologisnya. 

 

3. Menilai hasil akhir melalui ukuran kemaslahatan dan 
keadilan. Bila penerapan hukum menyebabkan 
kerusakan yang lebih besar daripada manfaatnya, 



148 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

maka diperlukan reinterpretasi hukum berdasarkan 
maqāṣid.184 

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip ijtihad 
dinamis dalam Islam. Al-Syāṭibī menegaskan bahwa 
hukum Islam bersifat universal dalam tujuan, namun 
partikular dalam penerapannya.185 Artinya, maqāṣid 
syarī‗ah bersifat tetap, tetapi bentuk penerapan 
hukumnya bisa berbeda sesuai konteks. Inilah yang 
memungkinkan fikih keluarga beradaptasi tanpa 
kehilangan prinsip. 

Sebuah studi kontemporer oleh Abdulrahman al-
Essa menyoroti bahwa aplikasi maqāṣid dalam hukum 
keluarga harus berorientasi pada family well-being, bukan 
sekadar pada legalitas akad.186  Misalnya, dalam menilai 
poligami, pendekatan maqāṣid tidak berhenti pada 
keabsahan formal, tetapi menilai apakah praktik itu 
benar-benar membawa keadilan dan kemaslahatan bagi 
keluarga. Jika justru menimbulkan kerusakan moral dan 
sosial, maka maqāṣid menjadi dasar untuk membatasi 
atau bahkan menolaknya. 

Hal yang sama berlaku pada isu perceraian. Dalam 
fikih klasik, talak dianggap hak prerogatif suami, tetapi 
pendekatan maqāṣidiy menilai ulang hak tersebut melalui 
prinsip keadilan (‗adl) dan perlindungan jiwa. Dalam 
konteks sosial modern, perceraian yang dilakukan secara 

                                                           
184 Rania Awaad dan Adeel Zeb, ―Applying Maqasid al-

Shariah to Contemporary Family Issues,‖ Journal of Islamic Ethics 5, 
no. 2 (2021): 141–159. 

185 Al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-syarī„ah, Juz II (Beirut: 
Dār al-Ma‗rifah, 1996), h. 10. 

186 Abdulrahman al-Essa, ―Maqasid-Based Approach to 
Islamic Family Law,‖ Islamic Law and Society 29, no. 1 (2022): 44–67. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 149 

sewenang-wenang tanpa alasan syar‗i bertentangan 
dengan maqṣad menjaga ketenteraman (السَّكِينَة) dan kasih 
sayang (حْمَة  :berfirman جل جلاله Allah .(المَوَدَّة وَالرَّ

                        

        

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah 
Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari 
jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa 
tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antara 
kamu kasih sayang dan rahmat.” (QS. al-Rūm [30]: 
21). 

Ayat ini menegaskan bahwa ketenteraman (sukūn) 
dan kasih sayang (raḥmah) adalah maqṣad utama 
pernikahan. Maka, hukum apa pun yang menafikan 
ketenteraman dan rahmat dalam rumah tangga 
bertentangan dengan tujuan syariat, meskipun secara 
formal mungkin sah. 

Pendekatan maqāṣid sistemik juga menuntut 
adanya sinergi antara ulama, akademisi, dan lembaga 
negara. Hukum keluarga modern tidak lagi berdiri di 
ruang privat, tetapi terintegrasi dengan sistem hukum 
nasional dan internasional. Karena itu, pembaruan 
hukum keluarga berbasis maqāṣid harus mampu 
menjembatani norma syar‗i dengan prinsip keadilan 
sosial yang diakui secara global. Dalam hal ini, maqāṣid 
menjadi ―bahasa tengah‖ antara hukum Islam dan 
hukum modern. 

Sebagai contoh konkret, di Maroko, pembaruan 
Mudawwanah al-Usrah (Undang-Undang Keluarga) tahun 
2004 mengadopsi banyak prinsip maqāṣid, seperti 



150 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kesetaraan hak suami-istri, perlindungan terhadap anak, 
dan pembatasan poligami.187 Reformasi ini tidak 
menyalahi syariat, karena justru menegakkan maqṣad 
utama: keadilan dan perlindungan terhadap keluarga. 
Model serupa juga mulai berkembang di Malaysia dan 
Indonesia, terutama dalam revisi undang-undang 
perkawinan dan kebijakan bimbingan pranikah di KUA 
yang menekankan maqāṣid ―keberlangsungan rumah 
tangga‖ (dawām al-zawāj). 

Melalui contoh-contoh ini, tampak bahwa maqāṣid 
tidak berhenti sebagai teori normatif, tetapi telah menjadi 
paradigma pembaruan hukum. Ketika maqāṣid 
diterapkan secara sistemik, ia menjadikan hukum Islam 
sebagai sistem yang responsif terhadap perubahan tanpa 
kehilangan akar keilahiannya. 

Dengan demikian, pendekatan maqāṣid sistemik 
memberikan arah baru bagi fikih keluarga Islam: hukum 
yang tidak hanya menjaga keabsahan akad, tetapi juga 
memastikan tercapainya kebahagiaan, keadilan, dan 
keberlanjutan moral dalam kehidupan rumah tangga. 

 
C. Penilaian Maqāṣid terhadap Fatwa dan Regulasi 

Keluarga Kontemporer 

Salah satu dimensi paling penting dalam 
penerapan maqāṣid al-syarī„ah ialah bagaimana ia 
digunakan untuk menilai fatwa dan regulasi hukum 
keluarga di era modern. Jika pada masa klasik fatwa 
lebih menekankan pada validitas teks dan otoritas ulama, 

                                                           
187 Ziba Mir-Hosseini, ―Muslim Family Laws and Gender 

Justice: A Comparative Perspective,‖ Critical Inquiry 41, no. 4 (2015): 
1–25. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 151 

maka pada masa kini, fatwa juga harus 
mempertimbangkan dimensi sosial, psikologis, dan 
kemanusiaan yang berkembang di tengah masyarakat. 
Dengan kata lain, maqāṣid berfungsi sebagai alat ukur 
moral dan metodologis bagi setiap keputusan hukum 
agar tetap membawa kemaslahatan yang sejati. 

Dalam konteks kontemporer, tantangan hukum 
keluarga Islam tidak hanya datang dari dalam umat, 
tetapi juga dari luar—yakni perubahan sosial, hukum 
nasional, dan tuntutan hak asasi manusia global. Dalam 
situasi seperti ini, maqāṣid menjadi kompas agar hukum 
Islam tidak terjebak antara dua ekstrem: konservatisme 
kaku yang menolak perubahan, dan liberalisme longgar 
yang menafikan batas-batas syar‗i. 

1. Fatwa Berbasis Kemaslahatan Sosial 

Fatwa dalam hukum Islam pada dasarnya 
bersifat kontekstual dan dinamis. Imam Ibn al-
Qayyim pernah menegaskan bahwa fatwa dapat 
berubah sesuai dengan perubahan waktu, tempat, 
keadaan, dan niat manusia: 

سْمَانِ 
َ ْ
رِ اَل يُّ

َ
غ

َ
َ ا بِحَطَبِ ح

ُ
ف

َ
خِلا

ْ
ا وَاخ َُ خْ

ُ
ف

ْ
رُ ال يُّ

َ
غ

َ
ٌِ ح حْىَا

َ ْ
تِ وَاَل

َ
مْىِى

َ ْ
وَاَل

ػَىَابِدِِ
ْ
اثِ وَال اُ

ِ
ّ
 وَالى

Artinya: “Fatwa dapat berubah dan berbeda sesuai 
dengan perubahan zaman, tempat, kondisi, niat, 
dan kebiasaan.”188 

Pernyataan ini sejalan dengan semangat 
maqāṣid, karena menegaskan bahwa hukum Islam 

                                                           
188 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, I„lām al-Muwaqqi„īn „an Rabb 

al-„Ālamīn, Juz IV (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1991), h. 137. 



152 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

hidup dalam realitas sosial, bukan di ruang abstrak. 
Maka, ketika muncul fenomena baru dalam keluarga 
seperti pernikahan daring (online marriage), 
pembekuan hak wali oleh negara, atau perceraian 
melalui media digital, pendekatan maqāṣid menjadi 
penting untuk menimbang maslahat dan mafsadat 
dari sudut pandang syar‗i. 

Di Indonesia, misalnya, fatwa tentang 
keabsahan akad nikah daring yang dikeluarkan oleh 
Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada masa pandemi 
COVID-19 menunjukkan contoh konkret penerapan 
maqāṣid. Fatwa tersebut membolehkan akad nikah 
secara virtual dengan syarat terpenuhinya rukun dan 
syarat nikah, serta terjaminnya keabsahan saksi.189 
Landasan utamanya adalah raf„ al-ḥaraj 
(menghilangkan kesulitan) dan taḥqīq al-maṣlaḥah 
(mewujudkan kemaslahatan). Inilah maqāṣid dalam 
kerja nyata: fleksibel, namun tetap dalam koridor 
syariat. 

Selain itu, pendekatan maqāṣid juga tampak 
dalam fatwa tentang penundaan pernikahan usia 
anak. Beberapa lembaga fatwa dan ormas Islam 
seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah 
menilai bahwa menikahkan anak di bawah usia 
matang bertentangan dengan maqṣad ḥifẓ al-nafs dan 
ḥifẓ al-nasl.190 Oleh sebab itu, kedua lembaga tersebut 
mendukung regulasi pemerintah yang menaikkan 
usia minimum pernikahan menjadi 19 tahun, sebagai 

                                                           
189 Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 14 Tahun 2020 

tentang Penyelenggaraan Akad Nikah di Masa Pandemi COVID-19. 
190 Lihat: Lembaga Bahtsul Masail PBNU, Hasil Munas Alim 

Ulama dan Konbes NU 2021 (Jakarta: PBNU, 2021), h. 22. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 153 

bentuk perlindungan terhadap generasi dan 
kesehatan reproduksi. 

Contoh-contoh tersebut menunjukkan bahwa 
maqāṣid tidak hanya menjadi konsep teoretis, tetapi 
juga parameter moral dalam proses istinbāṭ hukum 
dan penerbitan fatwa. Dengan orientasi maqāṣid, 
fatwa tidak lagi berhenti pada legalitas, tetapi juga 
menimbang akibat sosial dan kemanusiaan yang 
ditimbulkannya. 

2. Regulasi Keluarga dan Reformasi Berbasis Maqāṣid 

Perkembangan hukum keluarga di dunia 
Islam memperlihatkan variasi model pembaruan 
yang semuanya berupaya menyeimbangkan antara 
teks dan konteks. Dalam hal ini, maqāṣid berfungsi 
sebagai landasan filosofis bagi legislasi hukum 
keluarga di banyak negara Muslim. 

Maroko, Mesir, Tunisia, dan Malaysia adalah 
contoh negara yang menerapkan pembaruan hukum 
keluarga berbasis maqāṣid. Di Maroko, reformasi 
Mudawwanah al-Usrah tahun 2004 mengedepankan 
asas keadilan („adl) dan tanggung jawab bersama 
dalam rumah tangga.191 Sementara di Mesir, 
reformasi undang-undang tahun 2000 yang memberi 
hak khul‗ kepada perempuan didasarkan pada 
maqṣad ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-„ird (perlindungan 
kehormatan).192 

                                                           
191 Ziba Mir-Hosseini, ―Muslim Family Laws and Gender 

Justice: A Comparative Perspective,‖ Critical Inquiry 41, no. 4 (2015): 
1–25. 

192 Amira Sonbol, The New Muslim Family Laws (Syracuse: 
Syracuse University Press, 2017), h. 55. 



154 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Di Indonesia, pendekatan maqāṣid tampak 
dalam Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019 
tentang Perkawinan yang menekankan prinsip 
―kematangan calon mempelai‖ dan ―perlindungan 
anak‖. UU ini merupakan contoh konkrit legislasi 
yang sejalan dengan maqṣad menjaga keturunan dan 
keberlanjutan rumah tangga. Selain itu, kebijakan 
Bimbingan Perkawinan Pranikah yang diinisiasi 
Kementerian Agama juga mencerminkan maqṣad 
dawām al-zawāj (keberlangsungan pernikahan) dan al-
sakīnah (ketenteraman rumah tangga).193 

Namun, tidak semua regulasi keluarga di 
dunia Islam mencerminkan maqāṣid dengan baik. Di 
sebagian negara, hukum keluarga masih bersifat 
diskriminatif terhadap perempuan, atau tidak 
memperhatikan hak anak dan kesejahteraan 
keluarga. Di sinilah peran maqāṣid sebagai alat kritik 
hukum Islam menjadi penting. Maqāṣid tidak hanya 
menjustifikasi hukum yang ada, tetapi juga memberi 
ruang koreksi dan reformasi terhadap kebijakan yang 
tidak sejalan dengan keadilan dan kemaslahatan. 

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Fazlur 
Rahman tentang double movement—yakni gerakan 
ganda dalam memahami teks dan konteks.194 
Rahman menegaskan bahwa setiap hukum dalam al-
Qur‘an memiliki semangat moral yang bersifat 

                                                           
193 Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah Kemenag RI, 

Modul Bimbingan Perkawinan Pra Nikah (Jakarta: Kemenag, 2020), h. 
14. 

194 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h. 
7–10. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 155 

universal, yang harus diterjemahkan secara baru 
dalam setiap situasi sosial. Dengan demikian, maqāṣid 
menjadi alat epistemologis untuk menggali semangat 
moral wahyu dan menerapkannya dalam realitas 
kontemporer. 

3. Tantangan Etis dan Kelembagaan 

Penerapan maqāṣid dalam regulasi hukum 
keluarga juga menghadapi tantangan etis dan 
kelembagaan. Tantangan etis muncul ketika prinsip 
maqāṣid dipahami secara subjektif tanpa metodologi 
yang jelas, sehingga berpotensi digunakan untuk 
melegitimasi pandangan modernis yang terlalu 
bebas. Sementara tantangan kelembagaan muncul 
ketika lembaga hukum Islam tidak memiliki 
kapasitas ijtihad kolektif yang memadai untuk 
menafsirkan maqāṣid secara ilmiah. 

Untuk menjawab tantangan ini, sejumlah 
sarjana Muslim mengusulkan pendekatan collective 
ijtihad (ijtihād jamā„ī), yaitu pengambilan keputusan 
hukum melalui musyawarah antarulama, akademisi, 
dan ahli sosial. Pendekatan ini telah dipraktikkan 
oleh Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī (Jeddah) dan Dār al-
Iftā‘ Mesir, yang menjadikan maqāṣid sebagai dasar 
penilaian dalam berbagai fatwa keluarga, termasuk 
tentang fertilisasi in-vitro (bayi tabung) dan hak 
perwalian anak pascacerai.195 

Melalui ijtihad kolektif, maqāṣid tidak lagi 
menjadi gagasan individual, melainkan paradigma 
bersama dalam hukum Islam. Hal ini penting untuk 

                                                           
195 Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī, Qarārāt wa Tawṣiyyāt al-Majma„ 

(Jeddah: Rabithah al-‗Ālam al-Islāmī, 2015), h. 211. 



156 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

memastikan bahwa maqāṣid tidak disalahgunakan, 
sekaligus menjaga agar hukum Islam tetap fleksibel 
namun terarah secara etis. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 
fatwa dan regulasi keluarga di era modern menunjukkan 
dua kecenderungan: konservatif-formalistik dan 
progresif-maqāṣidiy. Keduanya harus diseimbangkan 
melalui pendekatan yang menghormati teks wahyu 
sekaligus mengakui kompleksitas realitas manusia. 
Maqāṣid al-syarī„ah menyediakan jembatan antara 
keduanya — menjadikan hukum Islam bukan sekadar 
sistem perintah, tetapi juga sistem nilai yang hidup dan 
berkeadilan. 
 
D. Rekonstruksi Akad Nikah Berlandaskan Maqāṣid 

Modern 

Akad nikah merupakan inti dari sistem hukum 
keluarga Islam. Ia bukan hanya perjanjian hukum antara 
dua individu, tetapi juga simbol ikatan spiritual antara 
manusia dan Tuhan. Dalam Al-Qur‘an, pernikahan 
disebut sebagai mīthāqan ghalīẓan (perjanjian yang kokoh): 

               

Artinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu 
perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisā‘ [4]: 21). 

Ungkapan ini menunjukkan bahwa akad nikah 
memiliki nilai transendental yang jauh melampaui 
formalitas administratif. Dalam konteks maqāṣid modern, 
akad nikah dipahami bukan sekadar transaksi sah, tetapi 
sebagai perjanjian moral dan sosial yang bertujuan 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 157 

mewujudkan keadilan, kasih sayang, dan keberlanjutan 
hidup. 

1. Akad sebagai Simbol Ibadah dan Keadilan 

Dalam fikih klasik, akad nikah ditempatkan di 
antara dua kutub: ibadah („ibādah) dan muamalah 
(mu„āmalah). Sebagai ibadah, ia merupakan bentuk 
ketaatan kepada Allah; sebagai muamalah, ia 
mengatur hubungan sosial antarindividu. Dua 
dimensi ini tidak dapat dipisahkan, karena 
keabsahan akad bukan hanya ditentukan oleh 
pemenuhan rukun dan syarat, tetapi juga oleh tujuan 
moral yang menyertainya. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ي ِ
ّ
ظَ مِن ِْ لَ

َ
تِي ف

ا
ًْ ضُى ًْ رَغِبَ غَ مَ

َ
تِي ف

ا
ًْ ضُى احُ مِ

َ
ي ِ

ّ
 الى

Artinya: “Nikah adalah bagian dari sunnahku; barang 
siapa berpaling dari sunnahku, maka ia bukan 
dari golonganku.‖196 

Hadis ini menegaskan bahwa pernikahan 
adalah ibadah sosial yang memiliki nilai spiritual. 
Namun, ibadah ini hanya bermakna jika dijalankan 
dengan prinsip keadilan. Al-Qur‘an menekankan 
keadilan sebagai fondasi seluruh relasi manusia, 
termasuk dalam rumah tangga: 

            
Artinya: “Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku 

adil, maka (nikahilah) seorang saja.” (QS. al-
Nisā‘ [4]: 3). 

                                                           
196 HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, no. 5063. 



158 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Dengan demikian, maqṣad utama akad nikah 
adalah menegakkan keadilan dan menumbuhkan 
kasih sayang. Keadilan yang dimaksud bukan hanya 
dalam pembagian hak dan kewajiban, tetapi juga 
dalam penghormatan terhadap martabat manusia. 

Dalam kerangka maqāṣid modern, akad nikah 
dapat direkonstruksi sebagai kontrak peradaban („aqd 
tamaddunī), yakni kesepakatan yang tidak hanya 
mengikat dua pihak, tetapi juga berkontribusi 
terhadap tatanan moral masyarakat. Dalam 
pengertian ini, akad nikah menjadi wahana bagi 
tercapainya maqāṣid sosial seperti ḥifẓ al-nasl, ḥifẓ al-
„ird, dan ḥifẓ al-nafs. 

2. Redefinisi Unsur Wali, Saksi, dan Mahar 

Beberapa komponen utama dalam akad 
nikah—seperti wali, saksi, dan mahar—sering 
menjadi perdebatan dalam konteks modernitas. 
Pendekatan maqāṣid menuntut agar komponen-
komponen ini ditafsirkan kembali tanpa mengubah 
substansi syariatnya, tetapi dengan memperluas 
makna sosial dan etisnya. 

a. Wali 
Kehadiran wali dalam akad nikah bukan 

semata simbol patriarki, melainkan bagian dari 
sistem perlindungan sosial. Maqṣad di balik 
kewajiban wali adalah menjaga kemaslahatan 
perempuan dan memastikan bahwa pernikahan 
dilakukan dengan penuh kesadaran serta 
tanggung jawab. Dalam konteks modern, fungsi 
wali dapat dipahami secara institusional, bukan 
hanya personal. Negara melalui Kantor Urusan 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 159 

Agama, misalnya, dapat berperan sebagai wali 
hakim bagi perempuan yang tidak memiliki wali 
nasab atau dalam kasus wali adhal. 

Hal ini sesuai dengan prinsip ḥifẓ al-nafs 
(perlindungan jiwa) dan ḥifẓ al-nasl 
(perlindungan keturunan). Imam al-Nawawī 
dalam al-Majmū„ menjelaskan: 

تِلَا
َ
اه َُ ةِ وَصِ

َ
زْأ

َ ْ
ظِ الْ

ْ
احِ لِحِف

َ
ي ِ

ّ
 فِي الى

ٌ
زُوط

ْ
ىَلِيُّ مَش

ْ
 وَال

Artinya: “Kehadiran wali dalam nikah disyaratkan 
untuk melindungi dan menjaga kehormatan 
perempuan.”197 

b. Saksi 
Fungsi saksi dalam akad nikah juga harus 

dipahami secara maqāṣidiy. Ia bukan hanya 
formalitas untuk melegalkan akad, tetapi juga 
mekanisme sosial untuk menjaga transparansi 
dan menghindari penyalahgunaan. Dalam 
masyarakat digital, fungsi kesaksian dapat 
diperluas melalui rekaman resmi atau dokumen 
elektronik yang sah secara hukum, tanpa 
mengurangi nilai sakral akad itu sendiri. 

c. Mahar 
Mahar dalam maqāṣid modern bukanlah 

―harga‖ perempuan, tetapi simbol tanggung 
jawab moral dan penghormatan. Dalam kerangka 
keadilan gender, mahar harus dipahami sebagai 
wujud takrīm (pemuliaan), bukan transaksi 
ekonomi. Islam tidak menetapkan jumlah 

                                                           
197 Al-Nawawī, al-Majmū„ Sharḥ al-Muhadhdhab, Juz XVI 

(Beirut: Dār al-Fikr, 1995), h. 128. 



160 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

tertentu karena yang ditekankan adalah niat baik 
dan keikhlasan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ِ
ً
ت

َ
وه

ُ
طَزُُ  مَؤ ٌْ احِ أَ

َ
ي ِ

ّ
يْرُ الى

َ
 خ

Artinya: “Sebaik-baik pernikahan adalah yang paling 
ringan maharnya.”198 

Dengan demikian, rekonstruksi maqāṣidiy 
terhadap unsur-unsur akad tidak menafikan 
hukum klasik, tetapi meneguhkan nilai-nilai 
moral yang menjadi jantungnya. 

3. Akad Nikah dalam Era Digital dan Sosial Global 

Era digital membawa tantangan baru bagi 
hukum keluarga. Fenomena online marriage, long-
distance marriage, atau pernikahan antarnegara 
menimbulkan pertanyaan baru: apakah akad yang 
dilakukan secara virtual tetap memenuhi maqāṣid 
syar‗i? 

Maqāṣid memberikan panduan yang fleksibel. 
Selama terpenuhi prinsip taḥqīq al-maṣlaḥah 
(terwujudnya kemaslahatan), intifā‟ al-mafsadah 
(terhindar dari kerusakan), dan ḥifẓ al-ḥuqūq 
(perlindungan hak-hak pihak terkait), maka akad 
tetap sah dan bermakna syar‗i. Prinsip ini ditegaskan 
oleh kaidah fikih: 

حَتِِ
َ
صْل

َ ْ
 بِالْ

ٌ
ىط

ُ
تِ مَى اُ غِ ى الزا

َ
 غَل

ُ
ف صَزُّ

ا
 الخ

Artinya: “Kebijakan terhadap umat harus bergantung 
pada kemaslahatan mereka.”199 

                                                           
198 HR. Ibn Mājah, Sunan Ibn Mājah, Kitāb al-Nikāḥ, no. 1842. 
199 Al-Suyūṭī, al-Ashbāh wa al-Naẓā‟ir (Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1990), h. 121. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 161 

Dengan pendekatan maqāṣid, pernikahan 
digital tidak otomatis ditolak hanya karena 
bentuknya baru. Justru ia bisa menjadi solusi bagi 
umat Islam yang hidup di era global, selama tetap 
menjaga kesucian dan transparansi akad. 

Dalam masyarakat modern, rekonstruksi akad 
nikah juga mencakup perlunya pendidikan pranikah 
maqāṣidiy, yang menanamkan kesadaran bahwa akad 
bukan sekadar ―sah‖ secara hukum, tetapi juga 
―benar‖ secara moral. Kesadaran ini penting agar 
pernikahan tidak menjadi ajang coba-coba atau 
pelarian emosional, sebagaimana maraknya 
fenomena nikah kontrak dan nikah eksperimental yang 
telah dibahas dalam bab-bab sebelumnya. 

4.  Akad sebagai Ruang Transformasi Sosial 

Rekonstruksi akad nikah juga harus 
melihatnya sebagai sarana transformasi sosial. Akad 
tidak boleh berhenti pada ritual formal, melainkan 
menjadi momentum pembentukan keluarga 
berkeadaban. Dalam konteks maqāṣid, akad harus 
mengandung tiga nilai utama: 

a. Tanggung jawab spiritual (mas‟ūliyyah rūḥiyyah): 
kesadaran bahwa akad dilakukan di hadapan 
Allah. 

b. Komitmen moral (iltizām akhlāqī): menjaga 
amanah dan keadilan dalam relasi rumah tangga. 

c. Kontribusi sosial (isrāf ijtimā„ī): menjadikan 
keluarga sebagai sumber kebaikan bagi 
masyarakat. 



162 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Apabila tiga nilai ini hidup dalam akad, maka 
pernikahan menjadi wahana lahirnya peradaban. 
Inilah maqṣad tertinggi dari akad nikah yang disebut 
al-Qur‘an: 

               
Artinya: “Dan Allah menjadikan antara kamu kasih 

sayang dan rahmat.” (QS. al-Rūm [30]: 21). 

Dengan demikian, pembaruan akad nikah 
berlandaskan maqāṣid bukanlah upaya mengubah 
hukum Islam, melainkan menghidupkan kembali 
ruhnya. Akad nikah yang maqāṣidiy adalah akad yang 
memuliakan manusia, menjaga kehormatan, dan 
menumbuhkan rahmat dalam keluarga. 

 
E. Maqāṣid sebagai Etika Reformasi Hukum Keluarga 

Nasional 

Reformasi hukum keluarga Islam di Indonesia, 
sebagaimana di banyak negara Muslim lainnya, adalah 
proses panjang antara menjaga kemurnian teks dan 
menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat. Dalam 
proses itu, maqāṣid al-syarī„ah hadir bukan sekadar sebagai 
teori hukum, melainkan sebagai etika pembaruan, yakni 
pedoman moral yang menuntun setiap langkah reformasi 
agar tetap berada di jalan yang lurus — al-ṣirāṭ al-
mustaqīm. 

Maqāṣid sebagai etika berarti menjadikan hukum 
bukan hanya alat kontrol, tetapi juga sarana pencerahan. 
Ia mengingatkan bahwa setiap regulasi yang 
menyangkut keluarga harus berakar pada nilai-nilai 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 163 

ilahiah yang menumbuhkan kasih sayang, keadilan, dan 
tanggung jawab. Allah جل جلاله berfirman: 

                 
Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk 

berlaku adil dan berbuat ihsan (kebaikan).” (QS. al-
Naḥl [16]: 90). 

Ayat ini menjadi fondasi etik bagi maqāṣid: bahwa 
hukum harus menegakkan keadilan („adl) dan sekaligus 
menebarkan kebaikan (ihsān). Kedua nilai ini menjadi roh 
dalam seluruh pembaruan hukum keluarga Islam. 

1. Reformasi yang Berbasis Nilai, Bukan Tekanan 

Salah satu kesalahan yang sering terjadi dalam 
reformasi hukum di dunia Islam adalah menganggap 
perubahan sebagai tuntutan eksternal — dari 
globalisasi, feminisme, atau tekanan politik — bukan 
sebagai panggilan internal dari ajaran Islam itu 
sendiri. Padahal, semangat pembaruan justru lahir 
dari maqāṣid yang menghendaki kemaslahatan 
manusia. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn ‗Āshūr, 
maqāṣid adalah ―nilai-nilai universal yang menjadi 
jiwa syariat‖ (al-qiyam al-kulliyyah allatī hiya rūḥ al-
syarī„ah).200 Maka, setiap reformasi hukum yang 
mengabaikan maqāṣid akan kehilangan ruhnya, 
karena hanya berfokus pada bentuk, bukan makna. 

Dalam konteks Indonesia, pembaruan hukum 
keluarga harus berangkat dari nilai-nilai 

                                                           
200 Ibn ‗Āshūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Amman: Dār 

al-Nafā‘is, 2001), h. 43. 



164 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

keindonesiaan yang sejalan dengan maqāṣid: 
kekeluargaan, keadilan sosial, dan musyawarah. 
Nilai-nilai ini tidak asing bagi Islam, karena pada 
hakikatnya merupakan pengejawantahan dari 
maqṣad ta„āwun „alā al-birr wa al-taqwā — saling 
tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan 
(QS. al-Mā‘idah [5]: 2). 

2. Integrasi Maqāṣid dalam Legislasi dan Kebijakan 
Publik 

Etika maqāṣid dapat dijadikan kerangka 
filosofis dalam perumusan undang-undang keluarga 
nasional. Dalam praktiknya, hal ini memerlukan 
kolaborasi antara ahli fikih, akademisi hukum, dan 
pembuat kebijakan. Misalnya, dalam perumusan 
regulasi perkawinan, perceraian, hak asuh anak, atau 
perlindungan terhadap kekerasan dalam rumah 
tangga, prinsip maqāṣid seperti ḥifẓ al-nafs 
(perlindungan jiwa), ḥifẓ al-nasl (perlindungan 
keturunan), dan ḥifẓ al-„ird (menjaga kehormatan) 
harus menjadi rujukan utama. 

Kementerian Agama, Mahkamah Agung, dan 
lembaga fatwa seperti MUI dapat berperan sebagai 
otoritas maqāṣidiyah — lembaga yang menimbang 
kemaslahatan sosial dari setiap kebijakan hukum. 
Dengan demikian, hukum keluarga tidak lagi 
sekadar meniru fikih klasik, tetapi memancarkan 
nilai maqāṣid yang hidup dan kontekstual. 

Sebagai contoh, Bimbingan Perkawinan Pranikah 
yang kini diterapkan oleh KUA dapat diperkuat 
dengan perspektif maqāṣid, agar tidak berhenti pada 
transfer pengetahuan, tetapi juga membentuk 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 165 

kesadaran spiritual tentang makna akad sebagai 
ibadah. Hal serupa juga dapat diterapkan dalam 
penyusunan kurikulum pendidikan hukum Islam di 
perguruan tinggi, agar para calon sarjana hukum 
memahami bahwa maqāṣid bukan hanya teori, tetapi 
cara berpikir dan beretika. 

3. Maqāṣid sebagai Paradigma Keadilan Gender 

Dalam wacana modern, salah satu isu paling 
sensitif dalam hukum keluarga Islam adalah keadilan 
gender. Sebagian kalangan melihat fikih keluarga 
tradisional cenderung bias terhadap laki-laki, 
terutama dalam isu perwalian, warisan, dan hak 
cerai. Pendekatan maqāṣid memberikan jalan tengah: 
bukan menghapus perbedaan, tetapi menafsirkan 
ulang tujuan syariat agar tetap menjamin keadilan 
substantif bagi semua pihak. 

Prinsip maqṣad al-„adl (keadilan) dan al-
karāmah al-insāniyyah (kemuliaan manusia) 
memberikan dasar untuk memahami bahwa hukum 
tidak boleh mencederai martabat salah satu pihak. 
Dengan kerangka ini, regulasi tentang hak-hak 
perempuan dan perlindungan anak tidak dipandang 
sebagai ―barat‖ atau ―asing‖, melainkan sebagai 
ekspresi dari maqāṣid Islam sendiri. 

Ziba Mir-Hosseini menyebut pendekatan 
seperti ini sebagai “Islamic egalitarianism rooted in 
Maqasid” — egalitarianisme Islam yang berpijak pada 
maqāṣid, bukan pada tekanan modernitas.201 

                                                           
201 Ziba Mir-Hosseini, ―Beyond Equality: Gender Justice in 

Islamic Family Law,‖ Journal of Middle East Women‟s Studies 10, no. 3 
(2014): 1–21. 



166 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Pendekatan ini memungkinkan hukum keluarga 
Islam menjadi ruang keadilan yang berkeadaban, 
bukan arena dominasi satu pihak atas yang lain. 

4. Reformasi sebagai Proses Spiritualitas Sosial 

Etika maqāṣid juga menegaskan bahwa 
reformasi hukum keluarga adalah bagian dari 
tazkiyah ijtimā„iyyah — penyucian sosial. Tujuan 
akhirnya bukan sekadar menciptakan aturan baru, 
tetapi membentuk masyarakat yang lebih beradab. 
Ketika hukum disusun berdasarkan maqāṣid, maka 
setiap kebijakan akan berorientasi pada 
kemanusiaan, bukan kekuasaan. 

Inilah yang dimaksud oleh Jasser Auda ketika 
menyebut maqāṣid sebagai “a bridge between the law 
and life” — jembatan antara hukum dan kehidupan.202 
Hukum yang berlandaskan maqāṣid tidak kaku di 
teks, dan tidak kehilangan arah di konteks. Ia hidup 
di tengah manusia, menuntun mereka menuju 
kebaikan. 

Karena itu, reformasi hukum keluarga di 
Indonesia seharusnya tidak hanya bersifat 
administratif, tetapi juga spiritual. Negara, lembaga 
keagamaan, dan masyarakat harus sama-sama 
memahami bahwa membangun hukum keluarga 
adalah membangun peradaban. Rumah tangga yang 
kokoh dan adil adalah benteng pertama maqāṣid di 
dunia nyata. 

 
 

                                                           
202 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 109. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 167 

5. Arah Baru: Maqāṣid sebagai Konstitusi Moral 

Pada akhirnya, maqāṣid harus diposisikan 
sebagai konstitusi moral dalam setiap regulasi 
keluarga Islam. Ia bukan sekadar alat analisis, 
melainkan asas filosofis yang menjiwai seluruh 
struktur hukum. Setiap pasal undang-undang, setiap 
fatwa, dan setiap keputusan pengadilan keluarga 
harus menjawab satu pertanyaan mendasar: Apakah 
ini membawa kemaslahatan bagi manusia dan sesuai 
dengan ruh syariat? 

Dengan menjadikan maqāṣid sebagai etika 
reformasi, Indonesia dapat menjadi model bagi dunia 
Islam — negara yang berhasil mengharmonikan 
hukum agama dengan nilai-nilai keadilan modern 
tanpa kehilangan identitas Islamnya. Hukum 
keluarga yang dibangun di atas maqāṣid bukan hanya 
melindungi lembaga perkawinan, tetapi juga 
menegakkan cita-cita Islam sebagai rahmat bagi 
semesta alam (raḥmatan li al-„ālamīn). 

Allah جل جلاله berfirman: 

                  

Artinya: “Dan tidaklah Kami mengutus engkau 
(Muhammad), melainkan untuk menjadi rahmat 
bagi seluruh alam.” (QS. al-Anbiyā‘ [21]: 107). 

Maqāṣid adalah manifestasi dari ayat ini: hukum 
yang hidup dari rahmat, bekerja untuk keadilan, dan 
berakhir pada kemaslahatan. Dengan menjadikan maqāṣid 
sebagai fondasi, reformasi hukum keluarga Islam tidak 
hanya membangun tatanan hukum yang adil, tetapi juga 
menegakkan kehidupan yang penuh kasih dan 
bermartabat. 



168 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB XI 

KRISIS SPIRITUALITAS DAN  
KOMERSIALISASI AKAD NIKAH 

 

A. Hilangnya Makna Sakralitas dalam Ritual Akad 
Modern 

Pernikahan dalam Islam sejak awal dipandang 
bukan sekadar peristiwa sosial, melainkan ibadah yang 
memiliki kedudukan spiritual tinggi. Akad nikah adalah 
bentuk „ibādah ijtimā„iyyah—ibadah sosial—yang 
menggabungkan dimensi hukum, moral, dan spiritual. 
Dalam Al-Qur‘an, pernikahan disebut sebagai mīthāqan 
ghalīẓan, yakni perjanjian yang agung dan kokoh, bukan 
kontrak biasa: 

              

Artinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu 
perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisā‘ [4]: 21). 

Ungkapan mīthāqan ghalīẓan dalam ayat ini 
memiliki makna spiritual yang dalam. Ia digunakan oleh 
Allah hanya dalam tiga konteks: perjanjian para nabi, 
perjanjian Allah dengan Bani Israil, dan perjanjian 
pernikahan. Kesamaannya menunjukkan bahwa akad 
nikah sejatinya merupakan janji suci yang menyentuh 
dimensi transendental hubungan manusia dengan Allah. 

Namun di era modern, makna sakralitas ini mulai 
mengabur. Akad nikah semakin sering diperlakukan 
seperti ritual administratif, sekadar formalitas untuk 
memenuhi syarat hukum negara dan sosial. Banyak 
pasangan menaruh perhatian besar pada aspek luar—



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 169 

gaun, dekorasi, dokumentasi, namun mengabaikan 
dimensi batin yang menjadi ruh dari akad itu sendiri. 

Fenomena ini menunjukkan terjadinya pergeseran 
orientasi dari ta„abbud (penghambaan) menuju tadbīr 
duniawi (pengaturan dunia semata). Dalam istilah 
maqāṣid, ini adalah pergeseran dari ḥifẓ al-dīn (penjagaan 
agama) menuju ḥifẓ al-māddah (penjagaan kepentingan 
materi). Semakin banyak energi dan waktu yang 
dihabiskan untuk ―pesta pernikahan‖, semakin sedikit 
yang dipersiapkan untuk ―kehidupan pernikahan‖. 

Imam al-Ghazālī menegaskan bahwa menikah 
bukan hanya bentuk ketaatan, tetapi juga sarana 
penyempurnaan jiwa. Ia menulis yang maknanya jika 
diparafrase sebagai berikut: 

ِ
ُ ْ
نِ الْ

َ
ًْ ضُن احُ مِ

َ
ي ِ

ّ
ظِِالى

ْ
ف

ا
 لِلى

ٌ
ت َُ شْهِ

َ
ًِ وَج ً حْصِينٌ لِلدِّ

َ
 وَفُِهِ ج

َ
 زْضَلِين

Artinya: “Nikah termasuk sunnah para rasul; di dalamnya 
terdapat penjagaan agama dan penyucian jiwa.”203 

Ungkapan ini menegaskan dua maqṣad utama dari 
pernikahan: menjaga iman dan menyucikan diri. Maka, 
ketika pernikahan kehilangan kesadaran spiritual ini, ia 
menjadi hampa dari nilai ibadah. 

Krisis sakralitas akad juga dapat dilihat dari cara 
masyarakat memperlakukan ijab-qabul. Kalimat yang 
seharusnya menjadi momen khidmat kini sering 
diucapkan dalam suasana riuh, disertai sorak-sorai atau 
bahkan lelucon. Padahal ijab-qabul bukan sekadar kata-
kata, tetapi pernyataan tanggung jawab yang akan 
dimintai pertanggungjawaban di hadapan Allah. 

                                                           
203 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1998), h. 33. 



170 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menggambarkan keagungan akad 
dengan sabdanya: 

مْ لِيِطَائِلِمِْ
ُ
ارُه َُ مْ خِ

ُ
ارُه َُ ا، وَخِ

ً
ل

ُ
ل
ُ
حْطَنُلُمْ خ

َ
ا أ

ً
 إًِمَاه

َ
مِىِين

ْ
ؤ

ُ ْ
مَلُ الْ

ْ
ه

َ
 أ

Artinya: “Orang mukmin yang paling sempurna imannya 
adalah yang paling baik akhlaknya, dan sebaik-baik 
kalian adalah yang paling baik terhadap istrinya.”204 

Hadis ini menegaskan bahwa kualitas keimanan 
seseorang tercermin dalam cara ia memperlakukan 
keluarganya, bukan dalam kemegahan pesta nikahnya. 

Dalam perspektif maqāṣid al-syarī„ah, kehilangan 
makna sakralitas akad berarti hilangnya keseimbangan 
antara bentuk dan ruh. Akad tetap sah secara hukum, 
tetapi tidak lagi membawa barakah (keberkahan) yang 
menjadi tujuan syariat. Padahal, inti maqāṣid bukan hanya 
keabsahan hukum, melainkan keberlangsungan nilai 
ilahiah di dalamnya. 

Krisis ini menjadi awal dari berbagai problem 
rumah tangga modern: meningkatnya angka perceraian, 
lemahnya komitmen moral, dan hilangnya rasa tanggung 
jawab spiritual dalam keluarga. Tanpa ruh ibadah, akad 
hanyalah perjanjian legal tanpa makna. 

Maka, memulihkan sakralitas akad berarti 
mengembalikan posisi pernikahan sebagai bagian dari 
ibadah dan jalan menuju Allah, bukan sekadar ekspresi 
budaya. Pernikahan yang dimulai dengan kesadaran 
ta„abbudiyah akan melahirkan rumah tangga yang 
sakinah; sedangkan pernikahan yang berangkat dari 
kebanggaan sosial hanya akan melahirkan kelelahan 
emosional. 

                                                           
204 HR. al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, Kitāb al-Raḍā‗, no. 1162 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 171 

Dengan kata lain, krisis sakralitas akad adalah krisis 
maqāṣid dalam kehidupan keluarga: ketika tujuan syariat 
tidak lagi menjadi cahaya yang menuntun niat dan 
tindakan manusia. 

 
B. Tren “Wedding Industry” dan Kapitalisasi Cinta 

Salah satu wujud paling nyata dari krisis 
spiritualitas akad nikah di era modern adalah 
komersialisasi cinta. Dalam dua dekade terakhir, 
pernikahan telah berubah menjadi industri besar yang 
menelan biaya miliaran rupiah. Fenomena ini menandai 
pergeseran orientasi umat Islam dari ta„abbudiyyah 
(penghambaan kepada Allah) menuju tadbīriyyah 
(perencanaan duniawi) yang berlebihan. 

1. Dari Kesederhanaan Sunnah ke Budaya 
Kemewahan 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم dikenal sebagai sosok yang 
sangat sederhana dalam kehidupan rumah 
tangganya. Beliau menikahkan putrinya, Fāṭimah al-
Zahrā‘, dengan perayaan yang penuh keberkahan 
meski tanpa kemegahan materi. Riwayat 
menyebutkan bahwa mahar yang diberikan hanya 
berupa baju besi dan tempat tidur sederhana. Namun 
justru dari pernikahan yang sederhana inilah lahir 
generasi agung dari keluarga Nabi صلى الله عليه وسلم. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ِ
ً
ت

َ
وه

ُ
طَزُُ  مَؤ ٌْ  أَ

ً
ت

َ
احِ بَزَه

َ
ي ِ

ّ
مَ الى

َ
غْظ

َ
 إِنا أ

Artinya: “Sesungguhnya pernikahan yang paling besar 
keberkahannya adalah yang paling ringan 



172 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

biayanya.” (HR. Ahmad, Musnad Ahmad, no. 
24595). 

Hadis ini mengandung pesan moral bahwa 
keberkahan dalam rumah tangga tidak ditentukan 
oleh kemewahan, melainkan oleh kemudahan dan 
kesederhanaan. Semakin mudah dan ringan suatu 
pernikahan, semakin besar peluang hadirnya 
keberkahan.  

Namun di masyarakat modern, prinsip ini 
hampir kehilangan relevansinya. Rata-rata pasangan 
menunda pernikahan karena terkendala biaya pesta, 
bukan karena persoalan kematangan spiritual. 
Logika pasar telah menembus ruang ibadah, dan 
cinta yang sejatinya fitri kini terbungkus dalam 
logika konsumsi. 

Dalam pandangan maqāṣid al-syarī„ah, 
fenomena ini jelas bertentangan dengan jalb al-
maṣlaḥah (menarik kemaslahatan) dan raf„ al-ḥaraj 
(menghilangkan kesulitan). Syariat menurunkan 
hukum untuk memudahkan, bukan mempersulit. 
Ketika pernikahan menjadi mahal, tujuan syariat 
untuk menjaga kehormatan (ḥifẓ al-„irḍ) dan 
memelihara keturunan (ḥifẓ al-nasl) justru gagal 
tercapai. 

2. Industri Pernikahan dan Kapitalisasi Cinta 

Konsep wedding industry lahir dari tren 
globalisasi budaya konsumsi. Nilai cinta yang 
bersifat spiritual digeser menjadi komoditas 
ekonomi: love is a brand. Dalam sistem kapitalisme 
modern, cinta diproduksi, dikemas, dan dijual dalam 
bentuk jasa dan pengalaman — mulai dari foto 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 173 

prewedding, gaun impor, hingga paket bulan madu 
―halal luxury‖. 

Akibatnya, akad nikah kehilangan 
kesederhanaannya sebagai ibadah dan berubah 
menjadi pertunjukan status sosial. Dalam istilah 
Pierre Bourdieu, pernikahan kini berfungsi sebagai 
―arena pertukaran simbolik‖, tempat manusia 
mengukuhkan kelas sosial melalui gaya hidup dan 
estetika. 

Fenomena ini berlawanan dengan spirit syariat 
yang menekankan al-qasd wa al-i„tidāl — 
kesederhanaan dan keseimbangan. Al-Qur‘an dengan 
tegas memperingatkan: 

                

Artinya: “Dan janganlah kamu berlebih-lebihan; 
sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-
orang yang berlebih-lebihan.” (QS. al-A‗rāf [7]: 
31). 

Ayat ini, dalam tafsir al-Rāzī, tidak hanya 
melarang berlebih dalam makan atau pakaian, tetapi 
juga dalam segala bentuk perilaku yang 
menampakkan kesombongan di hadapan manusia. 
Maka pesta pernikahan yang berorientasi pada 
gengsi sesungguhnya adalah bentuk isrāf yang 
dilarang. 

Dalam konteks maqāṣid, perilaku konsumtif ini 
mengikis nilai al-taḥqīq al-„ubūdiyyah (peneguhan 
kehambaan). Pernikahan yang semula dimaksudkan 
untuk mendekatkan diri kepada Allah malah menjadi 
sarana tazayyun li al-nās — memperindah diri di mata 
manusia. 



174 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

3. Pernikahan sebagai Pasar: Perspektif Etika Islam 

Dari sisi etika Islam, fenomena kapitalisasi 
cinta menciptakan dua persoalan serius: 

1) Degradasi nilai ibadah, karena niat menikah 
bergeser dari mencari ridha Allah menjadi 
mencari pengakuan sosial. 
 

2) Eksploitasi ekonomi, karena banyak keluarga 
menanggung utang besar demi mempertahankan 
citra ideal pernikahan mewah. 

Al-Ghazālī dalam Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn (Kitāb 
Ādāb al-Nikāḥ) mengingatkan bahaya „ujb 
(kebanggaan diri) dalam pernikahan. Ia menulis 
bahwa orang yang menikah dengan niat 
memamerkan kekayaan atau keturunan kehilangan 
makna ibadahnya.205 (Catatan: teks ini adalah parafrasa 
makna dari pembahasan al-Ghazālī, bukan kutipan literal.) 

Fenomena tersebut sejatinya memperlihatkan 
bagaimana sistem kapitalisme global telah 
memisahkan cinta dari nilai-nilai spiritual. 
Pernikahan yang seharusnya menjadi ―mi‗rāj ruhani‖ 
justru menjadi ―proyek duniawi‖ yang diukur oleh 
estetika dan biaya. 

Dalam istilah maqāṣid, ini disebut al-inḥirāf „an 
al-maqṣad — penyimpangan dari tujuan syariat. 
Karena tujuan syariat dalam pernikahan adalah 
menjaga ketenangan (sukūn), kasih sayang 
(mawaddah), dan rahmat (raḥmah), bukan 
memproduksi citra atau simbol status. 

                                                           
205 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1998), h. 36. (Makna diparafrase dari bagian Ādāb al-Nikāḥ). 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 175 

4. Jalan Tengah: Kembali kepada Kesederhanaan 
Maqāṣidiyah 

Ulama kontemporer seperti Jasser Auda 
menekankan bahwa maqāṣid bukan hanya alat 
analisis hukum, tetapi juga kerangka etika kehidupan 
modern. Dalam bukunya Maqasid al-Shariah as 
Philosophy of Islamic Law, Auda menulis bahwa 
maqāṣid harus menuntun umat Islam keluar dari 
jebakan formalisme dan materialisme menuju 
substansi nilai.206 

Maka, solusi dari krisis komersialisasi akad 
bukan sekadar menyerukan kesederhanaan, 
melainkan menanamkan kesadaran bahwa 
kesederhanaan itu sendiri adalah maqṣad. Dengan 
menahan diri dari kemewahan, seseorang sedang 
menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat, 
antara hak Allah dan hak manusia. 

Karena itu, yang perlu diperkuat bukan hanya 
regulasi biaya pernikahan, melainkan pendidikan 
nilai spiritual akad nikah: menanamkan bahwa 
keberkahan lahir dari niat, bukan dari pesta. 

 
C. Fenomena Pamer Pernikahan di Media Sosial dan 

Implikasi Moral 

Transformasi digital telah mengubah hampir 
seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk cara umat 
Islam memaknai pernikahan. Akad yang dahulu bersifat 
sakral dan terbatas kini menjadi tontonan publik yang 
disiarkan ke ribuan bahkan jutaan orang melalui media 

                                                           
206 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 142 



176 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

sosial. Setiap momen, mulai dari lamaran, prewedding, ijab-
qabul, hingga honeymoon, dipublikasikan dengan narasi 
yang dibangun rapi agar ―terlihat sempurna‖. 

Fenomena ini melahirkan apa yang oleh para 
sosiolog disebut ―budaya pamer digital‖ (digital 
ostentation). Dalam konteks keislaman, hal ini menjadi 
persoalan serius karena menggeser orientasi niat dalam 
ibadah sosial. Pernikahan yang seharusnya menjadi 
pertemuan spiritual antara dua jiwa di hadapan Allah, 
kini berubah menjadi pertunjukan visual demi validasi 
sosial. 

1. Antara Kesyukuran dan Riya Digital 

Pada prinsipnya, Islam tidak melarang 
seseorang menampakkan rasa syukur atas nikmat 
pernikahan. Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri bersabda: 

طَاجِدِ، وَاضْزِبُىا غَِ
َ ْ
ىُ  فِي الْ

ُ
احَ، وَاجْػَل

َ
ي ِ

ّ
ا الى

َ
ىا هَذ

ُ
غْلِى

َ
ىفِِأ

ُ
ف هِ بِالدُّ ُْ  لَ

Artinya: “Umumkanlah pernikahan ini, adakanlah di 
masjid, dan tabuhlah rebana untuknya.” (HR. 
al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, no. 1089). 

Hadis ini menunjukkan bahwa Islam justru 
mendorong keterbukaan dalam pernikahan agar 
terhindar dari tuduhan zina atau hubungan rahasia. 
Namun, keterbukaan yang dimaksud adalah dalam 
rangka tabsyīr (menyebarkan kabar gembira), bukan 
tabāhī (memamerkan diri). 

Masalah muncul ketika semangat syukur 
berubah menjadi ajang self-display yang berlebihan. 
Media sosial menciptakan ruang baru di mana batas 
antara syukur dan riya menjadi kabur. Dalam ruang 
digital, niat sulit dikontrol; seseorang bisa jadi 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 177 

menampilkan kebahagiaan demi ridha Allah, namun 
bisa pula tergelincir pada hubbul madḥ — keinginan 
dipuji. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم memberi peringatan keras 
tentang hal ini: 

اءُِ ٍَ
زُ، الزِّ

َ
صْغ

َ ْ
 اَل

َ
زْن ِ

ّ
مُ الش

ُ
ى ُْ  غَلَ

ُ
اف

َ
خ

َ
 مَا أ

َ
ىَف

ْ
خ

َ
 إِنا أ

Artinya: “Sesungguhnya yang paling aku khawatirkan 
atas kalian adalah syirik kecil, yaitu riya.” (HR. 
Ahmad, Musnad Ahmad, no. 23630). 

Riya adalah bentuk penyimpangan niat — 
ketika amal ibadah dilakukan bukan karena Allah, 
tetapi karena manusia. Dalam konteks pernikahan 
modern, riya digital ini menjelma dalam bentuk 
―pamer kesempurnaan‖ dan ―penampilan bahagia‖ 
yang sering kali tidak sejalan dengan realitas 
kehidupan rumah tangga. 

2. Dampak Sosial dan Psikologis 

Fenomena pamer pernikahan tidak hanya 
berdampak pada pelakunya, tetapi juga pada 
masyarakat luas. Ada tiga implikasi sosial yang patut 
diperhatikan: 

a. Tekanan Sosial (Social Pressure) 
Banyak pasangan muda merasa rendah 

diri karena tidak mampu mengadakan pesta 
semewah yang mereka lihat di media sosial. 
Akibatnya, muncul kecenderungan menunda 
menikah atau berutang besar demi mengikuti 
standar sosial yang semu. 

 
 



178 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

b. Krisis Ketulusan (Loss of Authenticity) 
Pernikahan yang seharusnya menjadi 

ruang sakral berubah menjadi panggung 
performatif. Suasana khusyuk saat akad sering 
hilang karena orientasi utama bukan lagi dzikir, 
tetapi dokumentasi. 

c. Fragmentasi Spiritualitas 
Ketika pernikahan menjadi ajang 

eksposur, yang berkembang bukan kedekatan 
dengan Allah, tetapi keterikatan dengan citra. 
Masyarakat mulai menilai keberhasilan rumah 
tangga dari tampilan luar, bukan dari 
ketenteraman batin yang menjadi maqṣad 
sejatinya. 

Dalam terminologi maqāṣid, kondisi ini 
menandakan lemahnya nilai ḥifẓ al-dīn (penjagaan 
agama) dan taḥqīq al-ikhlāṣ (ketulusan niat). Islam 
mengajarkan bahwa niat adalah ruh dari setiap amal. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ىَيِ
َ
لِّ امْزِاٍ مَا ه

ُ
مَا لِي

ا
اثِ، وَإِه اُ

ِ
ّ
ٌُ بِالى غْمَا

َ
مَا اَل

ا
 إِه

Artinya: “Sesungguhnya amal-amal itu tergantung pada 
niatnya, dan setiap orang akan mendapatkan 
sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. al-
Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, no. 1). 

Ayat dan hadis ini menegaskan bahwa dalam 
setiap amal — termasuk akad nikah — niat 
menentukan nilai di sisi Allah. Maka, pernikahan 
yang dilakukan untuk kepuasan visual semata 
kehilangan substansi ibadahnya, sekalipun sah secara 
hukum. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 179 

3. Budaya Citra dan Krisis Keikhlasan 

Fenomena show-off wedding menciptakan 
budaya baru: citra menggantikan makna. Dalam 
masyarakat digital, yang lebih penting bukanlah 
bagaimana seseorang membina rumah tangga, tetapi 
bagaimana ia menampilkannya. 

Ulama kontemporer seperti Hamza Yusuf 
mengingatkan bahwa salah satu penyakit ruhani 
umat Islam modern adalah ḥubb al-ẓuhūr — cinta 
tampil. Ia menyebutnya sebagai bentuk 
kesombongan spiritual: ketika seseorang lebih sibuk 
menampilkan kebaikan daripada benar-benar 
berbuat baik.207 

Kecenderungan ini bertentangan dengan 
maqāṣid taḥqīq al-tawāḍu„ (menegakkan kerendahan 
hati). Dalam konteks pernikahan, tawāḍu‗ berarti 
memaknai akad sebagai ibadah, bukan pencitraan. 

Budaya citra ini juga berimplikasi psikologis. 
Banyak pasangan merasa gagal bila tidak 
mendapatkan pengakuan sosial setelah menikah. 
Padahal keberkahan rumah tangga tidak bergantung 
pada ―likes‖ atau ―views‖, tetapi pada ridha Allah 
dan kejujuran antar pasangan. 

4. Akad Nikah dan Kesadaran Ruhani 

Jika ditinjau dari maqāṣid al-syarī„ah, fenomena 
ini dapat dikategorikan sebagai bentuk tahwīl al-
maqṣad — pergeseran tujuan. Akad yang seharusnya 

                                                           
207 Hamza Yusuf, ―Diseases of the Heart: The Maladies of the 

Soul,‖ Lecture Series, Zaytuna College, 2014. (Makna diparafrase dari 
isi ceramah, bukan kutipan literal). 



180 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

bermakna transendental berubah menjadi simbol 
sosial. 

Untuk memulihkan kesadaran ini, para ulama 
menekankan pentingnya tazkiyat al-nafs (penyucian 
jiwa) sebelum akad nikah. Tujuannya agar niat 
menikah benar-benar murni untuk ibadah, bukan 
karena dorongan ego atau citra. 

Al-Qur‘an menegaskan bahwa keberhasilan 
rumah tangga bergantung pada niat dan ketulusan: 

                   

           

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya 
ialah Dia menciptakan untukmu pasangan-
pasangan dari jenismu sendiri agar kamu 
memperoleh ketenangan darinya, dan Dia 
menjadikan di antara kamu kasih sayang dan 
rahmat.” (QS. al-Rūm [30]: 21). 

Ayat ini bukan hanya menjelaskan struktur 
sosial keluarga, tetapi menegaskan fondasi ruhani: 
sakinah, mawaddah, wa rahmah — tiga maqāṣid yang 
hilang ketika pernikahan terjebak dalam budaya 
pamer. 

5. Refleksi Maqāṣidiy 

Fenomena pamer pernikahan di media sosial 
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai syariat bisa 
terkikis oleh logika budaya modern. Dalam kacamata 
maqāṣid, hal ini adalah bentuk fasād al-niyyah — 
kerusakan niat — yang menjadi akar dari kerusakan 
amal. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 181 

Pernikahan digital bisa menjadi ladang pahala 
bila diniatkan untuk menyebarkan kebaikan, namun 
bisa pula menjadi ruang dosa bila dijadikan ajang 
kesombongan. Oleh sebab itu, mengembalikan niat 
adalah langkah pertama menuju kebangkitan 
spiritualitas akad nikah. 

Seperti dikatakan Ibn ‗Aṭā‘illah dalam al-
Ḥikam: 

صِ فِيلَا
َ

لا
ْ
رْوَاحَُ ا وُجُىدُ ضِزِّ اِلْخ

َ
، وَأ

ٌ
ابِمَت

َ
ٌُ صُىَرٌ ك غْمَا

َ ْ
 اَل

Artinya: “Amal-amal itu hanyalah bentuk yang berdiri, 
dan ruhnya adalah keikhlasan yang ada di 
dalamnya.”208 

Kalimat ini bukan sekadar nasihat sufi, 
melainkan prinsip maqāṣidiy universal: bahwa ruh 
dari setiap amal, termasuk akad nikah, adalah niat 
yang ikhlas. 

 
D. Akad sebagai Ibadah vs Akad sebagai Transaksi 

Sosial 

Perbedaan mendasar antara pernikahan dalam 
pandangan Islam dan dalam pandangan dunia 
modern terletak pada hakikat akad itu sendiri. Dalam 
Islam, akad nikah bukan hanya kontrak sosial yang 
mengatur hak dan kewajiban antara dua individu, 
melainkan perjanjian ibadah yang melibatkan Allah 
sebagai saksi dan tujuan. 

Namun, dalam masyarakat modern yang 
diwarnai oleh sekularisme dan materialisme, akad 

                                                           
208 Ibn ‗Aṭā‘illah al-Sakandarī, al-Ḥikam al-„Aṭā‟iyyah (Kairo: 

Dār al-Ḥadīth, 2004), h. 17 



182 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

pernikahan cenderung direduksi menjadi urusan 
administratif. Ia dilihat sebagai civil contract yang 
dapat dinegosiasikan, dibatalkan, bahkan dimodifikasi 
sesuai kepentingan manusia. Pandangan ini 
menempatkan akad sebagai transaksi sosial belaka — 
kehilangan makna transendentalnya. 

1. Paradigma Transaksi dalam Budaya Modern 

Budaya modern memandang hampir semua 
relasi manusia dalam kerangka transaksi. Segalanya 
diukur berdasarkan manfaat, efisiensi, dan 
keuntungan. Pandangan ini menembus institusi 
keluarga: cinta dianggap investasi emosional, dan 
pernikahan dipahami sebagai kontrak timbal balik. 

Akibatnya, nilai-nilai spiritual seperti amanah, 
sabar, dan ikhlas tidak lagi menjadi pondasi. 
Hubungan suami istri dilihat seperti kontrak bisnis: 
jika ―keuntungan emosional‖ menurun, maka 
kontrak dianggap gagal. Fenomena marriage as 
contract ini mengikis maqṣad tertinggi pernikahan: 
dawām al-zawāj (keberlangsungan rumah tangga). 

Al-Qur‘an menegaskan bahwa akad nikah 
adalah perjanjian moral yang sangat kuat, bukan 
sekadar kesepakatan duniawi: 

              

Artinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari 
kamu perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisā‘ [4]: 
21). 

Menurut al-Ṭabarī, istilah mīthāqan ghalīẓan di 
sini menandakan adanya ikatan spiritual yang 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 183 

mengandung tanggung jawab di hadapan Allah, 
bukan sekadar pengikatan hukum antar manusia. 

Oleh karena itu, memandang akad nikah 
hanya sebagai transaksi sosial adalah bentuk reduksi 
terhadap ajaran Islam. Ia mengabaikan maqṣad ḥifẓ 
al-dīn (penjagaan nilai agama) dan ḥifẓ al-nafs 
(penjagaan kesejahteraan jiwa) yang menjadi fondasi 
kehidupan keluarga. 

2. Akad sebagai Ibadah: Dimensi Transendental 

Dalam kerangka Islam, pernikahan adalah 
bagian dari ibadah mu„āmalah — aktivitas sosial yang 
bernilai ibadah jika disertai niat dan tata cara yang 
benar. Imam al-Qurṭubī menjelaskan bahwa menikah 
adalah bentuk ketaatan kepada Allah, karena di 
dalamnya terdapat pemenuhan fitrah manusia yang 
diatur oleh hukum syariat. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

تِي 
ا
ًْ ضُى ًْ رَغِبَ غَ مَ

َ
تِي ف

ا
احُ ضُى

َ
ي ِ

ّ
يالى ِ

ّ
ظَ مِن ِْ لَ

َ
 ف

Artinya: “Nikah adalah sunnahku. Barang siapa 
membenci sunnahku, maka ia bukan dari 
golonganku.” (HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī, no. 5063). 

Hadis ini menjelaskan bahwa menikah bukan 
sekadar pilihan pribadi, melainkan bagian dari jalan 
hidup kenabian. Dengan demikian, akad nikah 
menjadi ibadah yang mengandung dimensi ketaatan 
dan penghambaan. 

Para ulama seperti Ibn Qayyim al-Jawziyyah 
menyebut bahwa akad nikah termasuk „aqd ma„nawī, 
yaitu akad yang memiliki makna ruhani di balik 



184 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

bentuk lahiriahnya. Dalam I„lām al-Muwaqqi„īn, ia 
menulis: 

ػِبَادَةِِ
ْ
تِ ال

َ
زِل

ْ
هُ فِي مَن

ا
هُ الل

َ
اقٌ غَظُِمٌ جَػَل

َ
وَاجُ مُِث  الشا

Artinya: “Pernikahan adalah perjanjian agung yang 
Allah letakkan pada derajat ibadah.”209 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa dalam 
Islam, akad nikah memiliki dua dimensi. Pertama, 
Lahiriah (ḥukmiyyah): aspek legal dan administratif 
yang mengatur hak dan kewajiban. Kedua, Batiniah 
(ta‗abbudiyyah): aspek spiritual yang menghubung 
kan manusia dengan Allah. Kedua dimensi ini harus 
berjalan beriringan agar akad menjadi sah sekaligus 
berkah. 

3. Krisis Nilai dan Hilangnya Ruh Amanah 

Ketika akad diperlakukan semata sebagai 
kontrak sosial, maka nilai amanah—yang merupakan 
inti dari ibadah—menjadi hilang. Padahal, Al-Qur‘an 
menegaskan: 

                    
Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu 

untuk menyampaikan amanah kepada yang 
berhak menerimanya.” (QS. al-Nisā‘ [4]: 58). 

Dalam konteks pernikahan, amanah itu bukan 
hanya tanggung jawab terhadap pasangan, tetapi 
juga terhadap Allah. Hubungan suami istri bukan 

                                                           
209 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I„lām al-Muwaqqi„īn „an Rabb al-

„Ālamīn, Juz IV (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1991), h. 191. 
(Makna disarikan dari uraian Ibn Qayyim mengenai pernikahan 
sebagai akad yang membawa nilai ibadah). 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 185 

sekadar pertukaran hak, melainkan pengemban 
amanah ilahiah untuk membangun keluarga sakinah. 

Ketika akad kehilangan ruh amanah, yang 
tersisa hanyalah bentuk legal tanpa kedalaman 
spiritual. Inilah sebabnya, di banyak masyarakat 
modern, perceraian terjadi bukan karena pelanggaran 
hukum, tetapi karena hilangnya rasa tanggung jawab 
ruhani. 

4. Integrasi Ibadah dan Mu„āmalah: Perspektif 
Maqāṣidiy 

Dalam kerangka maqāṣid, akad nikah sebagai 
ibadah bermakna menjaga lima kebutuhan pokok: 

a. ḥifẓ al-dīn — menjaga nilai agama melalui 
ketaatan. 
 

b. ḥifẓ al-nafs — menjaga kesejahteraan diri dan 
pasangan. 

 

c. ḥifẓ al-„aql — menjaga kesadaran moral. 
 

d. ḥifẓ al-nasl — menjaga keturunan. 
 

e. ḥifẓ al-māl — menjaga keseimbangan ekonomi 
keluarga. 

Dengan demikian, akad nikah tidak bisa 
direduksi menjadi urusan perdata. Ia adalah sistem 
ibadah yang menegakkan maqṣad kemanusiaan. 
Sebaliknya, akad yang dijalankan hanya demi status 
sosial atau keuntungan ekonomi adalah bentuk 
penyimpangan maqāṣidiyah, karena merusak tatanan 
nilai yang hendak dijaga syariat. 

Jasser Auda menulis bahwa hukum Islam akan 
kehilangan rohnya jika dipahami hanya sebagai 



186 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

kontrak legal tanpa maqṣad moral di dalamnya.210 
Maka, memahami akad sebagai ibadah berarti 
mengembalikan orientasi hukum kepada tujuan 
spiritualnya. 

5. Menuju Kesadaran Baru: Akad sebagai Mi‘rāj 
Ruhani 

Akad nikah seharusnya menjadi mi„rāj ruhani, 
perjalanan spiritual yang mengangkat manusia dari 
cinta duniawi menuju cinta ilahi. Setiap ijab dan 
qabul bukan sekadar pernyataan sosial, tetapi 
penyerahan diri kepada Allah. 

Dengan menyadari dimensi ini, umat Islam 
akan memandang pernikahan bukan lagi sebagai 
―proyek sosial‖, melainkan sebagai bagian dari 
ibadah yang membawa ketenangan dan keberkahan. 
Hanya dengan cara inilah maqṣad dawām al-zawāj dan 
sa„ādah al-„usrah (kebahagiaan keluarga) dapat 
terwujud. 

 
E. Upaya Menghidupkan Kembali Spiritualitas Akad 

Nikah 

Krisis spiritualitas dalam pernikahan modern 
tidak akan selesai hanya dengan kritik moral, tetapi 
menuntut pembaruan kesadaran ruhani dan sosial. Akad 
nikah yang kehilangan makna ibadah harus 
dikembalikan pada maqṣad asalnya — yaitu ta„abbud 
kepada Allah dan pembentukan keluarga sebagai ruang 
sakral bagi tumbuhnya iman, cinta, dan tanggung jawab. 

                                                           
210 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law 

(London: IIIT, 2008), h. 113. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 187 

Maqāṣid al-syarī„ah dalam konteks pernikahan tidak 
hanya berbicara tentang keabsahan hukum, tetapi juga 
tentang penciptaan suasana spiritual yang menyatukan 
dua insan dalam kesadaran ketuhanan. Upaya 
menghidupkan kembali spiritualitas akad harus 
dilakukan secara sistemik, mencakup dimensi 
pendidikan, sosial, dan budaya keagamaan. 

1. Pendidikan Ruhani Pra-Nikah 

Upaya pertama adalah membangun 
pendidikan ruhani pra-nikah yang tidak hanya 
menekankan kesiapan administratif dan ekonomi, 
tetapi juga pemahaman maqāṣidiy tentang tujuan 
ibadah dalam pernikahan. 

Selama ini, bimbingan pra-nikah di lembaga 
keagamaan cenderung bersifat teknis: membahas 
kesehatan, hukum, dan ekonomi rumah tangga. 
Padahal, yang paling mendasar adalah membentuk 
kesadaran spiritual tentang makna akad sebagai 
mi„rāj — tangga untuk mendekat kepada Allah. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

 
َ

مَلَ هِصْف
ْ
ى

َ
دِ اضْخ

َ
ل

َ
ػَبْدُ ف

ْ
جَ ال شَوا

َ
ا ج

َ
صْفِ إِ  ِ

ّ
 فِي الى

َ
ه

ا
مِ الل

ا
خ َُ لْ

َ
، ف ًِ ً الدِّ

بَاقِي
ْ
 ال

Artinya: “Apabila seorang hamba menikah, maka ia telah 
menyempurnakan separuh agamanya; maka 
bertakwalah kepada Allah pada separuh yang 
lainnya.” (HR. al-Bayhaqī, Syu„ab al-Īmān, no. 
5100). 

Hadis ini menegaskan bahwa pernikahan 
bukan sekadar status sosial, tetapi bagian dari 
kesempurnaan iman. Karena itu, pendidikan pra-



188 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

nikah seharusnya menjadi arena tazkiyat al-nafs 
(penyucian jiwa) sebelum akad diucapkan. 

2. Gerakan Kesederhanaan dan Anti-Komersialisasi 

Gerakan mengembalikan ruh syariat juga 
harus diwujudkan dalam budaya sosial yang 
menolak komersialisasi pernikahan. Kesederhanaan 
adalah bentuk keteguhan iman di tengah budaya 
pamer. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda dengan tegas: 

ِ
َ
اً صَد طَزُهُ ٌْ طَاءِ أَ ِ

ّ
يْرُ الي

َ
اخ

ً
 اك

Artinya: “Sebaik-baik wanita adalah yang paling ringan 
maharnya.” (HR. Ibn Ḥibbān, Ṣaḥīḥ Ibn 
Ḥibbān, no. 4066). 

Hadis ini tidak bermaksud merendahkan nilai 
perempuan, tetapi menegaskan bahwa keberkahan 
tidak bergantung pada materi. Semakin ringan 
mahar, semakin mudah jalan keberkahan itu hadir. 
Dalam pandangan maqāṣidiy, kesederhanaan 
merupakan manifestasi dari taḥqīq al-wasathiyyah — 
menegakkan keseimbangan dan menghindari isrāf 
(berlebihan). 

Ulama seperti al-Shaṭibī menjelaskan bahwa 
salah satu maqāṣid utama syariat adalah raf„ al-ḥaraj 
(menghilangkan kesulitan).211 Maka segala bentuk 
pembebanan finansial yang menghalangi pernikahan 
bertentangan dengan tujuan syariat. 

Gerakan kesederhanaan perlu digalakkan 
tidak hanya oleh individu, tetapi juga oleh lembaga 

                                                           
211 Al-Shaṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī„ah, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2005), h. 61. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 189 

agama, pemerintah, dan media. Pesan yang harus 
disampaikan ialah bahwa keberkahan pernikahan 
tidak diukur oleh megahnya pesta, tetapi oleh 
keikhlasan niat dan kebersihan hati. 

3. Revitalisasi Akad sebagai Momen Dzikir 

Akad nikah harus dikembalikan pada makna 
asalnya: dzikrullah. Dalam tradisi Nabi صلى الله عليه وسلم, setiap 
akad dimulai dengan khutbah nikah yang penuh 
dengan pujian kepada Allah dan pengingat takwa. 

مْ 
ُ
وصِيك

ُ
ي أ ِ

ّ
إِو

ا
عْدُ، ف ا با ما

ا
فِرُهُ... أ

ْ
غ سْتا

ا
و عِيىُهُ وا سْتا

ا
و دُهُ وا حْما

ا
هِ ه

ا
مْدا لِل حا

ْ
إِنا ال

تِهٍِّ اعا
ا
لِ بِط ما عا

ْ
ال هِ وا

ا
ي الل قْىا  بِتا

Artinya: “Sesungguhnya segala puji bagi Allah, kita 
memuji-Nya, memohon pertolongan dan 
ampunan kepada-Nya... Wahai manusia, aku 
wasiatkan kepada kalian untuk bertakwa kepada 
Allah dan beramal taat kepada-Nya.” (Khutbah 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم sebelum akad nikah – 
diriwayatkan dalam Sunan Abī Dāwūd, no. 
2118). 

Khutbah ini bukan sekadar pembukaan 
seremonial, tetapi pengembalian kesadaran 
transendental kepada Allah. Ketika khutbah dan doa 
kembali dijadikan ruh utama akad, suasana sakral 
akan menggantikan kesibukan seremonial. 

Dalam maqāṣidiyah, hal ini adalah upaya 
menghidupkan ḥifẓ al-dīn (penjagaan nilai agama) 
melalui simbol dan praktik yang benar. 

 
 
 



190 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

4. Reformasi Nilai melalui Keteladanan Sosial 

Untuk membangkitkan kembali ruh syariat 
dalam akad, umat Islam membutuhkan keteladanan 
nyata dari tokoh agama, pejabat, dan figur publik. 
Kesederhanaan para ulama dalam menikahkan anak-
anak mereka adalah dakwah yang lebih kuat 
daripada seribu khutbah. 

Ibnu ‗Abbās pernah berkata: 

بُِمِِ
ْ
ط

ا
ىبِ بِالخ

ُ
ل
ُ
ل

ْ
 فِي ال

ُ
بُِ

ْ
ث ًَ مَا 

ا
ػَمَلِ، وَإِه

ْ
مُ بِال

ْ
ػِل

ْ
 ال

Artinya: “Ilmu akan hidup dengan amal, dan hanya akan 
menetap di hati bila diamalkan.”212  

Dengan demikian, dakwah kesederhanaan dan 
spiritualitas akad bukan hanya berupa fatwa, tetapi 
juga uswah ḥasanah (keteladanan). 

5. Spiritualitas Akad sebagai Jalan Maqāṣid 
Peradaban 

Menghidupkan kembali spiritualitas akad 
nikah pada akhirnya bukan hanya persoalan 
keluarga, tetapi juga agenda peradaban Islam. 
Keluarga adalah miniatur masyarakat; bila ruh akad 
hidup di rumah tangga, maka ruh syariat akan hidup 
di seluruh lini kehidupan. 

Dalam kerangka maqāṣidiyah modern, keluarga 
yang dibangun atas dasar ibadah berperan sebagai 
sel moral peradaban. Dari keluarga lahir generasi 
yang mengenal amanah, keadilan, dan kasih sayang 

                                                           
212 Diriwayatkan secara makna dalam kumpulan atsar 

tentang Ibn ‗Abbās dalam Jāmi„ Bayān al-„Ilm wa Faḍlihi karya Ibn 
‗Abd al-Barr, Juz I, h. 45 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 191 

— tiga nilai utama yang menjadi maqṣad tertinggi 
syariat. 

Maka, upaya menghidupkan spiritualitas akad 
adalah langkah awal menuju kebangkitan peradaban 
ruhani umat Islam. Syariat bukan hanya tentang 
hukum, tetapi tentang kehidupan yang berakar pada 
kesadaran ilahiah. Ketika akad kembali menjadi 
dzikir, pernikahan menjadi ibadah, dan cinta kembali 
dimaknai sebagai rahmat, maka ruh syariat itu sendiri 
telah dihidupkan kembali. 

  



192 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

BAB XII 

REKONSTRUKSI NILAI-NILAI KELUARGA  
ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQĀSID 

 

A. Keluarga sebagai Institusi Penjaga Maqāṣid al-
syarī‘ah 

Dalam pandangan Islam, keluarga bukan sekadar 
unit sosial terkecil dalam masyarakat, melainkan institusi 
spiritual yang memikul amanah maqāṣid al-syarī„ah. Ia 
menjadi ruang pertama dan utama di mana nilai-nilai 
ilahiah ditanamkan, dipraktikkan, dan diwariskan 
kepada generasi berikutnya. 

Al-Qur‘an menggambarkan keluarga bukan 
sebagai hasil dari kesepakatan sosial, melainkan bagian 
dari tanda-tanda kekuasaan Allah: 

                        

         

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah 
Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari 
jenismu sendiri agar kamu memperoleh ketenangan 
darinya, dan Dia menjadikan di antara kamu kasih 
sayang dan rahmat.” (QS. al-Rūm [30]: 21). 

Ayat ini bukan sekadar menjelaskan relasi 
biologis, tetapi mengandung pesan maqāṣidiy: keluarga 
adalah wadah tercapainya ketenangan (sakinah), kasih 
sayang (mawaddah), dan rahmat (rahmah) — tiga nilai 
yang menjadi inti maqāṣid pernikahan. 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 193 

1. Keluarga dan Amanah Penjagaan Lima Maqāṣid 
Pokok 

Para ulama klasik dan kontemporer sepakat 
bahwa seluruh hukum Islam bermuara pada 
penjagaan lima maqāṣid pokok (al-ḍarūriyyāt al-
khamsah). Keluarga adalah institusi yang menjalankan 
seluruh maqāṣid ini secara simultan. 

a. Ia menjaga agama melalui pendidikan iman dan 
ibadah harian. 
 

b. Ia menjaga jiwa dengan menghadirkan rasa aman, 
cinta, dan penghiburan emosional. 

 

c. Ia menjaga akal dengan menumbuhkan budaya 
ilmu dan berpikir sehat. 

 

d. Ia menjaga keturunan melalui pengasuhan dan 
pendidikan moral. 

 

e. Ia menjaga harta dengan menumbuhkan 
tanggung jawab dan etika ekonomi. 

Dengan demikian, keluarga bukan hanya hasil 
dari maqāṣid pernikahan, tetapi juga penjaga utama 
keberlangsungan maqāṣid dalam kehidupan sosial. 

Imam al-Shaṭibī dalam al-Muwāfaqāt menulis 
bahwa maqāṣid tidak akan hidup kecuali melalui 
struktur sosial yang memelihara nilainya.213 Dalam 
konteks modern, struktur itu adalah keluarga. 

2. Keluarga Sebagai “Madrasah Maqāṣidiyyah” 

Sejak masa klasik, ulama menyebut rumah 
tangga sebagai al-madrasah al-ūlā — sekolah pertama. 

                                                           
213 Al-Shaṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī„ah, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2005), h. 61. 



194 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Namun dalam perspektif maqāṣid, keluarga lebih dari 
sekadar tempat belajar; ia adalah madrasah nilai, 
tempat manusia berlatih menjalani maqāṣid dalam 
bentuk konkret: 

a. Belajar tawḥīd dalam ketaatan kepada Allah. 
 

b. Belajar „adl dalam pembagian peran dan tanggung 
jawab. 

 

c. Belajar raḥmah dalam memaafkan dan mengasihi. 

Keluarga yang hidup dengan nilai-nilai ini 
menjadi miniatur masyarakat maqāṣidiyah — 
masyarakat yang menjadikan syariat bukan sekadar 
norma, tetapi jalan hidup yang membawa 
kebahagiaan (sa‗ādah). 

Dalam pandangan Ibn ‗Āsyūr, maqāṣid syariah 
tidak hanya menjamin kemaslahatan individu, tetapi 
membentuk sistem sosial yang berlandaskan moral 
ilahiah.214 Maka, keluarga adalah tempat maqāṣid 
diwujudkan secara paling nyata — melalui cinta, 
tanggung jawab, dan keteladanan. 

3. Krisis Keluarga Modern dan Hilangnya Fungsi 
Maqāṣidiyah 

Krisis keluarga di era modern — seperti 
meningkatnya perceraian, disfungsi peran orang tua, 
dan melemahnya nilai moral — pada dasarnya 
merupakan krisis maqāṣidiyah. Keluarga kehilangan 
fungsinya sebagai penjaga agama dan akhlak, 
digantikan oleh media dan sistem pendidikan yang 
materialistik. 

                                                           
214 Ibn ‗Āsyūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār 

Sahnūn, 1998), h. 98. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 195 

Keluarga modern seringkali terjebak dalam 
logika produktivitas dan pencapaian ekonomi. 
Waktu bersama berkurang, dialog spiritual menipis, 
dan kasih sayang bergeser menjadi formalitas. 
Padahal, menurut maqāṣid, keluarga adalah benteng 
terakhir ruhani umat — tempat nilai-nilai syariat 
dijaga melalui kebiasaan kecil: salat bersama, doa 
sebelum makan, atau mendidik anak dengan kasih 
sayang. 

4. Keluarga Sebagai Ruang Implementasi Maqāṣid 
Sosial 

Keluarga bukan hanya menjaga diri sendiri, 
tetapi juga menjadi agen kemaslahatan sosial (ḥaml al-
maṣlaḥah ilā al-mujtama„). Keluarga maqāṣidiyah 
menumbuhkan individu yang berkontribusi bagi 
masyarakat: jujur, adil, dan empatik. 

Dengan demikian, membangun keluarga 
berarti membangun peradaban. Sebagaimana sabda 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

هْلِي
َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
ا خ

َ
ه
َ
هْلِهِ، وَأ

َ
مْ لِْ

ُ
يْرُه

َ
مْ خ

ُ
يْرُه

َ
 خ

Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik 
terhadap keluarganya, dan aku adalah yang 
paling baik terhadap keluargaku.” (HR. al-
Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, no. 3895). 

Hadis ini menegaskan bahwa ukuran kebaikan 
sosial dimulai dari rumah. Maka, keluarga adalah 
laboratorium pertama maqāṣid — tempat keadilan, 
kasih sayang, dan tanggung jawab diuji dalam 
keseharian. 

 



196 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

5. Menuju Kesadaran Keluarga Maqāṣidiyah 

Keluarga maqāṣidiyah adalah keluarga yang 
menyadari bahwa setiap keputusan dan tindakan 
dalam rumah tangga adalah bagian dari ibadah. Ia 
memandang syariat bukan sebagai beban, tetapi 
sebagai jalan menuju kebahagiaan. 

Dengan membangun kesadaran ini, umat 
Islam dapat keluar dari krisis keluarga modern. 
Sebab, ruh maqāṣid bukan hanya menjaga hukum, 
tetapi juga menghidupkan makna kemanusiaan yang 
berakar pada nilai-nilai ilahiah. 

 
B. Prinsip Keadilan, Kasih Sayang, dan Tanggung 

Jawab dalam Relasi Suami-Istri 

Salah satu inti maqāṣid pernikahan adalah 
terwujudnya relasi etis antara suami dan istri yang 
berlandaskan „adl (keadilan), raḥmah (kasih sayang), dan 
amānah (tanggung jawab). Ketiga prinsip ini bukan 
sekadar norma sosial, tetapi nilai-nilai teologis yang 
bersumber dari Al-Qur‘an dan Sunnah. 

Keluarga yang berpegang pada tiga nilai tersebut 
menjadi cerminan maqāṣid al-syarī„ah yang hidup — 
karena melalui relasi suami-istri, manusia belajar tentang 
keadilan, kasih, dan kesetiaan, yang semuanya 
merupakan cerminan dari nama-nama Allah sendiri: al-
„Adl, al-Raḥmān, dan al-Amīn. 

1. Keadilan (al-‘Adl) Sebagai Fondasi Relasi 

Al-Qur‘an menempatkan keadilan sebagai 
pondasi utama seluruh kehidupan sosial, termasuk 
dalam hubungan rumah tangga. Allah جل جلاله berfirman: 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 197 

                    

                

Artinya: “Pergaulilah mereka (para istri) dengan cara 
yang baik. Jika kamu tidak menyukai mereka, 
boleh jadi kamu tidak menyukai sesuatu, padahal 
Allah menjadikan padanya banyak kebaikan.” 
(QS. al-Nisā‘ [4]: 19). 

Ayat ini menunjukkan bahwa relasi suami-istri 
bukan relasi kekuasaan, tetapi relasi mu‗āsyarah bil-
ma‗rūf — interaksi dalam kebaikan dan keadilan. 
Dalam tafsir al-Qurṭubī, al-ma„rūf di sini berarti al-„adl 
wa al-iḥsān — keadilan dan kebaikan. 

Keadilan dalam rumah tangga mencakup: 

a. Keadilan emosional, yakni memperlakukan 
pasangan dengan empati dan penghargaan. 
 

b. Keadilan finansial, yakni pemenuhan hak-hak 
ekonomi tanpa diskriminasi. 

 

c. Keadilan spiritual, yakni menghargai peran dan 
potensi masing-masing dalam ibadah kepada 
Allah. 

Dalam maqāṣid al-syarī„ah, keadilan adalah ruh 
dari semua hukum. Al-Shaṭibī menegaskan bahwa 
maqṣad al-„adl merupakan ghāyah kulliyyah (tujuan 
universal) dari syariat. Maka, rumah tangga yang 
menegakkan keadilan sejatinya sedang 
menghidupkan ruh syariat itu sendiri. 

 
 
 



198 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

2. Kasih Sayang (al-Raḥmah) Sebagai Ruh Hubungan 

Selain keadilan, fondasi kedua rumah tangga 
maqāṣidiyah adalah kasih sayang (raḥmah). Tanpa 
kasih, keadilan berubah menjadi kaku; tanpa 
keadilan, kasih bisa menjadi lemah. Keduanya harus 
berjalan bersama. 

Al-Qur‘an menjadikan kasih sayang sebagai 
ayat kauniyyah — tanda kekuasaan Allah yang nyata: 

           

Artinya: “Dan Dia menjadikan di antara kamu kasih 
sayang dan rahmat.” (QS. al-Rūm [30]: 21). 

Dalam tafsir Ibn Kathīr, mawaddah berarti cinta 
yang lahir dari kedekatan hati, sedangkan rahmah 
berarti kasih yang lahir dari kelembutan dan empati. 
Dua nilai ini adalah cerminan maqāṣid ḥifẓ al-nafs 
(penjagaan jiwa) dan ḥifẓ al-„irḍ (penjagaan 
kehormatan). 

Kasih sayang juga merupakan manifestasi dari 
nama Allah al-Raḥmān dan al-Raḥīm. Dalam konteks 
rumah tangga, kasih sayang bukan sekadar emosi, 
tetapi bentuk ibadah: memberi maaf, menahan 
amarah, memahami kekurangan pasangan, dan 
berbagi perasaan tanpa pamrih. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم adalah teladan tertinggi dalam 
hal ini. Dalam riwayat Muslim disebutkan bahwa 
beliau sering membantu pekerjaan rumah dan 
memanggil istri-istrinya dengan panggilan lembut.215 
Itu menunjukkan bahwa kasih sayang adalah bagian 
dari sunnah, bukan kelemahan. 

                                                           
215 HR. Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Faḍā‘il, no. 2325. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 199 

3. Tanggung Jawab (al-Amānah) Sebagai Pilar 
Keluarga 

Keadilan dan kasih sayang tidak akan 
bertahan tanpa tanggung jawab. Dalam maqāṣid, 
amānah adalah manifestasi dari ḥifẓ al-dīn — menjaga 
integritas moral yang bersumber dari kesadaran akan 
pertanggung jawaban di hadapan Allah. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

تِهٍِّ عِيا ًْ را سْئُىلٌ عا مْ ما
ُ
ك

ُّ
ل
ُ
ك اع  وا مْ را

ُ
ك

ُّ
ل
ُ
 ك

Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap 
kalian akan dimintai pertanggung jawaban atas 
yang dipimpinnya.” (HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī, no. 893). 

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab 
bukan hanya milik suami sebagai kepala rumah 
tangga, tetapi juga istri dalam mengelola rumah dan 
mendidik anak. Prinsip al-mas‟ūliyyah al-musytarakah 
(tanggung jawab bersama) adalah wujud keadilan 
dalam maqāṣid keluarga. 

Dalam konteks modern, tanggung jawab juga 
mencakup aspek emosional dan spiritual: saling 
mendukung dalam krisis, menjaga komunikasi, dan 
menegakkan nilai-nilai Islam di tengah tantangan 
budaya digital. 

4. Relasi Ibadah, Bukan Relasi Kekuasaan 

Islam tidak mengenal konsep hierarki absolut 
antara suami dan istri, tetapi relasi ibadah yang 
saling melengkapi. Suami dan istri adalah mitra 
dalam menegakkan maqāṣid. Dalam QS. al-Tawbah 
[9]:71, Allah berfirman: 



200 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

                  

Artinya: “Orang-orang beriman, laki-laki dan 
perempuan, sebagian mereka menjadi penolong 
bagi sebagian yang lain.” 

Ayat ini menggambarkan konsep wilāyah 
musytarakah — kerja sama spiritual antara laki-laki 
dan perempuan. Relasi ini bukan dominasi, tetapi 
kemitraan dalam ibadah. 

Maqāṣidiyah relasi suami-istri bukan sekadar 
kesetaraan formal, tetapi kesalingan yang berakar 
pada taqwa dan tanggung jawab moral. Itulah 
sebabnya, dalam banyak hadis, Rasulullah صلى الله عليه وسلم selalu 
menautkan keimanan seseorang dengan 
perlakuannya terhadap keluarga. 

 
C. Pendidikan Anak dalam Bingkai Maqāṣid (ḥifẓ al-

nasl dan ḥifẓ al-„aql) 

Pendidikan anak adalah inti dari keberlangsungan 
maqāṣid keluarga. Ia bukan hanya proses mentransfer 
pengetahuan, tetapi proses memelihara keturunan (ḥifẓ 
al-nasl) dan menjaga akal (ḥifẓ al-„aql) agar tetap berada di 
bawah cahaya wahyu. 

Dalam kerangka syariat, anak bukan milik orang 
tua semata, melainkan amanah dari Allah yang kelak 
akan dimintai pertanggungjawaban. Kesadaran inilah 
yang menjadi dasar maqāṣidiy bagi pendidikan keluarga 
Islam. 

1. Pendidikan sebagai Amanah Ilahiah 

Al-Qur‘an menegaskan prinsip tanggung 
jawab spiritual orang tua terhadap anak-anaknya: 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 201 

                 
Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, jagalah 

dirimu dan keluargamu dari api neraka.” (QS. 
al-Taḥrīm [66]: 6). 

Ayat ini merupakan landasan utama ḥifẓ al-nasl 
— bahwa tanggung jawab terhadap anak bukan 
sekadar memberi nafkah fisik, tetapi juga 
menanamkan nilai iman dan takwa. Dalam tafsir Ibn 
Kathīr disebutkan bahwa taqwā di sini mencakup 
pengajaran ilmu dan adab agar keluarga terjaga dari 
kebodohan dan maksiat. 

Oleh karena itu, maqāṣid pendidikan anak 
bukan sekadar ―menyiapkan masa depan dunia‖, 
melainkan ―menyelamatkan masa depan akhirat‖. 
Anak yang terdidik dengan iman adalah ṣadaqah 
jāriyah yang pahalanya terus mengalir, sebagaimana 
sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

ا
ا
وْ  إِذ

ا
، أ ة 

ارِيا ة  جا
ا
ق دا : صا لاث 

ا
ًْ ث  مِ

ا
هُ إِلَ

ُ
ل ما ىْهُ عا عا عا

ا
ط

ا
ق

ْ
انُ اه اتا اِلإوسا ما

هٍُّ
ا
دْعُى ل الِح  يا د  صا

ا
ل وْ وا

ا
عُ بِهِ، أ

ا
ف تا

ْ
م  يُي

ْ
 عِل

Artinya: “Apabila manusia meninggal dunia, maka 
terputus amalnya kecuali dari tiga hal: sedekah 
jariyah, ilmu yang bermanfaat, atau anak saleh 
yang mendoakannya.” (HR. Muslim, Ṣaḥīḥ 
Muslim, no. 1631). 

2. Dimensi Maqāṣidiy: ḥifẓ al-nasl dan ḥifẓ al-‘aql 

Dua maqāṣid pokok yang melekat dalam 
pendidikan anak adalah ḥifẓ al-nasl dan ḥifẓ al-‗aql. 
Keduanya saling berkaitan: menjaga keturunan 
berarti menyiapkan generasi berakhlak dan berilmu, 



202 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

sementara menjaga akal berarti mendidik agar anak 
memiliki nalar sehat, bebas dari kebodohan dan 
penyimpangan. 

Imam al-Ghazālī dalam Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn 
menegaskan bahwa pendidikan anak harus 
diarahkan untuk ―menyucikan fitrah dan 
menumbuhkan potensi kebaikan yang dititipkan 
Allah.‖216 

Dengan demikian, pendidikan yang benar 
bukan hanya mengasah kecerdasan intelektual, tetapi 
juga membentuk akal yang tunduk pada nilai wahyu. 
Dalam maqāṣid, hal ini disebut taqwiyat al-„aql bi al-nūr 
al-shar„ī — menguatkan akal dengan cahaya syariat. 

3. Tanggung Jawab Orang Tua sebagai Pewaris Nilai 

Orang tua berperan sebagai murrabbī, bukan 
sekadar mu‗allim. Seorang mu„allim mengajarkan 
ilmu, tetapi murrabbī menanamkan nilai dan 
membentuk karakter. Dalam maqāṣidiyah keluarga, 
fungsi tarbiyah menjadi pilar utama keberlangsungan 
syariat. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ٍّ  ً
سا ب  حا

دا
ا
ًْ أ لا مِ ضا

ْ
ف

ا
 أ

ا
حْلا

ا
هُ ه دا

ا
ل الِدٌ وا لا وا حا

ا
ا ه  ما

Artinya: “Tidak ada pemberian terbaik dari orang tua 
kepada anaknya selain adab yang baik.” (HR. al-
Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, no. 1952). 

                                                           

216 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz III (Beirut: Dār al-
Ma‗rifah, 1998), h. 72. (Makna diparafrase dari bab Ādāb al-Ta„allum 
wa al-Ta„līm). 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 203 

Adab di sini mencakup seluruh dimensi 
maqāṣidiy: kesopanan hati, pengendalian diri, 
kejujuran, dan kesadaran moral. Ketika anak dididik 
dengan adab, maka nilai maqāṣid ḥifẓ al-dīn dan ḥifẓ al-
„aql berjalan bersamaan — menjaga agama melalui 
akhlak, menjaga akal melalui pengetahuan. 

4. Tantangan Pendidikan Keluarga di Era Modern 

Dalam konteks modern, maqāṣid pendidikan 
keluarga menghadapi tantangan besar: 

a. Disrupsi teknologi dan media digital yang sering 
menggantikan peran orang tua sebagai sumber 
nilai. 
 

b. Krisis teladan, karena banyak anak kehilangan 
figur panutan moral. 

 

c. Materialisme pendidikan, yang lebih menekankan 
prestasi akademik daripada pembentukan 
karakter. 

Fenomena ini menyebabkan lahirnya generasi 
yang cerdas secara intelektual tetapi lemah secara 
spiritual. Dalam pandangan maqāṣid, ini adalah 
bentuk fasād al-‗aql (kerusakan akal) dan inqiṭā‗ al-
nasl al-ma‗nawī (terputusnya generasi nilai). 

Karena itu, keluarga maqāṣidiyah harus 
menempatkan pendidikan sebagai „ibādah jamā„iyyah 
— ibadah bersama seluruh anggota keluarga. Rumah 
harus menjadi madrasah al-īmān, tempat ilmu dan 
akhlak tumbuh bersamaan. 

 
 
 



204 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

5. Strategi Pendidikan Maqāṣidiy di Keluarga 

Beberapa prinsip yang dapat diterapkan untuk 
menghidupkan maqāṣid dalam pendidikan anak 
adalah: 

a. Menanamkan Tauhid sebagai Pusat Pendidikan. 
Anak dididik untuk melihat Allah sebagai sumber 
nilai tertinggi, sehingga semua perilaku diarahkan 
pada ridha-Nya. 
 

b. Menumbuhkan Akal Kritis dan Etis. 
Anak diajak berpikir, namun dengan adab. Ini 
menjaga keseimbangan antara kebebasan berpikir 
dan ketaatan moral. 

 

c. Menjadikan Rumah sebagai Ruang Dzikir dan 
Ilmu. Keluarga seharusnya menjadi lingkungan 
yang kondusif bagi pembelajaran spiritual — di 
mana setiap peristiwa menjadi pelajaran hidup. 

 

d. Mengajarkan Cinta dan Tanggung Jawab Sosial. 
Anak diajarkan bahwa berbuat baik pada 
manusia adalah bagian dari iman, sehingga 
maqṣad jalb al-maṣlaḥah hidup sejak dini. 

 
D. Relasi Gender dan Kesetaraan dalam Maqāṣid 

Keluarga 

Salah satu tantangan terbesar keluarga Islam 
modern adalah bagaimana memahami relasi gender 

antara laki-laki dan perempuan secara adil, tanpa 
menafikan ruh syariat maupun realitas sosial 
kontemporer. Dalam konteks maqāṣid, pembahasan 
gender tidak berdiri di luar hukum Islam, tetapi justru 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 205 

bagian dari upaya menghidupkan tujuan moral dan 
kemanusiaan syariat. 

1. Keadilan Gender sebagai Ekspresi Maqṣad al-‘Adl 

Maqāṣid tertinggi dari seluruh hukum syariat 
adalah al-„adl (keadilan). Allah جل جلاله berfirman: 

                 

Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) 
untuk berlaku adil dan berbuat baik.” 
(QS. al-Naḥl [16]: 90). 

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah 
perintah langsung dari Allah — mencakup seluruh 
bidang kehidupan, termasuk relasi suami-istri. 

Keadilan dalam keluarga berarti pembagian 
hak dan tanggung jawab yang proporsional, bukan 
dominasi satu pihak atas pihak lain. Dalam 
pandangan al-Shaṭibī, keadilan adalah prinsip 
universal yang mengatur distribusi hak agar tidak 
ada pihak yang dizalimi.217 Maka, setiap bentuk 
subordinasi atau kekerasan dalam rumah tangga 
bertentangan dengan maqṣad al-‗adl. 

2. Kritik Maqāṣidiy terhadap Pemahaman Tekstual 
Patriarki 

Sebagian tafsir klasik memaknai ayat ―al-rijāl 
qawwāmūn ‗ala al-nisā‘‖ (QS. al-Nisā‘ [4]: 34) secara 
kaku, seolah-olah memberi legitimasi bagi dominasi 
laki-laki. Padahal, dalam pendekatan maqāṣid, ayat ini 

                                                           
217 Al-Shaṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī„ah, Juz II (Beirut: 

Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2005), h. 62. 



206 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

tidak bermaksud mengunggulkan gender, melainkan 
menegaskan tanggung jawab kepemimpinan yang 
bersifat fungsional, bukan hirarkis. 

Kata qawwāmūn berasal dari akar kata qāma, 
yang berarti ―menegakkan, menjaga, dan 
bertanggung jawab.‖ Dengan demikian, 
kepemimpinan suami dalam Islam bukan kekuasaan 
absolut, tetapi amanah yang harus dijalankan dengan 
keadilan dan kasih sayang. 

Ibn ‗Āsyūr dalam Maqāṣid al-syarī„ah al-
Islāmiyyah menegaskan bahwa hukum yang bersifat 
gender harus dibaca dalam konteks sosial dan tujuan 
kemaslahatan. Menurutnya: “Syariat diturunkan untuk 
menegakkan martabat manusia, bukan untuk meneguhkan 
superioritas jenis tertentu atas yang lain.”218 

Pernyataan ini menegaskan bahwa tujuan 
syariat (maqṣad al-insāniyyah) adalah memuliakan 
seluruh manusia tanpa diskriminasi gender. Maka, 
ketika penafsiran hukum justru menghasilkan 
ketimpangan, ia harus dikaji ulang melalui 
pendekatan maqāṣid — agar kembali pada semangat 
keadilan dan kemaslahatan. 

3. Kesetaraan dalam Perspektif Kasih Sayang (al-
Raḥmah) 

Selain keadilan, asas kesetaraan gender dalam 
Islam juga berakar pada nilai raḥmah — kasih sayang 
universal yang menjadi fondasi setiap hubungan 
manusia. Relasi suami-istri bukan kompetisi 
kekuasaan, melainkan kerja sama dalam ketaatan. 

                                                           
218 Ibn ‗Āsyūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār 

Sahnūn, 1998), h. 127. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 207 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menjadi teladan nyata: beliau 
tidak hanya menghormati istri-istrinya, tetapi 
melibatkan mereka dalam keputusan-keputusan 
penting, mendengarkan pendapat mereka, bahkan 
menampakkan kasih sayang di ruang publik. Dalam 
Ṣaḥīḥ Muslim disebutkan bahwa beliau berlomba lari 
dengan ‗Āisyah raḍiyallāhu ‗anhā dan 
memperlakukan keluarganya dengan kelembutan.219 

Itulah raḥmah dalam tindakan — menegaskan 
bahwa kepemimpinan tidak menghapus kesetaraan, 
dan kasih sayang tidak menghilangkan ketegasan. 

Maqāṣid al-raḥmah ini sangat relevan untuk 
membangun keluarga modern yang saling 
menghormati. Dalam kerangka maqāṣid, kasih sayang 
bukan sekadar perasaan, tetapi mekanisme moral 
untuk menjaga keseimbangan relasi dan mencegah 
ketidakadilan. 

4. Pembacaan Maqāṣidiy terhadap Relasi Gender 
Modern 

Pendekatan maqāṣidiy kontemporer — seperti 
yang dikembangkan Jasser Auda — menawarkan 
kerangka sistemik (al-manẓūmah al-shumūliyyah) 
dalam memahami hukum keluarga. Menurutnya, 
maqāṣid harus dibaca melalui ―jaringan nilai‖: 
keadilan („adl), rahmah, kebebasan (ḥurriyyah), dan 
kemaslahatan (maṣlaḥah).220 

Dalam kerangka ini, relasi gender bukan 
sekadar perbedaan peran biologis, tetapi interaksi etis 

                                                           
219 HR. Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Faḍā‘il, no. 2325. 
220 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 89. 



208 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

antara dua insan yang sama-sama memikul tanggung 
jawab khilāfah. Keduanya diberi potensi akal dan 
iman yang setara, sebagaimana firman Allah: 

                          
Artinya: “Sesungguhnya Aku tidak menyia-nyiakan amal 

seseorang di antara kamu, baik laki-laki maupun 
perempuan; sebagian kamu adalah bagian dari 
sebagian yang lain.” (QS. Āli ‗Imrān [3]: 195). 

Ayat ini adalah fondasi teologis kesetaraan 
spiritual (al-musāwah al-rūḥiyyah) antara laki-laki dan 
perempuan. Keduanya setara dalam pahala, 
tanggung jawab, dan potensi moral. Maka, setiap 
sistem keluarga yang mengabaikan nilai ini berarti 
menyimpang dari maqāṣid. 

5. Menolak Kekerasan dan Diskriminasi dalam 
Bingkai Maqāṣid 

Dari perspektif maqāṣid, segala bentuk 
kekerasan domestik, dominasi, atau penindasan 
dalam rumah tangga adalah pelanggaran langsung 
terhadap maqāṣid syarī‗ah. Kekerasan fisik melanggar 
ḥifẓ al-nafs, kekerasan verbal melanggar ḥifẓ al-„aql, 
dan kekerasan spiritual (penghinaan, pengekangan 
ibadah) melanggar ḥifẓ al-dīn. 

Oleh karena itu, rekonstruksi keluarga Islam 
harus menegaskan nilai perlindungan dan empati 
sebagai turunan maqāṣid. Hukum Islam tidak boleh 
dijadikan alat pembenaran patriarki, tetapi rambu 
moral untuk menegakkan keadilan dan 
keseimbangan peran. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 209 

6. Kesetaraan Fungsional, Bukan Identik 

Kesetaraan maqāṣidiy tidak berarti meniadakan 
perbedaan, tetapi mengatur agar perbedaan itu 
menghasilkan harmoni, bukan hierarki. Laki-laki dan 
perempuan memiliki kecenderungan dan tanggung 
jawab berbeda, namun keduanya diarahkan pada 
tujuan sama: menjaga agama, akal, jiwa, keturunan, 
dan harta. 

Al-Ghazālī menyebut rumah tangga sebagai 
“mu„āwanah „alā al-dīn” — kerja sama dalam 
menegakkan agama.221 (Makna disarikan dari Kitāb 
Ādāb al-Nikāḥ dalam Iḥyā‟.) Jadi, kesetaraan tidak 
berarti menyamakan segalanya, tetapi menempatkan 
masing-masing peran dalam orbit maqāṣid-nya. 

 
E. Keluarga sebagai Poros Peradaban Maqāṣidiyyah 

Sejak awal sejarah Islam, keluarga selalu menjadi 
pondasi peradaban. Dari rumah para nabi lahir manusia-
manusia yang membawa perubahan besar. Dalam 
perspektif maqāṣid, keluarga bukan sekadar lembaga 
sosial, tetapi wadah perwujudan nilai-nilai syariat yang 
melahirkan generasi beriman, berakal, dan berakhlak. 

1. Rumah sebagai Miniatur Peradaban Islam 

Setiap rumah tangga yang hidup dengan nilai 
iman, ilmu, dan kasih sayang adalah miniatur 
masyarakat maqāṣidiyyah. Di dalamnya berlangsung 
tiga fungsi utama syariat: 

                                                           
221 Al-Ghazālī, Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, Juz II (Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1998), h. 33. (Makna disarikan dari bab Ādāb al-Nikāḥ). 



210 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

a. Tazkiyah – penyucian diri melalui ibadah dan 
akhlak. 
 

b. Ta‗līm – penanaman ilmu dan hikmah. 
 

c. Ta‗āwun – kerja sama sosial dan moral antar 
anggota keluarga. 

Ketika tiga pilar ini tegak di rumah, maka 
masyarakat tidak memerlukan pengawasan eksternal 
yang keras; kebaikan lahir dari dalam hati, bukan 
dari ketakutan terhadap sanksi. Inilah hakikat 
maqāṣid: membentuk manusia yang sadar nilai, bukan 
sekadar patuh hukum. 

2. Keluarga Sebagai Pusat Pembentukan Karakter 
Sosial 

Dalam pandangan Islam, peradaban tidak 
dibangun dari gedung atau sistem ekonomi, 
melainkan dari karakter manusia. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 
bersabda: 

قِِ
َ

لا
ْ
خ

َ
ارِقَ اَل

َ
مَ مَي مِّ

َ
ج
ُ
 لِْ

ُ
ِ

ْ
مَا بُػِث

ا
 إِه

Artinya: “Sesungguhnya aku diutus untuk 
menyempurnakan akhlak yang mulia.” 
(HR. al-Bukhārī dalam al-Adab al-Mufrad, 
no. 273). 

Akhlak itu pertama kali dibentuk dalam 
keluarga. Nilai kesabaran, tanggung jawab, dan 
kejujuran dipelajari bukan di sekolah, tetapi di rumah 
— melalui teladan ayah dan ibu. Dengan demikian, 
keluarga maqāṣidiyah adalah madrasah akhlak yang 
menyiapkan manusia berjiwa sosial, peduli, dan 
beradab. 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 211 

3. Keluarga dan Keadaban Sosial (al-ḥaḍārah al-
akhlaqiyyah) 

Peradaban Islam bukan peradaban teknologi 
semata, melainkan peradaban moral (al-ḥaḍārah al-
akhlaqiyyah). Al-Qur‘an menjadikan keluarga sebagai 
basis nilai masyarakat. Dalam kisah Luqmān, 
misalnya, pendidikan dimulai dari rumah: 

                           

Artinya: “Wahai anakku, janganlah engkau 
mempersekutukan Allah, sesungguhnya syirik 
itu benar-benar kezaliman yang besar.” 
(QS. Luqmān [31]: 13). 

Pesan Luqmān mengandung maqṣad besar: 
menanamkan tauhid, akhlak, dan tanggung jawab 
sosial sejak dini. Jika prinsip ini hidup di setiap 
rumah, maka masyarakat Islam akan memiliki 
fondasi moral yang kokoh — karena nilai-nilai 
syariat tidak berhenti di masjid, tetapi tumbuh dalam 
rumah tangga. 

4. Peran Keluarga dalam Melahirkan Peradaban 
Maqāṣidiyyah Modern 

Dalam dunia modern yang serba cepat dan 
materialistik, keluarga berperan sebagai 
penyeimbang spiritualitas masyarakat. Ketika 
orientasi hidup manusia bergeser ke arah konsumsi 
dan egoisme, keluarga maqāṣidiyah hadir untuk 
mengingatkan kembali bahwa tujuan hidup bukan 
sekadar ―memiliki lebih banyak‖, tetapi ―menjadi 
lebih bermakna.‖ 



212 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Peradaban Islam akan kehilangan jiwanya jika 
rumah tangga kehilangan ruh ibadah. Karena itu, 
pembangunan bangsa harus dimulai dari 
pembangunan keluarga. Pendidikan pra-nikah, 
pembinaan orang tua, dan kebijakan publik yang 
berorientasi pada maqāṣid adalah bentuk investasi 
jangka panjang bagi peradaban umat. 

Sebagaimana dikatakan Fazlur Rahman, ―Etika 
keluarga dalam Islam bukan bagian kecil dari 
moralitas, melainkan fondasi seluruh tatanan 
sosial.‖222 

5. Keluarga sebagai Ruang Perjumpaan Iman, Akal, 
dan Cinta 

Maqāṣid keluarga pada akhirnya berujung 
pada tiga simpul utama: iman, akal, dan cinta. 
Iman menghubungkan manusia dengan Tuhan, akal 
menuntunnya pada kebijaksanaan, dan cinta 
menjadikannya lembut dan manusiawi. 
Ketika ketiganya hidup di rumah tangga, maka 
tercipta keseimbangan antara spiritualitas, 
rasionalitas, dan kasih sayang — inti dari maqāṣid al-
syarī„ah. 

Rumah seperti inilah yang melahirkan 
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 
tetapi juga lembut hatinya dan teguh moralnya. 
Mereka bukan sekadar penerus keluarga, melainkan 
pewaris peradaban maqāṣidiyyah — generasi yang 
menjaga agama dengan akhlak, dan menjaga dunia 
dengan ilmu. 

                                                           

222 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h. 
37. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 213 

BAB XIII 

REKOMENDASI REFORMASI SOSIAL DAN 
KEBIJAKAN HUKUM PERNIKAHAN 

 

A. Urgensi Pendidikan Pra-Nikah Berbasis Maqāṣid 

Krisis keluarga modern sering kali berawal bukan 
dari kesalahan hukum, tetapi kekosongan pemahaman 
ruh syariat dalam kehidupan berumah tangga. Banyak 
pasangan memasuki akad nikah hanya dengan kesiapan 
administratif, bukan dengan kesiapan spiritual dan 
maqāṣidiyah. 

Dalam kerangka maqāṣid, pendidikan pra-nikah 
bukan sekadar pelatihan teknis, tetapi proses penyadaran 
nilai — bahwa pernikahan adalah ibadah dan amanah, 
bukan sekadar legalitas atau tradisi sosial. 

1. Maqāṣid sebagai Basis Pendidikan Pra-Nikah 

Pendidikan pra-nikah yang berbasis maqāṣid 
bertujuan menanamkan empat kesadaran pokok: 

a. Kesadaran spiritual (ḥifẓ al-dīn) — bahwa akad 
nikah adalah jalan menuju ketaatan, bukan 
sekadar kebahagiaan dunia. 
 

b. Kesadaran moral (ḥifẓ al-nafs) — agar pasangan 
mampu menjaga diri dari kezaliman dan 
kekerasan. 

 

c. Kesadaran intelektual (ḥifẓ al-‘aql) — memahami 
hak dan tanggung jawab keluarga dengan ilmu, 
bukan emosi. 

 

d. Kesadaran sosial (ḥifẓ al-nasl) — membangun 
keluarga sebagai institusi kemaslahatan umat, 
bukan sekadar rumah pribadi. 



214 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Pendidikan pra-nikah yang demikian akan 
melahirkan pasangan yang siap secara ruhani, 
intelektual, dan sosial, bukan hanya administratif. 

2. Mengapa Pendidikan Pra-Nikah Selalu Gagal 
Meningkatkan Kualitas Rumah Tangga? 

Selama ini, sebagian program pra-nikah — 
baik di lembaga agama maupun pemerintah — 
sering bersifat informasi, bukan transformasi. 
Materinya padat, tetapi tidak menyentuh aspek 
ruhiyah. Pesertanya hadir untuk memenuhi syarat 
administratif, bukan menumbuhkan kesadaran. 

Padahal, dalam kerangka maqāṣid, pendidikan 
harus menumbuhkan tafaqquh fī al-dīn — pemahaman 
mendalam terhadap nilai-nilai syariat yang hidup. 
Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: 

ِ ًِ ً ْ هُ فِي الدِّ ِ
ّ
ل

َ
ف ًُ يْرًا 

َ
هُ بِهِ خ

ا
زِدِ الل ًُ  ًْ  مَ

Artinya: “Barang siapa yang dikehendaki Allah kebaikan 
baginya, maka Allah akan memberinya 
pemahaman dalam agama.” (HR. al-Bukhārī, 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, no. 71). 

Artinya, pra-nikah seharusnya bukan sekadar 
sosialisasi hukum, melainkan proses tafaqquh fī al-
maqāṣid — memahami hikmah, tujuan, dan tanggung 
jawab spiritual pernikahan. 

3. Desain Ideal Pendidikan Pra-Nikah Maqāṣidiy 

Dalam kerangka kebijakan nasional, program 
pendidikan pra-nikah sebaiknya diarahkan pada tiga 
poros utama: 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 215 

a. Dimensi Teologis 
Menanamkan kesadaran bahwa akad 

nikah adalah „ahd ghalīẓ (perjanjian agung), 
sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Nisā‘ [4]: 
21. Setiap pasangan harus memahami bahwa 
pernikahan adalah ibadah, bukan sekadar 
kebutuhan biologis atau sosial. 

 

b. Dimensi Psikologis 
Membekali pasangan dengan kemampuan 

memahami diri, mengelola emosi, dan 
membangun komunikasi beretika. Hal ini 
termasuk pelatihan empati dan penyelesaian 
konflik berbasis kasih sayang (raḥmah). 

 

c. Dimensi Sosial-Maqāṣidiy 
Menumbuhkan visi keluarga sebagai khair 

ummah kecil — komunitas nilai yang menebarkan 
maslahat di lingkungannya. 

Ketiga poros ini akan menjadikan pra-nikah 
bukan sekadar tahap administratif KUA, melainkan 
ritus pembelajaran ruhani yang mempersiapkan 
pasangan menjadi hamba Allah sekaligus khalifah di 
bumi keluarga. 

4. KUA dan Lembaga Pendidikan Sebagai Pusat 
Literasi Maqāṣid 

Kantor Urusan Agama (KUA) sebagai 
pelaksana teknis pernikahan seharusnya tidak hanya 
menjadi tempat pencatatan akad, tetapi juga pusat 
pendidikan maqāṣid keluarga. Penyuluh agama dapat 
berperan sebagai mursyid (pembimbing spiritual), 
bukan sekadar administrator hukum. 



216 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Demikian pula lembaga pendidikan Islam — 
mulai dari madrasah, pesantren, hingga perguruan 
tinggi — perlu memasukkan pendidikan maqāṣid al-
usrah dalam kurikulumnya. Generasi muda perlu 
dibekali pemahaman bahwa cinta, tanggung jawab, 
dan pernikahan adalah bagian dari syarī„ah al-ḥayāh 
— hukum kehidupan yang bernilai ibadah. 

 
B. Strategi Pembaruan Hukum Pernikahan di 

Indonesia 

Hukum pernikahan di Indonesia selalu bergerak 
di antara dua kutub: norma syariat dan realitas sosial 
modern. Di satu sisi, Islam menempatkan akad nikah 
sebagai „ahd ghalīẓ (perjanjian agung) yang tak hanya 
berimplikasi hukum, tetapi juga spiritual. Di sisi lain, 
negara berkepentingan menjamin tertib sosial, 
administrasi kependudukan, dan perlindungan hukum 
bagi warga. 

Maqāṣid al-syarī„ah menawarkan jembatan antara 
dua kutub tersebut — memberikan kerangka yang tidak 
kaku secara legal, namun tetap menjaga ruh syariat. 

1. Pembaruan Hukum: Dari Legalistik ke 
Maqāṣidistik 

Salah satu problem utama hukum keluarga 
Islam di Indonesia adalah pendekatan yang masih 
dominan legalistik-normatif, yaitu menekankan 
aturan formal tanpa memperhatikan tujuan moral 
dan kemaslahatan. Padahal, hukum Islam sejatinya 
bukan sekadar ―aturan‖ (aḥkām), melainkan sistem 
nilai yang hidup (nizhām al-qiyam). 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 217 

Pendekatan maqāṣid menuntut agar setiap 
regulasi pernikahan tidak berhenti pada teks hukum, 
tetapi memperhatikan: 

a. Tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan (jalb 
al-maṣlaḥah). 

b. Pencegahan kerusakan sosial (dar‟ al-mafsadah). 
c. Keadilan dan kasih sayang dalam penerapannya 

(al-„adl wa al-raḥmah). 

Dengan demikian, pembaruan hukum bukan 
berarti ―meninggalkan syariat,‖ melainkan 
menyegarkan semangatnya agar tetap relevan dan 
manusiawi. 

2. Keterbatasan Regulasi Formal dan Kebutuhan 
Pendekatan Maqāṣid 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 
Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI) 
memang menjadi tonggak penting. Namun keduanya 
lahir dalam konteks sosial 1970–1990-an, ketika isu-
isu kesetaraan gender, perlindungan anak, dan hak 
individu belum berkembang luas. 

Akibatnya, sebagian pasal terasa tidak lagi 
adaptif terhadap perkembangan maqāṣid zaman 
modern, misalnya: 

a. Persoalan wali nikah bagi perempuan korban 
kekerasan atau inses, 
 

b. Ketimpangan akses keadilan dalam perkara 
poligami dan perceraian, 

 

c. Ketiadaan perlindungan hukum bagi anak hasil 
nikah tidak tercatat. 



218 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Pendekatan maqāṣid menuntut agar 
pembaruan regulasi ini diarahkan bukan hanya 
untuk menyesuaikan konteks sosial, tetapi untuk 
menegakkan nilai-nilai luhur syariat: keadilan („adl), 
rahmat (raḥmah), dan penjagaan martabat manusia 
(ḥifẓ al-„ird). 

3. Integrasi Maqāṣid dalam Legislasi dan Fatwa 

Dalam konteks hukum Islam di Indonesia, 
lembaga seperti Mahkamah Agung (MA), 
Kementerian Agama, dan Majelis Ulama Indonesia 
(MUI) memainkan peran penting dalam penafsiran 
hukum. 

Agar hukum lebih manusiawi dan relevan, 
prinsip maqāṣid perlu di integrasikan dalam tiga level: 

a. Level Legislasi (Pembentukan Undang-
Undang): 
1) Mengadopsi prinsip jalb al-maṣlaḥah 

(kemaslahatan publik) dan dar‟ al-mafsadah 
(pencegahan mudarat). 

2) Misalnya, menegaskan kewajiban pencatatan 
nikah sebagai bentuk perlindungan hak 
perempuan dan anak. 
 

b. Level Yudisial (Peradilan Agama): 
1) Hakim harus menggunakan pendekatan 

maqāṣidiy dalam menafsir teks hukum, agar 
putusan tidak sekadar sah secara prosedural, 
tetapi juga adil secara moral. 

2) Dalam praktik, hal ini tampak dalam putusan-
putusan progresif PA yang melindungi hak 
istri korban kekerasan. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 219 

c. Level Fatwa dan Kebijakan Keagamaan: 
1) MUI dan ormas Islam perlu mengedepankan 

fatwa yang mempertimbangkan konteks 
sosial dan tujuan kemaslahatan umat, bukan 
sekadar teks literal. 

Dengan integrasi maqāṣid di ketiga level ini, 
hukum Islam akan tampil sebagai sistem etis yang 
hidup, bukan sekadar kumpulan pasal yang kaku. 

4. Spirit Pembaruan: Dari Taklīd ke Ijtihād Maqāṣidiy 
Pembaruan hukum Islam tidak mungkin 

tercapai tanpa revitalisasi ijtihad. Namun ijtihad yang 
diperlukan bukan sekadar ijtihad lafẓī (tekstual), 
melainkan ijtihād maqāṣidī — ijtihad yang menggali 
tujuan syariat di balik teks. 

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‗Āsyūr: “Hukum-
hukum syariat adalah jalan menuju tujuan-tujuan yang 
membawa kemaslahatan bagi manusia.”223 

Ijtihad maqāṣidiy memberi ruang bagi ulama 
dan pembuat kebijakan untuk menafsir ulang hukum 
keluarga sesuai kebutuhan zaman, tanpa kehilangan 
landasan ilahiah. Dengan cara ini, Islam tetap 
dinamis, dan hukum keluarga tetap mampu 
menjawab problem sosial baru. 

5. Menuju Reformasi Hukum Keluarga Maqāṣidiyyah 

Langkah-langkah strategis untuk mewujudkan 
reformasi hukum keluarga berbasis maqāṣid antara 
lain: 

                                                           

223 Ibn ‗Āsyūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār 
Sahnūn, 1998), h. 182. 



220 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

a. Revisi Kontekstual KHI dan UU Perkawinan 
dengan memasukkan prinsip keadilan gender, 
perlindungan anak, dan perlakuan manusiawi 
bagi korban kekerasan. 
 

b. Kurikulum hukum Islam di PTKI (Perguruan 
Tinggi Keagamaan Islam) perlu menekankan fikih 
maqāṣidiy agar calon hakim, penyuluh, dan 
akademisi memahami hukum secara filosofis, 
bukan hanya dogmatis. 

 

c. Sinergi antara lembaga negara dan lembaga fatwa 
dalam menafsir dan menyesuaikan hukum 
dengan nilai kemaslahatan aktual. 

Langkah-langkah tersebut tidak mengubah 
esensi syariat, tetapi menghidupkan kembali 
semangatnya — agar hukum menjadi jalan rahmat, 
bukan sekadar instrumen formalitas. 

 
C. Sinergi Ulama, Akademisi, dan Negara dalam 

Menjaga Ruh Syariat 

Ruh syariat tidak dapat dijaga hanya dengan teks 
hukum, tetapi dengan kesadaran kolektif yang tumbuh di 
antara tiga pilar utama umat: ulama, akademisi, dan negara. 
Ketiganya ibarat tiga sayap burung — hukum akan 
kehilangan arah jika salah satu sayap lumpuh. 

Ulama membawa otoritas moral, akademisi 
membawa otoritas ilmiah, dan negara membawa otoritas 
kebijakan. Ketiganya harus bersinergi untuk memastikan 
bahwa hukum keluarga Islam tidak hanya sah secara 
formal, tetapi juga hidup dalam nilai kemanusiaan dan 
rahmat. 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 221 

1. Ulama sebagai Penjaga Ruh Wahyu 

Ulama adalah penjaga warisan kenabian 
(waratsat al-anbiyā‟). Namun peran mereka dalam 
konteks maqāṣid bukan hanya menyampaikan 
hukum, melainkan menjaga keseimbangan antara 
teks dan konteks. Dalam sejarah Islam klasik, ulama 
besar seperti al-Ghazālī, al-Shaṭibī, dan Ibn ‗Āsyūr 
tidak berhenti pada penggalian hukum, tetapi 
mencari ḥikmah al-tasyrī„ — alasan moral di balik 
setiap perintah dan larangan. 

Ulama hari ini dituntut untuk melanjutkan 
tradisi itu. Mereka harus berani keluar dari pola fatwa 
tekstual menuju ijtihād maqāṣidī, agar ajaran Islam 
tidak terjebak pada formalisme yang mengeringkan 
ruhnya. 
Fatwa dan bimbingan ulama perlu menegaskan 
bahwa hukum Islam selalu berpihak pada maslaḥah, 
bukan pada status quo sosial. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn al-Qayyim: 
“Syariat seluruhnya adalah keadilan, rahmat, 
kemaslahatan, dan hikmah. Maka setiap hukum yang 
keluar dari keadilan menuju kezaliman, dari rahmat 
menuju kekerasan, dari maslahat menuju mafsadah, dari 
hikmah menuju kesia-siaan, bukanlah bagian dari syariat 
meskipun diklaim demikian.”224 

Kutipan ini adalah fondasi moral bagi ulama 
untuk memastikan setiap keputusan dan fatwa 
mereka tetap sejalan dengan maqāṣid. 

 

                                                           
224 Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah, I„lām al-Muwaqqi„īn „an Rabb 

al-„Ālamīn, Juz III (Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), h. 3. 



222 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

2. Akademisi sebagai Penafsir Kritis dan Inovator 
Pemikiran 

Sementara itu, akademisi berperan sebagai 
jembatan intelektual antara warisan klasik dan 
tantangan modern. Mereka menafsir ulang teks dan 
tradisi Islam dengan pendekatan ilmiah, 
metodologis, dan kontekstual. 

Dalam dunia yang berubah cepat — di mana 
isu-isu baru seperti gender justice, digital marriage, 
surrogacy, atau reproductive ethics muncul — hanya 
pendekatan akademik yang berbasis maqāṣid yang 
mampu menjawabnya tanpa meninggalkan nilai 
dasar syariat. 

Akademisi bukan pengganti ulama, tetapi 
mitra epistemik. Karya-karya mereka membantu 
umat memahami bahwa Islam selalu relevan dan 
mampu berdialog dengan modernitas. Seperti ditulis 
oleh Jasser Auda, “Maqāṣid bukanlah upaya mengubah 
Islam agar modern, tetapi menafsir Islam agar selalu hidup 
di setiap zaman.”225 

3. Negara sebagai Penjamin Keadilan dan Pelindung 
Maqāṣid 

Negara memiliki fungsi administratif sekaligus 
moral: memastikan bahwa hukum-hukum yang 
diambil dari ajaran agama tidak hanya berlaku secara 
simbolik, tetapi membawa maslahat nyata bagi 
rakyat. 

                                                           
225 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: 

A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 11. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 223 

Dalam konteks Indonesia, peran ini dijalankan 
oleh lembaga seperti Kementerian Agama, 
Pengadilan Agama, dan Majelis Ulama Indonesia. 
Namun, tantangan yang sering muncul adalah 
ketidaksinambungan antara fatwa ulama, teori 
akademisi, dan kebijakan negara. Akibatnya, hukum 
keluarga Islam kadang tampak terfragmentasi: 
formal di undang-undang, ideal di teori, tapi kurang 
terasa di masyarakat. 

Pendekatan maqāṣid menawarkan solusi 
dengan cara menyatukan visi etis di antara 
ketiganya. Negara tidak cukup hanya mengatur 
nikah, cerai, dan rujuk secara administratif, tetapi 
juga perlu menyusun kebijakan sosial dan 
pendidikan yang memelihara lima tujuan dasar 
syariat: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Misalnya, kebijakan pra-nikah dan 
penyuluhan keluarga dapat diarahkan pada upaya 
pencegahan kekerasan rumah tangga (ḥifẓ al-nafs) dan 
perlindungan anak (ḥifẓ al-nasl). Dengan begitu, 
hukum Islam tidak berhenti di pengadilan, tetapi 
hidup dalam masyarakat. 

4. Membangun Sinergi Trilogi Maqāṣidiyah 

Kolaborasi antara ulama, akademisi, dan 
negara harus berbasis pada kesadaran maqāṣidiyah 
bersama. 

a. Ulama menjelaskan nilai spiritual dan keabsahan 
hukum. 
 

b. Akademisi menguji validitas ilmiah dan konteks 
sosialnya. 



224 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

c. Negara menegakkan implementasinya dalam 
kebijakan publik. 

Jika tiga unsur ini bekerja harmonis, maka 
hukum Islam akan tampil bukan sebagai sistem 
tertutup, tetapi ekosistem nilai yang bergerak. 
Maqāṣid bukan lagi teori, tetapi menjadi prinsip etika 
bersama yang menuntun arah kebijakan, pendidikan, 
dan kehidupan berbangsa. 

Sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-
Qaradawi: “Maqāṣid adalah ruh dari setiap hukum; tanpa 
ruh itu, hukum hanya menjadi kerangka kering tanpa 
kehidupan.”226 

 
D. Pembinaan Penghulu dan KUA dalam Perspektif 

Maqāṣid 

Kantor Urusan Agama (KUA) dan para penghulu 
merupakan garda terdepan dalam pelaksanaan syariat 
keluarga di Indonesia. Di tangan merekalah akad nikah 
— perjanjian suci yang menjadi awal terbentuknya 
keluarga — diikrarkan dan disahkan. Namun, sering kali 
peran penghulu terbatas pada fungsi administratif, 
sementara dimensi ruhiyah dan maqāṣidiyah akad nikah 
terabaikan. 

Padahal, penghulu bukan sekadar pejabat negara 
yang mengesahkan perkawinan, tetapi juga wakil moral 
syariat yang memfasilitasi perjumpaan antara hukum, 
ibadah, dan nilai. Oleh sebab itu, pembinaan penghulu 
dan penguatan fungsi KUA harus diarahkan untuk 

                                                           
226 Yusuf al-Qaradawi, Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-syarī„ah 

(Kairo: Dār al-Syurūq, 2008), h. 24. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 225 

menghidupkan maqāṣid syariat dalam praktik pernikahan 
umat. 

1. Peran KUA dalam Menjaga Ruh Syariat 

KUA memiliki mandat ganda: sebagai 
lembaga administratif dan sebagai lembaga 
keagamaan. Dalam konteks maqāṣid, kedua fungsi ini 
harus berjalan bersamaan. Tugas administratif — 
pencatatan nikah, pelayanan nasihat, dan penerbitan 
dokumen — harus dilandasi kesadaran bahwa semua 
itu adalah bagian dari penjagaan lima tujuan pokok 
syariat. 

Melalui fungsi pencatatan nikah, misalnya, 
KUA berkontribusi dalam: 

a. Ḥifẓ al-nasl (menjaga keturunan) dengan 
memastikan kejelasan nasab; 
 

b. Ḥifẓ al-māl (menjaga hak ekonomi keluarga) 
melalui kepastian hukum; 

 

c. Ḥifẓ al-dīn (menjaga agama) dengan menegaskan 
bahwa akad nikah adalah ibadah, bukan sekadar 
kontrak sosial. 

Dengan demikian, pelayanan KUA tidak boleh 
dipandang sebagai birokrasi, melainkan sebagai 
manifestasi maqāṣid syariat dalam administrasi 
keagamaan. 

2. Penghulu Sebagai Mursyid Maqāṣidiy 

Dalam khazanah klasik, penghulu (al-qāḍī al-
nikāḥ atau al-mu„aqid) sering disebut sebagai penjaga 
kemurnian akad (ḥāfiẓ al-„uqūd). 
Tugas mereka bukan sekadar mengucapkan ijab-



226 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

qabul, tetapi juga memastikan bahwa akad 
berlangsung dalam suasana sakral dan penuh 
tanggung jawab. 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menegaskan kesucian akad nikah 
dengan sabdanya: 

ِ
ً
ت

َ
وه

ُ
طَزُُ  مَؤ ٌْ  أَ

ً
ت

َ
احِ بَزَه

َ
ي ِ

ّ
مِ الى

َ
غْظ

َ
ًْ أ  إِنا مِ

Artinya: “Sesungguhnya pernikahan yang paling penuh 
berkah adalah yang paling sederhana biayanya.” 
(HR. Ibn Ḥibbān, Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān, no. 4062). 

Hadis ini menjadi panduan maqāṣidiy bagi 
penghulu: mengingatkan umat agar tidak terjebak 
dalam formalitas dan kemewahan, tetapi kembali 
pada ruh kesederhanaan, niat ibadah, dan tanggung 
jawab sosial. 

Penghulu seharusnya berperan sebagai 
mursyid — pembimbing ruhani yang menanamkan 
nilai maqāṣid di awal pernikahan. Sebelum akad, ia 
bisa memberikan pengantar singkat tentang makna 
„ahd ghalīẓ, tanggung jawab suami-istri, dan tujuan 
syariat menjaga keluarga. Langkah sederhana ini 
dapat mengubah suasana akad dari sekadar upacara 
menjadi ibadah yang bermakna. 

3. Pembinaan Kompetensi Maqāṣidiy bagi Penghulu 

Agar penghulu mampu memainkan peran 
maqāṣidiy secara efektif, perlu dilakukan pembinaan 
berkelanjutan dalam tiga aspek utama: 

a. Pemahaman Teologis 
Penghulu perlu memahami maqāṣid al-

syarī„ah bukan sebagai teori akademik, tetapi 
sebagai kerangka berpikir praktis. Misalnya, 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 227 

bagaimana prinsip jalb al-maṣlaḥah dapat 
diterapkan saat menangani kasus pernikahan 
tidak tercatat, atau bagaimana dar‟ al-mafsadah 
diterapkan dalam menolak praktik nikah 
manipulatif. 

b. Keterampilan Komunikasi dan Bimbingan 
Penghulu bukan hanya pembaca teks 

akad, tetapi juga komunikator nilai. Pelatihan 
komunikasi empatik, konseling pra-nikah, dan 
manajemen konflik perlu dimasukkan dalam 
kurikulum pelatihan penghulu agar mereka 
mampu menjadi mediator moral di tengah 
masyarakat. 

c. Integritas Spiritual dan Keteladanan 
Penghulu harus menjadi contoh hidup 

dari prinsip maqāṣid: jujur, adil, dan penuh kasih. 
Ia bukan hanya menjelaskan hukum, tetapi 
menampilkan akhlak hukum itu sendiri. 

Dengan demikian, penghulu tidak lagi 
dipersepsikan sebagai ―petugas administratif KUA,‖ 
melainkan penjaga peradaban keluarga Islam. 

4. KUA Sebagai Pusat Pembelajaran Keluarga 
Maqāṣidiyyah 

KUA perlu berevolusi dari lembaga pencatat 
pernikahan menjadi pusat pembelajaran keluarga 
maqāṣidiyyah. Program-program seperti Bimbingan 
Pra-Nikah, Bina Keluarga Sakinah, dan Kelas Parenting 
Islami dapat dirancang dengan pendekatan maqāṣid, 
agar lebih relevan dengan kebutuhan zaman. 

Sebagai contoh: 



228 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

a. Dalam modul Bina Keluarga Sakinah, penekanan 
bukan hanya pada kewajiban hukum, tetapi juga 
pada ḥifẓ al-nafs (pengendalian emosi), ḥifẓ al-„aql 
(literasi keluarga), dan ḥifẓ al-nasl (pengasuhan 
anak). 
 

b. Dalam pelatihan Pra-Nikah, penghulu dapat 
mengajak peserta memahami akad sebagai 
perjanjian ibadah yang menuntut komitmen 
spiritual, bukan sekadar kesepakatan sosial. 

KUA dengan pendekatan ini dapat menjadi 
miniatur lembaga maqāṣid di masyarakat — tempat 
hukum, ilmu, dan kasih sayang bersatu dalam 
pelayanan umat. 

5. Sinergi KUA, Akademisi, dan Pemerintah Daerah 

Untuk mewujudkan visi tersebut, perlu sinergi 
antara KUA, perguruan tinggi keagamaan, dan 
pemerintah daerah. 

a. KUA menyediakan ruang praktik dan pembinaan 
berbasis lapangan. 
 

b. Perguruan tinggi menyediakan basis teori dan 
penelitian maqāṣid keluarga. 

 

c. Pemerintah daerah mendukung dengan kebijakan 
anggaran dan program pemberdayaan keluarga. 

Sinergi ini akan menghasilkan sistem 
pembinaan keluarga yang tidak hanya menjaga 
legalitas pernikahan, tetapi juga membangun 
ketahanan moral dan spiritual masyarakat. 

 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 229 

E. Arah Baru Fiqh al-Usrah Indonesia: Dari 
Formalistik ke Humanistik 
 

1. Krisis Formalisme dan Kebutuhan Paradigma Baru 

Hukum keluarga Islam di Indonesia, selama 
beberapa dekade, banyak diwarnai oleh pendekatan 
formalistis — menekankan aspek legalitas, prosedur, 
dan kesahihan administratif. Akibatnya, hukum 
sering kali ―tepat secara teks,‖ tetapi kurang 
menyentuh makna dan ruh yang menjadi dasar 
syariat. 

Fenomena ini tampak, misalnya, dalam 
praktik pernikahan yang hanya dipahami sebagai 
peristiwa hukum: ijab-qabul, mahar, dan pencatatan, 
tanpa diiringi pemahaman mendalam tentang maqṣad 
al-„ibādah dan maqṣad al-dawām (tujuan ibadah dan 
keberlangsungan). 

Maqāṣid al-syarī„ah hadir untuk mengoreksi 
formalisme ini — bukan untuk menggantikan 
hukum, tetapi untuk mengembalikannya kepada 
makna aslinya: bahwa hukum ada untuk manusia, 
bukan manusia untuk hukum. 

2. Fiqh al-Usrah: Dari Regulasi Menuju Etika 

Fiqh al-usrah (fikih keluarga) dalam konteks 
maqāṣidiy harus dipahami bukan semata-mata sebagai 
kumpulan aturan, tetapi sebagai etika kehidupan 
keluarga yang bercahaya dengan nilai-nilai syariat. 

Dalam paradigma baru ini, hukum tidak 
berhenti pada pertanyaan ―boleh atau tidak,‖ 
melainkan bergerak ke arah ―mengapa‖ dan ―untuk 
apa.‖ Pertanyaan itu mengarahkan umat kepada 
pemahaman yang lebih dalam: bahwa setiap akad, 



230 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

hak, dan kewajiban adalah jalan menuju taqarrub ilā 
Allāh (pendekatan diri kepada Allah). 

Paradigma etis inilah yang menjadikan 
keluarga bukan sekadar institusi hukum, tetapi 
mikrokosmos dari masyarakat beradab. 

Maqāṣid mengubah orientasi fikih keluarga 
dari fiqh al-ḥukm (hukum formal) menuju fiqh al-qiyam 
(fikih nilai). Dengan pendekatan ini, hukum keluarga 
Islam tidak lagi kaku, melainkan hidup dan 
berorientasi pada kemaslahatan manusia dalam 
kerangka rahmat Allah. 

3. Humanisasi Fiqh dan Pusat Moralitas Keluarga 

Islam tidak pernah menolak modernitas; yang 
Islam tolak adalah modernitas tanpa moralitas. Di 
sinilah peran fiqh al-usrah maqāṣidiyyah: 
mengembalikan manusia kepada keseimbangan 
antara „aql (akal), qalb (hati), dan shar„ (wahyu). 

Paradigma humanistik dalam hukum keluarga 
berarti menempatkan manusia sebagai subjek hukum 
yang dihormati martabatnya. Dalam kerangka ini, 
maqāṣid bertindak sebagai etika bimbingan: 

a. Ḥifẓ al-nafs memastikan tidak ada kekerasan 
dalam rumah tangga, 
 

b. Ḥifẓ al-nasl memastikan perlindungan anak dan 
kejelasan nasab, 

 

c. Ḥifẓ al-„aql memastikan pendidikan moral dan 
intelektual anak, 

 

d. Ḥifẓ al-dīn menjaga nilai ibadah dalam relasi 
keluarga, 

 

e. Ḥifẓ al-māl menegakkan tanggung jawab ekonomi 
yang adil. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 231 

Dengan menjaga kelima maqāṣid ini, keluarga 
akan menjadi pusat moralitas dan sumber rahmat 
sosial. 

4. Dari Syariat yang Kaku Menuju Syariat yang 
Hidup 

Sebagian orang mengira bahwa reformasi 
hukum berarti meninggalkan syariat. Padahal, dalam 
maqāṣid, reformasi justru menghidupkan syariat. 
Syariat yang hidup adalah syariat yang mampu 
menumbuhkan kasih, menegakkan keadilan, dan 
memberi arah moral bagi zaman. 

Ibn ‗Āsyūr menulis bahwa maqāṣid adalah ―rūḥ 
al-syarī„ah allatī bi-hā taḥyā al-aḥkām‖ — ruh syariat 
yang membuat hukum itu hidup.227 Tanpa ruh 
maqāṣid, hukum hanya menjadi rangka tanpa jiwa, 
seperti tubuh tanpa napas. 

Indonesia — sebagai negara dengan populasi 
Muslim terbesar di dunia — memiliki peluang besar 
menjadi laboratorium peradaban maqāṣid. Dengan 
pendekatan ini, hukum keluarga dapat menginspirasi 
dunia Islam untuk memadukan otoritas agama 
dengan kemanusiaan universal. 

5. Peran Umat dan Pendidikan Nilai 

Paradigma maqāṣidiyyah tidak akan berjalan 
jika hanya berhenti pada tingkat kebijakan atau 
akademik. Ia membutuhkan kesadaran umat. Setiap 
keluarga, guru, dan tokoh masyarakat harus 

                                                           

227 Ibn ‗Āsyūr, Maqāṣid al-syarī„ah al-Islāmiyyah (Tunis: Dār 
Sahnūn, 1998), h. 54. 



232 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

memahami bahwa menjaga rumah tangga berarti 
menjaga syariat Allah di muka bumi. 

Pendidikan nilai maqāṣid perlu diintegrasikan 
dalam sistem pendidikan Islam — dari madrasah 
hingga universitas. Sebab, membangun peradaban 
tidak dimulai dari revisi hukum, tetapi dari 
pendewasaan jiwa dan kesadaran moral masyarakat. 

Seperti sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

خِهِِ اُ ًْ رَغِ ٌٌ غَ ى
ُ
مْ مَطْئ

ُ
ى

ُّ
ل
ُ
مْ رَاعٍ وَو

ُ
ى

ُّ
ل
ُ
 و

Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap 
kalian akan dimintai pertanggung jawaban atas 
yang dipimpinnya.” (HR. al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-
Bukhārī, no. 893). 

Hadis ini menjadi panggilan maqāṣid bagi 
setiap keluarga: bahwa kepemimpinan bukanlah 
kekuasaan, tetapi tanggung jawab spiritual. 

 
 

 
  



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 233 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah bin Bayyah. Tathbīqāt al-Fiqh al-Islāmī fī al-„Aṣr 
al-Ḥadīth. Jeddah: Dār al-Minhāj, 2018. 

Abu Bakr al-Kāsānī. Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„ fī Tartīb al-Syarā‟i„. 
Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1986. 

Abu Dawud. Sunan Abī Dāwud, Kitāb al-Nikāḥ, hadis no. 
2085. 

Ahmad al-Raysuni. Nazariyyat al-Maqāṣid „inda al-Imām al-
Syāṭibī. Rabat: Dār al-Kalimah, 1992. 

Aḥmad ibn Idrīs al-Qarāfī. al-Furūq. Beirut: ‗Ālam al-
Kutub, 1998. 

Al-Awzā‗ī, dikutip dalam Al-Karāfī. al-Furūq. Beirut: Dār 
al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1998. 

Al-Baihaqī. Sunan al-Kubrā. Beirut: Dār al-Kutub al-
‗Ilmiyyah, 2003. 

Al-Bukhārī. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, no. 5066. 
Al-Dusūqī. Ḥāsyiyah al-Dusūqī „alā al-Syarḥ al-Kabīr. 

Beirut: Dār al-Fikr, 1996. 
Al-Ghazālī. Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn. Beirut: Dār al-Fikr, 1993. 
———. Al-Mustasfā min „Ilm al-Uṣūl. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‗Ilmiyyah, 1993. 
Al-Juwaynī. al-Burhān fī Uṣūl al-Fiqh. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‗Ilmiyyah, 1997. 
Al-Kāsānī. Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„. Beirut: Dār al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 2000. 
Al-Mardāwī. al-Inṣāf fī Ma„rifat al-Rājiḥ min al-Khilāf. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997. 
Al-Mudawwanah al-Kubrā. Malik ibn Anas. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1994. 



234 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Al-Nawawī. al-Majmū„ Sharḥ al-Muhadzdzab. Beirut: Dār 
al-Fikr, 1996. 

———. Raudhah al-Ṭālibīn. Beirut: Dār al-Fikr, 2003. 
———. Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār al-Ma‗rifah, 1996. 
Al-Qarāfī. Al-Furūq. Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 

1998. 
Al-Qurṭubī. al-Jāmi„ li Aḥkām al-Qur‟ān. Kairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah, 1964. 
Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. al-Ashbah wa al-Naẓā‟ir. Beirut: Dār 

al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1998. 
Al-Syāfi‗ī. Al-Umm. Beirut: Dār al-Ma‗rifah, 1990. 
Al-Syaukānī. Nayl al-Awṭār. Beirut: Dār al-Jīl, 2000. 
Al-Syirāzī. al-Muhadhdhab fī Fiqh al-Imām al-Syāfi„ī. Beirut: 

Dār al-Fikr, 1992. 
———. al-Muhadhdhab. Beirut: Dār al-Fikr, 1996. 
Al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī„ah. 

Beirut: Dār al-Ma‗rifah, 1991. 
———. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Aḥkām. Beirut: Dār al-

Ma‗rifah, 1991. 
———. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī„ah. Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997. 
Al-Yubi, Sami. Al-Zawāj al-Mu„āṣir wa Musykilātuh al-

Fiqhiyyah. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2015. 
Al-Zuḥaylī, Muḥammad. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. 

Damaskus: Dār al-Fikr, 2004. 
Al-Zuhayli, Wahbah. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. 

Damaskus: Dār al-Fikr, 1985. 
———. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Damaskus: Dār al-

Fikr, 1989. 
———. al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh. Beirut: Dār al-Fikr, 

1989. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 235 

———. Nazariyat al-Ḍarūrah al-Syar„iyyah. Beirut: Dār al-
Fikr, 2002. 

At-Tirmiżī, Muḥammad ibn ‗Īsā. Sunan at-Tirmiżī. Beirut: 
Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998. 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic 
Law: A Systems Approach. London: IIIT, 2008. 

———. Reclaiming the Maqasid of Shariah. London: IIIT, 
2018. 

Fatawa Dar al-Ifta‘ al-Mishriyyah No. 2785 (2018), 
―Hukm al-Zawāj al-Madani.‖ 

Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an 
Intellectual Tradition. Chicago: University of 
Chicago Press, 1982. 

Hamza Yusuf. Diseases of the Heart: The Maladies of the 
Soul. Berkeley: Zaytuna College, 2014. 

Ibn ‗Ābidīn. Radd al-Muḥtār „alā al-Durr al-Mukhtār. 
Beirut: Dār al-Fikr, 1992. 

Ibn ‗Āshūr, Muḥammad Ṭāhir. Maqāṣid al-Syarī„ah al-
Islāmiyyah. Tunis: Dār al-Salām, 2011. 

———. Maqāṣid al-Syarī„ah al-Islāmiyyah. Tunisia: Dār al-
Suhūn, 2001. 

Ibn ‗Atā‘illah al-Sakandarī. Al-hikam al-„Atā‟iyyah. Kairo: 
Dār al-Ḥadīth, 2004. 

Ibn Hajar al-‗Asqalānī. Fatḥ al-Bārī. Beirut: Dār al-
Ma‗rifah, 1995. 

Ibn Kaṡīr. Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm. Beirut: Dār al-
Ma‗rifah, 1990. 

Ibn Mājah. Sunan Ibn Mājah. Beirut: Dār al-Fikr, t.t. 
Ibn Nujaym. al-Ashbah wa al-Naẓā‟ir. Beirut: Dār al-Kutub 

al-‗Ilmiyyah, 2005. 
Ibn Qayyim al-Jawziyyah. I„lām al-Muwaqqi„īn „an Rabb al-

„Ālamīn. Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996. 



236 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

Ibn Qudāmah. al-Mughnī. Beirut: Dār al-Kutub al-
‗Ilmiyyah, 1983. 

———. al-Mughnī. Beirut: Dār al-Fikr, 1994. 
Ibn Sa‗d. al-Ṭabaqāt al-Kubrā. Beirut: Dār Ṣādir, 1968. 
Ibn Taimiyyah. Majmū„ al-Fatāwā. Riyadh: Dār al-Wafā‘, 

2004. 
Kamali, Muhammad Hashim. Shari„ah Law: An 

Introduction. Oxford: Oneworld, 2008. 
———. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge: 

Islamic Texts Society, 2003. 
Majelis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI. Jakarta: 

Erlangga, 2015. 
Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī. Qarārāt wa Tawṣiyyāt al-Majma„ 

al-Fiqhī. Jeddah: OIC, 2000. 
Malik ibn Anas. al-Mudawwanah al-Kubrā. Beirut: Dār al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1994. 
Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim, Kitāb al-Nikāḥ, hadis 

no. 1406. 
Rida Qal‗aji. ―Zawāj al-‗Abr al-Internet fī Mīzān al-Fiqh 

al-Islāmī.‖ Majallah al-Buḥūth al-Islāmiyyah 37, no. 2 
(2018). 

Rachmat Syafe‘i. Fiqh Munakahat. Bandung: Pustaka Setia, 
2014. 

Yusuf al-Qaradawi. Fiqh al-Mu„āṣarah: Dirāsah Fiqhiyyah 
Mu„āṣirah. Kairo: Dār al-Syurūq, 2011. 

———. Al-Mar‟ah bayna Fiqh wa Syarī„ah. Kairo: Maktabah 
Wahbah, 2009. 

———. Fiqh al-Aulawiyyāt. Kairo: Maktabah Wahbah, 
1992. 

———. Fatawa Mu„āṣirah. Beirut: al-Risalah, 2006. 
———. Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām. Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1994. 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 237 

———. Dirāsah fī Fiqh Maqāṣid al-Syarī„ah. Kairo: 
Maktabah Wahbah, 2008. 

Ramadan, Tariq. Western Muslims and the Future of Islam. 
Oxford: Oxford University Press, 2004. 

Saeed, Abdullah & Farid Esack. Islam and the Secular State. 
London: Routledge, 2012. 

Sonbol, Amira. The New Muslim Family Laws. Syracuse: 
Syracuse University Press, 2017. 

Turkle, Sherry. Alone Together: Why We Expect More from 
Technology and Less from Each Other. New York: 
Basic Books, 2011. 

Wadud, Amina. Qur‟an and Woman: Rereading the Sacred 
Text from a Woman‟s Perspective. New York: Oxford 
University Press, 1999. 

 
Artikel dan Dokumen Pendukung 
―Civil Marriage in the Muslim World.‖ Journal of Law and 

Religion 37, no. 2 (2022). 
―Cohabitation and Family Formation in Europe.‖ 

European Journal of Population 39, no. 3 (2023). 
―Exploitation in Temporary Marriages.‖ Arab Law 

Quarterly 33, no. 3 (2020). 
―Friend Marriage: Redefining the Institution in the 

Modern Arab World.‖ Arab Studies Quarterly 42, 
no. 1 (2020). 

―Misuse of Temporary Marriage Contracts in Muslim 
Diaspora.‖ Arab Law Quarterly 34, no. 2 (2020). 

―Misyar Marriage: A New Trend and Its Consequences.‖ 
Middle East Studies Journal 45, no. 2 (2019). 

―Reproductive Marriage Contracts in the Arab World.‖ 
Middle East Law and Governance Journal 11, no. 2 
(2019). 



238 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

―Temporary Marriages among Muslim Students 
Abroad.‖ Journal of Islamic Ethics 4 (2018). 

―The Social Consequences of Non-Residential 
Marriages.‖ Journal of Islamic Family Studies 6, no. 2 
(2021). 

Abdulrahman al-Essa. ―Maqasid-Based Approach to 
Islamic Family Law.‖ Islamic Law and Society 29, no. 
1 (2022) 

Badan Pusat Statistik (BPS). Statistik Perceraian Indonesia 
Tahun 2023. Jakarta: BPS, 2024. 

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah Kemenag RI. 
Modul Bimbingan Perkawinan Pra Nikah. Jakarta: 
Kementerian Agama RI, 2020. 

Fadel, Mohammad. ―Islamic Law Reform and the 
Challenge of Modernity.‖ McGill Law Journal 52, 
no. 1 (2007) 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 14 Tahun 2020 
tentang Penyelenggaraan Akad Nikah di Masa 
Pandemi COVID-19. 

Keputusan Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī No. 231 (2019) 
tentang Zawāj al-Aṣdiqā‟. Riyadh. 

Lembaga Bahtsul Masail PBNU. Hasil Munas Alim Ulama 
dan Konbes NU 2021. Jakarta: PBNU, 2021. 

Majma‗ al-Fiqh al-Islāmī. Qarārāt wa Tawṣiyyāt al-Majma„. 
Jeddah: Rabithah al-‗Ālam al-Islāmī, 2015. 

Pew Research Center. Muslims and Digital Life Survey 
2022. Washington D.C.: PRC, 2022. 

Rania Awaad dan Adeel Zeb. ―Applying Maqasid al-
Shariah to Contemporary Family Issues.‖ Journal of 
Islamic Ethics 5, no. 2 (2021) 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 239 

Ziba Mir-Hosseini. ―Beyond Equality: Gender Justice in 
Islamic Family Law.‖ Journal of Middle East 
Women‟s Studies 10, no. 3 (2014) 

———. ―Muslim Family Laws and Gender Justice: A 
Comparative Perspective.‖ Critical Inquiry 41, no. 4 
(2015) 

———. Islam and Gender: The Religious Debate in 
Contemporary Iran. Princeton: Princeton University 
Press, 1999. 

  



240 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

TENTANG PENULIS 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
Rudi Apriandi, S.H. lahir di Sungai Upih, 

Kecamatan Kuala Kampar, Kabupaten Pelalawan, Riau, 
pada 24 April 2001. Ia menempuh pendidikan dasar dan 
menengah di daerah asalnya sebelum melanjutkan studi 
di bidang Hukum Keluarga Islam pada Sekolah Tinggi 
Agama Islam Negeri (STAIN) Sultan Abdurrahman 
Kepulauan Riau, tempat ia meraih gelar sarjana pada 
tahun 2023. Saat ini, ia tengah menempuh pendidikan 
magister pada Program Studi Hukum Keluarga Islam 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Perjalanan intelektualnya banyak dipengaruhi oleh 
minat mendalam terhadap fikih pernikahan, maqāṣid al-
syarī„ah, dan rekonstruksi hukum Islam modern. Ia 
berupaya menghidupkan kembali ruh dan tujuan luhur 
syariat di tengah perubahan sosial yang cepat dan 
kompleks. Buku ini lahir sebagai refleksi kritis atas 
bagaimana akad pernikahan kontemporer dapat tetap 
berpijak pada nilai-nilai maqāṣid al-syarī„ah yang 
menegaskan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan. 

Sebelumnya, penulis telah menerbitkan buku Fiqih 
Mu„āsyarah Zaujiyyah: Panduan Hukum dan Etika dalam 
Hubungan Suami Istri (2025) yang terdaftar melalui 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 241 

QRCBN Perpustakaan Nasional Republik Indonesia. 
Selain itu, penulis juga menyusun naskah Akad-Akad 
Pernikahan Kontemporer dan Hukumnya Perspektif Syariah 
(2025) yang dicetak secara terbatas dan didistribusikan 
dalam bentuk digital melalui repositori kampus sebagai 
bagian dari kajian fikih pernikahan kontemporer.  

Selain aktif menulis, ia pernah mengabdi sebagai 
musyrif dan guru al-Qur‘an di Pondok Pesantren Idris 
Bintan (2020–2024), serta kini menjadi Imam Mushalla Al-
Amanah di Kota Pekanbaru, Riau. Pengalaman tersebut 
memperkaya pandangannya tentang keterhubungan 
antara ilmu, amal, dan kehidupan sosial umat. 

Bagi penulis, menulis bukan sekadar aktivitas 
ilmiah, tetapi juga ibadah dan pencarian makna syariat 
dalam kehidupan modern—sebuah upaya kecil untuk 
menyalakan kembali ruh Islam yang penuh kasih, 
hikmah, dan kemaslahatan. 
 
  



242 I Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 

 
 
 
 
 
 
 

Dr. Arisman, M.Sy. lahir di Danau Bingkuang, 
Kecamatan Tambang Kab.Kampar, Riau pada tanggal 29 
September 1984. Sekarang bertugas sebagai Dosen di 
Pascasarjana dan Fakultas Syari‘ah dan Hukum UIN 
Sultan Syarif Kasim Riau. Laki-laki yang beralamat di 
Jalan Taman Karya XIX, PERUM Riau Indah Lesati, 
NO.32, Kelurahan Tuah   Karya, Kecamatan Tampan, 
Kota Pekanbaru ini adalah anak dari pasangan M. Nur 
(Alm) dan  Kasmah. Ia didampingi oleh seorang istri 
bernama Popy Lastary, S.P, dan telah dikaruniai dua 
orang putri, Nabila Rifqah Hafizhah & Nadya Alyssa 
Azzahrah. 

Pendidikan yang ditempuh anak desa ini dimulai 
dari SD Negeri 004 Kecamatan Tambang (1997), MTS 
Pondok Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar (2003), 
MA Pondok Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar 
(2004), S1 Hukum Keluarga Islam UIN SUSKA Riau 
(2008), S2 Hukum Islam Konsentrasi Fiqih UIN SUSKA 
Riau (2011), dan S3 Hukum Keluarga Islam di Tempat 
yang sama (2018). 

Sebagai seorang akademisi, ia telah menulis dalam 
beberapa buku antara lain: Hukum Keluarga Islam 
Perspektif Hadis (2024), Agama Negara dan Akhlak 
(2023), Menuju gerbang pernikahan (2021), Bimbingan 
Keluarga (2021), Menyibak Maqashid Nikah Ali Ahmad 



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern I 243 

al-Jurjawi (2021), Sosiologi & Antropologi Hukum 
Islam(2022), Dimensi Maqȃshid al-syarȋ‟ah dalam 
Pernikahan (2019), Pengantar  Maqȃshid al-syarȋ‟ah (2019), 
Hukum Keluarga Kontemporer (2022), Problema Sosial 
Hukum Keluarga Islam (2023), serta fikih munakahat 
(2020).  

Lulusan program 5000 Doktor Kementerian 
Agama tahun 2016 ini tercatat telah berkecimpung pada 
beberapa bidang pekerjaan. Sekretaris program studi 
magister hukum keluarga Islam Pascasarjana UIN Sultan 
Syarif Kasim Riau 2021-2025, Pengurus MUI Kec. 
Tambang 2020 -2025 & 2025-2030, Pengurus IKMI 
Provinsi Riau 2020 -2025, Pengurus MUI Kabupaten 
Kampar 2024-2029, Pengurus MUI Provinsi Riau 2021 - 
2025, Sekretaris Idarah Kemakmuran Masjid Korwil Riau 
2021-2025, Sekretaris Komite Penjaminan Mutu (KPM) 
Fakultas Syariah dan Hukum (2013-2015), Tim Audit 
Mutu Internal LPM UIN SUSKA Riau (2015-2016), 
Anggota Majelis Dakwah Islamiyah (MDI) Kota 
Pekanbaru (2012- Sekarang), serta jabatan dan tugas lain 
di masyarakat. 
 
 


	daftar isi.pdf
	isi buku.pdf

