Rudi Apriandi, S.H.
Dr. Arisman, M.Sy.

RUH SYARIAT DALAM
AKAD PERNIKAHAN
MODERN

Menimbang Tujuan Syariat di Balik
Model Akad Kontemporer

CAHAYA FIRDAUS
KREASINDO



Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern:
Menimbang Tujuan Syariat di Balik Model Akad
Kontemporer

Hak Cipta © Rudi Apriandi, S.H., Dr. Arisman, M.Sy., 2025
Hak Terbit CV. Cahaya Firdaus Kreasindo

Penerbit :

Cahaya Firdaus Kreasindo

J1. Jati Mandiri gg. Masjid Al-Mukhlasin, Panam-Pekanbaru
Mobile Phone : +6281369969550

E-mail : cfkreasindo@gmail.com

Cetakan Oktober 2025

ISBN : 978-634-96349-4-6
x, 243 hal (145X205 mm)

Setting & Layout : CFK Team
Design Cover : CFK Design

Hak cipta dilindungi undang-undang. Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam
bentuk dan dengan cara apapun, termasuk fotokopi, tanpa izin tertulis dari penerbit.
Pengutipan harap menyebutkan sumbernya

3)

4)

Sanksi Pelanggaran Pasal 133
Undang-Undang Nomor 28 Tahun 2014
Tentang Hak Cipta

Setiap orang yang dengan tanpa hak melakukan pelanggaran hak ekonomi sebagaimana
dimaksud dalam Pasal 9 ayat (1) huruf I untuk Penggunaan Secara Komersial dipidana
dengan pidana penjara paling lama 1 (satu) tahun dan/atau pidana denda paling banyak
Rp 100.000.000,00 (seratus juta rupiah).

Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak
Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal
9 ayat (1) huruf ¢, huruf d, huruf f, dan/atau huruf h untuk Penggunaan Secara Komersial
dipidana dengan pidana penjara paling lama 3 (tiga) tahun dan/atau pidana denda paling
banyak  Rp 500.000.000,00 (lima ratus juta rupiah).

Setiap orang yang dengan tanpa hak dan/atau tanpa izin Pencipta atau pemegang Hak
Cipta melakukan pelanggaran hak ekonomi Pencipta sebagaimana dimaksud dalam Pasal
9 ayat (1) huruf a, huruf b, huruf e, dan/atau huruf g untuk Penggunaan Secara Komersial
dipidana dengan pidana penjara paling lama 4 (empat) tahun dan/atau pidana denda
paling banyak ~ Rp 1.000.000.000,00 (satu miliar rupiah).

Setiap Orang yang memenuhi unsur sebagaimana dimaksud pada ayat (3) yang
dilakukan dalam bentuk pembajakan, dipidana dengan pidana penjara paling lama 10
(sepuluh) tahun dan/atau pidana denda paling banyak Rp 4.000.000.000,00 (empat miliar
rupiah).

ii


mailto:cfkreasindo@gmail.com

KATA PENGANTAR PENULIS

ezl a3l 4l o

Segala puji bagi Allah Subhanahu wa Ta’ala yang
dengan limpahan rahmat, taufik, dan inayah-Nya,
penulisan buku ini yang berjudul “Ruh Syariat dalam Akad
Pernikahan Modern: Menimbang Tujuan Syariat di Balik
Model Akad Kontemporer” dapat diselesaikan dengan
sebaik-baiknya. Salawat dan salam semoga tercurah
kepada junjungan kita Nabi Muhammad %, suri teladan
sepanjang zaman yang menegakkan keadilan, kasih
sayang, dan kemuliaan akhlak.

Buku ini lahir dari keprihatinan mendalam
terhadap munculnya berbagai bentuk akad pernikahan
kontemporer di tengah masyarakat modern yang
kompleks dan serba cepat. Fenomena seperti nikah
misyar, nikah dengan niat cerai, nikah sementara, hingga
pernikahan sipil dan eksperimental menunjukkan adanya
pergeseran cara pandang terhadap institusi pernikahan.
Dalam banyak kasus, akad-akad tersebut tampak sah
secara formal, namun secara substansial sering Xkali
menjauh dari ruh dan tujuan syariat Islam (magasid al-
syari‘ah) yang menekankan keberlangsungan,
kehormatan, dan kemaslahatan manusia.

Penulisan buku ini tidak hanya bertujuan untuk
menilai sah atau tidaknya akad-akad tersebut dari sisi
figh, melainkan juga untuk menegaskan kembali bahwa
setiap bentuk pernikahan harus dipahami melalui
kacamata magasid, bukan semata hukum zahir. Syariat
Islam, dalam keagungannya, tidak berhenti pada teks,

iii



tetapi bernafas dalam nilai-nilai kemanusiaan yang
menjadi tujuan diturunkannya hukum itu sendiri.

Versi penyempurnaan buku ini memperluas
cakupan pembahasan dengan menghadirkan analisis
baru tentang fenomena sosial keagamaan di Indonesia,
krisis spiritualitas dan komersialisasi akad nikah,
rekonstruksi nilai-nilai keluarga Islam dalam perspektif
magqasid, serta arah baru reformasi hukum keluarga.
Dengan demikian, buku ini tidak hanya bersifat kritis,
tetapi juga solutif dan konstruktif — menawarkan
paradigma keluarga dan masyarakat Islam yang
humanistik dan berkeadaban.

Dalam penyusunannya, penulis banyak merujuk
pada karya-karya besar ulama klasik seperti al-Muwafaqgat
karya Imam al-Syatibi, al-Mustashfa karya Imam al-
Ghazali, dan I'lam al-Muwaqqi‘in karya Ibn al-Qayyim,
serta memperkaya analisis dengan pemikiran magasid
modern dari Ibn ‘Asytr dan Jasser Auda, termasuk juga
temuan dari berbagai penelitian dan artikel ilmiah
mutakhir. Pendekatan interdisipliner antara figh, magasid,
sosiologi agama, dan kebijakan publik diharapkan dapat
menghadirkan pembacaan yang relevan terhadap
dinamika akad pernikahan di era modern.

Buku ini juga berangkat dari pengalaman penulis
di dunia akademik dan lapangan, khususnya dalam
konteks dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia.
Realitas menunjukkan bahwa persoalan pernikahan tidak
lagi sekadar urusan privat, melainkan telah menjadi isu
sosial, moral, bahkan peradaban. Oleh sebab itu, buku ini
diharapkan dapat menjadi sumbangan bagi masyarakat
luas yang ingin memahami lebih dalam hakikat dan
tujuan luhur pernikahan dalam Islam.

iv



Penulis menyadari bahwa karya ini masih jauh
dari sempurna. Kritik, saran, dan masukan yang
membangun dari para pembaca sangat diharapkan demi
penyempurnaan edisi berikutnya. Semoga Allah
Subhanahu wa Ta’ala berkenan menjadikan ikhtiar kecil
ini sebagai amal jariyah yang bermanfaat bagi
kemaslahatan umat dan penguatan nilai-nilai syariat
dalam kehidupan modern.

Akhirnya, dengan penuh rasa syukur dan tawakal,
penulis persembahkan karya ini kepada seluruh pihak
yang senantiasa berjuang menjaga kesucian pernikahan
sebagai mitsagan ghalizan — perjanjian agung yang
mengikat manusia di bawah naungan cinta dan ridha
Allah.

[/ NEPECITY
Pekanbaru, 05 Oktober 2025

Penulis



DAFTAR ISI

Kata Pengantar Penulis ..........c..ccccoevnininnncncinenne. 1ii
Daftar Isi ........ccccoeiiiiiniiiicccee vi
BAB 1

PENDAHULUAN .....ccccoooiniiinineeeeeeeeneeeeeenes 1
BAB II

RUKUN DAN SYAART SAH PERNIKAHAN DALAM
ISLAM

A. Rukun Nikah dan Landasan Hukumnya ......... 5
B. Syarat-Syarat Sah Pernikahan ............c............... 9
C. Syarat-Syarat Berlakunya dan Wajibnya Akad
NIKah ..o, 15
BAB III

TUJUAN SYAR’I PERNIKAHAN

A. Landasan Qur’ani dan Hadis tentang Tujuan

Pernikahan ... 25
B. Pandangan Imam al-Syatibi tentang Maqasid
Pernikahan ... 28
C. Kontradiksi antara Tujuan Syariat dan Bentuk
Akad Musta’jalah ..o 30
BAB IV

AKAD PERNIKAHAN MUSTA’JALAH DAN
REALITAS SOSIAL

A. Pengertian dan Konsep “Musta’jalah” ............... 32
B. Latar Sosial Kemunculan Akad-Akad
MOACTTN e 35

Vi



C. Prinsip Penilaian Hukum dalam Syariat

terhadap Akad Baru .......ccccccvecenvcnncccniccnnnes 38
BABV
ENAM MODEL AKAD PERNIKAHAN
MUSTA’JALAH
A. Pernikahan Misyar ...........cccccvecevcinncninccnnnee. 44
B. Pernikah dengan Niat Cerai ..........ccccceuvueueuenenee. 51
C. Pernikahan Sementara atau Nikah untuk Tujuan
Tertentu (Nikah Prokreasi) .......ccccccccveenncennee. 59
D. Pernikahan Teman (Friend Marriage) ............... 67
E. Nikah Madani (Nikah Sipil) .....ccccccovevinennnnee. 75
F. Nikah Eksperimental (Percobaan) ..................... 84
BAB VI

MENIMBANG ENAM MODEL AKAD DALAM
TIMBANGAN MAQASID SYARIAH

A. Pengantar ..........cccooeiiiiiiinincce, 93
B. Prinsip Penilaian Magasid terhadap Akad
NiKah ..o 94
C. Tabel Komparatif Enam Model Akad
Musta’jalah ........ccooiiiiiiii 95
D. Penilaian Magasidiy terhadap Akad-Akad
Musta’jalah .........ccooiiii 96
E. Sintesis Magasid Modern: Dari al-Syatibi ke Ibn
Ashur dan Jasser Auda .......c.ccoeveeevveerveecveeeneeennen, 100
BAB VII

FENOMENA AKAD PERNIKAHAN KONTEMPORER
DI INDONESIA

A. Fenomena Nikah Siri Online di Indonesia ....... 102

vii



. Pernikahan Lintas Agama: Tantangan Baru

bagi Hukum Islam ..., 104
C. Kawin Kontrak dan Dilema Etika Syariat di
Ranah Wisata .........ccccooiiiiiniiiiiccce 106
D. Sintesis Magasidiy atas Ketiga Fenomena ......... 108
E. Rekomendasi Kebijakan dan Edukasi
Masyarakat .........ccccoeeiviininiiiniiiniicees 109
BAB VIII
REFLEKSI, EVALUASI, DAN PENEGUHAN PRINSIP
SYARIAT
A. Refleksi Moral atas Krisis Makna Pernikahan di
Era Modern .......cccoviiiiiniiiiiiccce, 111
B. Evaluasi Kritis terhadap Praktik Akad
Musta’jalah ..o 112
C. Pentingnya Menjaga Magsad Dawam al-Zawaj
(Keberlangsungan Rumah Tangga) ................... 113
D. Penegasan Prinsip: Akad Nikah Bukan Alat,
Tetapi Ibadah ......cccccoceoiviiniiiiiiicces 114
BAB IX

DINAMIKA FIKIH KELUARGA DAN
TRANSFORMASI SOSIAL MODERN

SNn=p»

t

Fikih Keluarga sebagai Sistem Sosial ................ 116
Pergeseran Nilai dan Tantangan Era Digital ... 120
Globalisasi, Gender, dan Modernitas ................ 125
Relevansi Maqasid dalam Menjawab Krisis

S0SIal ..o 131
Menuju Fikih Keluarga Berkelanjutan .............. 135

viii



BAB X
FIQH MAQASID DAN PEMBARUAN HUKUM
KELUARGA ISLAM

A. Evolusi Pemikiran Magasid dari Klasik ke
Modern ...

B. Prinsip Sistematik Magasid dan Aplikasinya
pada Hukum Keluarga .........cccccecevviciniinnnnnnes

C. Penilaian Magasid terhadap Fatwa dan Regulasi

Keluarga Kontemporer ...........ccccccovviniininnnnn.
D. Rekonstruksi Akad Nikah Berlandaskan
Magasid Modern ..o,
E. Magqasid sebagai Etika Reformasi Hukum
Keluarga Nasional ............ccccccvviiiinniccncnennne

BAB XI
KRISIS SPIRITUALITAS DAN KOMERSIALISASI
AKAD NIKAH

A. Hilangnya Makna Sakralitas dalam Ritual Akad

Modern ..o
B. Tren “Wedding Industry” dan Kapitalisasi
CINta .o
C. Fenomena Pamer Pernikahan di Media Sosial
dan Implikasi Moral ........ccccccveivneviniinininnnes
D. Akad sebagai Ibadan vs Akad sebagai
Transaksi Sosial ...
E. Upaya Menghidupkan Kembeali Spiritualitas
Akad Nikah .......cccoooovvnii

ix



BAB XII
REKONSTRUKSI NILAI-NILAI KELUARGA ISLAM
DALAM PERSPEKTIF MAQASID

A. Keluarga Sebagai Institusi Penjaga Magasid al-

SYATIAN ..o 192
B. Prinsip Keadilan, Kasih Sayang, dan Tanggung

Jawab dalam Relasi Suami-Istri ..........c.ccuo....... 196
C. Pendidikan Anak dalam Bingkai Magasid (hifz

al-nasl dan hifz al-‘aql) .....ccccccoeveviniiniiinninnnes 200
D. Relasi Gender dan Kesetaraan dalam Magqasid

Keluarga .......ccoveiiinniiciniccccceeccceee 204
E. Keluarga seabagi Poros Peradaban

Maqasidiyah ..., 209

BAB XIII

REKOMENDASI REFORMASI SOSIAL DAN
KEBIJAKAN HUKUM PERNIKAHAN

A. Urgensi Pendidikan Pra-Nikah Berbasis

Magasid ... 213
B. Strategi Pembaruan Hukum Penikahan di
Indonesia ......cccccvueiniiininciniiiccce 216
C. Sinergi Ulama, Akademisi, dan Negara dalam
Menjaga Ruh Syariat ........cccccccveinninnevneennnes 220
D. Pembinaan Penghulu dan KUA dalam
Perspektif Maqasid ............ccccccvcvviviviniinnnnnnns 224
E. Arah Baru Figh al-Usrah Indonesia: Dari
Formalistik ke Humanistik ............ccccccoeeiiie. 229
DAFTAR PUSTAKA ..., 233
TENTANG PENULIS ..o 240



BAB 1
PENDAHULUAN

Pernikahan dalam Islam bukan sekadar perikatan
lahir antara dua insan, melainkan sebuah mitsagan
ghalizan - perjanjian suci yang menyatukan tanggung
jawab spiritual, moral, dan sosial. Melalui pernikahan,
manusia tidak hanya memenuhi fitrah biologisnya, tetapi
juga menjalankan misi ketuhanan dalam menjaga
kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan hidup.
Karena itu, pernikahan selalu dipandang sebagai
lembaga sakral yang memelihara tatanan masyarakat dan
menjadi fondasi bagi lahirnya generasi beriman dan
berakhlak mulia.

Namun, seiring laju modernitas, konsep dan
praktik  pernikahan mengalami perubahan yang
signifikan. Muncul berbagai bentuk akad pernikahan
kontemporer yang tidak dikenal dalam literatur klasik:
nikah misyar, nikah dengan niat cerai, nikah sementara,
friend marriage, nikah sipil (madani), hingga nikah
eksperimental. Sebagian di antaranya tampak sah secara
formal, karena memenuhi rukun dan syarat yang
digariskan oleh fikih, tetapi secara substansial justru
menjauh dari ruh dan tujuan syariat Islam (magasid al-
syari‘ah). Fenomena ini menjadi tantangan baru bagi umat
Islam modern: bagaimana memahami hukum pernikahan
tidak hanya dari sisi bentuk lahiriah, tetapi juga dari
nilai-nilai magasid yang mendasarinya.

Buku ini lahir dari keprihatinan terhadap gejala
tersebut. Di tengah arus perubahan sosial, budaya, dan
teknologi, praktik akad pernikahan sering Kkali

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 11



mengalami pergeseran makna — dari ibadah yang sakral
menjadi kontrak sosial yang fleksibel dan pragmatis.
Banyak pasangan yang menganggap akad hanya sebagai
sarana pemenuhan kebutuhan sesaat, bukan sebagai
ikatan moral yang abadi. Akibatnya, tujuan luhur
pernikahan seperti ketenangan (sukin), kasih sayang
(mawaddah wa rahmah), serta keberlangsungan rumah
tangga (dawam al-zawaj) kian tergerus oleh logika praktis
dunia modern.

Melalui pendekatan magasid al-syari’ah, buku ini
berupaya menegaskan kembali makna spiritual dan
moral di balik akad pernikahan. Pendekatan magasid
memungkinkan kita membaca kembali hukum-hukum
fikih dalam kerangka kemaslahatan manusia, tanpa
meninggalkan akar tradisi Islam klasik. Dengan
menelusuri pemikiran ulama seperti Imam al-Syatibi, Ibn
‘Asyir, hingga pemikir kontemporer Jasser Auda,
pembahasan dalam buku ini menunjukkan bahwa
hukum Islam sejatinya bersifat dinamis, mampu
menyesuaikan diri dengan perubahan zaman, tetapi tetap
berpijak pada nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan.

Setiap bab dalam buku ini membahas aspek yang
berbeda dari dinamika akad pernikahan modern. Bab II
menjelaskan rukun dan syarat sah pernikahan dalam
pandangan syariat, sebagai fondasi bagi pembahasan
selanjutnya. Bab III menguraikan tujuan syar’i
pernikahan serta relevansinya dengan prinsip magqasid al-
syari’ah. Bab IV dan V menelusuri berbagai bentuk akad
pernikahan musta’jalah  (temporer) yang muncul di
masyarakat modern, beserta latar sosial dan implikasi
hukumnya. Bab VI menghadirkan analisis komparatif
atas enam model akad tersebut dalam perspektif magasid.

2| Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Bab VII membahas fenomena pernikahan kontemporer di
Indonesia, sedangkan Bab VIII menjadi ruang refleksi
dan peneguhan prinsip bahwa akad nikah bukanlah alat
pemuas kepentingan sesaat, melainkan ibadah yang
berorientasi pada kemaslahatan dan keberlanjutan.

Selanjutnya, Bab IX hingga Bab XIII memperluas
cakupan pembahasan dengan menelusuri dimensi sosial,
spiritual, dan kebijakan dari ruh syariat dalam
pernikahan modern. Bab IX menguraikan perkembangan
epistemologi maqasid dan relevansinya terhadap hukum
keluarga. Bab X menampilkan relevansi aktual magasid
dalam menjawab problematika kontemporer. Bab XI
mengkritisi krisis spiritualitas dan komersialisasi akad
nikah. Bab XII menawarkan rekonstruksi nilai-nilai
keluarga Islam dalam bingkai maqasid. Terakhir Bab XIII
menghadirkan rekomendasi reformasi sosial serta arah
baru figh al-usrah Indonesia — dari formalisme menuju
humanisme syar’i.

Dengan struktur yang sistematis ini, buku ini tidak
hanya memperkaya kajian hukum keluarga Islam, tetapi
juga membuka ruang dialog antara teks, konteks, dan
tujuan syariat; antara fikih klasik dan realitas modern;
antara norma hukum dan etika kemanusiaan.
Pembahasan yang dihadirkan tidak bermaksud
menghakimi praktik-praktik sosial yang ada, melainkan
mengajak pembaca untuk menimbangnya dalam cahaya
nilai-nilai maqgasid: menjaga kehormatan (hifz al-‘ird),
melestarikan keturunan (hifz al-nasl), dan menegakkan
keadilan dalam kehidupan keluarga.

Akhirnya, buku ini diharapkan menjadi
sumbangsih kecil bagi penguatan kesadaran hukum
Islam yang berorientasi pada ruh syariat. Di tengah

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 3



kompleksitas dunia modern, pernikahan perlu
dikembalikan pada makna aslinya: sebagai perjanjian
suci yang menautkan cinta, tanggung jawab, dan
keabadian nilai. Dengan demikian, setiap akad nikah
tidak hanya sah di hadapan hukum, tetapi juga hidup di
bawah naungan berkah dan tujuan luhur syariat Islam.

4 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



BAB II

RUKUN DAN SYARAT SAH
PERNIKAHAN DALAM ISLAM

A. Rukun Nikah dan Landasan Hukumnya

Mayoritas ulama dari mazhab Syafi‘iyah,
Malikiyah, dan Hanabilah bersepakat bahwa rukun
pernikahan meliputi kehadiran mempelai laki-laki,
mempelai perempuan, wali, dua orang saksi, serta
adanya ijab dan kabul.! Pendapat ini didasarkan pada
berbagai dalil Al-Qur’an dan hadis, di antaranya firman
Allah dalam QS. An-Nisi’ [4]:3 yang menunjukkan
keabsahan akad dengan kejelasan pasangan dan wali.
Kehadiran kedua mempelai merupakan hal yang
mendasar, sebab tanpa kejelasan siapa yang dinikahkan
maka akad tidak memiliki objek yang pasti. Sementara
itu, keberadaan wali menjadi unsur penting yang
ditegaskan oleh sabda Nabi £:

RIS
Artinya: “Tidak sah pernikahan tanpa wali.” (HR. Abu
Dawud).

Di sini tampak adanya perbedaan tajam dengan
mazhab Hanafiyah yang berpendapat bahwa seorang
perempuan baligh dan berakal berhak menikahkan
dirinya sendiri tanpa wali, selama laki-laki yang ia pilih

1 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 7
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1985), h. 142.

2 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Nikah, hadis no.
2085.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 15



sepadan (kafa’ah).3 Dalil mereka adalah analogi dengan
akad-akad muamalah, di mana seorang perempuan
dewasa boleh melakukan transaksi tanpa wali, sehingga
lebih berhak pula atas dirinya dalam perkara pernikahan.
Perbedaan pandangan ini menunjukkan bagaimana
mazhab Hanafiyah menitikberatkan pada aspek rasional
dan analogi muamalah, sementara jumhur menekankan
dimensi perlindungan dan kehormatan perempuan
dalam magqasid syari’ah. Karenanya, jumhur wulama
menolak pandangan ini karena pernikahan menyangkut
kehormatan dan nasab yang kedudukannya lebih berat
daripada sekadar transaksi harta.

Saksi juga merupakan bagian yang tidak
terpisahkan dari rukun nikah. Nabi # bersabda:

Az a5 s ) 2K
Artinya: “Tidak ada nikah kecuali dengan wali dan dua saksi
yang adil.” (HR. al-Baihaqi dan al-Hakim).

Kehadiran saksi berfungsi memastikan
keterbukaan akad dan menghindari praktik-praktik
tersembunyi yang dapat merugikan pihak perempuan.
Mazhab Malikiyah bahkan menegaskan bahwa
pernikahan tanpa saksi wajib dibatalkan meskipun telah
terjadi hubungan badan, karena ia mendekati praktik
zina yang ditutupi dengan akad formalitas.

3 Tbn ‘Abidin, Radd al-Muhtar ‘ala al-Durr al-Mukhtar (Beirut:
Dar al-Fikr, 1992), Juz 3, h. 45.

4 Al-Baihaqi, Sunan al-Kubrad, Juz 7 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2003), h. 111. Lihat juga al-Albani, Sahih al-Jami’ al-Saghir,
no. 7557.

5 Ibn Rusyd, Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Mugqtasid
(Kairo: Dar al-Hadith, 1997), Juz 2, h. 6.

6 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Adapun ijab dan kabul merupakan inti dari akad
nikah itu sendiri. Lafaz ijab biasanya diucapkan oleh
wali, misalnya: “Aku nikahkan engkau dengan putriku,”
sementara kabul diucapkan oleh mempelai laki-laki:
“Aku terima pernikahan dengan putrimu dengan mahar yang
telah disebutkan.” Kesepakatan itu harus dilakukan dalam
satu majelis dan tidak boleh diselingi jeda panjang, sebab
perbedaan waktu akan membuat akad tidak sempurna.®
Keserasian redaksi antara ijab dan kabul juga disyaratkan
agar tidak menimbulkan keraguan, karena akad nikah
tidak bisa disamakan dengan akad jual beli yang
memberi ruang adanya khiyar (opsi membatalkan) selama
dalam majelis.

Oleh karena itu, kehadiran dua pihak yang
berakad adalah rukunnya, yaitu laki-laki dan
perempuan, serta adanya ijab dan kabul, baik secara lisan
maupun tulisan atau isyarat yang dipahami dari orang
yang bisu. Misalnya, jika wali wanita berkata di majelis
akad: “Aku nikahkan engkau dengan putriku,” kemudian
laki-laki tersebut menjawab, “Aku terima pernikahan
dengan putrimu dengan mahar yang telah disebutkan, baik
segera maupun ditunda,” maka akadnya sah.

Berdasarkan perintah Allah untuk
memperlakukan istri dengan cara yang baik atau
menceraikannya dengan cara yang baik, sesuai petunjuk
Al-Qur'an dan sunnah Nabi-Nya. Para pihak yang
berakad harus memiliki kecakapan hukum (ahliyyah al-
ada’), yaitu baligh, berakal, dan mampu memahami
makna akad. Apabila salah satu belum memenuhi syarat

6 Al-Nawawi, al-Majmii" Sharh al-Muhadhdhab (Beirut: Dar al-
Fikr, 1996), Juz 17, h. 123.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 17



ini, maka akad menjadi tidak sah. Dalam hal calon istri, ia
harus perempuan sejati, bukan banci atau laki-laki, serta
bukan termasuk golongan mahram seperti saudari
kandung, bibi dari pihak ayah, maupun bibi dari pihak
ibu.

Dalam pelaksanaan akad nikah, khususnya pada
redaksi ijab dan kabul, terdapat beberapa ketentuan
penting yang harus terpenuhi agar akad tersebut
dianggap sah menurut hukum Islam. Salah satu syarat
pokoknya adalah kesatuan majelis (ittihad al-majlis), yakni
ijlab dan kabul harus berlangsung dalam satu majelis
yang sama apabila kedua pihak hadir. Selain itu, harus
terdapat kesesuaian antara ijab dan kabul (tawafuq al-
sighat), baik dari segi maksud maupun lafaz, sehingga
makna yang terkandung dalam ucapan wali dan calon
suami saling menguatkan. Di samping itu, harus ada
kesinambungan antara ijab dan kabul tanpa diselingi jeda
waktu yang panjang (tawali al-sighat). Apabila terjadi jeda
yang memutus kesinambungan tersebut, atau salah satu
pihak menggantungkan akad pada syarat tertentu atau
waktu di masa depan, maka akad tersebut menjadi tidak
sah secara syar’i, karena kehilangan unsur kesungguhan
dan kepastian dalam pernyataan akad nikah.”

Selain itu, dalam akad nikah juga tidak berlaku
hak khiyar majelis, yaitu hak untuk membatalkan akad
selama kedua pihak masih berada dalam satu majelis
sebagaimana yang dikenal dalam akad jual beli.
Ketentuan ini menunjukkan bahwa akad nikah memiliki
karakter yang berbeda dengan akad muamalah lainnya.

7 Wahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 7
(Beirut: Dar al-Fikr, 1989), h. 34-35.

8 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Pernikahan bukan sekadar perikatan hukum yang
bersifat materiil, melainkan ikatan suci yang
mengandung unsur tanggung jawab, kehormatan, dan
kemaslahatan keluarga. Oleh karena itu, setelah ijab dan
kabul diucapkan dengan sah, akad nikah langsung
bersifat mengikat secara sempurna dan tidak dapat
dibatalkan secara sepihak, kecuali melalui mekanisme
yang ditentukan oleh syariat, seperti talak atau fasakh.
Pendapat ini merupakan kesepakatan mayoritas ulama
dari kalangan Hanafiyyah, Malikiyyah, Syafi‘iyyah, dan
Hanabilah8.

B. Syarat-Syarat Sah Pernikahan

Dalam Islam, sahnya suatu akad pernikahan tidak
hanya ditentukan oleh niat baik kedua mempelai, tetapi
juga oleh terpenuhinya syarat-syarat yang telah
digariskan oleh syariat. Para ulama menjelaskan bahwa
sahnya pernikahan mensyaratkan terpenuhinya unsur-
unsur tertentu yang menjadi fondasi utama keabsahan
akad. Syarat-syarat ini bukan sekadar formalitas hukum,
melainkan ~ mekanisme  perlindungan  terhadap
kehormatan, hak, serta kepastian hukum bagi suami istri
agar pernikahan berlangsung sesuai dengan tujuan
syariat (magqasid al-syari’ah).

Syarat-syarat sahnya pernikahan ada sepuluh,
diantaranya:

1. Tidak dalam Status Haram Dinikahi Sementara
Syarat pertama adalah bahwa perempuan
yang dinikahi tidak berada dalam status haram

8 Al-Nawawi, al-Majmii* Syarh al-Muhadzdzab, Juz 17 (Beirut:
Dar al-Fikr, 1997), h. 192.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 19



dinikahi secara sementara. Misalnya, seorang wanita
yang telah ditalak tiga oleh suaminya tidak boleh
dinikahi kembali sebelum menikah dengan laki-laki
lain secara sah dan bercerai darinya dengan cara
yang halal. Larangan ini bersifat sementara, berbeda
dengan larangan menikahi perempuan mahram
karena hubungan darah, susuan, atau semenda yang
bersifat permanen.’ Para ulama sepakat bahwa

pelanggaran terhadap ketentuan ini menjadikan akad
nikah tidak sah.

2. Akad Tidak Mengandung Unsur Syubhat atau
Bentuk yang Diperselisihkan

Para fugaha juga menegaskan bahwa akad
pernikahan  harus bebas dari wunsur yang
diperselisihkan keabsahannya secara besar-besaran
oleh para ulama. Contohnya adalah nikah mut‘ah
atau nikah sementara yang dibatasi dengan waktu
tertentu. Bentuk pernikahan seperti ini dianggap
tidak sah oleh jumhur ulama karena menyalahi
prinsip keabadian dan tanggung jawab dalam rumah
tangga.l® Dengan demikian, akad yang mengandung
unsur syubhat atau niat sementara bertentangan
dengan hakikat pernikahan sebagai ‘aqd al-ghaliz,
yaitu perjanjian yang kokoh dan bersifat permanen.

9 Ibn Qudamah, al-Mughni, Juz 9 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1994), h. 346.

10 Al-Kasani, Bada'i’ al-Sana’i’, Juz 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2000), h. 232.

10 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Redaksi Ijab dan Kabul Harus Tegas dan Tidak
Bersifat Sementara

Syarat ketiga berkaitan dengan kejelasan
redaksi ijab dan kabul. Ucapan ijab dari wali dan
kabul dari mempelai laki-laki harus diungkapkan
dengan bahasa yang tegas, jelas, dan menunjukkan
kerelaan tanpa mengandung syarat waktu tertentu.
Akad nikah tidak boleh bersifat sementara atau
digantungkan pada masa depan, sebab hal tersebut
menghilangkan kepastian hukum. Dengan demikian,
bentuk akad yang menyerupai kontrak sementara
seperti nikah mut‘ah atau nikah kontrak tidak
memenuhi kriteria sah pernikahan menurut syariat.

Adanya Dua Orang Saksi

Syarat berikutnya adalah kehadiran dua orang
saksi dalam pelaksanaan akad. Mayoritas ulama dari
kalangan Syafi‘iyah, Malikiyah, dan Hanabilah
menegaskan bahwa akad nikah tidak sah tanpa
disaksikan oleh dua saksi yang adil. Ketentuan ini
didasarkan pada sabda Nabi #: “Tidak sah pernikahan
kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil.” (HR.
al-Baihaqi dan al-Hakim).

Kehadiran saksi berfungsi memastikan
keterbukaan akad dan mencegah terjadinya praktik
rahasia seperti nikah siri yang sering menimbulkan
persoalan hukum dan sosial di kemudian hari.

Keadilan Para Saksi

Selain kehadiran saksi, disyaratkan pula
bahwa saksi tersebut adalah orang-orang yang adil.
Maksudnya, mereka dikenal memiliki integritas

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 11



moral, tidak fasik, dan tidak melakukan dosa besar
secara terang-terangan. Saksi yang tidak memenubhi
kriteria ini dapat menyebabkan cacat dalam
keabsahan akad, karena fungsinya adalah menjaga
legitimasi dan kepercayaan publik terhadap
pernikahan.

Kerelaan dan Kebebasan Kedua Pihak

Kerelaan dan kebebasan kedua pihak yang
berakad juga merupakan unsur penting. Jumhur
ulama berpendapat bahwa akad yang dilakukan di
bawah paksaan tidak sah, sebab pernikahan
merupakan perjanjian yang dilandasi kesediaan hati
dan kehendak bebas.!! Hanya mazhab Hanafiyah
yang memberi pengecualian dalam kasus tertentu,
misalnya ketika wali bertindak demi kemaslahatan
anak perempuan yang belum dewasa. Prinsip ini
menunjukkan bahwa Islam menolak bentuk
pernikahan yang menafikan hak individu untuk
menentukan hidupnya sendiri.

Kejelasan Penunjukan Kedua Mempelai

Syarat berikutnya ialah kejelasan dalam
menunjuk kedua mempelai. Penunjukan ini dapat
dilakukan dengan menyebut nama, sifat, atau
melalui isyarat yang dipahami dalam konteks akad.
Kejelasan ini sangat penting agar tidak terjadi
kekeliruan dalam menentukan siapa yang dimaksud
sebagai calon istri atau suami. Akad yang tidak jelas

1 Al-Syirazi, al-Muhadhdhab, Juz 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1996),

h. 37.

12 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



subjeknya dianggap tidak sah, karena tidak
memenuhi asas kepastian hukum dalam pernikahan.

8. Tidak dalam Keadaan Ihram

Selain itu, akad nikah tidak boleh dilakukan
ketika salah satu pihak sedang dalam keadaan ihram
untuk haji atau umrah. Larangan ini telah menjadi
kesepakatan jumhur ulama, kecuali menurut mazhab
Hanafiyah yang berpendapat bahwa akadnya tetap
sah meskipun makruh. Ketentuan ini menegaskan
bahwa ibadah haji dan umrah memiliki kesucian
tersendiri yang tidak boleh dicampur dengan
aktivitas duniawi, termasuk akad nikah.

9. Adanya Mahar dan Larangan Konspirasi

Mazhab Malikiyah menambahkan beberapa
syarat lain yang tidak disepakati oleh jumhur. Di
antaranya, akad nikah harus disertai dengan
pemberian mahar, karena mahar dipandang sebagai
simbol penghormatan terhadap perempuan dan
bukti kesungguhan pihak laki-laki. Selain itu,
Malikiyah menolak sahnya akad yang dilakukan
secara sembunyi-sembunyi melalui konspirasi antara
suami dan para saksi untuk menutupi pernikahan
dari masyarakat.”> Dalam pandangan mereka,
keterbukaan pernikahan merupakan bagian dari
magqgasid syariah untuk menjaga kehormatan dan
menghindari fitnah.

12- Al-Dusuqi, Hasyiyah al-Dustiqi ‘ala al-Syarh al-Kabir, Juz 2
(Beirut: Dar al-Fikr, 1996), h. 245.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 113



10. Tidak dalam Kondisi Sakit Keras dan Adanya Wali
bagi Perempuan

Lebih lanjut, Malikiyah juga mensyaratkan
bahwa pernikahan tidak boleh dilakukan ketika salah
satu pihak sedang dalam kondisi sakit keras yang
dikhawatirkan menyebabkan kematian (maradh al-
maut). Hal ini untuk menghindari unsur penipuan
atau niat tersembunyi, seperti untuk mengalihkan
harta atau status hukum tertentu.

Terakhir, keberadaan wali bagi perempuan
menjadi syarat penting dalam pandangan jumhur
ulama selain Hanafiyah. Wali seperti ayah atau kakek
berfungsi menjaga dan melindungi kehormatan
perempuan, memastikan bahwa akad dilakukan
dengan penuh pertimbangan dan bukan atas dasar
paksaan atau ketidaktahuan.'®> Mazhab Hanafiyah
memang membolehkan perempuan baligh dan
berakal menikahkan dirinya sendiri, tetapi jumhur
menolak karena pernikahan menyangkut
kehormatan dan nasab yang tidak bisa disamakan
dengan akad muamalah biasa.

Dengan  demikian, kesepuluh syarat ini
menunjukkan bahwa Islam memandang akad pernikahan
bukan hanya sebagai ikatan sosial atau hubungan
biologis semata, tetapi sebagai perjanjian suci (mithaq
ghaliz) yang menegakkan nilai-nilai kemaslahatan,
keadilan, dan kehormatan. Setiap syarat memiliki makna
syari dan moral yang saling berkaitan, sehingga

13 Al-Syaukani, Nayl al-Awtar, Juz 6 (Beirut: Dar al-Jil, 2000),
h. 135.

14 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



mengabaikan salah satunya berpotensi merusak
kesakralan dan keabsahan akad itu sendiri.

Setelah memahami sepuluh syarat sahnya
pernikahan, para ulama juga menetapkan sejumlah
ketentuan tambahan yang menjadi syarat berlakunya
akad nikah secara sempurna. Di antaranya adalah bahwa
kedua mempelai harus memiliki kecakapan hukum
penuh, yaitu berakal sehat (‘agil), telah mencapai usia
baligh, dan berstatus merdeka. Apabila salah satu dari
keduanya tidak memenuhi unsur tersebut misalnya
masih anak-anak, tidak waras, atau dalam perbudakan
maka akad nikahnya tidak sah untuk berlaku.

Selain itu, dalam pandangan mazhab Malikiyah,
seorang laki-laki yang menikah tanpa perantara wali
disyaratkan =~ harus  memiliki  kecerdasan  dan
kebijaksanaan yang cukup agar dapat menanggung
tanggung jawab pernikahan dengan baik. Pendapat ini
berbeda dengan mazhab Hanafiyah yang memberikan
kelonggaran lebih besar dalam hal kecakapan laki-laki.
Namun, pandangan Malikiyah tersebut sejalan dengan
mazhab Syafiiyah dan Hanabilah yang menegaskan
bahwa kecakapan akal dan kematangan bertindak
merupakan bagian penting dari sahnya akad pernikahan.

C. Syarat-Syarat Berlakunya dan Wajibnya Akad
Nikah

Selain syarat-syarat sahnya pernikahan beserta
syarat tambahannya, para ulama juga membahas syarat-
syarat wajib atau mengikatnya akad nikah, yaitu syarat-
syarat yang menentukan apakah pernikahan itu memiliki
kekuatan hukum penuh dan tidak dapat dibatalkan

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 115



kecuali dengan sebab yang dibenarkan syariat. Dalam
literatur fikih, disebutkan terdapat empat syarat yang
termasuk dalam kategori ini.

Syarat pertama, peran wali dalam menikahkan
orang yang tidak memiliki kecakapan hukum (ahliyyah).
Apabila calon mempelai laki-laki atau perempuan belum
memiliki kecakapan penuh, seperti anak kecil, orang gila,
atau seseorang yang mengalami gangguan akal, maka
akad nikah mereka tidak dapat dilakukan sendiri. Dalam
kasus seperti ini, wali yang berhak menikahkan hanyalah
ayah atau kakek, sebagaimana dijelaskan oleh Abu
Hanifah dan Muhammad. Namun, pendapat ini berbeda
dengan Abu Yusuf yang memiliki pandangan lebih
longgar dalam penentuan wali.

Syarat kedua, berkaitan dengan kufu’ (kesepadanan)
antara suami dan istri. Seorang wanita merdeka, baligh,
dan berakal yang menikahkan dirinya sendiri tanpa izin
wali, sementara ia memiliki wali ‘ashabah (kerabat laki-
laki terdekat) yang tidak merestui pernikahan tersebut,
hanya dianggap sah apabila calon suaminya sekufu
dengannya dan mahar yang diberikan sepadan. Prinsip
kufu” ini disepakati oleh para ulama karena berkaitan
dengan kehormatan dan kesetaraan sosial dalam
pernikahan, agar tidak menimbulkan konflik keluarga
dan sosial.

Syarat ketiga, adalah mahar harus mencapai kadar
mahar mitsil, yaitu mahar yang lazim diberikan kepada
perempuan dengan status dan kedudukan serupa di
lingkungannya. Jika seorang perempuan menikahkan
dirinya dengan laki-laki yang tidak sekufu tanpa
persetujuan wali, maka mahar yang ditetapkan tidak
boleh kurang dari mahar mitsil. Menurut Abu Hanifah,

16 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



syarat ini juga berlaku bagi perempuan yang menikah
dengan laki-laki sekufu, sedangkan dua sahabatnya (Abu
Yusuf dan Muhammad) tidak mensyaratkan demikian.

Syarat keempat, adalah bahwa suami harus bebas
dari cacat fisik yang menghalangi hubungan suami istri,
seperti kebiri (imajbib) atau impotensi total dan sementara
(‘ananah), selama istri tidak rela dengan kondisi tersebut.
Cacat seperti ini dapat menjadi alasan bagi istri untuk
membatalkan akad karena bertentangan dengan tujuan
utama pernikahan, yakni membangun kehidupan
keluarga dan menjaga keturunan.

Untuk memperjelas penerapan syarat-syarat
berlakunya akad nikah, para fuqaha” menguraikan
berbagai contoh kasus nyata yang sering terjadi dalam
masyarakat, baik di masa klasik maupun kontemporer.
Kasus-kasus ini memperlihatkan bahwa perbedaan
kecakapan hukum (ahliyyah), wali, serta kemampuan
membentuk akad yang sah sangat menentukan status
hukum pernikahan.

1. Pernikahan Anak Kecil

Salah satu kasus yang banyak dibahas dalam
kitab-kitab fikih adalah pernikahan anak kecil (nikah al-
saghirah). Para ulama berbeda pendapat mengenai
kebolehannya.

Mazhab Hanafiyyah berpendapat bahwa wali
memiliki hak untuk menikahkan anak kecil, baik laki-laki
maupun perempuan, selama terdapat kemaslahatan yang
jelas bagi anak tersebut. Namun akad itu tidak memiliki
kekuatan mengikat sempurna sampai anak mencapai
usia baligh dan memberikan persetujuan (tamyiz al-rida).
Pendapat ini didasarkan pada pemahaman bahwa akad

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 17



wali bagi anak kecil adalah bentuk wilayah al-nasahah
(perwalian demi kemaslahatan), bukan pemaksaan.

Imam al-Kasani menjelaskan: “Apabila seorang
ayah menikahkan anak perempuannya yang masih kecil,
maka akadnya sah karena maslahatnya nyata, tetapi ia
memiliki hak khiyar (membatalkan) ketika baligh, kecuali
jika akad itu dilakukan oleh ayah atau kakeknya.”14

Sedangkan menurut jumhur ulama (Maliki, Syafi‘i,
dan Hanbali), ayah berhak menikahkan anak kecil tanpa
izinnya, bahkan sebelum baligh, dengan syarat tidak
menimbulkan kemudaratan dan mahar yang diberikan
tidak kurang dari mahar al-mitsl. Mereka berdalil pada
praktik Nabi SAW yang menikahkan ‘Aisyah dengan
Rasulullah # saat usia enam tahun dan baru hidup
serumah ketika baligh (HR. al-Bukhari).

Namun, sebagian ulama kontemporer seperti
Yusuf al-Qaradhawi dan Wahbah al-Zuhayli menegaskan
bahwa praktik tersebut tidak bisa dijadikan dasar umum
di masa modern, sebab konteks sosial, psikologis, dan
biologis perempuan telah berbeda. Dalam al-Figh al-Islami
wa Adillatuh, al-Zuhayli menyatakan: “Menikahkan anak
kecil pada masa kini tidak lagi membawa maslahat
sebagaimana di masa dahulu, bahkan lebih dekat kepada
mafsadah, karena bertentangan dengan prinsip maqasid
syari’ah yang menuntut kematangan fisik dan akal dalam
pernikahan.”15

Oleh sebab itu, banyak negara Islam, termasuk
Indonesia, menetapkan batas usia minimal menikah

14 Abu Bakr al-Kasani, Bada'i" al-Sana’i’ fi Tartib al-Syara’i’, Juz
2 (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1986), h. 238-240.

15 Al-Zuhayli, Wahbah, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 7
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), h. 35-38.

18 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



sebagai upaya menjaga maqasid syari‘ah. Dalam Pasal 7
ayat (1) UU Nomor 16 Tahun 2019, usia minimal menikah
adalah 19 tahun bagi laki-laki maupun perempuan.
Ketentuan ini merupakan bentuk taqyid syar’i
(pembatasan hukum syariat) oleh otoritas negara demi
kemaslahatan sosial dan perlindungan anak.

2. Pernikahan Orang Gila atau Hilang Akal

Kasus lain yang juga sering menjadi bahan
perdebatan adalah pernikahan orang gila (majanin).
Dalam hukum Islam, akad pernikahan hanya sah jika
dilakukan oleh orang yang memiliki ahliyyah al-ada’
(kemampuan bertindak hukum secara sempurna).

Mazhab Hanafiyyah memandang bahwa orang
gila tidak dapat melakukan akad nikah sendiri, karena
kehilangan kesadaran dan kehendak bebas. Namun wali
dapat menikahkan orang gila jika terdapat kemaslahatan
yang nyata, seperti kebutuhan biologis yang tidak dapat
dihindari atau keinginan untuk menjaga kehormatan.
Akad ini disebut nikah bi wilayah al-ijbar (pernikahan
dengan paksaan wali), tetapi tetap sah jika disetujui
hakim.

Menurut jumhur ulama, pernikahan orang gila
tidak sah secara mutlak, baik dengan wali maupun tanpa
wali, karena hilangnya unsur ridha dan niat gashd al-
ta’abbud (niat ibadah dalam pernikahan). Mereka
berpegang pada kaidah ushul:

AL 3] Fad ¥ Adal
Artinya: “Sebuah akad tidak sah kecuali dengan dua kehendak
(kerelaan).”

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 119



Al-Syafi'l menegaskan dalam al-Umm: “Tidak sah
akad nikah orang yang kehilangan akal karena ia tidak
mengetahui apa yang ia ucapkan, dan akad yang
diucapkan tanpa pengetahuan adalah batal.”1¢

Pendapat ini lebih sesuai dengan maqasid syariah,
karena pernikahan bukan hanya kontrak sosial,
melainkan ibadah yang menuntut kesadaran dan
tanggung jawab. Dalam konteks hukum positif
Indonesia, hal ini ditegaskan dalam Pasal 6 ayat (2) UU
Perkawinan, bahwa perkawinan hanya sah apabila
dilakukan oleh pihak yang mampu memberikan
persetujuan secara bebas dan sadar.

3. Pernikahan Tanpa Wali

Isu wali merupakan salah satu perbedaan paling
klasik antara mazhab Hanafiyyah dan jumhur ulama.

Mazhab  Hanafiyyah  berpandangan bahwa
perempuan baligh dan berakal boleh menikahkan dirinya
sendiri tanpa wali, selama calon suaminya kufu’
dengannya dan mahar yang diberikan mitsil. Pandangan
ini didasarkan pada firman Allah Ta’ala:

5 G455l 5553 of asbiaid 6 G4l (Al st 00 13

Sl G 1555

Artinya: “Maka janganlah kamu (para wali) menghalangi
mereka menikah dengan calon suaminya apabila
telah mendapat kerelaan di antara mereka dengan
cara yang baik.” (QS. al-Baqgarah [2]: 232).

16 Al-Syafi'l, Al-Umm, Juz 5 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1990), h.
20.

20 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Menurut Abu Hanifah, ayat ini menunjukkan
bahwa hak akad berada pada perempuan, karena
larangan  ditujukan kepada wali untuk tidak
menghalangi. Artinya, perempuan memiliki hak penuh
atas dirinya setelah baligh.

Namun, jumhur wulama (Syafi'i, Maliki, dan
Hanbali) menolak pandangan ini dengan berdalil pada
hadis: “Tidak sah nikah tanpa wali.” (HR. Abu Dawud,
al-Tirmizi, dan Ibn Majah).

Menurut jumhur, wali adalah syarat sah akad,
bukan sekadar pelengkap administratif. Ketiadaan wali
menjadikan akad tersebut batal, meskipun ada saksi dan
jjab kabul. Wali dalam konteks ini bukan simbol
patriarki, melainkan mekanisme perlindungan hukum
terhadap perempuan agar tidak tertipu atau terzalimi.

Dalam pandangan maqasid syariah, keberadaan
wali merupakan penjaga hifz al-‘ird (kehormatan) dan hifz
al-nasl (keturunan), karena wali bertanggung jawab
memastikan calon suami layak secara moral dan sosial.
Dengan demikian, wali menjadi bagian dari al-himayah al-
ijtima‘iyyah (proteksi sosial) dalam hukum keluarga
Islam.

Dalam hukum positif di Indonesia, prinsip jumhur
inilah yang diadopsi oleh Kompilasi Hukum Islam (KHI)
Pasal 14 dan 19, yang menegaskan bahwa wali adalah
rukun nikah, dan jika wali nasab tidak ada, maka hak
perwalian beralih kepada wali hakim.

4. Konteks Sosial dan Magasid di Era Modern

Ketiga contoh kasus di atas menunjukkan bahwa
meskipun akad nikah dapat dipandang sah secara
lahiriah menurut sebagian mazhab, tetapi dari sudut

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 21



pandang magqgasid syariah, sahnya akad tidak selalu
berarti sesuai dengan nilai-nilai kemaslahatan.

Prinsip dasar maqasid menegaskan bahwa setiap
hukum ditetapkan untuk menjaga lima pokok utama:
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maka, akad yang
menimbulkan kerusakan pada salah satu aspek ini—
seperti merendahkan martabat perempuan, mengancam
keselamatan anak, atau menimbulkan kekacauan nasab —
tidak bisa dianggap sebagai akad yang sah secara
magqasidiy, meskipun memenuhi unsur formal.

Oleh karena itu, pandangan modern menekankan
bahwa hukum fikih klasik perlu ditafsirkan secara
kontekstual, bukan sekadar tekstual. Misalnya, meskipun
mazhab Hanafiyah membolehkan pernikahan tanpa wali,
tetapi dalam konteks sosial sekarang, di mana eksploitasi
dan penipuan terhadap perempuan meningkat,
keberadaan wali menjadi sangat penting untuk menjaga
magqasid hifz al-"ird.

Begitu pula, kebolehan menikahkan anak kecil di
masa klasik tidak bisa diterapkan secara literal hari ini,
karena bertentangan dengan maqasid hifz al-nafs dan hifz
al-nasl. Maka, taqyid al-nikah oleh negara melalui batas
usia minimal bukanlah bentuk pembatalan syariat, tetapi
justru  perwujudan  magasid-nya dalam  konteks
kontemporer.

22 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



5. Kesimpulan Komparatif

Jumhur . .
Aspek | Mazhab o oyarip  Analisis
Hanafiyyah Hanbali) Magqasidiy
Tidak wajib Menjaga
Wali bzfelem uan Wajib,  syarat Eiﬁorrﬁiisi
peremp sah akad , pro
baligh sosial (hifz al-
berakal “ird)
Boleh
‘c/ivlgrllllikahl;.:;:tlr;1 i Sah jika Pfrlu cgka]%
Anak d ’ ‘ P dinikahkan ;zli ang al—ziln;
kecil apa ayah, tanpa| fz ) f
membatalkan . dan hifz al-
setelah hak khiyar nasl
baligh
Wali  boleh
menikahkan Bertentangan
Orang a ada Tidak sah || dengan asas
gila ]m ~slahat secara mutlak | kesadaran
dan ridha
besar
Sah jika Perlindungan
Batal
Tanpa | sekufu dan meskipun ada terhadap
wali ada  mahar saksi P fitnah sosial
mitsil dan moral
Dengan demikian, pembahasan ini

memperlihatkan bahwa perbedaan antara mazhab
Hanafiyyah dan jumhur bukan sekadar soal tekstual,
tetapi juga berkaitan dengan konteks sosial dan maqasid
yang ingin dijaga. Dalam kerangka hukum modern,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 23



pendekatan maqasid syariah memberikan keseimbangan
antara keabsahan formal akad dan realitas sosial
kemanusiaan, agar pernikahan tidak hanya sah di mata
syariat, tetapi juga berfungsi membawa kemaslahatan
yang berkelanjutan bagi keluarga dan masyarakat.

24 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



BAB III
TUJUAN SYAR‘I PERNIKAHAN

A. Landasan Qur'ani dan Hadis tentang Tujuan
Pernikahan

Dalam pandangan Islam, pernikahan memiliki
kedudukan yang sangat agung karena menjadi sarana
menjaga kehormatan diri, melindungi dari perbuatan
zina, serta membangun kehidupan yang tenteram dan
berkasih sayang. Ia bukan sekadar kontrak sosial, tetapi
juga ibadah yang memiliki dimensi spiritual dan
kemanusiaan yang mendalam. Syariat menjadikan
pernikahan sebagai institusi yang mengatur hubungan
antara laki-laki dan perempuan secara mulia dan
terhormat, sekaligus menjaga tatanan sosial agar tetap
stabil dan bermoral.’”

Al-Qur’an menggambarkan keagungan makna ini
dalam banyak ayat. Di antaranya firman Allah dalam
Surah ar-Ram ayat 20-21:

2 E~¢ e

15 25 5 o oSl Ol Zazslz a3
Artinya: “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah
bahwa Dia menciptakan kamu dari tanah, kemudian

kamu menjadi manusia yang berkembang biak.” (QS.
ar-Ram [30]: 20).

-

e T R R T
(CNESTY S e P

17 Al-Ghazali, Thya” ‘Uliim al-Din, Juz 11 (Beirut: Dar al-Fikr,
1993), 40.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 25



3..2.:- 9 o.) j.a V.ésa.\.u
Artinya: “Dan di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah
bahwa Dia menciptakan untukmu pasangan-
pasangan dari jenismu sendiri agar kamu merasa
tenteram kepadanya, dan Dia menjadikan di
antaramu kasih sayang dan rahmat.” (QS. ar-Ram

[30]: 21).

Ayat ini menunjukkan dua dimensi besar tujuan
pernikahan: pertama, menjaga keturunan (hifz al-nasl),
dan kedua, menjaga kehormatan serta kestabilan sosial
(hifz al-"ird). Kedua maqasid ini termasuk dalam kategori
al-daruriyyat al-khams, yaitu lima kebutuhan primer dalam
syariat Islam: menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta.!® Dengan demikian, pernikahan bukan hanya relasi
antara dua individu, tetapi juga mekanisme sosial untuk
melestarikan umat manusia dalam koridor yang suci.

Allah j juga berfirman:

W{’_‘;’}))‘UJ('KJJ;)B))‘M‘&I‘(’QJ;:&B

.,\_a.>-j

o \\

Artinya: “Dan Allah menjadikan bagi kamu istri-istri dari
jenismu sendiri, dan menjadikan bagimu dari istri-
istrimu anak-anak dan cucu-cucu.” (QS. an-Nahl
[16]: 72).

18 Al-Syatibi, al-Muwadfagat fi Usil al-Syari‘ah, Juz 11 (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1997), 9-12.

26 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Menurut Ibn Kasir, ayat ini menunjukkan bahwa
tujuan utama pernikahan adalah melestarikan keturunan
yang sah serta membangun kasih sayang antargenerasi
melalui hubungan keluarga.l® Demikian pula, al-Qurtubi
menafsirkan bahwa adanya pasangan hidup merupakan
ni‘'mah ‘uzma (kenikmatan besar) karena dengannya
manusia terjaga dari perbuatan keji dan kehancuran
moral.20

Rasulullah # juga menegaskan tujuan moral dan
spiritual pernikahan. Beliau bersabda:

s @

e gimls Bl (K fllaiil oo (Ul Saas

"l rasi yhaill
Artinya: “Wahai para pemuda, barang siapa di antara kalian
yang mampu menikah, maka hendaklah ia menikah.
Sebab menikah lebih menundukkan pandangan dan

lebih menjaga kemaluan.” (HR. al-Bukhari dan
Muslim).?!

3.

ol

—\

Hadis ini mempertegas dimensi hifz al-‘ird, yakni
menjaga kehormatan diri dan masyarakat dari perilaku
maksiat. Dengan demikian, pernikahan bukan hanya
tuntutan biologis, tetapi ibadah yang bernilai pahala dan
menjadi jalan bagi penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs).??

19 Ibn Kasir, Tafsir al-Qur’an al-’"Azim, Juz Il (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1990), 432.

20 Al-Qurtubi, al-Jami® li Ahkam al-Qur’an, Juz XIII (Kairo: Dar
al-Kutub al-Misriyyah, 1964), 17.

21 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, no. 5066.

2 Al-Nawawi, Syarh Sahih Muslim, Juz IX (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1996), 176.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 27



B. Pandangan Imam al-Syatibi tentang Magqasid
Pernikahan

Imam al-Syatibi dalam al-Muwafagat menjelaskan
bahwa hukum-hukum syariat tidak ditetapkan tanpa
tujuan, melainkan untuk mewujudkan kemaslahatan
manusia. la membedakan antara dua jenis magasid:

1. Magsad asli (tujuan pokok) - yaitu maksud utama
yang menjadi dasar disyariatkannya suatu hukum;

2. Magsad tabi‘t (tujuan tambahan) - yaitu tujuan
sekunder yang menguatkan maqgsad utama.??

Dalam konteks pernikahan, tujuan pokoknya
adalah hifz al-nasl (pelestarian keturunan), sedangkan
tujuan tambahannya meliputi terciptanya sukun
(ketenangan), mawaddah (cinta kasih), dan rahmah (kasih
sayang) antar pasangan. Hubungan ini menunjukkan
bahwa pernikahan bukan hanya berorientasi pada
kebutuhan jasmani, tetapi juga pembinaan spiritual dan
sosial.

Menurut al-Syatibi, tujuan-tujuan syariat tersebut
dapat diketahui melalui metode al-istigra’ al-ma’nawi
(penalaran induktif terhadap nash-nash syariat) dan al-
munasabah (keterkaitan logis antara sifat dan hukum).
Dengan metode al-munasabah, dapat dipahami bahwa
setiap ketentuan dalam pernikahan—seperti kewajiban
mahar, keharusan wali, dan larangan nikah tanpa
kejelasan —bertujuan untuk menjaga kehormatan dan
kemuliaan perempuan.?*

2 Al-Syatibi, al-Muwafaqgat, Juz 11, 45-47.
2 Al-Kasani, Bada'i’ al-Sand’i’ fi Tartib al-Syard’i’, Juz 11 (Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1986), 239.

28 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Contohnya, kewajiban mahar memiliki hubungan
langsung (munasabah) dengan penghormatan terhadap
perempuan. la bukan harga, melainkan simbol komitmen
dan tanggung jawab suami terhadap istrinya. Begitu pula
kewajiban nafkah dan tempat tinggal adalah perwujudan
kasih sayang dan tanggung jawab sosial suami kepada
keluarga.

Salah satu penerapan prinsip maqasid ini terlihat
dalam tindakan Khalifah ‘Umar bin al-Khattab yang
menikahi Ummu Kultsaum binti ‘Ali bin Abi Talib.
Tindakan ini, menurut para sejarawan, memiliki dimensi
sosial dan simbolis, yaitu menjaga kehormatan nasab
serta mempererat hubungan antara keluarga Ahlul Bait
dan para sahabat.?® Dari sisi maqasid, tindakan ini
menunjukkan bahwa pernikahan dapat berfungsi sebagai
sarana pemersatu umat dan penjaga kehormatan
keturunan.

Dengan demikian, pemikiran al-Syatibi
menegaskan bahwa setiap akad pernikahan yang sejalan
dengan prinsip kemaslahatan manusia dan nilai-nilai
moral adalah bagian dari maqgasid syariat. Adapun akad
yang hanya bertujuan duniawi atau menyalahi fitrah
kemanusiaan harus ditolak meskipun secara formal
tampak sah.26

% Ibn Sa‘d, al-Tabagat al-Kubra, Juz V (Beirut: Dar Sadir, 1968),
320.

2 Al-Juwayni, al-Burhan fi Usiul al-Figh, Juz I (Beirut: Dar al-
Kutub al-Tlmiyyah, 1997), 89.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 129



C. Kontradiksi antara Tujuan Syariat dan Bentuk
Akad Musta‘jalah

Dari paparan di atas jelas bahwa syariat
menempatkan pernikahan sebagai mithagan ghalizan
(perjanjian yang kuat), sebagaimana ditegaskan dalam
QS. an-Nisa” [4]: 21. Namun, dalam konteks modern,
muncul berbagai bentuk akad pernikahan musta‘jalah
(terburu-buru) yang menyimpang dari tujuan-tujuan
luhur tersebut. Di antaranya adalah nikah misyar, nikah
dengan niat cerai, nikah sementara, pernikahan madani, friend
marriage, dan pernikahan percobaan.

Bentuk-bentuk akad ini pada dasarnya sah secara
formal karena memenuhi rukun dan syarat lahiriah
pernikahan. Namun, dari perspektif maqasid, akad
tersebut cacat secara substansial. Misalnya, nikah misyar
menafikan unsur kebersamaan dan tanggung jawab
nafkah, sedangkan nikah dengan niat cerai merusak prinsip
keberlangsungan pernikahan (dawam al-zaway).

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn ‘Asytar dalam
Magasid al-Syari’ah  al-Islamiyyah, syariat tidak hanya
menilai bentuk lahiriah perbuatan, tetapi juga
memperhatikan akibat sosial dan moral yang
ditimbulkannya.?” Oleh karena itu, meskipun suatu akad
dinilai sah menurut hukum fikih formal (sahih siuran), ia
bisa dianggap rusak dari sisi maqasid (fasid magasidan)
jika bertentangan dengan tujuan syariat yang lebih tinggi,
yaitu menjaga kehormatan, keturunan, dan kemaslahatan
sosial.

27 Tbn ‘Asyitr, Magqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar
al-Nafa’is, 2001), 220-222.

30 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan pemahaman ini, maka bab-bab
selanjutnya akan membahas berbagai bentuk akad
musta’jalah tersebut, bukan semata dari sisi sah atau
tidaknya secara fikih, melainkan dari sudut pandang
maqasid al-syari‘ah. Pendekatan ini akan
memperlihatkan bagaimana pernikahan yang hanya
berorientasi pada pemuasan hawa nafsu tidak dapat
disebut sebagai pernikahan syar‘i, karena kehilangan ruh
ilahiah yang menjadi dasar keberadaannya.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 31



BAB IV

AKAD PERNIKAHAN MUSTA‘JALAH
DAN REALITAS SOSIAL

A. Pengertian dan Konsep “Musta’jalah”

Istilah musta’jalah (adzxiis) berasal dari akar kata
‘ajila (=£) yang berarti “tergesa-gesa” atau “tidak
menunggu waktu yang semestinya.” Dalam konteks
hukum Islam, kata ini sering digunakan untuk
menggambarkan suatu tindakan atau akad yang
dilakukan secara tergesa tanpa mempertimbangkan
akibat jangka panjang, baik dari sisi hukum maupun
magqgasid syariah. Dalam literatur figh klasik, istilah
musta’jalah tidak dikenal sebagai kategori akad tersendiri,
namun penggunaannya berkembang dalam diskursus
figh modern untuk merujuk pada bentuk-bentuk
pernikahan yang bersifat sementara, tidak berorientasi
pada keberlangsungan rumah tangga, dan lebih
menekankan pemenuhan kebutuhan sesaat, baik
ekonomi maupun biologis.?

Dalam kerangka fikih, akad pernikahan yang ideal
bersifat dawam (berkelanjutan) dan didirikan atas asas
iltizam (komitmen). Para ulama klasik menegaskan
bahwa akad nikah berbeda secara substansial dari akad
mu’amalah biasa seperti jual beli atau sewa menyewa.
Imam al-Qarafi menyatakan bahwa akad nikah adalah
‘aqd isytiraki dini — perjanjian spiritual dan sosial yang
tidak hanya mengikat dua individu, tetapi juga

2 Muhammad Sa‘id Ramadan al-Bati, Dawabit al-Maslahah fi
al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Beirut: Dar al-Fikr, 1993), h. 212.

32 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menyangkut hak Allah dan hak sosial masyarakat.?® Oleh
karena itu, bentuk-bentuk akad yang tidak menjamin
keberlangsungan hubungan dianggap menyimpang dari
prinsip dasar tersebut.

Dalam konteks modern, istilah akad musta’jalah
muncul untuk mendeskripsikan berbagai praktik
pernikahan yang dilakukan dengan orientasi sementara,
tanpa niat untuk membentuk keluarga yang langgeng.
Fenomena ini mencakup berbagai bentuk seperti nikah
misyar, nikah dengan niat cerai, nikah sementara (mut’ah),
hingga nikah eksperimental yang mulai muncul dalam
masyarakat urban kontemporer.3® Meskipun sebagian
bentuk ini dilakukan dengan memenuhi syarat dan
rukun formal pernikahan, namun secara maqasid syar‘i
sering kali menyalahi tujuan dasar pernikahan yaitu
membangun ketenangan (sukiin), kasih sayang (mawaddah
wa rahmah), dan pelestarian keturunan (hifz al-nasl).3!

Dalam diskursus hukum Islam kontemporer, para
pemikir maqasid seperti Ibn ‘Ashir dan Jasser Auda
menyoroti pentingnya menilai suatu akad bukan hanya
dari bentuk lahiriahnya, tetapi dari ghayah (tujuan) dan
maslahah (kemaslahatan) yang dihasilkannya. Ibn ‘Ashir
menjelaskan bahwa banyak akad yang secara formal sah,
namun secara maqasidiy bisa rusak apabila bertentangan

29 Ahmad ibn Idris al-Qarafi, al-Furiig, Juz 11 (Beirut: ‘Alam al-
Kutub, 1998), h. 102.

30 Muhammad al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz
VII (Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), h. 158.

31 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz IX, h.
33-34.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 33



dengan tujuan dasar syariat.>> Dengan pendekatan ini,
akad pernikahan yang dilakukan tanpa niat
keberlangsungan atau yang didasari motif duniawi
semata termasuk kategori musta’jalah — yaitu tergesa
dalam maksud, tidak matang dalam tujuan, dan dangkal
dalam komitmen.

Fenomena ini juga merupakan refleksi dari
perubahan sosial dan budaya umat Islam modern.
Mobilitas global, perubahan gaya hidup, dan tuntutan
ekonomi telah mendorong munculnya bentuk-bentuk
pernikahan yang lebih fleksibel secara administratif,
namun lemah secara spiritual dan etis. Istilah musta‘jalah
dalam konteks ini bukan sekadar kritik moral, tetapi
sebuah konsep analitis untuk menilai sejauh mana akad
tersebut sejalan dengan maqgasid syariah.33

Dengan demikian, istilah akad musta’jalah dapat
dirumuskan sebagai setiap bentuk akad pernikahan
yang:

1. Dilaksanakan dengan mniat atau struktur yang
membatasi keberlangsungan (adam al-dawam),

2. Menyimpang dari tujuan utama syariat dalam
pernikahan (yaitu sukiin, mawaddah wa rahmah, dan hifz
al-nasl),

3. Dan menempatkan aspek manfaat sesaat di atas nilai
tanggung jawab dan keabadian akad.

32 Muhammad Tahir Ibn ‘Ashar, Magasid al-Syari‘ah al-
Islamiyyah (Tunis: Dar al-Salam, 2011), h. 179-180.

3 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 83.

34 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Secara terminologis, konsep ini merupakan hasil
elaborasi antara analisis figh klasik dengan pendekatan
magqgasid modern. Karenanya, pembahasan selanjutnya
akan menelusuri konteks sosial yang memunculkan
bentuk-bentuk akad ini dan bagaimana hukum Islam
menilainya melalui prinsip-prinsip umum syariat.

B. Latar Sosial Kemunculan Akad-Akad Modern

Fenomena munculnya berbagai bentuk akad
pernikahan modern tidak dapat dilepaskan dari
dinamika sosial dan transformasi budaya umat Islam di
era globalisasi. Mobilitas manusia yang tinggi, perubahan
nilai-nilai sosial, serta berkembangnya teknologi
informasi telah melahirkan bentuk-bentuk akad baru
yang sebelumnya tidak dikenal dalam fikih klasik. Dalam
konteks ini, akad pernikahan musta’jalah muncul sebagai
respons sosial terhadap perubahan zaman, sebuah
bentuk adaptasi, tetapi juga sekaligus bentuk
penyimpangan dari tujuan syariat yang hakiki.34

Salah satu faktor utama yang melatarbelakangi
munculnya bentuk akad-akad ini adalah mobilitas global
dan migrasi tenaga kerja. Banyak umat Islam yang
berpindah tempat untuk bekerja, belajar, atau menetap
sementara di luar negeri. Dalam situasi ini, sebagian di
antara mereka menghadapi kesulitan untuk menikah
secara formal sesuai prosedur syariat dan hukum negara
asal. Maka, muncul praktik seperti nikah misyar di negara-

3¢ Rachmat Syafe’i, Figh Munakahat (Bandung: Pustaka Setia,
2014), h. 25.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 35



negara Teluk atau nikah dengan niat cerai di kalangan
mahasiswa Timur Tengah dan pekerja ekspatriat.3

Selain faktor mobilitas, urbanisasi dan tekanan
ekonomi juga berperan penting. Di kota-kota besar
dengan biaya hidup tinggi dan tingkat persaingan yang
ketat, banyak generasi muda yang menunda pernikahan
karena belum mapan secara finansial. Namun, di sisi lain,
dorongan biologis dan sosial tetap ada. Akibatnya,
muncul bentuk kompromi sosial berupa pernikahan yang
bersifat tempore, baik secara eksplisit (nikah kontrak,
mut‘ah, atau eksperimental) maupun terselubung (seperti
misyar dan nikah niat cerai).3¢

Sosiolog Muslim kontemporer seperti Fatima
Mernissi mencatat bahwa pergeseran peran gender
dalam masyarakat modern juga memengaruhi bentuk
akad pernikahan. Perempuan modern tidak lagi
sepenuhnya bergantung pada laki-laki dalam aspek
ekonomi dan sosial, sehingga relasi pernikahan menjadi
lebih kontraktual dan fungsional.3” Dalam beberapa
kasus, akad nikah dilakukan bukan untuk membangun
keluarga dalam pengertian tradisional, tetapi sebagai
bentuk kesepakatan praktis yang berorientasi pada
kebutuhan sementara.

Di sisi lain, perkembangan teknologi digital juga
memberikan ruang baru bagi lahirnya bentuk-bentuk

% Khaled Abou El Fadl, Speaking in God’s Name: Islamic Law,
Authority and Women (Oxford: Oneworld, 2001), h. 284.

% Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Interpretation:
Muftis and Their Fatwas (Cambridge: Harvard University Press, 1996),
h. 231-232.

%7 Fatima Mernissi, Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in
Modern Muslim Society (Cambridge: Schenkman, 1987), h. 92.

36 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



akad yang lebih instan, seperti nikah online atau
pernikahan jarak jauh melalui media daring. Fenomena
ini memperlihatkan bagaimana akad pernikahan yang
seharusnya sakral dan penuh pertimbangan dapat
berubah menjadi proses administratif yang cepat dan
mudah diakses.38

Faktor budaya konsumerisme dan individualisme
juga memperkuat munculnya akad musta’jalah. Dalam
budaya yang menekankan kenikmatan dan kepuasan
pribadi, pernikahan kerap dipandang sebagai sarana
pemenuhan kebutuhan emosional atau seksual semata,
bukan sebagai komitmen spiritual dan sosial.3® Hal ini
melahirkan bentuk-bentuk akad yang berorientasi
sementara dan pragmatis, seperti pernikahan untuk
eksperimen, pernikahan coba-coba, atau bahkan pernikahan
wisata.

Dari perspektif maqasid syariah, kondisi sosial ini
menuntut pembacaan hukum yang lebih mendalam.
Hukum tidak cukup dinilai dari formalitas akad, tetapi
harus menimbang konteks sosial, niat pelaku, serta
dampak moral yang ditimbulkannya. Jasser Auda
menegaskan bahwa maqasid syariah bersifat dinamis,
sehingga penerapannya harus memperhatikan “realitas
perubahan” (wagqi” al-taghayyur) dalam masyarakat.40

3 Rida Qal’aji, “Zawaj al-'Abr al-Internet fi Mizan al-Figh al-
Islami,” Majallah al-Buhiith al-Islamiyyah Vol. 37, No. 2 (2018), h. 45-
67.

% Asma Lamrabet, Women and Men in the Qur'an: A
Comparative Study (Oxford: Oneworld, 2018), h. 118.

40 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 97-98.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 37



Dengan demikian, kemunculan berbagai bentuk
akad musta’jalah merupakan cerminan perubahan sosial
yang kompleks. Di satu sisi, ia menunjukkan fleksibilitas
hukum Islam dalam merespons kebutuhan manusia
modern; namun di sisi lain, ia mengandung potensi
penyimpangan dari tujuan luhur syariat. Tantangan bagi
ulama dan pemikir hukum Islam adalah bagaimana
menemukan titik keseimbangan antara realitas sosial
yang berubah dan prinsip-prinsip abadi maqasid al-
syari'ah.

C. Prinsip Penilaian Hukum dalam Syariat terhadap
Akad Baru

Dalam menghadapi kemunculan bentuk-bentuk
akad pernikahan baru, para ulama dan pemikir hukum
Islam berupaya menemukan keseimbangan antara
keabadian prinsip syariat dan dinamika sosial
masyarakat. Islam bukan agama yang kaku dan beku;
syariatnya diturunkan untuk manusia dengan segala
perubahan zaman, tempat, dan budaya. Oleh karena itu,
ketika muncul akad-akad kontemporer seperti nikah
misyar, nikah niat cerai, nikah daring, dan berbagai bentuk
akad sementara lainnya, penilaian hukumnya tidak bisa
hanya bertumpu pada teks literal, melainkan juga pada
magqgasid al-syari’ah — tujuan-tujuan moral dan
kemaslahatan di balik hukum itu sendiri.4!

4 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Mu’asarah: Dirdsah Fighiyyah
Mu’asirah (Kairo: Dar al-Syurugq, 2011), h. 212.

38 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



1. Kaidah Dasar: “Asal dalam Akad adalah
Kebolehan”

Salah satu prinsip penting dalam hukum Islam
yang menjadi pijakan penilaian terhadap akad-akad
baru adalah kaidah fighiyyah:

poill o i 0l 5o Ao U¥1 521 § (a1
Artinya: “Asal dalam semua bentuk akad adalah

kebolehan, sampai ada dalil yang menunjukkan
keharamannya.”#2

Kaidah ini menegaskan bahwa hukum asal
dari berbagai bentuk perjanjian atau kontrak social,
termasuk akad pernikahan adalah boleh, selama
tidak mengandung unsur yang bertentangan dengan
nash, magqasid, atau nilai moral Islam. Namun,
kebolehan tersebut tidak bersifat mutlak. Ia dapat
berubah menjadi terlarang jika akad tersebut
menimbulkan mafsadah (kerusakan) yang nyata,
seperti menodai kehormatan manusia,
menghilangkan ~ hak-hak  perempuan, atau
melemahkan institusi keluarga.3

Dalam konteks inilah, akad pernikahan
musta’jalah  perlu dikaji bukan hanya dari sisi
formalitas hukum (adanya ijab kabul, wali, saksi, dan
mahar), tetapi juga dari sisi substansi kemaslahatan:
apakah akad tersebut mencerminkan nilai kesucian,
keabadian, dan tanggung jawab sebagaimana
diinginkan oleh syariat?

42 Jalal al-Din al-Suyti, al-Ashbah wa al-Naza'ir (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1998), h. 60.

4 Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Magqasid ‘inda al-Imam al-
Syatibi (Rabat: Dar al-Kalimah, 1992), h. 175.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 39



2. Kaidah: “Kemudaratan Harus Dihilangkan”
Kaidah berikutnya yang menjadi pedoman
penting adalah:

Ji5 5l

Artinya: “Kemudaratan harus dihilangkan.”44

Kaidah ini berakar pada hadis Nabi %:
3l ¥ 30 ¥
Artinya: “Tidak boleh menimbulkan bahaya dan tidak
boleh membalas bahaya dengan bahaya.” 45

Prinsip ini digunakan untuk menolak segala
bentuk akad yang berpotensi menimbulkan kerugian
moral, sosial, atau psikologis bagi salah satu pihak.
Misalnya, dalam nikah sementara atau nikah kontrak
turis, pihak perempuan sering kali menjadi korban
karena tidak mendapatkan perlindungan hukum
atau jaminan nafkah setelah masa akad berakhir.
Dalam magqasid syariah, hal semacam ini jelas
bertentangan dengan tujuan hifz al-‘ird (menjaga
kehormatan) dan hifz al-nafs (menjaga jiwa).

Wahbah al-Zuhayli menegaskan bahwa
keabsahan suatu akad dalam Islam tidak hanya
diukur dari terpenuhinya rukun dan syarat, tetapi
juga dari magsad al-‘aqd (tujuan kontrak) yang harus
membawa kemaslahatan.4¢ Artinya, akad yang secara
formal sah tetapi menimbulkan kerusakan sosial

# Tbn Nujaym, al-Ashbah wa al-Naza'ir (Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah, 2005), h. 87.

4 Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Kitab al-Ahkam, no. 2340.

4% Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), jilid 7, h. 108-109.

40 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



tetap dapat dinyatakan rusak secara maqasidiy. Di
sinilah tampak fleksibilitas hukum Islam yang selalu
berpihak pada nilai-nilai kemanusiaan.

3. Kaidah: “Yang Dianggap adalah Makna, Bukan
Sekadar Lafaz”
Prinsip ketiga yang sangat penting dalam
menilai akad-akad modern adalah kaidah:

Sl LLERL Y Slalls uslill S5ali
Artinya: “Yang menjadi ukuran adalah maksud dan
makna, bukan sekadar lafaz dan bentuk.”4

Kaidah ini menjadi dasar pendekatan maqasid
dalam figh modern. Dalam konteks pernikahan,
walaupun suatu akad secara lahiriah tampak sah
(karena memenuhi rukun dan syarat formal), namun
jilka tujuannya bertentangan dengan prinsip
keberlangsungan (dawam al-zawadj), maka akad
tersebut dapat dinilai rusak secara substansial.

Sebagai contoh, nikah dengan niat cerai secara
lahir mungkin tampak sah karena tidak disertai
pembatasan waktu secara eksplisit, tetapi niat
tersembunyi untuk menceraikan di waktu tertentu
menyalahi maqasid pernikahan.*® Ulama seperti Ibn
‘Uthaymin dan al-Qaradawi menyebutnya sebagai

47 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I'lam al-Muwaqqi‘in “an Rabb al-
‘Alamin (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1996), jilid 3, h. 13.

4 Majma’ al-Figh al-Islami, Qararat wa Tawsiyyat al-Majma’ al-
Fighi (Jeddah: OIC, 2000), h. 233.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 41



“akad yang rusak secara moral”, meskipun tidak
batal secara hukum positif.4

Prinsip ini juga berlaku untuk fenomena nikah
online atau pernikahan eksperimental, di mana bentuk
akad bisa sah menurut sebagian pandangan figh,
tetapi substansinya kehilangan nilai sakralitas dan
tangqung jawab jangka panjang. Oleh karena itu,
penilaian hukum tidak boleh berhenti pada bentuk,
melainkan harus menyentuh maqgasid dan niat di
baliknya.

4. Integrasi Kaidah dengan Pendekatan Magqasid
Syariah

Tiga kaidah di atas berupa kebolehan asal
akad, penghilangan kemudaratan, dan penilaian
berdasarkan makna, semuanya berpadu dalam satu
kerangka besar magqasid syariah. Menurut Jasser
Auda, hukum Islam yang ideal adalah hukum yang
adaptif terhadap realitas namun tetap berpijak pada
nilai-nilai abadi syariat.>® Pendekatan maqasid
menuntut  agar  setiap  keputusan  hukum
memperhatikan keseimbangan antara nash (teks) dan
waqi’ (konteks).

Dengan demikian, penilaian terhadap akad-
akad pernikahan modern tidak boleh semata-mata
bersandar pada legalitas formal, tetapi juga harus
mengukur apakah akad tersebut mengarah pada
terwujudnya lima tujuan pokok syariat (al-kulliyyat

4 Ibn ‘Uthaymin, Fatdwa al-Mar'ah al-Muslimah (Riyadh:
Maktabah al-Rushd, 1999), h. 98-99.

%0 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 156.

42 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



al-khamsah): menjaga agama, jiwa, akal, keturunan,
dan harta. Jika sebuah akad mengabaikan salah satu
di antaranya, maka sekalipun sah secara teknis, ia
tetap cacat secara magqasidiy.

Dari keseluruhan prinsip di atas dapat
disimpulkan bahwa hukum Islam memandang akad
pernikahan bukan sebagai kontrak administratif yang
bisa dimodifikasi sesuka hati, melainkan sebagai ‘agd
dhimmi,  perjanjian suci yang memiliki dimensi
spiritual dan sosial sekaligus. Karena itu, inovasi
bentuk akad yang tidak mengandung kerusakan
(mafsadah) dan masih sejalan dengan maqasid dapat
diterima, namun setiap bentuk akad yang mereduksi
nilai-nilai kesakralan, keabadian, dan keadilan dalam
pernikahan, sejatinya bertentangan dengan prinsip
dasar syariat.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 143



BABV

ENAM MODEL AKAD PERNIKAHAN
MUSTA‘JALAH

A. Pernikahan Misyar

1.

Pengertian dan Asal-usul Nikah Misyar

Nikah Misyar merupakan salah satu bentuk
akad pernikahan kontemporer yang muncul di
kawasan Teluk (Gulf States) pada akhir abad ke-20.
Secara terminologis, istilah misyar (Jsal) berasal dari
kata sara-yasiru yang berarti “melalui” atau
“pberkunjung.” Dengan demikian, pernikahan ini
dinamakan demikian karena suami hanya “melalui”
atau sesekali mendatangi istrinya, tanpa tinggal
bersama secara permanen.

Secara hukum, nikah misyar memenuhi rukun-
rukun pernikahan syar’i — terdapat calon suami,
calon istri, wali, dua saksi, serta ijab dan kabul.
Namun, akad ini memiliki ketentuan khusus yang
menyimpang dari norma umum pernikahan, yaitu:
pihak istri secara sadar dan sukarela melepaskan
sebagian hak-haknya seperti nafkah, tempat tinggal,
giliran bermalam, dan dalam beberapa kasus, bahkan
hak pengasuhan anak.5!

Dengan kata lain, akad ini memberikan ruang
bagi laki-laki untuk menikah dengan perempuan
tanpa menanggung beban ekonomi, sosial, dan
emosional yang biasanya melekat pada tanggung

51 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh

(Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), jilid 7, h. 142-145.

44 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



jawab pernikahan. Dalam praktiknya, akad ini dapat
dilakukan secara resmi (tercatat di pengadilan
syariah) atau tidak resmi (tidak tercatat), tergantung
kesepakatan pasangan.

Kemunculan fenomena ini banyak dikaitkan
dengan perubahan sosial dan ekonomi di negara-
negara Teluk, di mana tingkat urbanisasi dan
perpindahan kerja yang tinggi membuat sebagian
laki-laki ingin memperoleh hubungan yang sah
secara agama, namun tanpa kewajiban menafkahi
dan menanggung penuh kehidupan rumah tangga.>?

2. Karakteristik Nikah Misyar dan Mekanismenya

Dalam praktiknya, nikah misyar memiliki ciri
khas utama: hubungan suami istri berlangsung
secara tidak menetap. Sang suami datang
mengunjungi istrinya sewaktu-waktu, dan tidak
wajib menyediakan tempat tinggal. Karena hak
nafkah menjadi gugur, maka konsekuensinya
ketaatan istri kepada suami juga menjadi tidak
mutlak, sebab ketaatan merupakan imbalan atas
nafkah yang diberikan.

Selain itu, akad ini umumnya dirahasiakan —
baik karena keinginan suami yang telah beristri
untuk menyembunyikannya dari istri pertama,
maupun karena faktor sosial seperti stigma terhadap
perempuan yang menikah tanpa prosesi publik.
Padahal, kerahasiaan semacam ini bertentangan
dengan prinsip keterbukaan akad dalam Islam yang

52 M.A. Al-Hathloul, “Marriage in the Gulf: The Case of
Misyar,” Arab Law Quarterly 26, no. 3 (2012): 287-302.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 145



bertujuan mencegah tuduhan zina dan menjaga
kehormatan perempuan.

Meskipun begitu, secara formal akad ini tetap
sah karena memenuhi rukun nikah, dan hak-hak
hukum seperti warisan tetap berlaku di antara
pasangan. Akan tetapi, dari sisi sosial, nikah misyar
berpotensi menimbulkan kerentanan terhadap
perempuan karena hubungan yang tidak stabil dan
tidak memiliki jaminan masa depan.5?

3. Perbandingan dengan Jenis Pernikahan Lain

1) Perbedaan dengan Pernikahan Adat

Pernikahan adat pada umumnya memiliki
unsur sosial dan ekonomi yang kuat, dan
meskipun terkadang tidak tercatat secara
administratif, ia tetap memenuhi seluruh rukun,
syarat, dan tujuan pernikahan syar‘i. Pencatatan
hanyalah bentuk penguatan hukum negara,
bukan bagian dari sahnya akad.

Sedangkan mnikah misyar ~menyerupai
pernikahan adat dalam hal kemungkinan tidak
dicatatkan, tetapi berbeda secara substansial
karena adanya pengguguran hak-hak istri. Dalam
pernikahan adat, hak-hak istri tetap terjaga,
sedangkan dalam nikah misyar, hak-hak tersebut
justru menjadi objek kesepakatan yang bisa
dilepas.

% Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Mu‘asarah (Kairo: Dar al-
Syurugq, 2011), h. 223

46 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



2) Perbedaan dengan Nikah Siri

Nikah  siri  berarti pernikahan yang
dilakukan secara sembunyi-sembunyi dengan
pesan kepada saksi agar tidak
mengumumkannya kepada publik. Mazhab
Malikiyah secara tegas menganggap pernikahan
semacam ini batal dan harus dibatalkan, karena
tidak terpenuhi unsur keterbukaan akad yang
menjadi syarat sah pernikahan.>

Sebagian fuqaha lain seperti mazhab
Hanabilah memandangnya sah tetapi makruh,
karena kerahasiaannya berpotensi menimbulkan
fitnah dan menodai kehormatan perempuan.
Sedangkan menurut Syiah Imamiyah, nikah siri
tetap sah karena dianggap serupa dengan akad
mut’ah, meskipun pandangan ini tidak diterima
oleh mayoritas ulama Sunni.

Dengan demikian, nikah misyar berada di
antara dua posisi: secara formal ia sah seperti
nikah siri, tetapi secara moral ia mendekati
bentuk pernikahan yang kehilangan ruh kesucian
dan tujuan hakiki pernikahan itu sendiri.

4. Hubungan Nikah Misyar dengan Nikah Tafwid
Dalam sebagian praktiknya, nikah misyar juga
mengandung kesamaan dengan nikah tafwid, yakni
pernikahan yang dilangsungkan tanpa penetapan
mahar pada saat akad. Para fugaha berbeda pendapat
tentang keabsahan model ini.

5 Al-Qarafi, al-Furig (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyabh,
1998), jilid 3, h. 150.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 47



Mazhab Malikiyah berpendapat bahwa akad
nikah tanpa mahar tidak sah, dan wajib dibatalkan
sebelum terjadinya hubungan badan. Namun, jika
sudah terjadi hubungan, akad tetap sah tetapi wajib
diberikan mahar mitsil (mahar sepadan).

Adapun jumhur ulama (Hanafiyah, Syafi‘iyah,
Hanabilah) berpendapat bahwa akad tetap sah, sebab
mahar bukanlah rukun akad, melainkan akibat
hukum dari akad itu sendiri. Jika tidak disebutkan
mahar, maka perempuan berhak atas mahar mitsil
setelah hubungan terjadi atau setelah kematian
suami.>®

Perdebatan ini menunjukkan bahwa figh
memberi ruang terhadap fleksibilitas akad selama
tidak menghilangkan magqsad syar’i di baliknya.
Namun, ketika syarat-syarat seperti “tidak
menanggung nafkah” atau “tidak memberi tempat
tinggal” dimasukkan dalam nikah misyar, para ulama
menilai bahwa hal itu bukan lagi tafwid yang
dibenarkan, melainkan syarat yang rusak (syarth
fasid), sebab ia meniadakan tanggung jawab dasar
suami terhadap istri.

5. Penilaian Hukum Islam dan Magasid al-Syari‘ah

Secara formal, nikah misyar memenuhi unsur
sahnya akad pernikahan: ada ijab kabul, wali, saksi,
dan kerelaan kedua belah pihak. Akan tetapi, dari

% Malik ibn Anas, al-Mudawwanah al-Kubra (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1994), jilid 2, h. 208.

5 Al-Syirazi, al-Muhadzdzab fi Figh al-Imam al-Syafi'i (Beirut:
Dar al-Fikr, 1992), jilid 3, h. 45.

48 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



perspektif maqasid al-syari‘ah, akad ini bertentangan
dengan ruh dan tujuan syariat.

Pernikahan dalam Islam adalah mithagan
ghalizan “perjanjian yang kokoh” antara dua jiwa
untuk saling melindungi, menumbuhkan kasih
sayang, dan membangun kehidupan yang stabil.
Tujuan ini dikenal sebagai magsad dawam al-zawaj
(keberlangsungan pernikahan) yang menjadi fondasi
institusi keluarga.

Dalam nikah misyar, hubungan itu kehilangan
makna keberlangsungan. Istri tidak mendapatkan
ketenangan (sukun), tidak ada kerja sama dalam
rumah tangga, dan tidak terbangun lingkungan yang
ideal untuk pengasuhan anak. Dengan demikian,
akad ini tidak mencapai magsad al-asli dari
pernikahan, yaitu hifz al-nasl (menjaga keturunan)
dan hifz al-‘ird (menjaga kehormatan).5”

Ulama besar seperti Wahbah al-Zuhayli dan
Yusuf al-Qaradawi memandang bahwa nikah misyar,
meskipun sah secara tekstual, tidak layak
dipraktikkan karena membuka pintu (bab al-fasad)
bagi penyalahgunaan akad untuk pemuasan syahwat
sesaat. Oleh karena itu, akad ini sebaiknya ditutup
dengan prinsip sadd al-dhari’ah  (menutup jalan
menuju keburukan).>®

5 Ahmad al-Raysuni, Nazariyyat al-Magasid ‘inda al-Imam al-
Syatibi (Rabat: Dar al-Kalimah, 1992), h. 200.

% Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu’dsirah (Beirut: al-Risalah,
2006), jilid 3, h. 76-78.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 149



6. Pertimbangan Sosial dan Moral

Dari segi sosial, nikah misyar berpotensi
merusak tatanan moral masyarakat. la mendorong
pandangan pragmatis terhadap lembaga pernikahan
— dari ikatan spiritual yang penuh tanggung jawab
menjadi sekadar kontrak untuk pemenuhan
kebutuhan biologis.

Perempuan sering kali menjadi pihak yang
paling  dirugikan. Tanpa hak nafkah dan
perlindungan hukum, mereka rentan ditinggalkan
sewaktu-waktu. Dalam banyak kasus di Arab Saudi
dan Yaman, pernikahan misyar menyebabkan
meningkatnya jumlah ibu tunggal yang tidak diakui
secara hukum  karena  suaminya menolak
mendaftarkan pernikahan itu.5

Dari perspektif maqgasid, kondisi ini menyalahi
prinsip jalb al-maslahah wa dar” al-mafsadah — menarik
kemaslahatan dan menolak kerusakan. Jika
pernikahan hanya menimbulkan penderitaan dan
ketidakpastian bagi salah satu pihak, maka
keberadaannya tidak lagi membawa berkah, tetapi
justru merusak kemaslahatan umum.

Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat
disimpulkan bahwa nikah misyar sah secara hukum fikih
klasik, karena rukun dan syaratnya terpenuhi. Namun,
dari sisi magasid dan etika syariah, akad ini tidak sejalan
dengan tujuan luhur pernikahan dalam Islam.

% “Misyar Marriage: A New Trend and Its Consequences,”
Middle East Studies Journal, Vol. 45, no. 2 (2019): 115-128.

50 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Pernikahan yang ideal adalah yang didasarkan
pada tanggung jawab, kasih sayang, dan keinginan untuk
membangun rumah tangga secara utuh. Nikah misyar
gagal mewujudkan nilai-nilai itu, karena menafikan
unsur kebersamaan, nafkah, dan perlindungan yang
menjadi inti maqsad syar’i dari pernikahan.

Maka, sekalipun tidak dapat dinyatakan batal
secara mutlak, nikah misyar termasuk akad yang makruh
tahriman — yaitu akad yang sah tetapi tercela, karena
bertentangan dengan tujuan syariat. Dalam konteks
sosial modern, akad semacam ini sebaiknya dihindari
dan pintunya ditutup dengan prinsip sadd al-dhari’ah,
demi menjaga kehormatan, nasab, dan kemuliaan
lembaga keluarga Muslim.

B. Pernikah dengan Niat Cerai

1. Definisi dan Latar Kemunculan

Pernikahan dengan niat cerai (al-nikah bi
niyyati al-talag) adalah akad yang dilakukan secara
sah menurut syariat — terdapat ijab dan kabul, wali,
dua saksi, dan kesepakatan kedua mempelai —
namun sang suami telah meniatkan dalam hatinya
untuk menceraikan istrinya setelah waktu tertentu
atau setelah tujuan tertentu tercapai. Waktu yang
dimaksud bisa pendek, seperti satu bulan, atau
panjang, seperti setelah menyelesaikan studi, masa
kerja, atau kepentingan pribadi lainnya.®0

Secara lahiriah, pernikahan ini tidak berbeda
dengan akad nikah biasa. Namun, secara substantif,

00 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 7
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), h. 150-151.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 51



akad ini berdasarkan niat tersembunyi yang
membatasi keinginan melangsungkan kehidupan
rumah tangga secara abadi (dawam al-zawaj). Dalam
hukum Islam, niat semacam ini menjadi titik
perdebatan karena meskipun tidak diucapkan secara
eksplisit, ia mengubah hakikat tujuan akad
pernikahan itu sendiri.®!

Fenomena ini banyak terjadi di kalangan
pelajar, mahasiswa, dan pekerja Muslim yang tinggal
di luar negeri untuk waktu tertentu. Mereka
menikahi perempuan setempat agar terhindar dari
zina, dengan niat akan menceraikannya setelah
kepentingannya selesai. Praktik ini juga terjadi di
negara-negara Arab dan Asia, terutama pada masa-
masa urbanisasi global dan meningkatnya mobilitas
tenaga kerja.t2

2. Perbedaan dengan Pernikahan Umum dan Nikah
Mut‘ah

Secara prinsip, pernikahan syar’i selalu
dimaksudkan untuk berlangsung selamanya dan
tidak dibatasi waktu. Niat keabadian inilah yang
membedakannya dari nikah mut‘ah (temporary
marriage), yaitu akad yang secara eksplisit
menyebutkan masa berlakunya.

Dalam nikah mut‘ah, jangka waktu disebutkan
dalam akad, misalnya “aku nikahkan engkau selama
satu bulan.” Maka, ketika waktu tersebut habis, akad

61 Al-Kasani, Bada'i’ al-Sana’i’, jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997), h. 273.

62 “Temporary Marriages among Muslim Students Abroad,”
Journal of Islamic Ethics, Vol. 4 (2018): 92-108.

52 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



otomatis berakhir tanpa talak. Karena itu, seluruh
ulama Ahlus Sunnah wal-Jama’ah sepakat bahwa
nikah mut‘ah adalah batal, berdasarkan hadis-hadis
sahih yang melarangnya.6?

Adapun dalam nikah dengan niat cerai, masa
tersebut tidak disebutkan secara eksplisit, melainkan
disembunyikan dalam niat hati suami. Secara formal,
akad ini sah, sebab hukum Islam menilai lafaz akad,
bukan isi hati. Namun, dari segi moral dan magqasid,
akad ini mendekati mut‘ah, karena sama-sama
menyalahi prinsip keberlangsungan pernikahan.

Perbedaannya hanya pada tingkat
keterbukaan niat. Pada mut’ah, jangka waktu
diucapkan; sedangkan pada nikah niat cerai, waktu
disembunyikan. Oleh sebab itu, para ulama berbeda
pendapat: apakah niat batin yang merusak maqgsad
bisa membatalkan akad yang secara formal sah?

3. Perbedaan Pendapat Ulama tentang Hukumnya

Para ulama klasik dan kontemporer terbagi
menjadi dua pendapat utama tentang keabsahan
akad nikah yang disertai niat cerai:

1) Pendapat yang Membolehkan (Sah secara
Fighiyah)

Mayoritas fugaha dari mazhab Hanafiyah,
Malikiyah, Syafi‘iyah, dan sebagian Hanabilah
berpendapat bahwa pernikahan semacam ini
tetap sah, selama tidak ada syarat eksplisit yang
membatasi waktu akad. Niat tersembunyi dalam

0 Jbn Hajar al-"Asqalani, Fath al-Bari, jilid 9 (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, 1995), h. 174.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 53



hati tidak membatalkan akad, sebab niat adalah
urusan batin antara manusia dan Allah, selama
tidak diwujudkan dalam lafaz.

Ibn Qudamah (w. 620 H), ulama besar
Hanbali, menegaskan dalam al-Mughni: “Jika
seseorang menikahi seorang wanita tanpa
menyebut syarat, namun dalam hatinya berniat
menceraikannya setelah satu bulan atau setelah
kebutuhannya terpenuhi, maka akadnya tetap
sah. Ini adalah pendapat mayoritas ulama,
kecuali al-Awza’l yang memandangnya sebagai
nikah mut‘ah.” .64

Dalil yang digunakan oleh kelompok ini
adalah kaidah:

SGa3 S el 55541 § il
(Yang menjadi ukuran dalam akad adalah makna
lahirnya, bukan niat tersembunyinya).

Selain itu, mereka berargumen bahwa niat
dapat berubah, dan seseorang yang semula
berniat menceraikan bisa saja berubah pikiran
dan melanjutkan kehidupan rumah tangganya.
Karena itu, niat yang tidak terucap tidak dapat
menjadi dasar pembatalan akad.?

64 Ibn Qudamah, al-Mughni, jilid 7 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1983), h. 573.

05 Al-Nawawi, al-Majmii* Sharh al-Muhadzdzab, jilid 17 (Beirut:
Dar al-Fikr, 1996), h. 122.

54 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



2) Pendapat yang Melarang (Tidak Sah atau
Makruh Tahriman)

Sebagian ulama Syafi‘iyah, Malikiyah, dan
Hanabilah seperti al-Awza’i, Bahram, dan Ibn
Taimiyah menilai bahwa pernikahan dengan niat
cerai adalah tidak sah, karena hakikatnya sama
dengan nikah mut’ah, hanya berbeda pada
redaksi lahiriah.

Menurut al-Awzat:  “Barang  siapa
menikahi seorang wanita dengan niat akan
menceraikannya setelah waktu tertentu, maka itu
adalah nikah mut’ah yang diharamkan,
walaupun waktunya tidak disebutkan.”¢6

Ibn Taimiyah sendiri menegaskan bahwa
akad ini, meskipun sah secara formal, berdosa
secara moral, karena bertentangan dengan
maksud syariat yang menjadikan pernikahan
sebagai ikatan abadi. Ia menyebutnya sebagai
“nikah penipuan” (nikah al-ghish), sebab pihak
perempuan tidak mengetahui niat suami yang
tersembunyi.¢”

Sebagian ulama lain memilih sikap tengah:
akadnya sah tetapi makruh tahriman, karena
mengandung unsur gharar (ketidakpastian) dan
tadlis (penipuan niat) terhadap perempuan.
Pendapat ini didukung oleh sebagian fuqaha
kontemporer seperti Yusuf al-Qaradawi dan

% Al-Awza'i, dikutip dalam Al-Karafi, al-Furig, jilid 3
(Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1998), h. 170.

7 Tbn Taimiyyah, Majmi’ al-Fatawa, jilid 32 (Riyadh: Dar al-
Wafa’, 2004), h. 102.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 55



Majma’ al-Figh al-Islami, yang memandang akad
ini perlu dihindari demi menjaga kehormatan
dan citra Islam.%®

4. Dimensi Sosial dan Etika Nikah dengan Niat Cerai

Fenomena pernikahan dengan niat cerai tidak
hanya menjadi problem hukum, tetapi juga problem
etika dan sosial yang serius. Praktik ini banyak terjadi
di kalangan mahasiswa dan pekerja Muslim yang
tinggal sementara di negara Barat. Mereka menikahi
perempuan lokal dengan niat sementara untuk
menyalurkan kebutuhan biologis secara “halal”, lalu
menceraikannya setelah masa studi atau pekerjaan
selesai.

Dampaknya sangat luas: banyak perempuan
non-Muslim merasa tertipu dan ditinggalkan,
sebagian menjadi ibu tunggal tanpa nafkah atau
pengakuan hukum. Kasus-kasus semacam ini
mencoreng citra Islam di mata masyarakat global,
karena dianggap menjadikan hukum pernikahan
sebagai alat eksploitasi seksual yang dilegalkan
agama.%

Selain itu, praktik ini dapat mengacaukan
nasab dan hak asuh anak, terutama bila istri
melahirkan anak dari pernikahan itu. Banyak kasus
di mana anak menjadi korban kehilangan identitas,
bahkan berpindah agama mengikuti ibu non-
Muslimnya. Dalam pandangan maqasid al-syari‘ah,

%8 Yusuf al-Qaradawi, Fatawa Mu'asirah, jilid 3 (Beirut: al-
Risalah, 2006), h. 83.

0  “Misuse of Temporary Marriage Contracts in Muslim
Diaspora,” Arab Law Quarterly 34, no. 2 (2020): 223-241.

56 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



ini jelas bertentangan dengan hifz al-nasl
erlindungan  keturunan dan  hifz al-ird
p 8
erlindungan kehormatan).
p 8

5. Penilaian Magasid al-Syari’ah terhadap Nikah Niat
Cerai
Dari perspektif maqasid al-syari’ah, akad ini
gagal memenuhi tujuan utama pernikahan, yaitu:

1) Dawam al-zawaj (keberlangsungan rumah tangga)
2) Sukun (ketenangan dan kasih sayang)

3) Hifz al-nasl (menjaga keturunan yang sah dan
stabil)

Ketika niat cerai sudah tertanam sejak awal,
maka akad tersebut kehilangan unsur keabadian
(ta’bid), padahal inilah yang menjadi ruh pernikahan
dalam Islam.

Al-Syatibi dalam al-Muwaifagat menegaskan
bahwa maqasid syariat dalam akad nikah adalah
“menegakkan kehidupan rumah tangga yang
langgeng, menciptakan kasih sayang, dan menjaga
tatanan sosial dari kerusakan moral.” Maka, setiap
bentuk akad yang bertentangan dengan nilai-nilai ini,
walaupun sah secara formal, harus ditolak secara
magqasidiy.”0

Dalam kerangka itu, nikah dengan niat cerai
tidak dapat dianggap sekadar pelanggaran ringan,
karena mengkhianati kejujuran niat yang menjadi
asas muamalah Islam. Allah berfirman:

70 Al-Syatibi, al-Muwadfaqgat fi Usil al-Ahkam, jilid 2 (Beirut: Dar
al-Ma'rifah, 1991), h. 13-14.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 57



z
-85

5,200 15551 5t il e
Artinya: “Hai orang-orang yang beriman, penuhilah
akad-akad itu.” (QS. al-Maidah [5]: 1).

Ayat ini tidak hanya menuntut pemenuhan
lahiriah akad, tetapi juga kejujuran batiniah dalam
setiap perjanjian. Karenanya, menyembunyikan niat
cerai sejak awal merupakan bentuk khiyanah magqsad
(pengkhianatan terhadap tujuan syariat).

6. Pandangan Figh Modern dan Kebijakan Hukum

Dalam konteks hukum positif Islam modern,
lembaga-lembaga fatwa besar seperti Majma’ al-Figh
al-Islami (OKI) dan Lajnah Da’imah Arab Saudi telah
menolak praktik nikah dengan niat cerai. Mereka
menilai bahwa walaupun akadnya sah secara formal,
praktik tersebut makruh tahriman dan harus dicegah
karena menimbulkan kerusakan sosial.

Yusuf al-Qaradawi menegaskan: “Tidak
sepantasnya seorang Muslim mempermainkan akad
nikah dengan niat menceraikan. Ini bukanlah
karakter =~ mukmin sejati yang memuliakan
perempuan.””!

Dalam konteks Indonesia, fenomena ini belum
banyak muncul secara terbuka, tetapi dapat
disamakan dengan praktik kawin kontrak turis atau
nikah sementara pekerja migran, yang pada dasarnya
memiliki motif dan pola yang sama — akad temporer
dengan niat tersembunyi. Oleh sebab itu, para ulama
Indonesia menilai praktik ini sebagai penyimpangan

7V Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Mu'asarah, (Kairo: Dar al-
Syuragq, 2011), h. 231.

58 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



moral, meskipun tidak mudah dibatalkan secara
hukum formal.”

7. Kesimpulan: Akad Sah, Tujuan Rusak

Dari keseluruhan pandangan tersebut, dapat
disimpulkan bahwa pernikahan dengan niat cerai sah
secara fikih formal, tetapi rusak secara magqasidiy. Ia
melanggar asas kejujuran dan kesetiaan yang
menjadi dasar ikatan pernikahan.

Akad ini memperlihatkan bagaimana hukum
Islam tidak hanya menilai bentuk (surah) tetapi juga
substansi niat dan dampak sosialnya. Karena itu,
akad semacam ini sebaiknya dihindari dan ditutup
jalannya dengan prinsip sadd al-dhari’ah, demi
menjaga martabat perempuan, stabilitas keluarga,
dan citra Islam sebagai agama yang menegakkan
keadilan dan kasih sayang.”

C. Pernikahan Sementara atau Nikah untuk Tujuan
Tertentu (Nikah Prokreasi)

1. Definisi dan Karakteristik Umum

Nikah untuk tujuan tertentu — yang dalam
konteks ini dikenal sebagai nikah i al-nasl
(pernikahan demi keturunan) — merupakan bentuk
akad yang dilakukan hanya untuk mencapai satu
tujuan  pragmatis, yakni memperoleh anak
(prokreasi), tanpa adanya niat untuk

72 Majelis Ulama Indonesia, Himpunan Fatwa MUI (Jakarta:
Erlangga, 2015), h. 414.

73 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 179-181.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 59



mempertahankan ikatan rumah tangga setelah tujuan
itu tercapai. Setelah anak lahir, pihak laki-laki
menceraikan istrinya karena menganggap akad
tersebut telah  “selesai menjalankan  fungsi
biologisnya.”74

Model pernikahan semacam ini muncul dalam
berbagai konteks sosial modern. Dalam sebagian
masyarakat Arab kontemporer, terutama di kalangan
elite atau orang kaya, muncul fenomena “pernikahan
prokreasi”, di mana seorang laki-laki menikahi
perempuan subur semata-mata untuk mendapatkan
keturunan, lalu menceraikannya setelah anak lahir.
Di beberapa negara Barat, fenomena ini dikenal
dalam bentuk “reproductive marriage contract” atau
kontrak prokreasi.”

Dari sisi figh klasik, akad semacam ini tidak
dikenal secara eksplisit, namun analoginya dapat
ditemukan dalam pembahasan nikah al-mu’aqqat
(nikah sementara) dan nikah al-mut‘ah. Sebab, akad ini
mengandung unsur pembatasan tujuan dan waktu,
yang menghilangkan karakter keabadian (ta'bid) yang
menjadi inti maqsad pernikahan.

2. Kedudukan Hukum dalam Pandangan Mazhab
Figh
Para ulama dari empat mazhab besar (Hanafi,

Maliki, Syafi'i, dan Hanbali) sepakat bahwa
pernikahan yang dibatasi waktu tertentu atau tujuan

74 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 7
(Damaskus: Dar al-Fikr, 1989), h. 160.

75 “Reproductive Marriage Contracts in the Arab World,”
Middle East Law and Governance Journal 11, no. 2 (2019): 112-129.

60 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



tertentu  adalah  rusak  (batil/fasid) karena

bertentangan dengan hakikat akad nikah yang

ditetapkan untuk keberlangsungan.”®
Namun, terdapat perbedaan  nuansa
pandangan di antara mereka:

1) Jumhur al-fugaha’ (mayoritas ulama) menegaskan
bahwa akad semacam ini tidak sah karena
menyerupai nikah al-mut’ah yang secara tegas
diharamkan Nabi SAW setelah sempat
dibolehkan pada masa awal Islam. Dalil mereka
di antaranya sabda Rasulullah SAW:

Gra g e 3 @80 sl 0B EU ) el LET G
S Ol ad Aaliall a3 J) Lays S8 bl G ol
Artinya: “Wahai manusia, sesungguhnya aku dahulu
telah mengizinkan kalian melakukan nikah
mut‘ah, tetapi sekarang Allah  telah
mengharamkannya hingga hari  kiamat.
Maka barang siapa yang masih memiliki
(istri) mut’ah, hendaklah ia melepaskannya,
dan janganlah kalian mengambil kembali

sesuatu yang telah kalian berikan kepada
mereka.” (HR. Muslim).””

Menurut mereka, pembatasan tujuan atau
waktu pernikahan menafikan makna mitsagan

76 Al-Mardawi, al-Insaf, jilid 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997), h. 122.

77 Muslim ibn al-Hajjaj, Sahth Muslim, Kitab al-Nikah, hadis
no. 1406.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 61



ghalizan (perjanjian yang kuat), sebagaimana
disebut dalam QS. an-Nisa” [4]: 21.

2) Imam Zufar dari mazhab Hanafiyyah berbeda
pendapat. la berpendapat bahwa nikah untuk
tujuan tertentu tetap sah, karena syarat rusak
(shart fasid) tidak otomatis membatalkan akad.
Dalam pandangannya, selama rukun nikah
terpenuhi (jjab, kabul, wali, saksi, dan mahar),
akadnya sah, sementara syarat yang
bertentangan dianggap gugur (batil al-shart, sahih
al-"aqd).”8

Namun, pandangan ini tetap minoritas
dan tidak diikuti oleh mayoritas ulama karena
dianggap mengabaikan substansi magqsad
pernikahan, yakni kelanggengan dan
pembangunan keluarga.

3. Perbandingan dengan Nikah Sementara dan Mut‘ah

Perlu dibedakan antara nikah untuk tujuan

tertentu (prokreasi), nikah sementara (mu’agqat), dan
nikah mut'ah:

111(:12:1511 Karakteristik Status Hukum
Disebutkan Haram menurut
. waktu  tertentu || jumhur
;lll::}:h dalam akad, || (berdasarkan
menggunakan hadis
lafaz tamattu’ || pelarangan

78 Al-Kasani, Bada'i’ al-Sana’i’, jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997), h. 276.

62 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



111‘:11:;5}1 Karakteristik Status Hukum

atau istimta’. || mut‘ah).

Tidak

memerlukan wali

dan saksi

(menurut Syi‘ah).

Disebutkan Batal karena
Nikah waktu  tertentu || substansinya
Mu’aqqat dengan lafaz || mut’ah  walau
(sementara) | nikah atau tazwij, || lafaznya

bukan mut’ah. berbeda.

Tidak disebut
Nikah waktu eksplisit, || Diharamkan
Prokreasi tapi niat dan || karena
(untuk motivasinya bertentangan
tujuan terbatas  untuk | dengan maqsad
tertentu) memperoleh dawam al-zawadj.

anak, lalu cerai.

Dalam nikah prokreasi, batas waktu implisit
— vyaitu hingga anak lahir — sudah cukup
menunjukkan niat temporer, sebagaimana dalam
nikah sementara. Oleh sebab itu, secara esensial,
nikah prokreasi sama dengan nikah al-mu’aqgat dan
nikah al-mut’ah.

Imam al-Kasani menjelaskan bahwa: “Apabila
seseorang menikahi wanita dengan niat untuk waktu
tertentu, meskipun tidak disebutkan secara lisan,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 63



maka akadnya termasuk nikah mut‘ah karena tujuan
syariat dalam pernikahan adalah kelanggengan.”7?

Pandangan ini memperkuat bahwa dalam
hukum Islam, substansi lebih diutamakan daripada
lafaz. Kaidah fikih menyatakan:

SUlls BLETYL ¥ SGalls aelill ssdall § 5all
Artinya: “Yang menjadi pertimbangan dalam akad

adalah maksud dan maknanya, bukan sekadar
lafaz dan bentuk luarnya” .0

4. Dimensi Sosial dan Etika Nikah untuk Prokreasi

Secara sosial, model nikah ini menimbulkan
kerusakan moral dan psikologis bagi perempuan.
Perempuan dijadikan “alat biologis” semata untuk
melahirkan  keturunan, tanpa  penghormatan
terhadap martabatnya sebagai pasangan hidup yang
memiliki hak penuh atas kasih sayang, nafkah, dan
perlindungan.

Dalam banyak kasus di dunia Arab dan Asia
Selatan, praktik ini dilakukan oleh pria kaya yang
menikahi perempuan subur dari kalangan bawah,
kemudian menceraikannya setelah memperoleh anak
laki-laki sebagai penerus nasab. Perempuan tersebut
sering kali kehilangan hak asuh dan dukungan
finansial, sementara anak diambil alih oleh keluarga
ayahnya.?!

7 Ibid., h. 278.

80 Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Naza'ir, (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1983), h. 87.

81 “Exploitation in Temporary Marriages,” Arab Law
Quarterly 33, no. 3 (2020): 332-349.

64 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Fenomena ini jelas bertentangan dengan
magqasid syariah dalam aspek:

1) Hifz al-nasl (pemeliharaan keturunan) — karena
anak lahir dari hubungan yang direncanakan
untuk diputus.

2) Hifz al-‘ird (pemeliharaan kehormatan) —
karena perempuan diperlakukan sebagai objek.

3) Hifz al-nafs (pemeliharaan jiwa) — karena
menimbulkan penderitaan psikologis.

Selain  itu, pernikahan semacam ini
menyalahgunakan hukum talak yang semestinya
menjadi solusi terakhir dalam konflik rumah tangga,
bukan rencana sejak awal akad. Ini mengubah
pernikahan dari ibadah menjadi transaksi utilitarian,
yang bertentangan dengan prinsip keikhlasan (ikhlas)
dan tanggung jawab dalam Islam.

5. Penilaian Magasid al-Syari‘ah
Imam  al-Syatibi  dalam  al-Muwafaqgat
menjelaskan bahwa magqsad pernikahan mencakup
dua lapisan:
1) Tujuan pokok (magsad asli) — kelanggengan
keturunan dan perlindungan masyarakat dari
kerusakan moral.

2) Tujuan tambahan (magsad tabi‘t) — ketenangan,
kasih sayang, dan kerjasama dalam membangun
rumah tangga.8?

82 Al-Syatibi, al-Muwafaqgat fi Usiil al-Ahkam, jilid 2 (Beirut: Dar
al-Ma'rifah, 1991), h. 24.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 65



Nikah yang dilakukan semata-mata untuk
memperoleh anak, tetapi tidak diniatkan untuk
melanjutkan hubungan setelah itu, jelas menyimpang
dari kedua tujuan ini. Ia mengabaikan aspek spiritual
dan sosial pernikahan, menguranginya menjadi
sekadar mekanisme biologis.

Dalam kerangka maqasid modern
sebagaimana dijelaskan oleh Jasser Auda, akad
semacam ini gagal memenuhi dimensi “sistem nilai
integral”, karena memutus kesinambungan fungsi
sosial ~pernikahan sebagai penjaga stabilitas
keluarga.®

Dengan demikian, walaupun nikah prokreasi
mungkin sah secara tekstual jika rukun dan
syaratnya terpenuhi, secara maqasidiyah ia batal
secara substansi. Sebab, tujuan hukum Islam tidak
hanya memastikan keabsahan formal akad, tetapi
juga menjamin hikmah dan manfaat di baliknya.

6. Kesimpulan

Nikah untuk tujuan tertentu (khususnya demi
memperoleh keturunan) adalah bentuk
penyimpangan dari magqasid pernikahan. Ia
menurunkan martabat perempuan, merusak konsep
keluarga, dan menjadikan pernikahan sebagai sarana
semata, bukan tujuan ibadah.

Karena itu, akad semacam ini termasuk
kategori musta‘jalah (akad tergesa-gesa) yang secara
zahir tampak sah, namun rusak dalam substansinya.
Dalam kerangka sadd al-dhari’ah, hukum Islam

8 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 179-181.

66 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



=

seharusnya menutup kemungkinan legalisasi
terhadap akad semacam ini, demi melindungi nilai-
nilai kemanusiaan dan tujuan luhur syariat. “Dan di
antara  tanda-tanda  (kebesaran)-Nya  ialah  Dia
menciptakan pasangan-pasangan untukmu agar kamu
hidup tenteram bersamanya, dan Dia menjadikan di
antaramu kasih sayang dan rahmat.” (QS. ar-Ram [30]:
21).

Ayat ini menjadi penegasan bahwa inti
pernikahan bukanlah pada hasil biologisnya,
melainkan pada sakinah, mawaddah, dan rahmah —
nilai-nilai yang mustahil terwujud jika akad
pernikahan hanya dijadikan sarana sesaat untuk
tujuan tertentu.

Pernikahan Teman (Friend Marriage)

Definisi dan Karakteristik

Pernikahan teman atau friend marriage
merupakan bentuk akad pernikahan antara seorang
laki-laki dan seorang perempuan yang tidak tinggal
bersama dalam satu rumah tangga, baik karena
alasan jarak, pekerjaan, maupun pilihan gaya hidup.
Masing-masing pihak tetap hidup secara mandiri,
bahkan terkadang berada di negara yang berbeda.
Hubungan mereka berlandaskan saling percaya,
tanpa keterikatan penuh sebagaimana pernikahan
normal.84

Secara formal, pernikahan ini dilakukan
dengan ijab dan kabul, dihadiri wali dan dua orang

8¢ Muhammad al-Zuhayli, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid

7 (Damaskus: Dar al-Fikr, 1998), h. 156.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 67



saksi, serta memenuhi rukun nikah. Namun, setelah
akad, suami dan istri tidak membangun kehidupan
bersama dan tidak menanggung kewajiban rumah
tangga seperti nafkah, tempat tinggal, dan
pengasuhan anak. Model ini disebut “teman
menikah” karena pasangan lebih menekankan
hubungan emosional dan status legal tanpa
menjalankan konsekuensi syar‘i dari akad nikah.%

Fenomena ini mulai dikenal luas di negara-
negara Barat pada awal abad ke-21 sebagai bagian
dari eksperimen sosial untuk mencari bentuk
hubungan yang dianggap “bebas, setara, dan tanpa
tekanan.” Di dunia Arab, istilah zawadj asdiga’ atau
friend marriage muncul pertama kali melalui media
sosial sekitar tahun 2010-an, dan kini mulai
menembus masyarakat Muslim urban yang
terpengaruh oleh budaya liberal.8¢

2. Latar Sosial dan Psikologis Kemunculan

Tumbuhnya pernikahan jenis ini dipengaruhi

oleh berbagai faktor sosial modern, antara lain:

1) Krisis ekonomi dan perumahan

Tingginya biaya hidup dan sulitnya
memperoleh tempat tinggal menyebabkan
banyak pasangan enggan membentuk rumah
tangga yang permanen. Mereka memilih tetap
tinggal di rumah orang tua masing-masing,

namun secara formal terikat melalui akad.

8  “Friend Marriage: Redefining the Institution in the
Modern Arab World,” Arab Studies Quarterly 42, no. 1 (2020): 33-45.

8 Hoda Elsadda, “New Patterns of Intimacy in Arab
Societies,” Contemporary Arab Affairs 14, no. 3 (2021): 187-205.

68 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



2) Perubahan gaya hidup dan budaya kerja global

Banyak pasangan modern hidup di kota

atau negara berbeda karena pekerjaan. Friend

marriage dianggap solusi untuk “menjaga

hubungan halal” tanpa harus meninggalkan
karier.

3) Individualisme dan penolakan terhadap
struktur patriarkal
Paham  kebebasan pribadi (personal
autonomy) mendorong sebagian perempuan
menolak konsep giwamah (kepemimpinan laki-
laki). Mereka menginginkan hubungan “setara”
tanpa hierarki tanggung jawab.

4) Normalisasi perilaku liberal di media
Media Barat banyak menggambarkan
pernikahan semacam ini sebagai bentuk
“hubungan modern” yang fleksibel dan rasional.
Hal ini kemudian memengaruhi pandangan
sebagian Muslim yang menilai pernikahan klasik
terlalu membebani.?”

Fenomena ini sejalan dengan meningkatnya
hedonisme dan materialisme sosial. Nilai-nilai
keluarga yang berbasis kasih sayang, pengorbanan,
dan tanggung jawab bergeser menjadi nilai-nilai
praktis  dan  individualistik. = Maka  tidak
mengherankan bila sebagian pengusung pemikiran
liberal Islam mencoba menghalalkan bentuk

8 Sami al-Yubi, Al-Zawaj al-Mu'asir wa Musykilatuh al-
Fighiyyah (Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2015), h. 222.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 69



pernikahan ini sebagai “alternatif realistis” di tengah
kesulitan hidup.88

Penilaian Figh terhadap Keabsahan Akad

Jika ditinjau secara lahiriah, friend marriage
tampak sah karena memenuhi unsur-unsur formal
akad nikah: adanya ijab kabul, wali, dan saksi.
Namun, substansinya bertentangan dengan makna
dan tanggung jawab pernikahan dalam Islam.

Dalam Al-Qur'an, dua ayat mendasar
menjelaskan prinsip rumah tangga:

&
-~ 8

1. E-o_ o7 TP S RIS

by 2205 ple J3ls Ol pole @l Joe 49

Artinya: “...... Dan para wanita mempunyai hak yang
seimbang dengan kewajibannya menurut cara
yang makruf, tetapi para lelaki mempunyai satu
tingkatan kelebihan atas mereka. Dan Allah
Maha  Perkasa, Maha Bijaksana.” (QS. al-
Bagarah [2]: 228).

Jan e AT A G LT Je e O

c SF L . 3o Eo
el o T2l Legs
Artinya: “Kaum laki-laki adalah pemimpin bagi kaum

wanita, karena Allah telah melebihkan sebagian
mereka atas sebagian yang lain, dan karena

8 Khaled Abou El Fadl, Reasoning with God: Reclaiming

Shari‘ah in the Modern Age (New York: Rowman & Littlefield, 2014), h.

312.

70 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



mereka menafkahkan sebagian dari harta mereka.
... (QS. an-Nisa’ [4]: 34).

Kedua ayat ini menegaskan bahwa giwamah
(kepemimpinan suami) dan nafkah merupakan dua
tiang pokok kehidupan rumah tangga. Tanpa
keduanya, rumah tangga tidak dapat disebut
“keluarga.”

Menurut pandangan fuqaha klasik, akad nikah
bukan hanya kontrak sosial, melainkan perjanjian
suci (mitsagan ghalizan) yang melahirkan hak dan
kewajiban timbal balik. Ibn Qudamah menyebut
bahwa “tujuan nikah tidak tercapai kecuali dengan
kebersamaan (mu‘asyarah) dan tanggung jawab
timbal balik antara pasangan.”8?

Dengan demikian, pernikahan yang secara
sengaja meniadakan unsur kehidupan bersama — baik
karena kesepakatan maupun alasan ekonomi—telah
menggugurkan maqsad dari akad itu sendiri.

Perbandingan dengan Nikah Misyar

Secara sepintas, pernikahan teman tampak
mirip dengan nikah misyar, sebab keduanya
dilakukan dengan kesepakatan bahwa suami dan
istri tidak tinggal serumah. Namun, terdapat
perbedaan mendasar antara keduanya:

Aspek Nikah Misyar Friend Marriage

Motif Keringanan Kebebasan dan
utama kewajiban gaya hidup

8 Ibn Qudamah, Al-Mughni, jilid 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 1994),

h. 50.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 171



Aspek Nikah Misyar Friend Marriage
(nafkah, giliran) individual
Kehidupan || Terbatas namun || Ditiadakan
bersama tetap diakui sepenuhnya
Status Sering dilakukan Diumumkan .
. . . secara terbuka di
sosial diam-diam .
media
Masih Menafikan
Magqsad mengandung
Ve . seluruh maqsad
syar’i kemungkinan Jah
hifz al-‘ird pernikahan

Dengan demikian, friend marriage bahkan lebih
rusak daripada nikah misyar, karena tidak hanya
mengabaikan kewajiban finansial, tetapi juga
menolak konsep keluarga sebagai institusi moral dan
sosial.?

sosial, pernikahan teman

menimbulkan sejumlah kerusakan besar:

Jika terjadi kehamilan, anak sering kali
asuhan ayah, bahkan
terganggu. Dalam
konteks masyarakat Barat, banyak kasus di mana

% Wahbah al-Zuhayli, Al-Figh al-Islami wa Adillatuh, jilid 7, h.

5. Dampak Sosial dan Psikologis
Dari  sisi
1) Krisis identitas anak
tidak mendapatkan
kejelasan nasabnya bisa
162.

72| Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



anak hasil friend marriage akhirnya hidup tanpa
pengakuan penuh dari pihak ayah.

2) Degradasi konsep keluarga
Islam menempatkan keluarga sebagai
“madrasah pertama” bagi pendidikan moral.
Dengan meniadakan rumah tangga bersama,
friend marriage meruntuhkan fondasi sosial ini.

3) Eksploitasi perempuan
Banyak perempuan akhirnya menjadi
korban hubungan sepihak, di mana mereka tidak
mendapatkan perlindungan hukum maupun
sosial.

4) Krisis spiritual
Ketika akad suci diperlakukan seperti
kesepakatan bisnis, nilai ibadah dan barakah
dalam pernikahan hilang.”!

6. Penilaian Magqasid al-Syart’ah

Dalam  perspektif — magasid,  pernikahan
memiliki fungsi menjaga lima kebutuhan pokok
manusia (al-kulliyyat al-khams): agama (din), jiwa
(nafs), akal (‘agl), keturunan (nasl), dan kehormatan
(‘ird).

Pernikahan teman secara nyata melanggar tiga
di antaranya:

1) Hifz al-nasl, karena membuka peluang
kerancuan nasab dan  kehilangan figur
pengasuhan.

91 “The Social Consequences of Non-Residential Marriages,”
Journal of Islamic Family Studies 6, no. 2 (2021): 98-117.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 73



2) Hifz al-"ird, karena meniadakan pengawasan dan
tanggung jawab moral dalam hubungan suami
istri.

3) Hifz al-nafs, karena menimbulkan tekanan
psikologis akibat isolasi dan ketidakpastian
hubungan.

Imam al-Syatibi menegaskan bahwa setiap
hukum dalam syariat bertujuan menjaga eksistensi
dan stabilitas masyarakat, bukan memperkuat
individualisme.”? Karena itu, friend marriage
bertentangan dengan prinsip dawam  al-zawaj
(keberlangsungan pernikahan), salah satu maqsad
paling mendasar dalam hukum keluarga Islam.

7. Hukum dan Fatwa Kontemporer

Sejumlah lembaga fatwa Islam modern telah
menolak keras model pernikahan ini. Majma“ al-Figh
al-Islami  dalam  keputusannya tahun 2019
menyatakan bahwa friend marriage adalah bentuk
penyimpangan baru dari akad nikah yang sah,
karena menafikan tanggung jawab sosial dan moral
suami istri.?

Demikian pula Dar al-Ifta” Mesir dan Lajnah
Da’imah Saudi Arabia, yang menegaskan bahwa
meskipun akadnya tampak sah secara formal,
pernikahan teman tidak memenuhi magqgasid
syar‘iyyah, sehingga dihukumi batil secara substansi.

92 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usil al-Ahkam, jilid 2 (Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 1991), h. 24.

% Keputusan Majma’ al-Figh al-Islami No. 231 (2019), tentang
Zawdj al-Asdiqa’, Riyadh.

74 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Kesimpulan

Pernikahan teman (friend marriage) merupakan
salah satu bentuk akad pernikahan kontemporer
yang lahir dari krisis nilai dan dominasi materialisme
modern. Meskipun secara formal memenuhi rukun
dan syarat akad, namun secara maqasidiyah, ia gagal
memenuhi hakikat pernikahan sebagai institusi suci
yang berlandaskan tanggung jawab, kasih sayang,
dan kesinambungan keluarga.

Islam tidak menolak inovasi sosial, tetapi
menolak setiap bentuk inovasi yang menghancurkan
maqgsad  syariat. Pernikahan bukan sekadar
kesepakatan hukum antara dua individu, melainkan
ibadah dan komitmen spiritual untuk membangun
kehidupan bersama dalam rahmat dan keberkahan.

Oleh karena itu, akad seperti friend marriage
termasuk dalam kategori akad musta‘jalah yang
harus dicegah dengan prinsip sadd al-dhari’ah, karena
membuka pintu kerusakan moral dan sosial yang
lebih luas.

Nikah Madani (Nikah Sipil)

Definisi dan Asal-Usul

Pernikahan madani (civil marriage) atau nikah
sipil adalah bentuk pernikahan yang hanya
dilangsungkan di hadapan pejabat negara tanpa
melibatkan unsur keagamaan, seperti wali, saksi,
atau ijab kabul secara syari. Akad ini lahir dari
sistem hukum Barat modern yang memisahkan

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 75



antara urusan agama dan negara (separation of church
and state).%*

Dalam praktiknya, nikah sipil dianggap sah
secara hukum positif karena didaftarkan di kantor
catatan sipil, meskipun tidak memenuhi rukun dan
syarat yang ditetapkan dalam hukum Islam. Upacara
pernikahan  hanya  disaksikan oleh  petugas
pemerintah, dan tidak disyaratkan adanya wali dari
pihak perempuan, bahkan tidak diucapkan ijab kabul
yang menunjukkan keridaan secara verbal antara
kedua mempelai.?

Model pernikahan seperti ini pertama kali
diterapkan di Eropa pada abad ke-18 setelah Revolusi
Prancis (1789), sebagai reaksi terhadap dominasi
gereja terhadap kehidupan pribadi warga negara.
Konsep ini kemudian diadopsi oleh banyak negara
sekuler modern, termasuk beberapa negara Muslim
yang sedang mengalami proses sekularisasi hukum,
seperti Turki, Tunisia, dan sebagian wilayah
Indonesia bagian timur pada masa kolonial
Belanda.”%

2. Ciri-Ciri dan Perbedaannya dengan Pernikahan
Syariat

Nikah madani berbeda secara mendasar

dengan akad nikah syar‘i. Dalam Islam, pernikahan

% John Esposito, Islam and Secularism in the Modern World
(New York: Oxford University Press, 2000), h. 221.

% Abdullah bin Bayyah, Tathbigat al-Figh al-Islami fi al-"Asr al-
Hadith (Jeddah: Dar al-Minhaj, 2018), h. 377.

% Khaled Abou El Fadl, The Great Theft: Wrestling Islam from
the Extremists (San Francisco: HarperOne, 2007), h. 145.

76 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



adalah akad suci ( ‘agd mugaddas) yang bukan sekadar
perjanjian sosial, melainkan bentuk ibadah yang
memiliki dimensi spiritual dan hukum.

Perbandingan mendasar

dapat dilihat pada tabel berikut:

antara keduanya

Aspek Pernikahan Pernikahan
P Syariat Madani (Sipil)
Dasar Syar’lat Islam (Al- Undang-undang
hukum Qur'an & negara
Sunnah)
Rukun [jab kabul, wali, zernyataan ) bdi
utama saksi, mahar ‘e1:‘>an pejaba
sipil
Status Wajib bagi || Tidak
wali perempuan disyaratkan
Unsur Dpa, khutl:?ah. Tidak ada unsur
keaeamaar nikah, nilai lio
& ibadah religius
Mewujudkan
. . Pengakuan
Tujuan sakinah, s .
administratif
utama mawaddabh,
rahmah negara
Aspek Sangat Diabaikan
moral dan | .
.. ditekankan sepenuhnya
spiritual

Dengan hilangnya unsur ijab kabul dan wali,

pernikahan

madani  pada

hakikatnya

tidak

memenuhi syarat sah akad nikah sebagaimana
ditetapkan syariat. Alasan paling mendasar adalah
karena akad tidak terjadi antara dua pihak dengan

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 77



pernyataan saling ridha secara eksplisit, sebagaimana
sabda Rasulullah #: “Tidak ada nikah kecuali dengan
wali dan dua saksi yang adil.” (HR. Abu Dawud,
Tirmidzi, dan Ibn Majah)®”

Dalam pernikahan madani, tidak ada wali
yang menikahkan, tidak ada dua saksi yang adil, dan
tidak ada lafaz ijab kabul yang menunjukkan ridha
dua belah pihak. Oleh karena itu, para fuqaha klasik
menilai akad semacam ini bafil secara syar’i,
walaupun sah menurut undang-undang sipil.

3. Penilaian Figh: Ketidakterpenuhan Rukun dan
Syarat
Dalam hukum Islam, sahnya pernikahan
ditentukan oleh terpenuhinya lima rukun utama:

1) Adanya calon suami,
2) Calon istri,
3) Wali,

4) Dua saksi,
5) Jjab dan kabul.

Jika salah satu dari rukun ini tidak terpenuhi,
maka akad nikah tidak sah. Pernikahan madani
secara jelas meniadakan tiga unsur utama sekaligus
— wali, saksi, dan sighat ijab kabul — sehingga tidak
bisa dianggap sebagai pernikahan menurut syariat.

Imam al-Nawawi dalam Raudhah al-Thalibin
menegaskan: “ Apabila tidak ada wali, maka tidak sah

% Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Kitab al-Nikah, no. 1881.

78 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



pernikahan seorang perempuan, baik ia baligh
maupun belum baligh.”%

Sementara Imam Ibn Qudamah berkata dalam
Al-Mughni: “Jika akad tidak dilakukan dengan lafaz
yang menunjukkan pernikahan, maka akad tersebut
tidak sah, meskipun terdapat ridha di hati kedua
pihak.”%

Dengan demikian, nikah madani — yang tidak
menggunakan lafaz nikah dan tidak melibatkan wali
— berada di luar kerangka hukum Islam. Ia hanyalah
perjanjian sosial (social contract) tanpa nilai ibadah.

4. Perspektif Magasid al-Syart’ah
Jika ditinjau melalui pendekatan maqasid
syariah, pernikahan madani secara substansi
bertentangan dengan seluruh maqsad utama
pernikahan, yaitu:

1) Hifz al-din (perlindungan agama): karena
menghapus unsur ibadah dalam akad.

2) Hifz al-nasl (perlindungan keturunan): karena
membuka kemungkinan nikah lintas agama dan
hubungan tanpa tanggung jawab syar‘i.

3) Hifz al-‘ird (perlindungan kehormatan): karena
menjadikan hubungan seksual sah hanya
berdasarkan administrasi negara.

% Al-Nawawli, Raudhah al-Talibin, jilid 7 (Beirut: Dar al-Fikr,
2003), h. 45.

9 Ibn Qudamah, Al-Mughni, jilid 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 1994),
h. 63.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 179



4) Hifz al-nafs dan al-mal: karena mengabaikan
hak nafkah, mahar, dan perlindungan bagi
perempuan.

Imam  al-Syatibi  dalam  Al-Muwafaqat
menjelaskan bahwa seluruh hukum yang ditetapkan
syariat bertujuan untuk menjaga kemaslahatan
manusia di dunia dan akhirat sekaligus.10 Nikah
madani hanya mempertimbangkan kemaslahatan
duniawi (legalitas administratif), namun menafikan
aspek ukhrawi dan moral.

Dari perspektif ini, nikah madani termasuk
kategori akad yang “sah secara adat, tetapi batil
secara magqasidiy,” karena tidak memenuhi magsad al-
ibagah wa al-dawam (tujuan keberlangsungan dan
kesucian akad).

5. Dampak Sosial dan Hukum

1) Merusak sistem keluarga Islam

Nikah madani membuka peluang
hubungan antara Muslimah dan non-Muslim,
yang jelas diharamkan. Dalam praktik di negara
sekuler, wanita Muslim dapat menikah dengan
pria non-Muslim melalui catatan sipil, tanpa
pengawasan agama. Ini merusak fondasi hukum
nasab dan pewarisan dalam Islam.10

100 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usul al-Ahkam, jilid 2 (Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 1991), h. 35.

101 Yusuf al-Qaradawi, Figh al-Aulawiyyit (Kairo: Maktabah
Wahbah, 1992), h. 212.

80 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



2) Menyia-nyiakan hak-hak perempuan
Karena akadnya tidak diakui syariat,
perempuan kehilangan hak atas mahar, nafkah,
dan masa ‘iddah. Dalam banyak kasus di Eropa,
perempuan Muslim yang menikah secara sipil
tidak bisa menuntut hak syar‘i setelah perceraian.

3) Kacau dalam penetapan nasab dan waris
Nikah sipil menimbulkan ketidakjelasan
status anak karena nasab hanya ditetapkan secara
hukum positif, bukan secara syar’i. Padahal,
nasab adalah bagian dari maqsad hifz al-nasl yang
dilindungi oleh Islam.

4) Sekularisasi hukum keluarga Muslim
Di negara-negara Muslim modern,
pernikahan sipil menjadi pintu masuk liberalisasi
hukum keluarga. Misalnya di Turki dan Tunisia,
pernikahan sipil dijadikan satu-satunya bentuk
pernikahan yang sah secara hukum negara.10

6. Pandangan Ulama dan Fatwa Kontemporer

Mayoritas ulama kontemporer menolak keras
pernikahan madani. Majma’ al-Figh al-Islami (OKI)
dalam sidangnya di Jeddah (2006) menegaskan
bahwa akad nikah yang dilakukan tanpa wali dan
saksi adalah bafil, meskipun diakui secara hukum
negara.

Dar  al-Ifta” Mesir juga  menyatakan:
“Pernikahan yang tidak memenuhi rukun syariat,
walaupun didaftarkan di lembaga sipil, tidak sah

102 “Civil Marriage in the Muslim World,” Journal of Law and
Religion 37, no. 2 (2022): 159-181.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 81



dalam pandangan Islam dan tidak menimbulkan
akibat hukum apa pun seperti waris atau “iddah.”103

Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia (MUI)
melalui Fatwa Nomor 4 Tahun 2005 menegaskan
bahwa: “Pernikahan yang dilakukan hanya di Kantor
Catatan Sipil tanpa melalui tata cara syar’i adalah
tidak sah menurut hukum Islam.”104

7. Kajian Hukum Positif di Indonesia

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan pada Pasal 2 ayat (1) menyebutkan:
“Perkawinan adalah sah apabila dilakukan menurut
hukum masing-masing agamanya dan
kepercayaannya itu.”

Artinya, di Indonesia, nikah sipil antara dua
Muslim tidak memiliki kekuatan hukum, karena
tidak dilakukan menurut hukum Islam. Namun
dalam praktiknya, pernikahan campuran (antara
Muslim dan non-Muslim) sering kali dilakukan
melalui pencatatan sipil dengan dalih “kesetaraan
agama” — padahal hal ini bertentangan langsung
dengan Pasal 40 huruf c¢ Kompilasi Hukum Islam
(KHI) yang melarang pernikahan beda agama.

Dengan demikian, nikah madani bukan hanya
bertentangan dengan syariat Islam, tetapi juga
bertentangan dengan hukum nasional Indonesia bagi
umat Islam.

103 Fatwa Dar al-Ifta” al-Mishriyyah No. 2785 (2018), “Hukm al-
Zawaj al-Madani.”

104 Fatwa MUI No. 4 Tahun 2005 tentang “Perkawinan di
Luar Hukum Islam.”

82 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



8. Perspektif Magasid: Reduksi Kesucian Akad

Dari sudut pandang maqasid, pernikahan
madani menunjukkan gejala “reduksi sakralitas” —
pergeseran dari akad ibadah menuju kontrak
administratif. Dalam kerangka magqasid al-syari'ah,
ini termasuk bentuk tahrif al-magsad (penyimpangan
dari tujuan asli).

Jasser Auda dalam Magqasid al-Shariah as
Philosophy of Islamic Law menjelaskan bahwa salah
satu krisis hukum Islam kontemporer adalah
“positivisasi akad ibadah”, di mana kontrak spiritual
(seperti nikah) direduksi menjadi urusan legal
semata.l%

Dengan meniadakan ijab kabul dan niat
ibadah, nikah madani telah mengubah pernikahan
menjadi sekadar peristiwa hukum. Ia kehilangan
aspek sakral yang menjadi ruh syariat. Dalam
magqgasid modern, akad seperti ini tidak hanya batal
secara formal, tetapi juga kontra-produktif terhadap
kemaslahatan umat.

9. Kesimpulan

Pernikahan madani adalah bentuk pernikahan
kontemporer yang lahir dari paradigma sekularisme
dan materialisme Barat. la meniadakan rukun-rukun
utama akad nikah syar’i dan menghapus makna
ibadah di balik pernikahan.

Meskipun secara administratif diakui oleh
negara, akad ini tidak sah dalam pandangan hukum

105 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 189.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 83



Islam, karena menafikan maqgsad utama pernikahan:
menjaga agama, kehormatan, dan keturunan.

Dari sudut pandang maqasid al-syari‘ah, nikah
madani bukan hanya pelanggaran hukum, tetapi juga
ancaman terhadap struktur sosial umat Islam. Oleh
karena itu, harus ada upaya kolektif — baik dari
negara, lembaga agama, maupun masyarakat —
untuk menegaskan kembali bahwa pernikahan bukan
sekadar urusan administratif, melainkan ibadah dan
komitmen spiritual yang suci.

F. Nikah Eksperimental (Percobaan)

Pengertian dan Asal-usul

Pernikahan percobaan (trial marriage) adalah
bentuk hubungan antara laki-laki dan perempuan
yang hidup bersama seperti pasangan suami istri
tanpa adanya akad nikah yang sah secara agama,
dengan dalih “uji kesesuaian” atau “masa
percobaan” sebelum benar-benar menikah secara
formal. Hubungan ini sering disebut juga dengan
istilah cohabitation dalam sosiologi Barat.106

Konsep pernikahan percobaan muncul pada
abad ke-20 di Eropa Barat, khususnya Prancis dan
Skandinavia, seiring dengan munculnya gerakan
feminisme gelombang kedua dan pergeseran nilai
moral akibat sekularisasi. Fenomena ini berakar pada
pandangan hidup modern yang menolak keterikatan
agama  terhadap  kehidupan  pribadi, dan

106 R. Anthony Giddens, The Transformation of Intimacy:
Sexuality, Love, and Eroticism in Modern Societies (Stanford: Stanford
University Press, 1992), h. 67.

84 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menggantinya dengan asas kebebasan individu
mutlak (absolute individual freedom).107

Dalam konteks sosiologis, trial marriage
dianggap sebagai bentuk “pernikahan alternatif” —
yaitu hubungan yang dianggap sah secara sosial
tanpa keterikatan hukum atau agama. Di sebagian
masyarakat Barat, hidup bersama tanpa menikah
bahkan menjadi norma sosial yang diterima,
terutama di kalangan muda.108

Namun dalam perspektif Islam, hubungan
semacam ini tidak dapat disebut nikah sama sekali.
Sebab, inti pernikahan bukan hanya hidup bersama,
melainkan akad suci yang menghalalkan hubungan
dua insan dalam ikatan tanggung jawab dan ibadah.

2. Karakteristik dan Perbedaannya dengan Bentuk
Akad Lain

Pernikahan  percobaan berbeda dengan
bentuk-bentuk akad musta‘jalah lainnya seperti
nikah misyar, nikah dengan niat cerai, atau nikah
madani. Pada kasus misyar, akad tetap dilakukan,
meskipun sebagian hak istri ditanggalkan. Dalam
nikah dengan niat cerai, akad sah secara formal,
walau niatnya cacat secara moral. Bahkan pada nikah
madani sekalipun, terdapat formalitas hukum
negara, meskipun tanpa ruh syariat.

Namun dalam pernikahan percobaan, tidak
ada akad sama sekali — tidak ada wali, saksi, ijab

107 Charles Taylor, A Secular Age (Cambridge: Harvard
University Press, 2007), h. 453.

108 “Cohabitation and Family Formation in Europe,”
European Journal of Population 39, no. 3 (2023): 511-534.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 85



kabul, atau mahar. Hubungan ini hanya
berlandaskan  “kesepakatan = untuk  bersama
sementara waktu” demi saling mengenal lebih jauh
sebelum memutuskan menikah secara formal.

Dengan demikian, “pernikahan percobaan”
sejatinya tidak termasuk kategori nikah dalam Islam,
tetapi termasuk kategori zina mugaddimah (perzinaan
yang dilembutkan melalui justifikasi sosial).10

Ulama besar kontemporer, Syekh Yusuf al-
Qaradawi, menegaskan: “Hubungan yang disebut
pernikahan percobaan itu hanyalah perzinaan yang
diberi nama lain. Dalam Islam tidak dikenal istilah
ujicoba dalam hal kesucian pernikahan, karena akad
nikah  adalah  komitmen permanen, bukan
permainan.”110

3. Penilaian Figh dan Hukum Islam

Rukun nikah sebagaimana disepakati oleh
para ulama terdiri dari:

1) Adanya calon suami,

2) Adanya calon istri,

3) Wali bagi perempuan,
4) Dua saksi yang adil, dan
5) Lafaz ijab dan kabul.

Kelima unsur ini adalah batas minimal agar
akad dianggap sah.’'! Sementara dalam pernikahan

109 Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz 9
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), h. 15.

110 Yusuf al-Qaradawi, Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam (Kairo:
Maktabah Wahbah, 1994), h. 264.

M Al-Nawawi, Al-Majmii* Sharh al-Muhadzdzab, Jilid 17
(Beirut: Dar al-Fikr, 1997), h. 145.

86 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



percobaan, tidak ada satu pun rukun yang terpenuhi
— sehingga hubungan tersebut tidak bisa disebut
akad, apalagi akad nikah.

Imam Ibn Qudamah menjelaskan: “Apabila
seorang laki-laki berhubungan dengan seorang
perempuan tanpa akad, maka hubungan itu adalah
zina, meskipun disertai keridhaan keduanya.”112

Demikian pula Imam al-Syirazi dalam al-
Muhadzdzab menegaskan bahwa setiap akad yang
tidak didasarkan pada sighat nikah yang jelas tidak
memiliki akibat hukum apa pun, termasuk dalam hal
nasab dan hak waris.113

Bahkan, pernikahan percobaan lebih
berbahaya dibanding nikah mut’ah, karena dalam
mut‘ah masih ada unsur akad (meski batil),
sementara dalam hubungan percobaan tidak ada
akad sama sekali. Oleh karena itu, ia bukan sekadar
pernikahan  cacat, tetapi bentuk perzinaan
terselubung yang dinormalisasi secara sosial.

4. Perspektif Magasid al-Syart'ah
Jika ditinjau dari maqasid al-syari’ah,
pernikahan percobaan jelas bertentangan dengan
seluruh tujuan syariat tentang pernikahan.

1) Hifz al-din (perlindungan agama)
Pernikahan  percobaan =~ meniadakan
seluruh  prinsip  sakralitas = agama. Ia
menggantikan ibadah dengan eksperimen, dan

112 Ibn Qudamah, AI-Mughni, Juz 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 1994),
h. 238.

113 Al-Syirazi, Al-Muhadzdzab fi Figh al-Imam al-Syafi'i, Juz 3
(Beirut: Dar al-Fikr, 2003), h. 72.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 87



menjadikan hubungan antara dua insan sekadar
ekspresi keinginan biologis tanpa nilai spiritual.

2) Hifz al-nafs (perlindungan jiwa)

Hubungan percobaan kerap berujung
pada kekerasan, depresi emosional, bahkan
kehamilan tidak diinginkan yang menimbulkan
penderitaan psikologis bagi perempuan.

3) Hifz al-nasl (perlindungan keturunan)

Tidak adanya akad dan pencatatan nasab
menyebabkan kekacauan garis keturunan,
hilangnya identitas anak, serta terhapusnya hak
waris.

4) Hifz al-“ird (perlindungan kehormatan)

Magasid ini  justru paling dilanggar.
Pernikahan percobaan menghapus rasa malu,
membuka peluang zina, dan menjadikan
hubungan suci sebagai ajang percobaan.

5) Hifz al-mal (perlindungan harta)

Karena tidak ada tanggung jawab hukum,
perempuan kehilangan hak mahar, nafkah, dan
jaminan finansial setelah hubungan berakhir.

Dengan demikian, dari sisi maqasid,
hubungan semacam ini tidak hanya gagal
mewujudkan kemaslahatan (maslahah), tetapi
justru menimbulkan kerusakan (mafsadah) pada
seluruh aspek kehidupan manusia.l4

114 Al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Usil al-Ahkam, Jilid 2 (Beirut:
Dar al-Ma'rifah, 1991), h. 47.

88 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



5. Dampak Sosial dan Psikologis

Fenomena trial marriage telah meluas di
banyak negara modern dan mulai menular ke
masyarakat Muslim perkotaan melalui media dan
globalisasi budaya. Kajian sosiologi menyebutkan
bahwa praktik cohabitation menimbulkan tiga
dampak besar:

1) Disintegrasi lembaga keluarga
Generasi muda kehilangan kepercayaan
terhadap pernikahan formal. Lembaga keluarga
bergeser menjadi hubungan sementara yang bisa
diakhiri kapan saja.

2) Krisis identitas anak
Anak-anak hasil hubungan percobaan
tidak memiliki kepastian nasab dan rentan
terhadap stigma sosial. Dalam hukum Islam,
anak dari hubungan tanpa akad tidak memiliki
hubungan nasab dengan ayah biologisnya.

3) Dekadensi moral dan normalisasi zina

Masyarakat mulai memandang zina
sebagai hal “wajar” dalam proses mencari
pasangan. Ini merupakan bentuk tasyabbuh
terhadap budaya Barat yang telah kehilangan
nilai kesucian pernikahan.

Dalam konteks inilah, Syekh Wahbah al-
Zuhaili memperingatkan bahwa: “Masyarakat
yang menganggap zina sebagai kebiasaan, akan
kehilangan keberkahan dalam generasi dan
kehormatan umatnya.”115

115 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-Dariirah al-Syar‘iyyah
(Beirut: Dar al-Fikr, 2002), h. 133.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 89



6. Tinjauan Hukum Positif di Indonesia

Dalam sistem hukum Indonesia, hubungan
tanpa akad tidak memiliki kekuatan hukum.
Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 dengan tegas
menyatakan bahwa pernikahan hanya sah apabila
dilakukan menurut hukum agama masing-masing.
Artinya, hubungan percobaan tidak dapat diakui
sebagai perkawinan, bahkan termasuk perbuatan
yang dilarang oleh hukum pidana jika disertai
dengan perzinaan terbuka.

Selain itu, dari sisi sosial-budaya Indonesia
yang berakar pada norma agama, “pernikahan
percobaan” jelas bertentangan dengan nilai moral
bangsa. Upaya mempopulerkannya dengan alasan
“modernitas” atau “hak kebebasan individu” hanya
akan mempercepat rusaknya tatanan keluarga
Muslim.

7. Penilaian Normatif: Akad, Amanah, dan Ibadah

Dalam pandangan syariat, pernikahan
bukanlah kontrak sementara, melainkan ‘agd amanah
— akad amanah yang mengandung tanggung jawab
dan pengorbanan. Al-Qur’an menyebut pernikahan
sebagai “mithagan ghalizan” (perjanjian yang kokoh).
(QS. an-Nisa’: 21).

Makna ini menunjukkan bahwa hubungan
pernikahan tidak dapat dijadikan “percobaan” tanpa
tanggung jawab. Dalam magqasid al-nikah, tujuan
utama pernikahan adalah al-sukiin wa al-mawaddah wa
al-rahmah (ketenangan, kasih, dan rahmat), bukan
kenikmatan sementara.

90 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Imam  al-Syatibi  dalam  al-Muwafaqat
menegaskan bahwa hukum-hukum syariat tidak
mungkin ditetapkan untuk permainan (lahw) atau
percobaan (tajribah), melainkan untuk ibadah dan
maslahah.1°

Maka, akad yang diniatkan “untuk menguji”
sebelum menikah hakikatnya adalah pelecehan
terhadap kesucian akad itu sendiri.

8. Perspektif Maqasid Kontemporer: Krisis Makna
Akad

Dalam perspektif maqasid kontemporer,
sebagaimana dirumuskan oleh Jasser Auda, masalah
seperti trial marringe muncul akibat terjadinya
pemisahan antara makna (magsad) dan bentuk (szrah).
Masyarakat modern mempertahankan bentuk
hubungan kasih, tetapi meniadakan makna tanggung
jawab dan ibadah.11”

Dengan demikian, trial marriage adalah contoh
nyata dari tahrif al-magsad (penyimpangan tujuan
hukum). Ia mempertahankan dimensi emosional,
namun menghapus dimensi spiritual dan sosial.
Padahal, maqasid syariah menuntut keterpaduan
antara lahir dan batin, antara cinta dan tanggung
jawab, antara hak dan kewajiban.

9. Kesimpulan

Pernikahan percobaan merupakan bentuk
paling ekstrem dari pergeseran nilai pernikahan

116 Al-Syatibi, Al-Muwafagat, Jilid 3, h. 71.
117 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 193.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 191



dalam era modern. la bukan hanya sekadar
penyimpangan hukum, tetapi juga dekonstruksi total
terhadap makna pernikahan sebagai institusi ibadah.

Dari sisi fikih, hubungan ini tidak memenuhi
satu pun rukun atau syarat nikah dan karena itu
termasuk  perzinaan. Dari sisi magqasid, ia
menimbulkan mafsadah  kulliyyah —  kerusakan
menyeluruh terhadap agama, nasab, kehormatan,
dan moral sosial.

Dengan demikian, hubungan semacam ini
harus ditolak secara tegas oleh umat Islam, bukan
hanya karena ia “tidak sah,” tetapi karena ia
menghapus kesucian dan amanah akad pernikahan
itu sendiri.

92 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



BAB VI

MENIMBANG ENAM MODEL AKAD DALAM
TIMBANGAN MAQASID SYARIAH

A. Pengantar

Salah satu tantangan terbesar dalam memahami
hukum pernikahan kontemporer ialah bagaimana
menilai keabsahan akad-akad baru yang muncul di luar
kebiasaan figh klasik. Dalam figh normatif, ukuran
keabsahan suatu akad dinilai berdasarkan terpenuhinya
rukun dan syarat lahiriah. Namun dalam konteks
magqasid al-syari’ah, keabsahan tidak hanya diukur dari
formalitas hukum, melainkan dari tujuan moral dan
sosial yang ingin dicapai oleh syariat.

Dalam hal ini, magasid al-syari’ah bukan sekadar
alat pelengkap bagi hukum, tetapi menjadi ruh yang
menjiwai seluruh struktur hukum Islam. Imam al-Syatibi
menegaskan bahwa syariat tidak menetapkan hukum
kecuali untuk mewujudkan kemaslahatan (jalb al-masalih)
dan mencegah kerusakan (dar’ al-mafasid) bagi
manusia.l1®

Maka, analisis terhadap enam model akad
pernikahan musta‘jalah — seperti nikah misyar, nikah
dengan niat cerai, nikah sementara untuk tujuan tertentu,
pernikahan teman (friend marriage), pernikahan madani,
dan pernikahan percobaan (trial marriage) — tidak cukup
dinilai hanya dari sisi sah atau tidaknya akad, tetapi juga
dari sejauh mana akad tersebut selaras dengan maqasid

118 Al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usil al-Ahkam, Jilid II (Beirut:
Dar al-Ma'rifah, 1991), h. 47.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 193



syari’ah dalam menjaga lima kebutuhan dasar manusia:
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-'agl),
keturunan (hifz al-nasl), dan kehormatan (hifz al-‘ird).1?

B. Prinsip Penilaian Magasid terhadap Akad Nikah

Untuk menilai kedudukan enam akad tersebut,
digunakan tiga lapisan magqasid sebagaimana
diklasifikasikan oleh al-Syatibi dan diperbarui oleh Ibn
‘Ashir, yakni:

1. Dariiriyyat (pokok) — tujuan syariat yang bersifat
mutlak bagi keberlangsungan agama dan umat
manusia, seperti menjaga keturunan, kehormatan, dan
agama.

2. Hajiyyat (sekunder) — tujuan pelengkap yang
memberikan  kemudahan dan  menghilangkan
kesempitan dalam kehidupan beragama dan
bermasyarakat.

3. Tahsiniyyat (tersier) — tujuan penyempurna yang
memperindah dan memperkuat moralitas dalam
pelaksanaan hukum.120

Dalam konteks akad nikah, magdsid utama yang
menjadi tolok ukur adalah hifz al-nasl (pelestarian
keturunan), hifz al-‘ird (penjagaan kehormatan), dan hifz
al-din (perlindungan kesucian agama).1?!

119 Yusuf al-Qaradawi, Dirasah fi Figh Magqasid al-Syari'ah
(Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), h. 33.

120 Ibid., h. 45-46.

121 [bn ‘Ashair, Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Tunisia: Dar
al-Suhumn, 2001), h. 214.

94 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



C. Tabel Komparatif Enam Model Akad Musta‘jalah

Jenis Tujuan | Keberlangs Status
Akad (Magsad) ungan Maslahah || Mafsadah Hukum
Memenuhi Mengabai
lg;abluttilhznn Memberi fa; n Sah secara
o.og 5da Terbatas; || solusi bagi .a E5UNS figh,

. sosial . jawab
Nikah tidak perem namun

. dengan ke nafkah, )
Misyar menetap || puan fasid

longgaran . menurun

bersama || lajang dan secara

tanggung ria sibuk kan magqasidi

jawab P martabat qastcty

materi istri

Menikah Tidak Mem Merusak ?gj\nfaelcara
Nikah untuk berkelanju || fasilitasi prinsip makruin
dengan kebutuhan || tan; ada|| hubungan| keabadian -

. . tahrim,
Niat sementara niat halal akad, rusak
Cerai (pekerjaan, || tersembun || jangka menipu secara

studi, dll.) yi cerai pendek pasangan maqasid
Merendah
Nikah Menjaga || kan Batal
untuk Mendapat Berakhir || keber martabat menurut
Tujuan kan setelah lanjutan perem umhur
Tertentu || keturunan || tujuan nasab puan ]fasi d ’
(Pro saja tercapai (semen sebagai Lsidi
kreasi) tara) “alat maqasidty
prokreasi”
. Hilangnya
kMei)r;]kE:e‘\g:an giwamah, | Makruh
Pernikah | . .. . ketidakjel || atau
individu .
an Tidak ada - asan haram,
dan meng : Fleksibi
Teman ) . kehidupan | ;. . nasab, berten

. hindari litas sosial
(Friend beb bersama rusaknya || tangan
Marriage coan nilai dengan

rumah &
tangga keluarga || maqasid

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 195




Musta‘jalah

1. Aspek Keberlangsungan (Dawam al-Zawadij)

Jenis Tujuan | Keberlangs Status
No Akad (Magsad) ungan Maslahah | Mafsadah Hukum
Menyubur

Pernika Legalitas . kan . Batall

- Terpisah pernika syar’an,
han adminis : Pengaku ;
. . dari han beda|| tidak me

5 ||Madani tratif an hukum .

. . hukum agama, menuhi

(Sipil tanpa ruh . negara :
syariat hilangnya || rukun
Sekuler) | agama o .
nilai nikah
sakral
Zina ter
Pernikah || Uji selubung, Batil
an  Per || kesesuaian || Bersifat Tidak ada|| kekacauan
secara
6 |[cobaan pasangan sementara; || (mafsadah|| nasab, .

. . . figh dan
(Trial sebelum tanpa akad|| murni) hilangnya sidi
Marriage || menikah nilai maqastdly

ibadah
D. Penilaian = Magasidiy = terhadap  Akad-akad

Salah satu magsad tertinggi dalam pernikahan

adalah keberlangsungan ikatan. Dalam al-Muwafaqat,
al-Syatibi menjelaskan bahwa hukum-hukum syariat
yang berkaitan dengan keluarga diarahkan untuk
menjaga stabilitas, bukan memfasilitasi hubungan
sesaat.12

Jika ditinjau dari aspek ini, hanya akad nikah
biasa (mutlaq) yang memenuhi maqgsad dawam al-
zawdj. Semua bentuk pernikahan musta‘jalah
mengandung unsur temporer — baik eksplisit seperti

122 Al-Syatibi, Al-Muwifagat, Jilid TII, h. 212.

96 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



nikah mut’ah dan nikah sementara, maupun implisit
seperti misyar dan niat cerai. Akibatnya, nilai
ketenangan (sukin) dan keabadian yang diisyaratkan
QS. ar-Ram [30]: 21 tidak tercapai.

Dengan demikian, walaupun sebagian bentuk
seperti nikah misyar dinyatakan sah secara lahiriah,
akad tersebut kehilangan ruh syar‘i-nya karena tidak
memenuhi magqsad keberlangsungan dan
ketenangan.

Aspek Kemaslahatan dan Keseimbangan Hak

Tujuan lain dari pernikahan adalah terciptanya
keseimbangan antara hak dan kewajiban. Allah
berfirman:

[d > P -
. et d - RdE IS
Sl ele Al S A5
Artinya: “.... Dan para wanita mempunyai hak yang

seimbang dengan kewajibannya menurut cara
yang ma’'ruf.....” (QS. al-Bagarah: 228).

Namun dalam akad-akad musta‘jalah, prinsip
keseimbangan ini seringkali hilang. Dalam nikah
misyar, misalnya, perempuan melepaskan sebagian
hak-haknya (nafkah, giliran, tempat tinggal). Dalam
friend marriage, tidak ada tanggung jawab timbal
balik. Sedangkan dalam trial marriage, tidak ada
tanggung jawab sama sekali.

Magasid syariat menuntut agar setiap akad
mendatangkan keadilan (‘adl) dan menghilangkan
kezaliman (zulm). Karena itu, akad-akad semacam ini,
meskipun sah secara formal, dianggap fasid secara

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 97



magqasidiy, sebab menyalahi asas keadilan dalam
keluarga.1?

3. Aspek Perlindungan Nasab dan Kehormatan

Aspek  paling krusial dalam  magasid
pernikahan adalah #hifz al-nasl dan hifz al-‘ird. Dalam
magqasid klasik, perlindungan nasab bukan hanya
untuk menjaga keturunan yang sah, tetapi juga untuk
memastikan hak sosial, waris, dan tanggung jawab
keibubapaan yang jelas.1?*

Model akad seperti nikah prokreasi, friend
marriage, dan trial marriage menimbulkan kekacauan
nasab karena tidak menjamin tanggung jawab
terhadap anak yang lahir. Dalam nikah madani,
hubungan beda agama yang mungkin terjadi
menyebabkan rusaknya identitas keagamaan anak.

Ibn ‘Ashir menegaskan bahwa salah satu
magsad universal pernikahan adalah “membentuk
komunitas manusia yang berbasis tanggung jawab
moral dan spiritual.”1? Maka, segala bentuk akad
yang meniadakan tanggung jawab moral, betapa pun
sahnya secara hukum dianggap menyimpang dari
magqasid.

4. Aspek Kesucian dan Moralitas

Kesucian (‘iffsh) adalah maqgsad moral yang
melekat dalam setiap pernikahan. Rasulullah
bersabda:

123123 Al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz 9
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), h. 123.

124 Al-Ghazali, Al-Mustasfa min ‘llm al-Usil, Jilid I (Beirut: Dar
al-Kutub al-"Ilmiyyah, 1993), h. 287.

125 [bn * Ashar, Magqasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah, h. 142.

98 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Skl G .z 37de Sl p&ie plhaiil (e coliddl 3aaa
el a1y  rarll

Artinya: “Wahai para pemuda, barang siapa di antara
kalian telah mampu menikah, maka menikahlah,

karena itu lebih menundukkan pandangan dan

menjaga kehormatan...” (HR. al-Bukhari dan
Muslim).

Akad-akad musta‘jalah seperti nikah niat cerai,
friend marriage, dan trial marriage justru menormalisasi
hubungan temporer yang mengikis rasa malu (haya’).
Dalam perspektif magasidiy, kerusakan moral seperti
ini lebih berbahaya daripada pelanggaran hukum
formal, karena menghancurkan dasar spiritual
masyarakat.126

5. Aspek Legalitas Formal vs. Integritas Magasid

Fenomena menarik dari enam akad
musta‘jalah ialah bahwa sebagian sah secara figh,
tetapi rusak secara magasidiy.

a. Nikah misyar sah karena memenuhi rukun akad,
namun bertentangan dengan magsad dawam dan
keadilan.

b. Nikah dengan niat cerai juga sah secara formal,
tetapi melanggar magsad ketulusan dan kejujuran
(sidq fi al-"agd).

c. Nikah madani mungkin diakui secara hukum
positif negara sekuler, tetapi batal dalam magsad
agama karena memisahkan sakralitas dari hukum.

126 Wahbah al-Zuhaili, Nazariyat al-Dariirah al-Syar‘iyyah,
(Beirut: Dar al-Fikr, 2002), h. 138.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 199



Fenomena ini menunjukkan perbedaan tajam
antara surah al-‘agd (bentuk formal) dan rih al-‘agd
(makna spiritual).

Sebagaimana dijelaskan Jasser Auda, syariat
tidak hanya menilai bentuk, tetapi juga sistem nilai
yang melingkupinya. Hukum yang hanya fokus pada
bentuk tanpa melihat tujuan akhirnya akan
kehilangan makna.1?”

Sintesis Magasid Modern: Dari al-Syatibi ke Ibn
‘Ashiir dan Jasser Auda

Perbandingan enam model akad musta‘jalah

menegaskan relevansi maqgasid syari’ah modern.

1.

Al-Syatibi menekankan struktur hierarkis magasid

(daruriyyat, hajiyyat, tahsiniyyat).

Ibn ‘Ashiir menambahkan dimensi magasid ‘ammah

(tuyjuan universal) seperti keadilan, kebebasan, dan

kehormatan manusia.1?8

. Jasser Auda kemudian memperluasnya menjadi teori
sistem, di mana magasid tidak statis tetapi dinamis, dan
harus dipahami dalam konteks sosial modern.1?°

Dengan pendekatan Auda, enam akad musta‘jalah

dapat dipahami sebagai disfungsi sistemik dalam struktur
keluarga Muslim modern, yakni hilangnya koneksi
antara nilai spiritual (magsad) dan bentuk sosial (szurah).

127 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law

(London: I1IT, 2008), h. 198.

128 [bn * Ashiir, Magasid al-Syari’ah al-Islimiyyah, h. 112-118.
129 Jasser Auda, Reclaiming the Magasid al-Shariah in the

Context of Muslim Reform (Herndon: IIIT, 2010), h. 45.

100 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Maka, solusi magasidiy bukan sekadar melarang,
tetapi merekonstruksi kesadaran hukum keluarga agar
berorientasi pada tanggung jawab, bukan hanya
kepuasan.

Analisis komparatif ini menunjukkan bahwa
seluruh bentuk akad pernikahan musta‘jalah gagal
memenuhi magqasid al-syari’ah secara utuh. Walaupun
beberapa di antaranya seperti misyir dan niat cerai,
mungkin sah secara figh formal, semuanya mengandung
mafsadah yang melanggar magsad keberlangsungan,
keadilan, dan kesucian.

Pernikahan dalam Islam bukan hanya hubungan
dua individu, tetapi institusi moral dan spiritual yang
menopang peradaban. Dengan demikian, hukum figh
tidak boleh berhenti pada aspek lahiriah akad, tetapi
harus selalu ditimbang dengan mizan al-maqasid — neraca
tujuan syariat.

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‘Ashar: “Hukum
yang tidak mengantarkan kepada kemaslahatan manusia
bukanlah hukum syar’i, meskipun dinyatakan dalam
bentuk akad yang sah.”130

Dengan demikian, rekonstruksi pemikiran hukum
keluarga Islam perlu diarahkan pada pemahaman
magqasidiy yang integral: memadukan teks, konteks, dan
tujuan, agar syariat selalu menjadi sumber kemaslahatan
bagi manusia di setiap zaman.

130 Ibid., h. 99.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1101



BAB VII

FENOMENA AKAD PERNIKAHAN
KONTEMPORER DI INDONESIA

Perkembangan sosial dan teknologi di Indonesia
dalam dua dekade terakhir telah memunculkan beragam
bentuk akad pernikahan yang tidak dikenal dalam
literatur figh klasik. Perubahan ini didorong oleh
berbagai faktor: globalisasi, urbanisasi, kemajuan digital,
dan pergeseran nilai-nilai sosial. Akibatnya, muncul
praktik-praktik pernikahan yang menyimpang dari pola
normatif seperti nikah siri online, pernikahan lintas agama di
luar KUA, hingga fenomena kawin kontrak turis di daerah
wisata.

Ketiga model pernikahan ini, meskipun berbeda
dari segi pelaksanaan dan motivasi, memiliki satu
kesamaan: mengaburkan nilai maqgasid syari‘ah dalam
pernikahan, terutama dalam hal menjaga keturunan (hifz
al-nasl), kehormatan (hifz al-‘ird), dan agama (hifz al-din).
Dalam konteks ini, maqgasid menjadi alat untuk membaca
apakah akad-akad tersebut sekadar sah secara lahiriah
atau benar-benar membawa maslahat sesuai ruh syariat.

A. Fenomena Nikah Siri Online di Indonesia

1. Latar dan Bentuk Praktik

Nikah siri online adalah pernikahan yang
dilakukan secara daring (melalui aplikasi Zoom,
WhatsApp, atau platform digital lainnya) dengan
melibatkan wali, saksi, dan penghulu, tetapi tidak
dicatatkan secara resmi di Kantor Urusan Agama
(KUA). Praktik ini banyak muncul sejak masa

102 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



pandemi COVID-19 dan terus berlanjut, terutama
karena kemudahan akses serta biaya yang murah.

Bentuk akad ini biasanya difasilitasi oleh
perantara atau situs jasa pernikahan online, yang
menyediakan layanan "penghulu virtual' dengan
biaya tertentu. Di sisi lain, banyak pula yang
dilakukan oleh para dai independen tanpa izin resmi
dari KUA.

2. Pandangan Hukum Positif dan Ulama

Secara hukum negara, nikah siri online tidak
sah karena bertentangan dengan Undang-Undang
Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan dan
Kompilasi Hukum Islam (KHI) Pasal 5-6, yang
mewajibkan pencatatan sebagai syarat administratif
sahnya pernikahan di Indonesia.13!

Dari sisi figh, ulama berbeda pendapat.
Sebagian memandang akad ini sah jika terpenuhi
rukun dan syarat nikah (wali, saksi, ijab kabul).
Namun sebagian besar menolak keabsahannya
karena tidak terpenuhinya kesatuan majelis (ittihad
al-majlis) dan potensi penipuan identitas. Majelis
Ulama Indonesia (MUI) melalui fatwanya
menegaskan bahwa nikah daring tidak sah jika
dilakukan tanpa kehadiran fisik dalam satu majelis
yang jelas.132

131 Kompilasi Hukum Islam (KHI), Pasal 5-6, Instruksi
Presiden No. 1 Tahun 1991.

132 Fatwa MUI No. 1 Tahun 2021 tentang Hukum Pernikahan
Online.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1103



3. Penilaian Maqasidiy

Dari perspektif magasid, nikah siri online gagal
mencapai  maqsad  al-tathbit  wa  al-dawam
(keberlangsungan dan legalitas sosial) karena tidak
memberikan perlindungan hukum bagi perempuan
dan anak. Tidak adanya pencatatan menyebabkan
hilangnya hak-hak perdata seperti nafkah, warisan,
dan status anak. Hal ini bertentangan dengan maqsad
hifz al-nasl dan hifz al-"ird 133

Selain itu, aspek kejujuran dan kejelasan akad
(sidg fi al-‘agd) juga terabaikan, karena platform
daring tidak menjamin validitas saksi atau wali.
Dalam magqgasid modern versi Jasser Auda, praktik ini
disebut formality without integrity — sah secara teknis
tetapi rusak secara substansial.’34

B. Pernikahan Lintas Agama: Tantangan Baru bagi
Hukum Islam

1. Fenomena dan Dasar Sosial

Fenomena pernikahan lintas agama di
Indonesia meningkat seiring dengan globalisasi,
urbanisasi, dan interaksi sosial yang tinggi di
lingkungan pendidikan serta pekerjaan. Banyak
pasangan memilih menikah di luar KUA — baik di
luar negeri, di gereja, di kuil, maupun melalui
perantara sipil — untuk menghindari regulasi yang
melarang pernikahan beda agama di Indonesia.

183 Yusuf al-Qaradawi, Dirasah fi Figh Magqasid al-Syari'ah
(Kairo: Maktabah Wahbah, 2008), h. 99.

134 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 212.

104 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Menurut data dari Komnas Perempuan,
sepanjang 2018-2023 terjadi peningkatan
permohonan dispensasi pernikahan lintas agama,
yang sebagian besar dilakukan melalui jalur hukum
perdata di Pengadilan Negeri.13

Pandangan MUI, Kemenag, dan Ormas Islam

Majelis Ulama Indonesia (MUI) secara tegas
melarang pernikahan beda agama berdasarkan Fatwa
MUI Nomor 4/Munas VII/MUI/2005, dengan alasan
bahwa pernikahan lintas agama bertentangan dengan
prinsip hifz al-din dan hifz al-nasl.136

Kementerian Agama Republik Indonesia
menegaskan hal yang sama: pernikahan antara
seorang Muslim dan non-Muslim tidak dapat
dicatatkan di KUA karena tidak memenuhi syarat sah
menurut hukum Islam. Nahdlatul Ulama (NU) dan
Muhammadiyah juga satu suara, menilai bahwa
pernikahan beda agama merupakan bentuk
pelanggaran terhadap magqsad fawhid (pemurnian
agama) dan dapat menimbulkan kerusakan moral
serta kekacauan nasab.13”

Penilaian Magqasidiy
Dalam perspektif magasid, pernikahan lintas
agama melanggar dua maqsad utama:

135 Komnas Perempuan, Laporan Tahunan Kekerasan terhadap

Perempuan di Indonesia 2023, h. 45.

136 Fatwa MUI No. 4/Munas VII/MUI/2005 tentang

Pernikahan Beda Agama.

137 Lihat Pernyataan Resmi PBNU, Bahtsul Masail Munas Alim

Ulama 2019, h. 3.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 105



a. Hify al-din  (pelestarian akidah): karena
menormalisasi pencampuran nilai teologis yang
bertentangan.

b. Hifz al-nasl (perlindungan nasab): karena anak
yang lahir dari pernikahan semacam ini seringkali
mengalami krisis identitas agama.

Selain  itu, pernikahan lintas agama
mengaburkan maqgsad al-mawaddah wa al-rahmah
(kasih sayang spiritual) yang menjadi ruh pernikahan
Islam. Kasih sayang dalam keluarga Muslim idealnya
berakar pada kesatuan keyakinan, bukan perbedaan
yang fundamental.138

Oleh karena itu, meskipun ada yang menilai
praktik ini sebagai bentuk toleransi, dari sisi maqasid
syari’ah ia termasuk mafsadah syar‘iyyah karena
mengancam stabilitas akidah dan kejelasan nasab.

C. Kawin Kontrak dan Dilema Etika Syariat di Ranah
Wisata

1. Latar dan Pola Praktik

Fenomena kawin kontrak atau temporary
marriage marak terjadi di daerah wisata seperti
Puncak (Bogor), Bali, dan Batam. Praktik ini
melibatkan warga lokal — biasanya perempuan —
yang dinikahi oleh turis Timur Tengah atau Asia
selama masa kunjungan wisata (1-3 bulan). Akad
dilakukan oleh penghulu tidak resmi, tanpa

138 Tbn ‘Ashair, Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah (Tunisia: Dar
al-Suhuan, 2001), h. 112.

106 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



pencatatan negara, dan seringkali menggunakan
perantara calo.

Meski sering diklaim sebagai bentuk “nikah
syar'i”, kenyataannya hubungan tersebut lebih
menyerupai prostitusi terselubung yang dilegitimasi
dengan akad formal.13?

2. Pandangan Ulama dan Otoritas Hukum

Majelis Ulama Indonesia menegaskan bahwa
kawin kontrak adalah praktik nikah mut‘ah
terselubung yang hukumnya haram.’? Kementerian
Agama juga menyatakan bahwa kawin kontrak tidak
dapat diakui secara hukum karena melanggar prinsip
keabadian akad dalam UU No. 1 Tahun 1974.

Para ulama kontemporer seperti Yusuf al-
Qaradawi dan Wahbah al-Zuhaili menilai bahwa
kawin kontrak adalah bentuk eksploitasi terhadap
perempuan dan bertentangan dengan maqsad tasyri’
al-zawaj (tujuan pensyariatan pernikahan), yaitu
menjaga kehormatan dan keturunan.14!

3. Penilaian Magasidiy
Dalam perspektif maqasid, kawin kontrak
termasuk fasad al-‘agd (kerusakan akad) karena
mengandung unsur penipuan dan eksploitasi.
Magsad hifz al-“ird dan hifz al-nasl dilanggar secara
nyata: perempuan kehilangan kehormatan dan hak-

139 Tempo.co, “Kawin Kontrak di Puncak: Antara Syariat dan
Eksploitasi,” edisi 2022.

140 Fatwa MUI, Hukum Kawin Kontrak, 2010.

141 Wahbah al-Zuhaili, Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, Juz 9
(Damaskus: Dar al-Fikr, 2004), h. 133.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 107



hak sosial, sementara anak yang lahir tidak memiliki
status hukum yang jelas.

Lebih jauh, fenomena ini merusak magqsad
sosial Islam vyaitu igamat al-usrah  al-salihah
(pembentukan keluarga saleh). Dalam maqasid
modern versi Ibn ‘Ashar, kawin kontrak
dikategorikan sebagai bentuk istihlal al-haram bi al-
hilah — upaya menghalalkan yang haram dengan trik
formalitas akad.142

D. Sintesis Magasidiy atas Ketiga Fenomena

Jika ketiga fenomena tersebut dibandingkan
dengan prinsip maqasid syariah, tampak bahwa
semuanya gagal mewujudkan ruh  pernikahan

sebagaimana  dimaksud oleh  syariat. = Berikut
ringkasannya:
Magqsad yang Dampak Status
Fenomena Dilanggar Utama Hukum

Hilangnya Sah secara
Nikah Siri ||Hifz al-nasl, | perlindungan | figh, rusak

Online hifz al-"ird hukum dan| secara
sosial magqasid
Pernikahan Krisis akidah| Batal secara

Hifz al-din,

Lintas hif: al-nasl dan nasab| figh dan
Agama ST anak magqasid
. Eksploitasi
Kawin . ‘e .
Hifz  al-ird, |perempuan, Batil secara

Kontrak . .

. hifz al-nasl kekacauan syar’i
Turis

nasab

142 [bn * Ashar, Magqasid al-Syari‘ah, h. 214.

108 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern




Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
fenomena akad pernikahan kontemporer di Indonesia
mencerminkan disorientasi antara bentuk hukum dan
tujuan syariat.

E. Rekomendasi Kebijakan dan Edukasi Masyarakat

Berdasarkan analisis magasidiy di atas, diperlukan
pendekatan integral yang tidak hanya bersifat legalistik,
tetapi juga etis dan edukatif. Adapun rekomendasi yang
dapat ditawarkan adalah sebagai berikut:

1. Reorientasi Kebijakan Hukum Keluarga

Negara melalui Kementerian Agama perlu
memperkuat fungsi pengawasan KUA dengan
menegaskan prinsip tathbit al-zawaj (pencatatan
resmi) sebagai magsad hajiyyah demi perlindungan
hukum keluarga.

2. Edukasi Magasidiy di Masyarakat

Dakwah  keluarga  Islam  seharusnya
menekankan bahwa pencatatan nikah bukan sekadar
administrasi, tetapi bagian dari Aifz al-nasl dan hifz al-
‘ird. Pendidikan pranikah harus disertai pemahaman
magqasid syariat, bukan sekadar keterampilan teknis
rumah tangga.

3. Fatwa Kontekstual dan Adaptif

Ulama perlu merumuskan fatwa yang
berimbang antara haqigah  fighiyyah (keabsahan
formal) dan haqigah  magasidiyyah  (substansi
maslahat). Misalnya, penyusunan fatwa tentang
nikah daring yang memperhatikan aspek identitas
digital dan keabsahan majelis.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 109



4. Peran Ulama dan Ormas Islam

Ormas besar seperti NU, Muhammadiyah, dan
MUI perlu lebih aktif dalam literasi hukum keluarga
agar masyarakat tidak terjebak dalam praktik akad
semu yang bertentangan dengan maqasid syariat.

5. Rekonstruksi Kesadaran Moral

Diperlukan gerakan kultural yang
mengembalikan makna pernikahan sebagai ‘ibadah
dan mitsagan ghalizan (perjanjian yang kokoh), bukan
sekadar kontrak sosial.

Fenomena akad pernikahan kontemporer di
Indonesia menunjukkan bahwa modernisasi tidak selalu
sejalan dengan magqasid al-syari’ah. Nikah siri online,
kawin kontrak, dan pernikahan lintas agama hanyalah
wajah baru dari al-‘ugid al-fasidah — akad yang rusak
secara moral meski kadang sah secara formal.

Magqasid al-syari’ah menuntut agar setiap bentuk
akad meneguhkan nilai-nilai dawam (keberlangsungan),
‘adl (keadilan), dan hifz al-nasl (perlindungan keturunan).
Tanpa itu, pernikahan kehilangan kesuciannya dan
berubah menjadi komoditas sosial.

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‘Ashar, “Tujuan
hukum keluarga dalam Islam adalah menjaga martabat
manusia dan menegakkan keadilan antara laki-laki dan
perempuan.” Maka, setiap reformasi hukum pernikahan
di Indonesia hendaknya berpijak pada ruh maqasid ini —
bukan sekadar mengejar adaptasi modernitas, melainkan
membangun kembali makna suci pernikahan sebagai
ibadah dan peradaban.

110 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



BAB VIII

REFLEKSI, EVALUASI, DAN PENEGUHAN
PRINSIP SYARIAT

A. Refleksi Moral atas Krisis Makna Pernikahan di Era
Modern

Pernikahan dalam pandangan Islam bukan
sekadar kontrak sosial (‘aqd ijtima’r), melainkan perjanjian
yang sakral (mitsagan ghalizan) antara dua insan yang
disaksikan oleh Allah SWT. Namun dalam realitas
modern, makna sakral ini semakin tergerus oleh arus
materialisme dan pragmatisme. Pernikahan yang semula
menjadi jalan menuju ketenangan, keberlangsungan
keturunan, dan penjagaan kehormatan, kini sering kali
dipersempit menjadi sarana pemuasan hasrat, formalitas
sosial, atau bahkan strategi ekonomi.

Fenomena seperti nikah misyar, nikah kontrak,
nikah  percobaan, hingga nikah lintas agama
mencerminkan krisis makna spiritual dalam lembaga
pernikahan. Ketika akad yang semestinya dimulai
dengan niat suci dijadikan alat manipulasi kebutuhan
duniawi, maka nilai maqasid syariah yang melandasinya
ikut hilang. Ibn ‘Ashir menegaskan bahwa, “Ruh syariat
dalam pernikahan adalah membangun keluarga yang permanen
dan bermartabat, bukan sekadar hubungan sementara untuk
kenikmatan.”®

Realitas ini menunjukkan bahwa masyarakat
modern, meskipun hidup di bawah payung hukum
Islam, sering kali kehilangan pemahaman esensial
tentang pernikahan sebagai ibadah. Akad yang mestinya
menjadi pintu menuju keberkahan malah dijadikan

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1111



sarana mempermainkan hukum, sebagaimana konsep
istihlal al-haram bi al-hilah — menghalalkan yang haram
dengan tipu daya legalitas.?

Maka refleksi moral ini mengajak untuk meninjau
kembali posisi pernikahan sebagai institusi ilahiah yang
menuntut tanggung jawab etis, spiritual, dan sosial.
Tanpa kesadaran maqasidiy, akad nikah hanya akan
menjadi ritual kosong yang kehilangan jiwanya.

B. Evaluasi Kritis terhadap Praktik Akad Musta‘jalah

Berdasarkan uraian pada bab-bab sebelumnya,
enam model akad musta’jalah — yakni nikah misyar, nikah
dengan niat cerai, nikah prokreasi, nikah teman, nikah madani,
dan nikah percobaan — memperlihatkan pola yang sama:
semuanya melanggar maqsad dawam al-zawaj, yaitu
keberlangsungan rumah tangga.

Dalam al-Muwafagat, al-Syatibi menegaskan bahwa
salah satu tujuan utama syariat dalam pernikahan adalah
menjaga kesinambungan hubungan dan stabilitas
sosial.® Akad yang dibangun di atas niat sementara,
waktu terbatas, atau syarat tersembunyi, pada
hakikatnya telah menyalahi maqgsad tersebut, sekalipun
secara lahiriah memenuhi rukun dan syarat figh.

Dari hasil analisis magasidiy, dapat disimpulkan
tiga kecenderungan utama penyimpangan akad
musta’‘jalah:

1. Dekonstruksi terhadap prinsip keabadian akad (dawam
al-"aqd).

2. Reduksi pernikahan menjadi alat pemuas kebutuhan
jasmani semata.

112 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



3. Pengabaian tanggung jawab sosial dan spiritual
pasangan suami-istri.

Dalam perspektif maqasid modern, praktik seperti
ini dikategorikan sebagai al-fasad al-ma’nawi — kerusakan
substansial yang tidak selalu tampak pada bentuk formal
akad, tetapi menghancurkan tujuan moralnya.

Dengan demikian, tugas utama figh kontemporer
bukan sekadar menilai sah atau batalnya suatu akad,
melainkan mengembalikan ruh syariat ke dalam setiap
dimensi pernikahan. Di sinilah peran maqasid syariah
menjadi kunci untuk menyeimbangkan antara legalitas
hukum dan keutuhan moral.

C. Pentingnya Menjaga Magsad Dawam al-Zawaj
(Keberlangsungan Rumah Tangga)

Magsad dawam al-zawaj atau keberlangsungan
rumah tangga adalah pilar utama yang menopang
seluruh struktur hukum keluarga dalam Islam. Tujuan ini
merupakan derivasi dari maqsad hifz al-nasl (pelestarian
keturunan) dan hifz al-ird (penjagaan kehormatan).
Tanpa keberlangsungan, kedua magqgsad tersebut menjadi
mustahil tercapai.

Rasulullah SAW bersabda:

S i Uy Y 5
Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap

keluarganya, dan aku adalah yang paling baik
terhadap keluargaku.” (HR. Tirmidzi).143

143 Muhammad ibn ‘Isa at-Tirmizi, Sunan at-Tirmizi, Kitab al-
Managqib, no. 3895 (Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998), Juz 5, h. 709.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1113



Hadis ini bukan hanya perintah moral, melainkan
fondasi magqasidiy yang menegaskan bahwa keutuhan
rumah tangga adalah ukuran kebaikan sosial seorang
Muslim.

Namun dalam praktik modern, semangat dawam
ini mulai terabaikan. Tingginya angka perceraian,
pernikahan instan, dan hubungan tidak resmi
menunjukkan bahwa pernikahan kehilangan orientasi
ibadahnya. Padahal, dalam pandangan syariat,
keberlangsungan bukan sekadar “bertahan hidup
bersama,” melainkan melestarikan rahmat, mawaddah,
dan tanggung jawab yang berkesinambungan antar
generasi.

Jasser Auda menjelaskan bahwa magqsad dawam al-
zawaj adalah bentuk konkret dari al-tathbit al-ijtima’t
(stabilisasi sosial). Rumah tangga yang bertahan dengan
keadilan,  kesetiaan, dan  saling menghormati
menciptakan masyarakat yang stabil dan berakhlak.®

Karena itu, segala bentuk akad yang bertentangan
dengan prinsip keberlangsungan — baik karena niat
tersembunyi, waktu tertentu, atau ketidaksiapan moral
— harus dikritisi bukan hanya secara figh, tetapi juga
secara maqasidiy.

D. Penegasan Prinsip: Akad Nikah Bukan Alat, Tetapi
Ibadah

Salah satu penyimpangan terbesar dalam
masyarakat modern adalah objektifikasi akad nikah.
Akad yang seharusnya menjadi bentuk ibadah
(ta’abbudiyyah) kini direduksi menjadi instrumen untuk
mencapai kepentingan duniawi: legalitas hubungan,

114 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



keuntungan ekonomi, bahkan pelarian dari tanggung
jawab sosial.

Dalam pandangan magqasid, akad nikah tidak
dapat dipandang sekadar sebagai kontrak sipil yang bisa
diatur sesuai selera manusia, karena ia merupakan
bagian dari ibadah sosial yang memiliki nilai
transendental. Allah SWT berfirman: “Dan di antara tanda-
tanda kebesaran-Nya ialah Dia menciptakan untukmu
pasangan-pasangan dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa
tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu kasih dan
sayang.” (QS. al-Ram [30]: 21).

Ayat ini menjadi dasar teologis bahwa akad nikah
adalah manifestasi kasih sayang Ilahi, bukan hasil
negosiasi pragmatis manusia. Oleh sebab itu,
memanipulasi akad untuk kepentingan sesaat sama
halnya dengan menodai kesucian ibadah.

Para ulama klasik seperti al-Ghazali menegaskan
bahwa pernikahan adalah “ibadah yang menggabungkan
aspek dunia dan akhirat sekaligus.”® Dengan demikian,
memperlakukan akad nikah hanya sebagai alat atau jalan
keluar dari kesulitan ekonomi, tanpa niat ibadah, adalah
bentuk penyimpangan terhadap magqsad ta‘abbud wa al-
istigamah.

Reformulasi kesadaran ini penting, terutama di era
digital di mana akad pernikahan semakin mudah
dilakukan tanpa pendalaman makna spiritual. Maka
perlu ditegaskan kembali bahwa akad nikah adalah
ibadah yang menuntut kesungguhan niat dan tanggung
jawab moral.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1115



BAB IX

DINAMIKA FIKIH KELUARGA DAN
TRANSFORMASI SOSIAL MODERN

A. Fikih Keluarga sebagai Sistem Sosial

Fikih keluarga (figh al-usrah) merupakan salah
satu cabang hukum Islam yang paling dinamis dan
kompleks, karena bersentuhan langsung dengan struktur
sosial, nilai budaya, serta perubahan pola relasi antara
laki-laki dan perempuan. Sejak awal kemunculannya,
hukum keluarga dalam Islam tidak hanya berfungsi
sebagai aturan legal, tetapi juga sebagai mekanisme
moral yang menata kehidupan sosial umat. Ia menjadi
cermin keseimbangan antara hak Allah (huqiaq Allah) dan
hak manusia (huquq al-‘ibad), antara ideal normatif wahyu
dan kenyataan sosial masyarakat.

Dalam konteks Kklasik, fikih keluarga berperan
menjaga stabilitas sosial masyarakat Arab yang sedang
bertransformasi dari sistem kabilah menuju masyarakat
berperadaban. Oleh karena itu, ketentuan hukum seperti
keharusan wali, kesaksian, atau kewajiban nafkah
bukanlah bentuk subordinasi terhadap perempuan, tetapi
langkah perlindungan sosial dalam konteks budaya yang
rawan eksploitasi dan ketidakadilan. Imam al-Ghazali
menegaskan bahwa hukum-hukum pernikahan adalah
sarana untuk “memelihara keteraturan sosial melalui
pengendalian  syahwat, = menjaga  nasab, dan

116 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menumbuhkan kasih sayang sebagai pondasi masyarakat
beradab.”144

Dalam terminologi sosiologi hukum Islam, fikih
keluarga merupakan “sistem sosial normatif” yang
dibangun di atas prinsip keseimbangan antara kebutuhan
individu dan kemaslahatan kolektif.14> Setiap ketentuan
hukum yang mengatur hubungan suami-istri, hak waris,
perceraian, atau perwalian tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial di mana hukum itu berkembang. Karena
itu, memahami fikih keluarga tanpa memperhatikan
realitas sosial sama halnya dengan membaca hukum
Islam tanpa ruhnya.

Dalam sejarah Islam klasik, lembaga keluarga
menjadi pusat pembentukan moral dan keilmuan.
Rumah bukan sekadar tempat tinggal, tetapi madrasah
pertama bagi anak-anak, tempat menanamkan tauhid,
adab, dan tanggung jawab sosial. Fikih keluarga
berfungsi menjaga keseimbangan tiga poros utama
kehidupan: (1) relasi spiritual dengan Allah (hablun min
Allah), (2) relasi sosial dengan sesama (hablun min al-
nas), dan (3) relasi personal dalam ikatan cinta dan
tanggung jawab (mawaddah wa rahmah). Ketiganya
merupakan jaringan nilai yang saling menopang dan
membentuk peradaban.146

Namun, dalam masyarakat modern, struktur sosial
keluarga mengalami perubahan mendasar. Urbanisasi,

144 Al-Ghazali, Thya” ‘Ulium al-Din, Juz II (Beirut: Dar al-Fikr,
1993), h. 43.

145 Muhammad Hashim Kamali, Shari’ah Law: An Introduction
(Oxford: Oneworld, 2008), h. 174.

146 Yusuf al-Qaradawi, al-Mar’ah bayna Figh wa Syari‘ah
(Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), h. 29.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 117



industrialisasi, dan digitalisasi telah menggeser fungsi
keluarga dari lembaga pendidikan nilai menjadi unit
ekonomi dan emosional. Perempuan semakin banyak
berperan di ruang publik, sementara laki-laki tidak lagi
secara mutlak menjadi pencari nafkah tunggal.
Pergeseran ini membawa implikasi pada tafsir ulang
terhadap peran, hak, dan kewajiban dalam rumah
tangga.

Perubahan ini menimbulkan tantangan baru bagi
fikih klasik, karena banyak hukum yang dirumuskan
pada konteks masyarakat agraris-patriarkal harus
dihadapkan pada realitas masyarakat modern yang
egaliter dan individualistik. Sebagai contoh, konsep
giwamah (kepemimpinan suami atas istri) dalam QS. al-
Nisa" [4]: 34 sering ditafsirkan secara tekstual, padahal
semangat ayat tersebut menegaskan tanggung jawab
moral dan ekonomi suami, bukan dominasi absolut.14”
Dalam konteks magasid al-syari’ah, qiwamah bertujuan
menjaga stabilitas keluarga melalui pembagian peran
yang adil dan proporsional, bukan untuk menindas atau
menguasai.

Fikih keluarga sebagai sistem sosial juga berfungsi
sebagai mekanisme adaptasi terhadap perubahan zaman.
Para ulama klasik telah menunjukkan fleksibilitas hukum
dalam menanggapi perubahan sosial. Mazhab Maliki,
misalnya, mengakui pentingnya ‘urf (kebiasaan lokal)
sebagai dasar pertimbangan hukum, selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariat.® Hal ini

147 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim, Juz 1l (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1990), h. 293.

148 Al-Qarafi, al-Furig, Juz 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1998), h. 177.

118 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menunjukkan bahwa hukum keluarga dalam Islam tidak
bersifat statis, melainkan selalu bergerak dalam dialog
dengan realitas sosial.

Dalam konteks modern, tantangan terhadap fikih
keluarga muncul dari tiga arah: pertama, perubahan
struktur sosial akibat globalisasi; kedua, tuntutan
kesetaraan gender dan hak asasi manusia; dan ketiga,
penetrasi budaya digital yang mengubah cara orang
berinteraksi dan memahami hubungan. Ketiganya
menuntut pembaruan pemikiran hukum Islam agar tetap
relevan dengan nilai-nilai magasid yang melindungi
kemaslahatan manusia.

Seperti ditegaskan oleh Ibn ‘Ashdar, tujuan hukum
Islam dalam bidang keluarga adalah #ifz al-nasl wa al-"ird
(menjaga keturunan dan kehormatan), serta menciptakan
ketenteraman batin (suktin) yang menjadi fondasi
masyarakat yang saleh.1#® Dengan kata lain, hukum
keluarga tidak boleh terjebak pada aspek legal formal
semata, tetapi harus menghidupkan fungsi sosialnya:
menjaga keberlangsungan generasi dan kehormatan
moral.

Pandangan ini sejalan dengan pemikiran Jasser
Auda yang menekankan bahwa hukum Islam perlu
dibaca dalam kerangka systemic magasid — di mana setiap
ketentuan hukum saling berhubungan dalam jaringan
tujuan yang lebih besar, yaitu tercapainya keadilan,
rahmat, dan kebahagiaan manusia.’® Maka, fikih
keluarga yang memutuskan relasinya dari sistem sosial

149 Tbn ‘Ashur, Magasid al-syari’ah al-Islimiyyah (Amman: Dar
al-Nafa’is, 2001), h. 254.

150 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 35.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1119



tidak hanya kehilangan relevansi, tetapi juga kehilangan
ruh syariat itu sendiri.

Oleh karena itu, memahami fikih keluarga di era
modern harus berangkat dari dua kesadaran: pertama,
kesadaran teks (bahwa hukum memiliki akar ilahiah);
kedua, kesadaran konteks (bahwa hukum hidup dalam
ruang sosial yang berubah). Di sinilah pentingnya
magqasid al-syari’ah sebagai jembatan antara teks dan
realitas. Pendekatan magasid memungkinkan fikih
keluarga menjadi sistem yang hidup, yang tidak hanya
menjaga keabsahan akad, tetapi juga mewujudkan tujuan
syariat dalam kehidupan nyata.

B. Pergeseran Nilai dan Tantangan Era Digital

Perubahan sosial yang paling menonjol di era
modern terjadi pada tataran nilai dan orientasi hidup
manusia. Dalam masyarakat tradisional, pernikahan
dianggap sebagai bagian dari ibadah sosial —sebuah
bentuk pengabdian kepada Allah yang diwujudkan
melalui tanggung jawab keluarga dan regenerasi moral.
Namun di era digital, nilai-nilai pernikahan semakin
bergeser ke arah individualisme, kebebasan pribadi, dan
kepuasan emosional. Pergeseran ini tidak hanya
mengubah cara manusia memahami cinta dan tanggung
jawab, tetapi juga menggoyahkan struktur fikih keluarga
yang dibangun di atas nilai kolektivitas dan ketundukan
spiritual.

Fenomena ini dapat dilihat dari meningkatnya
usia pernikahan, rendahnya tingkat kelahiran di banyak
negara Muslim wurban, serta meningkatnya angka
perceraian akibat ketidakcocokan emosional. Data Badan

120 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Pusat Statistik Indonesia menunjukkan bahwa penyebab
utama perceraian bukan lagi faktor ekonomi atau
kekerasan, tetapi “ketidakselarasan visi hidup” antara
pasangan muda.’® Ini menandakan pergeseran dari nilai
tanggung jawab jangka panjang ke orientasi jangka
pendek yang berpusat pada kenyamanan diri.

Dalam perspektif fikih, perubahan ini menantang
prinsip dawam al-zawadj (keberlangsungan pernikahan)
yang menjadi salah satu magasid utama akad nikah.152
Jika  dahulu  perkawinan  diorientasikan  pada
pembentukan keluarga sebagai institusi sosial, maka kini
pernikahan sering kali dilihat sebagai “proyek pribadi”
untuk kebahagiaan individu. Akibatnya, dimensi sosial
dan spiritual pernikahan mengalami erosi, digantikan
oleh logika psikologis dan pragmatis.

Kehadiran  teknologi  digital mempercepat
pergeseran nilai ini. Media sosial menciptakan “ruang
virtual” tempat identitas, hubungan, dan ekspresi cinta
dipertontonkan dan dinegosiasikan secara publik.153
Dalam ruang ini, akad nikah tidak lagi dimaknai sebagai
kontrak sakral yang mengikat dua keluarga dan
komunitas, melainkan sebagai peristiwa privat yang
dapat dipamerkan dan bahkan dikomersialisasi. Tradisi
dokumentasi digital dan pesta pernikahan mewah
diunggah ke media sosial, menggeser nilai

151 Badan Pusat Statistik (BPS), Statistik Perceraian Indonesia
Tahun 2023 (Jakarta: BPS, 2024), h. 11.

152 Wahbah al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz VII
(Beirut: Dar al-Fikr, 1989), h. 142.

153 Sherry Turkle, Alone Together: Why We Expect More from
Technology and Less from Each Other (New York: Basic Books, 2011), h.
79.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1121



kesederhanaan dan kesakralan menjadi ajang validasi
sosial.

Dampak lain dari era digital adalah munculnya
bentuk-bentuk baru interaksi yang melahirkan fenomena
pernikahan non-konvensional: friend marriage, nikah
online, atau hubungan tanpa pernikahan formal yang
dibenarkan secara sosial di sebagian kalangan urban.
Fenomena ini menunjukkan perubahan besar dalam
persepsi terhadap institusi pernikahan, di mana batas
antara halal dan haram, sakral dan profan, menjadi
semakin kabur.

Ziba Mir-Hosseini, seorang antropolog hukum
Islam kontemporer, menyoroti bahwa transformasi sosial
modern menuntut reinterpretasi hukum keluarga Islam
berdasarkan prinsip keadilan substantif, bukan sekadar
kesetiaan pada teks legal klasik.’>* Ia menegaskan bahwa
jika fikih keluarga tetap mempertahankan pembacaan
literal terhadap ayat dan hadis tanpa mempertimbangkan
perubahan realitas sosial, maka hukum itu akan
kehilangan daya hidupnya dan tidak lagi berfungsi
sebagai sarana kemaslahatan.

Pergeseran nilai ini juga memunculkan ketegangan
baru antara otonomi individu dan otoritas agama. Di satu
sisi, ~masyarakat modern menuntut kebebasan
menentukan pilihan hidup, termasuk dalam urusan cinta
dan pernikahan. Di sisi lain, hukum Islam tetap
memandang akad nikah sebagai ikatan suci yang harus
tunduk pada ketentuan syariat.1% Ketegangan ini sering

154 Ziba Mir-Hosseini, Islam and Gender: The Religious Debate in
Contemporary Iran (Princeton: Princeton University Press, 1999), h. 45.

1% Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic
Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), h. 331.

122 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



muncul dalam isu pernikahan beda agama, pernikahan
tanpa wali, atau pernikahan daring. Masing-masing
kasus memperlihatkan bagaimana nilai kebebasan
individu berhadapan dengan prinsip moral dan magasid
syariah.

Era digital juga melahirkan tantangan baru dalam
hal etika informasi dan privasi keluarga. Banyak pasangan
menikah yang membuka ruang privat rumah tangga ke
media sosial, menayangkan pertengkaran, curahan hati,
bahkan kisah perceraian secara publik. Hal ini menyalahi
prinsip satr al-‘awrah dalam Islam, yaitu menjaga
kehormatan dan menutup aib keluarga.’® Dalam
pandangan magasid, menjaga kehormatan (‘ird)
merupakan salah satu tujuan utama syariat. Ketika nilai
privasi dan adab dalam berumah tangga diabaikan demi
eksistensi digital, maka ruh syariat dalam keluarga
perlahan terkikis.

Dalam konteks yang lebih luas, perubahan ini juga
berdampak pada relasi gender. Media digital memberi
ruang bagi perempuan untuk mengekspresikan diri,
menuntut kesetaraan, dan menolak ketimpangan
struktural yang diwarisi dari sistem patriarkal klasik. Ini
merupakan kemajuan moral dalam banyak aspek, tetapi
juga menimbulkan pergeseran paradigma fikih. Jika dulu
tikih keluarga sering kali berpusat pada otoritas laki-laki
sebagai kepala keluarga, kini muncul kesadaran baru
bahwa kepemimpinan dalam rumah tangga seharusnya
bersifat fungsional dan dialogis, bukan hierarkis.

156 Al-Suyuti, al-Ashbih wa al-Nazd'ir (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2002), h. 202.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1123



Tariq Ramadan menyebut fenomena ini sebagai
“kebangkitan spiritual modernitas”, di mana umat Islam
mulai menafsirkan wulang nilai-nilai agama untuk
menyesuaikan diri dengan tantangan zaman, tanpa harus
kehilangan identitas syariahnya.!”” la mengingatkan
bahwa modernitas bukanlah musuh Islam, melainkan
ruang ujian bagi kematangan etika Muslim. Oleh sebab
itu, fikih keluarga tidak boleh memusuhi perubahan,
tetapi perlu memanfaatkannya untuk memperkuat
magqasid: menjaga keturunan, kehormatan, dan kasih

sayang.
Salah satu tantangan besar era digital adalah
munculnya algoritma moral baru — di mana keputusan

tentang cinta, pasangan, bahkan pernikahan, kini
dimediasi oleh teknologi seperti aplikasi pencari jodoh.
Di beberapa negara Muslim, aplikasi seperti Muslima.com
dan Minder digunakan oleh jutaan pengguna dengan niat
mencari pasangan halal, namun dalam praktiknya sering
terjadi pelanggaran etika syariat.’>® Hukum Islam belum
sepenuhnya siap menghadapi kompleksitas ini. Apakah
akad nikah melalui media daring sah? Apakah wali dan
saksi yang hadir secara virtual memenuhi syarat?
Pertanyaan-pertanyaan seperti ini menuntut pembaruan
hukum berbasis magasid, bukan sekadar legal-formal.
Pergeseran nilai dan penetrasi teknologi juga
menciptakan fenomena “pernikahan instan”, di mana
komitmen spiritual digantikan oleh kesepakatan rasional
dan sementara. Munculnya konsep nikah kontrak modern

157 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam
(Oxford: Oxford University Press, 2004), h. 57.

158 Pew Research Center, Muslims and Digital Life Survey 2022
(Washington D.C.: PRC, 2022), h. 14.

124 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



atau friend marriage merupakan gejala dari krisis makna
ini. Magasid al-syari’ah yang semula bertujuan menjaga
keberlangsungan dan kemuliaan akad berubah menjadi
sekadar legitimasi terhadap relasi jangka pendek. Jika
tidak disikapi secara bijak, maka hukum Islam akan
kehilangan daya normatifnya dan terjebak dalam situasi
dilematik: antara idealisme syariat dan realitas pragmatis
masyarakat.

Dengan demikian, tantangan era digital bukan
sekadar soal teknologi, melainkan tentang perubahan
paradigma manusia terhadap makna cinta, tanggung
jawab, dan kesucian akad. Fikih keluarga yang responsif
harus mampu memahami pergeseran nilai ini secara
magqasidiy: bukan dengan menolak mentah-mentah, tetapi
dengan meneguhkan kembali prinsip moral yang
menjadi inti syariat. Dalam konteks ini, magqasid bukan
hanya alat analisis hukum, tetapi juga kompas moral
untuk menjaga ruh syariat di tengah arus perubahan
global.

C. Globalisasi, Gender, dan Modernitas

Globalisasi membawa dampak yang sangat luas
terhadap cara manusia beragama, berinteraksi, dan
membangun keluarga. Dalam konteks umat Islam,
globalisasi bukan hanya proses ekonomi dan teknologi,
tetapi juga proses pertemuan nilai antara tradisi Islam
dan budaya dunia modern. Arus informasi yang cepat
menjadikan batas-batas budaya, etika, dan agama
semakin kabur. Akibatnya, konsep keluarga Islam yang
selama berabad-abad stabil kini menghadapi tekanan
perubahan nilai yang mendalam.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1125



Dalam konteks ini, globalisasi bekerja pada dua
arah. Di satu sisi, ia membuka ruang bagi pertukaran ide
dan pengetahuan, termasuk wacana keislaman yang
lebih progresif. Umat Islam kini lebih mudah mengakses
literatur magqasid al-syari’ah, fatwa internasional, dan
pemikiran ulama lintas mazhab. Ini menumbuhkan
kesadaran baru tentang perlunya pembaruan hukum
keluarga agar lebih inklusif, berkeadilan gender, dan
sesuai dengan nilai kemanusiaan universal.’® Namun di
sisi lain, globalisasi juga mengaburkan identitas
keislaman melalui penetrasi budaya konsumerisme,
hedonisme, dan individualisme Barat yang sering
bertentangan dengan nilai magasid.

Salah satu isu paling menonjol dalam globalisasi
fikih keluarga adalah persoalan gender. Kesadaran
tentang kesetaraan hak antara laki-laki dan perempuan
kini menjadi tema sentral dalam diskursus hukum
keluarga Islam. Di masa klasik, sebagian ketentuan
hukum keluarga disusun dalam konteks masyarakat
patriarkal, di mana otoritas laki-laki dianggap mutlak.
Akan tetapi, dalam masyarakat modern yang menuntut
kesetaraan, pandangan tersebut semakin dipertanyakan.

Ibn ‘Ashar dalam Magasid al-syari’ah al-Islamiyyah
menegaskan bahwa salah satu tujuan hukum Islam
adalah taqwim al-"alagat al-insaniyyah (penataan hubungan
kemanusiaan) yang didasarkan pada keadilan dan
penghormatan terhadap martabat manusia.l®® Artinya,
hukum Islam sejak awal sudah mengandung prinsip

159 Mohammad Fadel, “Islamic Law Reform and the
Challenge of Modernity,” McGill Law Journal 52, no. 1 (2007): 75.

160 [bn ‘Ashar, Magasid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar
al-Nafa’is, 2001), h. 252.

126 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



keadilan gender, meskipun implementasinya bergantung
pada konteks sosial dan budaya. Maka, memperjuangkan
keadilan gender dalam keluarga bukanlah agenda
sekuler, tetapi bagian dari realisasi magasid syari’ah.

Pendekatan magasidiy ini kemudian dikembangkan
oleh sejumlah pemikir kontemporer. Yusuf al-Qaradawi
menegaskan bahwa perbedaan peran antara laki-laki dan
perempuan dalam Islam bersifat fungsional, bukan
hierarkis.!e! J]a menolak pemaknaan “kepemimpinan laki-
laki” sebagai bentuk dominasi, dan menegaskan bahwa
gqiwamah harus dipahami sebagai tanggung jawab moral.
Dalam kerangka magasid, keadilan (‘adl) adalah nilai
pokok yang menjadi ukuran semua relasi sosial,
termasuk relasi dalam rumah tangga.

Pemikiran modern seperti ini menemukan
momentumnya di era globalisasi, di mana wacana hak
asasi manusia menjadi bahasa universal. Fazlur Rahman,
seorang reformis Muslim abad ke-20, berpendapat bahwa
tujuan utama hukum Islam bukanlah mempertahankan
struktur sosial masa lalu, tetapi menegakkan prinsip
moral yang melintasi ruang dan waktu.’>2 Menurutnya,
teks-teks hukum dalam Al-Qur’an harus dibaca secara
etiologis—yaitu memahami sebab dan tujuan moral di
balik ketentuan hukum —agar hukum itu bisa diterapkan
secara adil di masa kini.

Dalam konteks keluarga, hal ini berarti bahwa
hukum pernikahan, warisan, dan perceraian harus dilihat

161 Yusuf al-Qaradawi, al-Mar’ah bayna Figh wa Syari'ah
(Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), h. 44.

162 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h.
8-10.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 127



dalam  bingkai  magasidnya: menjaga  keadilan,
kehormatan, dan kasih sayang. Dengan demikian,
pembaruan hukum  keluarga bukanlah  bentuk
“westernisasi”, tetapi upaya menghidupkan kembali
tujuan moral Islam.

Namun, globalisasi juga membawa konsekuensi
lain: munculnya “standar moral global” yang tidak selalu
sejalan dengan nilai Islam. Misalnya, kampanye
internasional untuk pengakuan hubungan sejenis,
redefinisi konsep keluarga, dan legalisasi bentuk-bentuk
hubungan di luar pernikahan. Dalam situasi ini, umat
Islam menghadapi dilema antara mempertahankan
otentisitas hukum syariat dan berinteraksi dengan sistem
nilai global yang semakin liberal.

Tantangan ini menuntut kebijaksanaan intelektual
dan kejelian magasidiy. Jasser Auda menyebut bahwa
magqasid harus berfungsi sebagai framework of renewal,
bukan sekadar alat pembenaran hukum lama.163
Pendekatan magasid harus berorientasi pada nilai-nilai
universal Islam—keadilan, rahmat, dan kebebasan
bertanggung jawab —tanpa kehilangan akar
keislamannya. Dalam kasus keluarga, ini berarti
mempromosikan model keluarga yang terbuka terhadap
perubahan sosial, tetapi tetap berpijak pada prinsip
sakralitas akad dan tanggung jawab moral.

Fenomena  globalisasi juga  mempercepat
transformasi peran perempuan dalam masyarakat
Muslim. Amina Wadud, dalam karyanya Qur’an and
Woman, menegaskan bahwa Al-Qur’an sejak awal telah

163 Jasser Auda, Reclaiming the Magqasid of Shariah (London:
1IIT, 2018), h. 67.

128 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan
perempuan (QS. al-Ahzab ([33]: 35).1¢4 Namun tafsir
patriarkal yang dominan dalam sejarah Islam telah
membatasi ruang perempuan di ranah domestik. Dalam
era modern, tafsir magasidiy terhadap ayat-ayat ini dapat
membuka ruang untuk partisipasi perempuan dalam
kehidupan publik tanpa menafikan peran keibuan dan
moralitas.

Sementara itu, globalisasi juga memunculkan
kesadaran baru di kalangan laki-laki Muslim tentang
pentingnya tanggung jawab emosional dan spiritual
dalam keluarga. Dalam banyak masyarakat urban
Muslim, muncul generasi baru suami yang berperan aktif
dalam pengasuhan anak dan mendukung karier istri. Ini
merupakan bentuk transformasi positif yang sesuai
dengan magqasid syari’ah, karena memperkuat nilai sukiin
(ketenangan) dan rahmah (kasih sayang) dalam rumah
tangga.

Selain isu gender, globalisasi turut
memperkenalkan paradigma baru tentang hubungan
antaragama. Di berbagai negara, pernikahan lintas iman
menjadi realitas sosial yang sulit dihindari. Dalam fikih
klasik, pernikahan Muslimah dengan non-Muslim laki-
laki dianggap tidak sah berdasarkan QS. al-Baqarah [2]:
221 dan al-Mumtahanah [60]: 10. Namun, dalam konteks
masyarakat plural modern, isu ini menimbulkan
perdebatan baru tentang bagaimana magasid syari’ah

164 Amina Wadud, Quran and Woman: Rereading the Sacred
Text from a Woman’s Perspective (New York: Oxford University Press,
1999), h. 33.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1129



dapat menjawab kebutuhan sosial tanpa menyalahi
prinsip akidah.16

Beberapa ulama kontemporer, seperti Abdullah
Saeed dan Farid Esack, berpendapat bahwa hukum
tentang pernikahan lintas agama harus dilihat dalam
konteks magqasid yang lebih luas, yaitu perlindungan iman
dan kehormatan keluarga. Jika tujuan hukum adalah
menjaga keutuhan moral dan spiritual, maka solusi harus
dicari dengan mempertimbangkan realitas sosial dan
prinsip dakwah yang penuh hikmah.1%¢ Dengan kata lain,
globalisasi menuntut figh yang dialogis, bukan reaktif.

Globalisasi juga menggeser cara masyarakat
memahami otoritas keagamaan. Jika dahulu hukum
keluarga sepenuhnya ditentukan oleh wulama dan
lembaga fatwa, kini umat Islam memiliki akses langsung
terhadap berbagai pandangan hukum dari seluruh dunia
melalui internet. Fenomena digital ijtihad ini memperkaya
diskursus, tetapi juga menciptakan kebingungan otoritas.
Banyak orang memilih fatwa yang sesuai dengan
preferensi pribadi tanpa memahami konteksnya,
fenomena yang disebut “fatwa shopping”.1%7 Dalam
konteks magasid, hal ini menuntut pembinaan literasi
hukum Islam agar umat dapat memahami prinsip-
prinsip dasar fikih keluarga dengan benar.

165 Al-Zuhayli, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz VII (Beirut:
Dar al-Fikr, 1989), h. 169.

166 Abdullah Saeed & Farid Esack, Islam and the Secular State
(London: Routledge, 2012), h. 117.

167 Jonathan Brown, Misquoting Muhammad: The Challenge and
Choices of Interpreting the Prophet’s Legacy (London: Oneworld, 2014),
h. 211.

130 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan demikian, globalisasi tidak selalu
mengancam eksistensi fikih keluarga Islam, tetapi justru
membuka peluang untuk memperbarui pendekatan
hukum dengan semangat magasid. Tantangannya adalah
bagaimana menjaga keseimbangan antara nilai-nilai
universal kemanusiaan dan prinsip syariat yang
bersumber dari wahyu. Dalam keseimbangan inilah
terletak ruh syariat: hukum yang hidup, dinamis, dan
manusiawi.

D. Relevansi Magasid dalam Menjawab Krisis Sosial

Krisis sosial yang melanda institusi keluarga
modern pada hakikatnya bukan hanya persoalan
ekonomi atau budaya, melainkan krisis tujuan hidup
(ghayah al-hayah). Banyak keluarga terjebak dalam
rutinitas formal dan tekanan sosial tanpa lagi memahami
makna spiritual di balik pernikahan. Di sinilah magasid al-
syari’ah menjadi relevan kembali sebagai fondasi untuk
membaca ulang hukum dan moral keluarga Islam
dengan cara yang lebih hidup dan manusiawi.

Magasid tidak hanya berbicara tentang apa yang
halal dan haram, tetapi tentang mengapa hukum itu ada,
dan apa tujuan moral yang hendak dicapai. Ketika
keluarga kehilangan kesadaran magasidiy, pernikahan
berubah dari ibadah menjadi transaksi sosial. Akibatnya,
sakralitas akad melemah, dan cinta yang seharusnya
berfungsi sebagai jembatan menuju rahmat berubah
menjadi sumber konflik dan tuntutan.

Dalam kerangka magasid, ada lima prinsip dasar
(al-daruriyyat al-khams) yang harus dijaga: agama, jiwa,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1131



akal, keturunan, dan harta.1®® Dalam konteks keluarga,
lima prinsip ini menemukan relevansinya secara konkret:
agama menjaga kesucian niat; jiwa menjaga
ketenteraman dan kasih sayang; akal menuntun
keputusan rasional dalam rumah tangga; keturunan
menjamin keberlanjutan generasi; dan harta menjamin
kesejahteraan keluarga. Maka, keluarga yang dibangun
tanpa memperhatikan magasid ini akan mudah
kehilangan arah, meskipun secara formal sah menurut
hukum.

Sebagai contoh, pernikahan yang hanya
berorientasi pada status sosial atau kenikmatan sesaat
bertentangan dengan magqsad hifz al-nasl (menjaga
keturunan). Begitu pula, praktik nikah kontrak atau
hubungan jangka pendek atas nama modernitas jelas
mengabaikan maqsad dawam al-zawaj (keberlangsungan
pernikahan). Sementara itu, fenomena digitalisasi yang
membuka ruang bagi pamer kemesraan atau
pertengkaran di media sosial menyalahi maqsad hifz al-
‘ird (menjaga kehormatan). Semua ini menunjukkan
bahwa banyak krisis keluarga modern sejatinya adalah
krisis magqasid.

Ibn ‘Ashiir menyebut magasid sebagai “ruh syariat”
(rith al-syari’ah) — tanpanya, hukum hanyalah tubuh tanpa
jiwa.1®® Dalam konteks keluarga, magasid berfungsi
sebagai penuntun moral yang membimbing pasangan
suami istri untuk tidak sekadar mematuhi hukum, tetapi
menghidupkan maknanya. Misalnya, ketika seorang

168 Al-Syatibi, al-Muwafagat fi Usil al-syari’ah (Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1996), Juz 11, h. 6.

169 Tbn ‘Ashar, Magasid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar
al-Nafa’is, 2001), h. 30.

132 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



suami menunaikan kewajiban nafkah, ia tidak hanya
menjalankan perintah hukum, tetapi juga mewujudkan
nilai rahmah (kasih sayang) dan tanggung jawab moral.
Ketika seorang istri menjaga kehormatan rumah tangga,
ia sedang melaksanakan maqsad #hifz al-‘ird, bukan
sekadar “taat” dalam arti formal.

Dalam perspektif magasidiy, hukum tidak berdiri
sendiri, tetapi merupakan bagian dari sistem nilai yang
saling terhubung. Jasser Auda menggambarkan magqasid
sebagai “jaringan tujuan” yang hidup —setiap ketentuan
hukum terkait dengan tujuan moral dan sosial yang lebih
luas.’”0 Dengan demikian, jika suatu hukum keluarga
tidak lagi membawa manfaat atau malah menimbulkan
mudarat, maka pendekatan magasid menuntut peninjauan
ulang, bukan untuk menggugurkan teks, tetapi untuk
menghidupkan tujuannya.

Krisis sosial keluarga modern menuntut umat
Islam untuk berpikir magasidiy, bukan sekadar fikihiy.
Berpikir magasidiy berarti memandang hukum sebagai
sarana mencapai kemaslahatan, bukan tujuan akhir.
Misalnya, aturan wali dalam pernikahan tidak semata
soal legalitas, tetapi perlindungan dan kehormatan
perempuan. Begitu pula, kewajiban mahar bukan bentuk
pembelian, melainkan simbol tanggung jawab dan
penghormatan. Ketika makna-makna magqasidiy ini hilang,
maka hukum berubah menjadi formalitas yang kering.

Lebih jauh, magasid juga berfungsi sebagai
jembatan antara teks agama dan realitas sosial. Banyak
persoalan baru dalam keluarga modern yang tidak

170 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 35.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 133



disebut secara eksplisit dalam nash —seperti pernikahan
daring, kontrak pranikah digital, hak asuh lintas negara,
atau peran suami-istri dalam ekonomi digital. Semua itu
membutuhkan pendekatan magasidiy agar hukum Islam
tetap relevan. Prinsip jalb al-maslahah wa dar’ al-mafsadah
(mendatangkan manfaat dan mencegah kerusakan)
menjadi panduan universal yang mampu menavigasi
dunia yang terus berubah.

Dalam situasi sosial yang semakin kompleks,
magqasid juga dapat berperan sebagai instrumen tazkiyah
(penyucian). Keluarga yang menempatkan magasid
sebagai pedoman tidak akan mudah terjebak dalam
pertengkaran ego. Mereka akan memahami bahwa tujuan
pernikahan bukan sekadar pemenuhan syahwat atau
status sosial, tetapi pembentukan karakter, ketenangan,
dan ketakwaan. Ini sebagaimana firman Allah, “Dan di
antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan
untukmu pasangan-pasangan dari jenismu sendiri supaya
kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan
dijadikan-Nya di antara kamu kasih sayang dan rahmat.” (QS.
al-Ram [30]: 21).

Ayat tersebut menggambarkan magqsad tertinggi
dari keluarga Islam: sukun, mawaddah, dan rahmah.
Ketiganya adalah energi spiritual yang harus dijaga agar
keluarga tidak kehilangan ruhnya di tengah derasnya
arus modernitas. Ketika keluarga didekati dengan
kesadaran magasidiy, maka hukum tidak lagi terasa kaku,
melainkan menjadi pedoman moral yang
membebaskan —membebaskan  dari egoisme, dari
tekanan sosial, dan dari reduksi hukum menjadi ritual
legal belaka.

134 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Maka, dalam konteks krisis sosial modern,
pembaruan fikih keluarga bukanlah pilihan, melainkan
keharusan. Namun, pembaruan itu harus dilakukan
dengan panduan magasid, bukan sekadar adaptasi
terhadap tren dunia. Pembaruan tanpa magasid akan
kehilangan arah; sementara pemahaman hukum tanpa
magqasid akan kehilangan makna. Dengan magqasid, Islam
mampu menghadirkan solusi moral yang kontekstual
tanpa meninggalkan keaslian wahyunya.

E. Menuju Fikih Keluarga Berkelanjutan

Keluarga adalah miniatur masyarakat, tempat
nilai-nilai agama tumbuh menjadi perilaku dan
kebudayaan. Jika keluarga rapuh, maka masyarakat akan
kehilangan akar moralnya. Karena itu, masa depan
peradaban Islam bergantung pada sejauh mana umat
mampu membangun keluarga yang tidak hanya sah
secara hukum, tetapi juga kokoh secara magasid.

Pembangunan keluarga berkelanjutan (sustainable
family) menuntut perubahan cara pandang terhadap
fikih. Selama ini, fikih keluarga sering dipahami secara
normatif dan statis: fokus pada rukun, syarat, dan
larangan. Padahal, jika ditelusuri dari sejarahnya, fikih
justru merupakan ekspresi ijtthad yang hidup dan
adaptif terhadap realitas sosial. Ulama klasik
menafsirkan hukum berdasarkan magasid di zamannya.
Maka, generasi sekarang juga memiliki tanggung jawab
moral untuk melakukan ijtihad baru yang tetap berpijak
pada prinsip, tetapi peka terhadap tantangan zaman.

Dalam konteks ini, magasid berfungsi sebagai
prinsip keberlanjutan moral. Ia menjaga agar hukum

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 135



tidak kehilangan arah kemanusiaan. Magasid memastikan
bahwa setiap perubahan sosial tetap membawa maslahat
dan tidak menyalahi nilai-nilai ilahiah. AI-Syatibi
menjelaskan bahwa semua hukum syariat “ditetapkan
demi kemaslahatan manusia” (Ii jalb al-masalih wa dar’ al-
mafasid) dan bahwa tidak ada satu pun hukum Allah
yang tidak mengandung hikmah dan manfaat bagi
kehidupan manusia.””? Dengan demikian, magasid
menjadi kunci agar hukum keluarga mampu bertahan
dan terus relevan di setiap zaman.

Fikih keluarga berkelanjutan berarti menempatkan
hukum dalam kerangka pembangunan peradaban, bukan
sekadar urusan privat antara suami dan istri. Ia harus
berorientasi pada tiga lapisan magasid: individu, keluarga,
dan masyarakat. Pada level individu, fikih harus
menumbuhkan kesadaran spiritual bahwa pernikahan
adalah ibadah dan sarana mendekatkan diri kepada
Allah. Pada level keluarga, fikih harus menjaga keadilan,
kasih sayang, dan tanggung jawab. Sedangkan pada level
masyarakat, fikih harus memastikan bahwa keluarga
menjadi sumber kebaikan sosial dan pendidikan moral
bagi generasi berikutnya.

Dalam kerangka ini, hukum keluarga tidak bisa
hanya difahami sebagai kumpulan perintah dan
larangan, tetapi harus dipahami sebagai sistem nilai yang
dinamis. Islam menempatkan cinta, rahmat, dan amanah
sebagai inti dari pernikahan. Rasulullah #bersabda:

171 Al-Syatibi, al-Muwadfaqat fi Usil al-syari‘ah, Juz 11 (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1996), h. 8.

136 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



5 i Gl s s
Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik terhadap

keluarganya, dan aku adalah yang paling baik
terhadap keluargaku.”172

Hadis ini menunjukkan bahwa kualitas keislaman
seseorang tidak diukur dari ibadah ritual semata, tetapi
dari akhlaknya di dalam keluarga. Dengan kata lain,
keluarga adalah cermin iman. Jika keluarga dibangun di
atas cinta yang berlandaskan takwa, maka masyarakat
akan memantulkan kedamaian yang sama.

Dalam menghadapi tantangan modernitas, fikih
keluarga berkelanjutan juga harus mengintegrasikan
nilai-nilai sosial baru yang sejalan dengan magasid, seperti
kesetaraan, partisipasi, dan perlindungan terhadap anak
dan perempuan. Islam tidak pernah menolak kemajuan,
selama  kemajuan itu membawa kemaslahatan.
Pembaruan hukum bukan berarti meninggalkan syariat,
tetapi meneguhkan tujuan syariat dalam konteks baru.
Itulah semangat tajdid al-figh (pembaruan fikih) yang
menjadi ciri khas peradaban Islam sepanjang sejarah.

Selain aspek hukum, keberlanjutan keluarga juga
menuntut kesadaran spiritual dan etika. Banyak rumah
tangga modern hancur bukan karena kekurangan materi,
tetapi karena kehilangan makna ibadah dalam hubungan
suami-istri. Padahal, pernikahan adalah ‘ibadah
madaniyyah —ibadah yang melibatkan tanggung jawab
sosial dan moral. Dalam pandangan ulama, akad nikah
bukan hanya kontrak hukum (‘agd), melainkan juga

172 HR. al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, Kitab al-Manaqib, no.
3895.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 137



perjanjian suci (mithagan ghalizan) sebagaimana disebut
dalam al-Qur’an (QS. al-Nisa’ [4]: 21).

Ayat ini menegaskan bahwa pernikahan bukan
kesepakatan ringan yang bisa diputuskan karena
perbedaan kecil, melainkan ikatan moral yang
mengandung tanggung jawab spiritual. Dalam konteks
magqasid, mithaqan ghalizan berarti komitmen untuk
menjaga tiga hal: kehormatan pasangan, kesejahteraan
keluarga, dan keberlanjutan generasi.

Selain itu, keberlanjutan keluarga juga menuntut
tazkiyah an-nafs—penyucian jiwa dari ego, amarah, dan
keserakahan. Banyak krisis rumah tangga berawal dari
hilangnya kesabaran dan kemampuan mengendalikan
diri. Dalam hadis lain, Rasulullah # bersabda:

coaddl bie ddt Mla il daddl G Asjially daddl G

Artinya: “Orang kuat bukanlah yang menang dalam gulat,
tetapi orang kuat adalah yang mampu menahan
amarah.”173

Hadis ini menjadi fondasi moral bagi kehidupan
keluarga. la mengajarkan bahwa kekuatan sejati bukan
pada kekuasaan, tetapi pada kemampuan mengelola
emosi dan menjaga harmoni. Fikih keluarga
berkelanjutan harus mampu menginternalisasikan nilai-
nilai spiritual ini ke dalam kebijakan hukum dan
pendidikan masyarakat.

Fikih  yang  berkelanjutan  juga perlu
memperhatikan dimensi pendidikan dan sosial. Keluarga
bukan hanya tempat membesarkan anak, tetapi juga
ruang pendidikan moral dan intelektual. Dalam hal ini,

173 HR. al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, no. 6114.

138 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



magqasid berperan mengarahkan agar pendidikan keluarga
tidak hanya fokus pada aspek duniawi, tetapi juga
membentuk karakter Qur’ani. Nilai-nilai seperti
kejujuran, tanggung jawab, dan kasih sayang harus
ditanamkan sejak dini, karena ia merupakan bagian dari
hifz al-din (menjaga agama) dan hifz al-‘agl (menjaga akal).

Dalam menghadapi perubahan sosial global, umat
Islam tidak perlu cemas kehilangan identitas, selama
mampu memegang maqasid sebagai panduan. Magasid
adalah jembatan antara teks dan konteks, antara masa
lalu dan masa depan. Ia memungkinkan hukum Islam
tetap hidup tanpa tercerabut dari akarnya. Karena itu,
membangun keluarga magasidiyah berarti menanamkan
nilai-nilai Islam tidak hanya di ruang domestik, tetapi
juga di ruang publik, melalui teladan moral dan
kontribusi sosial.

Fikih keluarga berkelanjutan bukanlah proyek
sesaat, melainkan gerakan moral yang
berkesinambungan. Ia menuntut sinergi antara ulama,
akademisi, negara, dan masyarakat untuk meneguhkan
kembali keluarga sebagai pusat peradaban. Ketika rumah
tangga menjadi tempat ibadah, kasih sayang menjadi
bahasa sehari-hari, dan hukum menjadi panduan cinta,
maka ruh syariat akan hidup di tengah masyarakat
modern.

Dengan demikian, magasid bukan hanya konsep
hukum, melainkan jalan hidup—manhaj al-hayah. Ia
menuntun umat Islam agar hukum tidak berhenti pada
teks, tetapi menjadi cahaya yang menerangi jalan
keluarga dan peradaban. Inilah arah baru fikih keluarga
Islam: tidak berhenti pada keabsahan akad, tetapi terus
bergerak menuju keberlanjutan magasid—menjaga cinta,
menumbuhkan rahmat, dan memelihara kehidupan.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 139



BAB X

FIQH MAQASID DAN PEMBARUAN
HUKUM KELUARGA ISLAM

A. Evolusi Pemikiran Magaygid dari Klasik ke Modern

Pemikiran magqasid al-syari’ah merupakan salah satu
warisan intelektual paling mendasar dalam sejarah
hukum Islam. Ia menjadi kunci untuk memahami bahwa
setiap hukum Allah tidak diturunkan secara acak, tetapi
memiliki tujuan moral, sosial, dan spiritual yang saling
terkait. Dalam konteks keluarga, magasid memberikan
kerangka etik yang menjelaskan mengapa pernikahan,
perceraian, nafkah, dan warisan diatur dengan cara
tertentu—yakni demi menjaga keutuhan manusia dan
kehormatan kehidupan.

Magasid berasal dari kata gasd yang berarti
“tujuan” atau “maksud”. Secara terminologis, maqgasid al-
syari’ah didefinisikan sebagai tujuan-tujuan umum yang
ingin dicapai oleh hukum Islam demi kemaslahatan
manusia di dunia dan akhirat.'”* Imam al-Ghazali
menjadi tokoh awal yang merumuskan magasid secara
sistematis dalam karyanya al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. la
menyebut bahwa seluruh syariat bertujuan menjaga lima
kebutuhan pokok manusia: ad-din (agama), an-nafs
(jiwa), al-‘aql (akal), an-nasl (keturunan), dan al-mal

174 Yusuf al-Qaradawi, Dirdsah fi Figh Magqasid al-syari‘ah
(Kairo: Dar al-Syurtg, 1998), h. 11.

140 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



(harta). Inilah yang kemudian dikenal sebagai al-
daruriyyat al-khams. 17

Menurut al-Ghazali, jika salah satu dari lima unsur
ini rusak, maka kehidupan manusia akan terguncang. Ia
menulis:

‘D}/.~é‘%en/n!/ I..ﬁ:o‘zufn. :.!."b-ein :.!‘é) ..,é
176, 43~ o570 5~ o 3%~ -

P-(‘-n-ﬂj “Q-(‘.Lﬁ«.’j aP—Q—Lﬂ-ﬁj

Artinya: “Tujuan syariat bagi manusia ada lima: menjaga

agama mereka, jiwa mereka, akal mereka, keturunan
mereka, dan harta mereka.”

Gagasan ini kemudian dikembangkan oleh Imam
al-Syatibi (w. 790 H) dalam al-Muwafagat fi Usul al-
syari‘ah. Berbeda dengan al-Ghazali yang menempatkan
magqgasid sebagai tambahan pada usul fikih, al-Syatibi
menjadikannya sebagai inti dari seluruh struktur hukum
Islam. Ia menegaskan bahwa syariat secara keseluruhan
diturunkan untuk “mewujudkan kemaslahatan dan
menolak kerusakan” (li jalb al-masalih wa dar’ al-
mafasid).177

Dalam pandangan al-Syatibi, magasid tidak sekadar
teori moral, tetapi juga metodologi hukum. Ia menulis:

175 Al-Ghazali, al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul (Beirut: Dar al-
Kutub al-llmiyyah, 1993), Juz L, h. 174.

176 Tbid.

177 Al-Syatibi, al-Muwadfaqat fi Usil al-syari’ah (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1996), Juz 11, h. 6.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 141



ol £33 liall o) S L] 2ay 2 G

Artinya: “Sesungquhnya  syariat  ditetapkan  untuk
mendatangkan  kemaslahatan ~ dan  menolak
kerusakan.”

Al-Syatibi menekankan bahwa seseorang tidak
akan memahami hukum Islam dengan benar tanpa
memahami magasidnya. Karena itu, seorang faqih yang
hanya terpaku pada teks tanpa melihat tujuan di baliknya
akan kehilangan ruh hukum. Bagi al-Syatibi, magasid
bukan hasil pemikiran manusia, melainkan pancaran dari
hikmah ilahiah dalam syariat. Maka, memahami magasid
berarti menyingkap kebijaksanaan Allah dalam mengatur
kehidupan.

Pada abad ke-20, pemikiran magqasid mengalami
kebangkitan kembali (renaissance). Tokoh yang berperan
besar dalam pembaruan ini adalah Ibn ‘Ashiar (1879-1973
M), seorang ulama besar Tunisia. Dalam Kkarya
monumentalnya Magasid al-syari’ah  al-Islamiyyah, ia
mendefinisikan magasid sebagai “makna dan hikmah
yang menjadi tujuan dari setiap hukum yang ditetapkan
oleh Allah.”179 Ibn ‘Ashir mengembangkan konsep
magqasid kulliyyah (tujuan universal) yang mencakup nilai-
nilai keadilan, kebebasan, kesetaraan, dan tazkiyah
(penyucian jiwa). Ia menekankan bahwa magasid tidak
boleh dibatasi pada lima kebutuhan pokok, melainkan
harus dibaca sesuai dengan perkembangan zaman.

178 Ibid., h. 7.
179179 Tbn ‘Ashiar, Magasid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Amman:
Dar al-Nafa’is, 2001), h. 31.

142 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan demikian, Ibn ‘Ashiir membawa magdasid
keluar dari ruang teoretis menuju arena sosial. Baginya,
hukum Islam harus menjadi sarana untuk membangun
masyarakat yang adil dan beradab. Ia menulis bahwa
magasid berfungsi “li islah al-ummah” — wuntuk
memperbaiki umat. Pandangan ini menjadi inspirasi
utama bagi para pemikir magasid modern seperti
Muhammad al-Tahir Ibn ‘Ashiar, Yusuf al-Qaradawi,
Jasser Auda, dan Tariq Ramadan, yang melihat magasid
sebagai jembatan antara teks dan konteks.

Dalam pandangan Jasser Auda, magasid harus
dibaca dengan pendekatan sistemik. la mengkritik pola
lama yang membatasi magasid hanya sebagai daftar
tujuan, dan mengusulkan agar magasid dilihat sebagai
jaringan nilai (network of purposes) yang saling
berhubungan.’® Dengan pendekatan ini, hukum Islam
dipahami sebagai sistem terbuka yang selalu berinteraksi
dengan realitas sosial. Dalam konteks keluarga,
pendekatan ini memungkinkan kita membaca ulang
hukum nikah, talak, dan warisan bukan hanya dari sisi
legalitas, tetapi dari tujuan moral yang ingin dicapai:
keadilan, kasih sayang, dan keberlanjutan hidup.

Konsep magasid sistemik juga memperluas ruang
ijtihad. Jika pada masa klasik ulama menafsirkan hukum
berdasarkan ‘illah (sebab hukum) yang spesifik, maka
magqgasid modern menuntut agar ijtihad dilakukan dengan
mempertimbangkan dampak sosial dan kemanusiaan
yang lebih luas. Misalnya, dalam konteks hukum
keluarga, ulama kontemporer dapat mempertimbangkan

180 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 45.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 143



faktor psikologis, ekonomi, dan hak anak sebagai bagian
dari jalb al-maslahah.

Pembaruan magasid juga menandai pergeseran
paradigma dari ta’abbudi menuju ta’lili. Dalam
pendekatan ta‘abbudi, hukum diterima sebagai ketentuan
yang harus ditaati tanpa dipertanyakan alasan
rasionalnya. Sedangkan dalam pendekatan ta‘lil;, hukum
dipahami  melalui hikmah dan tujuan yang
mendasarinya.’8!  Pergeseran ini  tidak  berarti
merasionalisasi wahyu, tetapi menemukan kebijaksanaan
ilahiah di baliknya.

Dalam konteks keluarga, pendekatan ta’lili
magqgasidiy sangat penting. Banyak persoalan hukum
keluarga yang bersifat sosial dan dinamis, sehingga tidak
dapat diselesaikan hanya dengan pendekatan tekstual.
Misalnya, persoalan pernikahan daring, wali adhal,
poligami, atau hak perempuan dalam talak
membutuhkan pembacaan magasidiy agar hukum Islam
tetap relevan dan membawa kemaslahatan.

Al-Qur'an sendiri mengisyaratkan pentingnya
tujuan dalam setiap hukum. Allah ¥ berfirman:

o G T g K Jis G
Artinya: “Dan Dia tidak m/enjadikan untukmu  kesulitan
dalam agama.” (QS. al-Hajj [22]: 78).

Ayat ini menegaskan bahwa syariat bukan beban,
melainkan rahmat. Hukum Islam tidak dimaksudkan
untuk mempersulit manusia, tetapi untuk memudahkan
mereka menuju kemaslahatan. Itulah esensi magasid.

181 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic
Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts Society, 2003), h. 345.

144 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Demikian pula, Rasulullah # bersabda:
SO 2,85 (Y Edad )

Artinya: “Sesungquhnya  aku  diutus  hanya  untuk
menyempurnakan akhlak yang mulia.”182

Hadis ini menunjukkan bahwa magasid tertinggi
dari seluruh ajaran Islam adalah kesempurnaan moral.
Maka, hukum keluarga pun harus menjadi sarana
penyempurnaan akhlak, bukan sumber pertentangan
atau ketidakadilan.

Melalui perjalanan historis ini, kita dapat melihat
bagaimana magasid berevolusi dari kerangka teoritis
menjadi metodologi reformasi hukum. Dari al-Ghazali
yang menekankan perlindungan terhadap lima
kebutuhan dasar, hingga Jasser Auda yang
mengembangkan sistem magasid dinamis, semuanya
berangkat dari semangat yang sama: menghadirkan
hukum Islam yang manusiawi dan berkeadilan.

Dengan memahami magqasid, kita diajak untuk
melihat bahwa fikih keluarga bukan sekadar urusan
halal-haram, melainkan upaya membangun masyarakat
yang beradab, harmonis, dan penuh rahmat. Seperti
ditegaskan dalam al-Qur’an:

Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk
berlaku adil dan berbuat ihsan (kebaikan).” (QS. al-
Nahl [16]: 90).

182 HR. al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Adab, no. 273.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 145



Ayat ini adalah ruh magasid seluruh hukum
keluarga Islam — bahwa setiap relasi dalam rumah tangga
harus berlandaskan keadilan dan kebaikan, bukan
kekuasaan dan kezaliman.

B. Prinsip Sistemik Magasid dan Aplikasinya pada
Hukum Keluarga

Perkembangan  pemikiran magqdsid modern
membawa kesadaran baru bahwa hukum Islam tidak
berdiri di ruang hampa, melainkan hidup dalam sistem
sosial yang kompleks. Dalam kerangka inilah muncul
gagasan magqasid sistemik — sebuah pendekatan yang
memandang hukum sebagai bagian dari jaringan nilai
dan tujuan yang saling berhubungan. Konsep ini
menandai pergeseran penting dari cara pandang hukum
yang linear dan tekstual menuju pemahaman yang
holistik dan kontekstual.

Menurut Jasser Auda, hukum Islam hanya bisa
dipahami secara utuh bila kita melihatnya sebagai sistem
dengan enam karakteristik: kognitif, keterbukaan,
hierarki, interdependensi, multidimensionalitas, dan
tujuan akhir (teleologis).183 Dalam sistem ini, setiap
ketentuan hukum tidak dapat berdiri sendiri, tetapi harus
dinilai berdasarkan dampaknya terhadap magasid
syari’ah secara keseluruhan.

Sebagai contoh, hukum wali dalam akad nikah
tidak boleh dipandang semata sebagai syarat legal
formal, melainkan sebagai bagian dari sistem
perlindungan  sosial terhadap perempuan dan

183 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 62-67.

146 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



kehormatan keluarga. Begitu pula, ketentuan mahar
bukan hanya simbol material, tetapi elemen dalam sistem
keadilan dan tanggung jawab moral suami terhadap istri.
Ketika salah satu elemen sistem ini dilepaskan dari
konteksnya, maka magasid yang diharapkan tidak akan
tercapai.

Pendekatan sistemik ini sangat penting dalam
menghadapi fenomena keluarga modern yang penuh
kompleksitas. Misalnya, pernikahan lintas budaya,
pernikahan daring, hak reproduksi perempuan, dan
pengasuhan anak lintas negara merupakan realitas baru
yang tidak secara eksplisit dibahas dalam literatur klasik.
Namun, dengan kerangka magqasid, setiap persoalan dapat
dinilai melalui pertanyaan dasar: Apakah ini membawa
maslahat atau menimbulkan mafsadat terhadap agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta?

Dalam konteks hukum keluarga, prinsip sistemik
magqasid bekerja melalui tiga langkah metodologis:

1. Identifikasi magasid yang terkait dengan kasus hukum
tertentu. Misalnya, dalam kasus pernikahan dini,
magqasid yang relevan adalah hifz al-nafs (perlindungan
jiwa) dan hifz al-nasl (perlindungan keturunan).

2. Analisis hubungan antara ketentuan hukum dan
konteks sosialnya. Hukum tidak boleh diterapkan
secara kaku tanpa mempertimbangkan dampak sosial
dan psikologisnya.

3. Menilai hasil akhir melalui ukuran kemaslahatan dan
keadilan. Bila penerapan hukum menyebabkan
kerusakan yang lebih besar daripada manfaatnya,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 147



maka diperlukan reinterpretasi hukum berdasarkan
maqasid.184

Pendekatan ini sejalan dengan prinsip ijtihad
dinamis dalam Islam. Al-Syatibi menegaskan bahwa
hukum Islam bersifat universal dalam tujuan, namun
partikular dalam penerapannya.’®® Artinya, magasid
syari’ah Dbersifat tetap, tetapi bentuk penerapan
hukumnya bisa berbeda sesuai konteks. Inilah yang
memungkinkan fikih keluarga beradaptasi tanpa
kehilangan prinsip.

Sebuah studi kontemporer oleh Abdulrahman al-
Essa menyoroti bahwa aplikasi magasid dalam hukum
keluarga harus berorientasi pada family well-being, bukan
sekadar pada legalitas akad.'® Misalnya, dalam menilai
poligami, pendekatan magasid tidak berhenti pada
keabsahan formal, tetapi menilai apakah praktik itu
benar-benar membawa keadilan dan kemaslahatan bagi
keluarga. Jika justru menimbulkan kerusakan moral dan
sosial, maka magasid menjadi dasar untuk membatasi
atau bahkan menolaknya.

Hal yang sama berlaku pada isu perceraian. Dalam
fikih klasik, talak dianggap hak prerogatif suami, tetapi
pendekatan magasidiy menilai ulang hak tersebut melalui
prinsip keadilan (‘adl) dan perlindungan jiwa. Dalam
konteks sosial modern, perceraian yang dilakukan secara

184 Rania Awaad dan Adeel Zeb, “Applying Maqasid al-
Shariah to Contemporary Family Issues,” Journal of Islamic Ethics 5,
no. 2 (2021): 141-159.

185 Al-Syatibi, al-Muwafagat fi Usil al-syari’ah, Juz 11 (Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 1996), h. 10.

186 Abdulrahman al-Essa, “Maqasid-Based Approach to
Islamic Family Law,” Islamic Law and Society 29, no. 1 (2022): 44-67.

148 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



sewenang-wenang tanpa alasan syar'i bertentangan
dengan maqsad menjaga ketenteraman (4S4l) dan kasih
sayang (433135354ll). Allah % berfirman:

Jizs @) Bed Bl Sl 3 ST G O fasdls Jag

e 2

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah
Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari
jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan merasa
tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antara
kamu kasih sayang dan rahmat.” (QS. al-Ram [30]:
21).

Ayat ini menegaskan bahwa ketenteraman (sukiin)
dan kasih sayang (rahmah) adalah maqsad utama
pernikahan. Maka, hukum apa pun yang menafikan
ketenteraman dan rahmat dalam rumah tangga
bertentangan dengan tujuan syariat, meskipun secara
formal mungkin sah.

Pendekatan magasid sistemik juga menuntut
adanya sinergi antara ulama, akademisi, dan lembaga
negara. Hukum keluarga modern tidak lagi berdiri di
ruang privat, tetapi terintegrasi dengan sistem hukum
nasional dan internasional. Karena itu, pembaruan
hukum keluarga berbasis magasid harus mampu
menjembatani norma syar’i dengan prinsip keadilan
sosial yang diakui secara global. Dalam hal ini, magasid
menjadi “bahasa tengah” antara hukum Islam dan
hukum modern.

Sebagai contoh konkret, di Maroko, pembaruan
Mudawwanah al-Usrah (Undang-Undang Keluarga) tahun
2004 mengadopsi banyak prinsip magasid, seperti

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 149



kesetaraan hak suami-istri, perlindungan terhadap anak,
dan pembatasan poligami.’®” Reformasi ini tidak
menyalahi syariat, karena justru menegakkan magqsad
utama: keadilan dan perlindungan terhadap keluarga.
Model serupa juga mulai berkembang di Malaysia dan
Indonesia, terutama dalam revisi undang-undang
perkawinan dan kebijakan bimbingan pranikah di KUA
yang menekankan magasid “keberlangsungan rumah
tangga” (dawam al-zawaj).

Melalui contoh-contoh ini, tampak bahwa magasid
tidak berhenti sebagai teori normatif, tetapi telah menjadi
paradigma  pembaruan hukum. Ketika magasid
diterapkan secara sistemik, ia menjadikan hukum Islam
sebagai sistem yang responsif terhadap perubahan tanpa
kehilangan akar keilahiannya.

Dengan demikian, pendekatan magasid sistemik
memberikan arah baru bagi fikih keluarga Islam: hukum
yang tidak hanya menjaga keabsahan akad, tetapi juga
memastikan tercapainya kebahagiaan, keadilan, dan
keberlanjutan moral dalam kehidupan rumah tangga.

C. Penilaian Maqasid terhadap Fatwa dan Regulasi
Keluarga Kontemporer

Salah satu dimensi paling penting dalam
penerapan maqasid al-syari’‘ah ialah bagaimana ia
digunakan untuk menilai fatwa dan regulasi hukum
keluarga di era modern. Jika pada masa klasik fatwa
lebih menekankan pada validitas teks dan otoritas ulama,

187 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and Gender
Justice: A Comparative Perspective,” Critical Inquiry 41, no. 4 (2015):
1-25.

150 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



maka pada masa kini, fatwa juga harus
mempertimbangkan dimensi sosial, psikologis, dan
kemanusiaan yang berkembang di tengah masyarakat.
Dengan kata lain, magasid berfungsi sebagai alat ukur
moral dan metodologis bagi setiap keputusan hukum
agar tetap membawa kemaslahatan yang sejati.

Dalam konteks kontemporer, tantangan hukum
keluarga Islam tidak hanya datang dari dalam umat,
tetapi juga dari luar—yakni perubahan sosial, hukum
nasional, dan tuntutan hak asasi manusia global. Dalam
situasi seperti ini, maqasid menjadi kompas agar hukum
Islam tidak terjebak antara dua ekstrem: konservatisme
kaku yang menolak perubahan, dan liberalisme longgar
yang menafikan batas-batas syari.

1. Fatwa Berbasis Kemaslahatan Sosial

Fatwa dalam hukum Islam pada dasarnya
bersifat kontekstual dan dinamis. Imam Ibn al-
Qayyim pernah menegaskan bahwa fatwa dapat
berubah sesuai dengan perubahan waktu, tempat,
keadaan, dan niat manusia:

355 By G AR sy bRl LA
l5ally lidlls
Artinya: “Fatwa dapat berubah dan berbeda sesuai

dengan perubahan zaman, tempat, kondisi, niat,
dan kebiasaan.” 188

Pernyataan ini sejalan dengan semangat
magqasid, karena menegaskan bahwa hukum Islam

188 Jbn al-Qayyim al-Jawziyyah, I'lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb
al-’Alamin, Juz IV (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991), h. 137.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1151



hidup dalam realitas sosial, bukan di ruang abstrak.
Maka, ketika muncul fenomena baru dalam keluarga
seperti  pernikahan daring (online marriage),
pembekuan hak wali oleh negara, atau perceraian
melalui media digital, pendekatan magasid menjadi
penting untuk menimbang maslahat dan mafsadat
dari sudut pandang syari.

Di Indonesia, misalnya, fatwa tentang
keabsahan akad nikah daring yang dikeluarkan oleh
Majelis Ulama Indonesia (MUI) pada masa pandemi
COVID-19 menunjukkan contoh konkret penerapan
magqasid. Fatwa tersebut membolehkan akad nikah
secara virtual dengan syarat terpenuhinya rukun dan
syarat nikah, serta terjaminnya keabsahan saksi.1®
Landasan  utamanya  adalah  raf  al-haraj
(menghilangkan kesulitan) dan fahgiq al-maslahah
(mewujudkan kemaslahatan). Inilah magasid dalam
kerja nyata: fleksibel, namun tetap dalam koridor
syariat.

Selain itu, pendekatan magasid juga tampak
dalam fatwa tentang penundaan pernikahan usia
anak. Beberapa lembaga fatwa dan ormas Islam
seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan Muhammadiyah
menilai bahwa menikahkan anak di bawah usia
matang bertentangan dengan magqsad hifz al-nafs dan
hifz al-nasl.’0 Oleh sebab itu, kedua lembaga tersebut
mendukung regulasi pemerintah yang menaikkan
usia minimum pernikahan menjadi 19 tahun, sebagai

189 Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 14 Tahun 2020
tentang Penyelenggaraan Akad Nikah di Masa Pandemi COVID-19.

1% Lihat: Lembaga Bahtsul Masail PBNU, Hasil Munas Alim
Ulama dan Konbes NU 2021 (Jakarta: PBNU, 2021), h. 22.

152 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



bentuk perlindungan terhadap generasi dan
kesehatan reproduksi.

Contoh-contoh tersebut menunjukkan bahwa
magqasid tidak hanya menjadi konsep teoretis, tetapi
juga parameter moral dalam proses istinbat hukum
dan penerbitan fatwa. Dengan orientasi magasid,
fatwa tidak lagi berhenti pada legalitas, tetapi juga
menimbang akibat sosial dan kemanusiaan yang
ditimbulkannya.

2. Regulasi Keluarga dan Reformasi Berbasis Maqasid

Perkembangan hukum keluarga di dunia
Islam memperlihatkan variasi model pembaruan
yang semuanya berupaya menyeimbangkan antara
teks dan konteks. Dalam hal ini, magasid berfungsi
sebagai landasan filosofis bagi legislasi hukum
keluarga di banyak negara Muslim.

Maroko, Mesir, Tunisia, dan Malaysia adalah
contoh negara yang menerapkan pembaruan hukum
keluarga berbasis magasid. Di Maroko, reformasi
Mudawwanah al-Usrah tahun 2004 mengedepankan
asas keadilan (‘adl) dan tanggung jawab bersama
dalam rumah tangga.’”! Sementara di Mesir,
reformasi undang-undang tahun 2000 yang memberi
hak Kkhul’ kepada perempuan didasarkan pada
magqsad hifz al-nafs dan hifz al-‘ird (perlindungan
kehormatan).192

191 Ziba Mir-Hosseini, “Muslim Family Laws and Gender
Justice: A Comparative Perspective,” Critical Inquiry 41, no. 4 (2015):
1-25.

192 Amira Sonbol, The New Muslim Family Laws (Syracuse:
Syracuse University Press, 2017), h. 55.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 153



Di Indonesia, pendekatan magasid tampak
dalam Undang-Undang Nomor 16 Tahun 2019
tentang Perkawinan yang menekankan prinsip
“kematangan calon mempelai” dan “perlindungan
anak”. UU ini merupakan contoh konkrit legislasi
yang sejalan dengan maqgsad menjaga keturunan dan
keberlanjutan rumah tangga. Selain itu, kebijakan
Bimbingan  Perkawinan Pranikah yang diinisiasi
Kementerian Agama juga mencerminkan magqsad
dawam al-zawaj (keberlangsungan pernikahan) dan al-
sakinah (ketenteraman rumah tangga).1%

Namun, tidak semua regulasi keluarga di
dunia Islam mencerminkan magasid dengan baik. Di
sebagian negara, hukum keluarga masih bersifat
diskriminatif terhadap perempuan, atau tidak
memperhatikan hak anak dan kesejahteraan
keluarga. Di sinilah peran magasid sebagai alat kritik
hukum Islam menjadi penting. Magasid tidak hanya
menjustifikasi hukum yang ada, tetapi juga memberi
ruang koreksi dan reformasi terhadap kebijakan yang
tidak sejalan dengan keadilan dan kemaslahatan.

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan Fazlur
Rahman tentang double movement—yakni gerakan
ganda dalam memahami teks dan konteks.1%4
Rahman menegaskan bahwa setiap hukum dalam al-
Qur'an memiliki semangat moral yang bersifat

19 Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah Kemenag RI,
Modul Bimbingan Perkawinan Pra Nikah (Jakarta: Kemenag, 2020), h.
14.

194 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h.
7-10.

154 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



universal, yang harus diterjemahkan secara baru
dalam setiap situasi sosial. Dengan demikian, magasid
menjadi alat epistemologis untuk menggali semangat
moral wahyu dan menerapkannya dalam realitas
kontemporer.

3. Tantangan Etis dan Kelembagaan

Penerapan magasid dalam regulasi hukum
keluarga juga menghadapi tantangan etis dan
kelembagaan. Tantangan etis muncul ketika prinsip
magqasid dipahami secara subjektif tanpa metodologi
yang jelas, sehingga berpotensi digunakan untuk
melegitimasi pandangan modernis yang terlalu
bebas. Sementara tantangan kelembagaan muncul
ketika lembaga hukum Islam tidak memiliki
kapasitas ijtihad kolektif yang memadai untuk
menafsirkan magqasid secara ilmiah.

Untuk menjawab tantangan ini, sejumlah
sarjana Muslim mengusulkan pendekatan collective
ijtihad (ijtihad jama‘i), yaitu pengambilan keputusan
hukum melalui musyawarah antarulama, akademisi,
dan ahli sosial. Pendekatan ini telah dipraktikkan
oleh Majma’ al-Figh al-Islami (Jeddah) dan Dar al-
Ifta” Mesir, yang menjadikan magasid sebagai dasar
penilaian dalam berbagai fatwa keluarga, termasuk
tentang fertilisasi in-vitro (bayi tabung) dan hak
perwalian anak pascacerai.!®

Melalui ijtihad kolektif, magasid tidak lagi
menjadi gagasan individual, melainkan paradigma
bersama dalam hukum Islam. Hal ini penting untuk

19 Majma’ al-Figh al-Islami, Qararat wa Tawsiyyat al-Majma’
(Jeddah: Rabithah al-’Alam al-Islami, 2015), h. 211.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 155



memastikan bahwa magasid tidak disalahgunakan,
sekaligus menjaga agar hukum Islam tetap fleksibel
namun terarah secara etis.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
fatwa dan regulasi keluarga di era modern menunjukkan
dua  kecenderungan: konservatif-formalistik =~ dan
progresif-maqgasidiy. Keduanya harus diseimbangkan
melalui pendekatan yang menghormati teks wahyu
sekaligus mengakui kompleksitas realitas manusia.
Magasid  al-syari’ah  menyediakan jembatan antara
keduanya — menjadikan hukum Islam bukan sekadar
sistem perintah, tetapi juga sistem nilai yang hidup dan
berkeadilan.

D. Rekonstruksi Akad Nikah Berlandaskan Magqgasid
Modern

Akad nikah merupakan inti dari sistem hukum
keluarga Islam. Ia bukan hanya perjanjian hukum antara
dua individu, tetapi juga simbol ikatan spiritual antara
manusia dan Tuhan. Dalam Al-Qur’an, pernikahan
disebut sebagai mithagan ghalizan (perjanjian yang kokoh):
Artinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu

perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisa’ [4]: 21).

Ungkapan ini menunjukkan bahwa akad nikah
memiliki nilai transendental yang jauh melampaui
formalitas administratif. Dalam konteks magasid modern,
akad nikah dipahami bukan sekadar transaksi sah, tetapi
sebagai perjanjian moral dan sosial yang bertujuan

156 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



mewujudkan keadilan, kasih sayang, dan keberlanjutan
hidup.

1. Akad sebagai Simbol Ibadah dan Keadilan

Dalam fikih klasik, akad nikah ditempatkan di
antara dua kutub: ibadah (‘ibadah) dan muamalah
(mu’amalah). Sebagai ibadah, ia merupakan bentuk
ketaatan kepada Allah; sebagai muamalah, ia
mengatur hubungan sosial antarindividu. Dua
dimensi ini tidak dapat dipisahkan, karena
keabsahan akad bukan hanya ditentukan oleh
pemenuhan rukun dan syarat, tetapi juga oleh tujuan

moral yang menyertainya.
Rasulullah # bersabda:

G Guild Gide (b Gud ad Gl bn £ K1
Artinya: “Nikah adalah bagian dari sunnahku; barang

siapa berpaling dari sunnahku, maka ia bukan
dari golonganku.”19

Hadis ini menegaskan bahwa pernikahan
adalah ibadah sosial yang memiliki nilai spiritual.
Namun, ibadah ini hanya bermakna jika dijalankan
dengan prinsip keadilan. Al-Qur’an menekankan
keadilan sebagai fondasi seluruh relasi manusia,
termasuk dalam rumah tangga:

803 1,055 1 s s
Artinya: “Jika kamu khawatir tidak akan mampu berlaku

adil, maka (nikahilah) seorang saja.” (QS. al-
Nisa’ [4]: 3).

19 HR. al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, no. 5063.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 157



Dengan demikian, maqsad utama akad nikah
adalah menegakkan keadilan dan menumbuhkan
kasih sayang. Keadilan yang dimaksud bukan hanya
dalam pembagian hak dan kewajiban, tetapi juga
dalam penghormatan terhadap martabat manusia.

Dalam kerangka magasid modern, akad nikah
dapat direkonstruksi sebagai kontrak peradaban (‘agd
tamadduni), yakni kesepakatan yang tidak hanya
mengikat dua pihak, tetapi juga berkontribusi
terhadap tatanan moral masyarakat. Dalam
pengertian ini, akad nikah menjadi wahana bagi
tercapainya magqasid sosial seperti hifz al-nasl, hifz al-
‘ird, dan hifz al-nafs.

2. Redefinisi Unsur Wali, Saksi, dan Mahar

Beberapa komponen utama dalam akad
nikah —seperti wali, saksi, dan mahar—sering
menjadi perdebatan dalam konteks modernitas.
Pendekatan magasid menuntut agar komponen-
komponen ini ditafsirkan kembali tanpa mengubah
substansi syariatnya, tetapi dengan memperluas
makna sosial dan etisnya.

a. Wali

Kehadiran wali dalam akad nikah bukan
semata simbol patriarki, melainkan bagian dari
sistem perlindungan sosial. Maqsad di balik
kewajiban wali adalah menjaga kemaslahatan
perempuan dan memastikan bahwa pernikahan
dilakukan dengan penuh kesadaran serta
tanggung jawab. Dalam konteks modern, fungsi
wali dapat dipahami secara institusional, bukan
hanya personal. Negara melalui Kantor Urusan

158 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Agama, misalnya, dapat berperan sebagai wali
hakim bagi perempuan yang tidak memiliki wali
nasab atau dalam kasus wali adhal.

Hal ini sesuai dengan prinsip hifz al-nafs
(perlindungan  jiwa) dan  hifz  al-nasl
(perlindungan keturunan). Imam al-Nawawi
dalam al-Majmu’ menjelaskan:

Leilio 31LI Jadond £ K1 § Lot {43115
Artinya: “Kehadiran wali dalam nikah disyaratkan
untuk melindungi dan menjaga kehormatan
perempuan.”197
b. Saksi

Fungsi saksi dalam akad nikah juga harus
dipahami secara magasidiy. la bukan hanya
formalitas untuk melegalkan akad, tetapi juga
mekanisme sosial untuk menjaga transparansi
dan menghindari penyalahgunaan. Dalam
masyarakat digital, fungsi kesaksian dapat
diperluas melalui rekaman resmi atau dokumen
elektronik yang sah secara hukum, tanpa

mengurangi nilai sakral akad itu sendiri.

c¢. Mahar
Mahar dalam magasid modern bukanlah
“harga” perempuan, tetapi simbol tanggung
jawab moral dan penghormatan. Dalam kerangka
keadilan gender, mahar harus dipahami sebagai
wujud takrim (pemuliaan), bukan transaksi
ekonomi. Islam tidak menetapkan jumlah

197 Al-Nawawi, al-Majmii® Sharh al-Muhadhdhab, Juz XVI
(Beirut: Dar al-Fikr, 1995), h. 128.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 159



tertentu karena yang ditekankan adalah niat baik
dan keikhlasan. Rasulullah #: bersabda:

Wohe byl &l 5

Artinya: “Sebaik-baik pernikahan adalah yang paling
ringan maharnya.”198

Dengan demikian, rekonstruksi magasidiy
terhadap unsur-unsur akad tidak menafikan
hukum klasik, tetapi meneguhkan nilai-nilai
moral yang menjadi jantungnya.

3. Akad Nikah dalam Era Digital dan Sosial Global

Era digital membawa tantangan baru bagi
hukum keluarga. Fenomena online marriage, long-
distance marriage, atau pernikahan antarnegara
menimbulkan pertanyaan baru: apakah akad yang
dilakukan secara virtual tetap memenuhi magasid
syar’i?

Magasid memberikan panduan yang fleksibel.
Selama terpenuhi prinsip tahqig  al-maslahah
(terwujudnya kemaslahatan), intifa" al-mafsadah
(terhindar dari kerusakan), dan hifz al-huqugq
(perlindungan hak-hak pihak terkait), maka akad
tetap sah dan bermakna syar’i. Prinsip ini ditegaskan
oleh kaidah fikih:

Artinya: “Kebijakan terhadap umat harus bergantung
pada kemaslahatan mereka.”199

198 HR. Ibn Majah, Sunan Ibn Majah, Kitab al-Nikah, no. 1842.
199 Al-Suyuti, al-Ashbih wa al-Nazd'ir (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1990), h. 121.

160 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan pendekatan magqasid, pernikahan
digital tidak otomatis ditolak hanya karena
bentuknya baru. Justru ia bisa menjadi solusi bagi
umat Islam yang hidup di era global, selama tetap
menjaga kesucian dan transparansi akad.

Dalam masyarakat modern, rekonstruksi akad
nikah juga mencakup perlunya pendidikan pranikah
magqasidiy, yang menanamkan kesadaran bahwa akad
bukan sekadar “sah” secara hukum, tetapi juga
“benar” secara moral. Kesadaran ini penting agar
pernikahan tidak menjadi ajang coba-coba atau
pelarian ~ emosional, = sebagaimana  maraknya
fenomena nikah kontrak dan nikah eksperimental yang
telah dibahas dalam bab-bab sebelumnya.

Akad sebagai Ruang Transformasi Sosial

Rekonstruksi akad nikah juga harus
melihatnya sebagai sarana transformasi sosial. Akad
tidak boleh berhenti pada ritual formal, melainkan
menjadi momentum = pembentukan  keluarga
berkeadaban. Dalam konteks magasid, akad harus
mengandung tiga nilai utama:

a. Tanggung jawab spiritual (masuliyyah ruhiyyah):
kesadaran bahwa akad dilakukan di hadapan
Allah.

b. Komitmen moral (iltizam akhlagi): menjaga
amanah dan keadilan dalam relasi rumah tangga.

c. Kontribusi sosial (israf ijtima’t): menjadikan
keluarga sebagai sumber kebaikan bagi
masyarakat.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1161



Apabila tiga nilai ini hidup dalam akad, maka
pernikahan menjadi wahana lahirnya peradaban.
Inilah magsad tertinggi dari akad nikah yang disebut
al-Qur’an:

>3 835 et Jax)
Artinya: “Dan Allah menjadikan antara kamu kasih
sayang dan rahmat.” (QS. al-Ram [30]: 21).

Dengan demikian, pembaruan akad nikah
berlandaskan magasid bukanlah upaya mengubah
hukum Islam, melainkan menghidupkan kembali
ruhnya. Akad nikah yang magasidiy adalah akad yang
memuliakan manusia, menjaga kehormatan, dan
menumbuhkan rahmat dalam keluarga.

E. Magaysid sebagai Etika Reformasi Hukum Keluarga
Nasional

Reformasi hukum keluarga Islam di Indonesia,
sebagaimana di banyak negara Muslim lainnya, adalah
proses panjang antara menjaga kemurnian teks dan
menyesuaikan diri dengan dinamika masyarakat. Dalam
proses itu, maqgasid al-syari’ah hadir bukan sekadar sebagai
teori hukum, melainkan sebagai etika pembaruan, yakni
pedoman moral yang menuntun setiap langkah reformasi
agar tetap berada di jalan yang lurus — al-sirat al-
mustaqim.

Magqasid sebagai etika berarti menjadikan hukum
bukan hanya alat kontrol, tetapi juga sarana pencerahan.
la mengingatkan bahwa setiap regulasi yang
menyangkut keluarga harus berakar pada nilai-nilai

162 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



ilahiah yang menumbuhkan kasih sayang, keadilan, dan
tanggung jawab. Allah * berfirman:
e NTy JIIG AL AT ) @
Artinya: “Sesungquhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk
berlaku adil dan berbuat ihsan (kebaikan).” (QS. al-
Nahl [16]: 90).

Ayat ini menjadi fondasi etik bagi magqasid: bahwa
hukum harus menegakkan keadilan (‘adl) dan sekaligus
menebarkan kebaikan (ihsan). Kedua nilai ini menjadi roh
dalam seluruh pembaruan hukum keluarga Islam.

1. Reformasi yang Berbasis Nilai, Bukan Tekanan

Salah satu kesalahan yang sering terjadi dalam
reformasi hukum di dunia Islam adalah menganggap
perubahan sebagai tuntutan eksternal — dari
globalisasi, feminisme, atau tekanan politik — bukan
sebagai panggilan internal dari ajaran Islam itu
sendiri. Padahal, semangat pembaruan justru lahir
dari magasid yang menghendaki kemaslahatan
manusia.

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn ‘Ashar,
magqasid adalah “nilai-nilai universal yang menjadi
jiwa syariat” (al-giyam al-kulliyyah allati hiya rih al-
syari‘ah).20 Maka, setiap reformasi hukum yang
mengabaikan maqgasid akan kehilangan ruhnya,
karena hanya berfokus pada bentuk, bukan makna.

Dalam konteks Indonesia, pembaruan hukum
keluarga  harus  berangkat dari  nilai-nilai

200 [bn ‘Ashar, Magasid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Amman: Dar
al-Nafa’is, 2001), h. 43.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 163



keindonesiaan yang sejalan dengan magasid:
kekeluargaan, keadilan sosial, dan musyawarah.
Nilai-nilai ini tidak asing bagi Islam, karena pada
hakikatnya merupakan pengejawantahan dari
magqsad ta‘awun ‘ala al-birr wa al-taqwa — saling
tolong-menolong dalam kebaikan dan ketakwaan
(QS. al-Ma’idah [5]: 2).

2. Integrasi Magasid dalam Legislasi dan Kebijakan
Publik

Etika magasid dapat dijadikan kerangka
filosofis dalam perumusan undang-undang keluarga
nasional. Dalam praktiknya, hal ini memerlukan
kolaborasi antara ahli fikih, akademisi hukum, dan
pembuat kebijakan. Misalnya, dalam perumusan
regulasi perkawinan, perceraian, hak asuh anak, atau
perlindungan terhadap kekerasan dalam rumah
tangga, prinsip maqasid seperti  hifz  al-nafs
(perlindungan jiwa), hifz al-nasl (perlindungan
keturunan), dan hifz al-‘ird (menjaga kehormatan)
harus menjadi rujukan utama.

Kementerian Agama, Mahkamah Agung, dan
lembaga fatwa seperti MUI dapat berperan sebagai
otoritas magqgasidiyah — lembaga yang menimbang
kemaslahatan sosial dari setiap kebijakan hukum.
Dengan demikian, hukum keluarga tidak lagi
sekadar meniru fikih klasik, tetapi memancarkan
nilai magasid yang hidup dan kontekstual.

Sebagai contoh, Bimbingan Perkawinan Pranikah
yang kini diterapkan oleh KUA dapat diperkuat
dengan perspektif maqgasid, agar tidak berhenti pada
transfer pengetahuan, tetapi juga membentuk

164 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



kesadaran spiritual tentang makna akad sebagai
ibadah. Hal serupa juga dapat diterapkan dalam
penyusunan kurikulum pendidikan hukum Islam di
perguruan tinggi, agar para calon sarjana hukum
memahami bahwa magasid bukan hanya teori, tetapi
cara berpikir dan beretika.

3. Magqaysid sebagai Paradigma Keadilan Gender

Dalam wacana modern, salah satu isu paling
sensitif dalam hukum keluarga Islam adalah keadilan
gender. Sebagian kalangan melihat fikih keluarga
tradisional cenderung bias terhadap laki-laki,
terutama dalam isu perwalian, warisan, dan hak
cerai. Pendekatan magasid memberikan jalan tengah:
bukan menghapus perbedaan, tetapi menafsirkan
ulang tujuan syariat agar tetap menjamin keadilan
substantif bagi semua pihak.

Prinsip magqsad al-‘adl (keadilan) dan al-
karamah  al-insaniyyah (kemuliaan ~ manusia)
memberikan dasar untuk memahami bahwa hukum
tidak boleh mencederai martabat salah satu pihak.
Dengan kerangka ini, regulasi tentang hak-hak
perempuan dan perlindungan anak tidak dipandang
sebagai “barat” atau “asing”, melainkan sebagai
ekspresi dari magasid Islam sendiri.

Ziba Mir-Hosseini menyebut pendekatan
seperti ini sebagai “Islamic egalitarianism rooted in
Magasid” — egalitarianisme Islam yang berpijak pada
magasid, bukan pada tekanan modernitas.?0!

201 Ziba Mir-Hosseini, “Beyond Equality: Gender Justice in
Islamic Family Law,” Journal of Middle East Women'’s Studies 10, no. 3
(2014): 1-21.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 165



Pendekatan ini memungkinkan hukum Kkeluarga
Islam menjadi ruang keadilan yang berkeadaban,
bukan arena dominasi satu pihak atas yang lain.

4. Reformasi sebagai Proses Spiritualitas Sosial

Etika magasid juga menegaskan bahwa
reformasi hukum keluarga adalah bagian dari
tazkiyah ijtima‘iyyah — penyucian sosial. Tujuan
akhirnya bukan sekadar menciptakan aturan baru,
tetapi membentuk masyarakat yang lebih beradab.
Ketika hukum disusun berdasarkan magasid, maka
setiap  kebijakan = akan  berorientasi = pada
kemanusiaan, bukan kekuasaan.

Inilah yang dimaksud oleh Jasser Auda ketika
menyebut magasid sebagai “a bridge between the law
and life” — jembatan antara hukum dan kehidupan.202
Hukum yang berlandaskan magasid tidak kaku di
teks, dan tidak kehilangan arah di konteks. Ia hidup
di tengah manusia, menuntun mereka menuju
kebaikan.

Karena itu, reformasi hukum keluarga di
Indonesia  seharusnya tidak hanya  bersifat
administratif, tetapi juga spiritual. Negara, lembaga
keagamaan, dan masyarakat harus sama-sama
memahami bahwa membangun hukum keluarga
adalah membangun peradaban. Rumah tangga yang
kokoh dan adil adalah benteng pertama magasid di
dunia nyata.

202 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: I1IT, 2008), h. 109.

166 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Arah Baru: Maqasid sebagai Konstitusi Moral

Pada akhirnya, magasid harus diposisikan
sebagai konstitusi moral dalam setiap regulasi
keluarga Islam. Ia bukan sekadar alat analisis,
melainkan asas filosofis yang menjiwai seluruh
struktur hukum. Setiap pasal undang-undang, setiap
fatwa, dan setiap keputusan pengadilan keluarga
harus menjawab satu pertanyaan mendasar: Apakah
ini membawa kemaslahatan bagi manusia dan sesuai
dengan ruh syariat?

Dengan menjadikan magqasid sebagai etika
reformasi, Indonesia dapat menjadi model bagi dunia
Islam — mnegara yang berhasil mengharmonikan
hukum agama dengan nilai-nilai keadilan modern
tanpa kehilangan identitas Islamnya. Hukum
keluarga yang dibangun di atas magasid bukan hanya
melindungi lembaga perkawinan, tetapi juga
menegakkan cita-cita Islam sebagai rahmat bagi
semesta alam (rahmatan li al-"alamin).

Allah * berfirman:

T i 5 9 s
Artinya: “Dan  tidaklah ~ Kami  mengutus engkau

(Muhammad), melainkan untuk menjadi rahmat
bagi seluruh alam.” (QS. al-Anbiya’ [21]: 107).

Magasid adalah manifestasi dari ayat ini: hukum

yang hidup dari rahmat, bekerja untuk keadilan, dan
berakhir pada kemaslahatan. Dengan menjadikan magasid
sebagai fondasi, reformasi hukum keluarga Islam tidak
hanya membangun tatanan hukum yang adil, tetapi juga
menegakkan kehidupan yang penuh kasih dan
bermartabat.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 167



BAB XI

KRISIS SPIRITUALITAS DAN
KOMERSIALISASI AKAD NIKAH

A. Hilangnya Makna Sakralitas dalam Ritual Akad
Modern

Pernikahan dalam Islam sejak awal dipandang
bukan sekadar peristiwa sosial, melainkan ibadah yang
memiliki kedudukan spiritual tinggi. Akad nikah adalah
bentuk  ‘ibadah  ijtima‘iyyah—ibadah  sosial —yang
menggabungkan dimensi hukum, moral, dan spiritual.
Dalam Al-Qur’an, pernikahan disebut sebagai mithagan
ghalizan, yakni perjanjian yang agung dan kokoh, bukan
kontrak biasa:

3+ N\

e JUNERFERIN S SRR
Artinya: “Dan mereka (para istri) telah mengambil dari kamu
perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisa” [4]: 21).

Ungkapan mithagan ghalizan dalam ayat ini
memiliki makna spiritual yang dalam. Ia digunakan oleh
Allah hanya dalam tiga konteks: perjanjian para nabi,
perjanjian Allah dengan Bani Israil, dan perjanjian
pernikahan. Kesamaannya menunjukkan bahwa akad
nikah sejatinya merupakan janji suci yang menyentuh
dimensi transendental hubungan manusia dengan Allah.

Namun di era modern, makna sakralitas ini mulai
mengabur. Akad nikah semakin sering diperlakukan
seperti ritual administratif, sekadar formalitas untuk
memenuhi syarat hukum negara dan sosial. Banyak
pasangan menaruh perhatian besar pada aspek luar—

168 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



gaun, dekorasi, dokumentasi, namun mengabaikan
dimensi batin yang menjadi ruh dari akad itu sendiri.

Fenomena ini menunjukkan terjadinya pergeseran
orientasi dari ta‘abbud (penghambaan) menuju tadbir
duniawi (pengaturan dunia semata). Dalam istilah
magqasid, ini adalah pergeseran dari hifz al-din (penjagaan
agama) menuju hifz al-maddah (penjagaan kepentingan
materi). Semakin banyak energi dan waktu yang
dihabiskan untuk “pesta pernikahan”, semakin sedikit
yang dipersiapkan untuk “kehidupan pernikahan”.

Imam al-Ghazali menegaskan bahwa menikah
bukan hanya bentuk ketaatan, tetapi juga sarana
penyempurnaan jiwa. la menulis yang maknanya jika
diparafrase sebagai berikut:

Artinya: “Nikah termasuk sunnah para rasul; di dalamnya
terdapat penjagaan agama dan penyucian jiwa.”?03

Ungkapan ini menegaskan dua maqgsad utama dari
pernikahan: menjaga iman dan menyucikan diri. Maka,
ketika pernikahan kehilangan kesadaran spiritual ini, ia
menjadi hampa dari nilai ibadah.

Krisis sakralitas akad juga dapat dilihat dari cara
masyarakat memperlakukan ijab-qabul. Kalimat yang
seharusnya menjadi momen khidmat kini sering
diucapkan dalam suasana riuh, disertai sorak-sorai atau
bahkan lelucon. Padahal ijab-qabul bukan sekadar kata-
kata, tetapi pernyataan tanggung jawab yang akan
dimintai pertanggungjawaban di hadapan Allah.

28 Al-Ghazali, Thya” ‘Ulim al-Din, Juz 11 (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1998), h. 33.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 169



Rasulullah # menggambarkan keagungan akad
dengan sabdanya:

pelidd (85 AS3lss (LS piast Ulay) dnradll UaST
Artinya: “Orang mukmin yang paling sempurna imannya

adalah yang paling baik akhlaknya, dan sebaik-baik
kalian adalah yang paling baik terhadap istrinya.”204

Hadis ini menegaskan bahwa kualitas keimanan
seseorang tercermin dalam cara ia memperlakukan
keluarganya, bukan dalam kemegahan pesta nikahnya.

Dalam perspektif magasid al-syari’ah, kehilangan
makna sakralitas akad berarti hilangnya keseimbangan
antara bentuk dan ruh. Akad tetap sah secara hukum,
tetapi tidak lagi membawa barakah (keberkahan) yang
menjadi tujuan syariat. Padahal, inti magasid bukan hanya
keabsahan hukum, melainkan keberlangsungan nilai
ilahiah di dalamnya.

Krisis ini menjadi awal dari berbagai problem
rumah tangga modern: meningkatnya angka perceraian,
lemahnya komitmen moral, dan hilangnya rasa tanggung
jawab spiritual dalam keluarga. Tanpa ruh ibadah, akad
hanyalah perjanjian legal tanpa makna.

Maka, memulihkan sakralitas akad berarti
mengembalikan posisi pernikahan sebagai bagian dari
ibadah dan jalan menuju Allah, bukan sekadar ekspresi
budaya. Pernikahan yang dimulai dengan kesadaran
ta’abbudiyah akan melahirkan rumah tangga yang
sakinah; sedangkan pernikahan yang berangkat dari
kebanggaan sosial hanya akan melahirkan kelelahan
emosional.

204 HR. al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, Kitab al-Rada’, no. 1162

170 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan kata lain, krisis sakralitas akad adalah krisis
magqasid dalam kehidupan keluarga: ketika tujuan syariat
tidak lagi menjadi cahaya yang menuntun niat dan
tindakan manusia.

B. Tren “Wedding Industry” dan Kapitalisasi Cinta

Salah satu wujud paling nyata dari krisis
spiritualitas akad nikah di era modern adalah
komersialisasi cinta. Dalam dua dekade terakhir,
pernikahan telah berubah menjadi industri besar yang
menelan biaya miliaran rupiah. Fenomena ini menandai
pergeseran orientasi umat Islam dari ta‘abbudiyyah
(penghambaan kepada Allah) menuju tadbiriyyah
(perencanaan duniawi) yang berlebihan.

1. Dari Kesederhanaan Sunnah ke Budaya
Kemewahan

Rasulullah # dikenal sebagai sosok yang
sangat sederhana dalam kehidupan rumah
tangganya. Beliau menikahkan putrinya, Fatimah al-
Zahrd’, dengan perayaan yang penuh keberkahan
meski  tanpa  kemegahan  materi. Riwayat
menyebutkan bahwa mahar yang diberikan hanya
berupa baju besi dan tempat tidur sederhana. Namun
justru dari pernikahan yang sederhana inilah lahir
generasi agung dari keluarga Nabi .

Rasulullah # bersabda:

o5 bpadl 4853 &I plazl G
Artinya: “Sesungquhnya pernikahan yang paling besar
keberkahannya adalah yang paling ringan

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1171



biayanya.” (HR. Ahmad, Musnad Ahmad, no.
24595).

Hadis ini mengandung pesan moral bahwa
keberkahan dalam rumah tangga tidak ditentukan
oleh kemewahan, melainkan oleh kemudahan dan
kesederhanaan. Semakin mudah dan ringan suatu
pernikahan, semakin besar peluang hadirnya
keberkahan.

Namun di masyarakat modern, prinsip ini
hampir kehilangan relevansinya. Rata-rata pasangan
menunda pernikahan karena terkendala biaya pesta,
bukan karena persoalan kematangan spiritual.
Logika pasar telah menembus ruang ibadah, dan
cinta yang sejatinya fitri kini terbungkus dalam
logika konsumsi.

Dalam  pandangan  magqasid  al-syari’ah,
fenomena ini jelas bertentangan dengan jalb al-
maslahah (menarik kemaslahatan) dan raf al-haraj
(menghilangkan kesulitan). Syariat menurunkan
hukum untuk memudahkan, bukan mempersulit.
Ketika pernikahan menjadi mahal, tujuan syariat
untuk menjaga kehormatan (hifz al-ird) dan
memelihara keturunan (hifz al-nasl) justru gagal
tercapai.

2. Industri Pernikahan dan Kapitalisasi Cinta

Konsep wedding industry lahir dari tren
globalisasi budaya konsumsi. Nilai cinta yang
bersifat spiritual digeser menjadi komoditas
ekonomi: love is a brand. Dalam sistem kapitalisme
modern, cinta diproduksi, dikemas, dan dijual dalam
bentuk jasa dan pengalaman — mulai dari foto

1721 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



prewedding, gaun impor, hingga paket bulan madu
“halal luxury”.

Akibatnya, akad nikah kehilangan
kesederhanaannya sebagai ibadah dan berubah
menjadi pertunjukan status sosial. Dalam istilah
Pierre Bourdieu, pernikahan kini berfungsi sebagai
“arena pertukaran simbolik”, tempat manusia
mengukuhkan kelas sosial melalui gaya hidup dan
estetika.

Fenomena ini berlawanan dengan spirit syariat
yang menekankan al-gasd wa al-i'tidal  —
kesederhanaan dan keseimbangan. Al-Qur’an dengan
tegas memperingatkan:

Artinya: “Dan  janganlah ~ kamu  berlebih-lebihan;
sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-
orang yang berlebih-lebihan.” (QS. al-A'raf [7]:
31).

Ayat ini, dalam tafsir al-Razi, tidak hanya
melarang berlebih dalam makan atau pakaian, tetapi
juga dalam segala bentuk perilaku yang
menampakkan kesombongan di hadapan manusia.
Maka pesta pernikahan yang berorientasi pada
gengsi sesungguhnya adalah bentuk israf yang
dilarang.

Dalam konteks magasid, perilaku konsumtif ini
mengikis nilai al-tahqiq al-‘ubudiyyah (peneguhan
kehambaan). Pernikahan yang semula dimaksudkan
untuk mendekatkan diri kepada Allah malah menjadi
sarana tazayyun li al-nas — memperindah diri di mata
manusia.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1173



3. Pernikahan sebagai Pasar: Perspektif Etika Islam

Dari sisi etika Islam, fenomena kapitalisasi
cinta menciptakan dua persoalan serius:

1) Degradasi nilai ibadah, karena niat menikah
bergeser dari mencari ridha Allah menjadi
mencari pengakuan sosial.

2) Eksploitasi ekonomi, karena banyak keluarga
menanggung utang besar demi mempertahankan
citra ideal pernikahan mewah.

Al-Ghazali dalam Ihya" ‘Ulum al-Din (Kitab
Adab  al-Nikah) mengingatkan bahaya ‘ujb
(kebanggaan diri) dalam pernikahan. Ia menulis
bahwa orang yang menikah dengan niat
memamerkan kekayaan atau keturunan kehilangan
makna ibadahnya.?0> (Catatan: teks ini adalah parafrasa
makna dari pembahasan al-Ghazali, bukan kutipan literal.)

Fenomena tersebut sejatinya memperlihatkan
bagaimana sistem  kapitalisme global telah
memisahkan cinta dari nilai-nilai  spiritual.
Pernikahan yang seharusnya menjadi “mi‘raj ruhani”
justru menjadi “proyek duniawi” yang diukur oleh
estetika dan biaya.

Dalam istilah magasid, ini disebut al-inhiraf ‘an
al-magsad — penyimpangan dari tujuan syariat.
Karena tujuan syariat dalam pernikahan adalah
menjaga  ketenangan  (sukun), kasih sayang
(mawaddah),  dan  rahmat  (rahmah),  bukan
memproduksi citra atau simbol status.

205 Al-Ghazali, Thya” ‘Ulim al-Din, Juz 11 (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, 1998), h. 36. (Makna diparafrase dari bagian Adab al-Nikah).

174 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Jalan Tengah: Kembali kepada Kesederhanaan
Magqasidiyah

Ulama kontemporer seperti Jasser Auda
menekankan bahwa magasid bukan hanya alat
analisis hukum, tetapi juga kerangka etika kehidupan
modern. Dalam bukunya Magasid al-Shariah as
Philosophy of Islamic Law, Auda menulis bahwa
magasid harus menuntun umat Islam keluar dari
jebakan formalisme dan materialisme menuju
substansi nilai.?0

Maka, solusi dari krisis komersialisasi akad
bukan sekadar  menyerukan kesederhanaan,
melainkan =~ menanamkan  kesadaran = bahwa
kesederhanaan itu sendiri adalah maqgsad. Dengan
menahan diri dari kemewahan, seseorang sedang
menjaga keseimbangan antara dunia dan akhirat,
antara hak Allah dan hak manusia.

Karena itu, yang perlu diperkuat bukan hanya
regulasi biaya pernikahan, melainkan pendidikan
nilai spiritual akad nikah: menanamkan bahwa
keberkahan lahir dari niat, bukan dari pesta.

Fenomena Pamer Pernikahan di Media Sosial dan
Implikasi Moral

Transformasi digital telah mengubah hampir

seluruh aspek kehidupan manusia, termasuk cara umat
Islam memaknai pernikahan. Akad yang dahulu bersifat
sakral dan terbatas kini menjadi tontonan publik yang
disiarkan ke ribuan bahkan jutaan orang melalui media

206 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law

(London: IIIT, 2008), h. 142

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1175



sosial. Setiap momen, mulai dari lamaran, prewedding, ijab-
gabul, hingga honeymoon, dipublikasikan dengan narasi
yang dibangun rapi agar “terlihat sempurna”.

Fenomena ini melahirkan apa yang oleh para
sosiolog disebut “budaya pamer digital” (digital
ostentation). Dalam konteks keislaman, hal ini menjadi
persoalan serius karena menggeser orientasi niat dalam
ibadah sosial. Pernikahan yang seharusnya menjadi
pertemuan spiritual antara dua jiwa di hadapan Allah,
kini berubah menjadi pertunjukan visual demi validasi
sosial.

1. Antara Kesyukuran dan Riya Digital

Pada prinsipnya, Islam tidak melarang
seseorang menampakkan rasa syukur atas nikmat
pernikahan. Rasulullah # sendiri bersabda:

99l 4l 15300015 cunlidl § bolanly 7 KUl 13a 19ile]
Artinya: “Umumkanlah pernikahan ini, adakanlah di

masjid, dan tabuhlah rebana untuknya.” (HR.
al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 1089).

Hadis ini menunjukkan bahwa Islam justru
mendorong keterbukaan dalam pernikahan agar
terhindar dari tuduhan zina atau hubungan rahasia.
Namun, keterbukaan yang dimaksud adalah dalam
rangka fabsyir (menyebarkan kabar gembira), bukan
tabahi (memamerkan diri).

Masalah muncul ketika semangat syukur
berubah menjadi ajang self-display yang berlebihan.
Media sosial menciptakan ruang baru di mana batas
antara syukur dan riya menjadi kabur. Dalam ruang
digital, niat sulit dikontrol; seseorang bisa jadi

176 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menampilkan kebahagiaan demi ridha Allah, namun
bisa pula tergelincir pada hubbul madh — keinginan
dipuji.
Rasulullah # memberi peringatan keras
tentang hal ini:
S0 Sase A ile BT L Japai &)
Artinya: “Sesungquhnya yang paling aku khawatirkan
atas kalian adalah syirik kecil, yaitu riya.” (HR.
Ahmad, Musnad Ahmad, no. 23630).

Riya adalah bentuk penyimpangan niat —
ketika amal ibadah dilakukan bukan karena Allah,
tetapi karena manusia. Dalam konteks pernikahan
modern, riya digital ini menjelma dalam bentuk
“pamer kesempurnaan” dan “penampilan bahagia”
yang sering kali tidak sejalan dengan realitas
kehidupan rumah tangga.

Dampak Sosial dan Psikologis

Fenomena pamer pernikahan tidak hanya
berdampak pada pelakunya, tetapi juga pada
masyarakat luas. Ada tiga implikasi sosial yang patut
diperhatikan:

a. Tekanan Sosial (Social Pressure)

Banyak pasangan muda merasa rendah
diri karena tidak mampu mengadakan pesta
semewah yang mereka lihat di media sosial.
Akibatnya, muncul kecenderungan menunda
menikah atau berutang besar demi mengikuti
standar sosial yang semu.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 177



b. Krisis Ketulusan (Loss of Authenticity)
Pernikahan yang seharusnya menjadi
ruang sakral berubah menjadi panggung
performatif. Suasana khusyuk saat akad sering
hilang karena orientasi utama bukan lagi dzikir,
tetapi dokumentasi.

c. Fragmentasi Spiritualitas

Ketika  pernikahan  menjadi  ajang
eksposur, yang berkembang bukan kedekatan
dengan Allah, tetapi keterikatan dengan citra.
Masyarakat mulai menilai keberhasilan rumah
tangga dari tampilan luar, bukan dari
ketenteraman batin yang menjadi magqsad
sejatinya.

Dalam terminologi magasid, kondisi ini
menandakan lemahnya nilai Aifz al-din (penjagaan
agama) dan tahqiq al-ikhlas (ketulusan niat). Islam
mengajarkan bahwa niat adalah ruh dari setiap amal.
Rasulullah # bersabda:

853 o gy O8I el (Gl Loz La3)
Artinya: “Sesungguhnya amal-amal itu tergantung pada
niatnya, dan setiap orang akan mendapatkan

sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. al-
Bukhari, Sahih al-Bukhari, no. 1).

Ayat dan hadis ini menegaskan bahwa dalam
setiap amal — termasuk akad nikah — niat
menentukan nilai di sisi Allah. Maka, pernikahan
yang dilakukan untuk kepuasan visual semata
kehilangan substansi ibadahnya, sekalipun sah secara
hukum.

178 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



3. Budaya Citra dan Krisis Keikhlasan

Fenomena show-off wedding menciptakan
budaya baru: citra menggantikan makna. Dalam
masyarakat digital, yang lebih penting bukanlah
bagaimana seseorang membina rumah tangga, tetapi
bagaimana ia menampilkannya.

Ulama kontemporer seperti Hamza Yusuf
mengingatkan bahwa salah satu penyakit ruhani
umat Islam modern adalah Aubb al-zuhiuir — cinta
tampil. Ia  menyebutnya  sebagai  bentuk
kesombongan spiritual: ketika seseorang lebih sibuk
menampilkan  kebaikan daripada benar-benar
berbuat baik.20”

Kecenderungan ini bertentangan dengan
magqasid tahqiq al-tawadu’ (menegakkan kerendahan
hati). Dalam konteks pernikahan, tawadu’ berarti
memaknai akad sebagai ibadah, bukan pencitraan.

Budaya citra ini juga berimplikasi psikologis.
Banyak pasangan merasa gagal bila tidak
mendapatkan pengakuan sosial setelah menikah.
Padahal keberkahan rumah tangga tidak bergantung
pada “likes” atau “views”, tetapi pada ridha Allah
dan kejujuran antar pasangan.

4. Akad Nikah dan Kesadaran Ruhani
Jika ditinjau dari magqasid al-syari’ah, fenomena

ini dapat dikategorikan sebagai bentuk tahwil al-
magsad — pergeseran tujuan. Akad yang seharusnya

207 Hamza Yusuf, “Diseases of the Heart: The Maladies of the
Soul,” Lecture Series, Zaytuna College, 2014. (Makna diparafrase dari
isi ceramah, bukan kutipan literal).

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1179



bermakna transendental berubah menjadi simbol
sosial.

Untuk memulihkan kesadaran ini, para ulama
menekankan pentingnya tazkiyat al-nafs (penyucian
jiwa) sebelum akad nikah. Tujuannya agar niat
menikah benar-benar murni untuk ibadah, bukan
karena dorongan ego atau citra.

Al-Qur’an menegaskan bahwa keberhasilan
rumah tangga bergantung pada niat dan ketulusan:

L@.J\ \)S.WJ &5l M\ ﬁ dlp- ol caly e
ém..>- ) j o.) ).o V.ésa..u J.so— 9

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya
ialah Dia menciptakan untukmu pasangan-
pasangan dari jenismu sendiri agar kamu
memperoleh  ketenangan darinya, dan Dia
menjadikan di antara kamu kasih sayang dan

rahmat.” (QS. al-Ram [30]: 21).

z\\(‘ \

Ayat ini bukan hanya menjelaskan struktur
sosial keluarga, tetapi menegaskan fondasi ruhani:

sakinah, mawaddah, wa rahmah — tiga magqasid yang
hilang ketika pernikahan terjebak dalam budaya
pamer.

5. Refleksi Magasidiy
Fenomena pamer pernikahan di media sosial
memperlihatkan bagaimana nilai-nilai syariat bisa
terkikis oleh logika budaya modern. Dalam kacamata
magasid, hal ini adalah bentuk fasad al-niyyah —
kerusakan niat — yang menjadi akar dari kerusakan
amal.

180 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Pernikahan digital bisa menjadi ladang pahala
bila diniatkan untuk menyebarkan kebaikan, namun
bisa pula menjadi ruang dosa bila dijadikan ajang
kesombongan. Oleh sebab itu, mengembalikan niat
adalah langkah pertama menuju kebangkitan
spiritualitas akad nikah.

Seperti dikatakan Ibn ‘Ata’illah dalam al-
Hikam:

Led ood3Y1 s 3935 L1351 < 2al6 S350 JIiY
Artinya: “Amal-amal itu hanyalah bentuk yang berdiri,

dan ruhnya adalah keikhlasan yang ada di
dalamnya.”208

Kalimat ini bukan sekadar mnasihat sufi,
melainkan prinsip magqasidiy universal: bahwa ruh
dari setiap amal, termasuk akad nikah, adalah niat
yang ikhlas.

D. Akad sebagai Ibadah vs Akad sebagai Transaksi
Sosial

Perbedaan mendasar antara pernikahan dalam
pandangan Islam dan dalam pandangan dunia
modern terletak pada hakikat akad itu sendiri. Dalam
Islam, akad nikah bukan hanya kontrak sosial yang
mengatur hak dan kewajiban antara dua individu,
melainkan perjanjian ibadah yang melibatkan Allah
sebagai saksi dan tujuan.

Namun, dalam masyarakat modern yang
diwarnai oleh sekularisme dan materialisme, akad

208 Jbn ‘Ata’illah al-Sakandari, al-Hikam al-‘Atd’iyyah (Kairo:
Dar al-Hadith, 2004), h. 17

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 181



pernikahan cenderung direduksi menjadi urusan
administratif. Ia dilihat sebagai civil contract yang
dapat dinegosiasikan, dibatalkan, bahkan dimodifikasi
sesuai  kepentingan manusia. Pandangan ini
menempatkan akad sebagai transaksi sosial belaka —
kehilangan makna transendentalnya.

1. Paradigma Transaksi dalam Budaya Modern

Budaya modern memandang hampir semua
relasi manusia dalam kerangka transaksi. Segalanya
diukur berdasarkan manfaat, efisiensi, dan
keuntungan. Pandangan ini menembus institusi
keluarga: cinta dianggap investasi emosional, dan
pernikahan dipahami sebagai kontrak timbal balik.

Akibatnya, nilai-nilai spiritual seperti amanah,
sabar, dan ikhlas tidak lagi menjadi pondasi.
Hubungan suami istri dilihat seperti kontrak bisnis:
jika “keuntungan emosional” menurun, maka
kontrak dianggap gagal. Fenomena marriage as
contract ini mengikis maqsad tertinggi pernikahan:
dawam al-zawaj (keberlangsungan rumah tangga).

Al-Qur'an menegaskan bahwa akad nikah
adalah perjanjian moral yang sangat kuat, bukan
sekadar kesepakatan duniawi:

2 Ble B e 05T

Artinya: “Dan mereka (pam istri) telah mengambil dari
kamu perjanjian yang kuat.” (QS. al-Nisa” [4]:
21).

Menurut al-Tabari, istilah mithaqan ghalizan di
sini menandakan adanya ikatan spiritual yang

(l( - [l)

182 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



mengandung tanggung jawab di hadapan Allah,
bukan sekadar pengikatan hukum antar manusia.

Oleh karena itu, memandang akad nikah
hanya sebagai transaksi sosial adalah bentuk reduksi
terhadap ajaran Islam. Ia mengabaikan maqsad #hifz
al-din (penjagaan nilai agama) dan hifz al-nafs
(penjagaan kesejahteraan jiwa) yang menjadi fondasi
kehidupan keluarga.

Akad sebagai Ibadah: Dimensi Transendental

Dalam kerangka Islam, pernikahan adalah
bagian dari ibadah mu’amalah — aktivitas sosial yang
bernilai ibadah jika disertai niat dan tata cara yang
benar. Imam al-Qurtubi menjelaskan bahwa menikah
adalah bentuk ketaatan kepada Allah, karena di
dalamnya terdapat pemenuhan fitrah manusia yang
diatur oleh hukum syariat.

Rasulullah # bersabda:

Artinya: “Nikah adalah  sunnahku. Barang siapa
membenci sunnahku, maka ia bukan dari
golonganku.” (HR. al-Bukhari, Sahih al-
Bukhari, no. 5063).

Hadis ini menjelaskan bahwa menikah bukan
sekadar pilihan pribadi, melainkan bagian dari jalan
hidup kenabian. Dengan demikian, akad nikah
menjadi ibadah yang mengandung dimensi ketaatan
dan penghambaan.

Para ulama seperti Ibn Qayyim al-Jawziyyah
menyebut bahwa akad nikah termasuk ‘agd ma’nawi,
yaitu akad yang memiliki makna ruhani di balik

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 183



bentuk lahiriahnya. Dalam I'lam al-Muwaqqi‘in, ia
menulis:
s3biadl 2l § 4l s fulaz Blies 15511
Artinya: “Pernikahan adalah perjanjian agung yang
Allah letakkan pada derajat ibadah.”209

Pernyataan ini menunjukkan bahwa dalam
Islam, akad nikah memiliki dua dimensi. Pertama,
Lahiriah (hukmiyyah): aspek legal dan administratif
yang mengatur hak dan kewajiban. Kedua, Batiniah
(ta’abbudiyyah): aspek spiritual yang menghubung
kan manusia dengan Allah. Kedua dimensi ini harus

berjalan beriringan agar akad menjadi sah sekaligus
berkah.

3. Krisis Nilai dan Hilangnya Ruh Amanah

Ketika akad diperlakukan semata sebagai
kontrak sosial, maka nilai amanah—yang merupakan
inti dari ibadah —menjadi hilang. Padahal, Al-Qur’an
menegaskan:

bl ) cand¥T1,55 of AL AT G o
Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan kamu
untuk menyampaikan amanah kepada yang

berhak menerimanya.” (QS. al-Nisa” [4]: 58).

Dalam konteks pernikahan, amanah itu bukan
hanya tanggung jawab terhadap pasangan, tetapi
juga terhadap Allah. Hubungan suami istri bukan

29 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, I'lam al-Muwaqqi‘in “an Rabb al-
‘Alamin, Juz IV (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1991), h. 191.
(Makna disarikan dari uraian Ibn Qayyim mengenai pernikahan
sebagai akad yang membawa nilai ibadah).

184 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



sekadar pertukaran hak, melainkan pengemban
amanah ilahiah untuk membangun keluarga sakinah.

Ketika akad kehilangan ruh amanah, yang
tersisa hanyalah bentuk legal tanpa kedalaman
spiritual. Inilah sebabnya, di banyak masyarakat
modern, perceraian terjadi bukan karena pelanggaran
hukum, tetapi karena hilangnya rasa tanggung jawab
ruhani.

Integrasi Ibadah dan Mu’‘amalah: Perspektif
Magqasidiy

Dalam kerangka magasid, akad nikah sebagai
ibadah bermakna menjaga lima kebutuhan pokok:

a. hifz al-din — menjaga nilai agama melalui
ketaatan.

b. hifz al-nafs — menjaga kesejahteraan diri dan
pasangan.

c. hifzal-"aqgl — menjaga kesadaran moral.
d. hifz al-nasl — menjaga keturunan.

e. hifz al-mal — menjaga keseimbangan ekonomi
keluarga.

Dengan demikian, akad nikah tidak bisa
direduksi menjadi urusan perdata. Ia adalah sistem
ibadah yang menegakkan maqsad kemanusiaan.
Sebaliknya, akad yang dijalankan hanya demi status
sosial atau keuntungan ekonomi adalah bentuk
penyimpangan magasidiyah, karena merusak tatanan
nilai yang hendak dijaga syariat.

Jasser Auda menulis bahwa hukum Islam akan
kehilangan rohnya jika dipahami hanya sebagai

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 185



kontrak legal tanpa maqsad moral di dalamnya.?10
Maka, memahami akad sebagai ibadah berarti
mengembalikan orientasi hukum kepada tujuan
spiritualnya.

5. Menuju Kesadaran Baru: Akad sebagai Mi‘raj
Ruhani

Akad nikah seharusnya menjadi mi‘raj ruhani,
perjalanan spiritual yang mengangkat manusia dari
cinta duniawi menuju cinta ilahi. Setiap ijab dan
qabul bukan sekadar pernyataan sosial, tetapi
penyerahan diri kepada Allah.

Dengan menyadari dimensi ini, umat Islam
akan memandang pernikahan bukan lagi sebagai
“proyek sosial”, melainkan sebagai bagian dari
ibadah yang membawa ketenangan dan keberkahan.
Hanya dengan cara inilah maqsad dawam al-zawaj dan
sa‘adah  al-‘usrah  (kebahagiaan keluarga) dapat
terwujud.

E. Upaya Menghidupkan Kembali Spiritualitas Akad
Nikah

Krisis spiritualitas dalam pernikahan modern
tidak akan selesai hanya dengan kritik moral, tetapi
menuntut pembaruan kesadaran ruhani dan sosial. Akad
nikah  yang kehilangan makna ibadah harus
dikembalikan pada maqsad asalnya — yaitu ta’abbud
kepada Allah dan pembentukan keluarga sebagai ruang
sakral bagi tumbuhnya iman, cinta, dan tanggung jawab.

210 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law
(London: IIIT, 2008), h. 113.

186 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Magqasid al-syari’ah dalam konteks pernikahan tidak
hanya berbicara tentang keabsahan hukum, tetapi juga
tentang penciptaan suasana spiritual yang menyatukan
dua insan dalam kesadaran ketuhanan. Upaya
menghidupkan kembali spiritualitas akad harus
dilakukan  secara  sistemik, mencakup dimensi
pendidikan, sosial, dan budaya keagamaan.

1. Pendidikan Ruhani Pra-Nikah

Upaya  pertama  adalah  membangun
pendidikan ruhani pra-nikah yang tidak hanya
menekankan kesiapan administratif dan ekonomi,
tetapi juga pemahaman magasidiy tentang tujuan
ibadah dalam pernikahan.

Selama ini, bimbingan pra-nikah di lembaga
keagamaan cenderung bersifat teknis: membahas
kesehatan, hukum, dan ekonomi rumah tangga.
Padahal, yang paling mendasar adalah membentuk
kesadaran spiritual tentang makna akad sebagai
mi‘rdaj — tangga untuk mendekat kepada Allah.

Rasulullah # bersabda:

cisaill § allt gild il Cadas Jakilel uAB Agadl 7555 13)
E
Artinya: “Apabila seorang hamba menikah, maka ia telah
menyempurnakan separuh agamanya; maka
bertakwalah kepada Allah pada separuh yang
lainnya.” (HR. al-Bayhaqi, Syu‘ab al-Iman, no.

5100).

Hadis ini menegaskan bahwa pernikahan
bukan sekadar status sosial, tetapi bagian dari
kesempurnaan iman. Karena itu, pendidikan pra-

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 187



nikah seharusnya menjadi arena tazkiyat al-nafs
(penyucian jiwa) sebelum akad diucapkan.

2. Gerakan Kesederhanaan dan Anti-Komersialisasi

Gerakan mengembalikan ruh syariat juga
harus diwujudkan dalam budaya sosial yang
menolak komersialisasi pernikahan. Kesederhanaan
adalah bentuk keteguhan iman di tengah budaya
pamer.

Rasulullah # bersabda dengan tegas:

Artinya: “Sebaik-baik wanita adalah yang paling ringan
maharnya.” (HR. Ibn Hibban, Sahih Ibn
Hibban, no. 4066).

Hadis ini tidak bermaksud merendahkan nilai
perempuan, tetapi menegaskan bahwa keberkahan
tidak bergantung pada materi. Semakin ringan
mahar, semakin mudah jalan keberkahan itu hadir.
Dalam  pandangan  magasidiy,  kesederhanaan
merupakan manifestasi dari tahqig al-wasathiyyah —
menegakkan keseimbangan dan menghindari israf
(berlebihan).

Ulama seperti al-Shatibi menjelaskan bahwa
salah satu magasid utama syariat adalah raf" al-haraj
(menghilangkan kesulitan).?’! Maka segala bentuk
pembebanan finansial yang menghalangi pernikahan
bertentangan dengan tujuan syariat.

Gerakan kesederhanaan perlu digalakkan
tidak hanya oleh individu, tetapi juga oleh lembaga

21 Al-Shatibi, al-Muwafagat fi Usil al-Shari‘ah, Juz Il (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2005), h. 61.

188 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



agama, pemerintah, dan media. Pesan yang harus
disampaikan ialah bahwa keberkahan pernikahan
tidak diukur oleh megahnya pesta, tetapi oleh
keikhlasan niat dan kebersihan hati.

Revitalisasi Akad sebagai Momen Dzikir

Akad nikah harus dikembalikan pada makna
asalnya: dzikrullah. Dalam tradisi Nabi #, setiap
akad dimulai dengan khutbah nikah yang penuh
dengan pujian kepada Allah dan pengingat takwa.

WSimgl LB i Ul Lbakindy diaiids shaxs 4 s &)

el Jaalls 4l 3,
Artinya: “Sesungquhnya segala puji bagi Allah, kita
memuji-Nya, —memohon  pertolongan  dan
ampunan kepada-Nya... Wahai manusia, aku
wasiatkan kepada kalian untuk bertakwa kepada
Allah dan beramal taat kepada-Nya.” (Khutbah
Rasulullah # sebelum akad nikah -
diriwayatkan dalam Sunan Abi Dawud, no.

2118).

Khutbah ini bukan sekadar pembukaan
seremonial,  tetapi = pengembalian  kesadaran
transendental kepada Allah. Ketika khutbah dan doa
kembali dijadikan ruh utama akad, suasana sakral
akan menggantikan kesibukan seremonial.

Dalam magasidiyah, hal ini adalah wupaya
menghidupkan #ifz al-din (penjagaan nilai agama)
melalui simbol dan praktik yang benar.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 189



4. Reformasi Nilai melalui Keteladanan Sosial

Untuk membangkitkan kembali ruh syariat
dalam akad, umat Islam membutuhkan keteladanan
nyata dari tokoh agama, pejabat, dan figur publik.
Kesederhanaan para ulama dalam menikahkan anak-
anak mereka adalah dakwah yang lebih kuat
daripada seribu khutbah.

Ibnu “Abbas pernah berkata:

Artinya: “Ilmu akan hidup dengan amal, dan hanya akan
menetap di hati bila diamalkan.”?12

Dengan demikian, dakwah kesederhanaan dan
spiritualitas akad bukan hanya berupa fatwa, tetapi
juga uswah hasanah (keteladanan).

5. Spiritualitas Akad sebagai Jalan Magasid
Peradaban

Menghidupkan kembali spiritualitas akad
nikah pada akhirnya bukan hanya persoalan
keluarga, tetapi juga agenda peradaban Islam.
Keluarga adalah miniatur masyarakat; bila ruh akad
hidup di rumah tangga, maka ruh syariat akan hidup
di seluruh lini kehidupan.

Dalam kerangka magasidiyah modern, keluarga
yang dibangun atas dasar ibadah berperan sebagai
sel moral peradaban. Dari keluarga lahir generasi
yang mengenal amanah, keadilan, dan kasih sayang

212 Diriwayatkan secara makna dalam kumpulan atsar
tentang Ibn ‘Abbas dalam Jami* Bayan al-‘llm wa Fadlihi karya Ibn
“Abd al-Barr, Juz I, h. 45

190 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



— tiga nilai utama yang menjadi maqsad tertinggi
syariat.

Maka, upaya menghidupkan spiritualitas akad
adalah langkah awal menuju kebangkitan peradaban
ruhani umat Islam. Syariat bukan hanya tentang
hukum, tetapi tentang kehidupan yang berakar pada
kesadaran ilahiah. Ketika akad kembali menjadi
dzikir, pernikahan menjadi ibadah, dan cinta kembali
dimaknai sebagai rahmat, maka ruh syariat itu sendiri
telah dihidupkan kembali.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1191



BAB XII

REKONSTRUKSI NILAI-NILAI KELUARGA
ISLAM DALAM PERSPEKTIF MAQASID

A. Keluarga sebagai Institusi Penjaga Magasid al-
syari’ah

Dalam pandangan Islam, keluarga bukan sekadar
unit sosial terkecil dalam masyarakat, melainkan institusi
spiritual yang memikul amanah magasid al-syari’ah. la
menjadi ruang pertama dan utama di mana nilai-nilai
ilahiah ditanamkan, dipraktikkan, dan diwariskan
kepada generasi berikutnya.

Al-Qur'an menggambarkan keluarga bukan
sebagai hasil dari kesepakatan sosial, melainkan bagian
dari tanda-tanda kekuasaan Allah:

.. PR RIS S S R S A TR P
Jars L) 1550 el (Kl G S0 Gle Bl el g
P A

Artinya: “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah
Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari
jenismu sendiri agar kamu memperoleh ketenangan
darinya, dan Dia menjadikan di antara kamu kasih
sayang dan rahmat.” (QS. al-Ram [30]: 21).

Ayat ini bukan sekadar menjelaskan relasi
biologis, tetapi mengandung pesan magqasidiy: keluarga
adalah wadah tercapainya ketenangan (sakinah), kasih
sayang (mawaddah), dan rahmat (rahmah) — tiga nilai
yang menjadi inti magasid pernikahan.

192 1 Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



1. Keluarga dan Amanah Penjagaan Lima Magasid
Pokok

Para ulama klasik dan kontemporer sepakat
bahwa seluruh hukum Islam bermuara pada
penjagaan lima magasid pokok (al-daruriyyat al-
khamsah). Keluarga adalah institusi yang menjalankan
seluruh magasid ini secara simultan.

a. la menjaga agama melalui pendidikan iman dan
ibadah harian.

b. Ia menjaga jiwa dengan menghadirkan rasa aman,
cinta, dan penghiburan emosional.

c. la menjaga akal dengan menumbuhkan budaya
ilmu dan berpikir sehat.

d. Ia menjaga keturunan melalui pengasuhan dan
pendidikan moral.

e. la menjaga harta dengan menumbuhkan
tanggung jawab dan etika ekonomi.

Dengan demikian, keluarga bukan hanya hasil
dari magasid pernikahan, tetapi juga penjaga utama
keberlangsungan maqasid dalam kehidupan sosial.

Imam al-Shatibi dalam al-Muwafagat menulis
bahwa magqasid tidak akan hidup kecuali melalui
struktur sosial yang memelihara nilainya.?’> Dalam
konteks modern, struktur itu adalah keluarga.

2. Keluarga Sebagai “Madrasah Magqgasidiyyah”

Sejak masa klasik, ulama menyebut rumah
tangga sebagai al-madrasah al-uli — sekolah pertama.

213 Al-Shatibi, al-Muwafagat fi Usil al-Shari‘ah, Juz Il (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2005), h. 61.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 193



Namun dalam perspektif magasid, keluarga lebih dari
sekadar tempat belajar; ia adalah madrasah nilai,
tempat manusia berlatih menjalani magasid dalam
bentuk konkret:

a. Belajar tawhid dalam ketaatan kepada Allah.

b. Belajar ‘adl dalam pembagian peran dan tanggung
jawab.

c. Belajar rahmah dalam memaafkan dan mengasihi.

Keluarga yang hidup dengan nilai-nilai ini
menjadi miniatur masyarakat magasidiyah @ —
masyarakat yang menjadikan syariat bukan sekadar
norma, tetapi jalan hidup yang membawa
kebahagiaan (sa’adah).

Dalam pandangan Ibn ‘Asytir, magasid syariah
tidak hanya menjamin kemaslahatan individu, tetapi
membentuk sistem sosial yang berlandaskan moral
ilahiah.?21# Maka, keluarga adalah tempat magasid
diwujudkan secara paling nyata — melalui cinta,
tanggung jawab, dan keteladanan.

3. Krisis Keluarga Modern dan Hilangnya Fungsi
Magqasidiyah
Krisis keluarga di era modern — seperti
meningkatnya perceraian, disfungsi peran orang tua,
dan melemahnya nilai moral — pada dasarnya
merupakan krisis magqgasidiyah. Keluarga kehilangan
fungsinya sebagai penjaga agama dan akhlak,
digantikan oleh media dan sistem pendidikan yang
materialistik.

24 Tbn ‘Asytr, Magdsid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Tunis: Dar
Sahntin, 1998), h. 98.

194 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Keluarga modern seringkali terjebak dalam
logika produktivitas dan pencapaian ekonomi.
Waktu bersama berkurang, dialog spiritual menipis,
dan kasih sayang bergeser menjadi formalitas.
Padahal, menurut magasid, keluarga adalah benteng
terakhir ruhani umat — tempat nilai-nilai syariat
dijaga melalui kebiasaan kecil: salat bersama, doa
sebelum makan, atau mendidik anak dengan kasih
sayang.

Keluarga Sebagai Ruang Implementasi Magqgasid
Sosial

Keluarga bukan hanya menjaga diri sendiri,
tetapi juga menjadi agen kemaslahatan sosial (haml al-
maslahah ila  al-mujtama’). Keluarga magasidiyah
menumbuhkan individu yang berkontribusi bagi
masyarakat: jujur, adil, dan empatik.

Dengan demikian, membangun keluarga
berarti membangun peradaban. Sebagaimana sabda
Rasulullah #:

Y s Y s
Artinya: “Sebaik-baik kalian adalah yang paling baik
terhadap keluarganya, dan aku adalah yang

paling baik terhadap keluargaku.” (HR. al-
Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 3895).

Hadis ini menegaskan bahwa ukuran kebaikan
sosial dimulai dari rumah. Maka, keluarga adalah
laboratorium pertama magasid — tempat keadilan,
kasih sayang, dan tanggung jawab diuji dalam
keseharian.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 195



5. Menuju Kesadaran Keluarga Magasidiyah

Keluarga magasidiyah adalah keluarga yang
menyadari bahwa setiap keputusan dan tindakan
dalam rumah tangga adalah bagian dari ibadah. Ila
memandang syariat bukan sebagai beban, tetapi
sebagai jalan menuju kebahagiaan.

Dengan membangun kesadaran ini, umat
Islam dapat keluar dari krisis keluarga modern.
Sebab, ruh magasid bukan hanya menjaga hukum,
tetapi juga menghidupkan makna kemanusiaan yang
berakar pada nilai-nilai ilahiah.

B. Prinsip Keadilan, Kasih Sayang, dan Tanggung
Jawab dalam Relasi Suami-Istri

Salah satu inti magasid pernikahan adalah
terwujudnya relasi etis antara suami dan istri yang
berlandaskan ‘adl (keadilan), rahmah (kasih sayang), dan
amanah (tanggung jawab). Ketiga prinsip ini bukan
sekadar norma sosial, tetapi nilai-nilai teologis yang
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah.

Keluarga yang berpegang pada tiga nilai tersebut
menjadi cerminan magasid al-syari’ah yang hidup —
karena melalui relasi suami-istri, manusia belajar tentang
keadilan, kasih, dan kesetiaan, yang semuanya
merupakan cerminan dari nama-nama Allah sendiri: al-
‘Adl, al-Rahman, dan al-Amin.

1. Keadilan (al-‘Adl) Sebagai Fondasi Relasi

Al-Qur'an menempatkan keadilan sebagai
pondasi utama seluruh kehidupan sosial, termasuk
dalam hubungan rumah tangga. Allah % berfirman:

196 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



= -

Coi 19a75S o Jgund :;A;-iihﬁ ob Syl Sagsle)
T e 155 4 T i
Artinya: “Pergaulilah mereka (para istri) dengan cara
yang baik. Jika kamu tidak menyukai mereka,
boleh jadi kamu tidak menyukai sesuatu, padahal
Allah menjadikan padanya banyak kebaikan.”

(QS. al-Nisa’ [4]: 19).

Ayat ini menunjukkan bahwa relasi suami-istri
bukan relasi kekuasaan, tetapi relasi mu‘asyarah bil-
ma‘raf — interaksi dalam kebaikan dan keadilan.
Dalam tafsir al-Qurtubi, al-ma‘rif di sini berarti al-‘adl
wa al-ihsan — keadilan dan kebaikan.

Keadilan dalam rumah tangga mencakup:

a. Keadilan emosional, yakni memperlakukan
pasangan dengan empati dan penghargaan.

b. Keadilan finansial, yakni pemenuhan hak-hak
ekonomi tanpa diskriminasi.

c¢. Keadilan spiritual, yakni menghargai peran dan
potensi masing-masing dalam ibadah kepada
Allah.

Dalam magqasid al-syari’ah, keadilan adalah ruh
dari semua hukum. Al-Shatibi menegaskan bahwa
magsad al-‘adl merupakan ghayah kulliyyah (tujuan
universal) dari syariat. Maka, rumah tangga yang
menegakkan keadilan sejatinya sedang
menghidupkan ruh syariat itu sendiri.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 197



2. Kasih Sayang (al-Rahmah) Sebagai Ruh Hubungan

Selain keadilan, fondasi kedua rumah tangga
magasidiyah adalah kasih sayang (rahmah). Tanpa
kasih, keadilan berubah menjadi kaku; tanpa
keadilan, kasih bisa menjadi lemah. Keduanya harus
berjalan bersama.

Al-Qur'an menjadikan kasih sayang sebagai
ayat kauniyyah — tanda kekuasaan Allah yang nyata:

4.A.>- ) j o.) }ﬁ v_%.ﬁ.u J» 9
Artinya: “Dan Dia menjadikan di antara kamu kasih
sayang dan rahmat.” (QS. al-Ram [30]: 21).

Dalam tafsir Ibn Kathir, mawaddah berarti cinta
yang lahir dari kedekatan hati, sedangkan rahmah
berarti kasih yang lahir dari kelembutan dan empati.
Dua nilai ini adalah cerminan magasid hifz al-nafs
(penjagaan jiwa) dan iz al-ird (penjagaan
kehormatan).

Kasih sayang juga merupakan manifestasi dari
nama Allah al-Rahman dan al-Rahim. Dalam konteks
rumah tangga, kasih sayang bukan sekadar emosi,
tetapi bentuk ibadah: memberi maaf, menahan
amarah, memahami kekurangan pasangan, dan
berbagi perasaan tanpa pamrih.

Rasulullah # adalah teladan tertinggi dalam
hal ini. Dalam riwayat Muslim disebutkan bahwa
beliau sering membantu pekerjaan rumah dan
memanggil istri-istrinya dengan panggilan lembut.?15
Itu menunjukkan bahwa kasih sayang adalah bagian
dari sunnah, bukan kelemahan.

215 HR. Muslim, Sahth Muslim, Kitab al-Fada’il, no. 2325.

198 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Tanggung Jawab (al-Amanah) Sebagai Pilar
Keluarga

Keadilan dan kasih sayang tidak akan
bertahan tanpa tanggung jawab. Dalam magasid,
amanah adalah manifestasi dari hifz al-din — menjaga
integritas moral yang bersumber dari kesadaran akan
pertanggung jawaban di hadapan Allah.

Rasulullah # bersabda:

aties e Ushiun o805 515 (8K
Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap
kalian akan dimintai pertangqung jawaban atas
yang dipimpinnya.” (HR. al-Bukhari, Sahih al-
Bukhari, no. 893).

Hadis ini menegaskan bahwa tanggung jawab
bukan hanya milik suami sebagai kepala rumah
tangga, tetapi juga istri dalam mengelola rumah dan
mendidik anak. Prinsip al-mas’uliyyah al-musytarakah
(tanggung jawab bersama) adalah wujud keadilan
dalam magasid keluarga.

Dalam konteks modern, tanggung jawab juga
mencakup aspek emosional dan spiritual: saling
mendukung dalam krisis, menjaga komunikasi, dan
menegakkan nilai-nilai Islam di tengah tantangan
budaya digital.

Relasi Ibadah, Bukan Relasi Kekuasaan

Islam tidak mengenal konsep hierarki absolut
antara suami dan istri, tetapi relasi ibadah yang
saling melengkapi. Suami dan istri adalah mitra
dalam menegakkan magasid. Dalam QS. al-Tawbah
[9]:71, Allah berfirman:

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 199



£

-/,55}}.,//4/,;}9»/, },;}9,4/
o sl v—@-sa’-{&l&-f)&.”) g 5adl3
Artinya: “Orang-orang  beriman,  laki-laki ~ dan

perempuan, sebagian mereka menjadi penolong

bagi sebagian yang lain.”

Ayat ini menggambarkan konsep wilayah
musytarakah — Xkerja sama spiritual antara laki-laki
dan perempuan. Relasi ini bukan dominasi, tetapi
kemitraan dalam ibadah.

Magasidiyah relasi suami-istri bukan sekadar
kesetaraan formal, tetapi kesalingan yang berakar
pada tagqwa dan tanggung jawab moral. Itulah
sebabnya, dalam banyak hadis, Rasulullah # selalu
menautkan keimanan seseorang dengan
perlakuannya terhadap keluarga.

C. Pendidikan Anak dalam Bingkai Magasid (hifz al-
nasl dan hifz al-‘aql)

Pendidikan anak adalah inti dari keberlangsungan
magqasid keluarga. Ia bukan hanya proses mentransfer
pengetahuan, tetapi proses memelihara keturunan (hifz
al-nasl) dan menjaga akal (hifz al-"aql) agar tetap berada di
bawah cahaya wahyu.

Dalam kerangka syariat, anak bukan milik orang
tua semata, melainkan amanah dari Allah yang kelak
akan dimintai pertanggungjawaban. Kesadaran inilah
yang menjadi dasar magasidiy bagi pendidikan keluarga
Islam.

1. Pendidikan sebagai Amanah Ilahiah

Al-Qur'an menegaskan prinsip tanggung
jawab spiritual orang tua terhadap anak-anaknya:

200 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



6 Kl il 155 1,0 il Cl

Artinya: “Wahai orang-orang vyang beriman, jagalah
dirimu dan keluargamu dari api neraka.” (QS.
al-Tahrim [66]: 6).

Ayat ini merupakan landasan utama hifz al-nasl
— bahwa tanggung jawab terhadap anak bukan
sekadar memberi nafkah fisik, tetapi juga
menanamkan nilai iman dan takwa. Dalam tafsir Ibn
Kathir disebutkan bahwa taqwa di sini mencakup
pengajaran ilmu dan adab agar keluarga terjaga dari
kebodohan dan maksiat.

Oleh karena itu, magasid pendidikan anak
bukan sekadar “menyiapkan masa depan dunia”,
melainkan “menyelamatkan masa depan akhirat”.
Anak yang terdidik dengan iman adalah sadagah
jariyah yang pahalanya terus mengalir, sebagaimana
sabda Rasulullah #:

S 1Biie e Ge Y iz e aadil iyl Sl 1)
4 5205 o 5 51 4y 3AEE e

Artinya: “Apabila  manusia  meninggal dunia, maka
terputus amalnya kecuali dari tiga hal: sedekah
jariyah, ilmu yang bermanfaat, atau anak saleh
yang mendoakannya.” (HR. Muslim, Sahih
Muslim, no. 1631).

Dimensi Magqasidiy: hifz al-nasl dan hifz al-‘aql

Dua magqasid pokok yang melekat dalam
pendidikan anak adalah hifz al-nasl dan hifz al-‘aql.
Keduanya saling berkaitan: menjaga keturunan
berarti menyiapkan generasi berakhlak dan berilmu,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 201



sementara menjaga akal berarti mendidik agar anak
memiliki nalar sehat, bebas dari kebodohan dan
penyimpangan.

Imam al-Ghazali dalam Ihya" ‘Ulim al-Din
menegaskan bahwa pendidikan anak harus
diarahkan  untuk  “menyucikan fitrah  dan
menumbuhkan potensi kebaikan yang dititipkan
Allah.”216

Dengan demikian, pendidikan yang benar
bukan hanya mengasah kecerdasan intelektual, tetapi
juga membentuk akal yang tunduk pada nilai wahyu.
Dalam magasid, hal ini disebut taqwiyat al-"agl bi al-nur
al-shar’t — menguatkan akal dengan cahaya syariat.

3. Tanggung Jawab Orang Tua sebagai Pewaris Nilai

Orang tua berperan sebagai murrabbi, bukan
sekadar mu‘allim. Seorang mu‘allim mengajarkan
ilmu, tetapi murrabbi menanamkan nilai dan
membentuk karakter. Dalam magasidiyah keluarga,
fungsi tarbiyah menjadi pilar utama keberlangsungan
syariat.

Rasulullah # bersabda:

s 5 (e Jaadl M 5005 215 Ul s
Artinya: “Tidak ada pemberian terbaik dari orang tua

kepada anaknya selain adab yang baik.” (HR. al-
Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 1952).

216 Al-Ghazali, lhya” ‘Ulim al-Din, Juz III (Beirut: Dar al-
Ma'rifah, 1998), h. 72. (Makna diparafrase dari bab Adab al-Ta’allum
wa al-Ta'lim).

202 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Adab di sini mencakup seluruh dimensi
magqasidiy:  kesopanan hati, pengendalian diri,
kejujuran, dan kesadaran moral. Ketika anak dididik
dengan adab, maka nilai magasid hifz al-din dan hifz al-
‘aql berjalan bersamaan — menjaga agama melalui
akhlak, menjaga akal melalui pengetahuan.

Tantangan Pendidikan Keluarga di Era Modern

Dalam konteks modern, magasid pendidikan
keluarga menghadapi tantangan besar:

a. Disrupsi teknologi dan media digital yang sering
menggantikan peran orang tua sebagai sumber
nilai.

b. Krisis teladan, karena banyak anak kehilangan
figur panutan moral.

c. Materialisme pendidikan, yang lebih menekankan
prestasi akademik daripada pembentukan
karakter.

Fenomena ini menyebabkan lahirnya generasi
yang cerdas secara intelektual tetapi lemah secara
spiritual. Dalam pandangan magasid, ini adalah
bentuk fasad al-‘aql (kerusakan akal) dan ingita“ al-
nasl al-ma’nawi (terputusnya generasi nilai).

Karena itu, keluarga magasidiyah harus
menempatkan pendidikan sebagai ‘ibadah jama’iyyah
— ibadah bersama seluruh anggota keluarga. Rumah
harus menjadi madrasah al-iman, tempat ilmu dan
akhlak tumbuh bersamaan.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 203



5. Strategi Pendidikan Magasidiy di Keluarga
Beberapa prinsip yang dapat diterapkan untuk
menghidupkan magqgasid dalam pendidikan anak
adalah:

a. Menanamkan Tauhid sebagai Pusat Pendidikan.
Anak dididik untuk melihat Allah sebagai sumber
nilai tertinggi, sehingga semua perilaku diarahkan
pada ridha-Nya.

b. Menumbuhkan  Akal  Kritis dan  Etis.
Anak diajak berpikir, namun dengan adab. Ini
menjaga keseimbangan antara kebebasan berpikir
dan ketaatan moral.

c. Menjadikan Rumah sebagai Ruang Dzikir dan
IImu. Keluarga seharusnya menjadi lingkungan
yang kondusif bagi pembelajaran spiritual — di
mana setiap peristiwa menjadi pelajaran hidup.

d. Mengajarkan Cinta dan Tanggung Jawab Sosial.
Anak diajarkan bahwa berbuat baik pada
manusia adalah bagian dari iman, sehingga
magqsad jalb al-maslahah hidup sejak dini.

D. Relasi Gender dan Kesetaraan dalam Magqasid
Keluarga

Salah satu tantangan terbesar keluarga Islam
modern adalah bagaimana memahami relasi gender
antara laki-laki dan perempuan secara adil, tanpa
menafikan ruh syariat maupun realitas sosial
kontemporer. Dalam konteks magasid, pembahasan
gender tidak berdiri di luar hukum Islam, tetapi justru

204 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



bagian dari upaya menghidupkan tujuan moral dan
kemanusiaan syariat.

1. Keadilan Gender sebagai Ekspresi Maqsad al-‘Adl

Magqasid tertinggi dari seluruh hukum syariat
adalah al-‘adl (keadilan). Allah ¥ berfirman:

iy gt s AT gy e
Artinya: “Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu)
untuk  berlaku adil dan  berbuat baik.”

(QS. al-Nahl [16]: 90).

Ayat ini menegaskan bahwa keadilan adalah
perintah langsung dari Allah — mencakup seluruh
bidang kehidupan, termasuk relasi suami-istri.

Keadilan dalam keluarga berarti pembagian
hak dan tanggung jawab yang proporsional, bukan
dominasi satu pihak atas pihak lain. Dalam
pandangan al-Shatibi, keadilan adalah prinsip
universal yang mengatur distribusi hak agar tidak
ada pihak yang dizalimi.?!” Maka, setiap bentuk
subordinasi atau kekerasan dalam rumah tangga
bertentangan dengan magqsad al-‘adl.

2. Kritik Magasidiy terhadap Pemahaman Tekstual
Patriarki

Sebagian tafsir klasik memaknai ayat “al-rijal
gawwamun ‘ala al-nisa”” (QS. al-Nisa” [4]: 34) secara
kaku, seolah-olah memberi legitimasi bagi dominasi
laki-laki. Padahal, dalam pendekatan magasid, ayat ini

217 Al-Shatibi, al-Muwafagat fi Usil al-Shari‘ah, Juz Il (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 2005), h. 62.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 205



tidak bermaksud mengunggulkan gender, melainkan
menegaskan tanggung jawab kepemimpinan yang
bersifat fungsional, bukan hirarkis.

Kata gawwamiin berasal dari akar kata gama,
yang  berarti “menegakkan, menjaga, dan
bertanggung jawab.” Dengan demikian,
kepemimpinan suami dalam Islam bukan kekuasaan
absolut, tetapi amanah yang harus dijalankan dengan
keadilan dan kasih sayang.

Ibn ‘Asyar dalam Magasid al-syari‘ah  al-
Islamiyyah menegaskan bahwa hukum yang bersifat
gender harus dibaca dalam konteks sosial dan tujuan
kemaslahatan. Menurutnya: “Syariat diturunkan untuk
menegakkan martabat manusia, bukan untuk meneguhkan
superioritas jenis tertentu atas yang lain.”?18

Pernyataan ini menegaskan bahwa tujuan
syariat (magsad al-insaniyyah) adalah memuliakan
seluruh manusia tanpa diskriminasi gender. Maka,
ketika penafsiran hukum justru menghasilkan
ketimpangan, ia harus dikaji ulang melalui
pendekatan magasid — agar kembali pada semangat
keadilan dan kemaslahatan.

3. Kesetaraan dalam Perspektif Kasih Sayang (al-
Rahmah)

Selain keadilan, asas kesetaraan gender dalam
Islam juga berakar pada nilai rahmah — kasih sayang
universal yang menjadi fondasi setiap hubungan
manusia. Relasi suami-istri bukan kompetisi
kekuasaan, melainkan kerja sama dalam ketaatan.

218 Tbn ‘Asytr, Magdsid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Tunis: Dar
Sahntin, 1998), h. 127.

206 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Rasulullah # menjadi teladan nyata: beliau
tidak hanya menghormati istri-istrinya, tetapi
melibatkan mereka dalam keputusan-keputusan
penting, mendengarkan pendapat mereka, bahkan
menampakkan kasih sayang di ruang publik. Dalam
Sahith Muslim disebutkan bahwa beliau berlomba lari
dengan  ‘Aisyah  radiyallahu  ‘anha  dan
memperlakukan keluarganya dengan kelembutan.?1?

Itulah rahmah dalam tindakan — menegaskan
bahwa kepemimpinan tidak menghapus kesetaraan,
dan kasih sayang tidak menghilangkan ketegasan.

Magasid al-rahmah ini sangat relevan untuk
membangun  keluarga modern yang saling
menghormati. Dalam kerangka magasid, kasih sayang
bukan sekadar perasaan, tetapi mekanisme moral

untuk menjaga keseimbangan relasi dan mencegah
ketidakadilan.

4. Pembacaan Magqasidiy terhadap Relasi Gender
Modern

Pendekatan magasidiy kontemporer — seperti
yang dikembangkan Jasser Auda — menawarkan
kerangka sistemik (al-manzumah  al-shumuliyyah)
dalam memahami hukum keluarga. Menurutnya,
magqasid harus dibaca melalui “jaringan nilai”:
keadilan (‘adl), rahmah, kebebasan (hurriyyah), dan
kemaslahatan (maslahah).?20

Dalam kerangka ini, relasi gender bukan
sekadar perbedaan peran biologis, tetapi interaksi etis

219 HR. Muslim, Sahth Muslim, Kitab al-Fada’il, no. 2325.
220 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 89.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 207



antara dua insan yang sama-sama memikul tanggung
jawab khilafah. Keduanya diberi potensi akal dan
iman yang setara, sebagaimana firman Allah:

Eé,zq,;, B 2
W&M &;;ux;;w(&f})&y@;wdl
Artinya: “Sesungquhnya Aku tidak menyia-nyiakan amal

seseorang di antara kamu, baik laki-laki maupun
perempuan; sebagian kamu adalah bagian dari
sebagian yang lain.” (QS. Ali ‘Imran [3]: 195).

Ayat ini adalah fondasi teologis kesetaraan
spiritual (al-musawah al-rithiyyah) antara laki-laki dan
perempuan. Keduanya setara dalam pahala,
tanggung jawab, dan potensi moral. Maka, setiap
sistem keluarga yang mengabaikan nilai ini berarti
menyimpang dari magasid.

5. Menolak Kekerasan dan Diskriminasi dalam
Bingkai Magasid

Dari perspektif magasid, segala bentuk
kekerasan domestik, dominasi, atau penindasan
dalam rumah tangga adalah pelanggaran langsung
terhadap magasid syarT’ah. Kekerasan fisik melanggar
hifz al-nafs, kekerasan verbal melanggar hifz al-‘agl,
dan kekerasan spiritual (penghinaan, pengekangan
ibadah) melanggar hifz al-din.

Oleh karena itu, rekonstruksi keluarga Islam
harus menegaskan nilai perlindungan dan empati
sebagai turunan magasid. Hukum Islam tidak boleh
dijadikan alat pembenaran patriarki, tetapi rambu
moral  untuk  menegakkan  keadilan  dan
keseimbangan peran.

208 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



6. Kesetaraan Fungsional, Bukan Identik

Kesetaraan magqasidiy tidak berarti meniadakan
perbedaan, tetapi mengatur agar perbedaan itu
menghasilkan harmoni, bukan hierarki. Laki-laki dan
perempuan memiliki kecenderungan dan tanggung
jawab berbeda, namun keduanya diarahkan pada
tujuan sama: menjaga agama, akal, jiwa, keturunan,

dan harta.
Al-Ghazali menyebut rumah tangga sebagai
“mu’awanah  ‘ald al-din” — Kkerja sama dalam

menegakkan agama.??! (Makna disarikan dari Kitab
Adab al-Nikah dalam Ihya’) Jadi, kesetaraan tidak
berarti menyamakan segalanya, tetapi menempatkan
masing-masing peran dalam orbit magasid-nya.

E. Keluarga sebagai Poros Peradaban Magasidiyyah

Sejak awal sejarah Islam, keluarga selalu menjadi
pondasi peradaban. Dari rumah para nabi lahir manusia-
manusia yang membawa perubahan besar. Dalam
perspektif maqgasid, keluarga bukan sekadar lembaga
sosial, tetapi wadah perwujudan nilai-nilai syariat yang
melahirkan generasi beriman, berakal, dan berakhlak.

1. Rumah sebagai Miniatur Peradaban Islam

Setiap rumah tangga yang hidup dengan nilai
iman, ilmu, dan kasih sayang adalah miniatur
masyarakat magqasidiyyah. Di dalamnya berlangsung
tiga fungsi utama syariat:

21 Al-Ghazali, Thya” ‘Ulim al-Din, Juz 11 (Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1998), h. 33. (Makna disarikan dari bab Adab al-Nikah).

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 209



a. Tazkiyah - penyucian diri melalui ibadah dan
akhlak.

b. Ta’lim - penanaman ilmu dan hikmah.

c. Ta'awun - kerja sama sosial dan moral antar
anggota keluarga.

Ketika tiga pilar ini tegak di rumah, maka
masyarakat tidak memerlukan pengawasan eksternal
yang keras; kebaikan lahir dari dalam hati, bukan
dari ketakutan terhadap sanksi. Inilah hakikat
magasid: membentuk manusia yang sadar nilai, bukan
sekadar patuh hukum.

2. Keluarga Sebagai Pusat Pembentukan Karakter
Sosial

Dalam pandangan Islam, peradaban tidak
dibangun dari gedung atau sistem ekonomi,
melainkan dari karakter manusia. Rasulullah %
bersabda:

S K il L )
Artinya: “Sesungguhnya aku diutus untuk
menyempurnakan  akhlak  yang  mulia.”
(HR. al-Bukhari dalam al-Adab al-Mufrad,
no. 273).

Akhlak itu pertama kali dibentuk dalam
keluarga. Nilai kesabaran, tanggung jawab, dan
kejujuran dipelajari bukan di sekolah, tetapi di rumah
— melalui teladan ayah dan ibu. Dengan demikian,
keluarga magqasidiyah adalah madrasah akhlak yang
menyiapkan manusia berjiwa sosial, peduli, dan
beradab.

210 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Keluarga dan Keadaban Sosial (al-hadarah al-
akhlaqiyyah)

Peradaban Islam bukan peradaban teknologi
semata, melainkan peradaban moral (al-hadarah al-
akhlagiyyah). Al-Qur’an menjadikan keluarga sebagai
basis nilai masyarakat. Dalam kisah Luqman,
misalnya, pendidikan dimulai dari rumah:

P
= >
P A N L S S T @ 230G r
T 2kt B AT 2 AL Y G

Artinya: “Wahai anakku, janganlah engkau
mempersekutukan Allah, sesunggquhnya syirik
itu  benar-benar  kezaliman yang besar.”
(QS. Lugman [31]: 13).

Pesan Lugman mengandung magqsad besar:
menanamkan tauhid, akhlak, dan tanggung jawab
sosial sejak dini. Jika prinsip ini hidup di setiap
rumah, maka masyarakat Islam akan memiliki
fondasi moral yang kokoh — karena nilai-nilai
syariat tidak berhenti di masjid, tetapi tumbuh dalam
rumah tangga.

Peran Keluarga dalam Melahirkan Peradaban
Magqasidiyyah Modern

Dalam dunia modern yang serba cepat dan
materialistik, keluarga berperan sebagai
penyeimbang  spiritualitas masyarakat. Ketika
orientasi hidup manusia bergeser ke arah konsumsi
dan egoisme, keluarga magasidiyah hadir untuk
mengingatkan kembali bahwa tujuan hidup bukan

sekadar “memiliki lebih banyak”, tetapi “menjadi
lebih bermakna.”

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 211



Peradaban Islam akan kehilangan jiwanya jika
rumah tangga kehilangan ruh ibadah. Karena itu,
pembangunan  bangsa  harus dimulai dari
pembangunan keluarga. Pendidikan pra-nikah,
pembinaan orang tua, dan kebijakan publik yang
berorientasi pada magqasid adalah bentuk investasi
jangka panjang bagi peradaban umat.

Sebagaimana dikatakan Fazlur Rahman, “Etika
keluarga dalam Islam bukan bagian kecil dari
moralitas, melainkan fondasi seluruh tatanan
sosial.”222

5. Keluarga sebagai Ruang Perjumpaan Iman, Akal,
dan Cinta

Magasid keluarga pada akhirnya berujung
pada tiga simpul utama: iman, akal, dan cinta.
Iman menghubungkan manusia dengan Tuhan, akal
menuntunnya pada kebijaksanaan, dan cinta
menjadikannya lembut dan manusiawi.
Ketika ketiganya hidup di rumah tangga, maka
tercipta ~ keseimbangan  antara  spiritualitas,
rasionalitas, dan kasih sayang — inti dari magasid al-
syari‘ah.

Rumah seperti inilah yang melahirkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga lembut hatinya dan teguh moralnya.
Mereka bukan sekadar penerus keluarga, melainkan
pewaris peradaban magasidiyyah — generasi yang
menjaga agama dengan akhlak, dan menjaga dunia
dengan ilmu.

22 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual Tradition (Chicago: University of Chicago Press, 1982), h.
37.

212 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



BAB XIII

REKOMENDASI REFORMASI SOSIAL DAN
KEBIJAKAN HUKUM PERNIKAHAN

A. Urgensi Pendidikan Pra-Nikah Berbasis Magasid

Krisis keluarga modern sering kali berawal bukan
dari kesalahan hukum, tetapi kekosongan pemahaman
ruh syariat dalam kehidupan berumah tangga. Banyak
pasangan memasuki akad nikah hanya dengan kesiapan
administratif, bukan dengan kesiapan spiritual dan
magqasidiyah.

Dalam kerangka magasid, pendidikan pra-nikah
bukan sekadar pelatihan teknis, tetapi proses penyadaran
nilai — bahwa pernikahan adalah ibadah dan amanah,
bukan sekadar legalitas atau tradisi sosial.

1. Magqaysid sebagai Basis Pendidikan Pra-Nikah
Pendidikan pra-nikah yang berbasis magasid
bertujuan menanamkan empat kesadaran pokok:

a. Kesadaran spiritual (hifz al-din) — bahwa akad
nikah adalah jalan menuju ketaatan, bukan
sekadar kebahagiaan dunia.

b. Kesadaran moral (hifz al-nafs) — agar pasangan
mampu menjaga diri dari kezaliman dan
kekerasan.

c. Kesadaran intelektual (hifz al-‘agl) — memahami
hak dan tanggung jawab keluarga dengan ilmu,
bukan emosi.

d. Kesadaran sosial (hifz al-nasl) — membangun
keluarga sebagai institusi kemaslahatan umat,
bukan sekadar rumah pribadi.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 213



Pendidikan pra-nikah yang demikian akan
melahirkan pasangan yang siap secara ruhani,
intelektual, dan sosial, bukan hanya administratif.

2. Mengapa Pendidikan Pra-Nikah Selalu Gagal
Meningkatkan Kualitas Rumah Tangga?

Selama ini, sebagian program pra-nikah —
baik di lembaga agama maupun pemerintah —
sering bersifat informasi, bukan transformasi.
Materinya padat, tetapi tidak menyentuh aspek
ruhiyah. Pesertanya hadir untuk memenuhi syarat
administratif, bukan menumbuhkan kesadaran.

Padahal, dalam kerangka magasid, pendidikan
harus menumbuhkan tafagquh fi al-din — pemahaman

mendalam terhadap nilai-nilai syariat yang hidup.
Rasulullah # bersabda:

Artinya: “Barang siapa yang dikehendaki Allah kebaikan
baginya, maka Allah akan  memberinya

pemahaman dalam agama.” (HR. al-Bukhari,
Sahih al-Bukhari, no. 71).

Artinya, pra-nikah seharusnya bukan sekadar
sosialisasi hukum, melainkan proses tafagquh fi al-
magqasid — memahami hikmah, tujuan, dan tanggung
jawab spiritual pernikahan.

3. Desain Ideal Pendidikan Pra-Nikah Magqgasidiy

Dalam kerangka kebijakan nasional, program
pendidikan pra-nikah sebaiknya diarahkan pada tiga
poros utama:

214 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



a. Dimensi Teologis
Menanamkan kesadaran bahwa akad
nikah adalah ‘ahd ghaliz (perjanjian agung),
sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Nisa’ [4]:
21. Setiap pasangan harus memahami bahwa
pernikahan adalah ibadah, bukan sekadar
kebutuhan biologis atau sosial.

b. Dimensi Psikologis
Membekali pasangan dengan kemampuan
memahami  diri, mengelola emosi, dan
membangun komunikasi beretika. Hal ini
termasuk pelatihan empati dan penyelesaian
konflik berbasis kasih sayang (rahmah).

c¢. Dimensi Sosial-Magasidiy
Menumbuhkan visi keluarga sebagai khair
ummah kecil — komunitas nilai yang menebarkan
maslahat di lingkungannya.

Ketiga poros ini akan menjadikan pra-nikah
bukan sekadar tahap administratif KUA, melainkan
ritus pembelajaran ruhani yang mempersiapkan
pasangan menjadi hamba Allah sekaligus khalifah di
bumi keluarga.

KUA dan Lembaga Pendidikan Sebagai Pusat
Literasi Magqgasid

Kantor Urusan Agama (KUA) sebagai
pelaksana teknis pernikahan seharusnya tidak hanya
menjadi tempat pencatatan akad, tetapi juga pusat
pendidikan magqasid keluarga. Penyuluh agama dapat
berperan sebagai mursyid (pembimbing spiritual),
bukan sekadar administrator hukum.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1 215



Demikian pula lembaga pendidikan Islam —
mulai dari madrasah, pesantren, hingga perguruan
tinggi — perlu memasukkan pendidikan magasid al-
usrah dalam kurikulumnya. Generasi muda perlu
dibekali pemahaman bahwa cinta, tanggung jawab,
dan pernikahan adalah bagian dari syari’ah al-hayah
— hukum kehidupan yang bernilai ibadah.

B. Strategi Pembaruan Hukum Pernikahan di
Indonesia

Hukum pernikahan di Indonesia selalu bergerak
di antara dua kutub: norma syariat dan realitas sosial
modern. Di satu sisi, Islam menempatkan akad nikah
sebagai ‘ahd ghaliz (perjanjian agung) yang tak hanya
berimplikasi hukum, tetapi juga spiritual. Di sisi lain,
negara berkepentingan menjamin tertib  sosial,
administrasi kependudukan, dan perlindungan hukum
bagi warga.

Magasid al-syari’ah menawarkan jembatan antara
dua kutub tersebut — memberikan kerangka yang tidak
kaku secara legal, namun tetap menjaga ruh syariat.

1. Pembaruan  Hukum: Dari  Legalistik ke
Magqasidistik
Salah satu problem utama hukum keluarga
Islam di Indonesia adalah pendekatan yang masih
dominan legalistik-normatif, yaitu menekankan
aturan formal tanpa memperhatikan tujuan moral
dan kemaslahatan. Padahal, hukum Islam sejatinya
bukan sekadar “aturan” (ahkam), melainkan sistem
nilai yang hidup (nizham al-qiyam).

216 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Pendekatan magasid menuntut agar setiap
regulasi pernikahan tidak berhenti pada teks hukum,
tetapi memperhatikan:

a. Tujuan syariat dalam menjaga kemaslahatan (jalb
al-maslahah).

b. Pencegahan kerusakan sosial (dar” al-mafsadah).

c. Keadilan dan kasih sayang dalam penerapannya
(al-"adl wa al-rahmah).

Dengan demikian, pembaruan hukum bukan
berarti ~ “meninggalkan  syariat,” = melainkan
menyegarkan semangatnya agar tetap relevan dan
manusiawi.

Keterbatasan Regulasi Formal dan Kebutuhan
Pendekatan Magqasid

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan dan Kompilasi Hukum Islam (KHI)
memang menjadi tonggak penting. Namun keduanya
lahir dalam konteks sosial 1970-1990-an, ketika isu-
isu kesetaraan gender, perlindungan anak, dan hak
individu belum berkembang luas.

Akibatnya, sebagian pasal terasa tidak lagi
adaptif terhadap perkembangan magasid zaman
modern, misalnya:

a. Persoalan wali nikah bagi perempuan korban
kekerasan atau inses,

b. Ketimpangan akses keadilan dalam perkara
poligami dan perceraian,

c. Ketiadaan perlindungan hukum bagi anak hasil
nikah tidak tercatat.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 217



Pendekatan  magasid ~ menuntut agar
pembaruan regulasi ini diarahkan bukan hanya
untuk menyesuaikan konteks sosial, tetapi untuk
menegakkan nilai-nilai luhur syariat: keadilan (‘adl),

rahmat (rahmah), dan penjagaan martabat manusia
(hifz al-"ird).

3. Integrasi Magasid dalam Legislasi dan Fatwa

Dalam konteks hukum Islam di Indonesia,
lembaga seperti Mahkamah Agung (MA),
Kementerian Agama, dan Majelis Ulama Indonesia
(MUI) memainkan peran penting dalam penafsiran
hukum.

Agar hukum lebih manusiawi dan relevan,
prinsip magqasid perlu di integrasikan dalam tiga level:

a. Level |Legislasi (Pembentukan Undang-

Undang):

1) Mengadopsi  prinsip  jalb  al-maslahah
(kemaslahatan publik) dan dar’ al-mafsadah
(pencegahan mudarat).

2) Misalnya, menegaskan kewajiban pencatatan
nikah sebagai bentuk perlindungan hak
perempuan dan anak.

b. Level Yudisial (Peradilan Agama):

1) Hakim harus menggunakan pendekatan
magqasidiy dalam menafsir teks hukum, agar
putusan tidak sekadar sah secara prosedural,
tetapi juga adil secara moral.

2) Dalam praktik, hal ini tampak dalam putusan-
putusan progresif PA yang melindungi hak
istri korban kekerasan.

218 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



c. Level Fatwa dan Kebijakan Keagamaan:

1) MUI dan ormas Islam perlu mengedepankan
fatwa yang mempertimbangkan konteks
sosial dan tujuan kemaslahatan umat, bukan
sekadar teks literal.

Dengan integrasi magasid di ketiga level ini,
hukum Islam akan tampil sebagai sistem etis yang
hidup, bukan sekadar kumpulan pasal yang kaku.

4. Spirit Pembaruan: Dari Taklid ke Ijtihad Magasidiy

Pembaruan hukum Islam tidak mungkin

tercapai tanpa revitalisasi ijtihad. Namun ijtihad yang

diperlukan bukan sekadar ijtihad lafzi (tekstual),

melainkan ijtihad magasidi — ijtihad yang menggali
tujuan syariat di balik teks.

Sebagaimana ditegaskan Ibn ‘Asytr: “Hukum-
hukum syariat adalah jalan menuju tujuan-tujuan yang
membawa kemaslahatan bagi manusia.”?23

ljtihad magasidiy memberi ruang bagi ulama
dan pembuat kebijakan untuk menafsir ulang hukum
keluarga sesuai kebutuhan zaman, tanpa kehilangan
landasan ilahiah. Dengan cara ini, Islam tetap
dinamis, dan hukum keluarga tetap mampu
menjawab problem sosial baru.

5. Menuju Reformasi Hukum Keluarga Magasidiyyah

Langkah-langkah strategis untuk mewujudkan
reformasi hukum keluarga berbasis magasid antara
lain:

23 Tbn ‘Asytr, Magdsid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Tunis: Dar
Sahntin, 1998), h. 182.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern 1219



a. Revisi Kontekstual KHI dan UU Perkawinan
dengan memasukkan prinsip keadilan gender,
perlindungan anak, dan perlakuan manusiawi
bagi korban kekerasan.

b. Kurikulum hukum Islam di PTKI (Perguruan
Tinggi Keagamaan Islam) perlu menekankan fikih
magqasidiy agar calon hakim, penyuluh, dan
akademisi memahami hukum secara filosofis,
bukan hanya dogmatis.

c. Sinergi antara lembaga negara dan lembaga fatwa
dalam menafsir dan menyesuaikan hukum
dengan nilai kemaslahatan aktual.

Langkah-langkah tersebut tidak mengubah
esensi syariat, tetapi menghidupkan kembali
semangatnya — agar hukum menjadi jalan rahmat,
bukan sekadar instrumen formalitas.

C. Sinergi Ulama, Akademisi, dan Negara dalam
Menjaga Ruh Syariat

Ruh syariat tidak dapat dijaga hanya dengan teks
hukum, tetapi dengan kesadaran kolektif yang tumbuh di
antara tiga pilar utama umat: ulama, akademisi, dan negara.
Ketiganya ibarat tiga sayap burung — hukum akan
kehilangan arah jika salah satu sayap lumpuh.

Ulama membawa otoritas moral, akademisi
membawa otoritas ilmiah, dan negara membawa otoritas
kebijakan. Ketiganya harus bersinergi untuk memastikan
bahwa hukum keluarga Islam tidak hanya sah secara
formal, tetapi juga hidup dalam nilai kemanusiaan dan
rahmat.

220 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



1. Ulama sebagai Penjaga Ruh Wahyu

Ulama adalah penjaga warisan kenabian
(waratsat al-anbiya’). Namun peran mereka dalam
konteks magasid bukan hanya menyampaikan
hukum, melainkan menjaga keseimbangan antara
teks dan konteks. Dalam sejarah Islam klasik, ulama
besar seperti al-Ghazali, al-Shatibi, dan Ibn ’Asyﬁr
tidak berhenti pada penggalian hukum, tetapi
mencari hikmah al-tasyri” — alasan moral di balik
setiap perintah dan larangan.

Ulama hari ini dituntut untuk melanjutkan
tradisi itu. Mereka harus berani keluar dari pola fatwa
tekstual menuju ijtihad magqasidi, agar ajaran Islam
tidak terjebak pada formalisme yang mengeringkan
ruhnya.

Fatwa dan bimbingan ulama perlu menegaskan
bahwa hukum Islam selalu berpihak pada maslahah,
bukan pada status quo sosial.

Sebagaimana ditegaskan oleh Ibn al-Qayyim:
“Syariat  seluruhnya  adalah  keadilan,  rahmat,
kemaslahatan, dan hikmah. Maka setiap hukum yang
keluar dari keadilan menuju kezaliman, dari rahmat
menuju kekerasan, dari maslahat menuju mafsadah, dari
hikmah menuju kesia-siaan, bukanlah bagian dari syariat
meskipun diklaim demikian.”?24

Kutipan ini adalah fondasi moral bagi ulama
untuk memastikan setiap keputusan dan fatwa
mereka tetap sejalan dengan magasid.

24 Jbn al-Qayyim al-Jawziyyah, I'lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb
al-‘Alamin, Juz 111 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1996), h. 3.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 221



2. Akademisi sebagai Penafsir Kritis dan Inovator
Pemikiran

Sementara itu, akademisi berperan sebagai
jembatan intelektual antara warisan klasik dan
tantangan modern. Mereka menafsir ulang teks dan
tradisi Islam  dengan  pendekatan  ilmiah,
metodologis, dan kontekstual.

Dalam dunia yang berubah cepat — di mana
isu-isu baru seperti gender justice, digital marriage,
surrogacy, atau reproductive ethics muncul — hanya
pendekatan akademik yang berbasis magdsid yang
mampu menjawabnya tanpa meninggalkan nilai
dasar syariat.

Akademisi bukan pengganti ulama, tetapi
mitra epistemik. Karya-karya mereka membantu
umat memahami bahwa Islam selalu relevan dan
mampu berdialog dengan modernitas. Seperti ditulis
oleh Jasser Auda, “Magqasid bukanlah upaya mengubah
Islam agar modern, tetapi menafsir Islam agar selalu hidup
di setiap zaman.”?%

3. Negara sebagai Penjamin Keadilan dan Pelindung
Magqasid
Negara memiliki fungsi administratif sekaligus
moral: memastikan bahwa hukum-hukum yang
diambil dari ajaran agama tidak hanya berlaku secara
simbolik, tetapi membawa maslahat nyata bagi
rakyat.

2 Jasser Auda, Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law:
A Systems Approach (London: IIIT, 2008), h. 11.

222 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dalam konteks Indonesia, peran ini dijalankan
oleh lembaga seperti Kementerian Agama,
Pengadilan Agama, dan Majelis Ulama Indonesia.
Namun, tantangan yang sering muncul adalah
ketidaksinambungan antara fatwa ulama, teori
akademisi, dan kebijakan negara. Akibatnya, hukum
keluarga Islam kadang tampak terfragmentasi:
formal di undang-undang, ideal di teori, tapi kurang
terasa di masyarakat.

Pendekatan magasid ~menawarkan solusi
dengan cara menyatukan visi etis di antara
ketiganya. Negara tidak cukup hanya mengatur
nikah, cerai, dan rujuk secara administratif, tetapi
juga perlu menyusun kebijakan sosial dan
pendidikan yang memelihara lima tujuan dasar
syariat: agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta.

Misalnya, kebijakan pra-nikah dan
penyuluhan keluarga dapat diarahkan pada upaya
pencegahan kekerasan rumah tangga (hifz al-nafs) dan
perlindungan anak (hifz al-nasl). Dengan begitu,
hukum Islam tidak berhenti di pengadilan, tetapi
hidup dalam masyarakat.

Membangun Sinergi Trilogi Magasidiyah
Kolaborasi antara ulama, akademisi, dan

negara harus berbasis pada kesadaran magasidiyah
bersama.

a. Ulama menjelaskan nilai spiritual dan keabsahan
hukum.

b. Akademisi menguji validitas ilmiah dan konteks
sosialnya.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 223



c. Negara menegakkan implementasinya dalam
kebijakan publik.

Jika tiga unsur ini bekerja harmonis, maka
hukum Islam akan tampil bukan sebagai sistem
tertutup, tetapi ekosistem nilai yang bergerak.
Magasid bukan lagi teori, tetapi menjadi prinsip etika
bersama yang menuntun arah kebijakan, pendidikan,
dan kehidupan berbangsa.

Sebagaimana ditegaskan oleh Yusuf al-
Qaradawi: “Magasid adalah ruh dari setiap hukum; tanpa
ruh itu, hukum hanya menjadi kerangka kering tanpa
kehidupan.”?26

D. Pembinaan Penghulu dan KUA dalam Perspektif
Magqasid

Kantor Urusan Agama (KUA) dan para penghulu
merupakan garda terdepan dalam pelaksanaan syariat
keluarga di Indonesia. Di tangan merekalah akad nikah
— perjanjian suci yang menjadi awal terbentuknya
keluarga — diikrarkan dan disahkan. Namun, sering kali
peran penghulu terbatas pada fungsi administratif,
sementara dimensi ruhiyah dan magasidiyah akad nikah
terabaikan.

Padahal, penghulu bukan sekadar pejabat negara
yang mengesahkan perkawinan, tetapi juga wakil moral
syariat yang memfasilitasi perjumpaan antara hukum,
ibadah, dan nilai. Oleh sebab itu, pembinaan penghulu
dan penguatan fungsi KUA harus diarahkan untuk

26 Yusuf al-Qaradawi, Dirdsah fi Figh Magqasid al-syari‘ah
(Kairo: Dar al-Syurag, 2008), h. 24.

224 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



menghidupkan magqasid syariat dalam praktik pernikahan
umat.

1. Peran KUA dalam Menjaga Ruh Syariat

KUA memiliki mandat ganda: sebagai
lembaga administratif dan sebagai lembaga
keagamaan. Dalam konteks magasid, kedua fungsi ini
harus berjalan bersamaan. Tugas administratif —
pencatatan nikah, pelayanan nasihat, dan penerbitan
dokumen — harus dilandasi kesadaran bahwa semua
itu adalah bagian dari penjagaan lima tujuan pokok
syariat.

Melalui fungsi pencatatan nikah, misalnya,
KUA berkontribusi dalam:

a. Hifz al-nasl (menjaga keturunan) dengan
memastikan kejelasan nasab;

b. Hifz al-mal (menjaga hak ekonomi keluarga)
melalui kepastian hukum;

c. Hifz al-din (menjaga agama) dengan menegaskan
bahwa akad nikah adalah ibadah, bukan sekadar
kontrak sosial.

Dengan demikian, pelayanan KUA tidak boleh
dipandang sebagai birokrasi, melainkan sebagai
manifestasi magqasid syariat dalam administrasi
keagamaan.

2. Penghulu Sebagai Mursyid Magasidiy
Dalam khazanah klasik, penghulu (al-gad: al-
nikah atau al-mu’aqid) sering disebut sebagai penjaga
kemurnian akad (hafiz al-"uqud).
Tugas mereka bukan sekadar mengucapkan ijab-

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 225



qabul, tetapi juga memastikan bahwa akad
berlangsung dalam suasana sakral dan penuh
tanggung jawab.

Rasulullah # menegaskan kesucian akad nikah
dengan sabdanya:

A3pa Syl 4850 BN platl o )

Artinya: “Sesungquhnya pernikahan yang paling penuh

berkah adalah yang paling sederhana biayanya.”

(HR. Ibn Hibban, Sahih Ibn Hibban, no. 4062).

Hadis ini menjadi panduan magasidiy bagi
penghulu: mengingatkan umat agar tidak terjebak
dalam formalitas dan kemewahan, tetapi kembali
pada ruh kesederhanaan, niat ibadah, dan tanggung
jawab sosial.

Penghulu seharusnya berperan sebagai
mursyid — pembimbing ruhani yang menanamkan
nilai magqasid di awal pernikahan. Sebelum akad, ia
bisa memberikan pengantar singkat tentang makna
‘ahd ghaliz, tanggung jawab suami-istri, dan tujuan
syariat menjaga keluarga. Langkah sederhana ini
dapat mengubah suasana akad dari sekadar upacara
menjadi ibadah yang bermakna.

3. Pembinaan Kompetensi Magasidiy bagi Penghulu

Agar penghulu mampu memainkan peran
magqasidiy secara efektif, perlu dilakukan pembinaan
berkelanjutan dalam tiga aspek utama:

a. Pemahaman Teologis
Penghulu perlu memahami maqgasid al-
syari’ah bukan sebagai teori akademik, tetapi
sebagai kerangka berpikir praktis. Misalnya,

226 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



bagaimana prinsip jalb al-maslahah  dapat
diterapkan saat menangani kasus pernikahan
tidak tercatat, atau bagaimana dar’ al-mafsadah
diterapkan dalam menolak praktik nikah
manipulatif.

b. Keterampilan Komunikasi dan Bimbingan

Penghulu bukan hanya pembaca teks
akad, tetapi juga komunikator nilai. Pelatihan
komunikasi empatik, konseling pra-nikah, dan
manajemen konflik perlu dimasukkan dalam
kurikulum pelatihan penghulu agar mereka
mampu menjadi mediator moral di tengah
masyarakat.

c. Integritas Spiritual dan Keteladanan
Penghulu harus menjadi contoh hidup
dari prinsip magasid: jujur, adil, dan penuh kasih.
Ia bukan hanya menjelaskan hukum, tetapi
menampilkan akhlak hukum itu sendiri.

Dengan demikian, penghulu tidak lagi
dipersepsikan sebagai “petugas administratif KUA,”
melainkan penjaga peradaban keluarga Islam.

KUA Sebagai Pusat Pembelajaran Keluarga
Magqasidiyyah

KUA perlu berevolusi dari lembaga pencatat
pernikahan menjadi pusat pembelajaran keluarga
magqasidiyyah. Program-program seperti Bimbingan
Pra-Nikah, Bina Keluarga Sakinah, dan Kelas Parenting
Islami dapat dirancang dengan pendekatan magqasid,
agar lebih relevan dengan kebutuhan zaman.

Sebagai contoh:

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 227



a. Dalam modul Bina Keluarga Sakinah, penekanan
bukan hanya pada kewajiban hukum, tetapi juga
pada hifz al-nafs (pengendalian emosi), hifz al-‘aql
(literasi keluarga), dan hifz al-nasl (pengasuhan
anak).

b. Dalam pelatihan Pra-Nikah, penghulu dapat
mengajak peserta memahami akad sebagai
perjanjian  ibadah yang menuntut komitmen
spiritual, bukan sekadar kesepakatan sosial.

KUA dengan pendekatan ini dapat menjadi
miniatur lembaga magasid di masyarakat — tempat
hukum, ilmu, dan kasih sayang bersatu dalam
pelayanan umat.

5. Sinergi KUA, Akademisi, dan Pemerintah Daerah

Untuk mewujudkan visi tersebut, perlu sinergi
antara KUA, perguruan tinggi keagamaan, dan
pemerintah daerah.

a. KUA menyediakan ruang praktik dan pembinaan
berbasis lapangan.

b. Perguruan tinggi menyediakan basis teori dan
penelitian magasid keluarga.

c. Pemerintah daerah mendukung dengan kebijakan
anggaran dan program pemberdayaan keluarga.

Sinergi ini akan menghasilkan sistem
pembinaan keluarga yang tidak hanya menjaga
legalitas pernikahan, tetapi juga membangun
ketahanan moral dan spiritual masyarakat.

228 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



E. Arah Baru Figh al-Usrah Indonesia: Dari

Formalistik ke Humanistik

Krisis Formalisme dan Kebutuhan Paradigma Baru

Hukum keluarga Islam di Indonesia, selama
beberapa dekade, banyak diwarnai oleh pendekatan
formalistis — menekankan aspek legalitas, prosedur,
dan kesahihan administratif. Akibatnya, hukum
sering kali “tepat secara teks,” tetapi kurang
menyentuh makna dan ruh yang menjadi dasar
syariat.

Fenomena ini tampak, misalnya, dalam
praktik pernikahan yang hanya dipahami sebagai
peristiwa hukum: ijab-qabul, mahar, dan pencatatan,
tanpa diiringi pemahaman mendalam tentang magsad
al-ibadah dan magsad al-dawam (tujuan ibadah dan

keberlangsungan).
Magasid al-syari’ah hadir untuk mengoreksi
formalisme ini — bukan untuk menggantikan

hukum, tetapi untuk mengembalikannya kepada
makna aslinya: bahwa hukum ada untuk manusia,
bukan manusia untuk hukum.

Figh al-Usrah: Dari Regulasi Menuju Etika

Figh al-usrah (fikih keluarga) dalam konteks
magqasidiy harus dipahami bukan semata-mata sebagai
kumpulan aturan, tetapi sebagai etika kehidupan
keluarga yang bercahaya dengan nilai-nilai syariat.

Dalam paradigma baru ini, hukum tidak
berhenti pada pertanyaan “boleh atau tidak,”
melainkan bergerak ke arah “mengapa” dan “untuk
apa.” Pertanyaan itu mengarahkan umat kepada
pemahaman yang lebih dalam: bahwa setiap akad,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern |1 229



hak, dan kewajiban adalah jalan menuju tagarrub ila
Allah (pendekatan diri kepada Allah).

Paradigma etis inilah yang menjadikan
keluarga bukan sekadar institusi hukum, tetapi
mikrokosmos dari masyarakat beradab.

Magasid mengubah orientasi fikih keluarga
dari figh al-hukm (hukum formal) menuju figh al-qiyam
(fikih nilai). Dengan pendekatan ini, hukum keluarga
Islam tidak lagi kaku, melainkan hidup dan
berorientasi pada kemaslahatan manusia dalam
kerangka rahmat Allah.

3. Humanisasi Figh dan Pusat Moralitas Keluarga

Islam tidak pernah menolak modernitas; yang
Islam tolak adalah modernitas tanpa moralitas. Di
sinilah  peran figh  al-usrah  magasidiyyah:
mengembalikan manusia kepada keseimbangan
antara ‘aql (akal), galb (hati), dan shar’ (wahyu).
Paradigma humanistik dalam hukum keluarga
berarti menempatkan manusia sebagai subjek hukum
yang dihormati martabatnya. Dalam kerangka ini,
magqasid bertindak sebagai etika bimbingan:
a. Hifz al-nafs memastikan tidak ada kekerasan
dalam rumah tangga,
b. Hifz al-nasl memastikan perlindungan anak dan
kejelasan nasab,
c. Hifz al-‘agl memastikan pendidikan moral dan
intelektual anak,
d. Hifz al-din menjaga nilai ibadah dalam relasi
keluarga,
e. Hifz al-mal menegakkan tanggung jawab ekonomi
yang adil.

230 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Dengan menjaga kelima magasid ini, keluarga
akan menjadi pusat moralitas dan sumber rahmat
sosial.

4. Dari Syariat yang Kaku Menuju Syariat yang
Hidup

Sebagian orang mengira bahwa reformasi
hukum berarti meninggalkan syariat. Padahal, dalam
magqasid, reformasi justru menghidupkan syariat.
Syariat yang hidup adalah syariat yang mampu
menumbuhkan kasih, menegakkan keadilan, dan
memberi arah moral bagi zaman.

Ibn ’Asyﬁr menulis bahwa magasid adalah “rih
al-syari’ah allati bi-ha tahya al-ahkam” — ruh syariat
yang membuat hukum itu hidup.??” Tanpa ruh
magasid, hukum hanya menjadi rangka tanpa jiwa,
seperti tubuh tanpa napas.

Indonesia — sebagai negara dengan populasi
Muslim terbesar di dunia — memiliki peluang besar
menjadi laboratorium peradaban magasid. Dengan
pendekatan ini, hukum keluarga dapat menginspirasi
dunia Islam untuk memadukan otoritas agama
dengan kemanusiaan universal.

5. Peran Umat dan Pendidikan Nilai

Paradigma magasidiyyah tidak akan berjalan
jika hanya berhenti pada tingkat kebijakan atau
akademik. Ja membutuhkan kesadaran umat. Setiap
keluarga, guru, dan tokoh masyarakat harus

227 Tbn ‘Asytr, Magdsid al-syari‘ah al-Islamiyyah (Tunis: Dar
Sahntin, 1998), h. 54.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 231



memahami bahwa menjaga rumah tangga berarti
menjaga syariat Allah di muka bumi.

Pendidikan nilai magasid perlu diintegrasikan
dalam sistem pendidikan Islam — dari madrasah
hingga universitas. Sebab, membangun peradaban
tidak dimulai dari revisi hukum, tetapi dari
pendewasaan jiwa dan kesadaran moral masyarakat.

Seperti sabda Rasulullah #:

425 o Jshiean (&K g5 p8K
Artinya: “Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap
kalian akan dimintai pertanggqung jawaban atas
yang dipimpinnya.” (HR. al-Bukhari, Sahih al-
Bukhari, no. 893).

Hadis ini menjadi panggilan magqasid bagi
setiap keluarga: bahwa kepemimpinan bukanlah
kekuasaan, tetapi tanggung jawab spiritual.

232 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah bin Bayyah. Tathbigat al-Figh al-Islami fi al-"Asr
al-Hadith. Jeddah: Dar al-Minhaj, 2018.

Abu Bakr al-Kasani. Bada'i" al-Sana’i” fi Tartib al-Syara’i’.
Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1986.

Abu Dawud. Sunan Abi Dawud, Kitab al-Nikah, hadis no.
2085.

Ahmad al-Raysuni. Nazariyyat al-Magasid “inda al-Imam al-
Syatibi. Rabat: Dar al-Kalimah, 1992.

Ahmad ibn Idris al-Qarafi. al-Furig. Beirut: ‘Alam al-
Kutub, 1998.

Al-Awza'i, dikutip dalam Al-Karafi. al-Furig. Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998.

Al-Baihaqi. Sunan al-Kubra. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2003.

Al-Bukhari. Sahih al-Bukhari, Kitab al-Nikah, no. 5066.

Al-Dusuqi. Hasyiyah al-Dusuqi ‘ala al-Syarh al-Kabir.
Beirut: Dar al-Fikr, 1996.

Al-Ghazali. Ihya” “Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Fikr, 1993.

— — —. Al-Mustasfa min “Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah, 1993.

Al-Juwayni. al-Burhan fi Usul al-Figh. Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah, 1997.

Al-Kasani. Bada'i" al-Sana’i’. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2000.

Al-Mardawi. al-Insaf fi Ma'rifat al-Rajih min al-Khilaf.
Beirut: Dar al-Kutub al-"Ilmiyyah, 1997.

Al-Mudawwanah al-Kubra. Malik ibn Anas. Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 233



Al-Nawawi. al-Majmu’ Sharh al-Muhadzdzab. Beirut: Dar
al-Fikr, 1996.

— — —. Raudhah al-Talibin. Beirut: Dar al-Fikr, 2003.

— — —. Syarh Sahih Muslim. Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1996.

Al-Qarafi. Al-Furug. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1998.

Al-Qurtubi. al-Jami* li Ahkam al-Qur’an. Kairo: Dar al-
Kutub al-Misriyyah, 1964.

Al-Suyti, Jalal al-Din. al-Ashbah wa al-Naza'ir. Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998.

Al-Syafi‘l. Al-Umm. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1990.

Al-Syaukani. Nayl al-Awtar. Beirut: Dar al-Jil, 2000.

Al-Syirazi. al-Muhadhdhab fi Figh al-Imam al-Syafi‘i. Beirut:
Dar al-Fikr, 1992.

— — —. al-Muhadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr, 1996.

Al-Syatibi, Aba Ishaq. al-Muwafaqat fi Usul al-Syari’ah.
Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1991.

— — —. al-Muwafaqat fi Usul al-Ahkam. Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, 1991.

— — —. al-Muwafagat fi Usul al-Syari’ah. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1997.
Al-Yubi, Sami. Al-Zawaj al-Mu’asir wa Musykilatuh al-
Fighiyyah. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2015.
Al-Zuhayli, Muhammad. al-Figh al-Islami wa Adillatuhu.
Damaskus: Dar al-Fikr, 2004.

Al-Zuhayli, Wahbah. al-Figh al-Islami wa Adillatuh.
Damaskus: Dar al-Fikr, 1985.

— — —. al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Damaskus: Dar al-
Fikr, 1989.

— — —. al-Figh al-Islami wa Adillatuh. Beirut: Dar al-Fikr,
1989.

234 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



— — —. Nazariyat al-Darirah al-Syar‘iyyah. Beirut: Dar al-
Fikr, 2002.

At-Tirmizi, Muhammad ibn ‘Isa. Sunan at-Tirmizi. Beirut:
Dar al-Gharb al-Islami, 1998.

Auda, Jasser. Magasid al-Shariah as Philosophy of Islamic
Law: A Systems Approach. London: IIIT, 2008.

— — —. Reclaiming the Magqasid of Shariah. London: IIIT,
2018.

Fatawa Dar al-Ifta” al-Mishriyyah No. 2785 (2018),
“Hukm al-Zawaj al-Madani.”

Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an
Intellectual  Tradition. Chicago: University of
Chicago Press, 1982.

Hamza Yusuf. Diseases of the Heart: The Maladies of the
Soul. Berkeley: Zaytuna College, 2014.

Ibn ‘Abidin. Radd al-Muhtar ‘ald al-Durr al-Mukhtar.
Beirut: Dar al-Fikr, 1992.

Ibn ‘Ashtar, Muhammad Tahir. Magasid al-Syari‘ah al-
Islamiyyah. Tunis: Dar al-Salam, 2011.

— — —. Magasid al-Syari’ah al-Islamiyyah. Tunisia: Dar al-
Suhun, 2001.

Ibn “Ata’illah al-Sakandari. Al-hikam al-’Ata’iyyah. Kairo:
Dar al-Hadith, 2004.

Ibn Hajar al-"Asqalani. Fath al-Bari. Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1995.

Ibn Kasir. Tafsir al-Qur’'an al-"Azim. Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1990.

Ibn Majah. Sunan Ibn Majah. Beirut: Dar al-Fikr, t.t.

Ibn Nujaym. al-Ashbah wa al-Naza'ir. Beirut: Dar al-Kutub
al-'Ilmiyyah, 2005.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. I'lam al-Muwaqqi‘in ‘an Rabb al-
‘Alamin. Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah, 1996.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 235



Ibn Qudamah. al-Mughni. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1983.

— — —. al-Mughni. Beirut: Dar al-Fikr, 1994.

Ibn Sa’d. al-Tabagat al-Kubra. Beirut: Dar Sadir, 1968.

Ibn Taimiyyah. Majmu’ al-Fatawa. Riyadh: Dar al-Wafa’,
2004.

Kamali, Muhammad Hashim. Shari‘ah Law: An
Introduction. Oxford: Oneworld, 2008.

— — —. Principles of Islamic Jurisprudence. Cambridge:
Islamic Texts Society, 2003.

Majelis Ulama Indonesia. Himpunan Fatwa MUI. Jakarta:
Erlangga, 2015.

Majma’ al-Figh al-Islami. Qararat wa Tawsiyyat al-Majma’
al-Fighi. Jeddah: OIC, 2000.

Malik ibn Anas. al-Mudawwanah al-Kubra. Beirut: Dar al-
Kutub al-Ilmiyyah, 1994.

Muslim ibn al-Hajjaj. Sahih Muslim, Kitab al-Nikah, hadis
no. 1406.

Rida Qal‘aji. “Zawaj al-"Abr al-Internet fi Mizan al-Figh
al-Islami.” Majallah al-Buhuth al-Islamiyyah 37, no. 2
(2018).

Rachmat Syafe’i. Figh Munakahat. Bandung: Pustaka Setia,
2014.

Yusuf al-Qaradawi. Figh al-Mu'asarah: Dirasah Fighiyyah
Mu’asirah. Kairo: Dar al-Syurug, 2011.

— — —. Al-Mar’ah bayna Figh wa Syari’ah. Kairo: Maktabah
Wahbah, 2009.

— — —. Figh al-Aulawiyyat. Kairo: Maktabah Wahbah,
1992.

— — —. Fatawa Mu'asirah. Beirut: al-Risalah, 2006.

— — —. Al-Halal wa al-Haram fi al-Islam. Kairo: Maktabah
Wahbah, 1994.

236 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



— ——. Dirasah fi Figh Magasid al-Syari’ah. Kairo:
Maktabah Wahbah, 2008.

Ramadan, Tariq. Western Muslims and the Future of Islam.
Oxford: Oxford University Press, 2004.

Saeed, Abdullah & Farid Esack. Islam and the Secular State.
London: Routledge, 2012.

Sonbol, Amira. The New Muslim Family Laws. Syracuse:
Syracuse University Press, 2017.

Turkle, Sherry. Alone Together: Why We Expect More from
Technology and Less from Each Other. New York:
Basic Books, 2011.

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred
Text from a Woman's Perspective. New York: Oxford
University Press, 1999.

Artikel dan Dokumen Pendukung
“Civil Marriage in the Muslim World.” Journal of Law and
Religion 37, no. 2 (2022).
“Cohabitation and Family Formation in Europe.”
European Journal of Population 39, no. 3 (2023).
“Exploitation in Temporary Marriages.” Arab Law
Quarterly 33, no. 3 (2020).

“Friend Marriage: Redefining the Institution in the
Modern Arab World.” Arab Studies Quarterly 42,
no. 1 (2020).

“Misuse of Temporary Marriage Contracts in Muslim
Diaspora.” Arab Law Quarterly 34, no. 2 (2020).

“Misyar Marriage: A New Trend and Its Consequences.”
Middle East Studies Journal 45, no. 2 (2019).

“Reproductive Marriage Contracts in the Arab World.”
Middle East Law and Governance Journal 11, no. 2
(2019).

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 237



“Temporary Marriages among Muslim Students
Abroad.” Journal of Islamic Ethics 4 (2018).

“The  Social = Consequences of Non-Residential
Marriages.” Journal of Islamic Family Studies 6, no. 2
(2021).

Abdulrahman al-Essa. “Magqasid-Based Approach to
Islamic Family Law.” Islamic Law and Society 29, no.
1 (2022)

Badan Pusat Statistik (BPS). Statistik Perceraian Indonesia
Tahun 2023. Jakarta: BPS, 2024.

Direktorat Bina KUA dan Keluarga Sakinah Kemenag RI.
Modul Bimbingan Perkawinan Pra Nikah. Jakarta:
Kementerian Agama RI, 2020.

Fadel, Mohammad. “Islamic Law Reform and the
Challenge of Modernity.” McGill Law Journal 52,
no. 1 (2007)

Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 14 Tahun 2020
tentang Penyelenggaraan Akad Nikah di Masa
Pandemi COVID-19.

Keputusan Majma“ al-Figh al-Islami No. 231 (2019)
tentang Zawaj al-Asdiga’. Riyadh.

Lembaga Bahtsul Masail PBNU. Hasil Munas Alim Ulama
dan Konbes NU 2021. Jakarta: PBNU, 2021.

Majma’ al-Figh al-Islami. Qararat wa Tawsiyyat al-Majma’.
Jeddah: Rabithah al- Alam al-Islami, 2015.

Pew Research Center. Muslims and Digital Life Survey
2022. Washington D.C.: PRC, 2022.

Rania Awaad dan Adeel Zeb. “Applying Magqasid al-
Shariah to Contemporary Family Issues.” Journal of
Islamic Ethics 5, no. 2 (2021)

238 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



Ziba Mir-Hosseini. “Beyond Equality: Gender Justice in
Islamic Family Law.” Journal of Middle East
Women'’s Studies 10, no. 3 (2014)

— — —. “Muslim Family Laws and Gender Justice: A
Comparative Perspective.” Critical Inquiry 41, no. 4
(2015)

— ——. Islam and Gender: The Religious Debate in
Contemporary Iran. Princeton: Princeton University
Press, 1999,

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 239



TENTANG PENULIS

p—

Rudi Apriandi, S.H. lahir di Sungai Upih,
Kecamatan Kuala Kampar, Kabupaten Pelalawan, Riau,
pada 24 April 2001. Ia menempuh pendidikan dasar dan
menengah di daerah asalnya sebelum melanjutkan studi
di bidang Hukum Keluarga Islam pada Sekolah Tinggi
Agama Islam Negeri (STAIN) Sultan Abdurrahman
Kepulauan Riau, tempat ia meraih gelar sarjana pada
tahun 2023. Saat ini, ia tengah menempuh pendidikan
magister pada Program Studi Hukum Keluarga Islam
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.

Perjalanan intelektualnya banyak dipengaruhi oleh
minat mendalam terhadap fikih pernikahan, magasid al-
syari’ah, dan rekonstruksi hukum Islam modern. Ia
berupaya menghidupkan kembali ruh dan tujuan Iuhur
syariat di tengah perubahan sosial yang cepat dan
kompleks. Buku ini lahir sebagai refleksi kritis atas
bagaimana akad pernikahan kontemporer dapat tetap
berpijak pada nilai-nilai magqasid al-syari‘ah  yang
menegaskan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan.

Sebelumnya, penulis telah menerbitkan buku Figih
Mu’asyarah Zaujiyyah: Panduan Hukum dan Etika dalam
Hubungan Suami Istri (2025) yang terdaftar melalui

240 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



QRCBN Perpustakaan Nasional Republik Indonesia.
Selain itu, penulis juga menyusun naskah Akad-Akad
Pernikahan Kontemporer dan Hukumnya Perspektif Syariah
(2025) yang dicetak secara terbatas dan didistribusikan
dalam bentuk digital melalui repositori kampus sebagai
bagian dari kajian fikih pernikahan kontemporer.

Selain aktif menulis, ia pernah mengabdi sebagai
musyrif dan guru al-Qur’an di Pondok Pesantren Idris
Bintan (2020-2024), serta kini menjadi Imam Mushalla Al-
Amanah di Kota Pekanbaru, Riau. Pengalaman tersebut
memperkaya pandangannya tentang keterhubungan
antara ilmu, amal, dan kehidupan sosial umat.

Bagi penulis, menulis bukan sekadar aktivitas
ilmiah, tetapi juga ibadah dan pencarian makna syariat
dalam kehidupan modern—sebuah upaya kecil untuk
menyalakan kembali ruh Islam yang penuh Kkasih,
hikmah, dan kemaslahatan.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 241



Dr. Arisman, M.Sy. lahir di Danau Bingkuang,
Kecamatan Tambang Kab.Kampar, Riau pada tanggal 29
September 1984. Sekarang bertugas sebagai Dosen di
Pascasarjana dan Fakultas Syari'ah dan Hukum UIN
Sultan Syarif Kasim Riau. Laki-laki yang beralamat di
Jalan Taman Karya XIX, PERUM Riau Indah Lesati,
NO.32, Kelurahan Tuah  Karya, Kecamatan Tampan,
Kota Pekanbaru ini adalah anak dari pasangan M. Nur
(Alm) dan Kasmah. Ia didampingi oleh seorang istri
bernama Popy Lastary, S.P, dan telah dikaruniai dua
orang putri, Nabila Rifqah Hafizhah & Nadya Alyssa
Azzahrah.

Pendidikan yang ditempuh anak desa ini dimulai
dari SD Negeri 004 Kecamatan Tambang (1997), MTS
Pondok Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar (2003),
MA Pondok Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar
(2004), S1 Hukum Keluarga Islam UIN SUSKA Riau
(2008), S2 Hukum Islam Konsentrasi Figih UIN SUSKA
Riau (2011), dan S3 Hukum Keluarga Islam di Tempat
yang sama (2018).

Sebagai seorang akademisi, ia telah menulis dalam
beberapa buku antara lain: Hukum Keluarga Islam
Perspektif Hadis (2024), Agama Negara dan Akhlak
(2023), Menuju gerbang pernikahan (2021), Bimbingan
Keluarga (2021), Menyibak Maqgashid Nikah Ali Ahmad

242 | Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern



al-Jurjawi (2021), Sosiologi & Antropologi Hukum
Islam(2022), Dimensi Magashid al-syari’ah  dalam
Pernikahan (2019), Pengantar Magqdshid al-syari’ah (2019),
Hukum Keluarga Kontemporer (2022), Problema Sosial
Hukum Keluarga Islam (2023), serta fikih munakahat
(2020).

Lulusan program 5000 Doktor Kementerian
Agama tahun 2016 ini tercatat telah berkecimpung pada
beberapa bidang pekerjaan. Sekretaris program studi
magister hukum keluarga Islam Pascasarjana UIN Sultan
Syarif Kasim Riau 2021-2025, Pengurus MUI Kec.
Tambang 2020 -2025 & 2025-2030, Pengurus IKMI
Provinsi Riau 2020 -2025, Pengurus MUI Kabupaten
Kampar 2024-2029, Pengurus MUI Provinsi Riau 2021 -
2025, Sekretaris Idarah Kemakmuran Masjid Korwil Riau
2021-2025, Sekretaris Komite Penjaminan Mutu (KPM)
Fakultas Syariah dan Hukum (2013-2015), Tim Audit
Mutu Internal LPM UIN SUSKA Riau (2015-2016),
Anggota Majelis Dakwah Islamiyah (MDI) Kota
Pekanbaru (2012- Sekarang), serta jabatan dan tugas lain
di masyarakat.

Ruh Syariat dalam Akad Pernikahan Modern | 243



	daftar isi.pdf
	isi buku.pdf

