






DIMENDI MAQASHID AL-SYARI’AH
DALAM PERNIKAHAN

Penulis: Arisman
Desain sampul dan Tata letak: Yofie AF.

ISBN: 978-602-6827-94-4

Penerbit:
KALIMEDIA
Perum POLRI Gowok Blok D 3 No. 200
Depok Sleman Yogyakarta
e-Mail: kalimediaok@yahoo.com
Telp. 082 220 149 510

Distributor oleh:
KALIMEDIA
Telp. (0274) 486598
e-Mail: marketingkalimedia@yahoo.com

Cetakan, I  2019

Hak cipta dilindungi undang-undang
Dilarang memperbanyak karya tulis ini dalam bentuk dan
dengan cara apapun tanpa ijin tertulis dari penerbit

iv



KATA PENGANTAR





Alhamdulillahi rabbi al-‘âlamîn, atas kasih sayang-Nya
penulis dapat menyelesaikan buku ini. Untuk itu penulis
ucapkan rasa syukur kehadirat-Nya seraya mengucapkan
segala puji Alhamdulillah bagi Allah Tuhan semesta alam,
dengan terselesaikannya buku ini yang merupakan hasil
Disertasi sebagai salah satu persyaratan akademik guna
memperoleh gelar Doktor dalam Program Studi Hukum
Keluarga (Ahwal al-Syakhshiyyah) Program Pascasarjana
Universitas Islam Negeri Sultan SyarifKasim (UIN SUSKA)
Riau.

Buku ini awalnya merupakan disertasi penulis di Program
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau yang dicetak. Buku ini merupakan sekelumit usaha
penulis untuk menjawab pentingnya pemahaman terhadap
disyariatkannya pernikahan oleh Allah swt. Karena tidak
dapat dipungkiri bahwa tujuan utama disyariatkannya hukum

 

v



Islam adalah untuk menciptakan kemaslahatan umat manusia
dan sekaligus menghindari kemafsadatan, baik di dunia
maupun di akhirat. Segala macam kasus hukum, baik yang
secara ekplisit diatur dalam al-Qurân atau Sunnah maupun
yang dihasilkan melalui ijtihad, harus bertitik tolak pada
tujuan tersebut. Tujuan-tujuan syari’ah tersebut harus senan-
tiasa manusia baca agar segala gerak-geriknya senantiasa
sejalan dengan tujuan-tujuan syari’ah Allah SWT. Untuk
membaca tujuan-tujuan tersebut tentu memerlukan pema-
haman mendalam, sehingga tujuan-tujuan syari’ah Allah SWT
akan nampak jelas dan dapat dibedakan dari yang bukan
tujuan. Pandangan tersebut tak lain adalah ilmu maqâshid al-
syarî’ah.

Penulis menyadari bahwa dalam proses penyelesaian
buku ini telah melibatkan berbagai pihak, baik secara lang-
sung maupun tidak langsung, perorangan maupun lembaga
yang telah memberikan kontribusi dalam penyelesaian
penyusunan buku ini. Untuk itu dalam kesempatan ini penulis
ucapkan terima kasih dan penghargaan yang setinggi-tinggi-
nya kepada semua pihak yang telah memberi bantuan, bim-
bingan, saran, motivasi, dan do’a, mulai dari guru-guru saya,
instansi tempat saya berdedikasi serta kolega-kolega seper-
juangan.

Penulis menyadari bahwa penyusunan buku ini laksana
setetes air yang jatuh dalam luasnya samudra. Permasalahan
dan tantangan berumah tangga di Indonesia khususnya
perselingkuhan, kekerasan dalam rumah tangga, pengabaian
tanggungjawab dan nafkah keluarga menjadi realita yang
mesti dicarikan solusi penanganannya. Penulis berharap

vi

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



semoga disertasi ini dapat sedikit memberikan manfaat bagi
para praktisi hukum Islam dan perkembangan ilmu penge-
tahuan, khususnya bidang kajian fikih pernikahan serta dapat
dijadikan salah satu rujukan bagi peneliti atau penulis karya
ilmiah lainnya. Akhir kata penulis berbesar hati apabila para
pembaca sudi memberikan kritik, saran dan masukan demi
kesempurnaannya. Besar harapan saya semoga buku ini
bermanfaat bagi umat dan bangsa.

Pekanbaru, Nopember 2018

              Arisman

K a t a  P e n g a n t a r

vii



KATA PENGANTAR ..........................................................     v
DAFTAR ISI .......................................................................   ix
PEDOMAN TRANSLITERASI .........................................   xii

BAB  I  : PENDAHULUAN ................................................     1

BAB II : KONSEP MAQASHID AL-SYARI’AH ............    25
A. Pengertian dan Ruang Lingkup Maqâshid

al-Syarî’ah ........................................................   25
B. Perkembangan Teori Maqâshid al-Syarî’ah ..    55
C. Maqâshid al-Syarî’ah dalam Penentuan

Hukum .............................................................   72
D. Pembagian Maqâshid al-Syarî’ah ...................    88
E. Metode dan Esensi Maqâshid al-Syarî’ah ......  111
F. Maqâshid al-Syarî’ah dalam Ijtihad ............. 123

BAB III : KONSEP NIKAH .............................................. 137
A. Pengertian Nikah ............................................ 137
B. Tujuan dan Hukum Nikah ............................ 150

1. Tujuan Nikah ............................................ 150
2. HukumNikah  ............................................ 174

DAFTAR ISI

ix



C. Nash-nash disyariatkannya Nikah .................   212
D. Rukun dan Syarat Nikah  ..............................   233
E. Keluarga Ideal  ................................................  240

BAB IV : PERNIKAHAN DALAM KITAB HIKMAT
AL-TASYR’ WA FALSAFATUHU ....................   255
A. Maqâshid Nikah menurut ‘Ali Ahmad

al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) .......................   255
B. Manhaj Berfikir ‘Ali Ahmad al-Jurjawi

(w. 1380 H/1961 M) dalam menetapkan
maqâshi Nikah .................................................  289
1. Menggunakan teks dalil naqli secara

proporsional ..............................................  303
2. Memahami keumumam dalil naqli

secara mendalam ......................................   311
3. Memperkuat argument dengan dalil

aqli melalui pendekatan sosial .................   316

BAB V : DIMENSI  MAQASHID AL-SYARI’AH
DALAM PERNIKAHAN ..................................   327
A. Dharûriyyât ....................................................   329

1. Hifz al-Dîn .................................................  329
2. Hifz al-Nasl atau Hifz al-Nasb .................   333
3. Hifz al-Aql .................................................  336

B. Hâjiyyât (terhindar dari kesulitan) ...........   340
1. Hifz al-Nasl ..............................................  340
2. Hifz al-Mâl ................................................  345

C. Tahsiniyyât (Akhlak/Pelengkap) .................   345
1. Hifz al-Dîn .................................................  345
2. Hifz al-Nafs ................................................  346
3. Hifz al-Aql .................................................  346

x

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



4. Hifz al-Nasl ...............................................   249
5. Hifz al-Mâl ................................................   250

BAB VI : ESENSI NIKAH .................................................   353

DAFTAR PUSTAKA ..........................................................   375
TENTANG PENULIS ........................................................   403

D a f t a r  I s i

xi



  

1 A خ  Kh ش  Sy غ Gh ن  N 

 W و F ف Sh ص D  د B ب

ت   T ذ Dz ض Dl ق Q ه H 

 -‘ ء K ك Th ط R ر Ts ث

 Y ي L ل Zh ظ Z ز J ج

   M م    -‘ ع S س H  ح

 
 

a> =  a panjang 
i> = i     panjang 
u>  =  u panjang 

h

â
î
û

PEDOMAN TRANSLITERASI

xii



BAB  I

PENDAHULUAN

Allah swt. dalam menciptakan alam: bumi, langit,
manusia dan materi lainnya memiliki tujuan.1 Begitupun

1 Di antara beberapa ayat al-Qurân yang menjelaskan bahwa
alam semesta diciptakan untuk tujuan-tujuan yang sangat penting
terdapat dalam surat al-Anbiya‘ ayat 16 (
) dan surat Shad ayat 27 (
). Lihat dalam Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an Bukhara Tajwid & Terjemah (Jakarta: Sygma,
2010), hlm. 323 dan  455.

Dapat dipahami juga bahwa al-Qurân secara terang menyatakan
tujuan penciptaan Alam semesta adalah untuk memperlihatkan
kepada manusia tanda-tanda keberadaan kekuasaan Allah (dapat
dilihat dalam surat Fushilat :53, al-Naml: 93 dan Ali Imran: 190-191).
Disampig sebagai sarana untuk menghantarkan manusia akan
keberadaan dan keMahakuasaan Allah, dalam presfektif Islam alam
semesta beserta segala sesuatu yang berada didalamnya diciptakan
untuk manusia. Fungsikonkret alam semesta adalah fungsi rububiyah
yang diciptakan Allah kepada manusia, sehingga alam ini akan
marah manakala manusia bertindak serakah dan tidak bertanggung
jawab. Baca dalam al-Rasyidin, Falsafah Pendidikan Islami (Bandung:
Ciptapustaka Media Perintis, 2008), hlm. 8-9; juga dalam Hasan Basri,
Filsafat Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2009), hlm. 21-25.

1



dalam menciptakan aturan-aturan syariah, di dalamnya
terdapat tujuan-tujuan syariah2 Sang penciptanya, yaitu Allah
swt. Tujuan utama disyariatkannya hukum Islam3 adalah
untuk menciptakan kemaslahatan umat manusia dan

2 Secara global, tujuan syari’ah Allah swt. meliputi tiga aspek:
tujuan primer (al-dharûriyyât), sekunder (al-Hâjiyyât) dan tersier (al-
Tahsiniyyât). Tujuan primer perspektif ulama klasik setidaknya men-
cakup lima hal: hifzh al-dîn (melindungi agama), hifzhal-nafs (melin-
dungi jiwa), hifzh al-nasl/al-nasab (melindungi keturunan), hifzhal-mâl
(melindungi harta), dan hifzh al-’aql (melindungi akal). Baca lebih jauh
Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran Islam II, Mengenal Ide
Brilian Tokoh Maqashid Syariah Kontemporer (Mesir: an Nahdlah Press,
2016), hlm. 21-22.

3 Hukum Islam merupakan istilah khas Indonesia sebagai
terjemahan al-Fiqh al-Islâmi atau dalam konteks tertentu dari al-Syarîah
al-Islâmi. Istilah ini dalam wacana ahli hukum barat digunakan Islamic
Law. Dalam al-Qurân maupaun Sunnah, istilah al-Hukm al-Islâm tidak
dijumpai. Yang digunakan adalah kata syari’at yang dalam penjabaran-
nya kemudian lahir istilah fiqh. Hasbi ash-Shiddieqi menurut Ahmad
Rofiq mendefenisikan hukum Islam dengan koleksi daya upaya para
ahli hukum untuk menerapkan syari’at atas kebutuhan masyarakat.
Dalam khazanah ilmu hukum di Indonesia, istilah hukum Islam di-
pahami sebagai penggabungan dua kata, hukum dan Islam. Hukum
adalah seperangkat peraturan tentang tindak tanduk atau tingkah
laku yang diakui oleh suatu negara atau masyarakat yang berlaku dan
mengikat untuk seluruh anggotanya. Kemudian kata hukum disan-
darkan kepada kata Islam. Jadi dapat dipahami bahwa hukum Islam
adalah peraturan yang dirumuskan berdasarkan wahyu Allah dan
Sunnah Rasul tentang tingkah laku mukallaf yang diakui dan diyakini
berlaku mengikat bagi semua pemeluk Islam. Lihat lebih lanjut dalam
Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia (Jakarta: RajaGrapindo Persada,
2003), hlm. 3 dan 7.

2

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sekaligus menghindari kemafsadatan,4 baik di dunia maupun
di akhirat.5 Segala macam kasus hukum, baik secara ekplisit
diatur dalam al-Qurn atau Sunnah maupun yang dihasilkan
melalui ijtihad,6 harus bertitik tolak pada tujuan tersebut.

4 Dalam term berbeda maslahat berarti lazzah (kelezatan) atau
farh (kegembiraan) dan hal-hal yang menyebabkannya. Sedangkan
mafsadah adalah alam (penderitaan) atau ghamm (kesedihan) dan
penyebab-penyebabnya. Lihat Zulkayandri dalam Akhmad Muja-
hidin, et.al, Aktualisasi Hukum Islam Tekstual dan Kontekstual (Pekan-
baru: PPS UIN SUSKA Riau, 2007), hlm. 103.

5 ’Izzuddin bin Abd al-Salam mengatakan bahwa seluruh
syariah itu adalah maslahat, baik dengan cara menolak mafsadah atau
dengan meraih maslahat. Kerja manusia itu ada yang membawa kepada
maslahat, ada pula yang menyebabkan mafsadah. Baik maslahat maupun
mafsadah, ada yang untuk kepentingan duniawiyah dan ada yang untuk
kepentingan ukhrawiyah, dan ada juga yang untuk kepentingan dunia-
wiyah sekaligus ukhrawiyah. Seluruh yang maslahat diperintahkan oleh
syariah dan seluruh yang mafsadah dilarang oleh syariah. Setiap ke-
maslahatan memiliki tingkat-tingkat tertentu tentangkebaikan dan
manfaatnya serta pahalanya, dan setiap kemafsadatan juga memi-
liki tingkat-tingkatannya dalam keburukan dan kemudaratannya.
Baca ‘Izzuddin bin ‘Abd al-Salam, Qawâ’id al-Ahkâm fi mashâlih al-
Anam, Juz 1 (t.t.: Dar-Jail, 1980), hlm. 11.

6 Ijtihâd menurut bahasa berarti “pengerahan kesanggupan
untuk mengerjakan sesuatu yang sulit”. Atas dasar ini tidak tepat jika
kata “ijtihâd” dipergunakan untuk melakukan sesuatu yang mudah/
ringan. Pengertian ijtihâd menurut bahasa ini relevan dengan pengertian
ijtihâd menurut terminologi, dimana untuk melakukannya diperlukan
beberapa persyaratan yang karenanya tidak mungkin pekerjaan itu
dilakukan oleh setiap orang. Ijtihâd, menurut terminologi fuqahâ’,
adalah pengerahan segenap kesanggupan dalam melakukan peng-
kajian terhadap sesuatu yang terpuji, disertai daya kekuatan (
). Tentang ijtihâd lihat
misalnya Fakhr al-Dîn al-Râzî, al-Mahsûl fî `Ilm al-Usûl, Tâhâ Jâbir al-

P e n d a h u l u a n

3



Tujuan-tujuan syariah7 tersebut harus manusia baca8 agar
segala gerak-geriknya sejalan dengan tujuan-tujuan syariah

`Ulwânî, Juz VI (Beirut: Mu’assasat al-Risâlah, 1992), hlm. 6 dst. Hasan
Hanafî, Min al-Nass ilâ al-Wâqi`, Jilid II (Kairo: Markaz al-Kitâb li al-
Nasyr, 2005), hlm. 444 dst.

7 Tujuan utama syarî‘at (a‘lâ maqâsid al-Syarî‘ah) begitu banyak,
dan beragam pendapat ulama, yang dapat disingkat ke dalam
keadilan, kerahmatan, kemaslahatan, dan kebijaksanaan.

Beragam pendapat ulama yang dimaksud  sebagai berikut: (a).
Menurut sebagian ulama, tujuan syariat yang tertinggi itu ditarik
dari ayat-ayat al-Qurân al-Karîm yang secara jelas menunjukkan
tujuan risâlah (pengiriman rasul) dan pewahyuan kitab-kitab kepada
mereka, yaitu hidâyah (petunjuk), ta‘lîm (pengajaran), shalâh (ke-
baikan), tanwîr (penerangan), haqq (kebenaran), rahmah (rahmat, kasih
sayang), ‘adl (keadilan), hikmah (kebijaksanaan), al-musâwah (ega-
litarian, kesetaraan), quwwatu nizhâm al-ummah (penguatan tatanan
umat), ta‘aqqul (pencerdasan), taharrur (pemerdekaan), takhalluq
(beretika, bermoral mulia), al-tawahhud (persatuan, kesatuan), dan
al-takammul (penyempurnaan).  (b). Sebagian ulama mengkhususkan
atau menitikberatkan tujuan syariat pada ‘ibâdat Allâh (ibadah, pe-
nyembahan kepada Allah), khilâfat ‘anhu (kepemimpinan, perwakilan
Tuhan di bumi), dan ‘imârat al-ardh (kesejahteraan dan kemakmuran
dunia). (c). Sebagian ulama yang lain, seperti Ibn ‘Abd al-Salâm, me-
ringkas pada jalb al-masâlih (penarikan kemanfaatan, kebaikan) dan
dar al-mafâsid (penolakan kemafsadatan, kerusakan). (d). Di antara ulama
ada yang menghubungkan adanya keseimbangan antara maqâsid al-
tâ‘ah (tujuan-tujuan ketaatan), dan maqâsid al-maslahah (tujuan-tujuan
kemanfaatan manusia) kepada jawaban masalah: apakah penciptaan
manusia untuk beribadah (menyembah Tuhan) ataukah ibadah di-
syariatkan untuk tujuan manusia. (e). Sebagian ulama yang lain me-
masukkan ke dalam cakupan maqâsid apa saja yang termasuk pema-
haman-pemahaman (al-mafâhim), karakteristik-karakteristik (al-
khasâ’is), wasilah-wasilah (al-wasâ’il), dan alat-alat (al-âliyyât), seperti
mempermudah dan menghilangkan kesulitan (al-taisîr wa raf‘ al-haraj),
menjaga kesucian, liberalitas, dan mencegah tipudaya (murâ‘at al-fitrah

4

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Allah swt.Untuk membaca tujuan-tujuan tersebut tentu
memerlukan manhaj, sehingga tujuan-tujuan syariah Allah
swt. akan nampak dan bisa dibedakan dari yang bukan tujuan.
Manhaj tersebut adalah maqâshid al-syarî’ah.9 Untuk dapat

wa al-samâhah wa man‘ al-tahâyul), menjaga jalan-jalan yang meng-
hantarkan kepada sesuatu yang dilarang atau diperbolehkan (murâ‘at
al-dzarâi‘), dan menghormati peraturan hukum/perundang-undangan
(ihtirâm al-tasyrî‘). Lihat lebih lanjut ‘Atiyyah, Nahwa Taf‘îl Maqâsid al-
Syarî‘ah, hlm. 111, dan Abû Muhammad Izz al-Dîn Abd al-‘Azîz Ibn
‘Abd al-Salâm al-Salmî, Qawâ‘id al-Ahkâm fî Masâlih al-Anâm, Juz I
(Beirut; Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), hlm. 11.

8 Yang dimaksud bukan hanya sekedar membaca begitu saja.
Seseorang yang akan membaca tersebut mesti memiliki penguasaan
terhadap ilmu Bahasa Arab. Apabila seseorang tidak mengerti dan tidak
menguasai Bahasa Arab, mustahil ia akan sampai kepada pemahaman
yang baik dari sebuah nash. Ia tidak akan bisa berbuat apa-apa di hadapan
nash  tersebut selain dari sekedar taklid kepada apa yang dipahami
oleh orang lain. Baca lebih lengkap Helmi Basri, Mewaspadai Kekeliruan
Metode Interpretasi Dalam Memahami Hadis Nabi saw., dalam Jurnal al-
Fikra (Pekanbaru: PPS UIN SUSKA), Vol. 15, No.2, Juli-Desember 2016,
hlm. 241.

9 Sebagaimana diri  terdiri dari dua unsur: jasad (lahir) dan ruh
(batin); ibadah juga terdiri dari ibadah lahir (seperti praktik dalam
shalat) dan batin (seperti niat, ikhlas, khusyuk). Begitupun syariah:
ia terdiri dari unsur lahir (teks) dan batin (maqshid) sebagai ruhnya.
Oleh sebab itu, menurut Muhammad Abdullah Darraz dalam muka-
dimah pengantarnya terhadap kitab al-Muwfaqt yang dikutip oleh
Muhammad ‘Amud Shofy, teori Maqashid Syariah merupakan separuh
rukun usul fikih. Usul fikih tanpa teori Maqashid  Syariah hanya akan
membaca yang lahir-lahir saja sehingga rumusan fikih yang dilahir-
kan cenderung literalistik dan kaku.

Merebaknya radikalisme, ektremisme dan terorisme yang
mengatasnamakan agama adalah akibat memahami agama dan teks-
teksnya secara literal-tekstual tanpa menghiraukan ruh di dalamnya.
Oleh sebab itu, satu di antara sekian cita-cita Maqashid Syariah adalah

P e n d a h u l u a n

5



membaca tujuan-tujuan tersebut, seorang mujtahid haruslah
mengetahui ruh syariat10 yang menempatkan manusia sebagai
ciptaan Allah dan menjalani hidup di dunia dalam kapasitas-
nya untuk mengabdi kepada Allah. Dengan jalan mengetahui
maqâshid, tujuan syâri’ menurunkan syariat kepada manusia
dapat dipahami dengan baik. Kemaslahatan yang menjadi
tujuan syariat ini meliputi lima hal, yaitu agama (dîn), jiwa (nafs),
akal (‘aql), keturunan (nasl), dan harta (mâl). Pemeliharaan ter-
hadap ke lima unsur inilah disebut mashlahah.11 Sedangkan yang

merontokkan pemahaman agama yang literalistik-tekstualistik.
Dengan memahami agama dan teks-teksnya secara seimbang—lahir
dan batinnya—akan tercipta kehidupan beragama yang seimbang,
sehat dan lentur. Baca dalam Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong
Pemikiran, hlm. 3.

10 Syariat Islam adalah ajaran-ajaran Ilahi yang disampaikan
kepada manusia lewat wahyu. Dengan demikian, hukum-hukum
yang dimuat syariat Islam bukanlah berasal dari pemikiran manusia
semata. Pemikiran manusia maksimal hanya berfungsi memahami
isi syariat, atau menemukan tafsirannya serta cara penerapannya
dalam kehidupan, tetapi syariat itu sendiri berasal dari Allah. Oleh
karena itu syariat Islam tidak dapat dilepaskan dari landasan filosofis
Imani. Lihat Hamka Haq, Syariat Islam Wacana dan Penerapannya
(Makssar: Yayasan al-Ahkan, 2003), hlm. 33.

11Para ulama fikih dan ushul fikih sepakat bahwa hukum
diturunkan untuk kemaslahatan manusia di dunia maupun akhirat.
Namun para ulama kalam dalam menanggapi masalah menta‘lilkan
hukum dengan maslahah –walaupun mereka mangakui bahwa
hukum Islam mengandung maslahat–  mempunyai tiga pendapat:

Pendapat pertama: bahwa hukum syara‘ tidak boleh dita‘lilkan
dengan maslahah. Jelasnya mungkin Allah mensyariatkan hukum
yang tidak mengandung maslahah. Demikianlah pendapat golongan
Asy‘ariah dan Zahiriah, walaupun mereka mengakui segala hukum
syara‘ disyariatkan untuk kemaslahatan manusia itu.

6

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



menyebabkan rusaknya kelima unsur ini disebut mafsadah.
Tingkatan pemelihraan terhadap ke lima unsur tersebut dibagi
menjadi tiga tingkatan kebutuhan, yaitu al-dharûriyat, al-
hâjiyat dan al-tahsinat.12

Di tengah perkembangan kemajuan tingkat peradaban
manusia yang semakin pesat, keberadaan syariat Islam di
tengah umatnya –dalam tataran konsep maupun praktik–
sedikit demi sedikit telah tergeser dan tergantikan oleh para-
digma pragmatis manusia dalam memenuhi kebutuhannya.13

Pendapat kedua: maslahah itu dapat dijadikan ‘illat sebagai
hukum suatu tanda saja bagi hukum, bukan sebagai suatu penggerak
yang menggerakkan Allah menetapkan suatu hukum itu. Demikian-
lah pendapat sebagian ulama Syafi`iyah dan Hanafiyah.

Pendapat ketiga: segala hukum Allah dita‘lilkan dengan maslahat
karena Allah telah berjanji demikian dan karena Allah Tuhan yang
senantiasa mencurahkan Rahmat atas hambanya, menolak daripada
mereka kesempitan dan kebinasaan. Pendapat ketiga ini adalah pen-
dapat golongan Mu‘tazilah, Maturidiah, sebagian ulama Hanabilah
dan semua ulama Malikiah.

Sesungguhnya perbedaan paham ini hanyalah pada teori saja,
tapi dalam praktek semua mereka sepakat menetapkan bahwasanya
segala hukum syara‘ adalah wadah kemaslahatan yang hakiki dan
tidak ada suatu hukum yang tidak mengandung kemaslahatan.Lihat
dalam T.M. Hasby Ash-Shiddiqy, Falsafah Hukum Islam (Jakarta: Bulan
Bintang, 1974), hlm. 181-183.

12 Lihat al-Bûthî, Dhawâbith al-Mashlahah fî al-Syarî’ah al-
Islâmiyyah (Beirut: Dar al-Muttahidah, 1992) hlm. 110, rujuk juga Tim
Editor, Ensiklopedia Tematis, hlm. 292-294.

13 Sejatinya umat Islam, ketika telah menerima Islam sebagai
agama, sekaligus juga menerima otoritas hukum Islam itu terhadap
dirinya. Secara sosiologis orang yang telah beragama Islam, juga me-
nerima hukum Islam tersebut untuk ditaatinya. Baca dalam Yaswir-
man, Hukum Keluarga: Karakteristik dan Prospek Doktrin Islam dan Adat dalam
Masyarakat Matrilinial Minangkabau (Jakarta: Rajawali, 2013), hlm. 14.

P e n d a h u l u a n

7



Di satu sisi terdapat sekelompok umat Islam yang secara gigih
mengupayakan pemberlakuan syariat Islam secara utuh.
Sikap idealis mereka cenderung menjurus ke arah penentang-
an hegemoni budaya barat secara frontal, bahkan tak jarang
dibarengi dengan aksi-aksi fisik yang kerap dicap sebagai teror.
Tindakan ini jelas tidak simpatik, bahkan dalam pandangan
mayoritas orang Islam sekalipun. Upaya pemahaman dan pe-
negakan syariat Islam adalah sebuah keharusan, tetapi dalam
mensosialisasikannya haruslah secara arif.14 Kendati meng-
haruskan umatnya untuk tunduk pada segala aturannya,
melalui tata aturan syariatnya Islam hadir untuk mewujudkan
cita-cita dan tujuan serta hikmah dibalik pemberlakuan
hukum-hukumnya. Dalam terminologi syariat, cita-cita dan
tujuan serta hikmah ini dikenal dengan istilah maqâshid al-

14 Syariat Islam sebagai agama terakhir telah dilengkapi oleh
Allah swt. dengan unsur-unsur keniscayaan dan keabadian serta
unsur perkembangan dan perubahan. Hal tersebut merupakan ciri
universalitas, keabadiaan dan relevansinya dengan perkembangan
peradaban dan zaman global. Islam merupakan orientasi dan tujuan
yang tetap, sedangkan yang berubah dan berkembang adalah metode
untuk mencapai tujuan tersebut. Aturan  yang universal merupakan
aturan-aturan dasar dalam syariat, sedangkan aturan furu’ dapat
berubah mengikuti perkembangan dan perubahan zaman. Faktor
inilah yang menunjukkan hukum Islam senantiasa relevan dengan
situasi dan kondisi lingkungan kehidupan manusia. Baca lebih lanjut
dalam Sudirman M. Johan, Laporan Penelitian: Hukum Keluarga Masya-
rakat Muslim Kuching Negeri Serawak Malaysia (Pekanbaru: Lembaga
Penelitian dan Pengabdian Kepada Masyarakat (LPPM), 2017), hlm.
25.

8

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



syarî’ah.15 Melalui pendekatan semacam inilah, pemahaman
syariat Islam16 lebih menemukan ruh dan substansinya.

Maqâshid al-syarî’ah merupakan sasaran yang hendak
dicapai oleh syara’ dalam semua aturan hukumnya. Ia adalah
tujuan dari syariat atau rahasia dibalik pencanangan tiap-tiap
hukum oleh Syâr’i (pemegang otoritas syariat, Allah dan

15 Maqâshid al-Syarî’ah, Maqâshid al-syâri’dan Maqâshid al-Syar’iyyah
adalah tiga ungkapan berbeda tapi maksudnya bersinonim, yakni
untuk menunjukkan tujuan-tujuan syariah. Baca dalam Muhammad
Ahmad al-Fayati Muhammad, Maqâshid al-Syarî’ah ‘inda al-Imâm al-
Malik, cet. I. jilid I (Kairo: 2009), hlm. 67.

16 Dalam sejarah perkembangan hukum Islam, ada dua istilah
yang dikenal saling berkaitan, yakni syari’at, dan fiqh. Kedua istilah
ini kadangkala digunakan untuk menunjuk satu arti, yakni hukum
Islam, meskipun antara keduanya mempunyai perbedaan, baik dari
segi ruang lingkup, sumber, maupun materi.

Ruang lingkup syari’at lebih luas dari fiqh. Sebab, syari’at juga
meliputi persoalan akidah. Dengan kata lain,fiqh merupakan salah
satu bagian dari syari’at secara umum. Namun demikian, perlu dicatat
bahwa pada awal perkembangan Islam, fiqh identik dengan syari’at,
yakni mencakup semua hukum agama, baik akidah, politik, ekonomi,
hukum, maupun akhlak. Dari segi sumber, syari’at itu bersumber dari
al-qur’ân dan Hadis sedangkan fiqh bersumber dari hasil pemikiran
fuqaha’. Materi syari’at tidak mengalami perubahan sepanjang zaman
karena bersifat qath’iy al-wurud dan qath’iy al-dilalah, sedangkan fiqh
dapat berubah dan mengikuti perkembangan zaman karena bersifat
zhanniy. Lihat Ahmad Hanafi, Pengantar dan Sejarah Hukum Islam
(Jakarta: Bulan Bintang, 1984), hlm. 11-12.

Selain itu Ahmad rofiq menambahkan beberapa perbedaan
syari’at dan fiqh, yaitu : syari’at adalah satu (Unity) dan fiqh beragam
(diversity); syari’at bersifat otoritatif, fiqh berwatak liberal; syari’at stabil
atau tidak berubah, fiqh mengalami perubahan seiring dengan
tuntutan ruang dan waktu; dan syari’at bersifat idealistis, fiqh bercorak
realistis. Baca lebih lanjt dalam Ahmad Rofik, Hukum Islam, hlm. 6.

P e n d a h u l u a n

9



Rasul-Nya). Pengetahuan terhadap maqâshid al-syarî’ah ini,
sejatinya merupakan kebutuhan bagi semua kalangan. Maqshid
al-syarî’ah oleh Mujtahid tentu saja dibutuhkan dalam memahami
teks-teks syariat dalam melakukan istinbâth, tarjîh, atau qiys.
Pengetahuan terhadap maqâshid al-syarî’ah tak kalah penting
juga bagi kalangan awam, karena dengan memahami hikmah
dibalik pensyariatan hukum, seseorang akan lebih mantap dalam
menerima dan melaksanakan tata aturan syariat tersebut.

Banyak nashal-Qurân maupun sunnah yang menegaskan
bahwa Allah menciptakan alam dan segala instrumen keleng-
kapannya –termasuk tata aturan syariat– tidak secara sia-sia,
melainkan dengan tujuan dan sasaran tertentu.17 Allah swt.,
Berfirman dalam surat al-Anbiyâ’ ayat :107:


Dan tiadalah Kami mengutus kamu, melainkan untuk (men-
jadi) rahmat bagi semesta alam.18

17 Namun demikian pemahaman terhadap syariat Islam tidak
cukup hanya berdasarkan tekstualnya namun harus juga memper-
hatikan spirit (tujuan serta rahasia) syariat itu sendiri, sehingga
syariat Islam dapat menjadi rahmat yang membawa hikmah yang
besar bagi umat manusia. Memang di dalam al-Qurn sendiri terdapat
sekitar 500 ayat yang sifatnya mutlak, kekal dan tidak dapat diubah.
Namun perincian dari ajaran pokok tersebut dapat disesuaikan
dengan keadaan, waktu dan tempat, sehingga Islâm shâlihun li kulli
zamân wa makân. Lihat dalam Hamka Haq, Syariat Islam Wacana dan
Penerapannya (Makssar: Yayasan Al-Ahkan, 2003), hlm. 33; Harun
Nasution, Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran, Cet. III (Bandung:
Mizan, 1995), hlm. 33; A.Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah
Hukum Islam dalam Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis (Jakarta:
Kencana, 2006), hlm. 109.

18 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 331.

10

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Al-Maraghi (w. 1371 H/1952 M)19 menjelaskan Allah swt.
mengutus Nabi Muhammad saw. sebagi rahmat serta mem-
bawa syari’at dan hukum-hukum demi kebahagiaan manusia
di dunia dan di akhirat, membawa petunjuk bagi mereka.
Ayat ini juga menjelaskan bahwa nabi Muhammad saw. diutus
untuk membawa kemaslahatan di dunia dan akhirat.20 M.
Qurasih Shihab (lahir 1944 M) memaparkan bahwa dari ayat
yang singkat ini, dijelaskan bahwa Muhammad saw. adalah
Rahmat bagi sekalian alam.21 Kata Rahmatan adalah bentuk
nakirah yang menunjukkan Muhammad dalam segala hal:
diri beliau, kepribadian, sikap, tingkah laku, perkataan, ajaran
yang dibawa dan semua hal yang berhubungan dengan beliau

19 Dalam tulisan ini setiap tokoh akan dilengkapi dengan tahun
wafat, atau tahun lahir bagi yang masih hidup. Penulisan tahun
tersebut menggunakan tahun hijriyah dan masehi. Tetapi ada beberapa
tokoh yang hanya ditemukan dan dituliskankan tahun masehinya saja.

20 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, juz. 17 (Mesir:
Musthafa al-babi al-Halabi wa auladih, 1946), hlm. 78

21 Sebagai Zat Pemilik sifat kesempurnaan, Allah tidak mungkin
membiarkan manusia terpenjara dalam kebingungan. Karenanya,
harus ada lampu yang menerangi. Lampu itu adalah syariat yang di-
bawa oleh para rasul, diutus untuk membimbing umat manusia agar
selamat di dunia dan di alam baka kelak. Kehidupan dunia yang gelap
dan berbahaya ini mempunyai dua cabang: cabang yang pertama
penuh dengan liku-liku dan jurang yang mencelakakan, sedang cabang
yang satuya lagi tampak mudah dan rata. Sekalipun akal dan fitrah
manusia mampu mengetahui mana yang baik dan mana yang buruk,
tetapi kemampuannya sangat terbatas. Banyak hal yang tidak dapat
dijangkau dan tidak mungkin diketahui oleh akal sehingga perlu pem-
bimbing. Untuk tujuan itulah para rasul diutus oleh Allah swt. Baca
dalam Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’ wa Falsafatuhu, juz. I (Beirut:
Dar al-Fikr, 2009), hlm. 7.

P e n d a h u l u a n

11



adalah kebaikan. Lebih lanjut Quraish Shihab menyebutkan
bahwa diutusnya Nabi Muhammad saw. sebagai perwujudan
kasih sayang yang menyeluruh untuk alam semesta. 22

Dalam surat al-Dukhan ayat 38-39 juga disebutkan,




Dan Kami tidak menciptakan langit dan bumi dan apa yang
ada antara keduanya dengan bermain-main. Kami tidak
menciptakan keduanya melainkan dengan haq, tetapi keba-
nyakan mereka tidak mengetahui.23

Ini merupakan sentuhan yang lembut menurut Sayyid
Quthb (w. 1386 H/1966 M). Ketika manusia mentadaburi apa
yang ada dalam penciptaan langit dan bumi berupa ketepatan,
hikmah, tujuan yang jelas, keserasian yang mengagumkan,
niscaya dalam hatinya akan terdetik pemikiran bahwa pen-
ciptaan ini mempunyai tujuan dan tak ada sikap main-main
padanya. Juga pemikiran bahwa masalah akhirat dan balasan

22 Baca lebih lanjut M. Quraish Shihab,Tafsir al-Misbah,  cet. VIII,
volume ke 8 (Jakarta: Lentera hati, 2007), hlm. 519.

Redaksi ayat di atas sangat singkat, tetapi menghimpun  makna
yang sangat luas. Hanya dengan lima kata yang terdiri dari 25 huruf
menyimpan empat hal pokok; 1, Rasul/utusan Allah dalam hal ini
adalah nabi Muhammad, 2. Yang mengutus yaitu Allah, 3. Yang diutus
kepada mereka (al’alamin) serta 4. Risalah yang kesemuanya mengisya-
ratkan sifat-sifatnya yakni rahmat yang sifatnya sangat besar seba-
gaimana dipahami dari bentuknakirah dari kata tersebut. Ditambah
lagi dengan menggambarkan ketercakupan sasaran dalam semua
waktu dan tempat.

23 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 497.

12

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



di dalamnya adalah sesuatu yang pasti dan mesti dari segi
logika ketika manusia memperhatikan format yang dimaksud-
kan dalam pembangunan kehidupan dan wujud alam ini.24

Lebih jauh al-Qurn menjelaskan dalam surat al-Mukminun
ayat 115,


Apakah kamu mengira, bahwa sesungguhnya Kami mencipta-
kan kamu secara main-main (saja), dan bahwa kamu tidak
akan dikembalikan kepada Kami?25

Ayat-ayat tersebut memperkokoh keyakinan bahwa
Allah swt. mustahil berbuat dan berkehendak atas sesuatu
secara sia-sia. Allah menciptakan langit dan bumi dan apa yang
ada di antara keduanya itu adalah dengan maksud dan tujuan
yang berisi hikmah (pelajaran). Tidaklah maksud dan tujuan
tersebut kecuali untuk kesempurnaan makhluk bukan bagi
kesempurnaan zat-Nya (Allah swt.). Oleh karena itu tujuan
dari penciptaan ini ingin menyampaikan pada semua makhluk-
Nya akan kesempurnaan-Nya, tanpa manfaat bagi-Nya se-
hingga tidaklah menjadikan perbuatan Allah swt. sia-sia.26

Keyakinan inilah kemudian menjadi peneguhan asumsi
adanya maqâshid di setiap penyari’atan hukum. Sudah dapat
dimaklumi bahwa inti maqâshid al-syarî’ah adalah munculnya

24 Baca lebih lanjut Sayyid Quthb, Tafsir Fi Zhilal Qur’an, jilid 10
(Jakarta: Rabbani Press, 2014), hlm. 279.

25 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 349.
26 Baca dalam Inong Satriadi,  2009,” Tujuan Penciptaaan Manusia

dan Nilai Edukasinya (Kajian Tafsir  Tematis), Jurnal Ta’dib, Volume 12,
No. 1, hlm. 34.

P e n d a h u l u a n

13



sinergitas antara kehendak Allah swt. yang terangkum
dalam al-Qurân dan visual alam raya serta biografi kenabian
Muhammad saw. dengan semangat pencarian kebaikan
(kemaslahatan) yang dilakukan oleh manusia secara umum
setelah wafatnya Rasul saw. Konsep utamanya adalah:

1. Maksud yang bersifat primer (). Untuk menjaga
agama (), menjaga jiwa (), menjaga
keturunan (), menjaga harta (), dan
menjaga akal ().

2. Maksud yang bersifat sekunder (), untuk meng-
hilangkan kesulitan atau menjadikan pemeliharaan
terhadap lima unsur pokok di atas menjadi lebih baik.

3. Maksud yang bersifat tersier (), agar manusia
dapat melakukan yang terbaik untuk penyempurnaan
dari pemeliharaan lima unsur pokok di atas.27

Tujuan-tujuan syariat tersebut sering diabaikan bahkan
tidak menjadi perhatian oleh sebagian mukmin, sehingga
syariat tersebut dirasa mengalami pergesaran secara konsep
maupun praktek. Hal ini diduga kuat disebabkan oleh  ke-
kurang pahaman akan tujuan syariat itu sendiri.28 Salah satu

27 Al-Syathibi. Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah, juz. II (Beirut: Dar
al-Kutub al-Ilmiah, 2003), hlm. 7-8.

28 Dalam ungkapan lain, al-Jurjawi menyebut penyebab penga-
baian syariat didasari oleh dua hal. Pertama, lemah dalam menunai-
kan kewajiban agama. Artinya tidak mempunyai motivasi tinggi dalam
melaksanakan syariat yang diturunkan Allah swt. Kedua, sikap ber-
lebihan (ghuluw) dalam beragama. Sikap ini tidak akan membawa
kemaslahatan duniawi dan ukhrawi bagi seorang muslim. Baca
dalam Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 3.

14

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



syariat Islam yang memiliki tujuan tertentu yang dirasa
mengalami pergeseran dalam tataran konsep maupun praktik
adalah masalah pernikahan. Hukum pernikahan (perkawinan)
adalah ajaran yang penting dalam Islam. Salah satu buktinya
dalam al-Qurân terdapat beberapa ayat yang mengatur menge-
nai masalah pernikahan.29 Ulama  sepakat bahwa perkawinan
merupakan wasilah bagi pemeliharaan keturunan (Hifzh al-
nasl) yang menjadi salah satu dari lima pokok tujuan syariat
Islam (maqâshid al-syarî’ah).30 Perkawinan merupakan salah
satu perintah agama kepada yang mampu untuk dilaksanakan
sebagai manifestasi ajaran Islam seperti ditegaskan dalam al-
Qurân dan Sunnah. Perkawinan itu tidak semata-mata proses
akad suami istri tetapi sebagai nilai ibadah yang bertujuan
untuk mencapai kehidupan keluarga yang sakînah mawaddah
wa rahmah.

Kehidupan rumah tangga sakinah yang menjadi esensi
dari sebuah pernikahan tidak selamanya sesuai dengan
rencana dan keinginan manusia. Keinginan itu berupa kete-

29 Kata nikah dalam al-Qurân disebut sebanyak 23 kali. Lihat
dalam Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-Baqi, al-Mu’jam al-Mufahras li Alfaz
al-Qur’an al-Karim (Beirut: Dar al Fikrt: 1412), hlm. 829. Adapaun ayat-
ayat al-Qurân yang mengatur tentang pernikahan ada sekitar 85 ayat
yang tersebar dalam 22 surat al-Qurân. Lihat http://islamwiki.
blogspot.com.

Abd al-Rahman al-Jaziri (751-833 H.) menyebutkan bahwa,
kata nikah (kawin) dapat didekati dari tiga aspek pengertian (makna),
yakni makna lughawiy(etimologis), makna ushli (syar’i), dan makna
fikih (hukum).Baca dalamAbd al-Rahman al-Jaziri, al-Fiqh ‘al-Mazhib
al-Arba’ah, jil. 4 (Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr, 1411 H.), hlm. 2.

30 Lihat Imam al-Ghazali. Al-Mustashfa min Ushûl al-Fiqh, Jilid 2
(Beirut: Dar al-Fikr, 1997), hlm. 139-140.

P e n d a h u l u a n

15



nangan, ketentraman, kedamaian dan kesejahteraan. Dalam
rumah tangga tidak jarang terjadi pertengkaran antara suami
isteri sebagai sebab inharmonisasi sehingga menimbulkan
kegelisahan, kesulitan dan kesengsaraan. Semua itu kadang-
kadang berakhir dengan kekerasan dalam rumah tangga
(KDRT) yang pada akhirnya berujung dengan perceraian.
Padahal Islam memotivasi umatnya untuk mencapai keba-
hagiaan di dunia dan akhirat melalui –salah satunya– ikatan
perkawinan. Perkawinan merupakan ikatan yang mengikat
kedua insan secara biologis dan kedua belah pihak secara sosio-
logis untuk mengantarkan kepada kebahagiaan abadi. Disaat
kebahagiaan itu tidak diperoleh, Islam memberikan jalan
keluar bagi masalah tersebut dengan metode talak atau per-
ceraian.31

Mempertahankan kehidupan keluarga yang sakinah
sangat dituntut oleh syariat. Keluarga sakinah termasuk salah
satu aspek yang sangat menentukan kemajuan suatu bangsa.
Keluarga adalah masyarakat terkecil terdiri dari pasangan
suami istri dan anak-anak yang lahir dari mereka. Sakinah
adalah rasa tentram, aman dan damai. Seseorang merasa
tentram jika terpenuhi unsur-unsur hajat hidup spiritual dan
material secara layak dan seimbang.Keutuhan keluarga amat
penting karena merupakan salah satu pilar masyarakat dan
bangsa. Karena itu segala  yang mengarah kepada kerapuhan
keluarga harus dihilangkan dan diselesaikan. Salah satu kon-

31 Djaman Nur, Fiqh Munakahat, Cet I (Semarang: Toha Putra,
1993), hlm. 130.

16

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



disi yang menunjukkan kerapuhan keluarga adalah tingginya
angka perceraian terutama cerai gugat.32

Keberadaan unit-unit keluarga dalam sebuah masyarakat
menentukan baik buruknya sebuah tatanan sosial yang ingin
dibangun secara bersama-sama.33 Baik buruknya unit keluarga

32 Sebuah data menyebutkan dari tahun 2013 sampai 2015 ada
peningkatan kasus perkara perceraian di Indonesia. Pada 2013, angka
perceraian berjumlah 319.066, lalu naik pada 2014 menjadi 336.769,
dan naik kembali pada 2015 menjadi 349.774. Sementara, hingga
September 2016, total angka perceraian di Indonesia sudah mencapai
153.550. Fenomena yang terjadi di Indonesia banyak para isteri yang
menggugat cerai ke Pengadilan. Secara nasional, angka perceraian di
Indonesia selalu mengalami peningkatan. Tidak main-main, Indo-
nesia menempati ranking teratas dengan jumlah perceraian tertinggi
di dunia. Setidaknya 40% perceraian terjadi setiap jamnya. Dari data
tersebut 70,5 % nya adalah gugat cerai dari pihak istri sedangkan
angka cerai talak sejumlah 29,5 %. Tentu saja, peningkatnya perceraian
ini akan berdampak luas bagi masa depan bangsa. Diperoleh dari Maja-
lah online : Muslimah, edisi 5 Desember 2016. Diakses Pebruari 2017.

33 Berkenaan dengan posisi penting keluarga (usrah) dalam
masyarakat, Al-Imam Al-Akbar Mahmud Syaltut (1883 - 1963 M)
menegaskan:

Tidak diragukan lagi bahwa suatu keluarga (al-usrah) adalah
ibarat “batu bata” (bahan bangunan) dari sekian banyak batu bata
(bangunan) umat yang terbentuk dari unit-unit atau kumpulan-
kumpulan keluarga yang saling terkait antara satu dengan yang lain.
Dan biasanya, bangunan yang terbentuk dari batu bata-batu bata
itu kekuatannya bergantung pada kuat atau lemahnya batu bata-
batu bata yang menjadi bahan itu sendiri. Manakala bangunan itu ter-
susun atas batu bata-batu bata yang kuat lagi memiliki daya tahan
dan kekebalan (tangguh), maka niscaya bangunan itu sendiri akan
kokoh; dan (sebaliknya) apabila bangunan itu tersusun atas batu bata-
batu bata yang lemah dan rapuh, maka dapat dipastikän bangunan
itu (baca, umat) juga akan lemah dan rapuh.”

P e n d a h u l u a n

17



itu sangat ditentukan oleh kesadaran hukum masing-masing
anggota keluarga. Keluarga idealnya mengamalkan hukum
keluarga Islam.34 Itulah mengapa para ulama memberikan
perhatian terhadap masalah pernikahan. Pernikahan adalah
salah satu bentuk syariat dari Allah swt. Kehadiran syariat

Senada dengan Mahmud Syaltut, Muhammad Abdul Rauf,
dalam bukunya The Islamic Family antara lain menyatakan: “The family,
the theme of this work, is the building block of the human social structure. The
Success and efficiency of the social order depends on the stability of, and harmony
in the domestic houshold. And the stability and harmony of the family depends
in turn, on each member of this social group fulfilling his (her obligations to the
other members.

Maksudnya, keluarga adalah suatu bangunan tertentu (ter-
sendiri) dalam struktur sosial. Kesuksesan dan efisiensi tatanan
social -betapapun besarnya- bergantung pada kekokohan dan har-
monisasi internal rumah-tangga. Padahal semua orang tahu bahwa
stabilitas dan harmonisasi keluarga itu sangat bergantung pada
kebaikan setiap anggota keluarga dalam memenuhi kewajibannya
terhadap anggota keluarga yang lain.

Baca dalamMahmud Syaltut, Al-Islam ‘Aqidah wa-Syarî’ah,
(Beirut-Lubnan: Dar al- Qalam, 1966), hlm. 147; Abdul Rauf, The Islamic
Family A General View (Kuala Lumpur-Malaysia: Bahasa dan Pustaka
Ministry of Education Malaysia, 1994), hlm. vii

34 Dalam studi hukum keluarga tidak hanya memperhatikan
dimensi hukum normatif, tetapi juga memperhatikan hukum sosio-
logis. Sebab menitikberatkan terhadap satu dimensi saja berarti tidak
menempatkan hukum keluarga sebagai wahana maqshid al-syarah.
Maqâshid al-syarîah terdapat dalam al-Qurân. Al-Qurân berisi nilai-nilai
yang melandasi tujuan yang akan dicapai oleh pensyariatan doktori
Islam. Tujuan yang hendak dicapai hukum keluarga itulah yang di-
maksud dengan maqâshid al-syarîah. Factor inilah yang menyebabkan
al-Qurân sebagai sumber hukum keluarga, karena hakikat hukum
berada di tangan kekuasaan Tuhan. Lihat kembali Sudirman M. Johan,
Laporan Penelitian : Hukum Keluarga Masyarakat Muslim, hlm. 7.

18

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Allah ini membawa hikmah besar, manfaaat utamanya adalah
kebahagiaan manusia di dunia dan akhirat. Ia diturunkan
dengan penuh faedah, tidak ada suatu yang sia-sia atau suatu
yang tidak berarti di dalamnya. Seluruh isinya menyimpan
hikmah dan falsafah yang tinggi.35

Tujuan pemikahan dalam kitab fikih munakahat banyak
dijumpai. Wahbah Zuhaili (w. 2015 M) dalam Fiqh al-Islami
wa Adillatuh, memberikan penjelasan singkat tentang tujuan
(hikmah) disyariatkannya pemikahan, antara lain; memelihara
seseorang dan pasangannya dari sesuatu yang haram, meme-
lihara keberlangsungan hidup (jenis) manusia dengan memi-
liki keturunan, menjaga keturunan dan nasab, membentuk
keluarga sebagai bagian dari masyarakat, mengokohkan
perilaku saling menolong, mendapatkan cinta, menguatkan
hubungan kekeluargaan dan menyempurnakan tradisi saling
menolong dalam mewujudkan kemaslahatan.36 Imam al-

35 Menurut Mohammad Baharun, pernikahan atau perkawinan
itu harus berproses sebagai suatu ikatan yang akrab dan intim kedua
belah pihak. Tidak boleh ikatan yang sudah disatukan itu lepas, seda-
patnya harus dipertahankan sebagai suatu kesatuan. Jangan pikirkan
—apalagi ucapkan perceraian dalam persatuan itu.

Inilah nilai-nilai suci suatu pernikahan di dalam Islam. Al-
Qurn menyebutnya dengan istilah ‘mitsqon qhalzhan ‘ (perjanjian yang
kokoh). Di dalam kitab suci terakhir itu, istilah tadi disebut tiga kali
yang menunjukkan pada perjanjian-perjanjian yang sangat penting
dan kokoh. Pertama perjanjian Allah dengan para utusannya, kedua
perjanjian Rasul dengan sahabat (umat)nya dan ketiga adalah perjanji-
an antar dua insan (pengantin) di dalam mengharungi masa baru dan
bahtera hidup - melalui pelaminan. Baca dalam Mohammad Baharun,
Islam Idealitas Islam Realitas (Jakarta: Gema Insani, 2012), hlm. 202.

36 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islamy wa adillatuhu (Damaskus:
Dar al-Fikr, 2008), hlm, 45

P e n d a h u l u a n

19



Ghazali (w. 505 H/1111 M) dalam lhya’ Ulum al-Din mengurai-
kan tujuan pemikahan antara lain; mendapatkan keturunan,
memenuhi kebutuhan seksual, memenuhi panggilan agama,
memelihara diri dari kemaksiatan, menumbuhkan tanggung
jawab, memperoleh harta yang halal, membangun rumah tangga
yang tenteram atas dasar cinta dan kasih sayang.37

Salah seorang ulama yang juga memberikan perhatian
terhadap masalah pernikahan ini adalah Ali Ahmad al-Jurjawi
dalam kitabnya Hikmat al-tasyrî’ wa falsafatuhu.Ali Ahmad al-
Jurjawi termasuk Ulama yang konsen memahami hikmah di
balik disyariatkannya suatu hukum. Ia adalah seorang ulama
besar al-Azhar Mesir pada abad 19, pernah dipercaya sebagai
Direktur Aasosiasi Riset Ilmiah Universitas al-Azhar dan
mantan advokat Mahkamah Tinggi Syariah Mesir. Melalui
karyanya yang berjudul Hikmat al-tasyrî’ wa falsafatuhu, ia
memberikan kontribusi mengenai hikmah tasyri’. Dalam
kitab ini ia menjabarkan falsafah dan hikmah dari setiap taklf
yang dibebankan kepada manusia dalam 331 pembahasan.38

Dalam bab Nikah, ia menyajikannya 58 pasal39 secara runtut

37 Imam al-Ghazali, lhya’ Ulum al-Din, Jilid 2 (Bairut: Dar al-
Kutub al ‘llmiah, t.th), hlm. 24-32.

38 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’ juz. I, hlm. 202- 204 dan
304 - 311.

39 Tidak termasuk di dalamnya pembahasan tentang larangan
ekstrim dalam beribadah. Tema ini ditampilkan oleh al-Jurjawi sebagai
pembuka dalam pembahasan Juz dua. Dari tema ini al-Jurjawi ingin
memberikan pemahaman bahwa seluruh ibadah yang telah ditetap-
kan Allah swt. itu mudah dan tidak ada yang menyulitkan manusia.
Oleh karenanya tidaklah pantas manusia membebani dirinya dengan
memaksa sesuatu yang tidak diperintahkan. Lihat Ali Ahmad al-
Jurjawi, Juz II, hlm. 3.

20

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan mendetail, mulai dari hikmah nikah, poligami, talak,
nafkah dan Mahram. Masalah khitan, poligami Rasulullah,
nikah beda agama hingga etika keluarga juga menjadi
perhatiannya.

Manhaj40 berpikir yang digunakan oleh al-Jurjawi dalam
menyusun kitab ini memiliki karakter sendiri. Al-Jurjawi
membingkai pola pikir rasional yang dilengkapi fakta-fakta
realita Islam. Di antara teori yang dikemukakan oleh al-
Jurjawi untuk memberikan pemahaman mengenai undang-
undang atau peraturan samawi dan duniawi adalah bahwa
undang-undang dan peraturan bertujuan untuk menjaga rasa
keadilan setiap manusia.41 Dengan adanya Undang-Undang

40 Secara etimomogis kata Manhaj () berasal dari bahasa
arab, dari kata kerja , dan bentuk jama’nya adalah al-Minhaj
 yang artinya: jalan yang jelas, terang 

Sedangkan pengertian kata Manhaj secara terminologis ada
beberapa pengertian di antaranya: Proses yang digunakan untuk
mencapai tujuan yang telah ditentukan. Atau langkah-langkah yang
harus diambil sebagai jalan dalam setiap ilmu pengetahuan untuk
mewujudkan tujuan yang telah ditentukan.

Abdul Wahab Ibrahim Abu Sulaiman : “ Manhaj dalam konteks
penelitian ilmiah adalah merupakan seni pengaturan yang benar
terhadap rentetan beberapa pemikiran, untuk menguak hakikat
ketika kita tidak mengetahuinya, atau memberikan bukti-bukti kepada
orang lain ketika kita mengetahuinya. Baca dalam Muhammad bin
Abi Bakar bin Abd. Qdir al-Razi, Mukhtar al-Shihhah (Libanon: Dairah
al-Ma’ajim, Maktabah Lubnan, 1986), hlm. 51; Arif ‘Izzuddin Hamid
Hassunah, Manahij al-Ijtihad al-Fiqhi al-Mu’ashir (Yordan: Disertasi
Universitas Jordaniyah, 2005), hlm. 316-31; Abdul Wahhab Ibrahim
Abu Sulaiman, Manahij al-Bahts fi al-Fiqh al-Islami, Khashaishuhu wa
Naqaisuhu (Bairut-Libanon: Dar Ibn Hazm, 1996), hlm. 15.

41 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, Juz.II, hlm. 6.

P e n d a h u l u a n

21



42 Sebagai contoh apabila seseorang berbuat zolim kepada
orang lain, kemudian salah satu dari mereka meninggal dunia, apakah
perbuatan zolim itu akan dihilangkan begitu saja, hal itu tentunya
menimbulkan ketidakadilan bagi mereka. Inilah dasar bahwa ke-
hidupan dunia bukan akhir dari perjalanan hidup seorang manusia,
akan tetapi hanyalah sebuah persinggahan untuk menuju kehidupan
yang sesungguhnya yaitu di akhirat. Baca dalam Ali Ahmad al-
Jurjawi, Hikmat Tasyri’, Juz. I, hlm, 6.

43 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat al-Tasyri’,  juz.I, hlm. iii
44 Tidak diragukan lagi, bahwa sudah selayaknya para penun-

tut ilmu mau menerima dan mempelajarinya. Senada dengan itu
Muhammad Bakhit, mantan Mufti Mesir menyebut beberapa
kelebihan yang beliau temukan dalam kitab ini. Di antaranya kitab
ini memuat keindahan, penyusunnya telah menitipkan apa yang
dibutuhkan oleh para pemula, dan juga dibutuhkan oleh orang-orang
yang telah banyak mempelajarinya. Bentuk susunannya bagus dan
artinya sangat mendalam. Susunan katanya sungguh ajaib, teratur
dan menakjubkan. Penyusunnya telah memasang mutiara- mutiara
lafaz di atas kertas emas berteteskan perak. Kemudian ia datangkan
lagi permata-permata intan di tengkuk leher zaman sekarang yang
pantas dihadiahkan kepada siapapun. Maka beruntunglah orang
yang mau menimba air segar dan diliputi oleh hikmah-hikmah dari
padanya sehingga mengenal kedudukannya yang tinggi. Lihat Ibid,
hlm. iii-iv

Inilah kemudian yang menjadi salah satu dorongan penulis
untuk mengangakat dan mengkaji kitab ini sebagai subjek penelitian.
Selain itu fenomena perceraian yang begitu tinggi terutama di negara
Indonesia, seakan-akan memiliki keluarga sakinah hanya tinggal

dan peraturan tidak ada perbuatan yang tidak dipertanggung
jawabkan.42 Muhammad Abul Fadh Al-Jaizawie (w. 1346 H/
1927 M) guru besar Al Azhar dan Abdur Rahman Qara’ah (w.
1939 M) seorang Mufti Mesir dalam kata sambutannya dalam
kitab ini43 menyebut bahwa kitab ini merupakan kumpulan
lafaz-lafaz yang mantap artinya.44

22

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



mimpi belaka. Padahal jauh sebelumnya para ulama telah mencoba
menggali dan menemukan esensi dari sebuah pernikahan yang telah
dituangkan dalam berbagai macam kitab. Selain itu penulis mema-
hami bahwa pencarian maksud dari sebuah hukum adalah hal yang
sangat urgen dan merupakan substansi dari segala rincian hukum
Islam. Apa jadinya sebuah hukum diterapkan di dalam masyarakat
tanpa diketahui sama sekali maksud utama dan substansi kehadiran-
nya ?. Oleh karenanya dirasa perlu untuk mengkaji ulang apa sebenar-
nya maqâshid al-syarî’ah dibalik pernikahan. Hal ini sangat perlu
mengingat keluarga memiliki peranan yang sangat signifikan dalam
kehidupan masyarakat manapun.

45 Safriadi, 2014, Kontribusi Ibn Asyur dalam Kajian Maqâshid al-
Syarî’ah, Jurnal Ilmiah Islam Futura, volume XIII, No.2, hlm. 85.

46 Yusuf  al-Qaradhawi, penerjemah Arif Munandar Riswanto,
Fikih Maqashid Syariah, Moderasi Islam Antara Aliran Tekstual dan Aliran
Liberal (Jakarta: al-Kautsar, 2017), hlm. 10.

Hukum-hukum yang disyariatkan oleh Allah tidak
terlepas dari maksud/tujuan yang meliputi kemaslahatan
umat manusia, baik kemaslahatan secara umum maupun
individu.45 Bahkan Yusuf Qaradhawi (lahir 1926 M) menye-
butkan bahwa fikih maqâshid al-syarî’ah meliputi seluruh pem-
bahasan fikih, karena fikih  maqâshid al-syarî’ah berisi makna,
rahasia dan hikmah yang terdapat di dalam teks.46 Berdasar-
kan pembahasan inilah penulis berusaha mengkaji tentang
maksud dari pensyariatan nikah sebagai jawaban dari asumsi
bahwa nikah itu membahagiakan hati, bukan menyengsara-
kan. Nikah itu meninggikan derajat, bukan merendahkan.
Nikah itu memuliakan, bukan menghinakan. Usaha ini penulis
wujudkan dengan melakukan penelitian dan pengkajian
secara mendalam dengan menuangkan dalam buku ini.

P e n d a h u l u a n

23





A. Pengertian dan Ruang Lingkup Maqâshid al-Syarî’ah1

Sebagai sumber utama ajaran Islam, ada ulama yang
membagi al-Qurân dalam tiga kelompok besar: aqîdah,
khuluqiyyah, dan ‘amaliyah. Aqîdah berkaitan dengan dasar-

BAB  II

KONSEP MAQASHID AL-SYARI’AH

1 Dalam al-muwâfaqât, al-Syathibi membagi maqâshid dalam dua
bagian penting, yakni maksud syari’ (qash al-Syâri’) dan maksud
mukallaf (qash al-mukallaf). Qash al-Syâri’ adalah maqâshid yang diletak-
kan oleh Allah dalam mensyariatkan hukum. Tujuannya adalah (jalb
al- mashâlih wa daf’ al-madharrah) menarik kebaikan dan menolak
kejahatan di dunia dan di akhirat.

Sedangkan  qash al-mukallaf merupakan tujuan syariat bagi hamba
(mukallaf) dalam melakukan sesuatu perbuatan. Maqâshid mukallaf
berperanan menentukan sah atau batal sesuatu amalan. Kaidah ber-
peran dalam maqâshid mukallaf adalah: Maqâshid mukallaf hendaklah
selaras dengan maqâshid al-Syarî’ah itu sendiri. Sehingga bila ada yang
ingin mencapai sesuatu yang lain dari maksud awal pensyariatan-
nya, sesuatu itu dianggap telah menyalahi syariat. Lihat Abu Ishak
al-Syathibi,al-muwâfaqât fi Ushûl al-Syarî’ah, Juz. II (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘ilmiah, 1424 ), hlm. 7

Dalam konteks ini maqâshid yang dimaksud ialah maqâshid atau
tujuan yang ditetapkan oleh Syâri’ dalam mensyariatkan hukum.

25



dasar keimanan. Khuluqiyyah berkaitan dengan etika atau
akhlak. Sedangkan ‘amaliyah berkaitan dengan aspek-aspek
hukum yang timbul dari ungkapan-ungkapan (aqwâl) dan
perbuatan-perbuatan (af’âl) manusia. Kelompok ketiga ini,
dalam sistematika hukum Islam dibagi dalam dua bagian
besar, yaitu (1) ibadah, yang di dalamnya diatur pola hubung-
an manusia dengan Tuhan, dan (2) muamalah yang di dalam-
nya diatur pola hubungan antara sesama manusia.2

Al-Qurân selaku sumber ajaran, tidak memuat aturan-
aturan yang terperinci tentang ibadah dan muamalah.
Buktinya, hanya terdapat 368 ayat yang berkaitan dengan
aspek-aspek hukum.3 Hal ini berarti, bahwa sebagian masalah-
masalah hukum dalam Islam, oleh Allah swt. hanya diberikan
dasar-dasar atau prinsip-prinsipnya saja dalam al-Qurân.
Dasar-daar atau prinsip-prinsip ini, dijelaskan lebih lanjut oleh
Nabi saw. melalui hadis-hadisnya. Berdasarkan sumber-
sumber inilah kemudian, aspek-aspek hukum terutama
bidang muamalah dikembangkan dengan mengaitkannya
dengan maqâshid al-syarî’ah.

2 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu Ushûl al-Fiqh (Bairut: Dar al-Fikr,
[t.th.]), hlm. 32.  Bandingkan dengan M. Quraish Shihab, Membumikan
Al-Qurân, Cet. XVI ( Bandung: Mizan, 2001), hlm. 40.

3 Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid II
(Jakarta: UI Press, 1984), hlm. 7.

Jumlah ini bukanlah suatu yang disepakati. Ada beberapa
pendapat tentang jumlah ayat hukum. Ibn al-‘Arabi menyebut
jumlahnya lebih dari 800 ayat. Imam Al-Ghazali dan Ulama Ushul
Syafi’iyah menyebut sekitar 500 ayat. Al-Shan’ani mengatakan
sekitar 200 ayat. Sedangkan Ibn al-Qayyim mengatakan sekitar 150
ayat. Baca dalam Muhammad Sulaiman al- Fara, Muqaddimah fî tafsîr
ayât al-ahkâm wa manâhij al-mufassirûn, hlm. 5

26

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Secara etimologi (bahasa), maqâshid al-syarî’ah terdiri
dari dua kata, yakni maqâshid dan syarî’ah. Maqâshid adalah
bentuk plural dari maqâshad dan maqsud4 yang merupakan
bentuk kata dari qashada yaqshudu dengan beragam makna,
seperti menuju suatu arah, tujuan, tengah-tengah, adil dan
tidak melampaui batas, jalan lurus, tengah-tengah antara
berlebih-lebihan dan kekurangan.5 Makna-makna tersebut

4 Kata ini juga semakna dengan kata qashdan. Lihat Ahmad bin
M. bin ‘Ali Abu al-Abbas al-Hamawi al-Fuyumi¸al-Mishbah al-Munîr
fi Gharib al-Syarh al-Kabir (Kairo : Dar al-Ma’arif,tth), hlm. 504-505., Syauqi
D, dkk, al-Mu’jam al-Wasith (Kairo: Maktabah al-Syuruq, 2004), hlm. 738

5 Kata al-maqasid berasal dari bahasa Arab sebagai isim masdar
mimi yang diawali dengan huruf mim, asal kata kerjanya adalah 
, lafazh ini secara etimologi (bahasa) memiliki beberapa
makna yaitu: pertama, qasadtuhu, qasadtu lahu dan qasadtu qasdahu
artinya aku mendatangi sesuatu atau seseorang, kedua, qasadtu al-‘uda
qasdan artinya aku mematahkan sebuah tongkat, ketiga, taqasada al-
kalbu wa ghairuhu, artinya anjing dan sebagainya mati, keempat, aqsada
al-sahmu artinya panah itu mengenai sasaran, kelima, al-qasid artinya
kumpulan sajak atau daging kering, keenam, bainana wa baina al-mai
lailatun qasidah artinya kami dekat dengan air, ketujuh, fulanun
muqtasidun fi al-nafaqah artinya si fulan sederhana dalam memberi
nafkah, kedelapan, seperti kata seorang penyair (Abu Li’am at-Taghlibi
atau Abdurrahman bin al-Hakam): “‘Ala al-hakami al-ma’ti yauman idha
qada // qadiyyatahu an la yajura wa yaqsida artinya seorang arbiter (penengah)
jika mengadili hendaklah tidak menzalimi dan berlaku adil.”

Lihat dalam Ismail bin Hammad al-Jauhari, Al-Sihah Taju al-
Lughah wa Sihahu al-‘Arabiyyah, cet. 4 (Beirut: Dar al-‘Ilmi li al-Malayin,
1990 M), hlm. 525; dan Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas fiqh al-
Aqlliyat dan Evolusi Maqashid alSyariah dari konsep ke pendekatan,
(Yogyakarta:Lkis, 2010), hlm. 178-179

Dari delapan makna al-maqasid secara etimologi, makna keempat
lebih mendekati kepada maksud penggunaannya dalam penelitian
ini yaitu yang artinya mengenai sasaran.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

27



dapat dijumpai dalam penggunaan kata qashada dan derivasi-
nya dalam al-Qurân. Ia bermakna mudah, lurus, dan sedang-
sedang saja seperti kalimat dalam surat al-Taubah ayat 42,6

pertengahan  dan seimbang seperti kalimat dalam surat Fathir
ayat 32,7 dan dengan makna lurus seperti kalimat dalam surat
al-Nahl ayat 9,8 serta bermakna tengah di antara dua ujung
seperti kalimat yang terdapat dalam surat Luqman ayat 19.9

6  
.

Kalau yang kamu serukan kepada mereka itu keuntungan yang
mudah diperoleh dan perjalanan yang tidak seberapa jauh, pastilah
mereka mengikutimu, tetapi tempat yang dituju itu amat jauh terasa
oleh mereka. Mereka akan bersumpah dengan (nama) Allah: “Jikalau
kami sanggup tentulah kami berangkat bersama-samamu”. Mereka
membinasakan diri mereka sendiri dan Allah mengetahui bahwa
sesungguhnya mereka benar-benar orang-orang yang berdusta.
Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 194

7  
  .

Kemudian Kitab itu Kami wariskan kepada orang-orang yang
Kami pilih di antara hamba-hamba Kami, lalu di antara mereka ada
yang menganiaya diri mereka sendiri dan di antara mereka ada yang
pertengahan dan diantara mereka ada (pula) yang lebih dahulu berbuat
kebaikan dengan izin Allah. Yang demikian itu adalah karunia yang
amat besar. Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 438

8   . Dan hak bagi
Allah (menerangkan) jalan yang lurus, dan di antara jalan-jalan ada
yang bengkok. Dan jikalau Dia menghendaki, tentulah Dia memimpin
kamu semuanya (kepada jalan yang benar).Lihat Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an,  hlm. 268

9   .
Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan lunakkanlah suaramu.
Sesungguhnya seburuk-buruk suara ialah suara keledai.Lihat Kemen-
terian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 412

28

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Selain itu Ia juga bermakna tuntutan dan kesengajaan.10

Adapun Syarî’ah11 secara bahasa berarti jalan menuju
sumber air. Jalan menuju sumber air ini dapat pula dikaitkan
sebagai jalan ke sumber pokok kehidupan.12 Sedangkan

10 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton Cowan
(ed), (London: MacDonald & Evans LTD, 1980), hlm. 767.  Lihat juga
Ahmad Warson Munawwir, Al Munawwir:Kamus Arab-Indonesia
(Surabaya: Pustaka Progressif, 1997),hlm. 112

11 Kata syari’ah banyak terdapat dalam ayat al-Qur’an dengan
beberapa bentuk tashrif, di antaranya adalah pada surah al-Maidah:
48 (dalam bentuk syir’ah), al-Syura: 13 (dalam bentuk syara’a) dan al-
Jatsiah: 18 (dalam bentuk syari’ah), yang mempunyai arti thariqah
(jalan), sunnah (jalan kebiasaan) dan minhaj (jalan yang nyata dan
jelas). Syir’ah dan syari’ah memiliki makna yang sama. Tetapi jamak
dari syari’ah adalah syarai’u dan jamak dari syir’ah adalah syira’an.
Berdasarkan makna lughawi ini, pengertian syariat adalah pedoman
yang harus dijadikan pegangan oleh manusia dalam menjalani ke-
hidupan di dunia menuju kehidupan akhirat yang abadi seperti mereka
yang bepergian ke suatu tempat harus melalui jalan-jalan tertentu.
Apabila jalan ini tidak dilalui, mereka akan tersesat. Demikian juga
orang yang tidak melalui syariat, akan menemui kebuntuan  dalam
meraih kebahagiaan.

Baca lebih lanjut Al-Nawawi, Tahzib al-Asma’ wa al-Lughat,  juz
III, (Beirut: Dar al-Fikr, 1416 H), hlm. 153; dan Al-Thabari, Jami’ al-Bayan
fi Ta’wil al-Qur’an, juz X (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1420 H), hlm. 384.

12 Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, Juz VIII (Bayrut: Dar al-Sadr, [t.th.]),
hlm. 175.  Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid al_syariah menurut al-syatibi,
(Jakarta: PT Raja Grafindo, 1996), hlm. 61

Syarî‘ah secara literal berarti sumber air, jalan, atau jejak
langkah. Istilah Syarî‘ah pada mulanya mengacu kepada ajaran Islam
secara keseluruhan, baik bidang akidah, hukum, dan moral (akhlâq).
Pengertian demikian diambil dari makna ayat QS. al-Syûrâ (42): 13
dan QS. Al-Jâtsiyyah (45): 18. Kemudian dalam perkembangan selanjut-
nya, istilah itu mengalami penyempitan makna sebatas ajaran agama

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

29



menurut Yusuf Qaradhawi (lahir. 1926 M) dalam bukunya
“Membumikan Syariat Islam” dengan mengutip dari “Mu’jam
al-Fadz al-Qurân al-Karim” menjelaskan bahwa kata Syariat
berasal dari kata Syara’a, al-syari’a yang berarti menerangkan
atau menjelaskan sesuatu, atau juga berasal dari kata syir’ah
dan syarî’ah yang berarti suatu tempat yang dijadikan sarana
untuk mengambil air secara langsung sehingga orang yang
mengambilnya tidak memerlukan bantuan alat lain.13

yang menyangkut hal-hal lahiriah (eksoterik), sehingga pengertian
Syarî‘ah menjadi identik dengan fiqh (hukum Islam), kendati kedua-
nya memiliki perbedaan kecil. Sementara itu pengertian fiqh sendiri
juga mengalami penyempitan makna dari pemakaian istilah semula
(secara bahasa berarti pemahaman atau pengertian) memiliki makna
pemahaman terhadap ajaran agama secara keseluruhan. Pengertian
demikian berakar dari ekspresi al-Quran (QS. al-Taubah [9]:122). Sing-
katnya, Syarî‘ah berbeda dengan fiqh. Syarî‘ah adalah kehendak Tuhan
dalam bentuk yang abstrak dan ideal, tetapi fiqh merupakan hasil upaya
manusia memahami Kehendak Tuhan tersebut. Dalam pengertian ini,
Syarî‘ah selalu dipandang sebagai yang terbaik, adil dan seimbang,
sementara fiqh hanyalah upaya untuk mencapai cita-cita dan tujuan
Syarî‘ah (maqâsid al-Syarî‘ah). Menurut fuqahâ, tujuan Syarî‘ah adalah
untuk mewujudkan kemaslahatan manusia (tahqîq mashâlih al-‘ibâd),
dan tujuan fiqh adalah untuk memahami dan menerapkan Syarî‘ah.

Tentang karakteristik Syarî‘ah lihat al-Syâtibî, al-Muwâfaqât fî
Usûl al-Syarî‘ah, ‘Abd Allâh Darrâz, ed. Juz II (Beirût: Dâr al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2003), hlm. 29, 44-53, 104 dst., Syams al-Dîn Abî ‘Abd Allâh
Muhammad bin Abî Bakr Ibn Qayyim al-Jauziyyah, I‘lâm al-
Muwaqqi‘în ‘an Rabb al-‘Alamîn, Sidqî Muhammad Jamîl al-‘Attâr, ed.
Jilid II (Beirut: Dâr al-Fikr, 2003), hlm. 3.

13 Yusuf Qardhowi, Membumikan Syariat Islam, Keluwesan aturan
Illahi untuk Manusia, Cet.ke I (Bandung: Pustaka Mizan, 2003), hlm. 13.

30

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Kesamaan syariat dengan arti bahasa syarî’ah yakni jalan
menuju sumber air ini adalah dari segi bahwa siapa saja yang
mengikuti syariah itu, ia akan mengalir dan bersih jiwanya.
Allah swt. menjadikan air sebagai penyebab kehidupan tumbuh
tumbuhan dan hewan seperti menjadikan syariah sebagai
penyebab kehidupan jiwa manusia.14

Secara terminologis, dalam periode-periode awal,
syariah15 merupakan al-nushûsh al-muqaddasah, dari al-Qurân
dan hadis yang mutawatir yang sama sekali belum dicampuri
oleh pemikiran manusia. Dalam wujud seperti ini syariah
disebut al-tharqah al-mustaqmah.16 Muatan syariah dalam arti
ini mencakup ‘amaliyah, khuluqiyah. Dalam perkembangan
sekarang terjadi reduksi muatan arti syariah, dimana aqidah
tidak masuk lagi dalam pengertian syariah.17

Dalam definisi yang lebih singkat dan umum, al-Raisyuni
(lahir.1953 M) menyatakan bahwa syariah bermakna sejum-
lah hukum ‘amaliyah yang dibawa oleh agama Islam, baik
yang berkaitan dengan konsepsi akidah maupun legislasi
hukum lainnya.18 Oleh Mahmud Syaltut (w.1383 H /1963 M),

14 Amir Syarifudin, Garis-garis Besar Fiqh, Edisi Ke I (Jakarta:
Kencana, 2003), hlm. 2-3.

15 Sedangkan syari’ah secara terminologi sebagaimana dikemu-
kakan oleh mayoritas ulama Syafi’iyyah adalah: Hukum-hukum
yang dibebankan oleh Rasulullah saw. yang bersumber dari Allah
swt. yang berupa wajib, sunnat, haram, makruh dan mubah. Lihat
dalam Al-Nawawi al-Jawi, Muraqi al-‘Ubudiyyah (Semarang: Toha
Putra, tt)., hlm. 4.

16 Fazlurrahman, Islam (Bandung: Pustaka, 1984), hlm. 140.
17 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid, hlm. 61-62.
18Ahmad al-Raysuni, al-Fikr al-Maqshidi qaw’iduhu wa fawiduhu,

(Ribath: Mathba’ah al-Najah al-Dar al-Baidha’, 1999), hlm. 10.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

31



syariah diartikan sebagai “aturan-aturan yang diciptakan oleh
Allah swt. untuk dipedomani manusia dalam mengatur hu-
bungan dengan Tuhan, dengan manusia baik sesama muslim
atau non muslim, alam dan seluruh kehidupan.”19 Sedangkan,
Asafri Jaya Bakri dalam penelitiannya mengatakan, bahwa
syariah adalah “seperangkat hukum-hukum Tuhan yang
diberikan kepada manusia untuk mendapatkan kebahagiaan
hidup baik di dunia maupun di akhirat.”20

Setelah memahami makna kedua kata ini secara ter-
pisah, gabungan kata al-maqâshid al-syarî’ah sudah menjadi
sebuah kata dan cabang ilmu yang tidak dapat dipisahkan
antara keduanya, sehingga untuk memberikan definisinya
harus digabung.21 Abdul Aziz bin Abdurrahman mendefinisi-
kan al-maqâshid al-syarî’ah adalah setiap kemaslahatan hamba,

19 Mahmud Syaltut, Islam: ‘Aqidah wa Syariah (Kairo: Dar al-Qalam,
1966), hlm. 12.

20 Asafri Jaya Bakri, KonsepMaqashid, hlm. 63
21Dalam literatur salaf, tidak ditemukan definisi secara khusus

tentang maqashid al-syari’ah. Bahkan Abu Ishaq al-Syathibi sendiri
yang disebut-sebut sebagai “Sang Bapak maqashid al-syari’ah tidak
pernah menyinggung definisinya. Barangkali beliau menganggap
bahwa hal tersebut sudah maklum adanya, penjelasan beliau yang
begitu panjang  dalam karyanya al-Muwafaqat terkait ilmu maqashid
sudah lebih dari cukup bagi para pembaca untuk sekedar menyim-
pulkan definis maqâshid al-syarî’ah sendiri.

Sekalipun pemaknaan secara khusus tentang maqâshid al-syarî’ah
tidak bisa ditemukan dalam literatur terdahulu (salaf), namun terma
tentang maqashid yang berupa teori-teori awal aplikasinya bisa ter-
deteksi secara jelas. Dalam kurun waktu tiga sampai abad ke-5, ide
maksud/sebab (hikmah, illat, atau makna) tampak pada beberapa
metode penalaran yang digunakan para imam madzhab tradisional,
seperti penalaran melalui qiyas, istihsan dan pertimbangan kemaslahatan.

32

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



baik umum maupun khusus yang dipelihara oleh Allah di
dalam mensyari‘atkan berbagai hukum atau memelihara hal-
hal yang dapat mendatangkan kemaslahatan baginya atau
dapat menghindarkannya dari kemudharatan.22

Dari definisi di atas, dapat dianalogikan bahwa yang
dimaksud dengan maqâshid al-syarî’ah adalah tujuan segala
ketentuan Allah swt. yang disyariatkan kepada umat manusia.
Dalam makna ini, bukan hanya istilah maqâshid al-syarî‘ah
yang lazim digunakan. Untuk makna yang sama, para ahli
hukum Islam juga terkadang menggunakan istilah maqâshid
al-syari’ dan al-Maqâshid al-syar’iyah.23

Istilah maqâshid al-syarî‘ah dalam sejarahnya dipopulerkan
oleh Abu Ishak Al-sythibi (w. 790 H) –walaupun istilah maqâshid
secara eksplisit lahir di tangan al-Hakim al-Tirmizi (w. 320
H).24 Al-sythibi dalam karyanya Muwaffaqat juz II mengung-
kapkan:

Kajian tentang maqâshid al-syarâ’ah belum menjadi subjek (topik)
karya ilmiah tersendiri atau menjadi perhatian khusus hingga akhir
abad ke-3. Kemudian perkembangan teori “tingkatan” keniscayaan
oleh Imam al-Juwaini (w. 438 H) terjadi lebih lama, yaitu pada abad
ke-5 H. Berikut ini adalah usaha melacak konsepsi-konsepsi maqâshid
awal antara abad ke-3 dan abad ke-5. BacaJasser Auda, Membumikan
Hukum Islam melalui Maqasid Syariah, Ter. Rosidin dan ‘Ali ‘Abd el-
Mun’im, Cet. I (Bandung: Mizan Media Utama, 2015), hlm. 46-49.

22 Abdul Aziz bin Abdurrahman bin Ali bin Rabi‘ah, ‘Ilmu
Maqasid al-Syari’ (Riyadh, Maktabah Raja Fahd, 2002 M), hlm. 21.

23 Ahmad Raysuni, Nazhariyah al-Maqâshid ‘inda al-Imâm al-Syathibi,
cet,4 (Virginia : The International Institute of Islamic Thought, 1995),
hlm. 17

24 Lihat dalam Ahmad al-Raisuni, Muhâdharat fi Maqâshid al-
Syar’iyah, hlm. 60.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

33



“Sesungguhnya syariat itu diturunkan untuk merealisasikan
maksud Allah swt. dalam mewujudkan kemashlahatan
diniyah dan duniawiyah secara bersama-sama”.

Sedangkan secara terminologis, makna maqâshid al-
syarî’ah berkembang dari makna yang paling sederhana
sampai pada makna yang holistik. Dikalangan ulama klasik
sebelum al-sythibi (w.790 H), belum ditemukan definisi yang
konkrit dan komperhensip tentang maqâshid al-Syarî’ah.26

 Definisi mereka cenderung mengikuti makna bahasa
dengan menyebutkan padanan-padanan maknanya. Al-

25

25 Al-Syatibi, Muwaffaqat juz II, hlm. 221.
26 Menurut Ibrahim Abdurrahim, banyak ulama kontemporer

(semisal al-Raisuni, Nuruddin al-Khadimi, dll), setelah melakukan
penelitian terhadap teks-teks turâts, mereka menyimpulkan bahwa
ulama salaf, termasuk al-Syathibi, belum mendefinisikan Maqashid
Syariah secara jelas dan jâmi’an-mâni’an (konprehensif-protektif).
Mereka sebatas mengungkapkan maqâshid dengan istilah-istilah
singkat dan berbeda-beda seperti: al-hikmah, al-mashâlih, al-aghâradh,
al-ghâyah, al-asrâr, al-al-ahdâf, dsb, yang pada dasarnya menunjukkan
maksud yang sama yaitu Maqashid Syariah.

Sementara menurut beberapa peneliti Maqashid Syariah
kontemporer lainnya seperti: Ahmad Fayati dalam bukunya Maqâshid
al-Syarîah ‘inda al-Imâm Malik, Bin Zaghibah Izzuddin dalam bukunnya
al-Maqâshid al-’Ammah li al-Syariah al-lslamiyyah dan Jamaluddin
Athiyah bahwa maqâshid sudah mulai didefinisikan sejak di tangan
al-Ghazali dalam al-Mustashfâ dan Syifâ’ al-Ghlâil-nya idem al-Syatibhi
dalam al-Muwâfaqât-nya. Baca dalam Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong
Pemikiran Pemikiran Islam II, Mengenal Ide Brilian Tokoh Maqashid Syariah
Kontemporer (Mesir: anNahdlah Press, 2016), hlm. 5.

34

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Bunani (lahir. 1956 M) memaknainya dengan hikmah
hukum, al-Asnawi (w. 772 H/1370 M) mengartikanya dengan
tujuan-tujuan hukum, al-Samarqandi (w. 983 M) menyama-
kanya dengan makna-makna hukum, sementara al-Ghozali
(w. 505 H/1111 M), al-Amidi (w. 631 H)  (w. 1233 M) dan al-
Hajib (w. 1249 M) mendefinisikanya dengan menggapai
manfaat dan menolak mafsadat. Variasi definisi tersebut
mengindikasikan kaitan erat Maqâshid al-syarî’ah dengan
hikmah, ‘illat, tujuan atau niat, dan kemaslahatan.27

27 Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas fiqh al-Aqlliyat dan
Evolusi Maqshid al-Syariah dari konsep ke pendekatan (Yogyakarta: Lkis,
2010), hlm. 180.

Yusuf Qaradhawi membedakan antara pengertian maqashid dan
‘illat sebagaimana juga disebutkan oleh ahli ushul dalam pembahasan
qiyas. Para ulama ushul memberi pengertian bahwa ‘illat adalah sifat
yang tampak dan terbatas yang  sesuai terhadap hukum, ‘illat adalah
sebab adanya hukum dan bukan tujuan (maqshad) adanya hukum.
Seperti ‘illat tentangrukhsah dalam bepergian seperti mengqashar dan
menjama’ shalat, berbuka saat puasa ramadhan, ‘illat dari rukhshah ter-
sebut adalah bepergian dan bukanmasaqqah yang timbul bagi musafir
saat bepergian. Masaqqah tersebut dinamakan hikmah bukan ‘illat.
Paraulama tidak menghubungkan hukum dengan hikmah karena
sulit membatasi pengertian hikmah.

Adapun Yusuf Qaradhawi lebih condong menghubungkan
hikmah dengan beberapa hukum jika hikmah tersebut jelas dan ber-
pendapat bahwa kemungkinan maqashid bisa dinamakan hikmah
syariat dalam arti ‘illat yang tidak terlihat di luar hukum. Dariitu tidak
berbeda dengan ulama-ulama sebelumnya tentang pengertian
maqashid seperti yang dipaparkan oleh Raisunibahwa maqashid asy-
syariah adalah manfaat yang ingin dicapai dalam melakukan sesuatu.
Dalam konteks ini maqashid atau objek yang diletakkan oleh syara’
dalam mensyariatkan hukum. Istilah populer yang digunakan ialah
maqashid syariah, maqashid al-syari’ (Allah) dan maqashid syara’.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

35



Adapun makna maqâshid al-syarî’ah secara istilah menurut
al-Kurdi (lahir. 1357 H) adalah:

28
yang berarti nilai-nilai yang menjadi tujuan penetapan

hukum. Sebagai landasan dalam berijtihad dalam rangka
menetapkan hukum, tidaklah berlebihan jika dikatakan bahwa
pertimbangan maqâshid al-syarîah menjadi suatu yang urgen
bagi masalah-masalah yang tidak ditemukan hukumnya
secara tegas dalam nash.

Sedangkan menurut Imam al-sythibi (w. 790 H) maqâshid
al-syarî’ah adalah:

29
Dapat dipahami bahwa tujuan disyariatkanya hukum

oleh Allah swt. yang berintikan kemaslahatan umat manusia

Maqashid bisa diartikan sebagai hikmah-hikmah dan tujuan-
tujuan pokok dalam pensyariatan hukum-hukum, pensyariatan
beberapa fardhu, pensyariatan halal, pensyariatan haram, pensya-
riatan had-had. Hikmah-hikmahdan tujuan-tujuan tersebut dapat
diketahui dari zhahir nash yang bersifat sharih (jelas). Hanya saja, nash
tidak mencakup semua tujuan dasar dari ketentuan hukum. Baca
Yûsuf al Qardhâwî, Dirasah Fi Fiqhi maqashid syariah (Maktabah
Wahbah), hlm. 21.

28 Ahmad al-Hajj al-Kurdi, al-Madkhal al-Fiqhi: al-Qawaid al-
Kulliyyah (Damsyik: Dar al-Ma’arif, 1980), hlm. 186.

29 Tujuan syari‘ dalam meletakkan hukum-hukum syari‘at
hanyalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat manusia, baik di
dunia maupun di akhirat kelak secara bersamaan.LihatAl-‘Allamah
al-Muhaqqiq Abi Ishaq Ibrahim bin Musa bin Muhammad al-Lahmy
al-Syathibi (w. 790 H), al-Muwafaqat, Kitab al-Maqashid, jilid 2, (al-Mam-
lakah al-Arabiyah al-Su‘udiyah: Dar Ibn Affan, 1417 H/1997 M), hlm. 9.

36

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



di dunia dan kebahagian di akhirat. Setiap penyari’atan hukum
oleh Allah swt. memiliki maqâshid (tujuan-tujuan) yakni ke-
maslahatan bagi umat manusia.30

Definisi Maqâshid al-syarî’ah oleh ulama kontemporer
yang paling masyhur dan representatif adalah sebagai berikut:

Ibnu Asyur (w. 1973 M): Ibnu Asyur (w. 1973 M) membagi
maqâshid al-syarî’ah menjadi dua: ‘âmmah (umum) dan khâsshah
(khusus). Dan masing-masing memiliki definisinya.

Maqâshid al-syarî’ah ‘âmmah:


31

Makna-makna dan hikmah-hikmah yang diperhatikan Tuhan
dalam semua ketentuan syariat, atau sebagian besarnya
sekiranya tak terkhusus dalam satu macam hukum syariah.

Definisi Ibnu ‘Asyur diatas mengarah pada arti Maqâshid
al-syarî’ah secara umum (Maqâshid al-syarî’ah ‘âmmah:). Dalam
bukunya tersebut, Ibnu ‘Asyur mencontohkan dengan men-
jaga ketertiban umum, menggapai kemaslahatan, menolak
dampak negatif, menegakkan keadilan dan lain sebagainya.
Masih dari penjelasan Ibnu ‘Asyur dalam kitab yang sama, ia
memberikan definisi untuk arti Maqâshid al-syarî’ah secara
khusus dengan bahasa:


32

30 Asafri Jaya bakri, Konsep Maqashid al-syariah, hlm. 5 dan 167.
31 Muhammad ath-Thahir bin al-Asyur, Maqashid asy-Syariah al-

Islamiyyah, Cet I (Kairo: Dar as-Salam, 2006), hlm. 55.
32 Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 6.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

37



Hal-hal yang dikehendaki Tuhan untuk merealisasikan tujuan-
tujuan manusia yang bermanfaat, atau untuk memelihara
kemaslahatan umum mereka dalam tindakan-tindakan mereka
yang khusus.

Definisi ini mencakup beberapa persoalan hukum
syariat secara khusus, seperti tujuan mendirikan bahtera
rumah tangga yang harmonis dalam syari’at nikah, menghin-
dari dampak konflik pasangan suami isteri yang berkelanjutan
dalam syariat talak dan lain sebagainya.

‘Allal al-Fasi (w. 1394 H/1974 M): ia mendefinisikannya
dengan definisi yang meliputi dua elemen maqâshid sekaligus
(‘âmmah dan khâssah).


33

Maqâshid al-syarî’ah adalah: tujuan syariah (menunjukkan
maqâshid  ‘mmah), dan rahasia-rahasia yang diletakkan
Tuhan pada setiap hukum dari hukum-hukum syariah
(menunjukkan Maqâshid khâssah).

Definisi al-Fasi ini mengakomodir arti maqâshid al-syarî’ah
al-‘Ammah dan maqâshid al-syarî’ah al-khâssah yang ditawar-
kan Ibnu ‘Asyur di atas. Tidak hanya itu al-fasi juga membe-
berkan secara riil cakupan dari maqâshid al-syarî’ah al-
‘Ammah dengan penjelasan beliau:

“Tujuan umum pemberlakuan syariat adalah memakmur-
kan kehidupan di bumi, menjaga ketertiban di dalam-
nya, senantiasa menjaga stabilitas kemaslahatan alam

33 ‘Allal al-Fasi, Maqshid al-syariah al-Islamiyah wa Makrimuha, cet.
V (Mesir: Dar al-Gharb al-Islami, 1993), hlm. 7.

38

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dengan tanggungjawab manusia menciptakan lingkung-
an yang sehat, berlaku adil dan berbagai tindakan yang
dapat bermanfaat bagi lapisan seluruh penghuni bumi”.34

Ahmad al-Raisuni  (lahir 1953 M):


35

Maqâshid al-syarî’ah adalah: tujuan-tujuan dimana syariah
diturunkan untuknya demi kemaslahatan para hamba.

Pada hakikatnya definisi ini merujuk kepada ta’rif al-Fasi,
hanya saja perbedaannya, Raisuni menghapuskan frasa
terakhir yang menunjukkan objektif khusus.

Sedangkan Wahbah al-Zuhaily (w. 2015 M) dalam
karyanya yang masyhur, Ushul al-Fiqh al-Islami mendefinisi-
kan Maqâshid al-syarî’ah sebagai berikut:




36
“Makna-makna dan tujuan yang dititikberatkan dalam
semua hukum atau sebagian besarnya atau ialah maksud
dari syariat dan rahasia-rahasia yang diletakkan oleh syari’
dalam setiap hukum”.

34  Ibid.
35 Nuruddin al-Khadimi, ‘Ilm Maqashid al-syariah, cet. I (Riyadh:

Maktabah al-Ubaikan, 2001), hlm. 15.
36 Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, jilid 2 (Damsyik:

Dar al-Fikr, 1996), hlm. 1017.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

39



Menurut Satria Effendi M. Zein (w.2000 M),37 maqâshid
al-syarî’ah adalah tujuan Allah swt. dan Rasul-Nya dalam

37 Satria Effendi Muh.Zein, lahir di Kuala Panduk, Riau pada
16 Agustus 1949, menempuh pendidikan Sekolah Dasar di Kuala
Panduk Riau, Tsanawiyah dan Aliyah di Madrasah Tarbiyah Islamiyah
Candung Sumatera Barat, gelar Lc didapat di Universitas Damaskus
Syria, MA di Universitas King Abdul Aziz Mekkah, dan gelar Doktor
dalam bidang Usul Fikih dengan Yudisium Cumlaude di Universitas
Ummul Qura Mekkah setelah mempertahankan disertasi yang
berjudul al-Majmu’ wa Dilalatuhu ‘ala al-Ahkam”, sebuah studi kritis
atas pemikiran hukum Sirajuddin al-Ghaznawi dalam karya Syarah
al-Mughni fi Ushul al-Fiqh li al-Khabbazi. Sementara itu, gelar Guru
Besar Madya dalam bidang Ilmu Usul Fikih telah ditetapkan pada
tanggal 29 Desember 2002, tetapi sebelum sempat dikukuhkan beliau
telah menghadap kehadirat Allah swt, pada hari Jumat dini hari 2
Februari 2000. Beliau adalah dosen pascasarjana IAIN Syarif Hida-
yatullah Jakarta dan juga pada beberapa pascasarjana IAIN lainnya
seperti Yogyakareta, Riau, Padang, dan Ujung Pandang. Selain itu,
mengajar pula di pascasarjana Fakultas Hukum Universitas Indonesia,
pascasarjana Universitas Muhammadiyah Jakarta, Pascasarjana IIQ,
Ketua Jurusan Jinayah-Siyasah Fakultas Syariah IAIN Jakarta dan
Dosen di beberapa Perguruan Tinggi Swasta seperti Institut Agama
Islam Darurrahman, Sekolah Tinggi Agama Islam Darunnajah
(STAIDA), dan Fakultas Syariah IIQ, wakil Ketua Fatwa MUI, Wakil
Ketua Dewan Pengurus Badan Arbitrase MUI (BAMUI), Anggota
Dewan Syariah Nasional (DSN MUI), Ketua Dewan Pengawas Syariah
(DPS) Asuransi MAA, dan wakil RI pada Lembaga Pengkajian
Hukum Islam (Majma’ al-Fiqh al-Islami) Organisasi Konferensi Islam
(OKI), aktif memberikan ceramah Agama dan seminar, banyak karya
ilmiah yang almarhum tulis, di antaranya: “Fikih Umar bin Khattab”,
dalam Kajian Islam tentang Berbagai Masalah Kontemporer, 1988, “Elastisitas
Hukum Islam”, dalam buku Metode Mempelajari Islam, 1992, “ Fikih
Mu’amalat (Suatu upaya rekayasa Sosial umat Islam Indonesia), dalam buku
Aktualisasi Pemikiran Islam, “Wawasan al-Quran tentang Hubungan
Manusia dengan Alam Sekitarnya”, dalam buku al-Qurn – IPTEK dan

40

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



merumuskan hukum-hukum Islam. Tujuan itu dapat dite-
lusuri dalam ayat-ayat al-Qurân dan hadis sebagai alasan logis
bagi rumusan suatu hukum yang berorientasi kepada ke-
maslahatan manusia.38

Terlepas dari perbedaan kata yang digunakan dalam
mendefinisikan maqâshid al-syarî’ah,39 para ulama ushul sepa-
kat bahwa maqâshid al-syarî’ah adalah tujuan-tujuan akhir
yang harus terealisasi dengan diaplikasikannya syariat.40 Ini

Kesejahteraan Umat, “ Metodologi Hukum Islam”, dalam buku Prospek
Hukum Islam dalam Kerangka Pengembangan Hukum Nasional,
Problema Hukum Islam Keluarga Islam Kontemporer Analisis
Yurisprudensi dengan Pendekatan Ushuliyah, baca Satria Effendi
M.Zein, Problema Hukum Islam Keluarga Islam Kontemporer Analisis
Yurisprudensi dengan Pendekatan Ushuliyah (Jakarta: Diterbitkan atas
kerjasama Fakultas Syariah UIN Jakarta dan Balitbang DEPAG RI, 2004).

38 Satria Effendi M.Z, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2005), hlm. 233.
39 Dari beberapa definisi maqashid al-syar‘iyyah yang dikemukakan

oleh beberapa ulama di atas, dapat diambil kesimpulan bahwa istilah
maqshid al-syar‘iyyah bisa diidentikkan dengan beberapa istilah
lainnya, yaitu maqshid al-syri’ danmaqshid al-tasyr’. Apabila ditinjau dari
istilah al-Syari’ (Allah), al-syari’at (hukum-hukum Allah) dan al-tasyri’
(proses pensyari’atan hukum) maka akan nampak aspek perbedaan
ketiganya. Namun, subtansi yang terkandung dalam ketiga istilah ini
adalah sama yaitu pengimplementasian (pemenuhan) kemaslahatan
dan pengeliminasian (penghapusan) kemudahratan.

40 Hal ini sejalan dengan definisi maqashid al-syariah yang dikemu-
kan oleh Yüsuf Hamid al-’Älim: “Tujuan-tujuan yang hendak direalisasi-
kan oleh hukum, yakni kemaslahatan yang kembali pada hamba,
baik dalam hidup di dunia maupun di akhirat, baik realisasinya itu
melalui upaya mencapai manfaat maupun menolak bahaya atau
kerugian. Lihat, Yusuf Hämid al-’ÄIim, al-Maqäshid al-’Ämmah li al-
Syariah al-Islåmiyyah (Riyadh: al-Dår al-’Älamiyyah li al-Kitäb al-
Islämi dan Ill, 1994), hlm. 79.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

41



bertarti bahwa maqâshid al-syarî’ah adalah kemaslahatan yang
ingin diwujudkan al-Syâri‘ bagi hamba-hamba-Nya melalui
pensyariatan berbagai hukum. Kemaslahatan itu sendiri dapat
diperoleh dengan cara mengerjakan suatu perbuatan yang
bermanfaat, atau meninggalkan perbuatan yang berbahaya
(mudharat).41

Maqâshid al-syarî’ah ini bisa jadi berupa maqâshid al-
syarî’ah al-’âmmah, yakni yang meliputi keseluruhan aspek
syariat, maqâshid al-syarî’ah al-khâshshah yang dikhususkan
pada satu bab dari bab- bab syariat yang ada, seperti maqâshid
al-syarî’ah pada bidang ekonomi, hukum keluarga, dan lain-
lain atau maqâshid al-syarî’ah al-juz’iyyah yang meliputi setiap
hukum syara’ seperti kewajiban shalat, diharamkannya zina,
dan sebagainya.42

Mustahil Allah swt. menurunkan hukum tanpa tujuan
tertentu, dan tujuan tersebut adalah untuk manusia. Dalam
hal ini Abdul Wahab Khalaf (w. 1956 M) berpendapat bahwa
tujuan utama dari pensyariatan hukum yang telah ditetapkan
Allah swt. adalah untuk merealisasikan kemaslahatan ma-
nusia, yakni dengan memenuhi semua kebutuhannya baik

41 Bisa disimpulkan dari berbagai definisi di atas, bahwa inti
dari maqshid al-syar’ah mengarah pada tujuan pencetusan hukum
syariat dalam rangka memberi kemaslahatan bagi kehidupan manusia
di dunia dan akhirat kelak, baik secara umum (maqshid al-syar’ah al-
‘Ammah) atau secara khusus (maqshid al-syar’ah al-Khashah). Baca
dalam Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh, hlm. 1017.

42 Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas, hlm. 183. Lihat juga
Umar bin Shälih bin ‘Umar, Maqäshid al-Syariah ‘inda al-Imäm al-’lzz
bin ‘Abd al-Salåm, hlm. 87.

42

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



yang bersifat primer (dharriyyat), kebutuhan sekunder
(hjiyyat), maupun kebutuhan tersier (tahsiniyyatt).43

Mashlahah merupakan kata kunci dalam upaya meru-
muskan secara filosofis kaitan teks wahyu dengan realitas
konteks kehidupan umat beragama sehari-hari. Secara etimo-
logis, mashlahah mempunyai makna identik dengan manfaat,
yaitu keuntungan, kenikmatan, kegembiraan atau segala
upaya yang dapat mendatangkan hal itu.44  Pada tataran subs-
tansinya boleh dibilang bahwa mashlahah adalah suatu kondisi
dari upaya mendatangkan sesuatu berdampak positif (man-
faat) serta menghindarkan diri dari hal-hal yang berdimensi
negatif (madharat).

Atas dasar itu, tidaklah berlebiham kemudian kajian
teori maqshid al-syar’ah dalam hukum Islam menjadi hal yang
sangat penting. Urgensi itu didasarkan pada pertimbangan-
pertimbangan sebagai berikut. Pertama, hukum Islam adalah
hukum yang bersumber dari wahyu Tuhan dan diperuntuk-
kan bagi umat manusia. Oleh karena itu, ia akan selalu ber-
hadapan dengan perubahan sosial. Dalam posisi seperti itu,
hukum Islam yang sumber utamanya (al-Qurn dan sunnah)
turun pada beberapa abad yang lampau dapat beradaptasi
dengan perubahan sosial. Keadaan ini baru bisa dirasakan
setelah diadakan kajian terhadap berbagai elemen hukum
Islam, dan salah satu elemen yang terpenting adalah teori
maqashid al-syari’ah. Kedua, dilihat dari aspek historis, sesungguh-

43 Abdul Wahab Khalaf, Ilmu Ushul Fiqh (Kuwait:Dar al-Millah,
1978), hlm. 197

44 Said Ramadhan al Buthi, Dhawabith al-Mashlahah (Beirut:
Muassasah al-Risalah, t.th.), hlm. 27.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

43



nya perhatian terhadap teori ini telah dilakukan oleh Rasulullah
saw, para sahabat, dan generasi mujtahid sesudahnya. Ketiga,
pengetahuan tentang maqashid al-syari’ah merupakan kunci
keberhasilan mujtahid dalam ijtihadnya, karena di atas lan-
dasan tujuan hukum itulah setiap persoalan dalam bermu’ama-
lah antar sesama manusia dapat dikembalikan. 45

Abdul Wahhab Khallaf (w. 1956 M), menyatakan bahwa
nash-nash syariah itu tidak dapat dipahami secara benar kecuali
oleh seseorang yang mengetahui maqashid al-syari’ah (tujuan
hukum).46 Pendapat ini sejalan dengan pandangan pakar fiqh
lainnya, Wahbah al-Zuhaili (w. 2015 M), yang mengatakan
bahwa pengetahuan tentang maqashid al-syari’ah merupakan
persoalan dharuri (urgen) bagi mujtahid ketika akan mema-
hami nash dan membuat istinbath hukum, dan bagi orang lain
dalam rangka mengetahui rahasia-rahasia syariah.47

Memang, bila diteliti semua perintah dan larangan Allah
swt. dalam al-Quran, begitu pula suruhan dan larangan Nabi
saw. dalam sunnah yang terumuskan dalam fikih, akan
terlihat bahwa semuanya mempunyai tujuan tertentu dan
tidak ada yang sia-sia. Semuanya mempunyai hikmah yang
mendalam, yaitu sebagai rahmat bagi umat manusia. Allah
swt. tegaskan dalam beberapa ayat al-Quran, di antaranya

45 Baca lebih jelas dalam Ghofar Shidiq, Teori maqashid al-syari’ah
dalam Hukum Islam, Jurnal Sultan Agung, vol.XLIV, no.118, Juni-
Agustus 2009.

46 Abd al-Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Al-Fiqh ( Kairo: Maktabah
al-Da’wah alIslamiyah, 1968), hlm. 198.

47  Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Beirut: Dar al-Fikr,
1986), hlm. 1017.

44

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dalam surat al-Anbiya’: 107, tentang tujuan Nabi Muhammad
diutus:


“Dan tidaklah Kami mengutusmu, kecuali menjadi rahmat
bagi seluruh alam”48

Mengeni ayat ini, al-Maraghi (w.1371 H/1952 M) men-
jelaskan bahwa Allah mengutus nabi Muhammad sebagai
rahmat serta membawa syari’at dan hukum-hukum demi
kebahagiaan manusia di dunia dan di akhirat, membawa
petunjuk bagi mereka. Ayat ini juga menjelaskan bahwa nabi
Muhammad diutus untuk membawa kemaslahatan di dunia
dan di akhirat. Orang kafir tidak dapat memperoleh kemasla-
hatan tersebut, karena mereka berpaling dari ajaran Nabi
Muhammad, tidak menerima rahmat ini, tidak bersyukur
dengan nikmat ini, lalu mereka tidak akan mendaptkan ke-
bahagiaan.49

Rahmat untuk seluruh alam dalam ayat di atas diartikan
dengan kemaslahatan umat. Esensi maslahat itu dapat diarti-
kan sebagai sesuatu yang baik dan dapat diterima oleh akal
yang sehat. Akal dapat mengetahui dan memahami motif di
balik penetapan suatu hukum karena berorientasi kemasla-
hatan untuk manusia, baik dijelaskan sendiri alasannya oleh
Allah swt. atau dengan jalan rasionalisasi. Seperti suruhan
Allah swt. untuk berzikir dan shalat dijelaskan sendiri oleh
Allah swt. dalam ayat berikut:

48 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 331.
49 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, juz.17, hlm. 78.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

45



 
“(yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka manjadi
tenteram dengan mengingat Allah swt.Ketahuilah bahwa
dengan berzikir itu hati akan tenteram”.50

 
  

“ Bacalah apa yang telah diwahyukan kepadamu, yaitu
Al-Kitab (al-Qurn) dan dirikanlah shalat.Sesungguhnya
shalat itu mencegah dari perbuatan keji dan munkar”. (QS
Al-’Ankabut: 45)

Ada beberapa aturan hukum yang tidak dijelaskan
secara langsung oleh syâri’ (pembuat syariat) dan akalpun sulit
untuk membuat rasionalisasinya, seperti penetapan waktu
shalat zhuhur yang dimulai setelah tergelincirnya matahari.
Meskipun begitu tidaklah berarti penetapan hukum tersebut
tanpa tujuan, hanya saja barangkali rasionalisasinya belum
dapat dijangkau oleh akal manusia.

Muatan maqâshid al-syarî’ah dapat diketahui dengan
merujuk ungkapan al-Syathibi (w. 790 H) dalam kitabnya al-
Muwâfaqât fi Ushûl al-syarî’ah. Ia menerangkan bahwa syariat
itu ditetapkan tidak lain untuk kemaslahatan manusia di
dunia dan di akhirat.51 Jadi, pada dasarnya syariat itu dibuat
untuk mewujudkan kebahagiaan individu dan jama’ah, me-
melihara aturan serta menyemarakkan dunia dengan segenap

50 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 254.
51 Al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syariah (Riyadh: Maktabah

al-Riyadh al-Haditsah, t.th.), hlm. 6.

46

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sarana yang akan menyampaikannya kepada jenjang-jenjang
kesempurnaan, kebaikan, budaya, dan peradaban yang mulia,
karena dakwah Islam merupakan rahmat bagi semua
manusia.

Dari pengertian di atas, dapat dikatakan bahwa yang
menjadi bahasan utama dalam maqâshid al-syarî’ah adalah
hikmah dan ‘illat52 ditetapkan suatu hukum. Dalam kajian

52'Illah dalam teori maqâshid al-syarî’ah dan ‘Illah yang digunakan
al-qiyâs berbeda. Ta’lilUshûliy/ta’lil qiyâsi disyaratkan bersfat jelas
(zhahir) dan spesifik (mundhabit), dan diorientasikan untuk dikiaskan,
bukan untuk menggali makna yang dituju (al-ma’na al-maqâshd).
Semisal dalam riba, ‘illah yang dipergunakan adalah faktor makanan,
makanan pokok, timbangan, atau ukuran, dan sifat-sifat ini diper-
gunakan untuk mencetuskan hukum. Tentu sangat berbeda jika di-
perbandingkan dengan ‘illah dalam teori maqâshid al-syarî’ah yang
berorientasi pada hikmah hukum atau motifnya, dan dipergunakan
untuk menggali tujuan hukum, bukan mencetuskan hukum.

Ada dua hal yang membuat perbedaan mendasar antara ‘illah
maqâshid al-syarî’ah dan al-qiyâs. Pertama: ‘illah maqâshid al-syarî’ah
sejatinya memperhatikan hukum melalui hikmah dan makna yang
tersirat/nilai, tanpa mempertimbangkan kejelasan makna atau
spesifikasi makna ‘illah, sebab ia hanya sebatas menelisik dampak
hukum. Bukan untuk menyandingkan hal yang bersifat parsial untuk
dianalogikan dengan yang lain dalam pencetusan hukum layaknya
yang dilakukan ulama usul fikih dalam al-qiyâs. Bisa dikatakan, ‘illah
dalam maqâshid al-syarî’ah adalah ‘illah hakikat. Semisal hukum riba,
maqâshid al-syarî’ah berfungsi menggali nilai hikmah dan makna yang
tersirat dari pengharaman riba sehingga merengkuh motif utama
dari hikmah dan makna tersebut yang berujung pada hifzh al-mal
(menjaga hatta). Sedang ‘illah yang dipakai adalah: riba dapat meng-
halangi kesetaraan hak sesama, dan menimbulkan sifat individualistis
dan ketamakan. Maka hikmah atau nilai yang menjadi motif utama
adalah hifzh al-mal. Sedangkan dalam teori al-qiyâs, ‘illah yang dipakai
adalah sifat terbatas dari hal-hal yang dihukumi riba, semisal faktor

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

47



ushul fiqh, hikmah53 berbeda dengan ‘illat. ‘Illat adalah sifat
tertentu yang jelas dan dapat diketahui secara objektif (zhahir),

makanan, makanan pokok, timbangan, dan ukuran. Dan sifat-sifat
tadi diproyeksikan sebagai ‘illah yang melandasi hukum, bukan nilai
hikmah, atau makna tujuan dari hukum.

Kedua: ta’lil dalam teori maqâshid al-syarî’ah menggunakan cara
pandang secara umum (ijmliy), dan tidak mempertimbangkan hal-
hal parsial yang beragam. Melalui view tersebut, maka ta’lil dalam
maqâshid al-syarî’ah bisa menyentuh hal-hal yang tidak tergapai oleh
ta’lil versi al-qiyâs. Sebagai bukti, ta’lil kepunyaan maqâshid al-syarî’ah
dapat menyentuh nilai seluruh ibadah dengan gambaran ‘illahijmliy-
nya bahwa ibadah secara keseluruhan disyariahkan untuk kemasla-
hatan manusia. Oleh karena ta’lil versi maqâshid al-syarî’ah bersifat
ijmâliy, maka ia tak bisa menjawab sebagian besar hal yang bersifat
rinci (tafshili) dari ibadah, semisal: mengapa puasa wajib di bulan
ramadhan? Dan mengapa puasa diawali dari saat fajar menyingsing,
dan diakhiri oleh surutnya matahari ? Baca lebih jauh Muhammad
‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 81-82

53 Sedangkan filsafat dan hikmah memiliki pengertian yang
sama. Perbedaannya terletak pada asal-usul pemakaian kedua terma
tersebut. Menurut Juhaya S. Pradja, filsafat berasal dari Yunani yang
pada masanya belum muncul agama (Katholik) sehingga dalam
perjalanannya tidak berangkat dari suatu keyakinan akan adanya
Tuhan maupun akhirat. Kemudian, kata itu pun diterjemahkan ke
dalam bahasa Arab menjadi falsafah. Adapun istilah hikmah ber-
kembang setelah Islam muncul, sebagaimana di dalam Al-Qurn
dijumpai ayat-ayat yang menerapkan kata hikmah.

Dalam perkembangannya, istilah filsafat masuk dunia gereja
dan mendapat pengaruh gerejani, Istilah filsafat dapat dikatakan
berbau Barat, baik yang menjurus ke theis maupun atheis, sedangkan
hikmah merupakan istilah khas Islam yang secara pasti menjurus
pada monotheis. Oleh karena itu dalam perspektif tersebut, hikmah
lebih tinggi daripada filsafat. Kesimpulannya adalah, hikmah sebagai
filsafat yang berkembang dan digunakan terus-menerus oleh para
ulama, sehingga mujtahid dan fuqaha dapat disebut sebagai para filosof

48

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan ada tolak ukurnya (mundhabit), dan sesuai dengan ke-
tentuan hukum (munasib) yang keberadaannya merupakan
penentu adanya hukum. Sedangkan hikmah adalah sesuatu
yang menjadi tujuan atau maksud disyariatkannya hukum
dalam wujud kemaslahatan bagi manusia.54

Kemaslahatan dianggap sangat penting kaitannya
dengan upaya dinamika dan pengembangan hukum karena
sebagai sesuatu yang terhubung dengan nilai-nilai filosofis dari
hukum-hukum yang disyariatkan Allah swt. kepada manusia.
Dengan demikian, istilah mashlahah55 identik dengan istilah

besar dalam bidang hukurn lslam. Baca Juhaya S. Pradja, Filsafat Hukum
Islam (Bandung: Yayasan Piaara, 1987), hlm 5-6.

54 Abd al-Wahab Khallaf, Ilmu, hlm. 65.
Lebih lanjut bisa dikatakan bahwa ungkapan bahasa Arab

menggunakan mashlahah dalam arti manfaat atau perbuatan dan
pekerjaan yang mendorong serta mendatangkan manfaat kepada
manusia. Sedangkan dalam arti umum, mashlahah diartikan sebagai
segala sesuatu yang bermanfaat bagi manusia, baik dalam arti
menarik atau menghasilkan, seperti menghasilkan keuntungan atau
kesenangan, atau dalam arti menolak atau menghindarkan seperti
menolak kemudaratan atau kerusakan. Jadi, setiap yang berisi
manfaat patut disebut maslahat meskipun manfaat yang dimaksud
menunjuk dua sisi, yaitu mendatangkan kebaikan dan menghindar-
kan bahaya atau kerusakan disisi lain. Baca lebih lanjut Abdul Aziz
Dahlan, dkk, Ensiklopedi Hukum Islam, jilid IV (Jakarta: PT Ichtiar Baru
van Hoeve, 2001), hlm. 1143. Dan Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid
II (Jakarta: Kencana, 2009), hlm. 345.

55 Kata “maslahat” yang sudah “mengindonesia” berasal dari
bahasa Arab (mashlahah) dengan jama’nya mashalihyang secara
etimologi berarti: manfaat, faedah, bagus, baik, kebaikan, guna atau
kegunaan. Mashlahah merupakan bentuk mashdar dari fi’il shalaha,
ia merupakan lawan dari kata mafsadat yang berarti kerusakan dan
kebinasaan. Baca lebih lanjut Abu Hamid al-Ghazali, Al-Mustashfa

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

49



filsafat hukum Islam. Memperdalam kajian filosofis ini,
Fathurrahman Djamil menyebut bahwa,”Hikmah ialah
mencari kesempurnaan diri manusia dengan menggambar-
kan segala urusan dan membenarkan segala hakikat baik yang
bersifat teori maupun praktik menurut relatifitas kadar ke-
mampuan manusia.”56

‘Illah57 merupakan pertanda (madzinnah) adanya hikmah.
Hikmah tersembunyi atau secara implisit terdapat dalam ‘illah,

min ‘Ilm al-Ushul, hlm. 250 dan Abdul Wahab Khalaf, Ilmu Ushul, hlm
53, Ibn Mandzur al-Afriqiy, Lisan al-‘Arab, Juz VIII (Beirut : Dar al-Sadr,
1972), hlm. 348. Dalam Kamus Bahasa Indonesia mashlahah makna-
nya adalah sesuatu yang mendatangkan kebaikan W.J.S. Poerwadar-
minta, Kamus Umum Bahasa Indonesia. Jakarta, 1976, hlm. 635.

56 Fathurrahman Djamil,  Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1997), hlm. 68.

57 Secara etimologi ‘Illat dalam kajian ushul fiqhi berarti sesuatu
yang dapat mengubah sesuatu yang lain. Oleh sebab itu penyakit
disebut ‘illat, karena dapat mengubah kondisi fisik si penderita dari
kuat menjadi lemah. Baca 7 Ibnu Manzur, lisan al-arab, jilid ke-4, hlm.
3069. Ensiklopedi hukm Islam, hlm. 696.

Terdapat perbedaan redaksi ulama ushul fiqh dalam mende-
finisikan illat. Jumhur ulama Hanafi, hambali dan al-Baidawi men-
definisikan ‘illat adalah suatu sifat yang berfungsi sebagai pengenal
suatu hukum. Artinya ‘illat sebagai tanda atau indikasi keberadaan
suatu hukum, misalnya sifat memabukkan merupakan ‘illat minu-
man khamar, maka memabukkan adalah tanda hukum keharaman
khamar.

Menurut Imam al-Gazali (tokoh mazhab Syafi’i) ‘illatadalah
sifat yang berpengaruh terhadap hukum, bukan karena zatnya
melainkan karena perbuatan Syari’. Menurutnya ‘illatitu bukanlah
hukum, tetapi merupakan penyebab adanya hukum ; dalam artian
adanya ‘illat menyebabkan munculnya hukum. Lihat Ensiklopedi
hukum Islam, hlm. 696

50

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sehingga tersistem dalam teori bahwa tidak mungkin ditemui
hikmah bila tidak ada ‘illah. Di samping itu, ‘illah merupakan
dasar perbuatan. Tanpa hikmah, suatu hukum dianggap tidak

 Kedua definisi ini sesungguhnya tidak berbeda, hanya al-
Gazali menekankan bahwa pengaruh ‘illat terhadap hukum bukan
dengan sendirinya, melainkan harus karena adanya izin Allah swt.
Namun demikian kedua definisi ini sepakat bahwa hakekatnya
bukan sifat itu yang secara langsung mempengaruhi hukum akan
tetapi sifat itu berpengaruh berdasarkan kehendak syri’. Seperti syri’
menetapkan hukum potong tangan bagi pencuri, disebabkan per-
buatan mencuri yang dilakukan. Akan tetapi hukuman potong tangan
itu pada hakekatnya adalah kehendak Allah swt. bukan semata–
mata karena perbuatan mencuri.

Berbeda dengan Mu’tazilah (aliran teologi Islam yang liberal
dan rasional), menurut mereka ‘illat adalah sifat yang secara lang-
sung mempengaruhi hukum, bukan atas kehendak atau perbuatan
Allah. Menurut mereka ‘illat itulah yang menyebabkan hukum itu
disyaria’tkan. Oleh karena itu hukum itu tidak tergantung  pada syri’
tetapi pada ‘illat. Contohnya; pembunuhan secara disengaja secara
logika menjadi penyebab seseorang itu diqisas, dalam hal ini tidak
perlu campur tangan syâri’ karena secara logika saja dapat dipahami.
Maka Allah wajib menetapkan hukum qisas bagi pembunuh agar
menghindari kemafsadatan dan untuk mencapai kemaslahatan.
Lihat ibid,  hlm. 697

Ulama ushul fiqih menyatakan bahwa apabila disebut dengan
‘illat, yang dimaksud adalah; Pertama; hikmah yang menjadi motivasi
dalam menetapkan hukum, berupa pencapaiankemaslahatan atau
menolak kemafsadatan. Kedua; sifat zahir yang dapat diukur sejalan
dengan suatu hukum dalam mencapai kemaslahatan, baik berupa
manfaat bagi manusia maupun menolak mafsadat. Pengertian “sifat
yang zahir” adalah suatu sifat yang terdapat dalam suatu hukum
yang bisa dinalar oleh manusia. Sedangkan “bisa diukur” adalah
berlaku umum untuk setiap individu. Baca lebih lanjut Huderi Beik,
Ushul Fiqh ( Beirut: Dar al-Fikr, 1988), hlm. 298.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

51



berasal dari kebenaran yang tersembunyi.  Hasbi al-Shidiqqiy
(w. 1975 M) menjelaskan bahwa, sebenarnya pencarian hikmah
melalui ‘illah, merupakan refleksi kebijaksanaan melalui
perantara ilmu dan akal (al-Hikmat, ishâbatu al-haqqi bi al-‘ilmi
wa al-‘aqli).58 Dengan demikian, mashlahah berupaya sede-
mikian rupa untuk menghasilkan suatu keselarasan, yang
dalam bahasa filsafat hukum Islam disebut dengan hikmah.59

58 Teungku Muhammad Hasbi al-Shidiqqi, Falsafah Hukum Islam
(Semarang: Pustaka Rizqi Putra, 2001), hlm. 11

59 Kata hikmah mempunyai beberapa pengertian, tergantung
siapa yang mendefinisikan sesuai dengan jenis keilmuan atau
konsentrasinya. Antara lain; Secara bahasa hikmah : Adil. Lihat Ibnu
Manzur, Lisan, hlm. 953. Kata hikmah secara bahasa berarti keunggulan
sesuatu melalui suatu pengetahuan, sempurna, bijaksana dan sesuatu
yang tergantung padanya akibat sesuatu yang terpuji. Lihat Ensiklopedi
Islam (Jakarta: PT. Intermasa, 2006 ), hlm. 550.

Sementara menurut M. Hasbi al-Sidiqy hikmah itu adalah
makrifat yang paling bernilai tinggi dan orang yang bersifat dengan
hikmah yang dikatakan hakim adalah orang yang paling bernilai.
Lihat kembali M. Hasbi al-Siddiqy, Falsafah Hukum Islam,cet. V (Jakarta:
Bulan Bintang, 1993), hlm. 20.

Dalam al-Qurn kata hikmah dan turunannya (bentuk lain dengan
asal kata hikmah) digunakan pada 36 ayat, dan khusus menggunakan
kata hikmah saja terdapat dalam 20 tempat. Kata hikmah secara ber-
samaan dipakai dengan kata al-kitab sering dinyatakan sebagai suatu
pemberian; QS: 2; 129 dan 231 QS: 3: 81, QS: 4: 54 dan 113, dan QS: 33:
34. Hikmah dianugerahkan kepada nabi Daud AS, Isa AS, Muhammad
saw. bahkan kepada Lukman (QS. 2;151,251, QS. 5; 110, QS. 31; 12,
QS. 38;  20 dan QS. 43; 63). Hikmah merupakan  anugerah besar ( QS.
2;269 ) dan hikmah dihubungkan dengan pemurnian (QS. 2: 129). Baca
Sukmadjaja Asyarie-Rosi Yusuf, Indeks al-Qurán, cet. VI (Bandung:
Pustaka, 2006 ), hlm. 69 dan  Juhaya S. Praja, Tafsir Hikmah Seputar Ibadah,
Muamalah, Jin Dan Manusia (Jakarta: Kencana, 2008), hlm. 35.

52

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Sedangkan menurut Muhammad Abduh dalam tafsir al-Manar
mengatakan:
(Hikmah adalah pengetahuan yang benar, dan dia itu merupakan
sifat yang kokoh pada diri seseorang lagi menguasai iradat, dan
menghadapkan iradat – iradat itu pada pekerjaan).

Dalam kamus bahasa Indonesia hikmah memiliki beberapa
pengertian: 1. kebijaksanaan (dari Allah ), 2. Kesaktian, 3. Manfaat =
makna yang dalam, seperti ; nasehatnya penuh hikmah. Hikmah
menurut ilmu filsafat seperti yang dikemukakan oleh Phitagoras (580
– 500 SM), hikmah adalah kebijaksanaan. Hal ini hanya terdapat pada
Tuhan, manusia dipandang mulia apabila dia mencintai dan ber-
sungguh-sungguh dalam mencari hikmah. Dengan demikian, kalau-
pun manusia memilikinya, hal itu adalah anugerah dari Tuhan sehingga
dia mampu melihat kebenaran terhadap apa yang tepat pada segala
sesuatu. Menurut ahli sufi hikmah adalah kebijaksanaan, suatu
pengetahuan tentang esensi, sifat, kekhususan, dan hasil dari segala
sesuatu sebagimana adanya, melalui study tentang cara, akibat, dan
kegunaannya. Mereka menyebut empat macam kebijaksanaan yang
diekspresikan dalam istilah hikmah yaitu; (1). Al-Hikmah al-Mantuqah
(kebijaksanaan menurut bunyi lafalnya) yakni pengetatahuan dalam
al-Qurn atau dalam tariqah, (2). Al-Hikmah al-maskutah (kebijaksanaan
yang tidak menurut bunyinya) yakni hanya dipahami sufi, tidak oleh
orang biasa.(3). Al-Hikmah al-Majhulah (kebijaksanaan yang tidak
diketahui) yaitu perbuatan Allah yang tidak diketahui makhluk, seperti
kematian anak kecil, pembakaran api neraka, atau segala sesuatu yang
dipercayai tetapi tidak bisa dipahami. (4) al-Hikmah al-Jami’ah (kebijak-
saan kolektif), yaitu pengetahuan tentang yang hak dan pelaksannan-
nya, serta persepsi tentang yang batil dan penolakan terhadapnya.

Bagi sufi, hikmah dapat mensucikan jiwa dari kotoran tabi’at
yang zalim, apabila telah mengetahui hikmah jiwa akan senantiasa rindu
kepada alam roh tanpa kecendrungan terhadap syahwat jasmaniah
yang mematikan jiwa yang hidup, dan lulus dari pengaruh serta belenggu
syahwat yang mengikat orang yang tidak mengetahui hikmah. Sedang-
kan kata hikmah digunakan oleh fuqaha (ahli fiqh) untuk menyata-
kan manfaat suatu perbuatan dan rahasia hukum perbuatan tersebut.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

53



Keselarasan atau hikmah60 ini hanya dapat diketahui
melalui kejelasan teori mashlahah yang digunakan. Mashlahah
sendiri secara teoritis, menduduki posisi-posisi tertentu, baik
sebagai sumber hukum, metode penetapan hukum, maupun
tujuan hukum. Pandangan ini adalah pandangan yang khas
dalam tradisi filsafat ilmu dalam memahami suatu penge-
tahuan. Karena itu, pendekatan yang digunakan untuk mem-
baca teori mashlahah adalah pendekatan filsafat ilmu. Filsafat
ilmu secara terang memberikan posisi tertentu menurut
kuiditas-kuiditas dan kualitas-kualitas teori tertentu.

Menurut Hasbi Ash–Shiddiqy: hikmah adalah;
 Hikmah ialah memperoleh kebenaran

dengan perantaraan ilmu dan akal.
Sedangkan secara istilah hikmah menurut ulama ushul fiqh

adalah suatu motivasi dalam pensyariatan suatu hukum dalam
rangka mencapai suatu kemaslahatan atau menolak suatu kemaf-
sadatan.M. Hasbi al-Siddiqy,FalsafahHukum Islam,cet. V (Jakarta:
Bulan Bintang, 1993), hlm. 20.

60 Kata hikmah bagi fuqaha adalah sinonim dengan kata asraral-
ahkam (rahasia-rahasia hukum). Penggunaan kata hikmah juga di-
gunakan untuk pengertian kata filsafat atau falsafat. Filsafat artinya
kebijaksanaan, dalam bahasa Arab itulah hikmah. Kaitan kata hikmah
dengan falsafat adalah berhubungan dengan makna umum dengan
makna khusus. Hikmah lebih khusus daripada ilmu tentang hakikat
sesuatu. Hikmah adalah pengetahuan mengenai hakikat sesuatu dan
pengetahuan mengenai sesuatu yang terdapat dalam hakikat itu, baik
faedah maupun manfaat yang terkandung didalamnya. Pengetahuan
tersebut mendorong pengetahuan manusia tentang hakikat sesuatu
itu untuk melakukan suatu perbuatan. Ilmu menjadi pemicu untuk
beramal, selanjutnya hikmah yang mendorong untuk melakukan suatu
perbuatan, atau dengan kata lain hikmah sebagai filsafat praktis.
Lihat kembali Hasbi as siddiqiFalsafah, hlm. 20 dan Juhaya  S. Praja
Tafsir Hikmah Seputar Ibadah, hlm. 35.

54

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



B. Perkembangan Teori Maqâshid al-syarî’ah
Apabila ditelusuri pada masa-masa awal Islam ketika

Nabi Muhammad saw. masih hidup, tampaknya perhatian
terhadap maqâsid al-syarî’ah dalam pembentukan hukum sudah
muncul. Sebagai contoh nikah mut’ah pernah diperbolehkan
oleh Rasulullah sebelum stabilitasnya syari’at Islam, yaitu di-
perbolehkannya pada waktu berpergian dan peperangan.
Akan tetapi kemudian diharamkan. Rahasia diperbolehkan
nikah mut’ah waktu itu adalah karena masyarakat Islam pada
waktu itu masih dalam transisi (masa peralihan dari jahiliyah
kepada Islam). Sedang perzinaan pada masa jahiliyah suatu
hal yang biasa. Setelah Islam datang dan menyeru pada pengi-
kutnya untuk pergi berperang. Karena jauhnya mereka dari
istri mereka adalah suatu penderitaan yang berat. Sebagian
mereka ada yang kuat imannya dan adapula yang sebagian
tidak kuat imannya. Bagi yang lemah imannya akan mudah
untuk berbuat zina yang merupakan sebagai berbuatan yang
keji dan terlarang. Dan bagi yang kuat imannya berkeinginan
untuk mengkebiri dan mengipoternkan kemaluannya.61

61 Alasan mengapa mutah diperkenankan adalah bahwa orang-
orang yang baru memeluk agama Islam tengah mulai masa peralihan
dari Jahiliyah kepada Islam. Pada masa Jahiliyah, perzinahan meru-
pakan hal yang sangat wajar sehingga ia tidak dianggap sebagai  dosa.
Mutah hanya diperkenankan pada masa-masa awal karena orang-orang
berjuang di medan tempur. Mereka yang imannya masih lemah
mencoba melakukan zina semasa perang itu. Sedangkan orang yang
kuat imannya menahan keinginannya dengan keras untuk mengen-
dalikan hawa nafsunya.

Disamping itu juga pada permulaan Islam jumlah umat Islam
sangat sedikit dan mereka harus terus-menerus melawan musuh
musuh Islam. Keadaan ini menjadikan mereka tidak mampu untuk

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

55



Juga Praktek Rasulullah saw. yang menikahi Maria al-
Qibtiyah, seorang perempuan Nasrani (Kristen).62 Dari hadits

melaksanakan beban atau kewajiban perkawinan dan membawa
keluarga. Berkaitan dengan keadaan material mereka, yang sangat
miskin, tidak rasional kalau mereka dituntut membawa keluarga
sebagai prioritas utama. Disamping itu adat mereka (masa Jahiliyyah)
pra Islam, mereka biasa menyalurkan hasrat seksualnya kepada
beberapa perempuan. Nikah mutah waktu itu diperbolehkan sebagai
pintu darurat atas desakan kebutuhan hasrat seksual, khususnya
untuk konteks para pejuang muslim yang tabiat seksualnya tidak
terbendung dan keadaan ekonomi mereka sangat kurang. Dalam
keadaan seperti ini wajib disyariatkan sebuah hukum yang berlaku
sementara, untuk menghilangkan zina dan dapat memberikan jalan
keluar atas problem seksual yang dialami mereka. Syariat itu adalah
nikah mutah atau nikah muaqqat.

Pemberlakukan hukum itu seperti hukum adat, yang terbatas
karena ada kondisi darurat peperangan, yakni bahwa bala tentara
itu terdiri dari pemuda-pemuda yang tidak memiliki istri dan tidak
mampu untuk melangsungkan pernikahan serta tidak mampu mem-
bendung hasrat seksual. Puasa untuk mengurangi hasrat seksual
tentu bukan solusi yang tepat, karena pada saat itu mereka sedang
berperang, yang tentu saja membutuhkan kondisi tubuh yang kuat.
Puasa sendiri tentu akan mempengaruhi ketahanan tubuh mereka.
Hal itu sesuai dengan anjuran Nabi saw, bahwa dalam peperangan
dilarang untuk melemahkan diri dari berbagai aspek dan keadaan.
Baca keembali Abd al-Rahman al-Jaziri, Kitb al-Fiqh “al Madz hib
al-A’rba’ah, Juz 4 (Beirut: Dar al-Fikr, 1990), hlm. 90-91; Abdur Rahman,
Perkawinan Dalam Syariat Islam (Jakarta: Rineka Cipta, 1992), hlm. 62

62 Pada tahun 6 Sebelum Hijriah, Rasulullah saw. mengirim
surat kepada Muqauqis melalui Hatib bin Baltaah, rnenyeru raja
agar memeluk Islam. Raja Muqauqis menerima Hatib dengan hangat,
namun dengan ramah dia menolak memeluk Islam, justru dia
mengirimkan Mariyah, Sirin, dan seorang budak bernama Maburi,
serta hadiah-hadiah hasil kerajinan dari Mesir untuk Rasulullah. Di
tengah perjalanan Hatib merasakan kesedihan hati Mariyah karena

56

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan sirah Rasul saw.didapatkan gambaran bahwa sewaktu
Rasulullah saw.masih hidup, Rasul menikahi empat orang

harus rneninggalkan kampung halamannya. Hatib rnenghibur
mereka dengan menceritakan Rasulullah dan Islam, kemudian
mengajak mereka memeluk Islam. Mereka pun menerirna ajakan
tersebut.

Rasulullah saw. teläh menerima kabar penolakan Muqauqis
dan hadiahnya, dan betapa terkejutnya Rasulullah terhadap budak
pemberian Muqauqis itu. Beliau mengambil Mariyah untuk dirinya
dan menyerahkan Sirin kepada penyairnya, Hasan bin Tsabit. Istri-
istri Nabi yang lain sangat cemburu atas kehadiran orang Mesir yang
cantik itu sehingga Rasulullah saw. harus menitipkan Mariyah di
rumah Haritsah bin Nu’man yang terletak di sebelah rnasjid.

Banyak sumber Muslim mengatakan bahwa Muhammad saw.
kemudian memerdekakan dan menikahi Maria, namun ini tidak jelas
apakah ini fakta historis atau apologi historis. Masalah lain, budak
tidak secara otomatis merdeka karena masuk Islam, sehingga hal ini
tidak begitu jelas mengapa Maria harus dimerdekakan jika dia siap
diislamkan.

Nabi Muhammad tinggal dalam rumah bata lumpur dekat
dengan masjid Madinah, dan setiap istrinya memiliki ruang ter-
sendiri dalam rumah bata itu, yang dibangun dalam bentuk barisan
yang dekat dengan ruangannya. Maria, walau begitu, tetap ditem-
patkann di rumah di tepi Madinahlm. Maria juga tidak dikategorikan
sebagai istri dalam beberapa sumber paling awal, seperti dalam
catatan Ibnu Hisyam dalam Sirah Ibnu Ishaq. Sumber-sumber Muslim
sepakat bahwa dia merupakan kehormatan yang sama yang dimen-
jadi istri Muhammad, dengan anggapan bahwa dia diberi gelar yang
sama seperti istri-istri Muhammad lain – “Ibu orang-orang Mu’min.”

Maria memberikan Nabi Muhammad seorang putra, Ibrahim
bin Muhammad. Hanya satu istri Muhammad lainnya, Khadijah yang
telah meninggal, telah memberikannya anak. Ibrahim meninggal
ketika masih dalam masa pertumbuhan. Perhatian Muhammad ter-
hadap Maria diyakini menyebabkan kecemburuan diantara istri-istri
lain. Hal itu tidak dapat teratasi hingga turunnya surah ke-66 dalam Al-

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

57



wanita ahli kitab.63 Rasul saw.juga menikah dengan Shafiyah
binti Huyyay binti Ahtab, yang semula beragama Yahudi.
Setelah menikah dengan Rasul saw.beliau masuk Islam.64

Kemudian Rasul saw.menikahi Juwairiyah dan setelah itu baru
menikahi Raihanah.65

Qur’an dengan subyek Maria. Setelah Rasulullah wafat, Mariyah
hidup menyendiri dan menujukan hidupnya hanya untuk beribadah
kepada Allahlm. Dia wafat lima tahun setelah wafatnya Rasulullah,
yaitu pada tahun ke-46 hijrah, pada masa pemerintahan Khalifah
Umar bin Khattab. Khalifah sendiri yang menyalati jenazah Sayyidah
Mariyah al-Qibtiyah, kemudian dikebumikan di Baqi’. Semoga Allah
menempatkannya pada kedudukan yang mulia dan penuh berkah.
Amin.

63 Mereka Ummul Mukminin ialah: Syafiyah, Juwairiyah, Rihanah,
dan Maria Qibthiyahlm. Lihat: Ichtiyanto, Perkawinan Campuran dalam
Negara Republik Indonesia (Depag: Badan Litbang Agama dan Diklat
Keagamaan Departemen Agama RI, 2003), hlm. 113.

64 Abi Ja‘far Muhammad bin Jarir al-Thabari (224-310 H), Tarikh
al-Thabari Tarikh al-Umam wa al-Muluk, jilid ke-2 (Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiah, 1408 H/1988 M), hlm. 213.

65 Semula bernama Barra, kemudian ditukar oleh Rasul dengan
nama Juwairiyahlm. Juwairiyah adalah putrid Harits pemuka
Kabilah Bani Musthaliq (Yahudi). Ia termasuk tawanan perang antara
kaum muslimin dengan Bani Musthaliq karena pengkhianatan Bani
Musthalq dalam perang Khandaq (mereka bekerjasama dengan kafir
qurays untuk menghancurkan Islam dari dalam). Mas kawinnya
dengan tebusan pembebasannya 400 dirham. Menurut keterangan,
ayah Barra datang kepada Rasul untuk menebus dengan dua onta yang
sangat baik yang disembunyikan dibelakang bukit. Oleh Rasul di-
tawarkan untuk ditanyakan kepada Barra sendiri. Ternyata Barra lebih
memilih Allah dan RasulNya. Perkawinan ini sangat bernilai politik
bagi pengembangan Islam dan meredakan permusuhan dengan orang
Yahudi. Karena Juwairiyah dinikahi Rasul, maka sahabat-sahabt yang
menawan keluarganya untuk dijadikan budak, kemudian membebas-

58

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dalam rentang waktu berikutnya, apa yang dilakukan
oleh Nabi diambil sebagai pedoman oleh para sahabat dalam
menghadapi permasalahan-permasalahan hukum yang mereka
temui. Para sahabat karena banyak bergaul dengan Nabi, dengan
cepat mereka menangkap rahasia-rahasia syâri’ sehingga
dengan itu mereka mampu menghadapi tantangan-tantangan
zamanya.66

Sebagai contoh yang paling populer dalam kaitan pene-
rapan maqâshid pada masa sahabat adalah pertanyaan yang
diajukan kepada Abdullah bin Umar (w. 73 H) perihal hukum
menikahi wanita Yahudi dan Nasrani, Ibnu Umar (w. 73 H)
mengatakan:


67

kannya. Karena pembebasan ini, maka keluarga Juwairiyah secara
serempak menyatakan untuk masuk Islam. Lihat: Abdul Kadir
Madaniy, Isteri-Isteri Nabi saw, terjemahan dari buku Nisa’ al-Nabiy,
(Solo: Pustaka Mantiq, 1978), hlm 247-249. Lihat juga: Ichtiyanto,
Perkawinan campuran, hlm. 114

66 Praktek Rasulullah saw. tersebut diikuti oleh beberapa orang
sahabatnya. Di antara sahabat Rasulullah saw. yang melakukan
perkawinan dengan wanita Ahl al-Kitab adalah Utsman bin Affan (w.
36 H) dan Huzaifah bin Yaman (w. 36 H). Utsman bin Affan (w. 36 H)
menikahi Na‘ilah binti al-Farafisah al-Kalbiyah yang beragama
Nasrani. Na‘ilah pada akhirnya masuk Islam. Huzaifah bin Yaman
(w. 36 H) menikahi seorang perempuan Yahudi yang berasal dari
daerah Madyan.

67 Al-Imam Abi Abdillah Muhammad bin Ismail bin Ibrahim
bin al-Mughirah bin Bardazbah al-Bukhori al-Ju‘fi (w. 256 H), Shahih
al-Bukhari,, (Beirut-
Libanon: Dar al-fikr, No. Hadits 5285, jilid 4, 1415 H/ 1995 M), hlm,

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

59



Saya tidak tahu lagi adakah syirik yang lebih besar dari
ungkapan seseorang perempuan bahwa Tuhannya adalah
Isa, pada hal Isa salah seorang dari hambah Allah.”

Dengan demikian sangat jelas bahwa dalil yang meng-
haramkan bagi pria muslim untuk menikahi wanita Ahl al-
Kitab karena kemusyrikan. Oleh karena itu yang dikehendaki
oleh Ibnu Umar (w. 73 H) bahwa pengkhususan keharaman
(larangan) pria muslim melakukan perkawinan dengan wanita
Ahl al-Kitab yang musyrik bukan yang bertauhid.68 Keharaman
itu pun tidak hanya sebagai konsekuensi hukum saja, tetapi
lebih dari itu Allah nyatakan bahwa orang-orang musyrik itu
senantisa mengajak masuk ke dalam neraka.Pendapat Ibnu
Umar (w. 73 H) ini, menurut penilaian Muhammad Ali ash-
Shabuni (mufassir kontemporer Mekkah) dalam kitabnya
Rawa‘i al-Bayan bermula dari sikap kehati-hatian Ibnu Umar
(w. 73 H) dalam menetapkan hukum. Menurutnya, alasan yang
lebih tepat adalah kemaslahatan agama dan keharmonisan
hubungan keluarga yang tidak mudah diwujudkan apabila
antara suami isteri tidak sepaham dalam ide, pandangan
hidup, dan agama.69

293. Lihat juga Sayyid Sabiq, Fiqh al-Sunnah (Kairo: Dar al-Fath li I‘lami
al-‘Arabi, 1418 H/1998 M), hlm. 423. Sanad hadits tersebut ialah:



68 Al-Imam al-Hafiz Ahmad bin Ali bin Hajar al-‘Asqalani (773-
852 H), Fath al-Bari Syarah Shahih al-Bukhari Kitab al-Thalaq Bab 18, juz
ke-9 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiah, t.t.), hlm. 520.

69 Muhammad Ali Ash-Shabuni, Rawai‘u al-Bayan Tafsir al-Ayat
al-Ahkammin al-Qur‘an, cet. Ketiga (Damsyiq: Maktabah al-Ghazali,
1400 H/ 1980 M), hlm. 49.

60

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Seperti halnya ilmu-ilmu syariah yang lain, maqâshid al-
syarî’ah membutuhkan proses dalam kurun waktu yang lama
untuk menjadi sebuah disiplin ilmu yang mandiri, karena
sebelumnya maqâshid al-syarî’ah merupakan bagian dari
Ushul Fiqh. Ada beberapa alasan yang melatarbelakangi
munculnya maqâshid al-syarî’ah menjadi sebuah disiplin
keilmuwan yang mandiri:

Pertama, maqâshid al-syarî’ah selalu berada dibalik nash-
nash al-Qurân, al-Hadits dan fatwa sahabat. Kedua, Qiys lebih
dulu menjadi perdebatan sebelum akhirnya ditulis dan
menjadi bagian dari Ushul Fiqh. Qiyâs didasarkan pada ‘illat70

Contoh lain pendapat Umar ibn Khattab tentang penghapusan
pembagian zakat untuk kelompok Mu’allafah Qulubuhum. Kelompok
Mu’allafah Qulubuhum ini pada masa Nabi mendapatkan bagian zakat
sesuai penegasan nash yang bertujuan mengajak manusia memeluk
agama Islam dalam posisi yang masih lemah. Ketika Islam dalam
posisi yang kuat, pelaksanaan zakat dengan tujuan untuk sementara
di atas, tidak dilaksanakan. Dengan demikian ruh maqâshid al-syarî’ah
telah ada semenjak masa Nabi dan sahabat.

70 Mayoritas ulama: Abu Hanifah (9-150 H), Imam Malik (93-
179 H), imam al-Syafi’I (150-241 H) dan Ahmad bin Hanbal (164- 241
H) menggunakan ‘illat untuk menetapkan hukum persoalan yang
tidak disebutkan secara tekstual dalam al-Qurân dan Sunnah nabi.
Pencarian ‘illat umumnya didominasi dengan menggunakan ra’yu.
Porsi penggunaan ra’yu berbeda-beda antara seorang ulama mujtahid
dengan yang lainnya. Lihat Al-sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi, jilid II (Kairo):
Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1372 H), hlm. 118-119; al-Syathibi, al-Muwafaqat,
jilid IV (Beirut: Dar al-Fikr, tt), hlm. 92-100; Imam al-Syafi’i, al-Risalah
(Bairut: al-Maktabah al-‘ilmiyah, tt), hlm. 476-286; Ibnu al-Qayyim
al-Jauziyah, I’lam al-Muwaqqi’in, jilid I (Beirut: Dar al-Jil, tt), hlm. 130-220.

Fungsi illat sangat urgen dalam rangka penciptaan hukum, karena
dengan mengetahuinya akan memudahkan mengetahui hukum

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

61



dari segi kelayakannya sebagai ‘illat atas hukum serta metode
penetapan ‘illat hukum, jadi secara otomatis dengan mem-
bicarakan Qiyâs, pasti akan membicarakan maqâshid al-syarî’ah.
Ketiga, Ulama dalam membahas masalah-masalah fikih selalu
memberikan himbauan atas hikmah ditetapkannya suatu
hukum, dan hal itu merupakan petunjuk mengenai keberada-
an maqâshid al-syarî’ah.71

Lahirnya al–Risâlah karya Imam Syafi’i (w. 204 H)72 bisa
dikatakan sebagai lahirnya teori syariah dan teori fikih atau

yang dicari. Baca dalamMuhammad al-Ghazali, al-Musytasyfa min ilm
al-ushul, Jilid 11 (Bairut: Dar al-Fikr, tt), hlm. 260.

 Sangat sulit rasanya untuk mengadakan pengembangan
hukum tanpa mengetahui terlebih dahulu ‘illatnya, karena ‘illat meru-
pakan spirit hukum itu sendiri. Keyakinan ini didasarkan atas ke-
yakinan bahwa ketentuan-ketentuan yang diturunkan Allah untuk
mengatur prilaku manusia memiliki alasan logis dan hikmah yang
hendak dicapainya. Allah tidak menurunkan ketentuan hukum ter-
sebut secara sia-sia atau tanpa tujuan apa-apa. Secara umum tujuan
tersebut adalah kemaslahatan bagi manusia. Akan tetapi secara khusus
setiap perintah dan larangan mempunyai alasan logis dan tujuan
masing-masing. Baca Alyasa Abu Bakar, Beberapa Penalaran Fiqih dan
Penerapannya dalam  Islam di Indonesia, cet. 2 (Bandung: Remaja Rosda
Karya Ofset, 1994), hlm. 179.

71 Muhammad Sa’d bin Ahamad bin Mas’ud al-Yûbi, Maqâshid
al-Syarî’ah wa ‘Alâqatuhâ bi al-Adillah as-Syar’iyyah (Riyad: Dâr al-Hijrah,
1998), hlm. 41-45.

72 al-Risâlah adalah kitab ushul yang pertaama kali ditulis dalam
sejarah yang terbit pertama kali di Kairo pada tahun 1940 M. Karya
ini paling tidak dapat menjadi acuan istinbat pada masanya. Menurut
Ahmad Muhammad Syakir, salah seorang pentahkik kitab ini,
bahwa dalam sejarahnya al-Risâlah ditulis dua kali dengan metode
dikte (imlak) oleh al-Syâfi’i di hadapan murid-muridnya. Penulisan
pertama di Baghdad dan penulisan kedua ketika di Mesir. Tetapi

62

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



lahirnya sebuah kreasi besar umat Islam yang masih tetap
otentik sampai berabad-abad lamanya. Perhatian para ulama
terhadap maqâshid al-syarî’ah mulai lebih serius ketika al-
Risâlah itu lahir dan terus berkembang sampai pasca al-Risâlah
selama kira-kira dua abad lamanya. Meskipun teorisasi maqâshid

penulisan yang pertama itu kemudian hilang, sementara kitab itu
sudah dikenal luas di kalangan ulama. Akhirnya ketika di Mesir al-
Syâfi’i diminta lagi menulis kitabnya itu dihadapan muridnya sekali-
gus periwayat kitab ini, yaitu Rabi’ Ibn Sulaiman, atas permintaan
seorang ahli hadits kenamaan Hijaz, ‘Abd al-Rahman Ibn al-Mahdi
(135-198 H).  Hasil penulisannya ini kemudian disampaikan kepada
al-Mahdi dengan cara dikirim, sehingga kitab yang sebelumnya disebut
al-Kitab ini dikenal dengan nama al-Risâlah  yang berarti “surat” yang
dikirimkan (epitle). Sebenarnya al-Syâfi’i menyebutnya   atau
 atau . Jadi nama al-Risâlah  bukan dari al-Syâfi’i. lihat
Ahmad Muhammad Syakir, “Muqaddimah al-Risâlah” dalam al-
Syâfi’i, al-Risâlah (Beirut: Mathba’ah Islamiyah, tt), hlm. 11-12.

Menurut klaim mayoritas ulama sunni, terutama Syafi’iyah,
bahwa al-Risâlah adalah kitab ushul yang pertama kali ditulis dalam
sejarah secara lengkap dan sisitematis untuk ukuran pada masanya,
sehingga al-Syâfi’i sering disebut-sebut sebagai peletak dasar (pioner)
atau guru arsitek disiplin ilmu suhul fiqh ini. Pendaulatan sebagai
peletak dasar ilmu ushul al-Fiqh oleh syafi’iyah ini disangkal oleh ulama
Hanafiyah. Menurut Hanafiyah bahwa Abu Yusuf-lah orang yang
pertama kali menyusun kitab ushul al-fiqh. Demikian juga ulama
Syi’ah juga mengklaim bahwa imamnyalah, Muhammad al-Baqir
dan anaknya, Ja’far al-Shadiq, yang telah menulis kitab ushul al-fiqh
pertama kali. Tetapi alasan mereka itu sulit diterima karena mereka
hanya menulis sub-sub kecil bagian dari ilmu ushul al-fiqh dalam kitab-
kitab yang bukan merupakan kitab ushul fiqh. Kecuali al-Risâlah-nya
imam al-Sy fi’i yang merupakan kitab ushul al-fiqh yang sistematis
dan memiliki epistemologis kuat untuk ukuran zamannya. ‘Abd. Al-
Wahhab Ibrahim Sulaiman, al-Fikr al-Ushûl (Jeddah: Dar al-Syuruq,
1983), hlm. 60-62

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

63



menjadi sangat subur, kehadiran al–Risâlah ternyata menim-
bulkan pro dan kontra. Masing-masing kubu tidak pernah
lepas dari penawaran teori tentang maqâshid.

Hasil-hasil karya tentang maqâshid dan masalah sekitar-
nya kemudian bermunculan. Hanya saja sangat disesalkan
bahwa hasil-hasil karya para ulama besar yang membahas
masalah maqâshid dari abad III sampai abad IV itu langkah
ditemukan diperedaran selain al–Risâlah, seperti al-Furûq hasi
karya Abu Abdillah Muhammad Ibn Ali, terkenal dengan
sebutan al-Hakim Abu Abdillah (w. 320 H) dan buku-buku
Ushul Fiqh hasil karya para ulama seperti al-Maturidi (w. 333
H.), al-Qaffal (w. 365 H.) dan al-Baqillani (w. 403 H.) yang
terkenal dengan sebutan Syaikh al-Ushuliyyin karena berhasil
menyatukan kutub Madinah (ahl al-hadits) dan kutub Iraq
(ahl ar-ra’yi) dari polemik berkepanjangan seputar syari’ah
dalam bukunya yang berjudul al-Taqrîb wa al-Irsyâd.73

Studi tentang maqâshid terus berkesinambungan dan
bahkan semakin semarak pasca al-Baqillani (w.403 H) atau
pasca al-Taqrîb yang juga bisa disebut sebagai era baru bagi
umat Islam dalam memasuki dunia keilmuan yang lebih bersih
dari polemik. Pada pasca al-Taqrîb lahirlah Imam al-Juwaini
(w. 438 H) yang terkenal dengan sebutan Imam al-Haramain.74

Imam al-Haramain al-Juwaini (w. 438 H) disebut sebagai
ulama yang pertama sekali menekankan pentingnya memahami
maqâshid al-syarî’ah dalam menetapkan hukum Islam. Ia secara

73 Al-Raysûni, Ahmad, Nazhariyât al - Maqâshid ‘inda al-Imam as-
Syâtibi (Amerika: al-Ma’had al-‘Âlami li al-Fikri al-Islâmi, 1995), hlm.
40-47.

74 Ibid.

64

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



tegas mengatakan, bahwa seseorang tidak dapat dikatakan
mampu menetapkan hukum dalam Islam, sebelum ia mema-
hami benar tujuan Allah swt. mengeluarkan beragam perintah
dan larangan-Nya. Kemudian al-Juwaini (w. 438 H) menge-
laborasi lebih jauh maqâshid al-syarî’ah itu dalam hubungannya
dengan ‘illat, ashl (tujuan tasyri’) dapat dibedakan menjadi
tiga bagian pokok, yaitu: ashl yang masuk dalam kategori
dharûriyat (primer), al-hâjat al-‘ammah (sekunder), makramat
wa tahsiniyat (tersier).

Kemudian oleh Muhammad Muhyiddin Abdul Hamid
al-Ghazali (w. 505 H/1111 M), penulis  al - Mustashfa yang juga
membahas Ushul Fikih, mengembangkan pola pemikiran al-
Juwaini (w. 438 H) tersebut. Ia menjelaskan maksud syariat
terfokus pada mashlahat, yaitu: memelihara agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Kelima macam maslahat ini bagi al-
Ghazali (w. 505 H/1111 M) berada pada skala prioritas dan
urutan yang berbeda dilihat dari sisi tujuannya; primer,
sekunder dan tersier. Dari keterangan ini jelas bahwa teori
maqâshid al-syarî’ah sudah mulai tampak bentuknya.75

Setelah al-Juwaini (w. 438 H) datang Fakhruddin
Muhammad ibn Umar al-Razi (w. 606 H.) yang menyambung
al-Burhân76 dan turut menyemarakkan studi tentang maqâshid.
Al-Razi  (w. 606 H) tidak puas dengan al-Burhân, ia berusaha

75 Ibid.
76 al-Burhân ditulis oleh Abi al-Ma’ali al-Juwaini. Kitab ini adalah

satu di antara beberapa kitab pengikut syafi’iyah yang konsen men-
teorisasikan takhrij. Lihat lebih rinci dalam ‘Utsman Ibn Muhammad
al-Akhdhar Syausyan, Takhrîj al-Furû’ ‘al al-Ushûl, Dirâsah Târikhiyah
wa Manhajiyah wa Tathbiqiyyah (Riyadh: Dar Thayyibah,1998), hlm.
206-208.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

65



mengolahnya, menambah dan mengurangi al-Burhân yang
pernah menjadi simbol kejeniusan Ushul Fikih itu dirangkum
dalam bukunya yang berjudul al-Mahshûl.77 Ketidakpuasan
al-Razi (w. 606 H) terhadap al-Burhân mendorongnya untuk
memasukkan unsur-unsur kejeniusan sederet ulama Ushul
Fikih lainnya. Dipilihlah kemudian al-Mustashfa, hasil karya
al-Ghazali, anak didik al-Juwaini (w. 438 H). Di samping al-
Mustashfa, al-Razi (w. 606 H) juga mengadopsi al-Mu’tamad
hasil karya Abu Husain al-Basri al-Mu’tazili (w. 436 H) dan al-
‘Amdu hasil karya al-Qadhi Abdul Jabbar (w. 415 H). Al- Mahsul
kemudian lahir sebagai rangkuman dari empat buku induk
dalam Ushul Fikih hasil karya empat ulama besar dan ter-
kemuka. 78

Studi tentang maqâshid terus berlanjut dan berkesinam-
bungan dengan lahirnya ulama-ulama besar seperti al-Amidi
(w. 631 H.), Ibn Hajib (w. 646 H.) murid dari al-Amidi (w. 631
H), al-Baidhawi (w. 685 H.) penulis buku al-Minhaj, al-Asnawi
(w. 772 H.) penulis buku Nihayat al-Sul, dan Ibn al-Subki (w.
771 H.).79 Pemikir dan ahli teori hukum Islam berikutnya yang
secara khusus membahas maqâshid al-syarîah adalah Izzuddin
ibn Abdissalam (w. 660 H.) penulis buku al-Qawa’id al-Kubra
dari kalangan Syafi’iyah. Ia lebih menekankan dan mengela-
borasi konsep maslahat secara hakiki dalam bentuk menolak
mafsadat dan menarik manfaat. Menurutnya, maslahat kedunia-
an tidak dapat terlepas dari tiga tingkat urutan skala prioritas,
yaitu: dharûriyat, hâjiyat dan takmîlât atau tatimmât. Berdasar-

77 Al-Raysûni, Ahmad, Nazhariyât al-Maqâshid ‘inda, hlm. 40-47.
78  Ibid.
79  Ibid.

66

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kan hal tersebut, ia menjelaskan bahwa taklif harus bermuara
pada terwujudnya kemaslahatan manusia, baik di dunia mau-
pun di akhirat. Intinya adalah konsep maslahat merupakan
titik sentral maqâshid al-syarî’ah.80

Selanjutnya di tangan al-Thûfî (w. 761 H), gebrakan-
gebrakan yang sangat liberal mulai tercetus, karena menurut
pandangan al-Thûfî (w. 716 H) sumber-sumber hukum yang
paling kuat adalah teks-teks keagamaan (al-Qurân dan Sunnah
atau hadits-hadits Nabi) dan konsensus para ahli hukum (ijma’).
Bila dua sumber ini sejalan dengan kemasalahatan manusia,
tidak ada yang perlu dipermasalahkan. Namun, bila tidak se-
jalan terutama dalam masalah mu’amalah, perlidungan
kemaslahatan diprioritaskan dari kedua sumber tersebut.

Pemberian prioritas kepada perlindungan kemaslahatan,
kata al-Thûfî (w. 716 H) tidak dimaksudkan untuk meng-
hentikan secara total validitas dua sumber tersebut, tetapi
untuk menjelaskan fungsinya yang proposional. Menurutnya,
perlindungan terhadap kemaslahatan manusia merupakan
prinsip hukum paling tinggi karena ia merupakan tujuan
pertama agama dan pokok dari maksud syariah. Untuk men-
dukung pendapat ini, al-Thûfî (w. 716 H) menyatakan bahwa
perlindungan terhadap kemaslahatan manusia sebagai tujuan
dibalik semua aturan hukum, dibalik petunjuk Tuhan dan
penciptaan manusia serta cara-cara untuk memperoleh mata
pencaharian mereka.81

80 Al-Raysûni, Ahmad, Nazhariyât al-Maqâshid, hlm. 47-71.
81 Harun, Pemikiran Najmuddin at -Thufi tentang Konsep Maslahah

sebagai Teori Instinbath Hukum Islam, dalam Jurnal Ishraqi, Vol. 1, no. 1,
th. 2009, hlm. 30.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

67



Munculnya al-Syathibi (w. 790 H) setelah al-Thûfî (w.
716 H) menandai babak baru dalam pembahasan maqâshid
yang lebih terstruktur, meskipun pada dasarnya konsep
maqâshid al-syarî’ah yang digagas oleh al-Syathibi (w.790 H)
bukanlah hal yang baru, -sebagaimana dikutip oleh al-Raysuni
(lahir. 1953 M)-, al-Syathibi banyak mengambil ide-ide dari
ulama sebelumnya, seperti al-Juwaini (w. 438 H), Izzuddin,

Menurut al-Yasa’ Abubakar, al-Thufi tidak mendefinisikan
maslahat secara jelas sehingga banyak yang menganggapnya
memberikan makna yang relatif sangat longgar dan luas tentang
maslahat. Banyak tokoh masa sekarang yang menggunakan celah
ini untuk mengubah arti nash (hukum suatu perbuatan) secara
semena-mena, dan bahkan ada yang berani menyatakan bahwa
sesuatu nash telah dinasakh karena tidak sejalan dengan maslahat
(tidak berlaku lagi).

Namun perlu disebutkan, al-Thufi tidak memberikan suatu
contoh pun tentang nash yang dia anggap tidak sejalan dengan
maslahat, sehingga pernyataannya tentang kemungkinan ada nash
yang tidak sejalan (bertentangan) dengan maslahat harus dianggap
masih sebagai hipotesis, bukan sebagai fakta. Lebih dari itu perlu
disebutkan, uraiannya yang sangat sering dikutip dan bahkan dianggap
sebagai pendapat yang “progresif” ini, tidak diberikan sebagai suatu
teori yang berdiri sendiri dan diulas secara mendalam di dalam buku
ushul fiqh, ataupun dalam suatu makalah yang ditulis untuk topik
itu. Uraian tentang maslahat ini ia berikan sebagai bagian dari syarah
dan ulasan atas Hadis al-dharar la yuzal bi al-dharar. Ia  menulis sebuah
kitab (makalah panjang) sebagai syarah atas Hadis arba ‘in Imam
al-Nawawi, yang mana Hadis ini merupakan salah satu dari 43 Hadis
yang dia ulas tersebut. Jadi uraian tentang maslahat ini ia berikan
sebagai bagian dari uraian untuk mensyarah Hadis, bukan untuk
menjelaskan pengertian maslahat (al-mashalih al-mursalah) atau men-
jelaskan bagaimana penggunaan metode istislah di dalam penalaran.
Baca al-Yasa’ Abubakar, Metode Istislahiah: Pemanfaatan Ilmu Pengetahuan
dalam Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana, 2016), hlm. 48.

68

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



al-Qarfi (w. 684 H), ibn Rusyd, dan khususnya al-Ghazali,
kecuali dalam masalah pembahasannya yang sistematis dan
penjelasannya yang lebih luas, karena sebagian besar
pembahasan dalam kitab al-Muwfaqât menitik beratkan pada
maqâshid al-syarî’ah.

Dalam hal pembagian maslahat, ia sejalan dengan al-
Juwaini (w. 438 H) dan al-Ghazali yang membagi maqâshid
menjadi tiga (dharûriyah, hâjiyah, dan tahsiniyah ). Ia juga tidak
melarang penambahan al-‘irdh (menjaga kehormatan) dalam
dharûriyah. Menurut al-Raysuni, al-Syathibi menyebut nama
al-Ghazali sekitar empat puluh kali di dalam Muwâfaqât.82

Dapat dipahami bahwa sejarah yang paling santer diperbin-
cangan tentang teori Maqâshid al-syarî’ah dimulai dari Imam
Syafi’i, Ibn Hazm (w. 456 H), al-Juwaini (w. 438 H), al-Ghozali
(w. 505 H), al-Razzi, al-Amidi (w. 631 H), Izzudin ibn Abd al-
Salam (w. 660 H), al-Qorafi (w. 684 H), al-Thûfî (w. 716 H),
Ibn Taimiyah (w. 728 H), al-sythibi (w. 790 H), al-Zarkasyi (w.
794 H), Ibn Asyur (w. 1973 M), kemudian berpindah kepada
pemikir Mesir Gamal al-Banna.83

Dilihat dari sejarah munculnya teori maqshid al-syar’ah
kebanyakan karya yang membahasnya hanya terjebak pada
kajian tokoh. Kalaupun dilihat secara umum teori Maqshid al-
syar’ah hanya terhenti pada al-sythibi sebagai tokoh terakhir
pada masanya. Karena itulah perjalanan Maqshid al-syar’ah

82 Lihat dalam Al-Raysûni, Ahmad, Nazhariyât al-Maqâshid, hlm.
317-321.

83  Muhammad Mustafied, dkk,”Peta Pemikiran Ulama Ushul
tentang Maqashid alsyariah: Menuju Kontekstualisasi dan Reformulasi”,
(Yogyakarta: Jurnal MLANGI, Volume I No 3 November 2013) hlm.
36.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

69



dari konsep nilai ke pendekatan tidak tergambar secara utuh
sebagai suatu perkembangan yang berkelanjutan, karena
perkembanganya sebagai pendekatan baru menjadi gambaran
yang lebih jelas pasca al-sythibi. Ahmad al-Raysuni menye-
diakan data kronologis tentang ulama yang terlibat dalam
perkembangan Maqâshid al-syarî’ah sampai pada masa pasca
al-sythibi, yakni sampai pada kemunculan Thahir Ibn-Asyur
(w. 1973 M).84

Al-Raysuni menyimpulkan bahwa sepanjang perkem-
bangan Ushul Fiqh, maqâshid al-syarî’ah mengalami perkem-
bangan besar melalui tiga tokoh sentral, yaitu Imam al-
Haramain Abu al-Ma’ali Abd Allah al-Juwayni, Abu Ishaq al-
sythibi, dan Muhammad al-Thahir ibn Asyur. Ketiga tokoh
besar dalam pemikiran maqâshid al-syarî’ah ini tentu juga tidak
meninggallkan peran tokoh-toko yang lain seperti al-Ghazali,
al-Thufi, al-Amidi (w. 631 H) dan lain sebagainya yang mem-
pertegas dan mengawali konsepsi maqâshid al-syarî’ah. Ketiga
tokoh tersebut menjadi tonggak penting dan era penting
maqâshid al-syarî’ah mengalami pergesaran makna.

Peta sejarah perkembangan maqâshid al-syarî’ah yang
dikemukakan oleh al-Raysuni, yang menekankan kategorisasi-
nya pada tokoh, Muhammad Husyn dalam Ahmad Imam
Mawardi memetakanya dengan kategorisasi perkembangan
pemikiranya. Menurutnya perkembangan maqâshid al-syarî’ah
dapat dibagi menjadi tiga (3) era: era pertumbuhan (Nasyatu
al-Fikr al-Maqâshidiy) dari mulai tahun 320 H sampai dengan
403 H; dan era kemunculan (Zhuhur al-Fikr al-Maqâshidiy) mulai
tahun 478 H sampai dengan tahun 771 H; dan era perkem-

84 Ahmad Imam Mawardi, Fiqh Minoritas, hlm. 189.

70

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



bangan (Tathawur al-Fiqr al-Maqâshidi) mulai dari tahun 771
H sampai dengan tahun 790 H. Dan dari tahun 790 sesudah
berakhirnya al-sythibi diteruskan dengan metode maqâshid
al-Syarîah Tahir ibn Asyur pada tahun 1379 H sampai dengan
sekarang. Pasca Ibn Asyur hingga saat ini, Maqâshid al-syarî’ah
menapaki jalan menuju puncak kejayaan, dengan indikator
utama dijadikanya Maqâshid al-syarî’ah sebagai rujukan dan
dalil pokok dalam menjawab sebagian besar persoalan kon-
temporer, terutama tentang hubungan Islam dengan mo-
dernitas, persoalan sosial, politik dan ekonomi global, serta
persoalan membangun global ethics (etika global) dalam upaya
merealisasikan perdamaian dunia. Akhir abad ke 20 dan awal
abad ke 21 menjadi saksi semakin meningkatnya perhatian
ulama dunia dan cendikiawan muslim terhadap maqâshid  al-
Syarî’ah.85

85 Ibid., hlm. 198-199.
Jika dipetakan secara periodic dan global dari perkembangan

awalnya yang tidak terpisahkan dari ilmu usul fikih, banyak peneliti
mengklasifikasikan perjalanan maqâshid al-syarî’ah ke beberapa fase
berikut. Pertama,  masa penyemaian (abad I H.); kedua, masa kodifikasi
dan ilmu (abad II H.); ketiga, masa keemasan (abad III, IV, V H.); keempat,
masa stagnasi (paska abad V); kelima, masa kebangkitan, di tangan
as-Syathibi (w. 790 H), keenam, masa stagnasi (paska as-Syathibi sam-
pai Syeikh Muhammad Abduh (w. 1905 H.); ketujuh, masa kebang-
kitan di era modern, di mulai sejak Syeikh Muhammad Abduh dan
di tangan tokoh-tokoh maqâshid al-syarî’ah kontemporer seperti Ibnu
Asyur, Alal al-Fasi dsb. Dimana ditandai dengan dicetaknya al-
Muwâfaqât untuk pertama kalinya di Tunisia.

Oleh sebab itu, menurut Ahmad ar-Raisuni, titik mula dan
pelecut kebangkitan maqâshid al-syarî’ah kontemporer adalah al-
Muwäfaqåt. Setelah dicetak kemudian disebarkan ke penjuru Jazirah
Arab, terjadilah dialektika intens antara ulama kontemporer dengan

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

71



C. Maqâshid al-Syarî’ah dalam Penentuan Hukum
Pengetahuan tentang maqâshid al-syarî’ah ditegaskan

oleh Abd Al-Wahab al-Khalaf (w. 1956 M) adalah hal sangat
penting yang dapat dijadikan alat bantu untuk memahami
redaksi al-Qurân dan Sunnah, menyelesaikan dalil-dalil yang
bertentangan dan yang sangat penting lagi adalah untuk me-
netapkan hukum terhadap kasus yang tidak tertampung oleh
al-Qurân dan Sunnah secara kajian kebahasaan. Yang inti dari
maqâshid al-syarî’ah adalah mencapai kemaslahatan dengan
mewujudkan kebaikan dan menghindarkan keburukan.86

Al-Raisyuni (lahir 1953 M) mengutip statemen al-Syathibi
(w.790 H) yang mengatakan maqâshid (tujuan) adalah sebuah
jiwa dari setiap perbuatan. Alangkah menakjubkan jika
terdapat manusia yang dapat bertahan hidup tanpa memiliki
tujuan yang jelas, karena ia hidup layaknya tanpa jiwa. Ke-
adaan serupa dapat terjadi pada seorang ahli fikih. Tanpa
menyertakan maqâshid dalam prosesi ijtihadnya, hanya akan
menjadikan produk hukum yang dihasilkannya bernuansa
frigid, kaku, nir-hikrnah bahkan jauh dari nilai-nilai kemu-
dahan yang dikehendaki oleh syariat.87

Berdasarkan pada filosofi inilah kemudian pada bagian
pembuka kitab maqâshid al-Syarî’ahnya, Ibnu Asyur (w. 1393

al-Muwâfaqât. Dari situ, bangkitlah maqâshid al-syarî’ah dengan
berbagai variannya hingga saat ini.  Baca dalam Ahmad al-Raisuni,
Muhâdharât fi Maqâshid, cet. I, hlm. 88-89.

86 Amir Mu’allim dan Yusdani, Konfigurasi Pemikiran Hukum Islam
(Yogyakarta: UII Press, 1999) hlm. 92

87 Bahkan dengan tegas, al-Raisuni menyindir rnereka yang
melepaskan maqashid syariah dari bagian dalam proses ijtihadnnya
bukan merupakan seorang ahli fikih. Baca Ahmad al-Raisuni, Madkhal
ila Maqâshid  al-syarîah (Kairo: Dar al-Kalimah, 2009), hlm. 16.

72

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



H/1973 M) memulai pembahasan dengan legalitas hukum
dan urgensi penerapannya dalam proses ijtihad. Ini mengin-
dikasikan adanya keinginan kuat dari Ibnu Asyur (w. 1393 H/
1973 M) untuk memantapkan keyakinan para pakar hukum
Islam, bahwa menjadikan maqâshid al-syarî’ah sebagai lan-
dasan ijtihad adalah merupakan keniscayaan yang tidak bisa
diabaikan oleh setiap mujtahid. Bahkan dalarn karyanya,
Alaisa al-Shubhu bi Qarb, Ibnu Asyur (w. 1393 H/1973 M)
mengatakan bahwa salah satu biangkerok terjadinya
kejumudan dan perbedaan pendapat antar ulama mazhab
fikih hingga berujung pada fanatisme antar mazhab adalah
akibat dari pengabaian terhadap urgensi maqâshid al-syarî’ah
pada prosesi ijtihadnya.88

Adapun hubungan antara maqâshid al-syarî’ah dengan
beberapa metode Ijtihad atau penetapan hukum dapat dike-
mukakan dalam beberapa aspek maslahat yang dapat dilihat
dari :

Pertama, Qiyâs
Secara bahasa Qiyâs berarti mengukur, menyamakan

dan menghimpun atau ukuran, skala, bandingan dan analogi.
Adapun pengertian Qiyâs secara istilah adalah “menyatukan
sesuatu yang tidak disebutkan hukumnya dalam nash dengan
sesuatu yang disebutkan hukumnya oleh nash, disebabkan
kesatuan ‘illat hukum antara keduanya”89 Qiyâs sebagai metode

88 Muhammad al-Thahir bin Asyur, Alaisa al-Shubhu bi Qarb, al-
Ta’lim al-Arabiy al-Islâmiy, Dirâsah Târkhiyyah wa Ar’ Ishâlhiyyah ( Kairo:
Dar al-Salam: 2006), hlm. 200.

89 Wahbah Zuhaily, Ushul al-Fiqh al-Islami, (vol.1 (Damsiq : Dar
al-Fikr, 2005), hlm. 574. Lihat juga Abd Majid Al-Shaghir, al-Fikr al-

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

73



Ijtihad90 dipakai hampir semua madzhab hukum dalam Islam
dengan pemakainya dalam intensitas yang berbeda-beda.

Usûly wa Isykâliyyat al-Sulmah al-Ilmiyyah fî al-Islâm (Beirut: Dar al-Mun-
takhab al-Arabi, 1994), hlm. 356; Tototk jumantoro dan Samsul Munir
Amin, Kamus Ilmu Ushul Fiqh (Jakarta: Sinar Grafika, 2005), hlm. 270

90 Qiyâs, perlu diingat, adalah sebuah prosedur yang memberi-
kan perluasan hukum kepada situasi-situasi baru. Sungguhpun
demikian, ia tidak dapat digunakan untuk mengadaptasi atau me-
nyesuaikan perintah-perintah tekstual yang tetap kepada keadaan-
keadaan yang berubah. Dalam teori ini, karena memanfaatkan
sebuah mashlahah  yang bukan menjadi dalil hukum sebagai ratio legis
menjadikan seorang yuris mampu melakukan apa saja dengan cara
mengakurasikan ketentuan baru yang mungkin jumlahnya lebih
besar melebihi ketentuan yang mapan dari kasus yang saling berebut
klaim-klaimhukum. Contoh yang standar tentang kasus sekelompok
tawanan Muslim yang dijadikan perisai orang-orang kafir melindungi
dirinya. Meskipun al-Qurân (al-An‘âm [6]: 151) melarang membunuh
orang mukmin yang tidak berdosa tersebut, al-Ghazâli berpendapat
bahwa untuk menyelamatkan masyarakat Islam, ketentuan larangan
ini boleh tidak diikuti.

Selain itu dalam pemikirn al-Ghazali juga dikenal dengan
munâsib. Munâsib didefinisikan al-Ghazâlî sebagai “sesuatu yang,
seperti halnya mashâlih, menjadi teratur (dicapai secara rasional:
intazhama) begitu ia dikaitkan dengan perintah (hukm)”. Untuk pem-
bahasan mengenai makna, klasifikasi serta derajat munâsib, al-Ghazâlî
merujuk kepada tambahan yang cukup penting mengenai pembahasan
tentang mashlahah dan derajat-derajatnya.

Hubungan mashlahah dengan munâsib tersebut sangatlah erat.
Mashlahah dalam pandangan al-Ghazâlî adalah bagian dari munâsib.
Konsekuensinya, mashlahah yang diterimanya adalah mashlahah yang
relevan (munâsib) dengan nash secara umum. Mashlahah demikian
disebutnya sebagai mashlahahmursalah. Sedangkan maslahah yang
secara langsung ditunjukkan oleh atau terdapat keterangan nash,
meskipun secara implisit, maka merupakan mashlahahmu‘tabarah,
yang masuk dalam kategori qiyâs.

74

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Qiyâs termasuk dalam kategori dalil hukum yang muttafaq
‘alaih (disepakati) setelah al-Qurân, hadits dan ijma’. Masuknya
Qiyâs kedalam dalil yang disepakati dapat ditinjau dari ber-
bagai pertimbangan, antara lain:

a. Kedekatan Qiyâs dengan sumber nash hukum dalam
mekanisme penalaran ta’lili (‘illah hukum).

b. Pertimbangan pertama di atas sekaligus menjadi Qiyâs
sebagai langkah awal proses panggilan hukum.

c. Upaya ke arah pemikiran analogi dianjurkan oleh Allah
swt. dalam al-Qurân.91

Qiyâs sebagai istimbath ta’lili merupakan upaya nalar
yang memiliki kedekatan hubungan dengan nash. Qiyâs
sebagai penalaran ta’lili harus senantiasa mempertimbangkan
maqâshid  al-syarîah, baik yang berkaitan dengan kemasyara-
katan, ekonomi maupun politik dan moral. Pertimbangan
Maqâshid  al-syarîah menjadikan metode Qiyâs lebih dinamis,
sebagai solusi permasalahan-permaslahan hukum.92

Namun, munâsabah dan mashlahah tidaklah identik. Meskipun
al-Ghazâlî menganalisis munâsib juga dalam batasan efektifitas dan
kesahihan dengan cara yang sama dengan yang dilakukannya ter-
hadap mashlahah, tetapi rinci-rincinya berbeda. Di antara berbagai
klasifikasi munâsib, satu di antaranya secara khusus penting, karena
ia menjelaskan hubungan antara munâsib dan mashlahah dan juga
perbedaan antara istihsân dan istishlâh di mata al-Ghazâlî. Menurut-
nya, munâsib dibagi menjadi tiga kategori besar: mu’atstsir, mulâ’im, dan
gharîb, yang dijabarkan menjadi empat macam. Tentang keempat
macam ini lihat al-Ghazâlî, al-Mustasfâ, hlm. 311-315.

91 Asafri jaya Bakri, Konsep Maqashid, hlm 135.
92 A. Ghufron Mas’adi, Metodologi Pembaharuan Hukum Islam,

(Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2001), hlm. 174.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

75



Kedua, Istihsân
Istihsân secara bahasa berarti menganggap sesuatu itu

baik, memperhitungkan sesuatu lebih baik, mengikuti sesuatu
yang lebih baik, atau mencari yang lebih baik untuk diikuti,
karena memang disuruh itu. Adapun pengertian istihsn me-
nurut istilah oleh Abdul Wahab Khalaf (w. 1357 H/1956 M)
adalah berpindahnya seorang mujtahid dari ketentuan Qiyâs
jali (yang jelas) kepada ketentuan Qiyâs Khafi (yang samar),
atau ketentuan yang kulli (umum) kepada ketentuan yang
sifatnya istisna’i (pengecualian), karena menurut pandangan
mujtahid itu adalah dalil (alasan) yang lebih kuat yang meng-
hendaki perpindahan tersebut”.93 Tujuannya adalah untuk
menjaga kemaslahatan atau menolak kemafsadatan.94

93 Abdul Wahab Khalaf, Ilmu Ushul al-fikih (Maktabah Al-
Dakwah al-Islamiyah, cetakan VIII,thn 1991) hlm.79

94 Wahbah al-Zuhayli, Ushl al-Fiqh al-Islami, vol. 2, hlm, 21.
Wahbah Zuhayli memberikan contoh akad bekerja di pabrik
(istishnå’) yang pada waktu akad dilakukan, barang yang diakadkan
(ma’qüdalayhi) belum ada. Contoh kajian tentang istihsän ini sangat
baik dikemukakan al-Syarakhsi dalam kitabnya Ushul al-Syarakhsi.

Di antara contohistihsän adalah apa yang dikemukakan oleh al-
Sarakhsi dalam kitab tentang pencurian. Dia menyatakan: “Jika
sekelompok orang memasuki sebuah rumah, kemudian mengum-
pulkan harta bendanya dan menaikkannya ke punggung salah se-
orang di antara mereka, lalu mereka keluar bersama-sama dengan-
nya, maka dalam qiyås, yang dikenai hukum potong tangan hanyalah
yang mengangkut barang itu, sementara menurut istihsän, mereka
semua dikenai hukuman potong tangan.

Dalam kitab hudüd, al-Sarakhsi memberikan contoh lain, yaitu
apabila persaksian zinaberbeda pendapat tentang dua kamar yang
ditempati sebagai lokus operandi, sementara kedua kamar itu berada
dalam satu rumah, maka menurut qiyås, si pelaku yang disaksikan

76

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Abdul Karim Zaidan membagi istihsân dari segi sandaran
dalilnya dibagi menjadi menjadi berapa macam:95

1. Istihsân yang disandarkan kepada teks al-Qurân atau
hadis yang lebih kuat. Seperti jual beli salam.

2. Istihsân yang disandarkan kepada ijma’. Contoh, bolehnya
mengambil upah dari orang yang masuk WC. Menurut
kaidah umum, tidak boleh mengambil upah tersebut,
karena tidak bisa diketahui dan dipastikan berapa lama
si pengguna berada di dalam WC, juga tidak bisa diketahui
seberapa banyak dia menggunakan air di dalam WC. Tetapi
berdasarkan istihsân, diperbolehkan mengambil upah
dari pengguna WC tersebut, karena sudah membantu
menghilangkan kesulitan orang, juga sudah menjadi
kebiasaan dan tidak ada penolakan dari seorang pun
sehingga menjadi ijma’.

3. Istihsân yang disandarkan kepada adat kebiasaan (‘urf).
Seperti pendapat ulama yang membolehkan wakaf dengan
barang-barang yang bergerak, seperti mewakafkan buku,
mobil dan barang-barang lainnya. Menurut kaidah umum,
wakaf harus pada barang-barang yang tidak bergerak,
seperti tanah, atau bangunan. Kemudian ulama memboleh-
kan wakaf dengan barang-barang yang bergerak tadi
karena sudah menjadi adat (‘urf) di lingkungan tersebut.

itu dibebaskan dari hadd, sementara menurut metode istihsån, tetap
dikenai sanksi hadd. Lihat, Abü Bakr ibn Ahmad ibn Abi Sahl al-
Sarakhsi, Ushul al-Sarakhsi (Beirut, Lubnån: Där al-Kutub al-
’limiyyah, 1993), him. 2001.

95 Abdul Karim Zaidan, al-Wajîz f Ushûl Fiqh (Beirut: Mu’assasah
Risalah, 2002), hlm. 230.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

77



4. Istihsân yang disandarkan kepada urusan yang sangat
darurat. Seperti, membersihkan sumur yang terkena najis,
hanya dengan mengambil sebagian air dari sumur itu.
Menurut qiyas, air sumur tersebut tidak bisa dibersihkan
lagi, karena alat untuk membersihkan air itu sudah kena
najis, dan tidak mungkin dibersihkan. Tetapi menurut
istihsân, air itu bersih lagi hanya dengan mengeluarkan
sebagian airnya saja. Karena mengeluarkan sebagian air
itu tidak mempengaruhi kesucian sisanya. Inilah yang
dinamakan dengan darurat, yang bertujuan untuk me-
mudahkan urusan manusia. Selain itu juga dalam ayat al-
Qurân sudah disebutkan bahwa Istihsân dan agama itu
bukan untuk menyusahkan manusia. Allah swt. Berfirman
(QS. 22: 78). “Dia sekali-kali tidak menjadikan untuk kamu
dalam agama suatu kesempitan.”

5. Istihsân yang disandarkan kepada qiyas khafi. Seperti
bolehnya minum air sisa minum burung buas seperti elang
dan gagak.

Dari definisi dan pembagian di atas, dapat dipahami
bahwa pada hakikatnya istihsân itu adalah keterkaitan dengan
penerapan ketentuan hukumyang sudah jelas dasar dan
kaidahnya secara umum baik dari nash, ijma atau Qiyâs, tetapi
ketentuan hukum yang sudah jelas ini tidak dapat diberlaku-
kan dan harus dirubah karena berhadapan dengan persoalan
yang khusus dan spesifik. Dengan demikian, Istihsân pada
dasarnya adalah ketika seorang mujtahid lebih cenderung dan
memilih hukum tertentu dan meninggalkan hukum yang lain
disebabkan satu hal yang dalam pandangannya lebih me-
nguatkan hukum kedua dari hukum yang pertama. Artinya,

78

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



persoalan  khusus yang seharusnya tercakup ada ketentuan
yang sudah jelas, tetapi karena tidak memungkinkan dan tidak
tepat diterapkan, harus berlaku ketentuan khusus sebagai
pengecualian dari ketentuan umum atau ketentuan yang
sudah jelas.

Menurut Gufron Mas’adi, Istihsân harus berorientasi
pada usaha untuk mewujudkan maqâshid al-syarî’ah, serta
memperhitungkan dampak positif dan negatif dari penerapan
suatu hukum yang dalam istilah al-Sythibi disebut Al-nadzar
fi al-ma’alat.Urgensi dari prinsip tersebut dalam Istihsân adalah
mempertajam analisis Istihsân itu sendiri.96

Ketiga, Maslahat al-Mursalah
Mashlahah mursalah tediri dari dua kata, yaitu mashlahah

dan mursalah. Kata “maslahat” yang sudah “mengindonesia”
berasal dari bahasa Arab (mashlahah) dengan jama’nya
mashalih97 yang secara etimologi berarti: manfaat, faedah,
bagus, baik, kebaikan, guna atau kegunaan. Mashlahah meru-
pakan bentuk mashdar dari fi’il shalaha98,ia merupakan lawan
dari kata mafsadat yang berarti kerusakan dan kebinasaan.

Dari beberapa definisi mashlahat yang dikemukakan oleh
fuqaha dapat dipahami bahwa mashlahat menurut istilah hukum
Islam ialah setiap hal yang dimaksudkan untuk memelihara

96 A. Ghufron Mas’adi, Metodologi pembaharuan Hukum Islam
(Jakarta: Rajawali Pers, 2001), hlm. 183.

97Ibn Mandzur al-Afriqiy, Lisan al-‘Arab, Juz VIII (Beirut: Dar al-
Sadr, 1972), hlm. 348.

98 Dalam Kamus Bahasa Indonesia maknanya adalah sesuatu
yang mendatangkan kebaikan W.J.S. Poerwadarminta, Kamus Umum
Bahasa Indonesia (Jakarta; 1976), hlm. 635.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

79



agama, akal, jiwa, keturunan (kehormatan) dan harta. Ke lima
hal ini merupakan kebutuhan primer bagi hidup dan kehi-
dupan manusia. Dengan terpelihara dan terjaminnya ke lima
hal tersebut, manusia akan meraih ke mashlahatan, kesejahtera-
an, dan kebahagiaan yang hakiki, lahir bathin, jasmani rohani,
material spiritual, dunia dan akhirat.

Secara prinsip yang dimaksud dengan mashlahat adalah
suatu sarana untuk menetapkan hal-hal yang berkaitan dengan
kepentingan manusia, yang bersendikan azas menarik man-
faat dan menolak kemudharatan. Sedangkan mursalah artinya
sama dengan mutlaqah, yaitu terlepas. Maksudnya, mashlahat
atau kemashlahatan itu tidak ada dalil tertentu yang mem-
benarkan atau membatalkannya. Dari sisi terminologi mashlahah
mursalah menurut ‘Ali ‘Abd Rabbih adalah “gambaran mene-
tapkan suatu hukum berdasarkan mashlahat atau menolak
kemafsadatan dari manusia, yang belum jelas dalilnya dari
syari’, diterima atau ditolak.99

Pada dasarnya mayoritas ulama ushul fiqh100 menerima
metode Maslahat al-mursalah. Karena tujuan dari maslahat

99 ‘Ali Abd Rabbih, Buhus fi al-Adillah al-Mukhtalaf Fiha ‘Ind al-
Ushuliyyin (Mathba’ah al-Sa’adah, 1980), hlm. 99.

100 Ushûl al-Fiqh= teori hukum Islam. Yakni penyimpulan dengan
metode induksi (istiqrâ’) hal-hal (prinsip-prinsip) yang universal dari
dalil-dalil (Syarî‘ah) dengan cara sedemikian rupa hingga mereka
menjadi pedoman bagi mujtahid. Lihat Abû Ishâq al-Syâtibî Ibrâhim
bin Mûsâ al-Lakhamî al-Gharnatî al-Mâlikî, al-I‘tishâm, Maktab al-
Buhûts wa al-Dirâsah, ed. (Beirut: Dâr alFikr, 2003), Juz 1, hlm. 22.
Lihat juga al-Syâtibî, al-Muwâfaqât fî Usûl al-Syarî‘ah, ‘Abd Allâh
Darrâz, ed. (Beirût: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2003), Juz II, hlm. 29-
31. Definisi lainnya, yang serupa, Ushûl al-Fiqh adalah prinsip-prinsip
yang dipergunakan oleh mujtahid untuk menarik hukum-hukum

80

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



adalah menarik manfaat menghindarkan bahaya dan me-
melihara tujuan hukum Islam untuk agama, jiwa, akal, ketu-
runan, dan harta manusia.101 Untuk menggunakan metode
tersebut, para ulama ushul memberikan beberapa persyartan,
diantara persyaratan maslahat al-mursalah yang dapat dijadi-
kan sebagai dasar hukum adalah sebagai berikut:

a. Kemaslahatan itu termasuk dalam kategori dharriyyat.
Bahwa  menetapkan kemaslahatan tingkat keperluanya
harus diperhatikan. Sampai mengancam lima unsur
pokok maslahat atau belum sampai pada batas ter-
sebut.

b. Kemaslahatan itu bersifat Qath’i. Maslahat benar-benar
telah diyakini sebagai maslahat, tidak didasarkan pada
dugaan semata-mata.

c. Kemaslahatan itu bersifat kulli. Bahwa  kemaslahatan
itu berlaku secara umum dan kolektif tidak bersifat
individual.102

Menyangkut kehujjahan maslahat103 dalam perspektif
ulama ushul (ushulliyun) dan fuqaha (ahli hukum Islam), ada

Syarî‘ah yang bersifat praktis dari dalil-dalilnya yang spesifik. Lihat
misalnya, Imran Ahsan Khan Nyazee, Theories of Islamic Law: The
Methodology of Ijtihâd (Islamabad: Islamic Research Institute, t.t.), hlm.
29.

101 Ahmad Munif Suratmaputra, Filsafat Hukum Islam (Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2002), hlm. 96.

102 Nasrun Harun, Ushul Fiqh (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997),
hlm. 122.

103 al-Bûthî dengan tegas mengatakan al-Mashlahah dapat dijadi-
kan sebagai sumber hukum jika memenuhi lima kriteria yang ia

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

81



dua hal yang patut digarisbawahi: Pertama, semua ulama
sepakat menerima kehujjahan maslahat selama keberadaan-
nya mendapatkan dukungan nash (maslahah mu’tabarat).104

Kedua, perbedaan ulama dalam menanggapi maslahat baru
terjadi ketika mereka mendiskusikan kehujjahan maslahah
mursalah105 dan terjadi pertentangan (ta’arud) antara maslahat
dengan nash syara’.

Hal ini didasarkan keberadaan maslahat menurut syara’.
Dalam hal ini al-Syalabi –dalam ensiklopedi hukum Islam-
membaginya menjadi tiga bagian106 yakni: pertama, kemasla-
hatan yang didukung oleh syara’. Terdapat dalil khusus yang
menjadi dasar bentuk dan jenis kemaslahatan tersebut. Kedua,
kemaslahatan yang ditolak oleh syara’, karena bertentangan
dengan ketentuan syara’. Misalnya syara’ menentukan bahwa
orang yang melakukan hubungan seksual di siang hari dalam

istilahkan dengan Dhawâbithal-Mashlahah. Kelima kriteria tersebut
adalah; maslahah tersebut haruslah: (a) termasuk ke dalam cakupan
al-Maqâshid al-Syar’iyyah yang lima, (b) tidak bertentangan dengan
al-Qurn, (c) tidak bertentangan dengan al-Sunnah, (d) tidak berten-
tangan dengan al-Qiyas dan (e) tidak bertentangan dengan kemasla-
hatan lain yang lebih tinggi/ lebih kuat/lebih penting. Lihat Muham-
mad Sa‘îd Ramadân al-Bûti, Dhawâbith al-Mashlahah fi al-Syarî‘ah al-
Islâmiyyah (Beirut: Mu’assasat al-Risâlah, 1421 H/2000 M). hlm. 178-
182

104 Jaih Mubarok, Metodologi Studi Islam (Bandung: Rosda karya,
2015) hlm. 155.

105 Lihat Abdul Halim. “Maslahah Mursalah Relevansinya Dengan
Pembaharuan Hukum Islam”. Antologi Kajian Islam Tinjauan Filsafat,
Tasawuf, Institusi, Pendidikan, al-Qurn, Hukum dan Ekonomi Islam.
Seri 12 (Pascasarjana IAIN Sunan Ampel Press, 2007), hlm. 39.

106 Lihat dalam Abdul Azis Dahlan (ed), Ensikolopedi Hukum Islam,
Cet. I (Jakarta: PT Ikchtiar Baru Van Hoeve, 1996), hlm. 1145-1146.

82

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



bulan ramadhan dikenakan hukuman memerdekakan budak,
atau puasa selama dua bulan berturut-turut atau memberi
makan bagi 60 orang fakir miskin.107

Hal ini oleh al-Lais bin Sa’ad(w. 175 H/791 M), ahli fikih
mazhab Maliki, menetapkan hukuman puasa dua bulan
berturut-turut bagi seorang penguasa yang melakukan hu-
bungan seksual dengan istrinya di siang hari dalam bulan
ramadhan. Ulama memandang hukuman ini bertentangan
dengan hadis Rasulullah saw. di atas, karena bentuk hukuman
itu harus diterapkan secara berturut. Karenanya ulama ushul

107 Lihat Imam Az Zubaidi, Ringkasan Hadist Shahih Al Bukhari
(Jakarta: Pustaka Amani, 2002) dan Imam Az Zubaidi, Ringkasan
Hadist Shahih Muslim (Jakarta: Pustaka Amani, 2002).

Contoh lain dari mengedepankan kemaslahatan semu (mulghah)
yang tidak didukung sedikitpun oleh dalil-dalil yang mu’tabar selain
dari logika dan persangkaan semata adalah apa yang dilakukan oleh
presiden Tunisia Bu Raqibah pada tahun 1975 M yang mengharam-
kan seluruh karyawan perusahaan di Tunisia untuk melaksanakan
puasa Ramadhan di tahun itu, dengan alasan akan membuat mereka
menjadi loyo dan lemas sehingga akan berpengaruh kepada hasil
produksi yang sangat dibutuhkan oleh negaranya. Menurut dia bahwa
dengan tidak berpuasa maslahatnya lebih besar karena terkait lang-
sung dengan kehidupan orang banyak atau daulah (Negara) secara
umum.

Begitu juga dengan apa yang diusulkan oleh salah satu komu-
nitas muslim yang tinggal di Amerika untuk memindahkan pelak-
sanaan shalat Jum’at ke hari Ahad, dengan alasan bahwa hari jum’at
adalah hari sibuk mereka dengan berbagai aktifitas, jadi sulit bagi
mereka untuk menghadirinya, kalaupun ada yang sempat hadir maka
jumlahnya pun akan sangatlah sedikit. Oleh karena ltu seandainya
shalat jum’at dilaksanakan di hari Ahad maka kemaslahatannya akan
lebih besar sebab bisa dihadiri oleh banyak orang. Baca lebih lengkap
Helmi Basri, Mewaspadai, hlm. 239.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

83



fiqih memandang mendahulukan hukuman puasa dua bulan
berturut-turut dari memerdekakan budak merupakan ke-
maslahatan yang bertentangan dengan syara’, sehingga hukum-
nya batal/ditolak syara’. Kemaslahatan seperti ini menurut
kesepakatan ulama disebut al-maslahah al-mulgah.108 Maslahat
mulgah (terabaikan) adalah suatu pendapat yang oleh ulama
tertentu dipandang memiliki kegunaan karena dihubungkan
dengan situasi psikososial, sedangkan setelah itu pendapat
ulama tersebut diabaikan oleh ulama sesudahnya karena situasi
psikososial pelaku telah berubah.109

Di sisi lain, kajian mengenai maslahat sebenarnya bisa
didekati dari dua pendekatan yang berbeda. Maslahat sebagai
tujuan syara’ dan maslahat sebagai dalil hukum yang berdiri
sendiri. Semua ulama sepakat bahwa maslahat adalah tujuan
syara’, mereka berbeda pendapat dalam keberadaanya

108 Ini adalah salah satu dari empat pembagian mashlahah menurut
al-Ghazâlî. Beliau membaginya menjadi empat tingkatan yang
dalam ensiklopedi Hukum Islam di sebut dengan empat tolak ukur
maslahah, yaitu: (a) mashlahah mujâbah (kemaslahatan yang dikukuh-
kan syara’ nau‘ (spesies atau macamnya); (b) mashlahah mulâ’imah
(kemaslahatan yang dikukuhkan syara’ jins (genus atau jenisnya);
(c) mashlahah mulghah (kemaslahatan yang dibatalkan) oleh syara’;
dan (d) mashlahahgharîbah (kemaslahatan yang didiamkan) oleh
syara’. (Baca Abdul Aziz Dahlan (ed.) et. Al., Ensikolopedi Hukum Islam,
Cet. I (Jakarta: PT Ikchtiar Baru Van Hoeve, 1996), hlm. 1041.

109 Namun demikian, pendapat Lais tersebut di atas dapat
dibenarkan dengan pertimbangan, sebagaimana yang dinyatakan
oleh al-Raysuni bahwa kita akan mendapatkan kemaslahatan berubah
jika dilihat dari sudut waktu yang panjang, di mana kemaslahatan
dapat berubah menjadi sesuatu yang merusak atau sebaliknya, baca,
Ahmad al-Raysuni dan Muhammad Jamal Barut, Ijtihad: antara Teks,
Realitas, dan Kemaslahatan Sosial (Jakarta: Erlangga, 2002), hlm. 20.

84

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sebagai dalil hukum. Oleh karenanya, terjadilah dialektika
antara nash, realitas dan kemaslahatan. Nash sendiri dalam pan-
dangan ulama ushul berdasarkan dalalahnya dibagi ke dalam
dallah qoth’iyah dan dallah dzanniyah.110 Tidak ada yang me-
nyanggah bahwa nash-nash tersebut ditujukan untuk kemas-
lahatan manusia. Menurut al-Raysuni (lahir 1953 M) perbeda-
an pandangan menyangkut nash atau maslahat dapat dibagi
pada dua perspektif yakni persoalan-persoalan dan masalah
yang terdapat dalam teks, dan hukumnya ditetapkan secara
terperinci dan jelas; perspektif kedua lebih pada persoalan-
persoalan dan masalah baru yang tidak dijelaskan oleh teks
secara khusus, terbatas ataupun langsung.111

Persoalan selanjutnya baru muncul ketika terjadi per-
tentangan antara maslahat dalam pandangan nash dengan
maslahat dalam pandangan manusia dalam dua perspektif di
atas. Jawaban persoalan tersebut dapat diklasifikasi menjadi
dua: Pertama, apabila maslahat bertentangan dengan nash
yang qoth’iy al-dilalah, jumhur ulama (kecuali  al-Thûfî) sepakat
untuk lebih mendahulukan nash. Akan tetapi, bila pertentang-
an tersebut terjadi dengan nash yang dzanny al-dilalah, dalam
hal ini ada beberapa pendapat ulama.112

110 Abdul Wahhab Khallaf, IlmuUshulFikih (Jakarta: Pustaka
Amani, 2003), hlm. 36-37.

111 Ahmad al-Raysuni dan Muhammad Jamal Barut, Ijtihad,
hlm. 15.

112 Galuh Nashrullah Kartika Mayangsari R dan H. Hasni Noor,
(2014), Konsep Maqashid al-Syariah  Dalam Menentukan Hukum Islam
(Perspektif Al-Syatibi dan Jasser Auda), al-Iqtishadiyah, Jurnal Ekonomi
Syariah dan Hukum Ekonomi Syariah. Volume I, Issue I, hlm. 17.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

85



Pertama, pendapat yang lebih mendahulukan nash secara
mutlak. Bagi mereka nash menempati derajat tertinggi dalam
hierarki sumber hukum Islam. Sehingga bila ada sumber hukum
apa pun yang bertentangan dengan nash, nash lebih didahulu-
kan. Pendukung pendapat ini adalah Syafi’iyah dan Hana-
bilah.113Kedua, pendapat yang mendahulukan maslahat dari
pada nash, apabila maslahat itu bersifat dharuriyah, qot’iyah,
dan kulliyah. Al-Ghazali mencontohkan dengan dibolehkan-
nya membunuh orang Islam yang dijadikan perisai hidup oleh
musuh dengan tujuan menyelamatkan negara dan masya-
rakat yang terancam.114

113 Ibid.
114 Ini menunjukkan menunjukkan bahwa mahslahah yang

diperkenankan untuk dijadikan sandaran dalam menarik ketentuan
hukum dalam konsep mashlahah al-Ghazâlî adalah mashlahah
mu‘tabarah dan mashlahahmursalah yang mempunyai sifat dharûriyyah,
qat‘iyyah, dan kulliyyah. Jika mashlahahmu‘tabarah maka penalarannya
disebut qiyâs. Jika tidak mu‘tabarah maka ia disebut istishlâh, yang serupa
dengan istihsân, dan penalaran seperti ini dianggap tidak shahîh.

Imam al-Ghazâlî menempatkan istishlâh dan istihsân sebagai
metode penalaran yang tidak memiliki kesahihan seperti yang dimiliki
qiyâs. Dia menyebut metode-metode seperti itu sebagai “ushûl
mawhûmah” yaitu prinsip-prinsip di mana para mujtahid lebih menyan-
darkan diri pada imajinasi atau pertimbangannya sendiri daripada
tradisi. Jadi menurut al-Ghazâlî, metode penalaran dengan mashlahah,
dalam arti mashlahahghair mu`tabarah tidak diperkenankan. al-Ghazâlî
mengintegrasikan mashlahah ke dalam qiyâs dengan cara mengidenti-
fikasikannya dengan munâsabah (kesesuaian, keserasian), sebagai
sebuah kriteria untuk membatasi ratio legis dari ketentuan yang ber-
dasarkan teks. Mashlahah yang tidak menjadi dalil dalam model ini
secara konseptual menempati posisi ratio legis. Baca Abû Hâmid
Muhammad bin Muhammad al-Ghazâlî, al-Mustasfâ fî ‘Ilm al-Usûl. M. ‘Abd
al-Salâm ‘Abd al-Syâfî, ed. (Beirut: Dâr al-Kutub, 2000), hlm. 175-180.

86

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ketiga, pendapat yang lebih mendahulukan maslahat
dari pada nash. Pendapat ini dapat diklasifikasi lagi dalam dua
kelompok. Pertama, pendapat Malikiyyah dan Hanafiyyah.
Mereka lebih mengamalkan maslahat dari pada nash, apabila
nash tersebut bersifat dzanni, baik dilalah maupun tsubutnya,
sedangkan maslahatnya bersifat qoth’iy. Kedua, Sulaiman al-
Thûfî (w. 716 H) yang berpendapat boleh mengamalkan
maslahat lebih dahulu dari pada nash, baik nash tersebut bersifat
qoth’iy maupun dzanny. Hanya saja wilayah cakupannya pada
bidang muamalat saja.115

Penetapan hukum untuk menjadikan maslahat sebagai
dalil dalam menetapkan hukum, madzhab Maliki dan Hanbali
mensyaratkan tiga hal: Pertama, kemaslahatan sejalan dengan
kehendak syara’ dan termasuk dalam jenis kemaslahatan yang
didukung nash secara umum. Kedua, kemaslahatan itu bersifat
rasional dan pasti, bukan sekedar perkiraan, sehingga hukum
yang ditetapkan melalui maslahat itu benar-benar menghasil-
kan manfaat dan menghindari atau menolak mudarat. Ketiga,
kemaslahatan itu menyangkut kepentingan orang banyak,
bukan kepentingan pribadi atau kelompok kecil tertentu.116

Al-Ghazali (w. 505 H/ 1111 M) meletakkan beberapa
syarat sehingga  maslahat dapat menjadi dalil hukum dalam
melakukan istinbath. Pertama, maslahat itu sejalan dengan
tindakan syara’. Kedua, maslahat itu tidak bertentangan dengan
nash syara’. Ketiga, maslahat itu termasuk ke dalam kategori
maslahat yang dharriyah, baik menyangkut kemaslahatan pri-

115 Ahmad al-Raysuni dan Muhammad Jamal Barut. Ijtihad, hlm.
31-32.

116 Abdul Azis Dahlan (ed), Ensiklopedi, hlm. 1146-1147.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

87



badi maupun kemaslahatan orang banyak. Untuk yang terakhir
ini al-Ghazali juga menyatakan bahwa maslahat hajiyah,
apabila menyangkut kepentingan orang banyak bisa menjadi
maslahat dharriyah.117

Menyangkut maslahah mursalah, secara umum, ulama
yang sepakat dengan kehujjahan maslahah mursalah me-
letakkan tiga syarat sebagai usaha untuk membentengi penya-
lahgunaan konsep ini.118 Syarat-syarat tersebut adalah: (1)
maslahat yang dimaksud harus benar-benar nyata dan tidak
berdasar dugaan semata; (2) maslahat yang ingin dicapai
adalah maslahat umum (al-maslahah al-’ammah), bukan
maslahah personal (al-maslahah al-syakhsiyyah); dan (3)
maslahat yang telah ditetapkan tidak bertentangan dengan
satu hukum atau ketetapan yang telah dirumuskan oleh nash
ataupun ijma’.119 Berdasarkan persyaratan diatas, maslahat
yang dikemukakan oleh para ahli ushul fiqh dapat difahami
bahwa betapa eratnya hubungan antara metode maslahat al-
mursalah dengan Maqâshid al-syarîah.120

D. Pembagian Maqâshid al-syarî’ah
Dijelaskan bahwa apabila diteliti semua perintah dan

larangan Allah swt., baik dalam al-Qurân maupun hadis yang

117 Ibid., Lihat juga  Muhammad al-Ghazâlî, al-Mustasfâ fî ‘Ilm,
hlm. 175 -180.

118 M. Atho Mudzhar, Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia:Sebuah
Studi tentang Pemikiran Hukum Islam di Indonesia 1975-1988 (Jakarta:
Indonesian Netherlands Cooperation in Islamic Studies, 1993), h. 87

119 Abdul Wahhab Khallaf, Ilmu, hlm. 113-114.
120 Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos

Wacana Ilmu, 1999) hlm. 128.

88

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dirumuskan dalam fiqh (hukum Islam), akan terlihat bahwa
semuanya mempunyai tujuan tertentu dan tidak ada yang sia-
sia. Semuanya memiliki hikmah yang mendalam, yaitu
sebagai rahmat bagi umat manusia.121 Kemaslahatan dalam
taklif Tuhan dapat berwujud dalam dua bentuk: (1) bentuk
hakiki, yaitu manfaat langsung dalam arti kausalitas, dan (2)
dalam bentuk majazi, yaitu bentuk yang merupakan sebab
yang membawa kepada ke-maslahatan.122

Kemaslahatan itu oleh al-sythibi (w.790 H) dilihat pula
dari dua sudut pandangan, yaitu (1) maqâshid al-syâri’ (tujuan
Tuhan), dan (2) maqâshid al-mukallaf (tujuan mukallaf).
Maqâshid al-syarî’ah dalam arti maqâshid al-syâri’, berisi empat
aspek, yaitu:

a. Tujuan awal dari syariat yakni kemaslahatan manusia
di dunia dan di akhirat.

b. Syariat sebagai sesuatu yang harus dipahami.
c. Syariat sebagai suatu hukum taklif yang harus di-

lakukan, dan
d. Tujuan syariat adalah membawa manusia ke bawah

naungan hukum.123

Aspek pertama berkaitan dengan hakikat maqâshid al-
syarî’ah, sedangkan aspek kedua berkaitan dengan dimensi
bahasa, agar syariat dapat dipahami sehingga dicapai ke-

121 Sebagaimana ditegaskan dalam QS. al-Anbiya (21): 107.
122 Husein Hamid Hasan, Nazhariyah al-Maslahah fi al-Fiqh al-Islâmî

(Mesir: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971), hlm. 5.
123 Abu Ishaq al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Usçl al-SyarÉ’ah, Jilid II,

Cet. III (Bayrut: Dar Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H/2003 M), hlm. 5.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

89



maslahatan yang dikehendakinya. Aspek ketiga berkaitan
dengan pelaksanaan ketentuan-ketentuan syariat dalam upaya
mewujudkan kemaslahatan. Ini juga berkaitan dengan ke-
mampuan manusia untuk melaksanakannya. Aspek yang
keempat berkaitan dengan kepatuhan manusia sebagai
mukallaf di bawah dan terhadap hukum-hukum Allah swt.
(aspek tujuan syariat berupaya membebaskan manusia dari
kekangan hawa nafsu).

Aspek kedua, ketiga dan keempat pada dasarnya pe-
nunjang aspek pertama sebagai aspek inti, namun memiliki
keterkaitan dan menjadi rincian dari aspek pertama. Aspek
pertama sebagai inti dapat terwujud melalui pelaksanaan taklif
(pembebanan hukum kepada para hamba) sebagai aspek
ketiga. Taklif tidak dapat dilakukan tanpa memiliki pema-
haman, baik dimensi lafal maupun maknawi sebagaimana
aspek kedua. Pemahaman dan pelaksanaan taklif dapat mem-
bawa manusia berada di bawah lindungan hukum Tuhan,
lepas dari kekangan hawa nafsu, sebagai aspek keempat.
Dalam keterkaitan itulah tujuan diciptakannya syariat, yaitu
kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat, sebagai aspek
inti, dapat diwujudkan.124 Dalam pembagian maqâshid al-
syarî’ah, aspek pertama sebagai aspek inti menjadi sentral
analisis, sebab aspek pertama berkaitan dengan hakikat pem-
berlakuan syariat oleh Tuhan, yaitu untuk mewujudkan ke-
maslahatan manusia.

Yusuf al-Qaradawi (lahir 1345 H/1926 M) mengkonstatir
bahwa substansi mashlahah yang dikehendaki oleh Syariah
Islam untuk ditegakkan dan dipelihara itu merupakan

124 Ibid.

90

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



mashlahah yang komprehensif, integral dan holistik, yang
mencakup perpaduan mashlahah dunyawiyyah, dan
mashlahah ukhrawiyyah, mashlahah maddiyah dan mashlahah
rûhiyyah, mashlahah  fardiyyah dan mashlahah mujtama‘iyyah,
mashlahah qaumiyyah khâssah dan maslahah insâniyyah‘ âmmah,
mashlahah hâdirah dan mashlahah mustaqbah. Atas dasar ini,
Yusuf al-Qaradawi (lahir 1345 H/1926 M) menegaskan bahwa
konsep mashlahah yang menjiwai Syariat Islam, tidak bisa
diidentikkan dengan utilitiarianisme125 dan pragmatisme,126

yang nota bene berhulu pada faham materialisme.127

125 Utilitarisme adalah faham atau aliran dalam filsafat moral
yang menekankan prinsip manfaat atau kegunaan (the principle of
utility) sebagai prinsip moral yang paling mendasar. Dengan prinsip
kegunaan dimaksudkan prinsip yang menjadikan kegunaan sebagai
tolok ukur pokok untuk menilai dan mengambil keputusan apakah
suatu tindakan itu secara moral dapat dibenarkan atau tidak. Tindakan
yang secara moral benar adalah tindakan yang berguna. Suatu tin-
dakan dinilai berguna kalau akibat tindakan tersebut, secara keselu-
ruhan, dengan memperhitungkan semua pihak yang terlibat dan
tanpa membeda-bedakan, membawa akibat baik berupa keuntungan
atau kebahagiaaan yang semakin besar bagi semakin banyak orang. 
The greatest good to the greatest number. Faham ini menyatakan bahwa
di antara semua tindakan yang kita ambil atau di antara semua pera-
turan yang kita pegang, yang dapat dibenarkan secara moral adalah
tindakan atau peraturan yang, sejauh dapat kita perhitungkan, akan
paling memajukan kepentingan banyak orang, paling menguntung-
kan atau paling membawa kebahagiaan mereka. Dikutip dari kamus
filsafat. Online. Diakses 4 Mei 2018.

126 Pragmatisme adalah aliran filsafat yang mengajarkan bahwa
yang benar adalah segala sesuatu yang membuktikan dirinya sebagai
yang benar dengan melihat kepada akibat-akibat atau hasilnya yang
bermanfaat secara praktis. Dengan demikian, bukan kebenaran objektif
dari pengetahuan yang penting melainkan bagaimana kegunaan

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

91



Hal ini sejalan dengan yang dikemukakan oleh Al-Bûthî
(w. 1434 H/2013 M). ia membagi mashlahah menjadi dua bagian,
yaitu mashlahah dunia (mashlahahdunyawiyah) dan mashlahah
akhirat (mashlahahukhrawiyah). Para ulama senantiasa mem-
bagi mashlahah menjadi ukhrawiyah: berkaiatan dengan
aqidah dan ibadah, mashlahahdunyawiyah; terkait dengan
mu’âmalat. Al-Bûthî (w. 1434 H/2013 M) tidak membaginya
seperti apa yang dilakukan oleh ulama yang lainnya, karena
menurut Al-Bûthî (w. 1434 H/2013 M) pada hakikatnya segala
yang ada dalam syariat Islam baik aqidah, ibadah, dan
mu’âmalah diarahkan untuk kemaslahatan manusia di dunia
maupun di akhirat. Misalnya seseorang yang berpatokan
kepada hukum-hukum agama dalam pergaulannya dengan
yang lain, dan merupakan bentuk perintah Tuhan, ia akan
memperoleh kemashlahatan di dunia, dan di akhirat nanti ia
juga akan memperoleh ridha dan surga-Nya.128

praktis dari pengetahuan kepada individu-individu. https://
id.m.wikipedia.org. diakses 4 Mei 2018

127 Yusuf al-Qaradawi, Madkhal li Dirâsat al-Syar î‘ah al-Islâmiyyah,
(Kairo: Maktabah Wahbah, 1990), hlm. 62.

128 Seseorang yang beribadah, memperbanyak zikir, dan mening-
katkan kepatuhannya, ia akan mendapat pahala dan ridha Tuhan
di akhirat, sementara di dunia, ia juga memperoleh kemudahan jalan
karena adanya jaminan dari hukum syariat untuk menetapkan
kemaslahatan dunia. Begitu juga dalam masalah mu’âmalat. Hanya
saja, dalam segi mu’âmalat akan menghasilkan mashlahah dunia secara
(kongkrit) langsung. Sementara pada ibadah dan aqidah yang meru-
pakan jalan untuk mempermudah dalam menggunakan hukum-
hukum syariat yang berkaitan dengan mu’amalat akan menghasilkan
mashlahah dunia yang tidak langsung (abstrak). Baca Muhammad
Sa’îd Ramadhân al-Bûthî, Dhawâbith al-Mashlahah fî al-Syarî’ah al-
Islâmiyyah (Beirut: Dar al-Muttahidah, 1992), hlm. 84 - 86

92

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ketika Al-Bûthî (w. 1434 H/2013 M) mengartikan mashlahah
dengan sesuatu yang bermanfaat yang dimaksudkan oleh al-
Syri’ (Allah swt. dan Rasul-Nya) untuk kepentingan hamba-
Nya, baik dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan dan
harta mereka, sesuai dengan urutan tertentu yang terdapat di
dalam kategori pemeliharaan tersebut, ia membagi mashla-
hah dalam kategori ini menjadi empat tingkatan; persis dengan
al-Ghazali (w. 505 H/1111 M).129 Perbedaannya hanya dalam

129 al-Ghazâlî membaginya menjadi empat tingkatan yang
dalam ensiklopedi Hukum Islam di sebut dengan empat tolak ukur
maslahah, yaitu: (a) mashlahah mujâbah (kemaslahatan yang dikukuh-
kan syara’ nau‘ (spesies atau macamnya); (b) mashlahah mulâ’imah
(kemaslahatan yang dikukuhkan syara’ jins (genus atau jenisnya);
(c) mashlahah mulghah (kemaslahatan yang dibatalkan) oleh syara’;
dan (d) mashlahah gharîbah (kemaslahatan yang didiamkan) oleh
syara’. (Baca Abdul Aziz Dahlan (ed.) et. Al., Ensikolopedi Hukum Islam,
Cet. I (Jakarta: PT Ikchtiar Baru Van Hoeve, 1996), hlm. 1041).

Menurut pemahaman penulis, empat istilah di atas yang dipakai
oleh al-Ghazâlî dan al-Bûthî memiliki persamaan dan perbedaan
tipis. Persamaannya adalah kesamaan definisi dan maksud, walau
dengan istilah yang berbeda, yaitu antara istilah mashlahah mujâbah-
nya al-Ghazâlî dengan mashlahah mu’âtsirah-nya al-Bûthî. Kesamaan
maksud dan istilah untuk tingkatan kedua, yaitu maslahah mulâ’imah.
Sedangkan tingkatan ketiga; antara al-Ghazâlî dengan al-Bûthi ada
perbedaan istilah dan pengertian, hanya saja pada tingkatan ini ke-
duanya sama-sama menolak sebagai bagian dari maslahah yang boleh
dipakai. Pada tingkatan maslahah yang keempat ada perbedaan istilah,
namun pengertiannya sama akan tetapi memiliki kesimpulan yang
berbeda, yaitu al-Ghazâlî menolak maslahah Gharîbah (mursalah)
sebagai salah satu dari beberapa maslahah yang boleh digunakan,
sedang al-Bûthî memperbolehkannya, bahkan ia berhujjah telah
disepakati oleh para sahabat, tabiin dan empat imam mazhab fiqh
terkenal.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

93



penggunaan istilah yang berbeda, yaitu: (a) mashlahah
mu’âtsirah, (b) mashlahah mulâ’imah, (c) mashlahah munâsibah
gharîbah dan (d) mashlahah mursalah. Kemudian al-Bûthî
menjelaskan bahwa maslahah mu’âtsirah dan mulâ’imah
terdiri dari dua macam maslahah yang disepakati oleh jumhur
ulama kebolehan penggunaannya. Maslahah yang ketiga,
yaitu mashlahah munâsibah gharîbah adalah maslahah yang
disepakati untuk tidak boleh digunakan, karena  dasar acuan
maslahahnya adalah zhan (dugaan), yang maksudnya adalah
adanya maslahah baru sebatas zhan dan tidak termasuk ke
dalam bagian lima maqâshidsyar’iyyah. Berbeda dengan
maslahah mursalah yang maslahahnya tidak zhan, tapi sudah
yakin masuk dalam salah satu dari lima maqâshid syar’iyyah
dan tidak bertentangan dengan syara’; tidak ada perintah dan
anjuran, juga tidak ada larangan dan kemakruhan,130 atau
didiamkan oleh syara’.

Kemaslahatan dapat diwujudkan jika lima unsur pokok
(usul al-khamsah) dapat diwujudkan dan dipelihara. Kelima
unsur pokok itu menurut al-sythibi (w. 790 H), adalah din
(agama), nafs (jiwa), nasl (keturunan), mal (harta), dan aql
(akal).131 Para ulama menyatakan, bahwa kelima prinsip ini
telah diterima secara universal. Dalam menganalisis tujuan
kewajiban syariat ditemukan bahwa syariat memandang
kelima hal tersebut sebagai sesuatu yang mesti dilakukan.
Kewajiban-kewajiban syariat bisa dibagi menjadi dua ke-

130 Al-Bûthî, Dhawâbith, hlm. 285-288.
131 Ibid., hlm. 10.

94

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



lompok, kelompok positif: adalah ibadah, adat kebiasaan dan
muamalah; dan preventif:  adalah jinayat (hukum pidana).132

Kemaslahatan yang akan diwujudkan itu dibagi kepada
tiga tingkatan kebutuhan, yaitu dharuriyat (kebutuhan primer,
mesti), hajiyat (kebutuhan sekunder, dibutuhkan), tahsiniyat
(kebutuhan tersier).133 Hal ini sejalan dengan pandangan al-
Gazâli. Beliau menyebutkan bahwa berdasarkan segi ada
tidaknya ketegasan justifikasi Syara’ (syahâdat al-syar’i),
mashlahah dibedakan menjadi tiga, yaitu (1) mashlahah yang
mendapat ketegasan justifikasi Syara’ terhadap penerimaan-
nya (mashlahah mu‘tabarah);134 (2) mashlahah yang mendapat

132Ibadat bertujuan melindungi agama. Misalnya keimanan
dan ucapan kalimat syahadat, salat, zakat, puasa dan haji. Adat ber-
tujuan melindungi jiwa dan akal. Mencari makanan, minuman,
pakaian, dan tempat tinggal adalah contoh adat. Muamalah juga
melindungi jiwa dan akal, tetapi dengan melalui adat. Jinayat sebagai
benteng terpeliharanya kelima maslahah di atas, seperti qisas dan
diyat untuk melindung jiwa, hudud untuk melindungi keturunan dan
akal. Lihat Ibid, hlm. 8-10

133 Lihat  Al-muwafaqot, II, hlm 8 , Amir Syarifuddin, hlm. 208.
Lihat pula Satria Effendi M. Zein, hlm. 233. Bandingkan dengan
Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Philosphy, A Study of Abu Ishaq
al-Syathibi’s Life and Thought, diterjemahkan oleh Ahsin Muhammad
dengan judul Filsafat Hukum Islam Studi tentang Hidup dan Pemikiran
Abu Ishaq al-Syathibi, Cet. I (Bandung: Pustaka, 1996), hlm. 245.

134 Misalnya pemeliharaan jiwa manusia. Ini merupakan ke-
maslahatan yang harus diwujudkan. Keharusan perwujudan ini
ditunjukkan oleh Allah sebagai al-Syâri’ dalam al-Qurân yang termaktub
dalam surat al-Baqarah ayat 178 yang menyatakan tentang pelak-
sanaan hukum Qishâsh. Demikian juga dengan pembebanan hukum
terhadap pencuri, yaitu dalam surat al-Maidah ayat 38, di mana hal
ini merupakan realisasi dari kemaslahatan pemilikan harta benda
yang ditunjukkan oleh al-Syâri’. Sedangkan dalam rangka menjaga

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

95



ketegasan justifikasi Syara’ terhadap penolakannya (mash-
lahah mulgah);135 dan (3) mashlahah yang tidak mendapat ke-
tegasan justifikasi Syara’, baik terhadap penerimaannya
maupun penolakannya (mashlahah mursalah).136

Muhammad Muslehuddin juga melihat bahwa katego-
risasi mashlahah dengan trilogi mashlahah mu’tabarah, mashlahah

kemaslahatan keturunan dan kehormatan manusia, Allah melarang
untuk mendekati zina. Kemaslahatan ini termaktub dalam surat al-
Isra ayat 32.  Baca lebih lanjut Kutbuddin Aibak,2013, “Penalaran
Istishlhi Sebagai Metode Pembaharuan Hukum Islam”,al-Manhaj,
Jurnal Kajian Hukum islam VoL. VII No.2, Juli 2013. Hlm. 174

135 Contoh yang populer dalam litaratur fikih adalah fatwa
seorang fakih al-Lays tentang seorang raja yang melakukan persetu-
buhan dengan istrinya pada siang hari bulan Ramadhan. Hukum
yang ditetapkan oleh fakih terhadap raja tersebut adalah melaksana-
kan puasa dua bulan berturut-turut sebagai pengganti kewajiban
memerdekakan budak. Menurut sang fakih, bagi seorang raja ke-
harusan memerdekakan budak sebagai sanksi hukum tidak akan
mampu memberikan dampak positif sehingga ia dapat menghormati
bulan Ramadhan dan menjalankan ibadah puasa. Hal ini disebebkan
oleh mudahnya seorang raja memerdekakan budak karena kondisi
kehidupannya yang serba mewah. Oleh karenanya keharusan ber-
puasa dua bulan berturut-turut sebagai sanksi pada urutan kedua
sebagaimana yang ditegaskan oleh Nash harus didahulukan pelak-
sanaannya karena dapat mewujudkan kemaslahatan sebagai tujuan
hukum. Lihat ibid.

136 Abû Hâmid Muhammad al-Gazâli, al-Mustashfa, hlm. 414.
Dalam perspektif kesejarahan hukum Islam, contoh  mashlahah

mursalah yang selalu dikedepankan adalah pemberlakukan penjara,
pencetakan uang dan penetapan pajak terhadap pemilik tanah
pertanian dan pajak penghasilan. Di samping itu terdapat contoh
yang sangat populer dalam sejarah yaitu pembukuan mushaf al-
Qurân. Lihat  kembali Kutbuddin Aibak, 2013, “Penalaran, hlm. 175.

96

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



mulghah dan mashlahah mursalah tetap harus mempertim-
bangkan dimensi kepentingan masyarakat dan realitas sosial
yang terus berubah sehingga hukum Islam (Syariah) harus
bergerak seiring sejalan dengan perubahan realitas sosial yang
terjadi, yang pada gilirannya fleksibilitas hukum Islam
(Syariah) dapat dipertahankan.137 Di sisi lain, al-Gazâli juga
mengkategorisasi mashlahah berdasarkan segi kekuatan
substansinya (quwwatiha fi dzâtiha). Mashalahah itu dibedakan
menjadi tiga, yaitu (1) mashlahah level dharûrât, (2) mashlahah
level hâjât, dan (3) mashlahah level tahsînat/ tazyînat. Masing-
masing bagian disertai oleh mashlahah penyempurna/
pelengkap (takmilah/tatimmah). Pemeliharaan lima tujuan/
prinsip dasar (al-ushûl al-khamsah) yang berada pada level
darûrât merupakan level terkuat dan tertinggi dari mashlahah.
Kelima tujuan/prinsip dasar mencakup (1) memelihara agama
(hifz al-dîn), (2) memelihara jiwa (hifz al-nafs), (3) memelihara
akal pikiran (hifz al-‘aql), (4) memelihara keturunan (hifz al-
nasl), dan (5) memelihara harta kekayaan (hifz al-mâl).138

Abû Ishâq al-Syâthibi juga mengkategorisasi mashlahah
menjadi 3 (tiga) macam, yaitu (1) darûriyyah, (2) hâjyyah, dan
(3) tahsîniyyah.139 Pengkategorian yang dilakukan oleh Al-
sythibi kedalam tiga macam Maqasid, perlu  dilihat dalam dua
kelompok besar pembagian yaitu segi keduniaan dan segi
keahiratan. al-Syitibi memang tidak menyebutkan pembagi-
an terakhir ini, akan tetapi apabila memahami pemikiran al-
sythibi dalam kitabnya al-Muwafaqat bahwa al-Maqasid ada-

137 Muhammad Muslehuddin, Philosophy of, hlm. 160.
138 Abû Hâmid Muhammad al-Gazâli, al-Mustashfa, hlm. 417.
139 Al-Syathibi, Al-Muwafaqat fi, hlm. 73.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

97



lah kemaslahatan,140 dapat dikatakan bahwa ia juga membagi
maqasid atau tujuan hukum kepada oreentasi kandungan.
Kedua kandungan itu adalah: al-mashalih al-Dunyawiyyah
(tujuan kemaslahatan dunia) dan al-mashalih al-Ukhrowiyyah
(tujuan kemaslahatan akhirat).

Kebutuhan dharriyat ialah tingkatan kebutuhan yang
harus ada sehingga disebut kebutuhan primer. Bila tingkat
kebutuhan ini tidak terpenuhi, akan terancam keselamatan
umat manusia baik di dunia maupun di akherat. Untuk me-
melihara kelima unsur pokok (memelihara agama, jiwa,
keturunan, harta dan akal) inilah syariat Islam diturunkan.
Semua perintah dan larangan syariat bermuara kepada
pemeliharaan lima unsur pokok ini.141Al-Syâthibi menjelas-
kan bahwa dharûriyyah ialah sesuatu yang tidak boleh tidak
ada demi tegaknya kebaikan dan kesejahteraan, baik me-

140 Kemaslahatan dalam syariat Islam tersebut dapat diibarat-
kan dengan lampu-lampu pengatur lalu lintas jalan raya. Lampu
merah melambangkan larangan (haram) dalam syariat Islam yang
jika dilanggar akan menimbulkan bahaya bagi kehidupan manusia.
Bukankah pengendara sepeda motor yang nekad melintas saat lampu
merah kemungkinan besar akan mengalami bahaya kecelakaan yang
umumnya antara masuk rumah sakit atau masuk kubur (meninggal).
Lampu kuning melambangkan syubhat (antara haram dan halal)
dalam syariat Islam yang sebaiknya tidak dilanggar karena jika di-
langgar akan menimbulkan bahaya juga walaupun tidak seperti
melanggar larangan (lampu merah). Sedangkan lampu hijau melam-
bangkan perintah (wajib) yang jika dilaksanakan akan memberikan
kemasalahatan bagi manusia. Jelasnya, jika manusia mentaati
aturan-aturan syariah, maka akan diperoleh kemaslahatan dalam
menjalani lalu lintas kehidupan di dunia, serta kebahagiaan hidup
di akherat.

141 Lihat Satria Effendi M. Zein, hlm. 235.

98

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



nyangkut urusan ukhrawi maupun urusan duniawi. Mana-
kala ia lenyap, tidak dapat terwujud kehidupan duniawi yang
tertib dan sejahtera; bahkan, yang terwujud ialah kehidupan
duniawi yang chaos dan kehidupan ukhrawi yang celaka dan
menderita. Dharûriyyah itu mencakup upaya-upaya memeli-
hara agama, memelihara jiwa, memelihara keturunan, meme-
lihara harta kekayaan, dan memelihara akal budi. Kelima
maslahat ini, disebut dengan al-mashlahat al-khamsah yang
telah diterima oleh ulama secara universal.142

Kebutuhan hajiyat, ialah kebutuhan-kebutuhan sekun-
der, bila tidak diiwujudkan tidak sampai mengancam kese-
lamatan, melainkan manusia akan mengalami kesulitan. Syariat
Islam menghilangkan segala kesulitan ini. Adanya hukum
rukhsah (keringanan) merupakan bukti kepedulian syariat
Islam terhadap kebutuhan hajiyat. Dalam lapangan ibadat,
disyariatkan berbagai rukhsah (keringanan) ketika muncul
kesulitan dalam melaksanakan perintah-perintah taklif.
Misalnya Islam membolehkan tidak berpuasa Ramadhan bagi
yang bepergian (musafir) atau sakit, tetapi harus diganti puasa
di hari-hari lain di luar bulan Ramadan. Demikian juga di-
bolehkan menjamak dan mengqasar salat baginya. Dalam
lapangan muamalah disyariatkan banyak macam kontrak
(akad) serta berbagai macam jual beli, sewa menyewa, per-
seroan (syirkah) dan mudharabah (berniaga dengan modal
orang lain dengan perjanjian bagi laba) serta berbagai hukum
rukhsah dalam muamalah. Dalam lapangan ‘uqubat (sanksi
pidana), Islam mensyariatkan bagi pembunuh tidak sengaja,

142 Abû Ishâq Ibrâhîm al-Syâthibi, al-Muwâfaqât fi Ushûl al-Syarîah,
Jilid I, Juz ke-2 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.th.), hlm. 7-13.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

99



dan menangguhkan hukuman potong tangan bagi pencuri
yang terdesak menyelamatkan jiwanya dari kelaparan. Sebab
suatu kesempitan menimbulkan keringanan dalam syariat
Islam.143

Adapun hâjiyyah, dalam pandangan al-Syâthibi, ialah
sesuatu yang dibutuhkan dari sisi kemampuannya menda-
tangkan kelapangan dan menghilangkan kesempitan yang
biasanya membawa kepada kesukaran dan kesusahan yang
diringi dengan luputnya tujuan/sasaran. Apabila hâjiyyah
tidak diperhatikan akan muncul kesukaran dan kesusahan,
tetapi tidak sampai menimbulkan kerusakan yang biasanya
terjadi pada mashlahahdharûriyyah, yang bersifat umum.
Kategori hâjiyyah sesungguhnya mengarah kepada penyem-
purnaan dharûriyyah, dengan tegaknya hâjiyyah, akan lenyap
segala masyaqqah dan tercipta keseimbangan dan kewajaran,
sehingga tidak menimbulkan ekstrimitas (ifrât wa tafrît).144

Memaksakan diri keluar dari kebutuhan hjiyat justru tidak
akan memberikan kemasalahatan. Jadi, kebutuhan hjiyat ber-
fungsi untuk memperluas tujuan maqshid dan menghilang-
kan keketatan makna harfiah yang penerapannya membawa
kepada rintangan dan kesulitan yang akhirnya merusak
maqshid. Jika hajiyat tidak dipertimbangkan bersama dengan
dharriyat, manusia secara keseluruhan akan mengalami ke-
sulitan. Rusaknya hjiyat tidaklah merusak seluruh maslahat
seperti yang diakibatkan dharriyat.145

143 Ibid.
144 Abû Ishâq Ibrâhîm al-Syâthibi, al-Muwâfaqât, hlm. 9-14.
145 Syatibi, al-Muwafaqat, Jilid II, hlm. 10-11.

100

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Kebutuhan tahsiniyat, ialah mengambil apa yang sesuai
dengan kebiasaan (adat) yang paling baik dan menghindari
cara-cara yang tidak disukai oleh orang-orang yang bijaksana.146

Kebutuhan tahsiniyat, merupakan tingkat kebutuhan yang
apabila tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi salah satu
dari unsur pokok di atas dan tidak pula menimbulkan ke-
sulitan. Tingkat kebutuhan ini sebagai kebutuhan pelengkap,
seperti hal-hal yang merupakan kepatutan menurut adat
istiadat, menghindarkan hal-hal yang tidak enak dipandang
mata, dan berhias dengan keindahan yang sesuai dengan
tuntunan norma dan akhlak. Dalam berbagai bidang ke-
hidupan, seperti ibadat, muamalah dan ’uqubat, Allah swt.
telah mensyariatkan hal-hal yang berkaitan dengan kebu-
tuhan tahsiniyat. Dalam lapangan ibadat, misalnya Islam
mensyariatkan bersuci baik dari najis maupun hadas, baik
pada badan maupun pada tempat dan lingkungan. Islam
menganjurkan berhias ketika hendak ke masjid, menganjur-
kan banyak ibadah sunah. Dalam lapangan muamalat, Islam
melarang boros, kikir, menaikan harga, monopoli, dan lain-
lain. Dalam bidang ‘uqubat Islam mengharamkan membunuh
anak-anak dan perempuan atau menyiksa mayat dalam pe-
perangan.147

Sedangkan tahsîniyyah menurut pendapat al-Syâthibi,
ialah sesuatu yang berkenaan dengan memperhatikan
kebiasaan-kebiasaan yang baik dan menghindari kebiasaan-
kebiasaan yang buruk, berdasarkan pertimbangan akal sehat.
Hal ini sering disebut dengan makârim al-akhlâq. Bagi al-

146 Ibid., hlm. 11
147 Lihat Satria Effendi M. Zein, hlm. 236.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

101



Syâthibi, keberadaan tahsîniyyah bermuara kepada kebaikan-
kebaikan yang melengkapi prinsip mashlahah darûriyyah dan
mashlahah hâjiyyah; ini karena ketiadaan tahsîniyyah tidak
merusak urusan darûriyyah dan hâjiyyah; ia hanya berkisar pada
upaya mewujudkan keindahan, kenyamanan dan kesopanan
dalam tata hubungan sang hamba dengan Tuhan dan dengan
sesama makhluk-Nya.148 Ketiga tingkatan kebutuhan (mashalih)
tersebut pada dasarnya saling berkaitan antara satu sama
lainnya. Mashalih tahsiniyat adalah bersifat pelengkap bagi
mashalihhajiyat, yang juga menjadi pelengkap bagi masalih
daruriyat. Mashalih daruriyat adalah dasar dari semua
mashalih.149

Dengan demikian konsep maqâshid al-syarî’ah berorientasi
kepada kemaslahatan150 bagi manusia, terutama yang ber-

148 Abû Ishâq Ibrâhîm al-Syâthibi, al-Muwâfaqât, hlm. 9-10.
149 Lihat al-Syatibi, hlm. 16-17.
150 Tâhir ibn ‘Âsyûr berpendapat bahwa mashlahah dapat

dibedakan menjadi dua macam, yaitu mashlahah  ‘ammâh dan mashlahah
khâssah. Yang disebut pertama ialah sesuatu yang berisi kebaikan/
kemanfaatan bagi seluruh masyarakat atau mayoritas masyarakat,
seperti pemeliharaan harta benda dari bahaya kebakaran dan teng-
gelam. Jenis mashlahah ‘ammâh inilah yang merupakan perhatian sebagian
besar legislasi al-Qurân dan Sunnah. Baca Tâhir ibn ‘Âsyûr, Maqâshid
al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah (Kairo: Dar al-Salâm, 1427 H/2006 M), hlm.63.

‘Abdullah Yahya al-Kamâli berpendapat bahwa dalam rangka
pengembangan hukum Islam, harus dipahami 3 (tiga) model kate-
gorisasi mashlahah. Pertama, kategorisasi mashlahah yang meliputi
mashlahah mu‘tabarah, mashlahah mulgah, dan mashlahah mursalah. Kedua,
kategorisasi mashlahah yang mencakup al-mashâlih al-darûriyyâh, al-
mashâlih al-hâjiyyâh, dan al-mashâlih al-tahsîniyyah. Ketiga, kategorisasi
mashlahah yang terdiri atas mashlahat al-dîn, mashlahat al-nafs, mashlahat
al-‘aql, mashlahat al-nasl, dan mashlahat al-mâl. Rujuk kembali  ‘Abdullah

102

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kaitan dengan lima kebutuhan dasar manusia yang bersifat
universal dengan tingkat kebutuhan yang bertingkat namun
saling melengkapi. Usahamewujudkan pemeliharaan lima
unsur pokok berupa din (agama), nafs (jiwa), nasl (keturunan),
mal (harta), dan aql (akal), al-Syatibi membagi maqshid al-syar’ah
kepada tiga macam.151Pertama, dari sisi sumber timbulnya,
maqâshid al-syarî’ah akan terbagi ke dalam dua kategori: maqâshid
pembuat syari’at (Allah dan Rasul-Nya), dan maqâshid penerima
syari’at, al-mukallaf (manusia). Pembagian ini tercermin dengan
keberadaan tujuan pembuat syari’at yang mencakup seluruh
kemaslahatan bagi umat manusia, dan tercermin pula dengan
penyelarasan antara tujuan manusia mukallaf dengan tujuan
pembuat syari’at (Allah dan Rasul-Nya).Kedua, klasifikasi dari
sisi universalitas, terbagi menjadi dua kategori: maqâshid al-
kulliyah dan al-juz’iyah. maqâshid al-kulliyah adalah tujuan
syari’at universal yang secara tangkas dapat dipahami oleh akal.
Sedangkan yang dimaksud dengan maqâshid al-juz’iyyah
adalah tujuan-tujuan yang bersifat spesifik pada satu hukum,
dan biasa diungkapkan oleh fuqaha dengan istilah hikmah,
rahasia atau sebab. Ketiga, pembagian dari sisi orisinalitas,
terbagi ke dalam dua kategori yaitu: ashliyah (autentik) dan
taba’iyah (pelengkap). Maqâshid ashliyah adalah tujuan utama
yang sengaja direncanakan oleh pembuat syari’at (Allah dan
rasul-Nya), seperti tujuan –terciptanya regenerasi umat
manusia- adalah tujuan utama dari disyari’atkannya per-
nikahan. Terpenuhinya kebutuhan biologis bagi pasangan

Yahya al-Kamâli, Maqâshid al-Syarî‘ah fi Dau’ Fiqh al-Muwâzanât (Beirut:
Dâr Ibn Hazm, 1421 H/2000 M), hlm. 26-28, 111-116, dan 147-164.

151 Syatibi, al-Muwafaqat, Jilid II, hlm. 5.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

103



suami istri adalah merupakan maqâshid taba’iyah (tujuan
pelengkap) sebagai penyempurna dari tujuan utama. Allah
menurunkan syari’at (aturan hukum) tiada lain selain agar
manusia dapat mengambil kemaslahatan dan menghindari
kemadaratan (Jalbu al-Mashâlih wa Dar‘u al-Mafâsid). Dengan
bahasa yang lebih mudah, aturan-aturan hukum yang Allah
tentukan hanyalah untuk kemaslahatan manusia itu sendiri.

Selain ituada juga ulama’ membagi maqâshid kepada tiga
tingkatan, yaitu maqâshid ‘âmmah (General maqâshid/tujuan-
tujuan umum), maqâshid khsâhshah (Specific maqâshid /tujuan-
tujuan khusus) dan maqâshid juz`iyah (Partial maqâshid /
tujuan-tujuan parsial).152 Maqâshid ‘âmmah adalah nilai dan
makna umum yang ada pada semua kondisi tasyri’ atau di
sebagian besarnya, seperti keadilan, kebebasan, keadilan dan
kemudahan. Maqâshid Khsâhshah adalah maslahat dan nilai
yang ingin direalisasikan dalam satu bab khusus dalam
syariah, seperti tujuan tidak merendahkan dan membahaya-
kan perempuan dalam system keluarga, menakut-nakuti
masyarakat dan efek jera dalam memberikan hukuman,
menghilangkan gharar (ketidakjelasan) dalam muamalat, dan
lainnya. Sedang maqâshid juz`iyah adalah tujuan dan nilai yang
ingin direalisasikan dalam pentasyri’an hukum tertentu,
seperti tujuan kejujuran dan hafalan dalam ketentuan
persaksian lebih dari satu orang, menghilangkan kesulitan

152 Baca dalam M.Amin Abdullah, Epistemologi Keilmuan Kalam
dan Fikih dalam Merespon Perubahan di Era Nrgara-Bangsa dan Globalisasi
(Pemikiran Filsafat Keilmuan Agama Islam Jasser Auda), Jurnal: Media
Syari’ah dan Pranata sosial.

104

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



pada hukum bolehnya tidak berpuasa bagi orang yang tidak
sanggup berpuasa karena sakit, bepergian atau lainnya.153

Di sisi yang lain, piramida maqâshid  syarî’ah terdiri dari
tiga tingkatan, yaitu dharâriyah, hâjiyah dan tahsîniyah.154 Se-
dangkan penelitian para ulama’ klasik, al-Maqâshid al-dharûriyah
dalam membuat syariah Islam terangkum dalam penjagaan
lima hal pokok dalam kehidupan, yaitu: menjaga agama (hifzh
al-dîn), menjaga jiwa (hifzh al-nafs), menjaga akal (hifzh al-‘aql),
menjaga keturunan (hifzh al-nasl) dan menjaga harta (hifzh
al-mâl). Para ulama’ klasik, semisal al-Ghazali dan al-sythibi
menyebutnya dengan al-kulliyah al-khamsah yang menurut
mereka dianggap sebagai ushûl al-syariah dan merupakan
tujuan umum dari pembuatan syariah tersebut.155

Ulama  klasik menyusun maqâshid al-syarî’ah dalam
tingkatan yang bersifat piramida, yang dimulai dari maqshid
‘ammah sebagai pusatnya kemudian bercabang-cabang
menjadi maqâshid khashshah dan terakhir maqâshid juz’iyah.
Kemudian dari sisi yang lain dimulai dari al-dharûriyah, hâjiyah
kemudian tahsîniyah. Mereka menyusun urutan prioritas
ketika didapati pertentangan antara maqâshid satu dengan
lainnya, yaitu mendahulukan penjagaan agama atas jiwa, akal
dan seterusnya. Meski kelihatannya teori ini sederhana,
ternyata aplikasi teori ini dalam realitas sangat sulit dan rumit.
Karena itu muncul pandangan lain di antara ulama kontem-

153 Jasser Auda, Fiqh al-Maqâsid, hlm. 15-17;  Jasser Auda, Maqasid
al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law a System Approach (Herndon: IIIT,
2008), hlm. 5.

154 Jasser Auda, Fiqh al- Maqâcid, hlm. 17.
155 Al-Ghazali, al-Mustashfâ (Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1993),

hlm. 174.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

105



porer semisal Jamaludin ‘Atiyah dan Jasser Auda yang berbeda
dengan susunan klasik di atas. Mereka berpendapat bahwa
maqâshid al-Syarî’ah dengan segala tingkatannya bukan meru-
pakan susunan/bangunan yang bersifat pyramid. Maqâshid
terbagi antara yang atas dengan yang bawah, ia merupakan
lingkaran-lingkaran yang saling bertemu dan bersinggungan
(dawir mutadkhilah wa mutaqthi’ah, yang hubungannya saling
terkait satu dengan lainnya.156

Oleh karena itu tidak boleh membatasi konsep maqâshid
sebatas yang ditetapkan oleh ulama klasik. Hal ini disebabkan
perkembangan dan perubahan zaman berefek pada perubahan
hukum. Sesuatu pada masa klasik dianggap tidak berharga
bisa jadi saat ini menjadi berharga dan bernilai. Seperti ber-
bagai komoditas, jenis tumbuhan, jenis pekerjaan dan lainnya.
Begitu juga, sesuatu pada kondisi dan tempat tertentu sangat
berharga tetapi pada kondisi dan tempat yang lain menjadi
tidak berharga.157

156 Jasser Auda, Maqcid al-Ahkm al-Shar’iyyah wa ‘Ilaluha, diunduh
dari http://www.jasserauda.net/modules/Research_Articles/pdf/
article1A.pdf .

157  Hal ini, menurut Jasser Auda, karena bagaimanapun maqcid
adalah produk penelitian (istiqra’) para ulama’ mujtahid dari teks-
teks Syariah. Sedangkan istiqra’ merupakan refleksi dari tashawwur
teoritis yang ada pada diri mujtahid. Tashawwur ini bisa berubah
sesuai dengan perkembangan pemikiran, kecerdasan dan perubahan
kondisi serta waktu. Jasser Auda menganalogikan hal ini dengan
alam semesta, yang mana pengetahuan manusia atasnya berkem-
bang dan pemahaman manusia berubah dari zaman ke zaman seiring
dengan penemuan-penemuan ilmiah dan teknologi yang terus
berkembang. Lihat  lebih lanjut, Jasser Auda, Fiqh al-Maqasid, hlm. 18-
19;  Jasser Auda, Maqasid al-Shariah, hlm. 21-24

106

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dari uraian di atas, dari segi muatan maslahah harus dipe-
lihara, maqâshid al-syarî’ah terbagi tiga: mashlahah dharûriyah,158

158 Legalitas pemeliharaan  mashlahah dharriyah terdapat dalam
al-Qurn surat al-An’am ayat 151-152:

   
  

  
  

   
 

Katakanlah: “Marilah kubacakan apa yang diharamkan atas
kamu oleh Tuhanmu yaitu: janganlah kamu mempersekutukan
sesuatu dengan Dia, berbuat baiklah terhadap kedua orang ibu bapa,
dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut ke-
miskinan, Kami akan memberi rezeki kepadamu dan kepada mereka,
dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan yang keji, baik
yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi, dan jangan-
lah kamu membunuh jiwa yang diharamkan Allah (membunuhnya)
melainkan dengan sesuatu (sebab) yang benar”. Demikian itu yang
diperintahkan kepadamu supaya kamu memahami(nya). Dan
janganlah kamu dekati harta anak yatim, kecuali dengan cara yang
lebih bermanfaat, hingga sampai ia dewasa. Dan sempurnakanlah
takaran dan timbangan dengan adil. Kami tidak memikulkan beban
kepada sesorang melainkan sekedar kesanggupannya. Dan apabila
kamu berkata, maka hendaklah kamu berlaku adil, kendatipun ia
adalah kerabat(mu), dan penuhilah janji Allah. Yang demikian itu
diperintahkan Allah kepadamu agar kamu ingat. Lihat Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 149.

Ayat di atas menyebutkan beberapa mashlahah yang harus
dipelihara; Mashlahah agama disebutkan dalam kalimat “janganlah
kamu mempersekutukan sesuatu dengan Dia”. Mashlahah jiwa di-
sebutkan dalam kalimat, “dan janganlah kamu membunuh anak-anak
kamu karena takut kemiskinan, kami akan memberi rezki kepadamu

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

107



mashlahah hâjiyah159 dan mashlahah tahsîniyah. Dari segi
tingkatannya, maqâshid al-syarî’ah terbagi dua, yaitu: maqâshid
ashliyyah dan maqâshid tâbi’ah. Dari segi kandungan maqâshid,
maqâshid al-syarî’ah terbagi tiga, yaitu: maqâshid ‘âmmah,
maqâshid khâshshah, dan maqâshid juziyyah.

Selain pembagian di atas, Jamaluddin Athiyyah (lahir.
1346 H)160 memiliki teori tersendiri tentang maqâshid al-syarî’ah
layaknya para pembaharu maqâshid al-syarî’ah kelas elit seperti
al-Qardhawi, Muhammad al-Ghazali, al-Raisuni, Ibn Asyur

dan kepada mereka. Mashlahah keturunan disebutkan dalam kalimat
“dan janganlah kamu mendekati perbuatnn-perbuatan yang keji, baik
yang nampak di antaranya maupun yang tersembunyi. Mashlahah
harta disebutkan dalam kalimat “Dan janganlah kamu dekati harta
anak yatim, kecuali dengan cara yang lebih berrnanfaat, hingga
sampai ia dewasa.

159 Pemeliharaan mashlahah hâjiyah disebutkan dalam nash, di
antaranya adalah surat al-Maidah ayat 6 : 
 (Allah tidak hendak
menyulitkan kamu, tetapi Dia hendak membersihkan kamu dan
menyempurnakan nikmat-Nya bagimu, supaya kamu bersyukur).
Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 108.

160 Iaterlahir di desa Kumun Nur di daerah Dakhaliyyah, Mesir
22/11/1346 H. bertepatan 12/5/1928 M. dari keluarga menengah, ketika
Jamaluddin Athyyah baru berumur dua bulan, keluarganya berpin-
dah ke Kairo. la kemudian masuk ke fakultas Hukum jurusan Studi
Undang-undang di Universtas al-Fuad al-Awwal (sekarang Kairo
University) dan lulus tahun 1948 M. Ia meraih gelar Diploma Syariah
di Fakultas Hukum pada tahun 1950 M. setelah itu ia berangkat me-
lanjutkan studinya di Swiss, tapatnya di Genev University pada tahun
1960 M. Kemudian ia pindah ke Kuwait untuk bekerja sebagai penga-
cara. Kemudian ia pulang ke Kairo untuk bekerja sebagai Super Visor
di al-Ma’had al-’Alami li al-Fikr al-Islami selama 4 tahun, mulai 1988-
1992.  Baca lebih lanjut Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong, hlm. 75.

108

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan yang lain. Berawal dari gencarnya pembahasan apakah
al-maqâshid al-Dharûriyyah hanya terbatas pada hasil rang-
kuman ulama klasik yang berjumlah lima.161

Dalam tataran praktis yang dinaungi oleh empat ruang
gerak dari lima maqâshidal-kulliyyah yang sudah mendinasti
begitu lamanya, Jamaluddin mengembangkannya menjadi
dua puluh (24) maqâshid. Sebab gerak Maqâshid al-syarî’ah di-
terapkan (di-tathbq-kan) dalam empat ruang gerak. Dan dalam
tiap ruang gerak ini al-maqâshidal-kulliyyah ini tidak mesti ber-
jumlah lima buah. Empat ruang gerak ini adalah: ruang indi-
vidu, ruang keluarga, ruang umat, dan ruang kemanusiaan.162

Pertama: Maqâshid al-Syarî’ah dalam Ruang Individu.
Bagian ini terdiri dari Hifzh al-Nafs (menjaga jiwa-raga), I’tibâr
al-‘Aql (memberdayakan akal), Hifzh Tadayyun (menjaga ke-
beragamaan), Hifzh ‘Irdh (menjaga harga diri), dan Hifzh al-
Mâl (menjaga Harta). Kedua:  Maqâshid al-Syarî’ah dalam ruang
keluarga. Jamaluddin membuat khusus Maqâshid al-Syarî’ah
ini bertolak dari pemikiran al-Ghazali perihal tujuan-tujuan
pernikahan secara umum. Bagian kedua ini terdiri atas Tanzhîm
al-‘alqah bain al-Jinsain (mengatur ikatan antar dua jenis manu-
sia), hifzh al-nasl (menjaga perkembangbiakan), tahqîq al-sakn
wa al-mawaddah wa al-rahmah (realisasi ketentraman, keramah-
tamahan dan kasih saying), Hifzh al-nasab (menjaga nasab),
hifzh al-tadayyun fi al-usrah (menjaga keberagamaan dalam
keluarga), tanzhîm al-jânib al-Mu’assasiy li al-usrah (meregulasi

161 Jamaluddin Muhammad Athiyyah, Nahwu Taf’il maqâshid al-
syarî’ah, cet. II (Virginia, AS: The International Institute of Islamic
Thought, 2008), hlm. 95-104.

162 Ibid., hlm. 132.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

109



sisi keorganisasian bagi keluarga), dan Tanzhîm al-jânib al-mâliy
li al-usrah (meregulasi sisi finansial bagi keluarga).

Ketiga: Maqâshid al-Syarî’ah dalam lingkup umat. Bagian
ini berkaitan langsung dengan al-tanzhîm al-mu’assasiy li al-
ummah (peregulasian keorganisasian bagi umat), hifzh al-amn
(menjaga stabilitas keamanan), Hifzh al-‘adl (menegakkan
keadilan), hifzh al-dîn wa al-akhâlk (menjaga agama dan akhlak),
al-ta’âwun wa al-tadhâmun wa al-takâful (menjalin kerja sama,
solidaritas dan kebersamaan), nasyr al-‘ilm wa hifzh ‘aql al-
ummah (menyebarkan ilmu dan menjaga akal umat), dan
imârah al-ardh wa hifzh tsarwah al-ummah (membangun dunia
dan menjaga kesejahteraan umat).  Sedangkan yang keempat:
Maqâshid al-Syarî’ah untuk kemanusiaan. Bagian akhir ini terdiri
atas al-ta’âruf wa al-ta’âwun wa al-takmul (saling mengenal,
saling bekerja sama dan berintegrasi), tahqîq al-khilâfah al-
‘ammah li al-insân fi al-ardh (merealisasikan suksesi tugas Tuhan
secara umum bagi manusia di muka bumi), tahqîq al-salâm al-
alamî al-qâim ‘alâ ‘adl (mewujudkan kedamaian di buka bumi
berdasarkan keadilan), al-himâyah al-dauliyyah li huqûq al-
insân (melindungi hak-hak manusia secara universal), serta
nasyr da’wah al-Islâm.163

163 Ibid., hlm. 135-163.
Dari uraian di atas, penulis memetakan pembagian maqâshid

al-syarî’ah dilihat dari beberapa segi. Pertama, dari segi cakupannya
maqâshid dibagi menjadi maqâshid ‘âmmah, maqâshid khâshshah dan
maqâshid juziyyah. Kedua, dari segi muatan mashlahahnya, maqâshid
terbagi kepada maqâshid al-dharûriyt, maqâshid al-hâjiyat, dan  maqâshid
al-tahsiniyât. Ketiga, dari segi kekuatan untuk menentapkan, maqâshid
dibagi kepada maqâshid qath’iyyah, maqâshid zhanniyah, dan  maqâshid
wahmiyyah. Keempat, dari segi tingkatnnya, maqâshid dibagi kepada

110

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



E. Metode dan Esensi Maqâshid al-Syarî’ah
Sumber utama ajaran Islam adalah al-Qurn dan Hadits.

Al-Qurân adalah firman Allah swt., sejatinya Allah sajalah yang
paling mengetahui maksud dan isinya. Manusia bagimana-
pun tidak dapat mengetahui isi al-Qurân seutuhnya. Namun
demikian, karena al-Qurân yang diwahyukan kepada Nabi
Muhammad saw. khitabnya ditujukan kepada manusia, ada
keharusan bagi manusia untuk senantiasa berusaha memahami
isi al-Qurân tersebut.164 Disamping pemahaman terhadap ayat-
ayat al-Qurân, perlu pula memahami hadits Nabi sebagai sum-
ber kedua hukum Islam. Dalam dua sumber inilah pencarian
maqâshid al-syarî’ah dilakukan.

Memahami maqâshid al-syarî’ah adalah tuntunan yang
harus dilakukan dalam memahami masalah dari setiap hukum
yang ditetapkan oleh Allah swt. Dikatakan demikian, karena
pemahaman terhadap maqâshid al-syarî’ah memberikan kontri-
busi yang besar dalam pengembangan hukum Islam. Semen-
tara itu pengembangan hukum Islam merupakan condition  sine
qua non165 yang harus dilakukan agar hukum Islam mampu
merespon segala perubahan dan perkembangan zaman. Pada

maqâshid ashliyyah dan maqâshid tabi’iyyah. Kelima, dari segi isi,  maqâshid
dibagi menjadi maqâshid kulliyah  dan maqâshid juziyyah.

164 Ibn Qayyim al-Jauziyah, I’lm al-Muwaqqi’in, Jilid. III (Beirut:
Dar al-Kutub al-ilmiyah, 1996), hlm. 37.

165 Condition  sine qua non adalah suatu kejadian yang merupakan
akibat. Biasanya ditimbulkan oleh beberapa peristiwa atau keadaan
atau faktor yang satu sama lainnya merupakan suatu rangkaian yang
berhubungan. Dikutip dari appehutauruk.blogspot.com. Diakses 17
Juni 2018.

166 Asafri Jaya Bakri, KonsepMaqashid, hlm. 89.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

111



gilirannya hukum Islam senantiasa adaptable dengan segala
bentuk zaman, keadaan dan tempat.

Berkaitan dengan upaya mengetahui dan memahami
maqâshid al-syarî’ah berupa hikmah dan tujuan penetapan
hukum, menurut Asafri Jaya Bakri166 setidaknya ada tiga cara
yang telah ditempuh oleh ulama sebelum al-Syathibi, yaitu:

1) Ulama yang berpendapat bahwa maqâshid al-syarî’ah
adalah sesuatu yang abstrak, sehingga tidak dapat diketahui
kecuali melalui petunjuk Tuhan dalam bentuk zahir lafal
yang jelas. Petunjuk itu tidak memerlukan penelitian
mendalam yang justru memungkinkan akan menyebab-
kan pertentangan dengan kehendak bahasa. Pandangan
ini menolak analisis dalam bentuk qiyas. Cara ini ditem-
puh oleh ulama Zahiriyah.167

2) Ulama yang tidak mementingkan pendekatan zahir lafal
untuk mengetahui maqâshid al-syarî’ah. Mereka terbagi
dalam dua kelompok:

a. Kelompok ulama yang berpendapat bahwa maqâshid
al-syarî’ah ditemukan bukan dalam bentuk zahir lafal
dan bukan pula dari apa yang dipahami dari tunjukan

167 Contoh: Allah swt. telah menegaskan hukum-hukumnya
berupa wajib, haram, sunat dan sebahagian lagi makruh; selain dari
hukum-hukum tersebut dengan sendirinya menjadi mubah
(dibolehkan). Jika segenap hukum telah disebutkan dalam lahir nash,
baik dalam bentuk umum maupun khusus, dengan sendirinya taka
da lagi qiyas, sebab qiyas digunakan oleh pemakainya dalam hal
yang tidak memiliki nash. Baca lebih lanjut  Abdi Wijaya, 2015, Cara
Memahami Maqashid al-Syari’ah, Jurnal Al-Daulah, vol.4/42/No.2/
Desember 2015, hlm. 348.

112

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



zahir lafal itu. Akan tetapi maqâshid al-syarî’ah merupakan
hal lain yang ada di balik tunjukan zahir lafal yang ter-
dapat dalam semua aspek syariah sehingga tidak se-
orang pun dapat berpegang dengan zahir lafal yang
memungkinkannya memperoleh maqâshid al-syarî’ah.
Kelompok ini disebut kelompok Bathiniyah.168

b. Kelompok ulama yang berpendapat bahwa maqâshid
al-syarî’ah harus dikaitkan dengan pengertian-pengertian
lafal. Artinya zahir lafal tidak harus memiliki tunjukan
yang bersifat mutlak. Apabila terjadi pertentangan
antara zahir lafal dengan penalaran akal, yang diutama-
kan dan didahulukan adalah penalaran akal, baik itu
atas dasar keharusan menjaga maslahat atau tidak.
Kelompok ini disebut kelompok Muta’ammiqin fi al-
qiyâs.

3) Ulama yang melakukan penggabungan dua pendekatan
(zahir lafal dan pertimbangan makna/illat) dalam suatu
bentuk yang tidak merusak pengertian zahir lafal dan
tidak pula merusak kandungan makna/illat, agar syariah
tetap berjalan secara harmonis tanpa kontradiksi. Ke-
lompok ini disebut kelompok Rasikhin.169

Masih dalam pandangan Asafri, dalam rangka mema-
hami maqâshid al-syarî’ah ini, al-Syathibi tampaknya termasuk
dalam kelompok ketiga (rasikhin) yang memadukan dua
pendekatan, yakni zahir lafal dan pertimbangan makna atau
illat. Hal ini dapat dilihat dari tiga cara yang dikemukakan

168 Ibid.
169 Asafri Jaya Bakri, Konsep Maqashid, hlm. 89-91.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

113



oleh al-Syathibi170 dalam upaya memahami maqâshid al-
syarî’ah, yaitu:

1) Melakukan analisis terhadap lafal perintah dan larangan.
2) Melakukan penelaahan ‘illat perintah dan larangan.
3) Analisis terhadap sikap diamnya syari’ dalam pensyariatan

suatu hukum.

Dalam analisis Asafri Jaya Bakri, cara pertama dilakukan
dalam upaya telaah terhadap lafal perintah dan larangan yang
terdapat dalam al-Qurân dan hadits secara jelas sebelum dikait-
kan dengan permasalahan-permasalahan yang lain.171 Artinya
kembali kepada makna perintah dan larangan secara hakiki.
Perintah harus dipahami menghendaki suatu yang diperintah-
kan itu agar diwujudkan dan larangan menghendaki agar

170 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, hlm. 104.
171 Pembatasan lafaz perintah dan larangan yang tidak terkait

dengan permasalahan-permasalahan yang lain adalah untuk
menjaga dan membedakan dari perintah dan larangan yang
memilki tujuan lain seperti perintah larangan jual beli dalam ayat 9
suarat al-Jum’ah.

Larangan dalam ayat tersebut bukanlah larangan yang berdiri
sendiri, akan tetapi hanya bertujuan menguatkan perintah untuk
melakukan penyegeraan mengingat Allah (menunaikan Sholat
Jum’at). Jual beli itu sendiri hukum asalnya bukanlah sesuatu yang
dilarang.

Dengan demikian dapat dikatakan bahwa tidak terdapat aspek
maqshid al-syar’ah yang hakiki dari teks pelarangan jual beli itu, seperti
halnya pelarangan zina. Artinya, jual beli secara hakiki tidak dilarang.
Bentuk seperti ini tidak termasuk ke dalam kerangka analisis lafaz
dalam menelaah maqâshid al-syarî’ah. Baca lebih lanjut dalam Abdi
Wijaya, 2015, Cara Memahami Maqashid al-Syari’ah, Jurnal Al-Daulah,
vol.4/42/No.2/Desember 2015, hlm. 349-350

114

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sesuatu yang dilarang itu dihindari dan dijauhi.172 Cara pertama
ini diarahkan untuk memahami ayat-ayat dan hadits-hadits
yang berkaitan dengan masalah-masalah ibadah.

Cara kedua dengan melakukan analisis terhadap ‘illat173

hukum yang terdapat dalam al-Qurân atau hadits. Seperti
diketahui bahwa ‘illat itu ada yang tertulis dan ada pula yang
tidak tertulis. Bila illatnya tertulis, mesti mengikuti kepada apa
yang tertulis itu,174 dan jika ‘illatnya tidak tertulis, harus dilaku-
kan tawaquf (tidak membuat suatu putusan).

172 Demikian urgennya pemahaman terhadap lafaz perintah
dan larangan, sehingga al-Juwaini menegaskan bahwa seseorang tidak
dapat dikatakan mampu menetapkan hukum sebelum ia memahami
benar tujuan Allah mengelurkan perintah-petintah dan larangan-
larangan-Nya. Lihat Abd  al-Malik Ibn Yusuf Abu al-Ma’ali al-Juwaini,
al-Burhân f Ushûl al-Fiqh (Kairo: Dar al-Anshar, 1440 H), hlm. 295

173 Agar sebuah ‘illat layak diberikan stempel maqâshid, Ibn ‘Asyur
-seperti yang dikutip oleh Muhammad ‘Amud Shofy- memberikan
beberapa ketentuan untuk membedakan antara makna hakiki dari
makna  yang spekulatif (al-wahmi). Ketentuan yang dimaksud adalah
(a). al-tsubût, yaitu tetap atau pasti, dalam artian bahwa eksistensi
makna dasar dari sebuah teks lazimnya bersifat pasti atau paling
tidak mendekati kepastian (madhnûn dzannan qarîban). (b). al-Zhuhûr,
jelas. Sederhananya diartikan sebagai suacu dilâlah yang memancar
dari balik teks, di mana makna teks itu dapat dipahami secara jelas oleh
para pengkaji hukum. (c). al-Indhibât, terukur. Adanya suatu batasan
jelas yang mengarah pada tujuan yang dimaksud. (d). alItthirâd, kon-
sisten. Artinya tidak mudah berubah-ubah seiring berbedanya nilai-
nilai letak geografis, tradisi, budaya dan zaman yang melatarbela-
kanginya. Baca Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 43.

174 Sebagai contoh ‘illah yang tertulis secara jelas dapat dilihat
dalam pensyariatan jual beli yang bertujuan saling mendapatkan
manfaat melalui suatu transaksi.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

115



Keharusan tawaquf ini didasari dua pertimbangan. Per-
tama, tidak boleh melakukan perluasan terhadap apa yang
telah ditetapkan oleh nash. Perluasan terhadap apa yang telah
ditetapkan oleh nash tanpa mengetahui ‘illat hukum sama hal-
nya dengan menetapkan hukum tanpa dalil. Kedua, pada
dasarnya tidak diperkenankan melakukan perluasan cakupan
terhadap apa yang telah ditetapkan oleh nash, ini dimungkin-
kan apabila tujuan hukum dapat diketahui. Inti dari dua
pertimbangann ini adalah bahwa dalam masalah muamalah
dibolehkan melakukan perluasan jika tujuan hukum mungkin
diketahui dengan perluasan tersebut.175

Cara yang ketiga dengan melihat sikap diamnya syâri’
(pembuat syariat) dalam pensyariatan suatu hukum. Diamnya
syâri’ itu terdapat dua kemungkinan yaitu kebolehan dan
larangan. Dalam hal-hal yang berkaitan dengan muamalah,
sikap diamnya syâri’ bermakna kebolehan dan dalam hal-hal
yang bersifat ibadah sikap diamnya syâri’ berisi larangan. Dari
sikap diamnya syâri’ ini akan diketahui tujuan hukum.176

Apabila dilihat cara mengetahui maqâshid al-syarî’ah
seperti yang telah disebutkan di atas, dapat dipahami bahwa
cara pertama lebih diarahkan pada aspek ibadah, cara yang
kedua pada aspek muamalah, dan cara ketiga pada keduanya.

175 Asafri Jaya Bakri, KonsepMaqashid, hlm. 90.
176 Pengumpulan al-Quran yang terjadi setelah Nabi saw. wafat

merupakan contoh sikap diamnya syari’. Pada masa Nabi saw. belum
dijumpai faktor yang mendesak untuk membukukan al-Quran
tersebut. Selang beberapa waktu kemudian terdapat faktor yang
mendesak untuk membukukan al-Quran. Sikap diamnya Nabi saw.
dalam hal ini dapat dipahami bahwa pembukuan itu dibolehkan
atau dibenarkan.

116

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Cara-cara tersebut merupakan kombinasi cara mengetahui
maqâshid al-syarî’ah melalui pendekatan lafal dan pendekatan
makna. Kombinasi ini dirasa sangat penting dalam rangka
mempertahankan identitas agama sekaligus mampu men-
jawab perkembangan hukum yang muncul akibat perubahan-
perubahan sosial. Secara esensi dapat dipahami, bahwa tidak
satupun hukum Allah swt. yang tidak mempunyai tujuan.
Hukum yang tidak mempunyai tujuan sama dengan taklif ma
la yutaq (membebankan sesuatu yang tidak dapat dilaksana-
kan) dan hal yang demikian mustahil terjadi pada hukum-
hukum Allah swt.177 Tujuannya, adalah untuk mewujudkan
kemaslahatan umat manusia. Kemaslahatan tersebut
menggunakan analisis maqâshid al-syarî’ah.

Analisis maqâshid al-syarî’ah menurut Satria Effendi M.
Zein - dikutip Amrullah Ahmad- merupakan salah satu
pendekatan dalam menyimpulkan hukum dari sumber-
sumbernya atau memahami syariat Islam. Pendekatan yang
ditawarkan dalam menyimpulkan hukum melalui pende-
katan kebahasaan dan pendekatan maqâshid al-syarî’ah.
Pendekatan kebahasaan adalah untuk mengetahui dalil-dalil
umum, khusus, mujmal, mutlaq, muqayyad, zhahir, dan lain-
lain. Pendekatan maqâshid al-syarî’ah penekanannya terletak
pada upaya menyingkap dan menjelaskan hukum dari suatu
kasus yang dihadapi melalui pertimbangan maksud-maksud
syara dalam menetapkan hukum yang tidak ada nashnya

177 Lihat Muhammad Abu Zahrah, Ushul al-Fiqh (Mesir: Dar al-
Fikr al-‘Arabi, 1959), hlm. 366.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

117



secara khusus, menggunakan metode ijma, Qiyâs, istihsân,
istishab, sadd al-zari’ah, ‘urf, dan sebagainya.178

Dalam upaya pemahaman maqâshid al-syarî’ah, al-
Syathibi menewarkan tiga pendekatan, yaitu (1) mempertim-
bangkan makna zahir lafaz, (2) mempertimbangkan makna
batin dan penalaran, dan (3) menggabungkan makna zahir,
makna batin dan penalaran.179 Penerapan dari ketiga pende-
katan tersebut dapat dilihat pada empat aspek: (a) memper-
hatikan perintah (al-amr) dan larangan (al-nahyu) ashl yang
jelas; (b) memperhatikan ‘illah perintah dan larangan, (c)
memperhatikan maksud-maksud pokok (maqasidal-ashl) dan
tambahan (maqasid al-tabi’i); (d) tidak adanya keterangan
syari.’180

Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa maqâshid al-
syarî’ah didasarkan kepada wahyu dengan menggunakan tiga
pendekatan yang telah disebutkan di atas. Ini menunjukkan,
bahwa maqâshid al-syarî’ah pada satu sisi memiliki dimensi
ilahi (ketuhanan) karena maqâshid al-syarî’ah ditetapkan dengan
mengeksplorasi ayat-ayat dan hadis-hadis Nabi saw. pada sisi
berbeda, maqâshid al-syarî’ah memiliki dimensi insani (kema-
nusiaan) karena dalam memahami teks wahyu tersebut di-
gunakan nalar rasio manusia.

Karena itulah al-sythibi menurut Duski Ibrahim menawar-
kan metode istiqra’ al-ma’nawi yang mempunyai beberapa
prinsip, yaitu: pertama, kolektivitas dalil dalam penetapan

178 Lihat Amrullah Ahmad, ddk., Dimensi Hukum Islam dalam Sistem
Hukum Nasional (Jakarta: Gema Insani Presss, 1996), hlm. 118.

179 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, hlm. 392-393.
180 Ibid., hlm. 393-403

118

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



suatu hukum, bukan hanya dengan satu dalil saja, baik yang
sifatnya universal maupun partikular. Kedua, prinsip mem-
perhatikan qara’in ahwal (indikasi-indikasi keadaan tertentu),
baik manqulah, yakni yang berkaitan dengan nash-nash secara
langsung seperti teori-teori dan kaidah-kaidah hukum Islam,
maupun ghairu manqulah, yakni yang tidak berkaitan lang-
sung dengan nash-nash, melainkan berhubungan dengan
konteks masyarakat. Ini berarti, perlunya merespons kondisi
signifikan suatu masyarakat untuk mempertimbangkan dalam
penetapan hukum Islam. Ketiga, penetapan suatu hukum
haruslah mempertimbangkan Tuhan dalam mensyariahkan
hukum, sekalipun kondisi signifikan dari suatu masyarakat
harus benar-benar dicermati. Keempat, mempunyai prinsip
keterbukaan terhadap suatu kebenaran yang ditemukan, baik
kebenaran dalil yang berbeda dari yang dipahami selama ini
maupun kebenaran dari kenyataan empiris.181

Dengan demikian maqâshid al-syarî’ah tidak terlepas dari
dimensi insani. Asumsinya, bahwa syariah Islam bertujuan
menuntun manusia mencapai kebahagiaan. Tetapi ia bukan
kemanusiaan yang berdiri sendiri, melainkan kemanusiaan
yang memancar dari Ketuhanan (habl min al-nas yang me-
mancar dari hablmin Allah swt.). Kemanusiaan itu diwujud-
kan justru dengan tidak membatasi tujuan hidup manusia
hanya kepada nilai-nilai sementara (al-dunya) dalam hidup di
bumi (terrestrial) ini saja, tetapi menerabas dan menembus

181 Lihat Duski Ibrahim, Metode Penetapan Hukum Islam Membongkar
Konsep al-Istiqra’ al-Ma’nawi Asy-Syatibi, Cet. I (Yogyakarta: Ar-Ruzz
Media, 2008), hlm. 238-239.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

119



langit (ecclesiastical), mencapai nilai-nilai tertinggi (al-matsal
al-a’la) yang abadi di akherat.182

Oleh karena itu, nilai kemanusiaan tidak mungkin ber-
tentangan dengan nilai syariah, demikian pula nilai syariah
mustahil berlawanan dengan nilai kemanusiaan. Syariah tidak
dibuat sebagai penghalang bagi kemanusiaan.183 Manusia
memang harus berbuat baik demi memperoleh redha Allah
swt. karena justru dengan cara berusaha memperoleh ridha
Allah swt. itu manusia akan memberikan kemaslahatan bagi

182 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin & Peradaban Sebuah Telaah
Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan Kemoderenan (Cet. V;
Jakarta: Yayasan Wakaf Paramadina, 2005), hlm. xiv –xvi

Dalam al-Qurân surat al-Nahl ayat 60 disebutkan: 
   (Orang-orang

yang tidak beriman kepada kehidupan akhirat, mempunyai sifat
yang buruk; dan Allah mempunyai sifat yang Maha Tinggi; dan
Dialah Yang Maha Perkasa lagi Maha Bijaksana. Baca dalam Kemen-
terian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 273

183 Dapat dibaca dalam al-Qurân surat al-Hajj ayat 78:
  

 
 

 
Dan berjihadlah kamu pada jalan Allah dengan jihad yang

sebenar-benarnya. Dia telah memilih kamu dan Dia sekali-kali tidak
menjadikan untuk kamu dalam agama suatu kesempitan. (Ikutilah)
agama orang tuamu Ibrahim. Dia (Allah) telah menamai kamu sekalian
orang-orang muslim dari dahulu, dan (begitu pula) dalam (Al Quran)
ini, supaya Rasul itu menjadi saksi atas dirimu dan supaya kamu semua
menjadi saksi atas segenap manusia, maka dirikanlah sembahyang,
tunaikanlah zakat dan berpeganglah kamu pada tali Allah. Dia adalah
Pelindungmu, maka Dialah sebaik-baik Pelindung dan sebaik-baik
Penolong.Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 341.

120

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dirinya sendiri. Karena Tuhan tidak membutuhkan manusia,
tetapi manusialah- demi kemanusiaannya sendiri, membutuh-
kan ridha Allah swt.184

Dalam kaitan ini pula, dalam arti luas konsep hukum
dalam al-Qurân bukan saja bernilai transenden tetapi juga
bernilai profan Dengan kata lain, konsep hukum dalam al-
Qurân merupakan integrasi antara nilai ilahiah dan humanis.
Konsep hukum dalam al-Qurân bernilai ilahiah karena ber-
sumber dari Tuhan yang transenden, yang ditaati karena di-
dorong keyakinan yang sungguh-sungguh (keimanan) kepada
Tuhan, dan karena Allah swt. lah yang Maha Kuasa, yang
berhak menetapkan jalan sebagai petunjuk hidup bagi umat
manusia,185 tetapi juga bernilai humanis karena konsep hukum
tersebut senantiasa memperhatikan kebutuhan manusia
dalam kehidupan profan.

Dengan demikian maqâshid al-syarî’ah berdimensi ilahi
(ketuhanan), namun syariat diturunkan kepada manusia
bukan untuk kemaslahatan Tuhan, melainkan untuk kema-
salahatan manusia sendiri. Dalam bidang ibadat misalnya,
kemahakuasaan dan kemuliaan Tuhan tidak berkurang jika
hamba-hamba-Nya tidak beribadah kepada-Nya, begitu pula
sebaliknya kemahakuasaan dan kemuliaan Tuhan tidak akan
bertambah hanya karena ibadah hamba-hamba-Nya. Tuhan
tidak tergantung kepada hamba dan sebaliknya kemaslahatan
manusia ada kaitannya dengan Tuhan. Bahkan hamba yang

184 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin, hlm. xiv - xvi.
185 Abdur Rahman I. Doi, Shari’ah The Islamic Law, diterjemahkan

oleh Basri Iba Asghary dan Wadi Masturi dengan judul Shari’ah
Kodifikasi Hukum Islam, Cet. I (Jakarta: PT Rineka Cipta, 1993), hlm. 1.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

121



menukar keimanannya dengan kekafiran pun tidak akan
memberikan kemudaratan kepada Tuhan,186 sebagaimana
diungkapkan dalam QS. Ali Imran (3): 177:


Sesungguhnya orang-orang yang membeli kekafiran dengan
iman, sedikitpun tidak merugikan Allah swt., dan mereka
akan mendapat azab yang besar.187

Jika dikaitkan dengan konsep ta’abbud dan ta’aqqul,
maqâshid al-syarî’ah pada lapangan ibadah, dimensi ilahi lebih
dominan daripada dimensi insani. Sedangkan maqâshid al-
syarî’ah pada lapangan muamalat dan adat istiadat, dimensi
insani lebih dominan daripada dimensi ilahi. Walaupun demi-
kian maqâshid al-syarî’ah- baik pada lapangan ibadat maupun
muamalat dan adat istiadat- sama-sama memiliki dimensi ilahi
dan dimensi insani. Yang berbeda hanya kualitasnya saja.188

Dengan demikian Konsep maqâshid al-syarî’ah pada
hakekatnya didasarkan pada wahyu untuk mewujudkan ke-
masalahatan hidup umat manusia. Mengingat maqâshid al-
syarî’ah yang dirumuskan ulama bertumpu pada lima kebu-
tuhan dasar (kemasalahatan) hidup manusia: pemeliharaan
agama, jiwa, keturunan, harta dan akal- disesuaikan dengan
konteks zamannya, dirasa wajar jika ada upaya untuk me-
ngembangkan konsep maqâshid al-syarî’ah dengan menambah

186 Baca dalam La Jamaa, 2011, Dimensi Ilahi dan Dimensi Insani
dalam maqâshid al-syarî’ah, Asy-Syir’ah, Jurnal Ilmu Syari’ah dan
Hukum, Vol. 45, no. II, Juli-Desember 2011, hlm. 1264.

187 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 73.
188 Baca dalam La Jamaa, 2011, Dimensi, hlm. 1264.

122

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



lima kebutuhan dasar manusia tersebut sesuai dengan kondisi
zaman modern.189 Jelasnya, bahwa keberadaan konsep maqâshid
al-syarî’ah ternyata dapat memberikan solusi dalam menjawab
berbagai problem kekinian yang tidak diatur oleh wahyu
secara tekstual dan kontekstual.190

F. Maqâshid al-syarî’ah dalam Ijtihad
Mencermati pentingnya mengetahui maqâshid al-syarî’ah

yang dapat menjelaskan hikmah, tujuan atau alasan yang
sesungguhnya dari sebuah hukum, ulama berpendapat bahwa
maqâshid al-syarî’ah merupakan inti dari fiqhi. Oleh karena
pengetahuan terhadap maqâshid menjadi suatu keharusan
dalam menekuni ushul fiqhi. Pada prinsipnya mengetahui
maqâshid al-syarî’ah berarti memahami agama dan mengetahui
aturan syariat.

Dalam hubungan maqâshid al-syarî’ah dengan ijtihad,
Asy-Syatibi berpendapat bahwa apabila seseorang hendak
berijtihad, hendaklah berpegang pada maqâshid al-syarî’ah.
Iaberpendapat bahwa mengetahui maqâshid al-syarî’ah lebih
utama dibanding menguasasi bahasa arab bagi sesorang yang
ingin berijtihad dari teks arab yang sudah diterjemahkan ke

189 Ibid., hlm. 1265.
190 Kasus kloning manusia misalnya, tidak diatur oleh wahyu.

Bahkan para ulama klasik pun belum pernah membahasnya dan
mungkin belum pernah terpikirkan di masanya. Namun dengan pen-
dekatan maqasid al-syariah problem kloning manusia dapat dijawab
dengan menggunakan analisis hifz al-nasl (menjaga keturunan).
Karena secara embriologi, kloning manusia akan mengacaukan
hubungan darah anak yang dilahirkan melalui teknologi kloning.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

123



dalam bahasa orang yang akan berijtihad.191 Salah satu mani-
festasi dari pandangan ini adalah tentang nikah mut’ah dan
nikah tahlil, dan kedua model pernikahan ini adalah bersifat
temporer atau sementara. Sejalan dengan ini, modelnya tidak
perlu dipersoalkan karena maqâshid dari suatu perkawinan
adalah kesinambungan dan kasih sayang dalam kelanggenan.192

Memahami maqâshid al-syarî’ah berarti membuka pintu
cakrawala ijtihad karena ia meupakan temuan syariat yang
sesungguhnya. Dengan maqâshid al-syarî’ah dapat diketahui
apa yang termasuk taat, maksiat, rukun, dan sunat. Begitu
pentingnya memahami maqâshid al-syarî’ah dalam menggali
sebuah hukum, imam al-Ghazali menyebut maqâshid al-syarî’ah
sebagai kiblat para mujtahid ()193 Artinya
seseorang yang ingin berijtihad tidak boleh hanya terpaku
pada pendekatan kebahasan, tetapi perlu bergeser pada pen-
dekatan maqâshid al-syarî’ah.

Dalam menemukan qashd al-syar’i yang terkandung di
dalam teks-teks suci dengan pendekatan bahasa menitikberat-
kan pada pendalaman kaidah-kaidah kebahasaan, sedangkan
pendekatan maqâshid al-syarî’ah lebih menfokuskan diri pada
nlai-nilai berupa kemashlahatan manusia dalam setiap taklif
yang diturunkan oleh Allah swt. Pendekatan seperti ini perlu
dilakukan, karena ayat-ayat hukum dalam al-Qurân terbatas

191 Hammadi al-Ubaydi, Asy-Syatibiy wa Maqashid asy-Syariah,
(Mansyurat Kulliyat ad-Da’wah al-Islamiyyah wa Lajnah al-Huffadz
‘ala at-Turas al-Islami, 1992), hlm. 183.

192 Ibid.
193 Al-Ghazali, Tahqiqiul Qaulain, dalam Jurnal Jam’iyyah

Fiqhiyyah Saudi, Vol.III, tahun 1429 H/2008 M, hlm. 312. Ungkapan
ini juga dikutip oleh al-Raisuni yang beliau ambil dari al-Suyuti.

124

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



jumlahnya sementara permasalahan masyarakat semakin
kompleks. Dalam menghadapi beragam persoalan yang mun-
cul, melalui pengetahuan tentang tujuan hukum, pengem-
bangan hukum dapat dilakukan.

Maqâshid al-syarî’ah secara subtansial meliputi dua ke-
maslahatan, yaitu Pertama, maqashid al-syari’ (tujuan pembuat
hukum, Allah swt.), Kedua, maqashid mukallaf (tujuan mukallaf).
Dari perspektif tujuan Allah swt. maqashid merujuk empat
aspek, yaitu: (1) tujuan awal dari Syari’ menetapkan syariat yaitu
kemashalahatan manusia di dunia dan akhirat, (2) penetapan
syariat sebagai sesuatu yang harus dipahami, (3) penetapan
syariat sebagai hukum taklifi yang harus dilaksanakan, (4)
penetapan syariat guna membawa manusia ke bawah lindungan
hukum.194 Selanjutnya tujuan syariat dari perspektif tujuan
mukallaf yaitu agar setiap mukallaf mematuhi keempat tujuan
syariat yang digariskan oleh syari’ sehingga tercapai tujuan
syariat yaitu kemashalahatan manusia, meliputi dunia dan
akhirat.

Dalam hubungannya dengan ijtihad, ‘Abdullah Darraz
berpandangan bahwa ijtihad pada hakikatnya merupakan
upaya untuk mengetahui dan mendapatkan hukum syara’
secara optimal. Upaya demikian akan berhasil apabila seorang
mujtahid dapat memahami maqâshid al-syarî’ah. al-sythibi
menempatkan maqâshid al-syarî’ah sebagai syarat utama
dalam berijtihad.195

Ijtihad sebagai sebuah konsep penemuan hukum dalam
filsafat hukum Islam mempunyai metode penetapan hukum,

194 Al-Syatibi, al-Muwafaqat, Juz II, hlm. 3-4.
195 Ibid., Juz IV., hlm. 76.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

125



baik sebagai mashâdir al-ahkâm maupun sebagai adillah al-
ahkâm. Dengan demikian, ijtihad merupakan sarana dalam
pembentukan atau penetapan (tasyri’) Hukum Islam. Tanpa
ijtihad akan mengalami kesulitan dalam melaksanakan
kandungan al-Qurân dan hadis, karena keduanya tidak apli-
katif sehingga harus digali lebih dulu kandungannya agar
menjadi kaedah hukum dan norma hukum yang praktis di-
gunakan untuk mengatur kehidupan masyarakat dalam
berbagai aspeknya, termasuk maqâshid al-syarî’ahnya. Karena
itu dapat dikatakan bahwa ijtihad merupakan suatu upaya
berpikir secara optimal dalam menggali Hukum Islam dari
sumbernya untuk kemudian memperoleh jawaban terhadap
permasalahan hukum yang muncul dalam masyarakat.196

Ijtihad dari aspek subyeknya terbagi kepada ijtihad per-
seorangan (ijtihad fardhy)197 dan ijtihad kolektif (ijtihad jama’i).198

Wahbah Zuhaily (w.2015 M), membagi ijtihad kepada tiga
macam, yaitu: 1) Ijtihâd al-Bayâny yaitu ijtihad terhadap yang
mujmal, baik karena belum jelas makna yang dimaksud mau-
pun karena suatu lafal mempunyai makna ganda (musytarak)
ataupun adanya dalil yang tampak bertaentangan ditempuh
jalan al-jam’u wa al-taufîq (mengumpulkan dan mengkom-

196 Abd. Al-Wahab Khallaf, ‘Imu Ushul Fiqh, Cet. III (Kuwait:
Mathba’ al-Nasyr, 1977), hlm. 216.

197 Ijtihad fardy ialah setiap ijtihad yang belum atau tidak mem-
peroleh persetujuan dari para mujtahid terhadap suatu masalah yang
dihasilkan oleh seseorang. Baca Mukhtar Yahya, Dasar-Dasar Pembinaan
Hukum Fiqh Islam (Bandung: al-Ma’arif, 1993), hlm. 379.

198 Ijtihad jama’i ialah setiap ijtihad yang telah mendapat per-
setujuan dari para mujtahid terhadap suatu masalah yang diijtihad-
kan. Ibid, hlm. 381.

126

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



promikan kemudian ditarjih). 2) Ijtihad al-Qiyasy yaitu me-
nganalogikan hukum yang disebut kepada masalah baru yang
belum ada hukumnya, karena adanya persamaan ‘illat. 3)
Ijtihad al-Istishlahy yaitu ijtihad terhadap masalah yang tidak
disebutkan di dalam sama sekali secara khusus maupun tidak
ada mengenai masalah yang ada kesamaannya. Dalam masa-
lah demikian, penetapan hukum yang dilakukan berdasarkan
‘illat untuk keselamatan.199 Hampir sama dengan Wahbah
Zuhaily, al-Tiwana, dari segi ini membagi ijtihad kepada tiga
macam yaitu ijtihad dalam memberi penjelasan dan penafsiran
(bayan) terhadap hukum yang telah ada. Ijtihad dalam mela-
kukan analogi (qiyas) terhadap hukum-hukum yang telah ada
dan disepakati. Ijtihad dalam arti penggunaan al-ra`yu.200

Dalam konteks kekinian, metode ijtihad yang tepat
menurut penulis adalah model ijtihad maqshid yang bertumpu
pada ‘illat dan kemaslahatan sehinga mampu merespon pesat-
nya perkembangan zaman. Sekalipun telah dikenal metode-
metode penetapan hukum dalam ushul fiqh seperti qiyas,
istihsân, istishlah, istishab, sad al-Zara’i.201 Terkait dengan metode
penetapan hukum tersebut, Syatibi menawarkan sebuah kon-
sep ijtihad maqâshidî yang berupaya merealisasikan kemasla-
hatan tersebut yaitu model ijtihad istinbâthi dan Ijtihad
Tathbiq. Ijtihad istinbâthi adalah sebuah upaya untuk meneliti
‘illah yang dikandung oleh nash, sementara ijtihad tathbiqî

199 Wahbah az-Zuhaily, Ushul al-Fiqh al-Islamy, Juz II (Beirut: Dâr
al-Fikr, 1986), hlm. 1041.

200 Muhammad Musa al-Tiwana, Ijtihad wa Mada Hajatina Ilaih fi
Haza al-‘Asr (Beirut: Dâr al-Kutub al-Hadisah, 1973.), hlm. 39.

201 Abd. Wahab Khallaf, Mashâdir al-Tasyri’ fi ma la fihi (Kuwait:
Dar Al-Kalam, 1972), hlm. 67.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

127



adalah upaya untuk meneliti suatu masalah di mana hukum
diidentifikasi dan diterapkan sesuai ide yang dikandung oleh
nash. Ijtihad ini disebut juga dengan Tahqîq al-Manâth yang
berfokus pada upaya mengaitkan kasus-kasus yang muncul
dengan kandungan makna yang ada dalam nash.202

Pembagian yang dikemukakan Syatibi ini dapat mem-
permudah untuk memahami mekanisme ijtihad karena dalam
ijtihad istinbâthi seorang mujtahid dapat memfokuskan per-
hatiannya pada upaya penggalian ide-ide yang dikandung oleh
nash yang abstrak. Sedangkan dalam ijtihad tathbîqi seorang
mujtahid berupaya menerapkan ide-ide yang abstrak tadi
terhadap permasalahan-permasalahan yang konkret tadi. Jadi
objek kajian ijtihad istinbâthi adalah nash sementara tathbîq
adalah manusia dengan dinamika dan perkembangan yang
dialaminya. Ijtihad tathbîq dapat juga disebut dengan upaya
sosialisasi dan penerapan ide-ide nash pada tataran kehidupan
manusia yang senan-tiasa berkembang dan berubah sehingga
wajar jika Syatibi menyebut ijtihad tathbîq ini sebagai ijtihad
yang tidak akan berhenti sampai akhir zaman.203

Mencermati dua model ijtihad yang dikemukakan oleh
Syatibi tersebut di atas, menurut analisis penulis model ijtihad
istinbâthi adalah ijtihad yang dapat dilakukan seorang diri
maupun kelompok yang memiliki persyaratan-persyaratan
ijtihad seperti pengetahuan bahasa Arab, pengetahuan ten-
tang sunnah dan pengetahuan tentang sebab turunnya ayat.
Sebaliknya, ijtihad tathbîq adalah model ijtihad kolektif yang
dapat dilakukan oleh sekelompok orang yang melibatkan

202 Syatibi, al-Muwafaqat, jilid IV, hlm. 89.
203 Ibid.

128

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



ilmuan yang ahli tentang suatu masalah tanpa harus meme-
nuhi standar syarat-syarat ijtihad tersebut. Dalam kasus ini,
ilmuan dibutuhkan untuk memberi informasi dan konfirmasi
terhadap suatu masalah di mana masalah tersebut, mungkin
seorang ulama tidak memiliki kompetensi tentang hal ter-
sebut. Misalnya, dalam dunia kedokteran, operasi ganti kelamin,
penanaman alat genetik atau permak ulang, yang dibutuhkan
dalam masalah ini adalah pengetahuan seorang dokter ahli.
Persoalan-persoalan seperti inilah menurut penulis yang akan
terus berkembang dan tidak berhenti sampai akhir zaman.

Sekalipun peran ijtihad tathbîq lebih menonjol pada
aspek sosial budaya dan politik dibanding ijtihad istinbâthi
yang lebih terfokus pada nash syar’i tidak berarti kedua model
ijtihad ini tidak memiliki hubungan antara keduanya. Di
dalam pelaksanaan ijtihad tathbîq, ijtihad istinbâthi memegang
peranan yang amat penting karena pengetahuan tentang
esensi dan ide umum suatu nash tetap menjadi tolok ukur
dalam penerapan hukum. Kekeliruan dalam menetapkan ide
ayat akan melahirkan kekeliruan pula dalam menilai masalah-
masalah baru dan penetapan hukumnya. Artinya, ijtihad
tathbîq yang disebut tahqîq al-manâth harus dikaitkan dengan
takhrîj al-manâth dan tahqîq al-manâth sebagai ijtihad
istinbâthi.204

204 Misalnya, kata adil dalam QS at-Thalaq ayat 2. Ayat ini
menunjukkan bahwa orang yang dapat menjadi saksi adalah orang
yang bersifat adil. Kata adil merupakan kata kunci dalam ayat ini.
Dalam mela-kukan ijtihad seseorang harus mengetahui dengan teliti
sifat adil yang dimaksud oleh nash dan upaya mengetahui kriteri sifat
adil dapat disebut ijtihad istinbâthi sedang meneliti pada siapa sifat
adil itu yang ditunjuk nas bisa ditemukan merupakan model ijtihad

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

129



Dalam konteks hubungan antara maqâshid al-syarî’ah
dan ijtihad sebagai sebuah metode penemuan dan penetapan
hukum, corak penalaran yang dikembangkan dewasa ini
adalah corak penalaran ta’lili dan corak penalaran istishlâhi.
Corak penalaran ta’lili adalah sebuah upaya penggalian hukum
yang bertumpu pada penentuan illah-illah hukum yang
terdapat dalam suatu nash. Penalaran ta’lili ini didukung oleh
suatu kenyataan bahwa nash al-Qur’an maupun hadis dalam
penuturannya tentang suatu masalah hukum sebagian diiringi
dengan penyebutan illah-illah hukumnya.205

Dengan memperhatikan ‘illah yang terkandung dalam
nash, permasalahan-permasalahan hukum yang muncul
diupayakan pemecahannya oleh seorang mujtahid melalui
penalaran terhadap ‘illah yang ada dalam nash tersebut. Dalam
perkembangan pemikiran ushul fiqh, corak penalaran ta’lili
ini adalah dalam bentuk metode qiyâs dan istihsân.206

tathbîqi. Baca dalam Achmad Musyahid Idrus, Korelasi maqashid al-
syari’ah dengan Metode Penetapan Hukum,Jurnaldiktum.blogspot.co.id.
diakses 5 Mei 2018.

205 Baca Muhammad Mustafa Syalabi, Ta’lil al-Ahkâm (Beirût:
Dar al-Nahdah al-Arabiyyah, 1981), hlm. 14-15.

206 Qiyas menurut bahasa adalah mengukur atau menyamakan
sesuatu dengan yang lain. Secara terminologi, qiyas adalah meng-
hubung sesuatu masalah yang tidak ada hukumnya baik dari al-Qurn
maupun hadis dengan sesuatu masalah yang ada hukumnya, karena
memiliki persamaan illatnya sehingga dihukumkan sama. Baca
dalam M. Abdul Mujieb et al., Kamus Istilah Fiqh (Jakarta:Pustaka
Firdaus, 1994), hlm. 280.

Istihsan, ialah berpaling pada sesuatu dari sesuatu hukum
tentang satu masalah kepada hukum lain tentang masalah itu karena
ada dalil yang lebih kuat. Lihat pula Muktar Yahya, hlm. 66 & 217.

130

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Sementara corak penalaran istishlâhi adalah sebuah
upaya penggalian hukum yang bertumpu pada prinsip-
prinsip kemaslahatan yang disimpulkan dari al-Qurân dan
hadis. Kemaslahatan yang dimaksudkan di sini adalah ke-
maslahatan yang secara umum ditunjuk oleh kedua sumber
hukum tersebut. Artinya, kemaslahatan itu tidak dapat di-
kembalikan kepada suatu ayat atau hadis secara langsung baik
melalui proses penalaran bayâni maupun ta’lili melainkan
dikembalikan kepada prinsip umum kemaslahatan yang
dikandung oleh nash. Dalam perkembangan pemikiran ushul
fiqh, corak penalaran istishlâhi ini terintegrasi dalam metode
maslahah al-mursalah dan al-zari’ah.207

Metode penetapan hukum seperti istihsân dan zarâ’i
perlu dipertimbangkan karena urgensi dan efektifitasnya
sangat mendukung maqâshid al-syarî’ah. Istihsn adalah sebuah
metode yang menekankan kebaikan atau kemaslahatan bagi
umat manusia. Metode ini memang ditolak oleh Syafî’i di-
sebabkan substansi istihsn yang dijelaskan oleh pengikut Abu
Hanîfah tidak utuh sehingga tidak mencerminkan substansi
istihsn yang sesungguhnya. Sementara zarâ’i adalah sebuah
metode yang menekankan pada dampak suatu tindakan yang
berimplikasi pada dua dampak perbuatan seorang mukallaf
yaitu yang berpotensi maslahah karenanya didukung oleh

207 Mashlahah al-Mursalah, adalah tiap-tiap mashlahah yang
tidak dikaitkan dengan syara’ yang menyebabkan kita menghargai-
nya atau tidak menghagainya, padahal dalam menghargainya ada
manfaat, atau menolak mudharat. Dzari’ah ialah sesuatu yang dapat
mengantarkan sampai kepada sesuatu yang dilarang yang berisi
kerusakan. Atau apa yang menjadi wasilah dan jalan kepada sesuatu.
Ibid., hlm. 220.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

131



nash dan perbuatan yang berpotensi mafsadah karenanya
dilarang oleh nash.208

Dari uraian yang telah dikemukakan di atas, tampaknya
pengembangan metode ijtihad yang telah dilakukan oleh
ulama baik dalam corak penalaran ta’lili maupun corak pena-
laran istishlâhi sangat memungkinkan karena dapat berperan
besar dalam memberikan pemecahan terhadap masalah-
masalah hukum yang muncul dewasa ini apabila diberi muatan
dan pendekatan maqâshid al-syarî’ah. Jika teori maqâshid al-
syarî’ah ini dikaitkan dengan pesatnya dan kompleksnya
persoalan yang dihadapi umat sekarang ini, metode penetapan
hukum yang dapat dikembangkan adalah metode ijtihad
tathbîqi dengan memadukan corak penalaran ta’lli dan corak
penalaran istishlâhi karena yang dibutuhkan dewasa ini adalah
kolektivitas keilmuan sehingga hasil ijtihad itu menjadi
komprehensif.209

Keterkaitan antara maqâshid al-syarî’ah dan metode
penetapan hukum dapat dilihat pada substansi maqâshid al-
syarî’ah tersebut yakni mewujudkan kemaslahatan dan
pengembangan metode penetapan hukum tathbîqi dengan
corak penalaran ta’lli dan istishlâhi. Keberadaan kedua corak
penalaran tersebut di atas, menunjukkan bahwa antara
maqâshid al-syarî’ah dan metode penetapan hukum dalam
filsafat hukum Islam memiliki hubungan yang erat sebagai-
mana yang terlihat dalam mekanisme ijtihad istinbâthi dan
tathbîqi tersebut di atas.

208 Baca kembaliAchmad Musyahid Idrus, Korelasi maqshid.
209 Ibid.

132

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ijtihad istinbâthi mempunyai kaitan yang tidak dapat
dipisahkan dengan keharusan pemahaman maqâshid al-
syarî’ah karena ijtihad istinbâthi merupakan upaya menggali
ide-ide hukum yang terkandung dalam nash al-Qurân dan
hadis yang merupakan khitab al-Syâri’. Sementara ijtihad
istinbâthi dan ijtihad tathbîqi mempunyai hubungan yang saling
memerlukan, secara tidak langsung terdapat kaitan antara
ijtihad tathbîqi dengan maqâshid al-syarî’ah walaupun kaitan
itu tidak secara langsung. Dari kaitan ini diapat ditegaskan
bahwa hubungan antara maqâshid al-syarî’ah dan metode
penetapan hukum dalam ijtihad tidak dapat dipisahkan.

Atas dasar hubungan tersebut di atas, maqâshid al-
syarî’ah dan metode penetapan hukum tidak dapat dipisah-
kan satu sama lain. Maqâshid al-syarî’ah adalah menjadi cita-
cita utama daripada pembentukan hukum Islam. Dengan
melakukan ijtihad berdasarkan metode yang telah ada seperti
qiyas, istihsân, istishlah, sad al-zara’iy, para mujtahid akan
dapat melahirkan produk-produk hukum yang mampu
mendukung maqâshid al-syarî’ah. Keterkaitan lainnya adalah
bahwa tidak semua persoalan hukum mendapat pengaturan
di dalam al-Qurân dan hadis. Banyak persoalan hukum baru
yang tidak ditemukan dalil-dalil hukumnya dalam al-Qurân
dan hadis.210 Oleh karena itu, Allah dan Rasul-Nya sebagai
pembuat hukum (al-syâri’) tidak mengemukakan semua
maqâshid al-syarî’ah secara tersurat (mantuq), akan tetapi
sebagian dikemukakan secara tersirat (mafhum), bahkan ada
yang tidak dikemukakan (sirr).

210 Lihat Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, Jilid I (Jakarta: Logos Wacana
Ilmu, 1997), hlm. 105.

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

133



Dengan demikian, untuk mengetahui maqâshid al-
syarî’ah dari hukum-hukum yang telah ditentukan oleh Allah
khususnya yang mafhum dan sirr, orang harus berijtihad
dengan menggunakan metode-metode yang ada dengan
ditopang oleh pengembangan pemahaman metodologis,
seperti metode al-bayân dari Imâm al-Syafi’i dan metode al-
istiqra’ dari Imâm al-Syathibi dan metode pemahaman lain.
Sebab dengan semakin diketahuinya maqâshid al-syarî’ah yang
lain (selain yang telah dikenal: al-dharûriyyah al-khamsah),
dapat dibuat produk-produk hukum yang relevan dengan
itu. Bahkan untuk hal-hal yang belum diketahui sekalipun,
sesungguhnya para mujtahid dapat membuatkan produk
hukumnya (fiqh iftiradhy).211Sejalan dengan ini, al-Syaukani
juga menekankan pentingnya pengetahuan maqâshid al-
syarî’ah bagi mujtahid. Seorang mujtahid-menurutnya-yang
berhenti pada teks atau hanya melakukan pendekatan lafzhiyah
(tekstual) dan terikat pada nash yang juz’i serta mengabaikan
maksud-maksud terdalam dari pensyariatan hukum, ia akan
terjerumus pada kesalahan-kealahan dalam berijtihad.212

Dapat dikatakan bahwa pemahaman maqâshid al-
syarî’ah ini pun telah digunakan para mujtahid pada masa lalu
dalam menelaah dan mengkaji esensi syari’at dari sumbernya
al-Qurân dan hadis yang dituangkan ke dalam karya-karyanya,
sehingga tergambar hubungan tekstual dengan kontekstual
dalam karya-karya tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa

211 T.M. Hasbi Ash-Shiddieqy, Pengantar Ushul Fikih, cet.3 (Jakarta:
Bulan Bintang, 1978), hlm. 166.

212 Al-Syaukani, Irsyad al-Fuhul ‘ila Tahqiq min ‘ilm al-Ushul (Beirut:
Dar al-Fikr, t.th.), hlm. 258.

134

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



para mujtahid telah merintis suatu usaha ilmiah dalam upaya
memahami dan merealisasikan hukum Ilahiyah dalam realitas
kehidupan masyarakat.213

Melalui maqâshid al-syarî’ah, ijtihad dapat dikembangkan
terutama dalam menghadapi dan menyelesaikan beragam
persoalan kontemporer yang tidak diuraikan oleh al-Qurân.
Melalui jalan ini hukum Islam akan tetap dinamis dalam me-
respon berbagai penomena sosial yang terus berkembang
seirama dengan perkembangan masyarakat.

213 Baca dalam Sudirman  M. Johan, Reaktualisasi Fiqh Syafi’iyah,
Editor Husni Thamrin (Pekanbaru : LPP UIN SUSKA &SUSKA PRESS,
2012), hlm. 11

K o n s e p  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h

135



A. Pengertian Nikah
Nikah sebagai sunnatullah  yang ditentukan  oleh Allah

swt. bagi makhluk-Nya untuk berkembang biakdan meles-
tarikan hidupnya, dapat dilihat pengertiannya dari sisi
lughawi (etimologis) dan ishthilâhi (Termonilogis).1 Dalam al-
Qurân dan Hadis, perkawinan disebut dengan al-nikâh ()
dan az-ziwâj/az-zawâj atau az-zîjah ( –  - ).2

Secara harfiah, al-nikâh berarti al-wathu () al-dhammu
() dan al-jam’u (). Al-wathu’ berasal dari kata wathi’a

BAB  III

KONSEP NIKAH

1 Menurut Abd al-Rahman al-Jaziri (w. 1360 H/1941 H) ada tiga
aspek pengertian (makna) dalam menelusuri pengertian nikah, yakni
makna lughawi (etimologis), makna ushli (syar’i) dan makna fiqhi
(hukum). Abdur-Rahman Al-Jaziri (Selanjutnya disebut Al-Jaziri),
al-fiqh ‘al al-Madzhib al-Arba’ah, jil. 4 (Beirut- Lubnam: Dar al-Fikr,1411/
1990), hlm. 2.

2 Menurut Muhsan Syafaruddin kata nakaha dalam berbagai
bentuknya dalam al-Qurân ditemukan 23 kali sedangkan kata
tazawwaja dalam berbagai bentuknya  terulang  tidak kurang dari
80 kali. Lihat Muhsan Syafaruddin, 2016, Analisis Nilai Filosofis Hukum
Keluarga Islam Dari Penggunaan Istilah Perkawinan Nakaha Dan Tazawwaja,
Jurnal al-Majaalis, Volume 4, No. 1 November 2016, hlm. 189-190

137



– yatha’u – watha’an ( –  – ), artinya berjalan di atas,
melalui, memijak, menginjak, memasuki, menaiki, menggauli,
dan bersetubuh atau bersenggama.3Al-dhammu, yang
terambil dari akar kata dhamma- yadhummu- dhamman (
–  – ), secara harfiah berarti mengumpulkan, meme-
gang, menggenggam, menyatukan, menggabungkan,
menyandarkan, merangkul, memeluk, dan menjumlahkan.
Juga berarti bersikap lunak dan ramah.4 Sedangkan al-jam’u
yang berasal dari akar kata jama’ – yajma’u – jam’an ( – 
– ), berarti: mengumpulkan, menghimpun, menyatukan,
menggabungkan, menjumlahkan, dan menyusun.5 Bersetu-
buh atau bersenggama  dalam istilah fiqih disebut dengan al-
jima’. Persetubuhan  secara langsung mengisyaratkan semua
aktivitas yang terhimpun dalam makna-makna harfiah dari
kata al-jam’u.

Nikah dilihat dari segi hakikat dan majaznya,ahli hukum
mempetakan menjadi tiga macam. Pertama, nikah  diartikan
perjanjian (akad) dalam arti denotatif dan hubungan seksual
dalam arti metafora (). Kedua, nikah
dimaknai dengan hubungan seksual dalam arti denotatif dan
perjanjian (akad) dalam arti metafora ().
Ketiga, nikah lafal musytarak (memiliki aneka makna), sehingga
nikah berarti perjanjian (akad) dan hubungan seksual (
).6Hanya saja perlu dipertegas bahwa hubungan

3 Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir Kamus Arab- Indonesia
(Yogyakarta: Pondok Pesantren Al-munawwir,1984), hlm. 1671-1672.

4 Ibid., hlm. 887.
5 Ibid., hlm. 225.
6 Perbedaan pendapat tentang makna lafal nikah, berimplikasi

terhadap boleh tidaknya seseorang menikahi wanita yang pernah

138

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



seks yang diistilahkan dengan nikah adalah hubungan badan
yang diawali dengan ikatan perjanjian syar’i. Bila ada hu-
bungan seks/badan yang dilakukan tanpa adanya ikatan per-
janjian syar’i sebelumnya, ia tidak layak disebut nikah tetapi
diistilahkan zina (perzinahan).7

Sebutan lain untuk perkawinan (pernikahan) ialah al-
zawâj/al-ziwâj dan al-zîjah.8Yang dimaksud dengan zawâj/al-

disetubuhi oleh ayah di luar nikah. Menurut mayoritas fuqaha’ dari
aliran Maliki, Syafi’i, dan Hanbali, boleh menikahi wanita tersebut,
karena lafal nikah menurut mereka bermakna akad secara denotatif
dan hubungan intim secara metafora. Sementara aliran Hanafî
mengharamkan untuk menikahi perempuan tersebut, karena lafal
nikah berarti hubungan intim secara denotatif dan akad secara
metafora. Perdebatan para ulama’ seputar makna lafal nikah dan
konsekuensi hukumnya ini, disarikan dari keterangan ‘Adil Ahmad
‘Abd al-Mawjud, editor karya monumental  Ibn ‘Abidin, Radd al-Muhtâr
‘alâ al-Durr al-Mukhtâr, Vol. IV (Al-Riyad: Dar ‘Alam al-Kutub, 1423 H/
2003 M), hlm. 58.

7 Ibn Manzhur dalam Lisân al’Arab mempertegas bahwa kata
nikah di dalam Al-Qur’an tidak memiliki kecuali untuk makna al-
tazwîj. Sebab ada yang mencoba memahami kalimat al-Zâniyah lâ
yankihûhâ illâ zân aw musyrik dengan “seorang wanita pezina tidak
ada yang menyetubuhinya kecuali laki-laki pezina atau seorang
musyrik”, dengan kata lain kata nikah pada kalimat tersebut dipa-
hami dalam arti al-watha’u atau persetubuhan semata. Sedangkan
makna tersebut jauh dari makna yang diinginkan oleh al-Qur’an. Lihat
Muhammad ibn Mukrim ibn Manzhur al-Mashriy, Lisân al’Arab, jil.
II, Cet. I (Beirut: Dar Shadir, t.th.), hlm. 625.

8 Dalam kamus al-Munawir disebut bahwa Kata  al-zawâj/al-
ziwâj dan al-zîjah terambil dari akar kata zâja- yazûju – zaujan ( –
 - ) secara harfiah berarti: menghasut, menaburkan benih
perselisihan dan mengadu domba. Lihat Ahmad Warson Al-Munwwir,
Al-Munawwir, hlm. 360.

K o n s e p  N i k a h

139



ziwâj disini ialah al-tazwîj yang terambil dari kata zawwaja-
yuzawwiju- tazwîjan (  –  – ) dalam bentuk tim-
bangan “fa’ala- yufa’ilu- taf’ilan” ( –  – ) secara
harfiah berarti mengawinkan, mencampuri, mempergauli,
menyertai, dan memperistri.9 Dalam al-Qurân al-zawâj atau
al-tazwîj berarti “pasangan”.10 Itulah sebabnya nikah sering
disepadankan dengan kata tersebut karena keduanya
memiliki kesamaan makna dan pengertian, yaitu pernikahan
menjadikan seseorang memiliki pasangan.11

Adapun yang dimaksud dengan nikah secara istilah
dalam konteks syar’i seperti diformulasikan para ulama fikih,12

9 Ibid.
10 Pada dasarnya kata zawj berarti muqâranah syay’in bi syay’in

(menghubungkan antara sesuatu dengan sesuatu yang lain) sehingga
dikembangkan untuk makna “pasangan”. Lihat dalam Abu al-
Husain Ahmad  ibn Faris  ibn Zakariya, Maqâyîs al-Lugah, jil. V (Kairo:
Ittihad al-Kitab al-‘Arab, 2002), hlm. 26.

11 M. Quraish Shihab mengakui bahwa secara umum al-Qurân
hanya menggunakan dua kata ini –nikâh dan  zawj- untuk menggam-
barkan terjalinnya hubungan suami isteri secara sah. Sekalipun ada
juga kata wahabat (yang berarti “memberi”) digunakan oleh al-Qurn
untuk melukiskan kedatangan seorang wanita kepada Nabi saw.,
dan menyerahkan dirinya untuk dijadikan isteri. Tetapi agaknya kata
ini hanya berlaku bagi nabi saw. baca dalam M. Qurasih Shihab,
Wawasan Al-Qur’an; Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, Cet. XIX
(Bandung: Mizan, 2007), hlm. 191.

12 Dalam kamus Fikih, nikah diartikan dengan: 
 (Suatu akad yang
menghalalkan antara laki-laki dan perempuan untuk bersenang-
senang (sebagaimana suami isteri) tidak ada yang menjadi peng-
halang dalam pernikahan tersebut secara syariat”. Lihat Sa`dy Abu
Jaib, al-Qamus al-Fiqhy Lughatan wa Ishthilahan, (Suriah: Dar al-Fikr, 1419
H/1998 M), hlm. 360.

140

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



terdapat berbagai rumusan yang satu sama lain berbeda-beda.
Jangankan antara mazhab fikih yang berbeda mazhab teo-
logisnya, antara mazhab fikih yang sama aliran teologis dan
mazhab tidak jarang ditemui perbedaan. Seperti  ta’rif nikah
yang diberikan oleh empat mazhab (Hanafiah, Malikiyah,
Syafi’iyah, Hanabilah), yang lazim dianggap sama-sama sunni
dan aliran mazhab teologisnya dalam lingkungan Ahl al-sunnah
wa al-Jam’ah (Asy’ariyah/Maturidiah).13

Ulama Hanafiah menyebutkan bahwa, “nikah adalah
akad yang memberikan faedah (mengakibatkan) kepemilikan
untuk bersenang-senang secara sadar (sengaja) bagi seorang
pria dengan seorang wanita, terutama guna mendapatakan
kenikmatan biologis”. Sedangkan menurut sebagian mazhab
Maliki, nikah adalah sebuah ungkapan (sebutan) atau title
bagi suatu akad yang dilaksanakan dan dimaksudkan untuk
meraih kenikmatan (seksual) semata-mata”. Mazhab Syafi’iyah,
nikah dirumuskan dengan “akad yang menjamin kepemilikan
(untuk) bersetubuh dengan menggunakan redaksi (lafal)
“inkâh atau tazwîj; atau turunan (makna) dari keduanya.”
Sedangkan ulama Hanabilah mendefisikan nikah dengan

13 Al-Jaziri,al-fiqh ‘ala, hlm. 2-3. Karenanya, hampir mustahil
untuk bisa mempertemukan berbagai definisi nikah atau perkawinan
itu dalam satu rumusan yang benar-benar representif, apalagi lengkap
sempurna memuaskan semua pihak. Sulit dan apapun alasannya,
definisi nikah atau perkawinan  ini tetap sebagai pijakan dalam pem-
bahasan tulisan ini. Lagi pula perbedaan yang ada pada masing-masing
definisi perkawinan itu pada umumnya bahkan keseluruhanya tidak
dalam bentuk yang konfrontatif (al-tadhaddah) melainkan perbedaan
dalam hal-hal yang bersifat keberagaman (al-tanawwu’).

K o n s e p  N i k a h

141



“akad (yang dilakukan dengan menggunakan) kata inkah atau
tazwij guna mendapatkan kesenangan (bersenang-senang).”14

Dari definisi nikah yang dikemukakan fuqaha, pada
prinsipnya tidak terdapat perbedaan yang berarti kecuali pada
redaksi atau phraseologic saja. Nikah pada hakikatnya adalah
akad yang diatur oleh agama untuk memberikan kepada pria

14 Menurut sebagian ulama Hanafiah, nikah adalah: 

(Lihat, Muhammad ibn  ‘Ali al-Hanafî  al-HashkafI, Al-Durr  al-Mukhtâr
Syarh Tanwîr al-Abshâr wa Jâmi’ al-Bihâr (Bairur: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah,
1423 H/ 2002 M), hlm. 177.

Dalam redaksi berbeda Wahbah menjelaskan: 

(“Akad yang memberikan faedah (mengakibatkan) kepemilikan untuk
bersenang-senang secara sadar (sengaja) bagi seorang pria dengan
seorang wanita yang tidak ada larangan syari’ untuk menikahinya,
guna mendapatkan kenikmatan. Baca lebih lanjut Wahbah al-
Zuhaily, al-Fiqh al-Islmiy wa Adillatuhu, jilid ke-7, cet. Ke-3 (Beirut : Dar
al-Fikr, 1989), hlm. 29.

Sedangkan menurut sebahagian mazhab Maliki, nikah adalah
sebuah ungkapan (sebutan) atau titel bagi suatu akad yang dilak-
sanakan dan dimaksudkan untuk meraih kenikmatan (seksual)
semata-mata. Oleh mazhab Syafi’i, nikah dirumuskan dengan: 
. Baca, Ahmad Zainuddin
ibn ‘Abd al-‘Aziz al-Malibari, Fath al-Mu’în bi Syarh Qurrah al-‘Ayn
(Bairut: Dar Ibn Hazm, 1424 H/ 2004 M), hlm. 444.

Dalam redaksi lain disebutkan bahwa nikah adalah: 
 (“Akad yang menjamin kepemilikan (untuk)
bersetubuh dengan menggunakan redaksi (lafal) inkah atau tazwij;
Lihat  Abu Zahrah, al-Ahwâl al-Syakhshiyah (Mesir: Dar al-Fikr, 1967),
hlm. 18, lihat juga Jalal al-Din al-Mahally,  Qulyûby wa ‘Amirh, jilid III
(Semarang: Makhtabah Putra, t.th), hlm. 207, lihat juga Dimyathy,
I’ânah al-Thâlibîn, Jilid III (Bandung : Syakah al-Ma’arif, tt), hlm. 254

142

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



hak memiliki dan menikmati faraj dan seluruh tubuh wanita
itu dan membentuk rumah tangga.15 Yang dimaksud hak milik,
yang dapat ditemukan hampir di setiap definisi yang disebut-
kan fuqaha, ialah milku al-intifâ’, yaitu hak milik penggunaan
(pemakai) sesuatu benda, karena itu akad nikah tidak menim-
bulkan milku al-raqabah, yaitu memiliki sesuatu benda, sehingga
dapat dialihkan kepada siapapun; juga bukan milku al-manfa’ah,
yaitu hak memiliki kemanfaatan sesuatu benda, yang dalam
hal ini manfaatnya boleh dialihkan kepada orang lain.16

Definisi perkawinan (pernikahan) dapat juga dilihat
dalam Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun
1974 Tentang Perkawinan, yang merumuskam: “Perkawinan
adalah ikatan lahir batin antara seorang pria dengan seorang
wanita sebagai suami istri dengan tujuan membentuk keluarga
(rumah tangga) yang bahagia kekal berdasarkan ketuhanan
Yang Maha Esa.”17 Definisi ini bila dirinci akan ditemukan:

 Pernikahan ialah ikatan lahir batin antara seorang pria
dengan seorang wanita sebagai suami istri.

 Ikatan lahir batin itu ditujukan untuk membentuk
keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan sejahtera.

 Dasar ikatan lahir batin dan tujuan bahagia yang kekal
itu berdasarkan pada Ketuhanan Yang Maha Esa.

Hakikat pernikahan yang digambarkan dalam UU No.1
Tahun 1974 itu sejalan dengan hakikat pernikahan dalam Islam,

15 Abu al-‘Ainain Badran, Ahkâm al-Zawâj wa al-Thalâq fi al-Islâm,
(Kairo: Dar al-Ta’lif, 2002), hlm. 20-21.

16 A. Basit Badar Mutawally, Muhâdharat fi al-Fiqh al-Muqâran
(Mesir: Dar al-Salam., 1999.), hlm. 120-137.

17 Lihat Undang-Undang Nomor 1Tahun 1974, Pasal 1.

K o n s e p  N i k a h

143



karena keduanya tidak hanya melihat dari segi ikatan kontrak
lahirnya saja, tetapi sekaligus ikatan pertautan kebatinan antara
suami istri yang ditujukan untuk membina keluarga yang kekal
dan bahagia, sesuai dengan kehendak Tuhan Yang Maha Esa.18

Definisi ini tampak jauh lebih representatif dan lebih jelas dan
tegas dibandingkan dengan definisi perkawinan dalam
Kompilasi Hukum Islam (KHI) yang merumuskan sebagai
berikut: “perkawinan menurut hukum Islam adalah perni-
kahan, yaitu akad yang sangat kuat atau mîtsâqan ghalîzhan
untuk mentaati perintah Allah swt. dan melaksanakannya
merupakan ibadah”.19

Kedua rumusan perkawinan dalam peraturan perun-
dang-undangan diatas jika dicermati dengan seksama, ter-
dapat garis perbedaan yang cukup signifikan meskipun tidak
bersifat konfrontatif. Perbedaan-perbedaan yang dimaksud
adalah:Pertama, dalam rumusan undang-undang tercermin
keharusan ijab-kabul (‘aqdun al-nikâh) pada sebuah perkawinan,
seperti tersurat dalam anak kalimat: “Ikatan lahir- bathin”.
Sedangkan Kompilasi Hukum Islam meskipun di dalamnya
disebut kata-kata “akad yang sangat kuat,” lebih mengisya-
ratkan pada terjemahan kata-kata mîtsâqan ghalîzhan yang
terdapat sesudahnya yang tidak menggambarkan pengertian

18 Kedua bentuk hukum (hukum positif Indonesia dan hukum
Islam) tersebut berbeda dengan hukum Barat-Amerika, yang me-
mandang pernikahan hanya merupakan bentuk persetujuan dan
kontrak pernikahan. Tetapi mereka mempunyai kesamaan dalam hal
pernikahan tersebut terdiri dari tiga pihak, yaitu calon istri, calon
suami dan Negara (government). Lacak dalam A.P. Gragtu L.L.B., You
and The Law (New York: Hole Reinhart and Winston, Inc., t.t.), hlm. 139.

19 Baca KHI, Pasal 2.

144

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



pernikahan, akan tetapi lebih menunjuk kepada sebutan atau
julukan lain dari sebutan akad nikah. Kedua, kata-kata: “antara
seorang pria dengan seorang wanita”. Menafikan kemung-
kinan ada perkawinan antara sesame pria (gay) atau antara
sesama wanita (lesbian) di negara hukum Indonesia.20 Sedang-
kan KHI tidak menyebutkan dua pihak yang berakad ini,
sungguhpun dapat diyakini bahwa KHI sangat mendukung
peniadaan kemungkinan menikah antara sesama jenis yang
dilarang oleh undang-undang Perkawinan. Ketiga, undang-
undang Perkawinan menyebutkan tujuan perkawinan yaitu
“membentuk keluarga (rumah tangga) bahagia dan kekal,”
sementara pada KHI – yang membuat tujuan perkawinan
secara tersendiri dalam pasal 3 - lebih menginformasikan nilai-
nilai ritual dari perkawinan tersebut, hal ini dapat dilihat
dalam kalimat: “ Untuk mentaati perintah Allah swt. dan
melaksanakannya merupakan ibadah”. Padahal, rata-rata
kitab hadis hukum dan fiqih memasukkan bahasan munakahat
(perkawinan) dalam kitab (bab) muamalah tidak dalam (bab)

20 Seperti yang terjadi di beberapa Negara lain beberapa tahun
terakhir ini. Di antaranya ialah Negara-negara Belanda, Belgia, dan
sebagian Negara di Canada. Di antara negara yang memebolehkan
perkawinan gay dan lesbianialah Belanda dan Belgia. Di Amerika Serikat,
perkawinan antar sejenis kini pernah menjadi perdebatan antara yang
melarang dan yang membolehkan, terutama dihubungkan dengan
Hak Asasi Manusia. Presiden Bush menyatakan bahwa perkawinan
antar sejenis kelamin harus dilarang. Orang yang pro Bush menga-
takan perkawinan semacam itu tidak wajar dan melaggar ajaran
agama. Yang anti Bush menanggapi, melarangnya berarti diskriminatif
dan melanggar HAM (Toeti Aditam, ‘HAM, Kontroversi tak Kunjung
Habis’. Kompas, 28 Februari 2004, hlm. 6.

K o n s e p  N i k a h

145



ibadah. Ini menunjukkan bahwa aspek muamalah dalam
perkawinan lebih menonjol dari pada aspek ibadah sungguh-
pun di dalamnya memang terkandung pula nilai-nilai ibadah
yang cukup sakral dalam perkawinan.

Menurut sebagian sarjana hukum, di antaranya Sudar-
sono, “dewasa  ini kerapkali dibedakan antara “nikah” dengan
“kawin”, akan tetapi pada prinsipnya antara” “pernikahan”
dan “perkawinan” hanya berbeda dalam menarik akar kata
saja. “21Dalam kata nikah, tidak semata-mata tercermin kono-
tasi makna biologis dari pernikahan itu sendiri, tetapi juga

21 Sudarsono, Hukum Perkawinan Indonesia (Jakarta-Indonesia:
Rineka Cipta, 1994), hlm. 36.

Apa yang dikatakan Sudarsono ada benarnya terutama dihu-
bungkan dengan istilah teknis maupun istilah hukum yang diguna-
kan. Hanya saja akan menjadi kurang tepat kata kawin dan kata nikah
dihubungkan dengan penghayatan terhadap hakikat dan makna
filosofis yang terkandung dalam tujuan pernikahan (perkawinan) itu
sendiri. Apalagi untuk mempertahankanya dalam jangka waktu yang
panjang atau “kekal” menurut istilah Undang-Undang Perkawinan.

Mencermati atau tepatnya merenungkan pengertian harfiah
dari kata kawin di satu pihak, dan kata nikah di pihak lain, menurut
Muhammad Amin Suma ada perbedaan yang mendasar antara kedua-
nya. Terutama berdasarkan pendekatan dari segi kesan perasaan
(dzauq) yang tersurat maupun makna filosofis yang tersirat di dalam
keduanya.

Dalam kata kawin, terkesan seolah-olah perkawinan hanya
melulu hubungan biologis (seksual), yakni hubungan kelamin yang
lazim dikenal dengan sebutan persetubuhan (persenggamaan) antara
pria (suami) dengan wanita (istri), seperti layaknya hubungan kelamin
yang juga dilakukan oleh hewan jantan dan hewan betina. Itulah
sebabnya mengapa banyak orang enggan menikah secara hukum
dan lebih suka memilih “kumpul kebo” karena bagi pasangan seperti
ini, hakikatnya adalah bersenggama.

146

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sekaligus tersirat dengan jelas hubungan psikis kejiwaan
(kerohanian) dan tingkah laku pasangan suami-istri dibalik
hubungan biologis itu. Dengan kata nikah, dapat dimaknai
bahwa hubungan suami istri dan bahkan hubungan orang tua
dengan anak akan mencerminkan hubungan kemanusiaan
yang lebih terhormat, sejajar dengan martabat manusia itu
sendiri.22 Bahkan dengan nikah akan membentuk hubungan
yang lebih luas, hubungan antara besan (keluarga pihak suami
dan pihak istri) antara kedua suami dan istri. Melalui pernikahan,
hubungan komunitas sosial dapat dihubungkan dalam kon-
teks yang sangat luas.

Berbeda ketika menggunakan kata kawin.23 Dalamkata
kawin, yang berhubungan hanyalah suami istri. Kata-kata al-

Adapun dalam kata nikah, hubungan suami isteri dan bahkan
kemudian hubungan orang tua dengan anak, akan mencerminkan
hubungan kemanusiaan yang lebih terhormat, sejajar dengan mar-
tabat manusia itu sendiri. Manusia memiliki naluri seks untuk ber-
keturunan dan sekaligus sebagai salah satu sarana penghambaan
diri kepada Allah. Lihat Muhammad Amin Suma, Hukum Keluarga
Islam di Dunia Islam (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004), hlm. 48

22 Hubungan suami istri harus berbeda dengan hubungan  pada
hewan yang hanya memiliki nafsu syahwati (seksual). Bedanya, hewan
hanya memiliki naluri seks untuk seks; sementara manusia memiliki
naluri seks untuk berketurunan dan sebagai sarana penghambaan diri
kepada Allah swt.

23 Dalam bahasa Melayu (terutama di Malaysia dan Brunei
Darussalam), pernikahan digunakan istilah Kahwin. Kahwin ialah
“perikatan yang sah antara lelaki dengan perempuan menjadi suami
istri, nikah.”Berkahwin maksudnya sudah mempunyai istri (suami).
Lihat dalam Dewan Bahasa dan Pustaka, Kamus Dewan (Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka,1998), hlm 558.

Dalam bahasa Indonesia, di antaranya Kamus Umum Bahasa
Indonesia, kawin diartikan dengan (1) perjodohan laki-laki dan

K o n s e p  N i k a h

147



dhammu dan al-jima’ yang menjadi sebutan lain bagi kata nikah
mengisyaratkan hal itu.

Dari beberapa definisinikah (perkawinan) di atas, secara
umum dalam dunia Islam, perkawinan (nikah) adalah per-
buatan hukum yang dilakukan dengan bentuk akad atau
kontrak (contract). Dawod El Amani dan Doreen Hinchliffe
menyebut, “Perkawinan dalam hukum Islam adalah sebuah
kontrak perkawinan melalui penawaran (ijab) oleh satu pihak
dan pemberian suatu penerimaan (qabul) pihak lain. Bukan
bentuk kata-katanya itu sendiri yang menjadi wajib, sepanjang
maksud dapat dipahami, suatu akad perkawinan adalah jelas
(sah)”.24

perempuan menjadi suami istri; nikah (2) (sudah) beristri atau
berbini (3) dalam bahasa pergaulan artinya bersetubuh. Pengertian
senada juga dijumpai dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, kawin
diartikan dengan (1) menikah (2) cak bersetubuh (3) berkelamin
(untuk hewan). Kawin acak, keadaan yang memungkinkan terjadi-
nya perkawinan antara pejantan dan betina dewasa secara acak.
Perkawinan adalah: (1) pernikahan; hal (urusan dan sebagainya) kawin;
(2) pertemuan hewan jantan dan betina secara seksual. Dalam Kamus
Lengkap Bahasa Indonesia, kawin diartikan dengan “menjalin kehi-
dupan baru dengan bersuami atau istri, menikah, melakukan hu-
bungan seksual, bersetubuh”. Baca dalam W.J.S. Poerwadarminta,
Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka,1985), hlm. 453;
Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Jakarta: Balai Pustaka,1989), hlm. 398-39, dan Tim Prima Pena, Kamus
Lengkap Bahasa Indonesia (Jakarta: Cita Media Pres,t.th), hlm. 344.

24"Marriage in Islamic Law is a contract, and like all other contract it is
concluded by the making of an offer” (ijab) by one party and the giving of an
acceptance (qabul) by the other. No particular form of words is required, as long
as the intention conclude a marriage contract is clear.”

148

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Semua definisi perkawinan (pernikahan) yang dikemu-
kakan di atas, baik dari kalangan para pakar-pakar hukum-
khususnya fuqaha –maupun undang-undang, selalu menye-
but kata akad (‘aqdun dalam bahasa Arab atau Contract dalam
bahasa Inggris) atau lain-lain yang semakna denganya.25

Sungguhpun undang-undang perkawinan Negara-negara
Islam yang lain tidak secara eksiplit melibatkan asas keagama-
an (keislaman) dalam undang-undang perkawinanya, tidak
berarti dunia Islam yang lain mengabaikan peran agama Islam
khususnya bidang perkawinan dan kehidupan lainnya. Sebab

Dawod El Amani and Doreen Hinchliffe, Islamic Marriage and
Divorce Laws of the Arab World (London: Kluwer Law International,
1995), hlm. 5.

25 Undang-Undang Perkawinan Jordan, misalnya, merumuskan
perkawinan (marriage) sebagai berikut: “Marriage is a contract between a
man end woman who is lawful to him with the object of the forming of a family
and producing children”. Undang-Undang Yordania, Law No. 60 of 1976:
The Law of Personal Status, article 2 “pernikahan adalah kontrak antara
seorang laki-laki dengan seorang perempuan yang sah menurut
hukum untuk membentuk suatu  keluarga dan menghasilkan anak
(keturunan). Baca dalamUndang-Undang Yordania, Law No. 60 of
1976: The Law of Personal Status, article 2

Demikian pula dengan Undnang-Undang Perkawinan Irak
yang merumuskan perkawinan demikian: “Marriage ia a contract
between a man and a woman who is lawfully permitted to him, the object of
wich is to establish a bond a shared life and for procreation”.

Kedua definisi dalam Undang-Undang Perkawinan Jordan dan
Irak di atas, jelas-jelas menyebutkan kata Contract (perikatan/
perjanjian) atau ‘aqdun dalam bahasa Alquran (Arab). Demikin pula
dengan Undang-Undang Negara lainya seperti Undang-Undang
Kuwait, Maroko,dan Siria.Undang-Undang dari ketiga Negara ini
juga secara eksplisit menyebutkan kata ‘aqdun (contract.)

K o n s e p  N i k a h

149



dalam kenyataannya, hukum perkawinan Islam yang berlaku
(yang diberlakukan) di dunia Islam manapun.26

B. Tujuan dan Hukum Nikah
1. Tujuan Nikah

Menurut Rahmat Rosyadi, istilah “tujuan” berpadanan
dengan kata maqâshid yang menunjukkan kepada jalan lurus.27

Kata ini merupakan kata jadian dari kata qashada yang tersebar
dalam al-Qurân yang memberi arti pokok. Dalam Surat al-
Nahl: 928 ada kata qashdu al-sabîl yang ditafsirkan kepada “jalan
yang lurus”. Berdasarkan istilah tersebut di atas, tujuan per-
nikahan (maqâshid ‘an al-nikâh) dalam Islam mengacu pada
tujuan-tujuan umum yaitu memperoleh kemaslahatan.

Perkawinan atau pernikahan dalam agama Islam memiliki
tujuan yang sangat mulia, bukan hanya sekedar pemenuhan
kebutuhan seksualitas, seperti yang dianggap oleh sebagian
orang tetapi lebih dari itu. Pernikahan adalah salah satu media
untuk mengembangkan keturunan dan penyaluran insting
untuk melakukan relasi seksual. Untuk itu Allah swt. telah
memberikan aturan-aturan dan batasan-batasan untuk
menjamin tujuan pernikahan itu bisa dicapai oleh setiap
orang.Tujuan  Islam mensyariatkan perkawinan secara umum
adalah untuk mengatur tata cara pengabsahan hubungan
suami istri di antara dua insan yang berlainan jenis. Sedangkan
pada sisi lain, tujuan perkawinan adalah untuk melindungi
dan memelihara moral umat. Karena dalam perkawinan

26 Baca dalam Muhammad Amin Suma, Hukum Keluarga, hlm. 53.
27 A. Rahmat Rosyadi, Pendidikan Islam (Jakarta: Rajawali Press,

2011), hlm. 45

150

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



ditetapkan antara hak dan kewajiban setiap individu baik
suami dan istri, sehingga terbina ketenteraman jiwa, bukan
hanya sekedar hubungan syahwat. Selain itu memenuhi ke-
butuhan seksual merupakan hal yang sangat penting dalam
tujuan pernikahan, karenanya hampir semua pakar menge-
depankan seksual ini dalam definisi perkawinan (pernikahan)
yang mereka formulasikan masing-masing.

Al-Qurân menunjukkan bahwa cara riil dan nature
untuk meraih kedamaian dan kepuasan dalam hidup adalah
melalui hubungan suami-istri yang baik sesuai yang digaris-
kan oleh Allah swt. dan yang telah dilakukan oleh rasul-Nya,
yaitu Adam dan Siti Hawa. Melalui tatanan hukum yang
tersistematis dengan baik, kedamaian dalam pernikahan dapat
tercapai dan terjamin secara nyata, karena dalam diri manusia
terdapat insting untuk menyukai lawan jenis. Prinsip utama
dari kehidupan pernikahan adalah hidup secara berpasang-
pasangan seorang laki-laki dan seorang perempuan, dan hidup
bersama dalam sebuah ikatan pernikahan yang bahagia.29

Perkawinan juga bertujuan untuk menata keluarga
sebagai subjek untuk membiasakan pengamalan ajaran agama.
Fungsi keluarga adalah menjadi pelaksana pendidikan yang

28  (Dan hak bagi
Allah (menerangkan) jalan yang lurus, dan di antara jalan-jalan ada
yang bengkok. Dan jikalau Dia menghendaki, tentulah Dia memimpin
kamu semuanya (kepada jalan yang benar).LihatKementerian
Agama RI, Syamil Qur’an Bukhara Tajwid & Terjemah (Jakarta: Sy9ma,
2010), hlm. 268

29 Haifaa A. Jawad, Otentisitas  Hak-hak Perempuan: Perspektif Islam
atas Kesetaraan Jender, alih bahasa Anni Hidayatun Noor dkk., cet. Ke-
1 (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002), hlm. 103.

K o n s e p  N i k a h

151



paling menentukan. Sebab keluarga salah satu di antara lem-
baga pendidikan informal, ibu-bapak yang dikenal pertama
oleh putra-putrinya dengan segala perlakuan yang diterima
dan dirasakannya, dapat menjadi dasar pertumbuhan pribadi/
kepribadian sang putra-putri itu sendiri.30

Sebagaimana Sabda Nabi Muhammad saw.:




31
Tiada bayi yang dilahirkan melainkan lahir di atas fitrah,
ayah dan ibundanyayang menjadikan ia Yahudi, Nasrani
atau Majusi.“ (H. R.Bukhari).

Dalam perspektif pendidikan Islam, fitrah manusia
dimaknai dengan sejumlah potensi yang menyangkut ke-
kuatan-kekuatan manusia. Kekuatan tersebut meliputi ke-
kuatan hidup (upaya mempertahankan dan melestarikan
hidupnya), kekuatan rasional (akal), dan kekuatan spiritual
(agama).

Ketiga kekuatan ini bersifat dinamis dan terkait secara
integral. Konsep fitrah menurut Islam juga berbeda dengan

30 HAS Al-Hamdani, Risah Nikah,(Jakarta : Pustaka Amani, 2002),
hlm. 133

31 Muhammad ibn Futuh al-Humaidi, al-Jam’u Baina al- Shohhain
al-Bukhr wa Muslim, ditahkik oleh ‘Ali Husain al-Bawab, Juz. 3 (Beirut:
Dr al-Nasyr, 1423 H), hlm. 54. Lihat juga Muhammad Fuad Abdul
Baqi, Al-lu’lu’u Wa al-Marjan, Juz. 1, hlm. 825

152

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



teori konvergensi32 oleh william stern (w. 1938 M).33 Dalam
pandangan Islam perkembangan potensi manusia itu bukan
semata-mata dipengaruhi oleh lingkungan semata dan tidak

32 Jamaludin Darwis mendefinisikan teori konvergensi secara
bahasa yaitu berasal dari bahasa Inggris dari kata verge yang artinya
menyatu, mendapat awalan con yang artinya menyertai, dan men-
dapat akhiran ance sebagai pembentuk kata benda. Sedangkan
secara istilah konvergensi berarti perpaduan antara entitas luar dan
dalam, yaitu antara lingkungan sosial dan hereditas. kamus Inggris
Convergence yang artinya pertemuan pada satu titik. dalam kamus
psikologi yang dimaksud aliran konvergensi adalah interaksi antara
faktor hereditas dan faktor lingkungan dalam proses perkembangan
tingkah laku.

Sumadi Surya Brata menegaskan teori konvergensi yaitu bahwa
dalam perkembangan individu itu baik dasar atau pembawaan mau-
pun lingkungan memainkan peranan penting, bakat kemungkinan
telah ada pada masing-masing individu; akan tetapi bakat yang sudah
tersedia itu perlu menemukan lingkungan yang sesuai supaya dapat
berkembang. Jadi Menurut aliran ini, hereditas tidak akan berkembang
secara wajar apabila tidak diberi rangsangan dari faktor lingkungan.
Sebaliknya, rangsangan lingkungan tidak akan membina perkembangan
tingkah laku baik tanpa didasari oleh faktor hereditas. Penentuan kepriba-
dian seseorang ditentukan oleh kerja yang integral (potensi bawaan)
maupun faktor eksternal (lingkungan).

Aliran konvergensi lahir dikarenakan adanya perbedaan pen-
dapat tentang dua faktor yang mempengaruhi perkembangan akhlak
anak, yaitu faktor hereditas (keturunan) dan Milliu (lingkungan). Para
ahli didik, ahli biologi, ahli psikologi dan lain-lainya, memikirkan dan
berusaha mencari jawaban atas pertanyaan: perkembangan manusia
itu bergantung kepada pembawaan ataukah lingkungan? Atau dengan
kata lain dalam perkembangan anak muda hingga menjadi dewasa
dibawa dari keturunan (pembawaan) ataukah pengaruh-pengaruh
lingkungan? maka dari dua faktor itu timbul tiga aliran, yaitu:

Aliran Nativisme: Teori nativisme berasal dari kata natis yang
berarti lahir, natives; kelahiran, pembaharuan. Teori nativisme menya-

K o n s e p  N i k a h

153



takan bahwa perkembangan semata-mata ditentukan oleh pembawa-
an yaitu pembawaan yang dibawa sejak lahir.

Berdasarkan hal tersebut nativisme tidak dapat diterima secara
penuh, artinya teori ini tidak mampu menerangkan kejadian-kejadi-
an didalam masyarakat, atau dengan kata lain teori nativisme berat
sebelah.

Aliran Naturalisme: Naturalisme berasal dari bahasa latin dari
kata nature artinya, alam, tabiat. Dan pembawaan, aliran ini juga
dinamakan negativisme ialah aliran yang meragukan pendidikan
untuk perkembangan seseorang karena dia dilahirkan dengan
pembawaan yang baik. Menurut Ngalim Purwanto aliran Naturalisme
adalah pada hakekatnya semua anak (manusia) sejak dilahirkan
adalah baik. Bagaimana hasil perkembangannya kemudian sangat
ditentukan oleh pendidikan yang diterimanya atau yang mempenga-
ruhinya. Jika pengaruh pendidikan itu baik, akan menjadi baiklah
ia; akan tetapi jika pengaruh itu jelek, akan jelek pula hasilnya.

Pelopor aliran Naturalisme adalah J. J Rousseu seorang naturalis
filosuf bangsa Perancis yang hidup dalam tahun 1712-1778. Dia ber-
pendapat bahwa semua anak adalah baik pada waktu baru datang
dari tangan Sang Pencipta, tetapi semua menjadi rusak di tangan manu-
sia. Oleh karena itu, sebagai pendidik Rousseau mengajukan pen-
didikan alam artinya, anak hendaklah dibiarkan tumbuh berkembang
sendiri menurut alamnya; manusia atau masyarakat jangan banyak
menyampurinya.

Aliran Empirisme: Teori empirisme berasal dari kata empiris,
berarti pengalaman. Jadi teori ini mempunyai maksud bahwa perkem-
bangan itu semata-mata tergantung kepada faktor lingkungan saja.
Aliran empirisme ini mengasumsikan bahwa anak yang baru lahir
itu seperti kertas yang masih bersih (tabularasa). Sehingga perkem-
bangan anak itu, baik buruknya ditentukan oleh faktor lingkungan
saja, sedangkan faktor bawaan tidak berpengaruh. Jadi lingkungan
di mana anak itu hidup adalah faktor terpenting yang membentuk
kepribadian anak tersebut.

Aliran empirisme ini ternyata tidak tahan uji, dalam arti aliran
ini tidak dapat menjawab masalah-masalah yang timbul dalam ma-

154

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



syarakat, hal ini di contohkan dalam kehidupan sehari-hari perlaku-
an dalam proses pendidikan yang kita ajarkan kepada murid satu
kelas, dengan lingkungan yang sama tetapi tingkat pemahaman anak
terhadap materi yang kita ajarkan itu berbeda-beda.

Aliran konvergensi adalah aliran yang menggabungkan dua
aliran di atas (Nativisme dan Empirisme), Konvergensi adalah interaksi
antara faktor hereditas dan faktor lingkungan dalam proses perkem-
bangan tingkah laku. Menurut aliran ini hereditas tidak akan berkem-
bang secara wajar apabila tidak diberi rangsangan dari faktor ling-
kungan, sebaliknya rangsangan dari lingkungan tidak akan membina
perkembangan tingkah laku anak yang idial tanpa di pengaruhi oleh
faktor hereditas.

Tokoh teori ini adalah William Lois Stern (1938), ada beberapa
percobaan untuk memperkuat teori ini yaitu: Dua anak kembar identik,
yang mempunyai bakat yang persis sama, didikan dan dibesarkan
dalam keluarga dengan lingkungan yang berbeda, akan mengembang-
kan sifat-sifat yang juga berbeda. Seorang dengan taraf kecerdasan
yang tergolong terbelakang, diberi didikan yang sistematis untuk
menguasai pelajaran-pelajaran sekolah menengah. Sampai akhir
percobaan itu, orang tersebut tidak menunjukkan kemajuan berarti.

Terbukti dari kedua percobaan di atas bahwa lingkungan ada
pengaruhnya terhadap perkembangan seseorang, tetapi dalam batas
pembawaan yang ada. Pada intinya bahwa lingkungan dan pem-
bawan sama-sama berpengaruh terhadap perkembangan seseorang.
Hal tersebut dibenarkan oleh Abdul Mujib bahwa penentuan kepri-
badian seseorang ditentukan oleh kerja yang integral antara faktor
internal (potensi bawaan) maupun faktor eksternal (lingkungan
pendidikan).

Baca dalam John M. Echols, Kamus Inggris Indonesia, (Jakarta:
Gramedia, 1992). J.P. Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, Penerj, Kartini
Kartono (Jakarta: Raja Grafindo, 2004). Sumadi Surya Brata, Psikologi
Pendidikan (Jakarta: RajaGrafindo, 1998), hlm. 34 Siti P. Suardiman,
SU. Psikologi Perkembangan (Yogyakarta: 1990). Hlm. 67

33 Teori konvergensi ini dipelopori oleh William Lois Stern (1871-
1936), Stern adalah salah satu pelopor dari psikologi modern dan
perannya terletak dalam kemampuannya untuk menyatukan teori-

K o n s e p  N i k a h

155



bisa ditentukan melalui pendekatan kuantitas sejauh mana
peranan keduanya (potensi dan lingkungan) dalam mem-
bentuk kepribadian manusia.34

Perkawinan juga bertujuan untuk membentuk perjan-
jian antara seorang pria dan seorang wanita, yang mempunyai
segi-segi perdata di antaranya: a) kesukarelaan, b) persetujuan
kedua belah pihak, c) kebebasan memilih, d) darurat.35 Tidak-

teori yang saling bertentangan untuk menerangkan tingkah laku,
yaitu antara aliran nativisme dan aliran empirisme. Beliau lahir di
Jerman di kota Berlin pada tanggal 29 April 1871. tetapi meninggal
di Amerika Serikat yaitu di Durham, North California pada tanggal
27 Maret 1938.Dikutip dari www.referensimakalah.com

34 Lihat Nur Ahid, Pendidikan Agama dalam Perspektif Islam,
(Yokyakarta : Pustaka Pelajar, 2010), hlm. 55-58

35 Muhammad Dawud Ali, Hukum Islam: Pengantar I1mu Hukum
dan Tata Hukum Islam dilndonesia (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 1993),
hlm. 124.

Banyak peneliti belakangan yang mencoba merinci lebih lanjut
tujuan perkawinan. Khairudin Nasution menyebutkan bahwa
tujuan perkawinan antara lain: (1) memperoleh kehidupan yang
sakînah, mawadah wa rahmah (ketenangan, cinta, dan kasih sayang);
(2) reproduksi (regenerasi); (3) pemenuhan kebutuhan biologis; (4)
menjaga kehormatan; dan (5) ibadah.

Selain itu, Djoko Prakoso dan I Ketut Murtika dalam Dadang
Muttaqin berpendapat: “Dalam perkawinan ikatan lahir dan batin
dimaksud, adalah perkawinan tidak cukup dengan hanya ikatan
lahir saja atau dikatakan batin saja. Tetapi hal ini harus ada kedua-
nya, sehingga akan tercipta ikatan lahir dan batin yang merupakan
pondasi yang amat kuat dalam membentuk keluarga yang bahagia
dan kekal.” Rujuk Khoirudin Nasution dalam Nofri Yendara, Analisa
Kebijakan BP4 Tentang Kursus Pranikah Sebagai Upaya Mengurangi Angka
Perceraian di Kabupaten Pesisir Selatan , (Jurnal Bimas Islam Vol.6. No.1
2013 ), hlm. 58; Dadang Mutaqien, Cakap Hukum Dalam Bidang Hukum
dan Perjanjian (Yokyakarta: Insania Citra Press, 2006), hlm. 19

156

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



lah berlebihan kemudian al-Qurân36 menyebut pernikahan
dengan mîtsâqan ghalizhan,37 janji yang sangat kuat.Ini
mengisyaratkan bahwa pernikahan itu merupakan perjanjian
antara mempelai pria (suami) dengan mempelai perempuan
(istri). Itulah sebabnya dalam akad nikah harus ada saksi-
minimal dua orang disamping wali nikah. Tentang status
hukumnya sebagai rukun atau hanya tergolong syarat sah
nikah tetap diperdebatkan oleh para ulama (fuqaha).38

36 Baca QS Al- Nisa (4): 21.
37 Mîtsâqan Ghalizhan dijelaskan dalam beberapa karya terdahulu,

diantaranya: pertama, ia bermakna janji yang dikokohkan dengan
sekokoh-kokohnya, lihat. Isma’il Abu al-Fida, Rh al-Bayn,  juz II (Beirut:
Dar el-Fikr, t.t.), hlm. 316.

Definisi lain, ia adalah sebuah janji kokoh yang menjadi
pengikat antara suami dan istri dengan ikatan yang paling kuat dan
paling besar dampak hukumnya, lihat Ahmad bin Musthafa al-Marghi,
Tafsir al-Marghi, Juz IV (Mesir: Musthofa al-Babi, 1946), hlm. 211.

38 Imam Malik (w. 179 H) mengatakan bahwa rukun nikah itu
ada lima macam, yaitu: Wali dari pihak perempuan, mahar (mas-
kawin), calon pengantin laki-laki, calon pengantin perempuan dan
Sighat akad nikah. Imam Syafi’i berkata bahwa rukun nikah itu ada
lima macam, yaitu:calon pengantin laki-laki,calon pengantin perem-
puan,wali,dua orang saksi, dan sighat akad nikah.

Menurut ulama Hanafiyah, rukun nikah itu hanya ijab dan
qabul saja (yaitu akad yang dilakukan oleh pihak wali perempuan
dan calon pengantin laki-laki).

Sedangkan menurut segolongan yang lain rukun nikah itu ada
empat, yaitu: Sighat (ijab dan qabul),calon pengantin laki-laki,wali
dari pihak calon pengantin perempuan

Baca lebih lanjut dalam Abu Yahya Zakariya Al-Anshariy, Fath
al-Wahhb, (Singapura: Sulaiman Mar’iy,t.t), juz 2, hlm. 72-73, Wahbah
al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islmiy  wa Adillatuh, Juz. 7 ( Mesir : Dar al-Fikr, tt),
hlm. 36

K o n s e p  N i k a h

157



Secara sosiologis, perkawinan melahirkan hubungan-
hubungan manusia secara kompleks dan luas, yang meru-
pakan materi bagi sebagian pembentuk moral, kewajiban
melahirkan keturunan, mencintai, menghibur, menuntun,
mendidik, menolong, dan memahami merupakan kewajiban
seseorang terhadap anggota-anggota keluarganya. Dalam
konteks ini, menurut Isma’il Raji al-Faruqi, pemenuhan ter-
hadap tujuan Tuhan terhadap manusia mensyaratkan bahwa
manusia harus menikah di antara sesamanya dan melahirkan
keturunan serta hidup bersama. Dengan demikian, perkawin-
an menyediakan ajang hubungan-hubungan yang di dalam-
nya terdapat unsur moral dari kehendak Ilahi yang dapat
dipenuhi oleh keputusan dan tindakan manusia.39

Hubungan inilah yang diingatkan Allah swt. dalam surat
al-nisa ayat 19:






Hai orang-orang yang beriman, tidak halal bagi kamu mem-
pusakai wanita dengan jalan paksa dan janganlah kamu
menyusahkan mereka karena hendak mengambil kembali
sebagian dari apa yang telah kamu berikan kepadanya, ter-
kecuali bila mereka melakukan pekerjaan keji yang nyata.
Dan bergaullah dengan mereka secara patut. Kemudian bila
kamu tidak menyukai mereka, (bersabarlah) karena mungkin

39 Isma’il Raji Al-Faruqi, Tauhid, alih bahasa Rahman Astuti, cet.
Ke-2 (Bandung: Pustaka, 1995), hlm. 138-139.

158

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kamu tidak menyukai sesuatu, padahal Allah menjadikan pada-
nya kebaikan yang banyak.40

Kata al-ma‘ruf dalam ayat di atas memiliki makna:

41
“Setiap kebiasaan baik yang dapat diterima oleh akal dan
dapat menentramkan jiwa.”

Prinsip mu‘asyarah bi al-ma‘ruf dalam ayat di atas, menurut
al-Qurthubi ialah kewajiban seorang suami untuk menggauli
isterinya dengan sebaik-baik pergaulan (bi husni shuhbah al-
nisa‘) karena hal itu memunculkan ketenangan jiwa (ahda‘ li
an-nafs) dan kebahagiaan hidup (ahna‘ li al-‘aisy).42 Hal ini meru-
pakan cerminan akhlak yang mulia. Sebab suami dan isteri
merupakan cerminan kehidupan dalam masyarakat yang
terkecil. Olehkarena itu antara suami dan isteri hendaklah
saling menghormati dan saling memahami hak dan kewajiban
masing-masing. Jika ada suatu permasalahan yang tidak
disenangi di antara keduanya, bersabar dan bermusyawa-
rahlah untuk menyelesaikan permasalahan tersebut.

Sebagai manusia yang beragama seseorang harus
mengetahui alasan kenapa ia harus menikah jika telah me-
menuhi unsur-unsur syar’i. Unsur-unsur tersebut termuat
dalam kitab Hikmat al-Tasyri’ wa falsafatuhu antara lain: Pertama,

40 LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 159.
41Abi Abdillah Muhammad bin Ahmad bin Abi Bakr Al-Qurthubi

(w. 671 H), al-Jami‘ li Ahkam al-Qur‘an, juz ke-9 QS. Al-A‘raf (7) ayat
199, cet. 1 (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1427 H/2006 M), hlm. 421.

42 Ibid, juz ke-6 QS. Al-Nisa‘ (4) ayat 19, hlm. 159.

K o n s e p  N i k a h

159



kebutuhan spiritual atau ajaran agama (religi) Islam.43 Per-
kawinan merupakan perintah agama kepada yang mampu
untuk segera melaksanakannya. Perkawinan dapat mengurangi
maksiat penglihatan, memelihara diri dari perbuatan zina.
Mereka yang berkeinginan menikah sementara belum me-
miliki kemampuan, syariah Islam menganjurkan untuk ber-
puasa, dengan berpuasa diharapkan dapat membentengi diri
dari perbuatan tercela dan   sangat keji yaitu perzinahan.

Pernikahan merupakan ketetapan ilahi atas segala
mahluk. Pernikahan atau berpasangan merupakan sunnatullah
akibat adanya daya tarik yang dianugrahkan oleh Allah swt.
kepada makhluknya sebagaimana tersebut dalam surah Al
Imran (3) 14 yang artinya “Dijadikan indah pada (pandangan)
manusia kecintaan kepada apa-apa yang diingini, yaitu: wanita-
wanita, anak-anak, harta yang banyak dari jenis emas, perak,
kuda pilihan, binatang-binatang ternak dan sawah ladang.
Itulah kesenangan hidup di dunia, dan di sisi Allahlah tempat
kembali yang baik (surga)”

Ayat ini menguraikan bahwa dijadikan indah dan tidak
dijelaskan siapa yang menjadikannya menjadi indah, namun
yang jelas bahwa yang diperindah adalah kecintaan kepada
aneka syahwat. Syahwat adalah kecenderungan hati yang sulit
terbendung kepada sesuatu yang bersifat inderawi dan material.
Ayat tersebut menjelaskan bahwa yang dijadikan indah adalah
kecintaan, bukan hal-hal lain. Boleh jadi ada diantara hal-hal
yang disebutkan dalam ayat tersebut bukan merupakan

43Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat al-Tasyr’ wa falsafatuhu, Juz I
(Beirut: Dar al-Fikr, 2009), hlm. 39.

160

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dorongan hati yang sulit terbendung untuk memilikinya.44

Jika telah dicintai oleh seseorang, keinginan tersebut menjadi
sulit terbendung. Begitulah halnya dengan kecintaan manusia
kepada seseorang ( lawan jenis).

Kedua, kebutuhan material dan fisiologis/biologis yaitu
memenuhi kebutuhan sandang, pangan, papan dan penya-
luran seksual secara sah untuk mendapatkan keturunan
(nasab).45 Ketiga, kebutuhan sosial yaitu kebutuhan untuk men-
dapatkan pegakuan status sosial dari masyarakat untuk
menghindarkan fitnah. Menurut al-Jurjawi urusan dalam
kehidupan ini tidak akan berjalan baik dan lurus kecuali di
bawah bendera agama dan akhlak. Perkara umat ini tidak akan
maslahat kecuali dengan pengamalan agama dan komitmen
terhadapnya.46 Dasar hukum alasan ini  (Q.S. 51- adz Dzariyat:
49;


Dan segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasangan
supaya kamu mengingat kebesaran Allah swt.47

Ayat ini menjelaskan bahwa makhluk itu berpasang-
pasangan. Bumi dan langit, malam dan siang, matahari dan
rembulan, daratan dan lautan, terang dan gelap, iman dan
kafir, mati dan hidup, celaka dan bahagia, serta surga dan neraka,
hingga semua makhluk hidup dan tetumbuhan pun demi-

44 Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah Vol .2, cet.I (Jakarta: Lentera
hati, 2000), hlm. 24.

45 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat al-Tasyri’, Juz II,hlm. 6.
46 Baca dalam Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’ wa Falsafatuhu,

juz. I (Beirut: Dar al-Fikr, 2009), hlm. 139.
47 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 522.

K o n s e p  N i k a h

161



kian. Ini agar diketahui dengan yakin bahwa Allah swt. yang
menciptakan semua itu adalah Esa, tiada sekutu bagi-Nya.

Selanjutnya, dalam (Q.S. 24-An Nur : 32),




Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara
kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-
hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu
yang perempuan. Jika mereka miskin Allah swt. akan me-
mampukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah swt.
Maha luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.48

Hamka (w. 1401 H/ 1981 M) menyebut bahwa apabila
direnungkan ayat ini jelaslah bahwa mengawinkan yang
belum beristeri atau bersuami bukanlah  semata-mata urusan
pribadi dari yang bersangkutan, atau urusan “rumah tangga”
orang tua kedua orang yang bersangkutan saja, tetapi menjadi
urusan  dari jamaah Islamiah, tegasnya masyarakat Islam yang
mengelilingi orang itu.

Zina sudah termasuk dosa besar yang sangat aib, pada-
hal kehendak kelamin manusia adalah hal yang wajar, yang
termasuk keperluan hidup. Kalau pintu zina ditutup rapat,
pintu kawin hendaklah dibuka lebar.49 Al-Jurjawi menyebut

48 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.
49 Dalam ayat tersebut lanjut Hamka: wa ankihû, hendaklah

kawinkan hai orang banyak. Terbayanglah di sini bahwa masyarakat
Islam mesti ada dan mesti dibentuk. Supaya ada yang bertanggung-
jawab memikul tugas yang diberikan Tuhan itu. Amat berbahaya
membiarkan laki-laki muda tak beristeri, seorang gadis tak bersuami.
Penjagaan kampung halaman dengan agama yang kuat dan adat

162

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



anjuran mengumumkan perkawinan agar terhindar dari
perzinaan menjadi bagian dari hikmah nikah. Selain itu yang
dicari pada hakikatnya dalam hidup ini keamanan jiwa. Hidup
kesepian tidak mendatangkan keamanan jiwa. Rumah tangga
tentram adalah inspirasi untuk berusaha dan membuka pintu
rezeki.50

 Demikian juga dalam surat Ar-Rum : 21,



Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia men-
ciptakan untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya
kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan di-
jadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang. Sesungguh-
nya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda bagi kaum yang berfikir.51

Surat al-Ruum ayat 21 ini menjelaskan kejadian manusia
kemudian tersebar dan berkembang biak di muka bumi.
Manusia tersebar melalui pernikan.52 Dengan menikah keten-

yang kokoh mungkin dapat membendung jangan sampai terjadi
pelanggaran susila. Tetapi penyelidikan-penyelidikan Ilmu Jiwa di
zaman modern menunjukkan bahwa banyak penyakit jiwa tersebab
tidak lepasnya nafsu kelamin. Bertambah modern pergaulan, ber-
tambah banyak hal-hal yang akan merangsang nafsu kelamin. Bacaan-
bacaan cabul, film-film yang mempesona dan menggerak syahwat,
semuanya berakibat kepada sikap hidup. Masyarakat Islam harus
awas akan bahaya ini.Lihat Hamka, Tafsir al-Azhar,Juz XVII,hlm. 188

50 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4-5.
51 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 406.
52 M. Quraish Shihab, Tafsir al Misbah, Pesan, Kesan dan Keserasian

al Qur’an, Jilid 11 (Jakart: Lentera Hati, 2005), h. 33.

K o n s e p  N i k a h

163



traman akan terwujud dan kelangsungan hidup manusia akan
terus ada tanpa harus mengalami kekurangan spesies atau
kepunahan.

Imam Ibnu Katsir (w. 1372 H) menjelaskan makna
kalimat ) adalah Allah swt.
menciptakan perempuan bagi laki-laki dari jenis yang sama
untuk menjadi istri.53 Berdasarkan ayat di atas bahwa tujuan
sebuah pernikahan adalah untuk menumbuhkan rasa sakinah
(ketentraman lahir dan batin) dan mewujudkan rasa kasih serta
sayang dalam suatu keluarga. Oleh karena itu Allah swt. men-
jadikan isteri sebagai pasangan hidup bagi seorang laki-laki
tersebut dari jenisnya sendiri. Hal ini menunjukkan bahwa
adanya kesamaan prinsip dalam membangun rumah tangga.

Al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) berkesimpulan keadaan
hidup manusia tidak mungkin berjalan normal kecuali ke-
adaan rumah tangganya baik. Hidupnya tidak nyaman kecuali
tempat tinggalnya diatur dengan baik. Pengaturan rumah
tangga tidak terwujud tanpa kehadiran wanita yang dianu-
gerahi Allah swt. kemampuan mengatur rumah tangga.54

Ada tiga kata kunci disampaikan Allah swt. Qs. Al-Rum
ayat 21 tersebut, dikaitkan dengan kehidupan perkawinan
atau berumah tangga ideal menurut Islam,  yaitu sakinah (al-
sakinah), mawadah (al-mawaddah), dan rahmat (al-rahmah).
Ulama tafsir menyatakan al-sakinah adalah suasana damai
melingkupi rumah tangga bersangkutan; masing-masing

53 Imaduddin Abi Al Fida Ismail bin Katsir, Tafsir Al Qur’an al
Azhim, Jilid I (Bandung: Syirkah Nur Asia, tt).

54 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4

164

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



menjalankan perintah Allah swt. dengan tekun, saling meng-
hormati, dan saling toleransi.

Suasana al-sakinah akan muncul rasa saling mengasihi
dan menyayangi (al-mawadah), sehingga rasa tanggung jawab
semakin tinggi. Mufasir mengatakan al-sakinah dan al-mawadah
muncul al-rahmah, yaitu keturunan penuh berkat dari Allah
swt., sebagai pencurahan rasa cinta dan kasih suami istri dan
anak-anak mereka.55 M. Quraish Shihab (lahir. 1944 M) menye-
but sakinah terambil dari kata sakana berarti diam/tenangnya
sesuatu. Pisau dinamai sikkin karena ia adalah alat yang men-
jadikan binatang disembelih tenang, tidak bergerak. Sakinah,
karena perkawinan, adalah ketenangan dinamis dan aktif,
tidak seperti kematian binatang.56

Abu al-Hasan al-Mawardy (w. 450 H), mengemukakan
mengenai makna mawaddah yang terkandung dalam QS al-
Ruum ayat 21 terdapat empat pendapat: a) Mawaddah (rasa
kasih) berarti al-Mahabbah (kecintaan) sedangkan Rahmah
(rasa sayang) adalah al-Syafaqah (rasa kasihan). b) Mawaddah
diartikan al-Jimâ’ (hubungan badan) dan Rahmah adalah al-
Walad (anak); c) Mawaddah diartikan mencintai orang besar
(yang lebih tua) dan Rahmah adalah welas asih terhadap anak
kecil (lebih muda). d) Mawaddah diartikan dengan keduanya
saling berkasih sayang di antara pasangan suami-isteri.57

55 Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad al Ansari al-Qurthubi,
al-Jami’u li Ahkam al-Quran, Juz XIV (Kairo: Dar al Katib al-Arabi, 1967),
hlm. 16-17.

56 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Tafsir Maudhui atas
Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: Mizan; 1996), hlm. 255

57 Abu al Hasan al- Mawardy, al-Nukat Wa al-’Uyûn, Juz 3 (Beirut:
Darl al Kitab Ilmiyah, 2007), hlm. 315

K o n s e p  N i k a h

165



Dan juga dalam surat Asy Syura, 42 : 23,



 
Itulah (karunia) yang (dengan itu) Allah swt. menggembira-
kan hamba-hamba-Nya yang beriman dan mengerjakan
amal yang saleh. Katakanlah: “Aku tidak meminta kepada-
mu sesuatu upahpun atas seruanku kecuali kasih sayang
dalam kekeluargaan”. Dan siapa yang mengerjakan kebaikan
akan Kami tambahkan baginya kebaikan pada kebaikannya
itu. Sesungguhnya Allah swt. Maha Pengampun lagi Maha
Mensyukuri.58

Karunia dan kebaikan dalam pernikahan berdasarkan
ayat ini kata al-Jurjawi sangat banyak. Menjaga diri dan ke-
hormatan, mencegah memandang dengan syahwat, meme-
lihara keturunan dan generasi, serta kebaikan menjadi lebih
banyak.59

Serta keempat, kebutuhan psikologis yaitu untuk men-
dapatkan ketenangan batin, kekuatan cinta, perasaan kasih
sayang, ketentraman, kenyamanan, kejujuran, tanggung
jawab, saling menghormati, kebersamaan dan komunikasi
baik, saling berbagi dan memahami dalam suka dan duka.60

Perkawinan merupakan ikatan antara pria dan wanita dalam
susah dan senang.  Pasangan suami-istri yang saling mengasihi
tidak hanya merasakan kebersamaan pada saat gembira, tetapi
juga ketika berada dalam kesulitan, kesedihan, dan kesakitan.

58 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 486.
59 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4.
60 Ibid.

166

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Pasangan yang baik adalah pendamping yang setia, yang
bersedia menjadi tempat bersandar ketika duka dan menjadi
tempat berteduh ketika hujan dan badai.

Menurut al-Jurjawi perkawinan bukan semata-mata
pemenuhan kebutuhan biologis, melainkan pemenuhan
kebutuhan afeksional yaitu kebutuhan dicintai dan mencintai,
rasa kasih sayang, rasa aman dan terlindungi, dihargai, diper-
hatikan dan sejenisnya. Perkawinan yang dilandasi dengan
ikatan fisik tidak akan menjamin kebahagian.61

61 Lihat kembali ibid, hlm. 5-6. Dalam tinjauan psikologi, Faradila
Paputungan mengklasifikasikan alasan pernikahan menjadi lima
jenis motif, yaitu cinta (love), kecocokan (conformity), legitimasi untuk
memenuhi kebutuhan seksual, memperoleh legitimasi status anak, dan
merasa siap secara mental untuk menikah. Berikut ini uraian kelima
motif sebuah pernikahan menurut Turner dan Helms yang dikutip oleh
Faradila Paputungan.

a) Motif cinta: Cinta dan komitmen sering kali dijadikan dasar
utama bagi pasangan untuk memasuki jenjang pernikahan. Untuk
mempertahankan komitmen, tidak ada cara lain selain menikah.
Apalagi bila hubungan asmara tersebut telah terjalin bertahun-tahun
sehingga pernikahan merupakan cara terbaik agar hubungan cinta
tersebut tidak memudar.

b) Motif kecocokan: Cinta dapat tumbuh karena adanya kecocokan
atau kesamaan di antara pasangan. Banyak pasangan yang berani mela-
kukan sebuah pernikahan karena adanya kecocokan minat antara
keduanya. Misalnya, memiliki hobi, pekerjaan atau karir, suku atau
agama yang sama. Dengan kesamaan tersebut, mereka akan dengan
mudah menyesuaikan diri dalam kehidupan berkeluarga.

c) Motif untuk memperoleh legitimasi (pengakuan sah secara
hukum) terhadap pemenuhan kebutuhan biologis. Dengan diraihnya
status pernikahan yang sah, baik dari segi agama maupun hukum
negara, individu memperoleh pengesahan dalam hubungan seksual
dengan pasangan hidupnya. Mereka tidak dianggap melanggar

K o n s e p  N i k a h

167



Sementara itu Allah swt. mensyariatkan pernikahan dan
dijadikan dasar yang kuat bagi kehidupan manusia karena

hukum dan norma-norma sosial jika melakukan hubungan seksual
dengan pasangannya. Justru hukum sosial telah melindungi dari
perbuatan asusila. Kebalikannya dengan mereka yang melakukan
hubungan seksual tapi belum menikah, perbuatan tersebut dianggap
tidak etis dan asusila. Karena perbuatan seksual yang dilakukan
pasangan yang belum menikah adalah hal yang melanggar hukum
dan norma yang berlaku dalam masyarakat. Oleh karena itu, per-
nikahan merupakan cara terbaik bagi individu yang ingin menyalur-
kan kebutuhan seksual dengan pasangan hidupnya tanpa melanggar
norma-norma.

d) Untuk memperoleh legitimasi status anak. Anak-anak yang
lahir dari pasangan yang memiliki ikatan resmi sesuai hukum,
tentunya akan memperoleh pengakuan yang sah oleh ajaran agama
ataupun hukum Negara. Mereka berhak mendapatkan pemeliharaan
dan tanggung jawab yang layak dari orang tuanya, sampai mereka
dewasa dan mandiri. Hal ini berbeda dengan anak-anak yang terlahir
diluar pernikahan mereka memperoleh penilaian yang negatif oleh
masyarakat, misalnya dianggap sebagai anak haram (illegal children).

e) Merasa siap secara mental. Kesiapan mental untuk menikah
memiliki pengertian sebagai kondisi psikologis dan emosional untuk
siap menanggung setiap resiko yang timbul selama hidup dalam per-
nikahan. Misalnya masalah ekonomi, masalah pengasuhan anak, dan
lain sebagainya. Kesiapan mental seseorang erat kaitannya dengan
usia, pendidikan, dan karir. Umumnya mereka yang siap mental untuk
menikah, memiliki karakteristik  seperti usia 20 tahun keatas untuk
wanita dan 25 tahun keatas untuk pria, telah menyelesaikan pendi-
dikan tertentu misalnya SLTA, Akademi atau Universitas, memiliki
status pekerjaan yang jelas atau mapan. Dengan terpenuhnya kriteria-
kriteria tersebut, memungkinkan seseorang untuk merasa siap me-
nikah. Sebaliknya, tidak terpenuhinya kriteria tersebut maka akan
memungkinkan seseorang merasa kurang siap untuk menikah.

Terkait dengan salah satu tujuan perkawinan oleh para Ulama
yaitu medapatkan ketenangan, kenyamanan dan keharmonisan,

168

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



adanya beberapa nilai yang tinggi dan beberapa tujuan utama
yang baik bagi manusia, makhluk yang dimuliakan Allah swt.

Faradilla Paputungan lebih lanjut mengemukakan beberapa faktor
terpenting dalam sebuah pernikahan, antara lain:

1) Keintiman: Keintiman antara pasangan di dalam pernikahan
mencakup aspek fisik, emosional, dan spiritual. Hal-hal yang terkan-
dung dalam keintiman adalah saling berbagi baik dalam minat,
aktivitas, pemikiran, perasaan, nilai serta suka dan duka. Keintiman
akan tercipta melalui keterlibatan pasangan satu sama lain baik dalam
situasi yang menyenangkan maupun menyedihkan. Selain itu, ke-
intiman dapat ditingkatkan melalui kebersamaan, saling ketergan-
tungan atau interindependensi, dukungan dan perhatian. Meskipun
pasangan memiliki keintiman yang sangat tinggi, bukan berarti
pasangan selalu melakukan berbagai hal bersama. Suami atau istri
juga berhak melakukan aktivitas dan minat yang berbeda dengan
pasangannya.

2) Komitmen. Salah satu karakteristik pernikahan yang memuas-
kan adalah komitmen yang tidak hanya ditujukan terhadap pernikah-
an sebagai sebuah intuisi, tetapi juga terhadap pasangannya. Beberapa
pasangan berkomitmen terhadap perkembangan hubungan pernikah-
annya, antara lain kematangan hubungan, penyesuaian diri dengan
pasangan, perkembangan pasangan, serta terhadap pengalaman
dan situasi baru yang dialami pasangan.

3) Komunikasi. Kemampuan berkomunikasi yang baik men-
cakup berbagi pikiran dan perasaan, mendiskusikan masalah bersama-
sama, dan mendengarkan sudut pandang satu sama lain. Pasangan
yang mampu berkomunikasi secara konstruktif, mereka dapat
mengantisipasi kemungkinan terjadi konflik dan dapat menyesuai-
kan kesulitan yang dialaminya.

4) Kongruensi. Untuk dapat mencapai pernikahan yang memuas-
kan, pasangan harus memiliki kongruensi atau kesesuaian dalam
mempersepsi kekuatan dan kelemahan dari hubungan pernikah-
annya. Pasangan yang mempersepsikan hubungan pernikahannya
kuat, cenderung merasa lebih nyaman dengan pernikahannya.

K o n s e p  N i k a h

169



Untuk mencapai kehidupan yang bahagia dan menjauhi dari
ketimpangan dan penyimpangan, Allah swt. telah membekali
syariat dan  hukum-hukum Islam agar dilaksanakan manusia
dengan baik.62

Pernikahan juga memiliki tujuan dan hikmah penting
yang berkaitan dengan sosial, psikologi, dan agama. Di antara-
nya yang terpenting menurut al-Jurjawi sebagai berikut.

1) Memelihara gen manusia. Pernikahan sebagai sarana
untuk memelihara keberlangsungan gen manusia, alat
reproduksi, dan regenerasi dari masa ke masa. Dengan
pernikahan inilah manusia akan dapat memakmurkan
hidup dan melaksanakan tugas sebagai khalifah dari Allah
swt. Mungkin dapat dikatakan bahwa untuk mencapai
hal tersebut dapat melalui nafsu seksual yang tidak harus
melalui syariat, namun cara tersebut dibenci agama.
Demikian itu akan menyebabkan terjadinya penganiaya-
an, saling menumpahkan darah, dan menyia-nyiakan
keturunan sebagaimana yang terjadi pada binatang.63

5) Keyakinan Beragama. Sebagian besar pasangan meyakini
bahwa keyakinan beragama merupakan komponen penting dalam
pernikahan. Pasangan yang dapat berbagi dalam nilai-nilai agama
yang dianutnya dan beribadah secara bersama-sama dapat men-
ciptakan ikatan kuat dan nyaman di antara mereka serta berpengaruh
positif bagi kepuasan pernikahan pasangan memperoleh dukungan
sosial, emosional, dan spiritual melalui agama yang dianutnya. Faradila
Paputungan, 2010, Kepuasan Pernikahan Suami Yang Memiliki Istri Berkarir
(Jurnal: Universitas Brawijaya Malang, 2010), hlm. 4-6.

62 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. I, hlm. 5.
63 Rujuk kembali Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II,

hlm. 4. Baca juga dalam Muhammad Anis ‘Ubadah, Nizhm Al-Usrah
fi al-Syariah Al-Islmiyah (Mesir: Kutub dirsiyah, 1984). hlm. 18.

170

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



2) Pernikahan adalah tiang keluarga yang teguh dan kokoh.64

Di dalamnya terdapat hak-hak dan kewajiban yang sakral
dan religius. Seseorang akan merasa adanya tali ikatan suci
yang membuat tinggi sifat kemanusiaannya, yaitu ikatan
ruhani dan jiwa yang membuat ketinggian derajat ma-
nusia dan menjadi mulia daripada tingkat kebinatangan
yang hanya menjalin cinta syahwat antara jantan dan
betina. Bahkan hubungan pasangan suami istri sesung-
guhnya adalah ketenangan jiwa, kasih sayang, dan
memandang.65

Nabi menganjurkan nikah bagi orang yang mengharapkan
keturunan, seperti periwayatan Ma’qil bin Yasar bahwa seorang laki-
laki datang kepada Rasulullah berkata: “Ya Rasulullah! Aku mem-
peroleh seorang wanita yang cantik, indah, berketurunan, memiliki
status sosial dan harta, tetapi ia tidak melahirkan. Apakah  aku nikahi?”
Nabi melarangnya. Laki-laki itu datang lagi yang kedua, beliau ber-
sabda seperti yang pertama. Kemudian datang lagi yang ketiga, beliau
bersabda: Kawinilah wanita yang Penuh kasih sayang dan banyak
anak. Sesungguhnya aku bangga memiliki banyak umat.

Teks haditsnya berbunyi: 





.(1229 )  ,(6/65 - 66)  ,(2050)
64 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 5
65 Abdul Aziz Muhammad Azzam menjelaskan beberapa

faedah nikah, di antaranya: nikah dapat menyegarkan jiwa, hati men-
jadi tenang, dan memperkuat ibadah. Jiwa itu bersifat pembosan dan
lari dari kebenaran jika bertentangan dengan karakternya. Bahkan
ia menjadi durhaka dan melawan, jika selalu dibebani secara paksa yang
menyalahinya. Akan tetapi, jika ia disenangkan dengan kenikmatan
dan kelezatan di sebagian waktu, ia menjadi kuat dan semangat. Kasih

K o n s e p  N i k a h

171



3) Nikah sebagai perisai diri manusia.66 Nikah dapat menjaga
diri manusia dan menjauhkan dari pelanggaran-pelang-
garan yang diharamkan dalam agama. Karena nikah
memperbolehkan masing-masing pasangan melakukan
hajat biologisnya secara halal dan mubah. Pernikahan
tidak membahayakan bagi umat, tidak menimbulkan ke-
rusakan, tidak berpengaruh dalam membentuk sebab-
sebab kebinatangan, tidak menyebabkan tersebarnya
kefasikan, dan tidak menjerumuskan para pemuda dalam
kebebasan.

4) Melawan hawa nafsu. Nikah menyalurkan nafsu manusia
menjadi terpelihara, melakukan maslahat orang lain dan
melaksanakan hak- hak istri dan anak-anak dan mendi-
dik mereka. Nikah juga melatih kesabaran terhadap
akhlak istri dengan usaha yang optimal memperbaiki dan
memberikan petunjuk jalan agama. Semua manfaat per-
nikahan di atas tergolong perbuatan yang memiliki keutama-
an yang agung. Tanggung jawab laki-laki terhadap rumah
tangganya adalah tanggung jawab kepemimpinan dan
kekuasaan. Istri dan anak-anak adalah keluarga yang dipim-
pin. Keutamaan memimpin sangatlah agung. Tidak rasio-
nal jika disamakan seseorang yang sibuk mengurus diri

sayang dan bersenang-senang dengan istri akan menghilangkan rasa
sedih dan menghibur hati. Demikian disampaikan bagi orang yang
bertakwa jiwanya dapat merasakan kesenangan dengan perbuatan
mubah ini. Baca Abdul Aziz Muhammad Azzam, Fikih Munakahat,
Penerjemah Abdul Majid Khon (Jakarta: Amzah, 2011), hlm. 40. Lihat
juga kembali QS. Ar-Rüm (30): 21

66Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 5

172

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sendiri dengan orang yang sibuk mengurus dirinya dan
diri orang lain.67

67Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 6; Lihat juga
Muhammad Ra’fat Utsman, Al-Huqüq al-Zawjiyah al-Fiqh Al-Islami,
hlm. 14, Al-Ghazali, Ihya Ulum al-Din, juz 2, hlm. 37-41.

Sejalan dengan itu Ahmad Sharbashy (w.1980 M) menjelaskan
bahwa pernikahan memlliki tujuan, antara lain; menata pemenuhan
kebutuhan seksual, mewujudkan kerjasama, menyempurnakan
saling tolong dalam kehidupan, membentuk masyarakat mikro
“keluarga”, mendatangkan ketenangan dan kenyamanan, serta
mendapatkan anak/keturunan.

Lebih Lanjut Menurut Abd. Somad tujuan pernikahan adalah
membentuk keluarga yang sakinah, mawaddah dan rahmah. Arinya,
keluarga yang tenang, di dalamnya terdapatat rasa cinta dan kasih
sayang. Selain itu, Amir Syarifuddin menambahkan bahwa tujuan
pernikahan adalah untuk mendapatkan keturunan bagi melanjutkan
generasi yang akan datang. Baca kembali Ahmad Syarbashy, Al-Din
wa Tanzhim al-Usrah (Kairo: al-‘alaqat al-‘ammah bi al-Syun al-ijtima’iyah,
1966), hlm. 15; Abd. Somad, Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah
dalam Hukum Indonesia (Jakarta: Kencana, 2010), hlm, 276, dan Amir
Syarifuddin, Garis-garis Besar Fiikih Islam (Jakarta: Kencana, 2003), hlm. 80.

Dari itu semua dapat dipahami bahwa maqâshid al-zawâj dalam
Islam meliputi beberapa Aspek, antara lain: (1). Aspek manusia dan
kemanusiaan. Pemikahan merupakan upaya menjaga keberlang-
sungan hidup manusia di bumi, hidup dengan cara yang manusiawi
(humanis). (2). Aspek agama/moral. Pernikahan merupakan jalan
hidup yang sesuai dengan ajaran Allah swt, perbuatan yang disukai
Rasulullah (sunnahnya), serta dapat menghindari perzinahan dan
kefasikan. (3). Aspek personal (kedirian). Pernikahan dapat juga di-
jadikan sebagai upaya atau proses pengembangan potensi diri. Dengan
menikah, seseorang dapat hidup kebahagiaan, memenuhi kebutuhan
seksual, memelihara kehormatan, serta dapat menyalurkan naluri
keibuan dan kebapakan. (4). Aspek keluarga. Pemikahan dapat menjaga
kejelasan dan keberlangsungan keturunan/nasab, menata hidup
berkeluarga, menerapkan potensi kepemimpinan, serta memperkokoh

K o n s e p  N i k a h

173



Tujuan nikah dalam syariat Islamsebagai salah satu
indikasi ketinggian derajat manusia yang sesuai dengan
karakter manusia dan sejalan dengan kehidupan social alam
untuk mencapai derajat yang sempurna. Kesalahan umat Islam
bukan terletak pada pengajaran agamanya, tetapi penyim-
pangan dari pengajaran yang benar, pemutusan perintah Allah
swt. yang seharusnya disambung, serta perusakan bumi yang
sejalan dengan insting kebinatangan.68

2. HukumNikah
Abd al-Rahman al-Ahdal (lahir 1377 H) menjelaskan

bahwa hukum asal menikah adalah sunat, kecuali dikhawatir-
kan dirinya jatuh ke lembah kemaksiatan, tidak ada perbeda-
an pendapat ulama bahwa hukumnya menjadi wajib, berdosa
meninggalkan kewajiban nikah bagi orang yang sanggup
untuk menikah.69

ikatan dengan keluarga besar. (5). Aspek sosial. Keluarga merupakan
subsistem masyarakat. Dengan menikah, dapat menjaga keteraturan
sistem sosial (masyarakat, suku dan bangsa). (6). Aspek ekonomi. Per-
nikahan dapat memotivasi seseorang mencari rizki yang halal, dan
menata dan kerjasama dalam ekonomi keluarga. (7). Aspek pendi-
dikan. Keluarga merupakan madrasah pertama bagi anak. Dengan
menikah, seseorang memiliki tanggung jawab untuk mendidik,
mengayomi serta membimbing isteri dan anak-anaknya. Pernikaha
juga dapat menjaga keberlangsungan pendidikan anak.

68 M. Musthafa Syahhatah, Al-Ahwâl al-Syakhshiyah (Madinah:
Dar al-Ta’lif, 1396 H), hlm. 19 M. Muhyi Ad-DinAbd Al-Hamid, Al-
Ahwâl Asy-Syakhshiyah, hlm. 7.

69 Abd al-Rahman Ibn Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal, al-
Inkihat al-Fasidah: Dirasat Fiqhiyyah Muqaranah (Riyadh: Maktabah
Dauliyah, 1983) hlm. 39. Lihat juga Ibnu Qudamah, Al-Mughni, Juz 9
(Riyadh: Dar Aam al-Kutub, 1997), hlm. 341.

174

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Husain Muhammad al-Mahalli (w. 1170 H) menjelaskan,
para ulama menyatakan bila seseorang memiliki keinginan
untuk menikah, khawatir akan melakukan zina, sementara ia
mampu menunaikan haknya, menikah dalam keadaan seperti
itu lebih utama dari haji, jihad, shalat dan puasa.70

Amir Syarifuddin menjelaskan, “dengan melihat kepada
hakikat perkawinan itu merupakan akad yang membolehkan laki-
laki dan perempuan melakukan sesuatu yang sebelumnya tidak
dibolehkan, dapat dikatakan bahwa hukum asal dari perkawinan itu
adalah boleh atau mubah. Namun melihat kepada sifatnya sebagai
sunnah Alah dan sunnah Rasul, tentu tidak mungkin dikatakan
bahwa hukum asal perkawinan itu hanya semata mubah.

Amir Syarifuddin juga menerangkan, perkawinan disuruh
Allah dan Rasul-Nya dalam banyak nash. Dapat dikatakan bahwa
perkawinan adalah perbuatan yang lebih disenangi oleh Allah dan
Rasul. Namun tidak menunjukkan wäjib, sebab perintah untuk kawin
disertai dengan persyaratan, seperti mampu memberi nafkah lahir batin.

Perintah Allah dan Rasul tersebut tidak dapat dikatakan qath’i,
sebab tidak secara tegas memberikan ancaman kepada orang yang
menolak perkawinan. Sementara pernyataan Rasul bahwa pemikahan
adalah sunnahku dan orang yang membenci sunnahku tidaklah ter-
masuk ummatku, tidak kuat untuk menetapkan hukum wajib. Amir
Syarifuddin, Garis-garis Besar, hlm. 43.

70 Husain Muhammad al-Mahalli, Al-lfshah ‘an ‘Aqd al-Nikah ‘Ala
al-Mazahib al-Arba’ah (Syuiah: Dar al-Qalam al-’Arabi, 1995), hlm. 24-26.

Al-Kasani menuturkan, tidak ada perbedaan di kalangan fuqaha
bahwa menikah itu hukumnya wajib pada waktu emergency. Siapa
saja yang tidak dapat menahan nafsu seksnya, padahal ia mampu
secara finansial (maskawin dan nafkah), ia berdosa jika tidak menikah.



Baca Perhatikan Ab Bakr ibn Mas’ud al-Kâsâniy al-Hanafiy,
Badâ’i ‘u al-Shanâ’i ‘i fî Tartîb al-Syarâ’i’i, Vol. II (Bairût: Dâr al-Kutub al-
’Ilmiyyah, 1406 H/ 1986 M), hlm. 228.

K o n s e p  N i k a h

175



Abu Hanifah (w. 150 H) menyatakan bahwa hukum asal
menikah adalah mustahab mutlak, dan menikah lebih utama
dari menyibukkan diri dengan ibadah.71

Adapun menurut Imam Malik (w.179 H) Imam Syafi’I
(w. 204 H) hukum asal menikah adalah mustahab (sunat)72

71 Lihat kembali catatan kaki 58, juga Husain Muhammad al-
Mahalli, Al-lfshah, hlm. 24-26.

Pendukung aliran ini mengajukan alasan-alasan untuk
memperkuat pemikiran mereka, yaitu: (1). Pernikahan merupakan
perintah dan anjuran Allah swt. kepada hamba-Nya, di mana dalam
pernikahan tersebut terkandung pelbagai manfaat dan hikmah. 
() ....  ... dan dari padanya Dia menciptakan
isterinya, agar dia merasa tenang kepadanya. (2). Adanya perintah
Rasulullah saw. kepada para sahabat agar segera menikah dan larangan
membujang sebab ingin konsisten beribadah. 
.
(). Demi Allah, sungguh aku adalah orang yang paling takut
kepada Allah di antara kalian, tetapi aku berpuasa dan berberbuka,
aku melakukan shalat dan tidur, dan aku juga menikahi wanita. Maka
siapa tidak suka mengikuti sunnahku, berarti ia bukan dari golongan-
ku. (H. R. al-Bukhârî). (3). Menikah sebagai wujud aktualisasi ketaqwaan
sebagaimana Nabi saw. dan sahabat mengimplementasikannya dalam
kehidupan. Andaikata menyibukkan diri dengan ibadah sunnah lebih
utama, niscaya Rasulullah saw dan para sahabat akan melakukannya.
Sebagai publik figur, tentunya Rasul saw mengedepankan amalan
yang lebih berkualitas. (4). Dalam pernikahan tersimpul faidah yang
amat besar, seperti memelihara agama, melanjutkan keturunan, men-
jaga keberadaan ras, memperbanyak generasi umat, menumbuhkan
tanggungjawab, mewujudkan kebanggaan Nabi saw. dan lainnya.

Baca ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah, Al-
Mughniy, Vol. IX (Al-Riyâdl: Dâr ‘Âlam al-Kutub, 1417 H/ 1997 M),
hlm. 342-343.

72 Muhammad Amin ibn ‘Umar (Ibn ‘Abidin), Radd al-Muhtar ‘ala
al-Durr al-Mukhtar, Vol. IV (Al-Riyâdl: Dar ‘Alam al-Kutub, 1423 H/

176

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



bagi orang yang membutuhkannya dan memiliki keinginan
untuk itu. Imam Ahmad (w. 241 H) mewajibkan menikah73

bagi orang yang punya keinginan dan takut berzina. Al-
Jurjawi tidak tegas dalam menetapkan hukum asal nikah. Ia
hanya menguraikan keutamaan nikah. Menurutnya ke-
utamaan nikah lebih kepada poros dan ruang beredarnya
segala jenis kebahagiaan dan kenyamanan dalam hidup.
Artinya pernikahan dibutuhkan seperti kebutuhan terhadap
makanan, tetapi tidak lebih utama dibandingkan dari focus
beribadah.74 Wahbah Zuhaily (w. 1436 H/2015 M) cenderung

2003 M), hlm. 65. Lihat juga, AbU ‘Abdillah al-Khursyi, Syarh al-
Khursyiy ‘alâ Khalîl, Vol. III (Mesir: Al-Mathba’ah al-Amîriyyah, 1317
H), hlm, 165. Dan baca, ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn
Qudâmah, Al-Mughniy, Vol. IX (Al-Riyâdl: Dâr ‘Âlam al-Kutub, 1417
H/ 1997 M), hlm. 341.

Mustahab atau sunat, disebut juga dengan Mandub tathawwu’.
Mandub adalah “perintah Syâri’ untuk dikerjakan mukallaf dengan
perintah yang tak pasti. Dengan kata lain, sighat perintah Syri’ itu
tidak menunjukkan pengerfian wajib, atau bersamaan dengan
perintah itu ada berbagai qarinah yang menunjukkan tidak wajib.
Baca Abdul Wahab Khalaf, Ilmu ushul Fikih, hlm. 184.

73 Perhatikan Abû Bakr ibn Mas»ûd al-Kâsâniy al-Hanafiy,
Badâ’i’u al-Shanâ’i’i fî Tartîb al-Syarâ’i’i, Vol. II (Bairût: Dâr al-Kutub al-
’Ilmiyyah, 1406 H/ 1986 M), hlm. 228. Perhatikan juga Ahmad al-
Dardîr, “Al-Syarh al-Kabîr” dalam Muhammad ‘Arafah al-Dusûqiy,
Hâsyiyah al-Dusûqiy ‘alâ al-Syarh al-Kabîr, Vol. II (Mesir: Dâr Ihyâ’ al-
Kutub al-’Arabiyyah, t. th), hlm. 214. Lihat Muhammad ibn Ahmad
al-Ramliy, Nihâyah al-Muhtâj ilâ Syarh al-Minhâj, Vol. VI (Bairût: Dâr
al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1424 H/ 2003 M), hlm. 181. Lihat juga Manshûr
ibn Yûnus  al-Buhûtiy, Kasysyâf al-Qinâ’ ‘an Matn al-Iqnâ’, Vol. (Bairût:
‘Âlam al-Kutub, 1403 H/ 1983 M), hlm. 7

74 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 6

K o n s e p  N i k a h

177



berpendapat bahwa hukum asal menikah itu sunnat/nadb.
Ada beberapa alasan untuk itu, antara lain;

 Pernikahan dibutuhkan agar seorang ayah, kakek atau
pun isteri dipelihara oleh anak-anak dan suaminya baik
memberi nafkah maupun pakaian. Sementara zina
akan membawa bencana. Pernikahan bukan dimaksud-
kan hanya untuk bersenang-senang saja, melainkan
untuk pelayanan (saling bantu).75

 Menikah adalah ibadah karena diperintahkan oleh
Nabi saw. Suatu ibadah pasti berdasarkan syariat. Per-
nikahan merupakan ibadah yang diterima (sah) karena
membawa banyak kemaslahatan, antara lain; menjaga
kesucian diri dan kesinambungan keturunan.76

 Ia juga menolak pendapat Zahiri yang menyatakan
menikah itu wajib. Sebab tidak semua orang mampu
untuk menikah. Kewajiban menikah hanya karena
seseorang telah memenuhi ketentuan wajibnya, tidak
untuk orang lain.77

Sebagian ulama mazhab imam al-Syafi’i menyatakan
bahwa hukum asal menikah adalah mubah atau jaiz (boleh)
bagi seseorang dalam kondisi normal.78 Pendapat ini didasar-

75 Wahbah Zuhayli,  al-Fiqh al-Islami, hlm. 48.
76 Ibid., hlm. 48-49.
77 Ibid., hlm. 49.
78 Abi Hasan Ali ibn Muhammad ibn Habib al-Mawardi al-

Bashri, Al-Hawi al-Kabir, Juz 9, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiah, 1994),
hlm. 3. A-Syirazi, Kitab al-Majmu’ Syarh al-Muhazab, Juz 17 (Jeddah:
Maktabah al-Irsyad, t.ft), hlm. 198, Abi Ishaq Ibrahim Ibn Ai ibn

178

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kan pada beberapa argument. Pertama, Hukum dasar per-
nikahan adalah boleh, sebab tidak termasuk ibadah. Ini terbukti
sahnya pernikahan orang kafir, seandainya pernikahan
ibadah, orang kafir terlarang melakukannya.79Kedua, Mem-
fokuskan diri beribadah utama dari menyalurkan nafsu
biologis, karena Allah tidak melarang perempuan-perempuan
menopause berdiam diri di rumah dan tidak menganjurkan
mereka untuk menikah.80




Yusuf al-Fairuz Abadi al-Syirazi, Al-Muhazzab fi Fiqh Imam al-Syafi’i,
Jilid 2, (Beirut Dar al-Kutub al-’llmiah, 1995), hlm. 423.

Beberapa kalangan di Indonesia menyebutan bahwa hukum
asalnya adalah mubah. Artinya pemikahan itu boleh dilakukan, sekali-
pun banyak ayat dan hadits yang bersifat perintah dan menunjuk-
kan keutamaan pernikahan. Lihat Amir Syarifuddin, hlm, 43. Mochtar
Effendy, Ensiklopedi Agama dan Filsafat, Buku ke-4, Cet Ke-l, (Palembang:
Penerbit Universitas Sriwijaya, 2001), hlm. 232. Abdul Aziz Dahlan,
Ensiklopedi, hlm. 1330. Muhamma Daud Ali, Pendidikan Agama Islam, Cet
Ke-4 (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002), hlm.126-127. Muhammad
Daud Ali, Hukum Islam dan Peradilan Agama, Cet Ke-2 (Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2002), hlm.4.

Muhammad Daud Ali lebih jauh menjelaskan; “kalau perbuatan
nikah itu ditautkan dengan kaidah atau hukum yang lima itu, maka
kaidah asalnya adalah jaiz atau mubah atau ibahah, di Indonesia
menjadi kebolehan. Tetapi karena perubahan illat (motif, alasan)-nya,
mungkin kebolehan, (jaiz, mubah, ibahah), perkawinan dapat berubah
menjadi sunnat, wajib, makruh atau haram. Mohammad Daud Ali,
Hukum Islam, hlm. 4.

79 Baca, Muhammad ibn Khathîb al-Syarbîniy, Mughniy al-Muhtâj,
Vol. III (Bairût: Dâr al-Ma’rifah, 1418 H/ 1997 M), hlm. 170.

80 Ibid.

K o n s e p  N i k a h

179



Dan wanita-wanita yang telah terhenti (dari haid dan
mengandung) yang tiada ingin kawin (lagi), tiadalah atas
mereka dosa menanggalkan pakaian mereka dengan tidak
(bermaksud) menampakkan perhiasan. (Q.S. al-Nûr [24]:
60).81

Allah swt. memuji Nabi Yahyâ dengan kata hashûran,
yaitu laki-laki yang mengendalikan gairah seks, Allah tidak
menganjurkannya untuk menikah. Ini membuktikan per-
nikahan disunnahkan khusus bagi yang berkeinginan.82


menjadi ikutan dan mengendalikan diri (dari hawa nafsu)
(Q.S. Âl ‘Imrân [3]: 39)83

Argument mereka juga di dasarkan Hadits Nabi saw.:








84.
81 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 358.
82 ‘Aliy ibn Muhammad ibn Habîb al-Mâwardiy, Al-Hâwiy al-

Kabîr, Vol. IX (Bairût: Dâr al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1414 H/ 1994 M), hlm.
33.

83 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 55.
84 Lihat, Muhammad ibn Ismâ’îl al-Bukhâriy, Shahîh al-Bukhâriy,

Kitâb al-Nikâh: Bâb man lam Yastathi’ al-Bâ’ah fal Yashum, No. Hadis
5066 (Bairût: Dâr Ibn Kacîr, 1423 H/ 2002 M), hlm. 1293.

180

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



‘Umar ibn Hafsh ibn Ghiyâs bercerita kepada kami, ayahanda-
ku bercerita kepada kami, al-A’masy bercerita kepada kami,
‘Umârah bercerita kepadaku, dari ‘Abd al-Rahmân ibn Yazîd,
ia berkata: Aku menemui ‘Abdullah, bersama dengan ‘Alqamah
dan al-Aswad. ‘Abdullah berkata: Kami para pemuda, tidak
memiliki apa-apa, duduk bersama Rasulullah saw: Beliau
bersabda kepada kami: Hai para pemuda, barangsiapa yang
mampu menikah, menikahlah, karena ia menjaga pandangan
dan memelihara kemaluan. Dan barangsiapa yang tidak
mampu, berpuasalah, karena puasa menjadi kendali bagi-
nya. (H. R. al-Bukhâriy)

Rasulullah saw. mengarahkan anjuran menikah ini kepada
seluruh umatnya, khususnya para pemuda. Ia bersabda,
“Wahai segenap pemuda”. Kata “Ma’syar” yang berarti
“segenap” menyiratkan makna kemanusiaan dan sosial yang
menjadi ciri masyarakat Islam. Ia tidak menggunakan kata
“Ya Ayyuha al-syabab” misalnya, karena kata “Ma’syar” me-
miliki nuansa cinta dan kasih sayang dalam komunitas muslim.
Ini  merupakan bentuk kepedulian Islam terhadap persoalan
para pemuda, sehingga Islam memberikan perhatian khusus
bagi mereka, yaitu anjuran untuk segera menikah bagi yang
mampu. “siapa belum mampu, hendaklah ia berpuasa”. Ia
menggunakan kata “Alaihi” berarti “hendaklah” menyatakan
makna banyak. Artinya, “hendaklah ia memperbanyak ber-
puasa”. Ia tidak menggunakan “Fa al-yashum” misalnya, berarti
“berpuasalah”, karena bermakna puasa sehari atau dua hari.
Kata “Alaihi Bi al-shaum” bermakna memperbanyak berpuasa.85

Hadits di atas memberikan hikmah sangat penting dalam
pernikahan, yaitu “karena ia lebih mampu menjaga pandangan

85 Baca Ibn Daqiq al-‘ilid, Ihkâm al-ahkâm, juz.4, hlm. 23.

K o n s e p  N i k a h

181



dan memelihara kemaluan”. Ini merupakan jaminan sangat
penting bagi manusia memelihara pandangan dan kemalu-
annya.

Dalam hadits ini terdapat Shighat Tafdhil yaitu “Aghaddu”
dan “Ahshanu” berarti “mampu menundukkan” dan “mam-
pu memelihara”. Ini menunjukkan tujuan pernikahan, ter-
peliharanya pandangan dan kemaluan. Kata tersebut mem-
berikan pemahaman bahwa keimanan memiliki kemampuan
menundukkan dan memelihara pandangan, sedangkan
pernikahan memiliki kemampuan lebih besar dan kuat.86 Ber-
dasarkan kedua dalil ini dapat disimpulkan bahwa menikah
tidaklah wajib. Hukum wajib tidak dikaitkan dengan keboleh-
an memilih atau kemampuan.

Mazhab Zahiri berpendapat hukum asal menikah adalah
wajib. Ibnu Qudamah (w. 629 H) menjelaskan mazhab Zahiri
berpendapat bahwa nikah tidak diwajibkan kecuali bagi orang
yang tidak menikah akan terjerumus kepada maksiat. Diwajib-
kan menikah karena diwajibkannya menghindari kemaksiatan,
dan caranya adalah dengan menikah. Pada kasus lain tidak
diwajibkan menikah. Kewajiban menikah dalam hal ini tidak
dikaitkan dengan kemampuan.87 Demikian juga dengan Abu
Bakar Abd al-Aziz (w. 363 H) dari kalangan Hanabilah dan
Ahmad menyatakan wajib menikah berdasarkan nash-nash
yang ada.

Pengikut Zahiri menyatakan wajib berdasarkan perintah
menikah secara lahiriah dalam al-Qurân dan Sunnah. Dalam
sebuah riwayat diceritakan:

86 Ibid.
87 Ibnu Qudamah. Al-Kâfi, Juz 4 (Imbabah: Hijr, 1997), hlm. 212.

182

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n






: « 
:  



88.
Dalam riwayat ini Rasulullah bertanya kepada Ikaf bin
Khalid; apakah kamu punya isteri?. la menjawab; “tidak”. Lalu
Rasulullah bersabda; “Menikahlah! (kalau tidak) kamu ter-
masuk golongan setan”. Pada riwayat lain diceritakan bahwa
Rasulullah bersabda; “Jika kamu menganut kerahiban Nashrani,
kamu adalah golongan mereka. Kamu termasuk golongan kami
apabila menikah. Tidak ada di kalangan muhajirin dari kalangan

88 Riwayat ini berasal dari Ukaf bin Wada’ah Al-Hilali dari ber-
bagai jalur, semuanya lemah. Ibnu Hajar berkata tentangnya dalam
kitab Al-Ishabah (4/536) setelah menyebutkan riwayat hidupnya,
“Semua jalur periwayatan yang disebutkan  lemah dan tidak pasti.”
Dikatakan pula dalam kitab Ta’jil Al-Manfaah, (2/20), “Jalur
riwayatnya tidak sunyi dari kelemahan (dhaif).

Ibnu Al-Jauzi berkata dalam kitab Al-‘Ilal al-Mutanahiah (2/609).
“Hadits ini tidak shahih dari Rasulullah shallallahu alaihi wa sallam.
Mereka berkata, ‘Tidak ada satu pun dari riwayat tersebut yang
shahih.”

Al-Bushiri berkata dalam kitab Ittihaful Khairah Al-Maharah,
‘Semua sanad di dalamnya lemah.”

Al-Albany menghukuminya sebagai hadits munkar dalam
Silsilah Ad-Da’ifah (2511, 6053) dan jalur periwayatannya tidak jelas.
Semuanya bertumpu pada Makhul Ad-Dimasyqi, perawi tsiqah
penduduk Syam dalam Tahzib At-Tahzib (10/292), hanya saja jalur
yang sampai kepadanya lemah. Atau pada syaikh yang dia ambil
riwayat tersebut darinya.

K o n s e p  N i k a h

183



umatku yang mati melainkan memiliki isteri baik satu, dua
atau tiga orang.89

Menurut  mazhab zahiri menghindari zina adalah
fardhu, dan tidak ada yang dapat menghindarinya kecuali
dengan menikah. Sesuatu yang tidak mungkin menyem-
purnakanyang fardhu kecuali dengannya, dihukumkan

89 


 (Al-Hafiz Ibnu Hajar
rahimahullah Ta’ala berkata dalam FathulBari, 9/105-106), “Yang
dimaksud dengan ‘sunnah’ adalah jalan (ajaran), bukan sunnah lawan-
nya fardhu. Sedangkan maksud tidak menyukai sesuatu adalah
berpaling darinya. Maka maksudnya, ‘Siapa yang keluar dari ajaran
saya dan beralih kepada ajaran selain saya, maka dia bukan golongan
saya.’ Beliau memberi isyarat kepada ajaran rahbaniah (kependetaan).
Mereka mengada-ada dalam perkara yang memberatkan sebagai-
mana Allah telah sifati mereka dan mencela mereka karena mereka
tidak konsisten dengan janji mereka. Ajaran Nabi shallallahu alaihi
wa sallam adalah jalan yang suci yang toleran, dia mengajarkan sese-
orang untuk berbuka agar dirinya kuat berpuasa, mengajarkan untuk
tidur agar kuat bangun malam, serta mengajarkan umatnya untuk
menikah untuk mengendalikan syahwat dan menjaga kehormatan
diri serta memperbanyak keturunan.

Yang dimaksud ‘bukan golonganku’, jika ‘ketidaksukaan’nya
bersumber dari penafsiran keliru karena ketidaktahuan, maksudnya
adalah bahwa sikap itu bukan jalanku. Tidak mesti orang tersebut di-
katakan telah keluar dari agama. Tapi jika sikap ‘ketidaksukaan’ tersebut
bersumber dari penentangan dan keras kepala yang menyebabkan
semangat melakukannya, maksud sabda beliau ‘bukan golonganku’
adalah ‘tidak berada dalam agamaku’. Karena keyakinan seperti itu
merupakan salah satu bentuk kekufuran. Hadits ini menunjukkan
keutamaan nikah dan anjuran melaksanakannya.

184

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



fardhu.90 Pendapat Zahiri di atas dibantah oleh Sarkhasi
(w.490 H)91 dengan alasan bahwa Nabi tidak menyebutkan
nikah merupakan rukun Islam atau hal-hal yang wajib; Di
kalangan sahabat ada yang tidak sempat menikah karena
berjihad; Mereka tidak ada yang menyebutkan bahwa hukum
menikah itu fardhu; siapa yang tidak bisa menikah untuk
menghindari zina, bisa dengan melakukan puasa.

Sarkhasi menjelaskan mereka meninggalkan nikah
karena beranggapan hukumnya sunat. Karena Rasulullah
bersabda”ada tiga sunnah para nabi : menikah, bercukur dan
akhlak mulia.92Pada hadits lain Rasulullah bersabda; Nikah
adalah sunnahku, siapa membenci sunnahku, bukanlah

90 Kesimpulan ini berangkat dari sebuah pemahaman bahwa
kedudukan sebab (kausa) dengan akibat (efek) adalah sama, karena
suatu efek timbul dari suatu kausa. Orang yang melakukan kausa
dianggap melakukan efek, baik efek itu dikehendaki oleh orang yang
melakukan ataupun tidak. Lihat dalam Bani Syarif Maula, Kajian
Ahwal al-Syakhshiyah dengan pendekatan Maqashid al-Syari’ah, Jurnal
online, hlm. 14. Diakses 1 Mei 2018.

91 Syamsuddin al-Sarkhasi, al-Mabsth, jilid. III, hlm. 193-194.
92 Tidak ditemukan hadits yang menyatakan tiga sunnah para

rasul seperi dikemukakan oleh Syarkhasi di atas. Hadits-hadits
mengenai ini menyebutkan; empat, lima atau enam sunnah para
rasul. Riwayat yang menyatakan empat sunnah para rasul meru-
pakan riwayat terbanyak, yaitu diriwayatkan oleh Turmuzi, al-
Baihaqi, al-Thabrani, Ahmad, Ibn Abi Syaibah, Abd Humaid, dan
Sa’id ibn Manshur. Lihat Jalal al-Din al-Suyuthi, Jami’ al-Ahadits: Al-
Jami al-Shaghir wa Zawaiduh wa al-Jami’ al-Kabir, Juz 4 (Beirut: Dar
al-Fikr, 1994), hlm. 221. Berikut dikemukakan hadits yang diriwayat-
kan al-Turmuzi; 


K o n s e p  N i k a h

185



umatku.93 Ulamaberpendapat menikah afdhal (lebih baik)
dari berkhalwat untuk beribadah sunat kepada Allah swt.

Secara kondisional, hukum menikah dapat menjadi
Wajib,94 Makruh95 atau Haram.96 Penetapan hukum nikah
seringkali dikaitkan dengan situasi yang melingkupi pela-
kunya, bukan pada dalil yang ada. Ini memperlihatkan kaitan
antara hukum menikah dan motivasi menikah. Motivasi
menikah dapat menjadi ‘illat dalam penetapan hukum me-
nikah bagi seseorang.97 Sekalipun pernikahan dihukumi
dengan jaiz (boleh/ibahah).

93 Lihat Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, jilid 2
(Damsyik: Dar al-Fikr, 1996), hlm. 1017.

94 Ahli Ushul mendefinisikan, wajib adalah “suatu perbuatan
mukallaf yang diperintahkan Syari’ dengan perintah wajib, dengan
ketentuan perintah itu harus dilakukan sesuai dengan petunjuk
kewajiban melakukannya”, Abdul Wahab Khalaf, Ilmu, hlm. 176. Perintah
tersebut disyaratkan bersifat qath’i (pasti). MukhtarYahya dan
Fatchur Rahman, Sejarah dan Pertumbuhan Hukum Islam, hlm. 125.

95 Makruh adalah perintah Syari’ kepada mukallaf agar tidak
melakukan sesuatu perbuatan dengan larangan yang tidak pasti. Atau
perintah untuk menghindari suatu perbuatan, tetapi ada qarinah
Yang menunjukkan karahah” Abdul Wahab Khalaf, Ilmu, hlm. 191-192.

96 Ahli Ushul menjelaskan, haram adalah “tuntutan Syari’ untuk
ditinggalkan secara pasti. atau larangan mengerjakan suatu perbuatan,
diiringi dengan dalil yang menunjukkan larangan secara pasti”. Ibid,
hlm. 188.

97 Muhammad Daud Ali menjelaskan; kaidah asal melakukan
perkawinan adalah ja’iz atau ibahah atau kebolehan atau halal.
Kaidah ja’iz atau mubah atau ibahah dapat beralih menjadi sunnat,
kalau illat atau motif melakukan perbuatan perkawinan berubah karena
berubah kondisi yang ada”. Muhammad Daud Ali. Pendidikan, hlm.
126-127. Lihat juga Muhammad Daud Ali. Hukum Islam, hlm. 4.

186

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Berkaitan dengan hukum perkawinan, ulama sepakat
orang yang mampu secara lahir dan batin untuk melangsung-
kan perkawinan dilarang hidup membujang (tabattul). Seperti
pada beberapa hadits berikut;








98
Dari Anas bahwa tiga orang sahabat Nabi saw. bertanya
kepada isteri-isteri Nabi saw. tentang amalannya di kala
sendirian. Sebagian mereka menceritakan; saya tidak makan
daging. Dan sebagian lagi bercerita: saya tidak tidur, karena
bertahmid dan memuji Allah swt. Lalu ia bertanya, siapakah

Pernikahan itu hukumnya wajib bagi orang yang sudah cukup
nafkah atau mampu lahir batin dan dikhawatirkan akan terjerumus
kepada perzinahan jika ia tidak menikah. Mandub bagi orang yang
sudah mampu lahir bafin untuk menikah, tetapi tanpa menikah dia
tidak khawatir akan melakukan perbuatan yang diharamkan (seperti
zina). Makruh bagi orang yang tidak mampu memberikan lahir batn,
sementara Pihak isteri tidak merasa terzalimi dengan kondisi itu.
Haram bagi orang yang hendak menyakiti atau menzalimi perempu-
an yang dinikahinya dengan melepaskan tanggungjawab lahir batin.
Lihat dewan redaksi Ensiklopedi Islam, hlm. 1330.

98 Hadits ini shahih. Diriwayatkan oleh al-Bukhâri (no. 5063);
Muslim (no. 1401); Ahmad (III/241, 259, 285); An-Nasâ-i (VI/60); Al-
Baihaqi (VII/77); Ibnu Hibbân (no. 14 dan 317-at-Ta’lîqâtul Hisân); al-
Baghawi dalam Syarhus Sunnah (no. 96).

K o n s e p  N i k a h

187



(di antara kami) yang terbaik, mereka bercerita begini, begini.
(Rasulullah bersabda), tetapi saya shalat dan tidur, saya puasa
dan berbuka, serta saya menikah. Siapa yang membenci sunnah-
ku, bukänlah umatku”. (H.R. Muslim)

Yangdimaksud ‘siapa yang membenci ajaranku.’
disebutkan oleh Ibnu Hajar (w. 852 H/1449 M) 
 ”Siapa yang meninggalkan jalanku,
menempuh jalan selainku,tidak termasuk golonganku.
”Berarti menikah ajaran Islam dan tak boleh dibenci. Ajaran
Islam dalam hadits ini memiliki maslahat yang besar. 99

Hadits ini merupakan sanggahan Rasul terhadap sahabat
punya tekad untuk enggan menikah karena ingin sibuk dalam
ibadah.

Imam Bukhari(w. 256 H/870 M) meriwayatkan hadits
lain ;




100.
Sa’ad bin Abi Waqas berkata; “Rasulullah saw. menolak
keinginan Utsman bin Mazh’un untuk membujang, kalau
lah ia diizinkan membujang, niscaya kami akan mengebiri
diri kami. (HR. Bukhari)

Disebutkan dalam Ensiklopedia Fikih tabattul berarti
memutus. Orang yang mengasingkan diri dengan tujuan

99 Ibn Hajar al-asqolani, Fathu al-Bâri bi syarâh shahîh al-Bukhâri,
cet. 4, Juz. 9 (Bairut: Dar Thiybah, 1432 H), hlm. 105.

100 Imam al-Bukhari, hlm. 1952.Lihat juga Muhammad ibn
Futuh al-Humaidi, al-Jam’u Baina al-Shohîhain, Juz. 1, hlm. 101.

188

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



beribadah disebutal-mutabattil.101 Dalam Subulus Salam
disebutkan tabattul adalah enggan menikah karena memutus-
kan untuk beribadah pada Allah.102 Ibnu Hajar (w. 852 H/1449
M) menyebutkan perkataan Ath Thobariy bahwa tabattul
dimaksudkan ‘Utsman bin Mazh’un adalah mengharamkan
diri untuk menikahi wanita dan enggan mengenakan wewangi-
an serta segala yang menyenangkan.103

Perbedaan ketiga pendapat tentang hukum asal nikah
di atas disebabkan oleh metode istinbath hukum dalam me-
mahami perintah (al-amr) menikah. Sebagian ulama mema-
hami makna al-amr pada nash-nash tersebut sebagai wajib. Yang
lain memahaminya sebagai sunat (nadab) atau mubah. Menurut
Muhammad Hudhori, pilihan makna al-amar tersebut mesti
dengan mempertimbangkan qarinah.104

 Perintah menikah didasarkan pada firman Allah swt.
dan sunnah Nabi-Nya. Terdapat beberapa ayat yang memerin-
tahkan pernikahan, menjelaskan hikmah, tujuan, manfa’at serta
aturan-aturan dalam pemikahan. Antara lain; QS. Al-Nisa’; 3:

101 Kementerian Agama Kuwait, al-Mausu’ah al-Fiqhiyyah, juz.
8, hlm. 13.

102 Muhammad bin Isma’il al-Amir al-Shan’ani, Subûl al-Salâm
al-Mûshilah  ila Bulûgh al-Marâm, cet. Kedua, juz. 6 (Beirut: Dar Ibn al-
Jauzi, 1432 H), hlm. 10.

103 Ibn Hajar al-asqolani, Fathu al-Bâri, Juz. 9, hlm.118
104 Muhammad Hudhori, Ushul al-Fiqh, (Kairo: Dar al-Hadits,

t.th), hlm. 228.
Abdul Wahab Khalaf mengemukakan bahwa lafaz amar

menunjukkan arti hakiki (makna wajib) kecuali jika ada qarinah
(petunjuk). Jika terdapat qarinah yang menunjukkan makna lain, ia
dapat dipahami sebagaimana ditunjukkan oleh qarinah itu. Abdul
Wahab Khalaf, lmu Ushul Fiqhi, hlm. 349.

K o n s e p  N i k a h

189







Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap
(hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu menga-
wininya), kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi:
dua, tiga atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan
dapat berlaku adil, (kawinilah) seorang saja, atau budak-
budak yang kamu miliki. Yang demikian itu adalah lebih dekat
kepada tidak berbuat aniaya.105

Ayat ini secara spesifik membahas larangan berlaku tidak
adil terhadap hak-hak perempuan yatim. Secara maknawi juga
anjuran untuk menikah. Pada al-Qurân Surat al-Nisa, ayat 3
terdapat ketentuan  perlakuan terhadap perempuan yatim
berada dalam pemeliharaan seseorang. Jika khawatir tidak
berlaku adil mengurus anak yatim dan hartanya, jangan me-
nikahi anak yatim tersebut dan nikahilah perempuan lain,
berapapun jumlahnya. Dua, tiga, atau empat. Jika tidak ber-
laku adil, nikahilah satu saja. Atau berpaling kepada hamba
sahaya yang dimiliki. Bukan berarti boleh sewenang-wenang
terhadapnya. Perlakuan adil adalah hal yang mesti diper-
hatikan.

Berdasarkan keterangan Aisyah ra (w. 58 H), Imam
Bukhari (w. 256 H), Muslim (w. 261 H), Abu Daud (w. 275 H)
serta al-Tirmidzi (w. 279 H) dan lain-lain yang meriwayatkan
bahwa, Urwah Ibn Zubair (w. 93 H) bertanya kepada Aisyah
ra. tentang ayat (QS. al-Nisa: 3) ini, ia menjawab ayat ini ber-

105 Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 77.

190

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kaitan dengan seorang anak perempuan yatim yang dipelihara
oleh seorang laki-laki (wali), harta anak tersebut bergabung
dengan harta wali, dan si wali senang akan kecantikan dan
harta sang yatim, dia hendak menikahinya tanpa memberinya
mahar yang sesuai.106

Berikutnya terdapat dalam surat Al-Nisa’; 24:





dan (diharamkan juga kamu mengawini) wanita yang ber-
suami, kecuali budak-budak yang kamu miliki (Allah telah
menetapkan hukum itu) sebagai ketetapan-Nya atas kamu.
Dan dihalalkan bagi kamu selain yang demikian (yaitu)
mencari isteri-isteri dengan hartamu untuk dikawini bukan
untuk berzina. Isteri-isteri yang telah kamu nikmati (campuri)
di antara mereka, berikanlah kepada mereka maharnya (dengan

106 Imaduddin Abi Al Fida Ismail bin Katsir, Tafsir Al Qur’an al
Azhim, Jilid I (Bandung: Syirkah Nur Asia, t.th.), hlm. 449.

Terdapat hubungan antara Qs. al-Nisa ayat 3 dengan ayat
sebelumnya. Pada ayat sebelumnya, Allah swt. menerangkan tentang
kewajiban memelihara anak yatim berikut hartanya dan diharuskan
untuk menyerahkan harta tersebut kepadanya apabila dia telah baligh
dan dewasa, serta dilarang untuk memakan dan mencampuraduk-
kan antara harta anak yatim dengan hartanya. Kemudian pada ayat
ke 3, Allah swt. melarang untuk mengawini anak yatim bila tidak
mampu berlaku adil, atau hanya sekedar tertarik kepada harta dan
kecantikannya saja. Oleh karena itu jika dia mampu berlaku adil, lebih
baik ia mengawini wanita lain yang dia sukai, dua, tiga atau empat.
Baca H.E. Syibli Syarjaya, Tafsir Ayat-Ayat Ahkam (Jakarta: Rajawali
Press: 2008), hlm. 169.

K o n s e p  N i k a h

191



sempurna), sebagai suatu kewajiban; dan tiadalah mengapa
bagi kamu terhadap sesuatu yang kamu telah saling mere-
lakannya, sesudah menentukan mahar itu. Sesungguhnya
Allah Maha Mengetahui lagi Maha Bijaksana.107

Ayat ini mejelaskan salah satu manfaat pernikahan,
dikenal dengan hukum keberpasangan (law sex). Hasrat
seksual merupakan naluri setiap makhluk, tak terkecuali
manusia. Bahkan Freud sebagaimana dikutip Quraish Shihab
dalam bukunya “Pengantin Al-Quran; Kalung Permata Buat
Anak-anakku” menyatakan bahwa seluruh aktivitas manusia
didorong oleh kebutuhan tersebut, sampai-sampai anak yang
menyusu atau mengisap jarinya pun dilukiskan oleh ilmuwan
itu sebagai pengejawantahan dari dorongan seksual. Se-
kalipun ia sendiri –Quraish Shihab- tidak membenarkan pen-
dapat itu secara keseluruhan. Namun terlepas dari benar dan
tidaknya pernyataan Freud itu, pastinya bahwa dorongan
seksual memang besar.  Naluri kecintaan kepada lawan seks
menjadikan manusia mampu melanjutkan generasi dan
membangun dunia ini.108

Pemenuhan kebutuhan seksual merupakan sebuah
desakan yang harus tersalurkan. Karenanya Allah mencipta-
kan jalur pernikahan sebagai sarana untuk menyalurkan
desakan tersebut. Sekaligus membuktikan kemuliaan ma-
nusia yang berbeda dengan makhluk yang lain. Dari sini juga
dipahami bahwa pernikahan bagi manusia dalam pandangan
agama tidak sebatas jalan berhubungan seks tapi lebih dari-

107 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 82.
108 M. Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an; Kalung Permata Buat

Anak-anakku, Cet. I (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 78-79.

192

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



pada itu pernikahan merupakan sarana untuk mengabdi dan
beribadah kepada Allah.109

Dalam surat Al-Nur; 32 juga dijelaskan;




Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara
kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-

109 Rasulullah saw. telah menggarisbawahi bahwa berhubungan
seks dengan pasangan dinilai sebagai sedekah, sebagaimana jawaban
nabi kepada sekelompok orang yang datang bertanya mengenai
keterbatasan mereka untuk beribadah bila dibandingkan dengan
orang-orang kaya; 

 


 

 (Wahai Rasulullah.. orang-orang
yang memiliki harta berlimpah mendapatkan banyak pahala. Sebab
mereka shalat sebagaimana kami shalat, mereka puasa sebagaimana
kami puasa, dan mereka bersedekah dengan kelebihan harta yang
dimiliki. Nabi lalu membalas pernyataan mereka dengan menga-
takan, “Tidakkah Allah telah menjadikan berbagai macam hal yang
bisa kalian sedekahkan. Sesungguhnya setiap tasbih adalah sedekah,
setiap takbir adalah sedekah, setiap tahmid adalah sedekah, setiap
tahlil adalah sedekah, amar makruf dan nahi munkar adalah sedekah,
bahkan hubungan seks kalian adalah sedekah. Lalu para sahabat pun
kembali bertanya, bagaimana bisa hubungan seks suami isteri men-
jadi sedekah? Nabi pun kembali menegaskan, bukankah apabila ia
meletakkannya pada yang haram ia berdosa? Maka demikian pula-
lah bila ia letakkan pada yang halal, tentu ia mendapat pahala. ”Lihat
Abual-Husayn Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyayriy al-Naysaburiy, al-
Jmi’ al-Shahh, jil III (Beirut: Dar al-Jayl, t.th.), hlm. 86.

K o n s e p  N i k a h

193



hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu
yang perempuan. Jika mereka miskin Allah akan memampu-
kan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah Maha luas (pem-
berian-Nya) lagi Maha Mengetahui.110

Allah swt. menjelaskan menikah sesuatu  yang disukai.
Allah swt. memerintah untuk membantu mempermudah
jalannya pernikahan. Karena nikah baik bagi orang mukmin
untuk menjauhkan diri dari perbuatan zina, serta dari per-
buatan yang tidak halal, sebab nikah satu-satunya cara untuk
melanggengkan keturunan manusia. Ayat ini mendorong
pemuda dan pemudi melalui pernikahan untuk menghapus-
kan segala hambatan yang menghambat jalannya pernikahan,
baik berupa fasilitas maupun tidak. Inilah gambaran muna-
sabah dengan ayat-ayat sebelumnya.111

110 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.
111 Dalam ayat-ayat sebelumnya Allah swt. telah memperingat-

kanuntuk berhati-hati dari pelacuran dan tindakan yang tidak
bermoral. Kemudian Allah swt. melarang perbuatan zina dan segala
motif yang bisa mengantarkan pada perbuatan zina, seperti melihat
perempuan, bercampur dengan mereka, membuka aurat, memperlihat-
kan perhiasan, memasuki rumah tanpa ada izin dan sebgainya. Dimana
hal tersebut dapat merusak akhlak serta mendatangkan kerusakan.

Uraian di atas dipertegas di dalam QS al-Nur ayat 32 dan 33.
Pada ayat 32 Allah memerintahkan para wali untuk mengawinkan
siapapun yang tidak memiliki pasangan dan layak menikah, dan
agar mereka tidak menjadikan kemiskinan calon suami sebagai alas
an untuk menolak lamaran mereka, melalui ayat 33 ini para calon suami
tersebut dituntut untuk tidak mendesak para wali untuk segera
menikahkan mereka. Baca Muhammad Ali Al-Shabuni, Tafsir Ayat Al-
Ahkam min Al-Qur’an Al-Karim, (Beirut: Dar Ibn Abbud, 2004), hlm. 131.
Lihat juga Maktabah Syamila 6888, Tafsir Ayat Al-Ahkam, t.th.

194

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dapat dipahami Ulama yang menyatakan hukum asal
menikah adalah wajib berdasarkan pendapatnya pada zahir
nash-nash tersebut.112 Sedangkan ulama yang berpendapat
hukum asal menikah adalah sunat berpegang bahwa dalam
perintah menikah disertai dengan qarinah, yaitu kemampuan
dan memilih yang baik. Adapun ulama yang berpendapat bahwa
hukum asal menikah adalah mubah (jaiz), karena beranggapan
nikah tidak termasuk ibadah. Hal ini terbukti dengan sahnya
pernikahan orang kafir, seandainya pernikahan itu ibadah,
niscaya orang kafir terlarang melakukannya.113 Terdapat juga
kaidah menyatakan 
“pada dasarnya hukum bermuamalah (adat)itu mubah”.114

Kaidah ini menunjukkan bahwa segala sesuatunya
adalah boleh atau mubah dilakukan. Kebolehan ini dibatasi
sampai ada dasar hukum yang melarangnya. Bila memasuk-

112 Wahbah Zuhaili menjelasakn: 


 (Jumhur ulama berpendapat bahwa perintah itu me-
nunjukkan wajibnya yang diperintahkan, dan tidak dapat dipaling-
kan dari hukum wajib kepada hukum lainnya kecuali karena adanya
salah satu qarinah yang menunjukkan hal itu. Bila tidak diperoleh
qarinah, perintah tersebut menunjukkan wajibnya yang diperintah-
kan. Bila kondisinya tidak menunjukkan wajib, perintah tersebut
menunjukkan hukum nadab (sunat).Lihat Ushul Fiqhi Islami, juz.2
(Damaskus: Dar al-Fikr), hlm. 220.

113 Baca, Muhammad ibn Khathîb al-Syarbîniy, Mughniy al-
Muhtâj, Vol. III (Bairût: Dâr al-Ma’rifah, 1418 H/ 1997 M), hlm. 170.

114 A. Djazuli, Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-kaidah Hukum Islam dalam
Menyelesaikan Masalah-masalah yang Praktis (Jakarta: Kencana, 2006),
hlm. 130.

K o n s e p  N i k a h

195



kan pernikahan pada kategori muamalah, hukum menikah
adalah mubah. Bagi yang berpendapat pernikahan adalah
ibadah, hukumnya wajib sesuai dengan nash-nash yang meme-
rintahkannya, atau sunat (mustahab) seperti disepakati jumhur
ulama.

Ahli ushul fiqh sepakat menikah termasuk wasail (jalan)
pemeliharaan keturunan (hifz al-nas/al-nasb) dan merupakan
hal yang bersifat mashlahat dharuriyat (mendasar/pokok).115

Wajar ada ulama menyatakan menikah wajib bagi yang mampu
(ba’ah) secara lahir dan batin disebabkan khawatir terjerumus
kepada zina atau pun tidak. Kewajiban menikah sama seperti
kewajiban haji bagi yang mampu, zakat bagi yang memiliki
harta mencapai nisab dan sebagainya. Tidak ada khilafiah
(perbedaan pendapat) ulama tentang kewajiban haji, zakat dan
semisalnya. Qarinah kemampuan memberikan mahar, nafkah,
berlaku adil dan memenuhi kebutuhan seksual isteri serta
keinginan untuk menikah, menyebabkan terjadinya peru-
bahan hukum menjadi sunat, mubah, makruh atau haram.

Pernikahan adalah kebutuhan manusia dan berbagai
budaya  memperlihatkan berbagai tradisi dalam melaksana-
kan pernikahan. Sebenamya, tanpa adanya perintah menikah,
manusia cenderung melakukannya. Bahkan pernikahan dalam
pengertian bersetubuh adalah fitrah semua makhluk hidup.
Terdapat kecenderungan sebagian kaum muslimin yang di-
sibukkan menuntut ilmu dan beribadah kepada-Nya, seperti
keinginan beberapa sahabat untuk meniru kerahiban penga-
nut nasrani dan ingin membujang. Imam Syafi’I (w. 204 H)

115 Lihat kembali Imam al-Ghazali. Al-Mustashfa min Ushl al-Fiqh,
Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1997), hlm. 139-140.

196

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



menyebutkan mereka yang memiliki kesibukan beribadah
kepada Allah swt. tidaklah diwajibkan menikah sekalipun
mereka mampu lahir dan batin.

Perintah menikah dari Allah swt. dan Rasulullah adalah
untuk menghindari adanya kecenderungan kerahiban. Islam
menganut prinsip keseimbangan dalam pelaksanaan hukum-
nya.116 Keseimbangan antara menunaikan hak individu dan
keluarga dengan menunaikan hak Allah swt. serta keseimbang-
an kepentingan dunia dan akhirat. Inilah fitrah manusia, Islam
adalah agama yang sesuai dengan fitrah tersebut. Allah swt.
menciptakan manusia di atas fitrah, dan memerintahkan ma-
nusia untuk beragama sesuai dengan fitrah dalam al-Qur’an
surat Ar Rum ayat 30;



Hadapkanlahwajahmu dengan lurus kepada agama Allah
swt.; (tetaplah atas) fitrah Allah swt. yang telah mencipta-
kan manusia menurut fitrah itu. Tidak ada peubahan pada
fitrah Allah swt. (Itulah) agama yang lurus; tetapi keba-
nyakan manusia tidak mengetahui,.117

Mujahid, Qatadah, Ibnu Abbas, Abu Hurairah, dan Ibnu
Syihab memaknai fitrah dengan Islam dan Tauhid. Ditafsir-
kannya fitrah dengan Islam karena untuk fitrah itulah manusia
diciptakan.Telah ditegaskan bahwa jin dan manusia dicipta-

116 Muhammad Mushthafa Syalabi, Al-Madkhal fi al-Fiqh al-Islamiy;
Ta’rifuhu wa Tarikhuhu wa Mazhibuhu, Nazhriat al-Milkiah wa al-’Aqd
(Beirut: al-Dar al-Jami’iah, 1985), hlm. 288-289.

117 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 407.

K o n s e p  N i k a h

197



kan Allah swt. untuk beribadah kepada-Nya (QS adz-Dzariyat
[51]: 56). Jika dicermati, kedua makna tersebut tampak saling
melengkapi.118

Kata fithratallâh berkedudukan sebagai maf‘ûl bih
(obyek) dari fi‘il (kata kerja) yang tersembunyi, yakni ilzamû
(tetaplah) atau ittabi‘û (ikutilah). Itu berarti, manusia diperin-
tahkan untuk mengikuti fitrah Allah. Jika demikian, fitrah
yang dimaksudkan tentu tidak cukup hanya sebatas keyakin-
an fitri tentang Tuhan atau kecenderungan pada tauhid. Fitrah
di sini harus diartikan sebagai akidah tauhid atau dîn al-Islâm
itu sendiri. Frasa ini memperkuat perintah untuk memper-
tahankan penerimaan total terhadap Islam, tidak condong
pada agama batil lainnya, dan terus memelihara sikap istiqa-
mah terhadap dîn al-Islâm, dîn al-haq, yang diciptakan Allah
swt. untuk manusia.119

Said Sabiq (w. 1421 H/2000 M) menjelaskan di antara
manusia ada punya keinginan menjaga spirit keagamaannya
dan menghindari hal-hal keduniaan. Shalat sepanjang malam,
puasa sepanjang hari, dan menghindari perempuan.  Mereka
menjalani hidup dengan karahiban (tidak menikah) dan
mengingkari naluri kemanusiaan. Islam mengajarkan hal ter-
sebut bertentangan dengan fitrah manusia dan menyimpang
dari ajaran Islam. Rasulullah sebagai orang yang paling takut
kepada Allah swt. dan paling taqwa melaksanakan shalat
malam, juga tidur; berpuasa, juga berbuka; dan dia pun me-
nikah. Siapa yang hendak keluar dari petunjuk Rasulullah

118 Al-Suyuti, al-Durr al-Mantsûr fî at-Tafsîr al-Ma’tsûr (Semarang:
Toha Putra,1995), hlm. 352.

119 Ibid.

198

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



tersebut, tidak ada kemuliaan baginya. Sayid Sabiq kemudian
mengutip sabda Rasulullah yang diriwayatkan oleh Anas bin
Malik di atas.120 Al-jurjawi tidak menafikan sikap seperti ini.
Ia tidak sependapat jika kerahiban menjadi alasan untuk
menjaga spirit keagamaan. Al-Jurjawi menyatakan nikah
merupakan poros dan ruang beredarnya segala jenis keba-
hagiaan dan kenyamanan dalam hidup. Bahkan manfaat
nikah tidak akan putus setelah seseorang meninggal.121

Kalangan Hanafiah dan Ibn Hazm (w. 456 H) meng-
gunakan metode Saddal- Zara’i122 dalam menetapkan hukum
wajib atau fardhu sebagai hukum asal menikah. Zina meru-
pakan sesuatu yang diharamkan, cara untuk menghindari zina
adalah menikah. Karena itu, menikah dihukumkan fardhu.123

Dari penjelasan ini dipahami bahwa hukum asal per-
nikahan ini masih diperdebatkan. Metodologi istinbath hukum
sangat menentukan dalam hal ini. Yang pasti, semua ulama
sepakat bahwa pernikahan tersebut penting sebab memiliki
banyak tujuan, hikmah atau manfa’at.

120 Said Sabiq, Fiqh al-Sunnah (Kairo: al- Fath li ‘A’lam al-’Arabi,
t.th.), hlm. 7-8.

121 Baca kembali Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 6.
122 Sadd al-Zara’i adalah wasilah atau cara yang menghantarkan

kepada sesuatu, baik yang mafsadat ataupun yang mashlahat per-
kataan atau pun perbuatan. Tetapi biasanya kata zara’i diungkapkan
untuk menunjukkan sesuatu yang menghantarkan kepada yang
masadat, seperti pengharaman berkhalwat dengan perempuan ajnabi
(bukan muhrim), karena hal itu menghanman pelakunya kepada
perbuatan zina. Lebih Ianjut jihat Khalid Ramadhan Hasan, Mu’jam
Ushul al-Fiqh (Mesir: Al-Raudhah, 1998), hlm. 146.

123 Lihat, ‘Ali ibn Ahmad ibn Sa’îd ibn Hazm, Al-Muhallâ, Vol.
IX (Mesir: Mathba’ah al-Nahdlah, 1347 H), hlm. 440.

K o n s e p  N i k a h

199



Setelah mendeskripsikan pemikiran dan argumentasi
fuqaha aliran sunni seputar hukum pernikahan, kritikan
mayoritas terhadap alasan-alasan pengikut aliran al-Syafi’i dan
Daud Zahiri, penulis berpendapat pemikiran mayoritas fuqaha
dari aliran Hanafi, Maliki, dan Hanbali menyatakan kesunnah-
an hukum menikah adalah produk pemikiran yang kuat. Hal
ini, karena keabsahan argumentasi mereka, sasaran dalil yang
tepat (pernikahan untuk memakmurkan bumi), argumentasi
mereka selamat dari kritikan, dan demi mengkompromikan
dalil-dalil yang sudah ada. Dilihat dari sisi tujuannya, per-
nikahan adalah sesuatu yang dharri (amat penting)124 karena
menyangkut pemeliharaan agama, pemeliharaan jiwa, dan
pemeliharaan keturunan.

Abu Zahrah (w. 1394 H/1974 M) menjelaskan bahwa
penetapan hukum pernikahan bagi seseorang diukur dari
kemampuannya untuk menunaikan kewajiban dan kekhawa-
tirannya jatuh ke perbuatan keji (zina).125 Menurut fuqaha’,
hukum pemikahan itu digolongkan kepada lima hukum,
yaitu; wajib, mandub, mubah, makruh dan haram. Al-Jurjawi
juga menerima penggolongan hukum-hukum nikah ini. Ia tidak
merinci hukum-hukum nikah, ia hanya menekankan nikah

124 Sebab, bila dibandingkan dengan kewajiban-kewajiban
lainnya seperti menjawab azan, menjawab salam, menghormati tamu
dan sebagainya, pernikahan jauh lebih dharuri dari hal-hal tersebut.
Pernikahan juga menyangkut kelangsungan eksistensi manusia,
bangsa, masyarakat dan keluarga.

125 Muhammad Abu Zahrah, al-Ahwl al-Syakhshiyah (Kairo: Dar
al-Fikr al-Arabi, 1950) hlm. 22. Lihat juga Abu Muhammad Ali ibn
Muhammad ibn Sa’id ibn Hazm, Al-Muhalla (Mesir: Idara al-Thiba’ah
al-Muniriah, 1351 H), hlm. 440.

200

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



menjadi wadah untuk memelihara keturunan demi membangun
dunia.126 Berikut akan dijelaskan hukum menikah menurut
para ulama;

1) Wajib
Menurut Sayid Sabiq (w. 1420 H/2000 M), pernikahan

wajib bagi yang sanggup menikah dan dikhawatirkan akan
terjerumus kepada zina.127 Memelihara diri dan mensucikannya

126 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4.
127 Menurut Abu Zahrah (w.1974 M), menikah dihukumkan

fardhu bila seorang mukallaf dipastikan akan terjerumus kepada
perzinahan dengan tidak menikah, sedangkan ia mampu memberi
nafkah dan berlaku adil kepada keluarganya. Meninggalkan zina
perintah yang tegas dalam  Islam, cara untuk menghindarinya adalah
menikah. Syara’ menetapkan hal yang tidak dapat mewujudkan
fardhu kecuali dengannya, dihukumkan fardhu.

Dalam hal ini, Abu Zahrah sependapat dengan kalangan
Hanafiah yang membedakan antara hukum fardhu dan wajib. Fardhu
adalah suatu yang dituntut syara’ secara tegas, Tuntutan tersebut
dijelaskan dengan dalil yang fidak diragukan lagi. Sedangkan wajib
adalah suatu yang dituntut syara’ secara tegas. Tetapi tuntutan ter-
sebut dijelaskan dengan dalil yang Zhanni dan masih terdapat
keraguan di dalamnya.

Hal ini juga ditegaskan oleh Wahbah Zuhaili; “Pernikahan
menurut pendapat fuqaha’ secara umum adalah fardhu bila diyakini
seseorang tersebut akan jatuh kepada perzinahan bila tidak menikah,
sementara ia mampu membiayai pernikahannya -termasuk mahar
-, memberi nafkah isterinya dan menunaikan hak-hak isteri menurut
syara’. Sedangkan dia tidak mampu menghindari perbuatan keji (zina)
dengan puasa dan sebagainya. Lihat Wahbah al-Zuhaily, Ushul Fiqhi
Islami, juz.2 (Damaskus : Dar al-Fikr), hlm. 45

Dalam madzhab Hanafiyah, istilah fardhu dan wajib dibeda-
kan. Fardhu adalah perbuatan yang dituntut secara tegas ()

K o n s e p  N i k a h

201



dari yang haram adalah wajib, hal itu tidak akan sempurna
bila tidak menikah.128 Ia  mengutip pendapat al-Qurthubi (w.
671 H) “orang yang mampu dan dikhawatirkan terjadi kemu-
daratan terhadap diri dan agamanya-seperti terjerumus ber-
buat maksiat- tidak dapat dihindari kecuali dengan menikah,
tidak ada perbedaan pendapat tentang kewajibannya
menikah”.129 Wahbah Zuhaily (w. 1436 H/2015 M) dalam al-
Fiqh al-Islamy wa Adillatuh mejelaskan terdapat kaidah

oleh syara’ untuk dilakukan dan dibangun dari dalil yang qath’i, yang
tidak terdapat syubhat di dalamnya. Fardhu dibangun dari al-Quran
al-Karim, as-Sunnah al-Mutawatirah atau as-Sunnah al-Masyhurah dan
Ijma’. Contohnya adalah rukun Islam yang lima yang ditetapkan
oleh al-Quran al-Karim, atau yang ditetapkan oleh as-Sunnah al-Mutawatirah
atau as-Sunnah al-Masyhurah seperti membaca al-Quran di dalam
shalat, atau keharaman menjual empat jenis makanan, yaitu gandum
(), jewawut (), kurma (), dan garam () secara kredit
dengan benda yang sejenis yang ditetapkan oleh Ijma’. Fardhu ini
wajib dikerjakan, yang mengerjakannya mendapatkan pahala dan
yang meninggalkannya mendapatkan dosa, dan yang mengingkarinya
dihukumi kafir.

Wajib adalah perbuatan yang dituntut secara tegas oleh syara’
untuk dilakukan, namun dibangun dari dalil yang zhanni, yang masih
syubhat. Dalil zhanni yang dimaksud adalah Khabar Ahad ()
dari Nabi shallallahu ‘alaihi wa sallam. Contohnya adalah zakat fitrah
serta shalat witir dan ‘idain.Wajib ini sama statusnya dengan fardhu,
kecuali bagi yang mengingkarinya tidak dihukumi kafir.

Sedangkan menurut jumhur fuqaha, dua istilah ini tidak berbeda,
keduanya memiliki satu makna, yaitu perbuatan yang dituntut secara
tegas oleh syara’ untuk dilakukan. Menurut mereka, fardhu adalah
wajib, wajib adalah fardhu. Lihat Wahbah al-Zuhaily, Ushul Fiqhi,
hlm. 45.

128 Said Sabiq, Fikih, hlm. 10.
129 Ibid., hlm. 11.

202

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



menyatakan; “sesuatu yang tidak mungkin bisa menyempurna-
kan kewajiban kecuali dengannya, dihukumkan wajib”.
Memelihara diri dari yang haram merupakan kewajiban, per-
nikahan merupakan jalan untuk hal tersebut.130

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa hukum
pernikahan wajib bila seseorang telah benar-benar mampu,
sanggup atau pantas untuk menikah. Mampu dari sisi umur
dan nafkah lahir batin, kematangan psikologis maupun dari
sisi pemenuhan hak-hak isteri. Sementara ia dikhawatirkan
akan terjerumus kepada perzinahan atau perbuatan dosa.
Keinginannya untuk menikah tidak ada halangan dan peme-
nuhan kebutuhan seksualnya tidak dapat dibendung oleh
puasa atau lainnya. Untuk memelihara dirinya dari perbuatan
dosa, diwajibkan baginya menikah.

Argumentasi ini masih terlihat lemah, terutama bila
dihadapkan kepada keinginan sebagian orang berperilaku
kerahiban. Keinginan ini ditolak oleh Rasulullah seperti di-
jelaskan pada hadits di atas. Artinya, kekhawatiran seseorang
terjerumus kepada perzinahan atau berbuat dosa tidaklah
dapat dijadikan ‘illat kewajiban menikah. ‘Illat untuk kewajiban
menikah adalah kemampuan seseorang menunaikan nafkah

130 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islami, hlm. 46. Sejalan dengan
pendapat ini Menurut Muhammad Daud Ali, hukum pernjkahan itu
menjadi Wajib/fardhu, kalau seseorang dipandang benar-benar
mampu berumah tangga, sanggup memenuhi kebutuhan dan mengu-
rus kehidupan keluarganya, telah matang betul pertumbuhan jasmani
dan rohaninya. Dalam kondisi seperti itu, ia wajib menikah, sebab
kalau tidak nikah ia akan cenderung berbuat dosa. Muhammad Daud
Ali, Hukum Islam, hlm. 4 Lihat juga Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan
Islam, hlm. 5.

K o n s e p  N i k a h

203



lahir dan batin. Sehingga ulama sepakat menyatakan makruh
menikah bagi mereka yang tidak mampu.

Firman Allah swt. pada surat Al-Nur ayat 32;




Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara kamu,
dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-hamba
sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu yang
perempuan. Jika mereka miskin Allah swt. akan memampu-
kan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah swt. Maha luas
(pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.131

Dilihat dari ayat di atas, kemampuan finansial bukanlah
ukuran dari kewajiban menikah, sebab Allah swt. akan mem-
berikan seseorang kemampuan bila melaksanakan pernikahan.
Pengertian kemampuan di sini, lebih kepada kemampuan mem-
berikan nafkah batin yaitu memenuhi kebutuhan seksual.132

Sekalipun kemampuan finansial juga sangat penting untuk
kelangsungan kehidupan rumah tangga, sehingga Allah swt.
menegaskan dalam surat al-Nur: 33;

131 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.
132 Perintah menikah oleh Rasulullah dikaitkan dengan 

Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal menjelaskan makna   adalah
jimak. Sehingga pesan Rasulullah tersebut dapat dimaknai; “hai se-
kalian pemuda, siapa di antara kamu mampu “bersetubuh, nikahlah.
Hal itu baik dan akan mensucikan dirimu. Siapa yang tidak sanggup,
puasalah, hal itu akan menjadi benteng baginya. Yang dimaksud men-
jadi benteng di sini adaiah puasa dapat memperkuat dimensi ruhiyah
manusia serta menahan dan mengendalikan syahwat seksual. Lihat
Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal, al-Inkihat al-Fasidah :Dirasat
Fiqhiyyah Muqaranah (Riyadh: Maktabah Dauliyah, 1983), hlm. 37.

204

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n









Dan orang-orang yang tidak mampu kawin hendaklah
menjaga kesucian (diri)nya, sehingga Allah swt. memampu-
kan mereka dengan karunia-Nya. Dan budak-budak yang
kamu miliki yang memginginkan perjanjian, hendaklah
kamu buat perjanjian dengan mereka, jika kamu mengetahui
ada kebaikan pada mereka, dan berikanlah kepada mereka
sebahagian dari harta Allah swt. yang dikaruniakan-Nya
kepadamu. Dan janganlah kamu paksa budak-budak wanitamu
untuk melakukan pelacuran, sedang mereka sendiri mengingini
kesucian, karena kamu hendak mencari keuntungan duniawi.
Dan barangsiapa yang memaksa mereka, sesungguhnya
Allah swt. adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang
(kepada mereka) sesudah mereka dipaksa itu. 133

Surat al-Nur ayat 32 dan 33, menggambarkan kehidupan
sosial masa lalu, yaitu pada masa sistem perbudakan masih
berlaku. Ayat ini turun berkenaan dengan budak Huwaithab
bin Abdul Izza, yang bernama Shabih. Dia meminta kepada
majikannya agar me-mukatab-kannya tetapi majikannya itu
enggan. Kemudian turunlah ayat 33.

Kemudian Huwaithab me-mukatab-kannya sejumlah
100 dinar dan Huwaithab memberi pula kepadanya 20 dinar.134

133 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354
134 Abi al Hasan Ali bin Ahmad al Wahadi, Asbab al Nuzul (Beirut:

‘Alam al Kutub, t.th.) hlm. 245.

K o n s e p  N i k a h

205



Al-Quran mengajarkan bahwa apabila seorang majikan
diminta oleh budaknya agar ia memukatabkannya, sebaiknya
majikan mengabulkan permintaan budak tersebut. Akan
tetapi hal itu tergantung keadaan budak tersebut, jika dia
dipandang telah layak untuk dimukatabkan dan telah mampu
mencari harta untuk menebus dirinya, seharusnya majikan-
nya mengabulkan permintaan budak itu.135

Ayat di atas sebagai jawaban atas tradisi bangsa Arab
Jahiliyah yang mempersulit apabila budak yang ingin memer-
dekakan diri secara mukatabah, dengan cara membayar uang
tebusan sesuai perjanjian, Firman Allah swt. ini memerintah-
kan para majikan untuk memenuhi keinginan mereka dan
menjadikan mereka orang yang merdeka setelah mereka
memenuhi apa yang telah diperjanjikan. Serta Allah swt. juga
mendorong para tuan (pemilik) budak yang bersangkutan
untuk memberikan sebagian hartanya kepada budak yang
dimilikinya untuk dapat dipergunakan membayar tebusan
atas dirinya.

Mushthafa Ali Al-Shabuni (lahir 1348 H/1930 M) me-
nafsirkan kedua ayat di atas; Allah swt. memerintahkan
kepada wali untuk menikahkan anaknya yang tidak punya
suami atau isteri. Maksud ayat ini adalah  orang-orang yang
beriman nikahkanlah orang-orang yang tidak punya isteri
atau suami, serta nikahkanlah hamba sahayamu yang shaleh
dan bertaqwa, sekalipun yang hendak menikahi mereka
adalah seorang fakir miskin. Allah swt. akan mencukupkan
rezki mereka dengan memberikan karunia-Nya, Janganlah

135 Kadar M. Yusuf, Tafsir Ayat Ahkam, Tafsir Tematik ayat-ayat Hukum
(Jakarta: Amzah, 2001), hlm. 203.

206

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kefakiran mereka menghalangimu untuk menikahkannya.
Allah swt. Maha Luas karunia-Nya, Maha Pengasih lagi Maha
Mulia. Allah  memberikan rizki kepada siapa yang diinginkan-
Nya dan kondisi mereka tidaklah ada satupun yang tersem-
bunyi di hadapan-Nya.

Allah swt. memerintahkan para pemuda yang menga-
lami kesulitan materi untuk menikah agar menghindari per-
buatan keji yang diharamkan Allah swt., sampai Allah swt.
melapangkan rizki dan penghidupannya, serta memudahkan
urusan pemikahan mereka. Sesungguhnya, seorang hamba
yang bertaqwa kepada Allah swt., akan Allah swt. berikan
kemuliaan dan jalan keluar (dari kesulitan). Allah swt. me-
merintahkan kepada pemilik hamba sahaya untuk memer-
dekakan hamba sahayanya yang ingin bebas (untuk menikah)
dan memberikan bantuan materi. Allah swt. melarang pemilik
hamba sahaya menyuruh mereka untuk menjadi pelacur,
seperti pada tradisi Jahiliah.136

Penjelasan di atas, mempertegas pendapat bahwa aspek
finansial bukanlah ukuran penetapan hukum menikah. Para
wali (orang tua atau pemilik hamba sahaya) agar tidak  men-
jadikan kemiskinan sebagai penghalang pernikahan anak atau

136 Muhammad Ali al-Shabuni, Rawa’i al-Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam
min al-Quran (Beirut: Muassah Manahil al-Irfan, 1981), hlm. 178-179.

Ibnu Mardawaih mengeluarkan riwayat dari Ali karamallu
wajhah, bahwa pada masa jahiliah, orang-orang memaksa budak-
budak wanitanya untuk berzina atau melacur agar mereka dapat
mengambil upahnya, lalu Islam mengaturnya dengan menurunkan
ayat ini dan melarang mereka berbuat demikian. Baca Ahmad Mushthofa
Al-Maraghi, Tafsri Al-Maraghi (Edisi Terjemahan) (Semarang: Toha Putra,
2000), hlm. 191.

K o n s e p  N i k a h

207



hamba sahaya. Justeru, Allah swt. memerintahkan untuk
membantu mereka yang ingin menikah. Allah swt. akan men-
cukupkan rizki siapa yang dikehendakinya.

Pada ayat 25 Surat al-Nisa’, Allah swt. berfirman:









Dan barangsiapa diantara kamu (orang merdeka) yang
tidak cukup perbelanjaannya untuk mengawini wanita mer-
deka lagi beriman, ia boleh mengawini wanita yang beriman,
dari budak-budak yang kamu miliki. Allah swt. mengetahui
keimananmu; sebahagian kamu adalah dari sebahagian
yang lain, karena itu kawinilah mereka dengan seizin tuan
mereka, dan berilah maskawin mereka menurut yang patut,
sedang merekapun wanita-wanita yang memelihara diri,
bukan pezina dan bukan (pula) wanita yang mengambil
laki-laki lain sebagai piaraannya; dan apabila mereka telah
menjaga diri dengan kawin, kemudian mereka melakukan
perbuatan yang keji (zina), atas mereka separo hukuman dari
hukuman wanita-wanita merdeka yang bersuami. (Kebolehan
mengawini budak) itu, adalah bagi orang-orang yang takut
kepada kemasyakatan menjaga diri (dari perbuatan zina)
di antara kamu, dan kesabaran itu lebih baik bagimu. Dan
Allah swt. Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.137

137 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 82.

208

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ayat ini memberikan jalan keluar bagi mereka yang
tidak memiliki kecukupan harta untuk menikah, antara lain
untuk membayar mahar, boleh menikahi hamba sahaya
dengan seizin tuannya. Hamba sahaya yang dimaksud adalah
hamba yang beriman dan menjaga kesucian dirinya, bukan
pezina atau pelacur, serta bukan pula orang kafir. Karena
hamba sahaya yang beriman lebih baik dari pada perempuan
kafir atau musyrik yang merdeka.138

Sekalipun pernikahan dengan pasangan yang sekufu’
dianjurkan dalam Islam, bila tidak memiliki kemampuan
finansial boleh menikah dengan orang tidak sekufu (hamba
sahaya) agar terhindar dari perzinahan. Al-Qurthubi (w.671
H1273 M) dalam hal ini menegaskan bahwa baik yang mer-
deka ataupun hamba sahaya adalah anak cucu Adam dan
yang paling mulia di hadapan Allah swt. adalah orang yang
bertaqwa.139

2).  Mandub
Disunnatkan menikah menurut jumhur, bila seseorang

itu seimbang antara tidak dikhawatirkan melakukan per-
zinahan bila tidak menikah dan tidak menzalimi isterinya bila
menikah.140 Abu Zahrah (w. 1974 M) menjelaskan bahwa dalam
kondisi ini, terdapat dua pendapat, yaitu; pertama, menurut
kalangan syafi’iah hukumnya mubah, Kedua, menurut mazhab

138 Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad ibn Abi Bakr al-
Qurthubi, Al-Jami’ li Akham al-Quran wa al-Mubayyin lima Tadhammanah
min al-Sunnah wa Ayi al-Furqan, Juz 6 (Beirut: Muassisah Risalah, 2006),
hlm. 225-238.

139 Ibid.,
140 Muhammad Abu Zahrah, Ahwal, hlm. 23.

K o n s e p  N i k a h

209



zahiri, hukumnya fardhu.141 Hal ini diperkuat oleh kenyataan
bahwa Rasulullah, sahabat dan kaum muslimin yang mengi-
kutinya menikah dan tetap dalam pemikahan. Ini adalah dalil
tentang sunnatnya hukum menikah.142

3) Mubah
Menurut Manshur ibn Yunus ibn Idris al-Bahuti (w. 1591

H/1641M), menikah dihukumkan mubah bila seseorang tidak
memiliki syahwat (keinginan) untuk itu, seperti bagi orang
yang mengalami impotensi, sakit, mandul, tua (lanjut usia)
dan sebagainya. Karena pada dasarnya, pernikahan ditujukan
untuk memelihara diri (dari godaan syahwat) dan berketurun-
an, dalam konteks tersebut bagi mereka tidak ada gunanya
menikah. Dikatakan mubah, karena tidak ada larangan syara’
untuk menikah dalam kondisi di atas. Dalam hal ini, memper-
banyak ibadah sunat, menyibukkan diri dengan kewajiban
lainnya, serta menuntut ilmu lebih utama.143

141 Ibid., hlm. 24.
142 Menurut Muhmad Daud Ali pemikahan itu hukumnya sunnat

kalau dilakukan oleh seseorang yang pertumbuhan rohani dan
jasmaninya dianggap telah benar-benar wajar untuk hidup berumah
tangga. Telah mampu membiayai atau mengurus rumah tangga.
Kalau ia nikah dalam kondisi seperti itu, ia akan mendapatkan pahala
dan kalau ia belum mau berumah tangga, asal mampu menjaga
dirinya, ia tidak berdosa. Muhammad Daud Ali, Hukum Islam, hlm.
126-127.

143 Manshur ibn Yunus ibn Idris al-Bahuti, Syarh Muntaha al-
Iradat: Daqaiq Uli al-Naha li Syarh al-Muntaha, Juz 5 (Beirut: Muassisah
Risalah, 2000), hlm. 99.

210

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



4) Makruh
Nikah dihukumkan makruh bila seseorang khawatir

akan teraniaya dan mendapat kemudharatan jika menikah
karena ia tidak mampu memberi nafkah, jahat dalam pergaul-
an atau keinginan terhadap perempuan lemah.144 Termasuk
makruh menurut Imam Syafi’i (w.204 H/819 M), orang yang
lemah karena tua, sakit atau menderita kesusahan yang per-
manen, dan susah berjalan. Dimakruhkan juga menikah setelah
meminang atas pinangan orang sekali telah diberi jawaban.145

5) Haram
Diharamkan pernikahan bila diyakini bahwa seseorang

akan menzalimi dan mendatangkan kemudharatan kepada
isterinya bila ia menikah, baik karena ia tidak mampu memi-
kul tanggung jawab pemikahan atau  tidak dapat berlaku adil
bila ia menikah lagi.146 Zuhaily (w. 1436 H) menegaskan,

144 Wahbah Zuhaili, Ushul, hlm. 46.
145 Ibid. Menurut Muhammad Daud Ali Makruh; bila dilakukan

oleh orang yang berusia relatif muda (belum cukup umur), belum
mampu menafkahi dan mengurus rumah tangga. Karenanya, ia akan
membawa kesengsaraan bagi hidup dan kehidupan keluarganya, la
tidak berdosa menikah, tetapi perbuatannya itu dikategorikan per-
buatan tercela. Muhammad Daud Ali, Hukum Islam, hlm.4-5.

146 Wahbah Zuhaili, Ushul, hlm. 46. Menurut Muhammad Daud
Ali pernikahan itu hukumnya haram bila dilakukan oleh seorang
laki-laki yang menikahi wanita dengan maksud hendak menzalimi-
nya. Atau menurut Perhitungan umum dan wajar pemikahannya itu
akan mendatangkan malapetaka bagi pasangannya. Termasuk dalam
kategori ini, menikah dengan wanita yang masih terikat dalam per-
nikahan dengan orang lain, jumlahnya melebihi dari yang diperboleh-
kan dan gemar menyakiti pasangannya. Muhammad Daud Ali,
Hukum lslam, hlm, 4-5.

K o n s e p  N i k a h

211



sekalipun pada dasarnya ia telah wajib menikah, namun sebab
diyakini ia akan menzalimi isterinya, tetap saja hukum
pernikahannya haram. Ini didasarkan pada kaidah;

147
“Bila berkumpul hukum halal dan haram, hukum haram
mengalahkan hukum halal”.

Kaidah ini dipahami bahwa perkara yang haram tentu
menyimpan kerusakan baik langsung maupun tidak lang-
sung. Sebagai langkah prefentif menghindari kerusakan
tersebut lebih baik melepaskan yang halal dari pada meng-
konsumsi barang haram yang dianggap halal. Secara harfiah
diartikan bahwa apabila ragu dalam mendefinisikan halal dan
haram ketika melakukan sesuatu, lebih baik untuk menghin-
darinya atau tidak melakukannya. Berdasarkan hal itu, orang
tersebut dianjurkan untuk berpuasa guna mengendalikan
syahwatnya. Meskipun ada pendapat yang menyatakan dalam
kasus ini lebih utama menikah. Karena seorang laki-laki (calon
suami) akan berubah wataknya setelah menikah, meningkat
kehidupannya, melemah keburukannya dan senantiasa setia,
serta dengan menikah akan terhindar dari zina.148

C. Nash-Nash disyariatkannya Nikah
Dari bacaan dalam kitab al-Ziwaj al-Islami al-Sa’id,149ada

beberapa ayat dalam al-Qurn menyebutkan tentang pernikahan.
Antara lain:

147 Muhammad Bakr Isma’il, Al-Qawaid al-Fiqhiah baina Al-
Ashalah wa al-Taujjh (Midan al-Husain: Dar al-Manar, 1997), hlm. 122.
Wahbah Zuhaili, Ushul, hlm. 46.

148 Ibid.

212

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Pertama, surat al-Nisa : 1





Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang
telah menciptakan kamu dari seorang diri, dan dari padanya
Allah swt. menciptakan isterinya; dan dari pada keduanya
Allah swt. memperkembang biakkan laki-laki dan perempuan
yang banyak. Dan bertakwalah kepada Allah swt. yang
dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu saling meminta
satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silaturrahim.
Sesungguhnya Allah swt. selalu menjaga dan mengawasi
kamu.150

Jumhur ulama sepakat bahwa makna  dalam
ayat di atas adalah adam.Al-Qaffal (w. 975 H/1026 M) menga-
takan bahwa makna ayat ini ialah sesungguhnya Allah swt.
telah menciptakan setiap orang diantara kalian berasal dari
satu jiwa kemudian dia menjadikan istri untuknya yang di-
ciptakan dari dirinya atau kemungkinan khitab (pembicaraan)
ayat ini ditujukan kepada kaum Quraisy yang hidup pada
masa Nabi Muhammad saw. Mereka adalah keluarga Qusay,
dan yang dimaksudkan dengan nafsin wahidahdalam ayat ini
adalah Qusay sendiri.151Ada juga sebagian yang memahami
nafsin wahidah dalam arti jenis manusia lelaki dan wanita.

149 Mahmud al-Mashri Abu ‘Imar, al-Ziwaj al-Islami al-Sa’id
(Mesir: Maktabah al-Shofa, 2007), hlm. 11-13.

150 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 77.
151 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Jilid. 2 (Dar-

Fikr.: t.th.), hlm. 175.

K o n s e p  N i k a h

213



Syaikh Muhammad Abduh (w. 1905 M), al-Qosimi(w. 2005 M)
dan beberapa ulama kontemporer lain memahami demikian.152

Ulama berbeda pendapat tentang   “darinya Allah
swt. menciptakan”, apakah maksud “nya” menciptakan hawa
dari jiwa Adam atau dari jiwa hawa sendiri. Yang menyatakan
dari jiwa hawa sendiri beralasan dengan pemahaman ayat,
“sesungguhnya telah datang kepadamu seorang rasul dari
kaummu sendiri”. Menurut  Abu Muslim al-Asfahaniy yang
dimaksud dengan makna lafaz  adalah dari yang sejenis
dengannya.153Atau menurut pendapat lain maksud dari 
 “darinya Allah swt. menciptakan”ialah dari tulang pung-
gung Adam, tapi ungkapan ini tidak ada bukti yang kuat yang
mendukungnya, selama tidak ada bukti yang kuat, pernyataan
pertama yang dipengang.

 () “Dan darinya Allah swt. menciptakan
istrinya.” Yaitu Hawa yang diciptakan dari tulang rusuk Adam
bagian kiri dari belakang. Di saat Adam tidur, lalu sadar dari
tidurnya, ia melihat Hawa yang cukup menakjubkan. Hingga
muncul rasa cinta dan kasih sayang diantara keduanya.154

Didalam hadits shahih dinyatakan:

152 M. Quraiys Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian
al-Quran (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 332.

153 Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, jild. 2, hlm. 177.
154 Didalam hadits shahih dinyatakan:


 (“Sesungguhnya wanita diciptakan dari tulang rusuk. Dan
tulang rusuk yang paling bengkok adalah bagian yang paling atas.
Jika engkau memaksakan untuk meluruskannya, engkau akan mema-
tahkannya. Tetapi jika engkau bersenang-senang dengannya, ber-
senang-senanglah dengannya, sedangkan padanya terdapat kebeng-
kokan.” Lihat Shoheh Imam Muslim, hadits no. 2670

214

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Penegasan makna”Allah swt. menciptakan darinya
pasangannya,”memiliki makna bahwa pasangan suami istri
itu hendaknya menyatu sehingga menjadi diri yang satu, yakni
menyatu dalam perasaan dan pikirannya, dalam cita dan
harapannya, bahkan dalam menarik dan menghembuskan
nafasnya. Itu sebabnya pernikahan dinamai () yang berarti
keberpasangan disamping dinamai ()yang berarti penyatuan
jasmani dan rohani.

 “dan daripada keduanya Allah
swt. memperkembangbiakkan laki-laki dan perempuan
banyak.” Artinya Allah swt. lahirkan dari keduanya yaitu Adam
dan Hawa, laki-laki dan wanita yang banyak sekali, serta di-
tebarkan di berbagai pelosok dunia dengan perbedaan golong-
an, sifat, warna dan bahasa mereka. Kemudian setelah itu,
hanya kepada-Nya tempat kembali dan tempat berkumpul.155

Dalam Tafsir al-Marghi juga dijelaskan bahwa dari dua
sejoli ini (Adam dan Hawa) akan lahir keturunan. Allah swt.
menjadikan keturunan itu dari dua pasangan, suami istri.
Keturunan manusia dikembangbiakkan melalui pasangan
yang terdiri dari laki-laki dan wanita. “Allah swt. memperkem-
bangbiakkan dari keduanya laki-laki banyak dan perempuan,”
ayat ini menginformasikan bahwa populasi manusia pada
mulanya bersumber dari satu pasangan, kemudian satu pa-
sangan itu berkembang biak, sehingga menjadi sekian banyak
pasangan yang berkembang biak.156

Dengan demikian secara umum ayat ini menganjurkan
untuk menikah, karena dengan menikah akan menjadikan

155 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Cet II (Beirut: Dar al-Karim).
156 M. Quraiys Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, hlm. 332.

K o n s e p  N i k a h

215



populasi manusia bertambah. Selain itu dengan menikah
berarti seseorang sedang berupaya mendekatkan diri kepada
Khalik-Nya.

Kedua, surat al-Nisa: 3





Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap
(hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu menga-
wininya), kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi:
dua, tiga atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan
dapat berlaku adil,(kawinilah) seorang saja, atau budak-
budak yang kamu miliki. Yang demikian itu adalah lebih
dekat kepada tidak berbuat aniaya.157

Ibnu Hajar (w. 852 H/1449 M) menyebut bahwa ayat ini
merupakan perintah untuk menikahi yang baik serta larangan
meninggalkan yang baik. Ayat ini menggolongkan orang yang
meninggalkan yang baik sebagai orang yang melampaui
batas.158

Tema ayat ini menurut Wahbah Zuhaili (w. 2015 M)159

terdefinisikan sesuai dengan sebab turunnya, yaitu ada
kalanya tema ayat ini menikahi wanita-wanita selain anak-
anak yatim perempuan. Maksudnya, bila ada seorang anak
yatim perempuan berada di bawah pengasuhan seseorang, ia

157 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 77.
158 Ibn Hajar al-asqolani, Fathu al-Bâri, Juz. 9, hlm. 6.
159 Wahab Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir, Jilid II (Jakarta: Gema

Insani, 2013 ), hml. 571-572. lihat juga kembali catatn kaki 92.

216

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



ingin menikahinya tetapi khawatir tidak bisa berlaku adil
terhadapnya dengan tidak memberinya mahar mitsil (mahar
yang biasa diberikan kepada wanita lainnya yang setingkat
dengannya), hendaklah ia menikahi wanita-wanita lainnya,
karena masih banyak wanita lain yabg bisa ia nikahi dan Allah
swt.  pun tidak mempersempit dirinya dalam memilih wanita
lain.

Ada kalanya tema ayat ini seputar perintah berlaku adil
terhadap para wanita (istri) dan larangan bersikap zhalim
terhadapnya ketika menikahi lebih dari satu (poligami).
Maksudnya, ayat ini turun bersamaan dengan sikap hati-hati
orang Quraisy dalam  mengasuh anak yatim. Tidak demikian
terhadap istri-istrinya, mereka memiliki sepuluh istri, tetapi
diperlakukan dengan zalim dan tidak adil. Ayat ini turun
menyerukan “seperti halnya  merasa takut dan khawatir tidak
bisa berlaku adil terhadap hak-hak anak yatim, begitu juga
harus takut tidak bisa berlaku adil di antara para wanita (istri),
kurangilah jumlah wanita yang dinikahi itu. Karena siapa yang
berusaha menjauhi sebuah perbuatan dosa, namun ia tetap
melakukan sesuatu perbuatan yang disamakan dengan dosa
yang ingin ia jauhi tersebut, ia berarti bukan orang yang
menjauhinya.”160

Yang dimaksud dengan al-khauf (takut, khawatir) adalah
tahu dirinya tidak bisa berlaku adil. Hal ini diungkapkan
dengan kata al-khauf sebagai bentuk isyarat sesuatu yang
diketahui (dalam hal ini adalah tidak bisa berlaku adil) adalah
sesuatu yang ditakuti dan di larang.Maksudnya, apabila
merasa akan berbuat zhalim terhadap anak yatim perempuan

160 Ibid.

K o n s e p  N i k a h

217



dinikahi dengan tidak memberikan kepadanya mahar, atau
dengan memakan harta anak yatim secara batil, jangan
menikahi anak yatim perempuan tersebut. Tetapinikahilah
wanita-wanita yang lain: satu, dua, tiga, atau empat. Juga harus
berlaku adil terhadap para istri yang dinikahi ketika kalian
berpoligami. Janganlahmenikahi wanita lebih dari empat agar
bisa berlaku adil terhadap mereka.161

Perintah pada ayat,  adalah perintah yang bersifat
ibaahah (memperbolehkan), seperti perintah pada ayat,
 (al-Baqarah: 187)dan bentuk-bentuk perintah yang
sejenis lainnya. Ada pendapat mengatakan perintah tersebut
adalah bersifat wajib. Yang  dimaksud wajib disini bukanlah
wajib nikahnya, akan tetapi wajib terbatas pada jumlah seperti
yang dijelaskan di ayat tersebut, yaitu dua, tiga atau empat.
Atau dengan kata lain , jika berpoligami, wajib hanya terbatas
pada jumlah tersebut, tidak boleh melebihi.162

Berkaitan dengan poligami, Al-Jurjawi menekankan
bahwa syariat hanya membolehkan poligami sampai empat,
dengan catatan harus berlaku adil. Tidak boleh poligami lebih
dari empat, karena pasti akan terjadi kezhaliman. Seseorang
tidak mungkin dapat menahan diri dari berbuat zhalim dan
melampaui batas betapa pun bijak dan banyaknya ilmunya.
Kecuali Rasulullah saw., beliau ma’sum (terpelihara) dari
kesalahan dan dosa.Tidak pernah terjadi perilakunya berten-
tangan dengan al-Qurân.163

161 Ibid.
162 Ibid.
163Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 17.

218

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ayat di atas menurut al-Jurjawi tidak mungkin diamal-
kan secara lahiriah. Ia harus ditakwil. Sebab jika tidak ditakwil,
berari jumlahnya sembilan orang. Tidak ada seorang ulama
pun yang mengatakan seperti ini. Takwilnya ada dua: Pertama,
Menunjukkan pilihan, yakni menikah antara dua, tiga atau
empat. Seakan-akan Allah berfirman, “Dua, atau tiga, atau
empat”. Menggunakan  huruf waw (dan) pada posisi aw (atau)
adalah boleh dalam bahasa Arab. Kedua, Penyebutan bilangan
ini adalah bentuk ketercakupan bilangan lain di dalamnya.
Ucapan tsalatsa (tiga), tercakup di dalamnya dua, pada kata-
kata ruba’ (empat) terkandung di dalamnya tiga.164

Walaupun secara khusus ayat ini berbicara tentang
aturan teknis berpoligami, namun secara umum ayat ini men-
jadi salah satu dasar yang dijadikan ulama sebagai nash pen-
syariatan nikah. Hal ini dapat dipahami dari kalimat perintah
untuk menikah dalam redaksi ayat tersebut.

Ketiga, surat al-Nahl : 72





Allah swt. menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis
kamu sendiri dan menjadikan bagimu dari isteri-isteri kamu
itu, anak-anak dan cucu-cucu, dan memberimu rezeki dari
yang baik-baik. Mengapakah mereka beriman kepada yang
bathil dan mengingkari nikmat Allah swt.?”165

164 Ibid., hlm. 18.
165 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 274.

K o n s e p  N i k a h

219



Seacara umum ayat ini menurut al-Jurjawi mengingat-
kan bahwa pernikahan dapat menjadikan populasi manusia
makin bertambah. Dengan pertambahan itu keberlangsungan
peradaban manusia akan terus ada selama bumi ini masih ada.
Di sinilah kemudian Allah swt. mendorong manusia untuk
melaksanakan pernikahan. Al-Jurjawi menyatakan bahwa
dengan menikah keturunan akan menjadi banyak. Rasul saw.
membanggakan jumlah umatnya yang banyak pada hari
kiamat. Dengan jumlah yang banyak kaum muslimin dapat
menu menunjukkan keagungan dan kekuatan mereka.166

Secara khusus ayat ini menyinggung masalah pemben-
tukan keluarga dan menjelaskan bahwa Allah swt. adalah Zat
yang memberikan seorang pasangan dan menjadikannya
sebagai orang yang mencintai pasangannya, kemudian
menganugerahkan kasih sayang melalui anak dan cucu.
Meski keluarga adalah komunitas sosial terkecil di tengah
masyarakat, tapi keluarga merupakan pondasi masyarakat.
Semua tatanan sosial berlandaskan pada kontrak antara
manusia.

Satu-satunya sistem penciptaan bagi manusia adalah
tatanan keluarga. Dari situlah manusia lahir dan dewasa yang
kemudian membentuk keluarga lagi. Untuk itu, segala sesuatu
yang menyebabkan kehancuran sistem keluarga, akan meng-
hancurkan sistem sosial manusia. Islam sangat menganjurkan
dan menekankan pernikahan dan pembentukan keluarga
yang kemudian melahirkan generasi manusia dan mendidik-
nya. Bahkan disebutkan, ibadah seseorang yang sudah ber-
keluarga lebih bernilai dari seseorang yang belum berkeluarga.

166Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4 & 6.

220

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Karena dengan berkeluarga akan melibatkan dan memberi
manfaat kepada banyak orang: istri, anak-anak dan keluarga
lainnya. Banyaknya orang yang terlibat dalam amal sholeh
tentu lebih baik dibanding yang terlibat hanya sedikit.167

Dari ayat ini terdapat dua pelajaran yang dapat dipetik.
Pertama, melalui pernikahan, Allah swt. selain menjamin ke-
butuhan materi dan lahiriah, juga memenuhi kebutuhan
spiritual dan batin. Dan kedua, meninggalkan pernikahan dan
menghindar dari mempunyai anak adalah bentuk kekufuran
pada kenikmatan Allah swt.168

Keempat, surat al-Nur: 32




Dan kawinkanlah orang-orang yang sedirian diantara
kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-
hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu
yang perempuan. Jika mereka miskin Allah swt. akan memam-
pukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah swt. Maha luas
(pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui.169

167 Ibid., hlm. 7.
168 Sangat disesalkan bahwa hubungan ilegal diluar pernikahan

di sejumlah kalangan masyarakat, menyebabkan sejumlah besar
pihak memilih tidak menikah dan menghindari dari pembentukan
keluarga. Selain itu, kondisi itu menyebabkan kehancuran sistem
keluarga karena pengkhianatan baik dari kalangan laki-laki maupun
perempuan. Baca Iis Ardhianita & Budi Andayani, Kepuasan Pernikahan
Ditinjau dari Berpacaran dan Tidak Berpacaran, dalam Jurnal Psikologi
Universitas Gadjah Mada, Volume 32, No.2.101-111.

169 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.

K o n s e p  N i k a h

221



Dari ayat ini dapat dilihat khitabnya ditujukan kepada
para wali anak perempuan. Sehingga ayat ini mendorong se-
orang wali yang mempunyai otoritas penuh atas anak perem-
puannya untuk segera menikahkan anak gadisnya tersebut
jika sudah mencukupi umur dan syarat-syarat lainnya. Dalam
tafsir al-Wajiz dijelaskan bahwa ayat ini memerintahkan untuk
menikahkan orang-orang merdeka yang tidak memiliki
pasangan, selama mereka mampu memberikan mahar dan
nafkah. Ayat ini juga memerintahkan untuk menikahkan
hamba sahaya yang bertaqwa dan baik, yaitu mereka beriman
dan sanggup menunaikan kewajiban-kewajibannya, seklipun
mereka itu miskin. Allah swt. akan mencukupi mereka
dengan kemuliaan dan karunia-Nya. Orang yang menikah
akan dicukupkan oleh Allah swt. dengan kaya jiwa dan harta.
Allah Maha kaya, Maha  melapangkan rizki dan Maha ada.
Tidak akan berkurang kekuasaan-Nya dengan mencukupkan
rizki hamba-Nya, Dia Maha Tahu kemaslahatan makhluk-
Nya, serta memberikan rizki mereka pada saat dibutuhkan. 170

Ayat ini berisi anjuran nikah dan membantu laki-laki
yang belum beristeri dan perempuan yang belum bersuami
agar mereka menikah, termasuk juga budak-budak yang
layak dan cukup usia, hendaklah dibantu mereka  dinikahkan
dan janganlah sekali-sekaki kemiskinan dijadikan penghalang
untuk kawin, Allah swt. berfirman bahwa jika sewaktu nikah
berada dalam keadaan tidak mampu, orang itu akan diberikan

170 Wahbah Zuhaili, Tafsir al-Wajiz ‘ala Hamisy al-Qurân al-‘azhim,
(Damaskus: Dar al-fikr, 1992), hlm. 355.

222

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



rizki dan kemampuan dengan karunia Allah swt. dan rahmat-
Nya.171

Kelima, surat al-Rum : 21



Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia men-
ciptakan untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya
kamu cenderung dan merasa tenteram kepadanya, dan
dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih dan sayang. Sesungguh-
nya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-
tanda bagi kaum yang berfikir.172

Dalam ayat ini Allah swt. menjelaskan bahwa pernikahan
bukanlah suatu sarana yang bersifat permainan, tetapi me-
miliki dimensi yang jauh lebih penting dalam rangka membina
rumah tangga yang bahagia dan sejahtera, dalam hal ini per-
nikahan memiliki maksud dan tujuan yang sangat mulia
berkenan dengan pembinaan keluarga yang diliputi cinta dan
kasih sayang antara sesama keluarga.173

Al-Jurjawi menjelaskan bahwa manusia dengan tabiat-
nya cenderung nyaman dengan orang yang setia mendam-
pingi. Kehadiran istri akan melenyapkan duka dan kegersang-
an dirinya. Keberadaan istri akn menghilangkan kesedihan-

171 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir (Kuala Lumpur: Victory Agencie,
1994) terj. hlm 468-470.

172 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 406.
173 Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan,

(Jakarta: Bulan Bintang, 1993), hlm. 16.

K o n s e p  N i k a h

223



nya dan keteraturan hidupnya akan terbantu, lebih-lebih
urusan rumah tangganya.174

Selain itu dalam ayat ini Allah swt. juga mengingatkan
bahwa tujuan pernikahan menurut agama Islam ialah untuk
memenuhi petunjuk agama dalam rangka mendirikan ke-
luarga yang harmonis, sejahtera dan bahagia. Harmonis dalam
menggunakan hak dan kewajiban anggota keluarga, dan
sejahtera yang menciptakan ketenangan lahir dan batin di-
sebabkan terpenuhinya keperluan hidup lahir batinnya.175

Merasakan ketenangan dengan diliputi kasih sayang dari
seseorang merupakan dambaan semua orang, oleh karenanya
ayat ini ingin menegaskan bahwa sesungguhnya dengan
pernikahanlah semua itu dapat diraih. Pernikahan dapat di-
sebut sebagai fitrah manusia. Al-Jurjawi membahasakan
bahwa keadaan hidup umat manusia tidak mungkin berjalan
normal kecuali jika keadaan rumah tangganya baik. Hidupnya
tidak nyaman kecuali tempat tinggalnya diatur dengan baik.
Pengaturan rumah tangga ini tidak mungkin terwujud tanpa
kehadiran wanita yang dianugerahi oleh Allah keistimewaan
berupa kemampuan mengatur rumah tangga.176

Agamamensyariatkan dijalinnya pertemuan pria dan
wanita, serta diarahkannya pertemuan itu sedemikian rupa
sehingga terlaksana apa yang dinamai ‘perkawinan’ guna
mengusir keterasingan dan beralihnya kerisauan menjadi
ketentraman.

174 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 5.
175 Zakiah Dradjat, Ilmu Fiqih (Yogyakarta: Dana Bakti Wakaf,

1995), hlm. 38.
176 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 4.

224

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Keenam, surat Yasin: 36




Maha Suci Tuhan yang telah menciptakan pasangan-
pasangan semuanya, baik dari apa yang ditumbuhkan oleh
bumi dan dari diri mereka maupun dari apa yang tidak
mereka ketahui.177

Perkawinan adalah salah satu sunnatullah yang umum
berlaku pada semua makhluk Tuhan, baik manusia, hewan
maupun tumbuhan. Inilah paling tidak pesan dari surat Yasin
ayat 36 ini. Al-Jurjawi menyebut pria dan wanita adalah mitra
dalam membangun kehidupan dunia. Masing-masing punya
peran dan tugas sendiri-sendiri. Menjalankan peran dan tugas
masing-masing dalam bingkai rumah tangga merupakan
upaya membangun kehidupan dunia yang berkelanjutan.178

Sebagaiamana sudah dimaklumi bahwa manusia mem-
punyai status yang lebih tinggi dari makhluk Tuhan yang lain.
Manusia diharuskan melatih diri dan jiwa mereka dengan
mencari ilmu, melakukan perbuatan-perbuatan baik dan
berperilaku terpuji. Karena itu dalam ayat ini tersirat pesan
bahwa tujuan sebuah perkawinan bagi orang beragama harus
merupakan suatu alat untuk menghindarkan diri dari per-
buatan yang buruk dan menjauhkan dari dosa.

Ketujuh, surat al-Dzariyat : 49



177 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 442.
178 Ibid., hlm. 4.

K o n s e p  N i k a h

225



Dan segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasangan
supaya kamu mengingat kebesaran Allah swt.

Dalam firman Allah swt. di atas sudah jelas bahwa Allah
swt. memerintahkan melakukan perkawinan antar lawan
jenis. Islam juga mengatur manusia dalam hidup berpasang-
pasangan itu melalui jenjang perkawinan. Dari makhluk yang
diciptakan berpasang-pasangan inilah Allah swt. menciptakan
manusia menjadi berkembang biak dan berlangsung dari
generasi berikutnya.

Dalam ayat ini juga disinyalir bahwa perkawinan meru-
pakan salah satu sunatullah yang umum berlaku pada semua
makhluk Allah swt., baik pada manusia, hewan maupun tumbuh-
tumbuhan. Semua yang diciptakan oleh Allah swt. adalah
berpasang-pasangan dan berjodoh-jodohan. Ini juga berlaku
pada makhluk yang paling sempurna, yakni manusia. 179

Selain ayat-ayat di atas, ada beberapa hadits yang
menganjurkan untuk menikah, antara lain:

Pertama;





180
179 Lihat Beni Ahmad Saebani, Perkawinan dalam Hukum Islam dan

Undang-Undang (Perspektif Fiqh Munakahat dan UU No. 1/1974 tentang
Poligami dan Problematikanya) (Bandung: Pustaka Setia, 2008), hlm. 13.

180 Diriwayatkan oleh Al Bukhari 9/106-Fathul Baari-, Muslim 9/
172-syarah Nawawi-, Abu Dawud 6/39-41-‘Aunul Ma’bud-, An Nasa’I
6/56-57, Tirmidzi 4/199-Tuhfatul Ahwadzi-, Ibnu Majah 1/566-567, Ad

226

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dari Ibnu Mas’ud, ia berkata: Rasulullah saw. bersabda,
“Hai para pemuda, barangsiapa diantara kamu yang sudah
mampu menikah, nikahlah, karena sesungguhnya nikah itu
lebih dapat menundukkan pandangan dan lebih dapat
menjaga kemaluan. Dan barangsiapa yang belum mampu,
hendaklah ia berpuasa, karena berpuasa itu baginya (menjadi)
pengekang syahwat”. [HR. Jamaah]

Hadits ini disepakati Ulama sebagai anjuran untuk
menikah. Maksud biaya nikah adalah konsekuensi nikah
yakni mempersipakan tempat tinggal dan memberi nafkah
hidup. Makna perisai (wija‘) adalah mematahkan, maksudnya
puasa itu mematahkan syahwat dan menyapih nafsu orang
yang tidak mampu menikah. Demikian itu karena puasa
menyuburkan rohani dalam jiwa dan menguatkan kehendak
dengan jalan menegendalikan hawa nafsu dari hal-hal yang
haram.181

Kedua,


182

Darimi 2/57, Ahmad dalam Al Musnad 1/472,425,432, At Thayalisi 272,
Humaidi 115, Abdurrazaq 10380, Ibnu Abi Syaibah 4/126, Ath Thabrani
dalam (Mu’jam) al Kabir 10/10168,10169,10170,10171, Al Baihaqi 7/77,
Al Khattabi dalam At Tarikh 3/156, Ibnul Jarud 672-Ghatsul Makdud- dan
Al Baghawi; Syarh Sunnah 9/403 dari Abdullah bin Mas’ud radiyallahu-
’ahuma. Lihat Ghatsul Makdud fi takhrij Hadits al Muntaqo Ibnul Jarud 3/15.

181 Baca Abdul Azis Muhammad Azzam & Abdul Wahab Sayyed
Hawwas, Fikih Munakahat, terejemahan (Jakarta: Amzah, 2009), hlm.42

182 Lihat kembali catatan kaki 65. HR. Al-Bukhari (no. 5074)
kitab an-Nikâh, Muslim (no. 1402) kitab an-Nikâh, at-Tirmidzi (no. 1086)
kitab an-Nikâh, an-Nasa-i (no. 3212) kitab an-Nikâh, Ibnu Majah (no.
1848) kitab an-Nikâh, Ahmad (no. 1517).

K o n s e p  N i k a h

227



Dan Sa’ad bin Abu Waqqash ia berkata, “Rasulullah saw. pernah
melarang ‘Utsman bin Madh’un membujang dan kalau sekira-
nya Rasulullah mengijinkannya tentu kami berkebiri”. [HR.
Ahmad, Bukhari dan Muslim]

Hadis di atas memberikan tuntunan kepada umat Islam
untuk tidak hanya beribadah dalam artian sempit saja dan
tidak bergaya hidup kependetaan.183Akan tetapi Islam dengan
aturannya memberikan keseimbangan kepada tubuh untuk
memenuhi kebutuhannya masing-masing.

Kehidupan manusia di dunia, bukan hanya untuk
beribadah kepada Allah(dalam arti sempit), tetapi juga untuk
memenuhi kebutuhan hidup yang lain(ibadah dalam arti
luas). Pemenuhan kebutuhan hidup, seperti mancarinafkah,
manyalurkan kebutuhan seks merupakan ibadah apabila
dilakukansesuai dengan tuntunan Islam.

Ketiga,







183 Larangan bersikap hidup kependetaan disebabkan oleh:
(1)melemahkan anggota tubuh utama yaitu hati dan IQ, yang ber-
pengaruh terhadapdaya intelektual seseorang. (2) berarti merusak
dunia dan keturunan. Baca dalam Fakhr al-Din al-Razi, al-Tafsir al-
Kabir wa Mafatih al-ghaib, jilid VI juz XII (Beirut: Dar al-Fikr, 1994/1414),
hlm. 74.

228

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n







184
Dari Anas bin Malik RA, ia berkata : Ada sekelompok orang
datang ke rumah istri-istri Nabi saw, mereka menanyakan
tentang ibadah Nabi saw. Setelah mereka diberitahu, lalu
mereka merasa bahwa amal mereka masih sedikit. Lalu
mereka berkata, “Dimana kedudukan kita dari Nabi saw.,
sedangkan Allah swt. telah mengampuni beliau dari dosa-
dosa beliau yang terdahulu dan yang kemudian”. Seseorang
diantara mereka berkata, “Adapun saya, sesungguhnya saya
akan shalat malam terus”. Yang lain berkata, “Saya akan
puasa terus-menerus”. Yang lain lagi berkata, “Adapun saya
akan menjauhi wanita, saya tidak akan kawin selamanya”.
Kemudian Rasulullah saw. datang kepada mereka dan
bersabda, “Apakah kalian yang tadi mengatakan demikian
dan demikian ?. Ketahuilah, demi Allah swt., sesungguhnya
aku adalah orang yang paling takut kepada Allah swt. diantara
kalian, dan orang yang paling bertaqwa kepada Allah swt.
diantara kalian. Sedangkan aku berpuasa dan berbuka,
shalat dan tidur, dan aku mengawini wanita. Barangsiapa yang
membenci sunnahku, bukanlah dari golonganku”. [HR. Bukhari,
dan lafadh ini baginya, Muslim dan lainnya]

Keempat,



184 Hadits shahih: Diriwayatkan oleh al-Bukhari (no. 5063), Muslim
(no. 1401), Ahmad (III/241, 259, 285), an-Nasa-i (VI/60) dan al-Baihaqi
(VII/77) dari Shahabat Anas bin Malik radhiyallaahu ‘anhu.

K o n s e p  N i k a h

229






185
Dan dari Anas, bahwasanya ada sebagian shahabat Nabi saw.
yang berkata, “Aku tidak akan kawin”. Sebagian lagi berkata,
“Aku akan shalat terus-menerus dan tidak akan tidur”. Dan
sebagian lagi berkata, “Aku akan berpuasa terus-menerus”.
Kemudian hal itu sampai kepada Nabi saw., beliau bersabda,
“Bagaimanakah keadaan kaum itu, mereka mengatakan
demikian dan demikian?. Padahal aku berpuasa dan berbuka,
shalat dan tidur, dan akupun mengawini wanita. Barangsiapa
yang tidak menyukai sunnahku, bukanlah dari golonganku”.
[HR. Ahmad, Bukhari dan Muslim]

Kelima,



186
Dari Qatadah dari Hasan dari Samurah, bahwa sesungguh-
nya Nabi saw. melarang membujang, dan Qatadah membaca
ayat, “Dan sesungguhnya Kami telah mengutus beberapa
Rasul sebelum kamu dan Kami memberikan kepada mereka
isteri-isteri dan keturunan”. (Ar-Ra’d: 38). [HR. Tirmidzi
dan Ibnu Majah]

185 Ibnu Hajar al-Asqalany, Bulughul Maram (Taqiq oleh Samir
bin Amin al-Zahiry), hlm. 291.

186 HR. At-Tirmidzi (no. 1982) kitab an-Nikâh, Ibnu Majah (no.
1849) kitab an-Nikâh, dan dishahihkan oleh Syaikh al-Albani dalam
Shahiih Ibni Majah (no. 1499).

230

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Keenam,




187
Dari Anas RA, bahwasanya Rasulullah saw. telah bersabda,
“Barangsiapa yang Allah swt. telah memberi rezqi kepadanya
berupa istri yang shalihah, berarti Allah swt. telah menolong-
nya pada separo agamanya. Bertaqwalah  kepada Allah swt.
untuk separo sisanya”. [HR. Thabrani di dalam Al-Ausath,
dan Hakim. Hakim berkata, “Shahih sanadnya]

Ketujuh,




Dan dalam riwayat Baihaqi disebutkan, Rasulullah saw.
bersabda, “Apabila seorang hamba telah menikah, berarti
dia telah menyempurnakan separo agamanya, hendaklah
dia bertaqwa kepada Allah swt. pada separo sisanya”.

Dengan merujuk pada hadits-hadits di atas, dapat dilihat
bahwa elastisitas hukum nikah merupakan suatu hal yang
berkaitan dengan keimanan, sebab Rasulullah saw. dalam
persoalan nikah ini mengungkapkan dengan kategori “bukan
pengikutnya bagi yang mampu dan tidak mau menikah”.
Ibnu Rusyd (w.1198 M) mengungkapkan bahwa pernikahan

187 Hadits hasan lighairihi: Diriwayatkan oleh ath-Thabrani
dalam Mu’jamul Ausath (no. 976) dan al-Hakim dalam al-Mustadrak
(II/161) dan dishahihkan olehnya, juga disetujui oleh adz-Dzahabi.
Lihat Shahîh at-Targhîb wat Tarhîb (II/404, no. 1916)

K o n s e p  N i k a h

231



bagi kebanyakan Ulama adalah sunnat, al-Zhahiri -seperti
dijelaskan sebelumnya- mengatakan bahwa hukumnya wajib.
Ulama mutâkhir dari Malikiyah membedakan penerapannya:
nikah hukumnya wajib bagi sebagian orang dan sunat bagi
yang lain serta mubah bagi yang lainnya. Sebab perbedaan
pendapat ini adalah shighah amar terhadap nikah yang ter-
dapat dalam al-Qurn dan Hadits, sehingga ada yang menyim-
pulkan bahwa nikah itu wajib bagi sebagian, sunnat bagi
sebagian lain dan mubah bagi sebagian lainnya didasarkan
pada maslahat.188

Dengan demikian tidaklah salah bila dikatakan bahwa
pernikahan adalah fitrah kemanusiaan. Dari itu Islam me-
nganjurkan untuk nikah, karena nikah merupakan naluri
kemanusian. Bila naluri ini tidak dipenuhi dengan jalan yang
sah yaitu perkawinan,ia akan mencari jalan-jalan syaitan yang
banyak menjerumuskan ke lembah hitam.

Dari beberapa ayat al-Qurân dan hadits-hadits yang telah
dikemukakan tadi, dapat disimpulkan bahwa  disyariatkan-
nya pernikahan memiliki maksud agar agama seseorang
semakin sempurna, nafsu birahinya tidak serakah, terjaga ke-
tahanan mental dan jasmani, memperkokoh tali persaudara-
an, baik antar individu maupun dengan masyarakat, menjaga
kemuliaan bangsa dan negara, serta meraih ampunan dosa.

Menurut Mudjab Mahalli (w. 1424 H/2003 M), pada dewasa
ini telah banyak manusia yang memilih kedudukan dan mar-

188 Muhammad ibn Rusyd, Bidayah al-Mujtahid wa  Nihayah al-
Muqtashid,  jilid. 2 (Indonesia: Maktabah DarIhya‘ al-kutub al-Arabiyah,
1990), hlm. 2. Lihat juga Elastisitas Hukum Nikah dalam Perspektif Hadits
oleh Ridwan Hasbi dalam Jurnal Ushuluddin Vol. XVII No.1, Januari
2011, hlm. 32

232

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



tabat hewani, enggan menikah, memilih hidup bebas tanpa
batas dalam menyalurkan nafsu birahinya. Kenyataan ini tidak
perlu dimungkiri, karena sudah ada sejak Allah swt. men-
ciptakan bumi. Bahkan sampai kiamat perilaku hewani itu
mungkin tetap akan menghiasi kehidupan manusia yang tak
pernah tersentuh nilai keimanan. Nafsu hewani telah menyatu
dengan mereka sehingga membuat dirinya tidak mampu
memahami tujuan-tujuan mulia dari disyariatkannya per-
nikahan.189

D. Rukun dan Syarat Nikah
Rukun (Arab, rukn), jamaknya arkan, secara harfiah berarti

tiang, penopang dan sandaran, kekuatan, perkara bagian,
unsur danelemen. Sedangkan syarat (Arab, jamaknya syara
‘ith) secara literal berarti pertanda, indikasi dan memastikan.
Dalam istilah para ahli hukum Islam, rukun diartikan dengan
sesuatu yang terbentuk (menjadi eksis) sesuatu yang lain dari
keberadaannya, mengingat eksisnya sesuatu itu dengan rukun
(unsurnya) itu sendiri, bukan karena tegaknya.190

Adapun syarat, menurut terminologi para fuqaha seperti
diformulasikan Muhammad Al-Khudhari Bek (w. 1927 M),
ialah: “Sesuatu yang ketidakadaannya mengharuskan (me-
ngakibatkan) tidak adanya hukum itu sendiri.” Yang demiki-
an itu terjadi, kata Al-Khudhari, karena hikmah dari ketiadaan

189 A. Mudjab Mahalli, Menikahlah, Engkau Menjadi Kaya (Yogyakarta:
Mitra Pustaka, 2007), hlm. 83.

190 Ali bin Muhammad Al-Jurjani, Kitab al-Ta’rifat (Beirut-Lubnan:
Dar al-Kutub al-llmiyyah, 1408 H/ 1988 M), hlm. 112.

K o n s e p  N i k a h

233



syarat itu berakibat pula meniadakan hikmah hukum atau
sebab hukum.191

Rukun dan syarat memiliki kedudukan yang sangat pen-
ting dalam setiap akad apa pun, termasuk untuk tidak menga-
takan terutama akad nikah. Bedanya, rukun berada di dalam
sesuatu (akad nikah) itu sendiri; sedangkan syarat berada di
luarnya. Dikatakan, ruknu al-syai‘ ma yatimmu bihi, rukun sesuatu
adalah sesuatu yang dengannya akan menjadi sempurna, yang
mana rukun itu sendiri merupakan bagian yang ada di dalam-
nya; berbeda dengan syarat yang ada di luar daripada sesuatu
itu sendiri.192Dalam Ensiklopedi Hukum Islam, syarat dirumus-
kan dengan “Sesuatu yang tergantung padanya keberadaan
hukum syar’i, dan dia berada luar hukum itu sendiri.”193

Suatu akad pernikahan menurut hukum Islam ada yang
sah dan ada yang batal. Akad pernikahan dikatakan sah apabila
akad tersebut dilaksanakan dengan syarat-syarat dan rukun-
rukun yang lengkap sesuai dengan ketentuan agama. Menge-
nai jumlah rukun nikah, tidak ada kesepakatan fuqaha. Karena
sebagian mereka memasukkan suatu unsur menjadi hukum
nikah, sedangkan yang lain menggolongkan unsur tersebut
menjadi syarat sahnya nikah.

191 Muhammad Al-Khudlari Bek, Ushul al-Fiqh ( Beirut : Dar al-
Fikr, 1969), hlm. 59. Wahbah Zuhaili mendefenisikan rukun dengan:
. Sedangkan Syarat beliau
defenisikan dengan: . Lihat
dalam Wahbah al-Zuhaily, al-Wajz f Ushl al-Fiqh (Libanon: Dar al-Fikr,
1999), hlm. 138.

192Ali bin Muhammad Al-Jurjani, Kitab al-Ta’rifat, hlm. 112
193 Tim Penyusun, Ensiklopedi Hukum Islam, Jil. 5 (Jakarta: Ichtiar

Baru–Van Hoeve, 1997), hlm. 1691.

234

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Perbedaan antara rukun dan syarat, khususnya rukun
dalam hal akad nikah, tampak begitu tipis. Tidaklah meng-
herankan jika berkenaan dengan rukun dan syarat nikah, ada
hal-hal tertentu oleh sebagian ulama dimasukkan ke dalam
rukun nikah; sementara oleh sebagian ulama yang lain dikate-
gorikan ke dalam syarat nikah.194 Ulama Malikiah195 misal; me-
nyebutkan lima macam arkân nikah yaitu: (1) wali perempuan196

194 Pada garis besar syarat-syarat sahnya perkawinan menurut
Sayid Sabiq ada dua: pertama, Calon mempelai perempuannya halal
dikawini oleh laki-laki yang ingin menjadikannya istri. Jadi, perem-
puannya itu bukan merupakan orang yang haram dinikahi, baik karena
haram dinikahi untuk sementara maupun untuk selama-lamanya.
Dan yang kedua, Akad nikahnya dihadiri para saksi. Baca Sayyid
Sabiq, Fiqh, hlm. 48.

195Lihat Abu Yahya Zakariya Al-Anshariy, Fath al-Wahhab,
(Singapura: Sulaiman Mar’iy,t.t), juz 2, hlm. 72.

196 Wali hendaklah seorang laki-laki, muslim, baligh, berakal dan adil
(tidak fasik). Perkawinan tanpa wali atau tidak sah, berdasarkan sabda
Nabi saw:  () Tidak sah perkawinan tanpa wali.
Mazhab Hanafi tidak mensyaratkan wali dalam perkawinan. Perem-
puan yang telah baligh dan berakal menurutnya boleh mengawinkan
dirinya sendiri, tanpa wajib dihadiri oleh dua orang saksi; sedangkan
Imam Malik berpendapat, wali adalah syarat untuk mengawinkan
perempuan bangsawan, bukan untuk mengawinkan perempuan awam.

Abu Hanifah dan Abu Yusuf (w. 182 H) berpendapat tentang akad
nikah perempuan yang berakal dan sudah dewasa, sebagai berikut:
Sesungguhnya seorang perempuan yang berakal dan dewasa berhak
mengurus langsung akan dirinya sendiri, baik ia gadis ataupun janda,
akan tetapi yang disukai adalah apabila ia menyerahkan akad perka-
winannya kepada walinya, karena menjaga pandangan yang merendah-
kan dari laki-laki llain apabila ia melakukan sendiri akad nikahnya.

Namun, bagi walinya yang ‘ashib (ahli waris) tidak berhak meng-
halanginya, kecuali apabila ia melakukan perkawinan dirinya sendiri
itu dengan orang yang tidak kufu’ (tidak sepadan) atau apabila

K o n s e p  N i k a h

235



(2) maskawin (3) suami197 (4) istri198 (5) sighat akad.199 Keba-
nyakan ulama Syafi’iah juga menyebutkan lima rukun

maskawinnya lebih rendah daripada mahar mitsil. Bahkan apabila
ia mengawinkan dirinya sendiri itu dengan orang yang tidak kufu’
dan taanpa kerelaan walinya yang ‘ashib yang diriwayatkan dari
Abu Hanifah dan Abu Yusuf adalah ketidaksahan perkawinan itu,
sebab tidak semua wali baik dan dapat mengajukan pengaduan
kepada hakim, dan tidak semua hakim memberikan keputusan
dengan adil, karena itulah mereka berfatwa ketidaksahan perkawinan
yang demikian itu untuk mencegah adanya perselisihan.

Menurut riwayat yang lain, wali berhak juga menjalani perkawin-
an yang demikian itu dengan cara meminta kepada hakim agar me-
misahkannya, karena menjaga aib yang mungkin timbul selagi si
istri itu belum melahirkan dari suaminya, atau belum nyata mengan-
dung (hamil), sehingga apabila sudah demikian keadaannya maka
gugurlah haknya untuk meminta perceraiannya dengan maksud
agar tidak terlantarlah si anak dan untuk menjaga kandungan.

Apabila suaminya kufu’, sedangkan maharnya tidak lebih rendah
daripada nahar mitsil dan apabila si wali menerima maka akad boleh
berlangsung; akan tetapi bila wali tidak mau menerima ia dapat menga-
jukan kepada hakim agar memfasakhkan perkawinan itu.

Apabila si perempuan itu tidak mempunyai wali ‘ashib, misalnya
ia itu memang tidak mempunyai wali sama sekali, atau mempunyai
wali tetapi bukan wali ‘ashib maka siapapun tidak berhak menghalangi
perempuan tersebut untuk melakukan, baik apakah ia kawin dengan
laki-laki yang kufu’ ataupun tidak kufu’ , dengan mahar mitsil atau-
pun dengan mahar yang lebih rendah daripada mahar mitsil, sebab
pada keadaan yang demikian segala urusan kembali kepadanya dan
berada pada tanggung jawab ia sepenuhnya, dan lagi pun ia sudah
mempunyai wali yang akn tertimpa oleh aib karena perkawinannya
dengan laki-laki yang tidak kufu’ tersebut, dan juga mahar mitsilnya
sudah gugur, lantaran ia pun sudah lepas dari kewenangan wali-wali-
nya. Baca dalam Sayyid Sabiq,  Fiqh, hlm. 113-114.

197 Syarat-syarat suami antara lain:beragama Islam; Terang
(jelas) bahwa calon suami itu betul laki-laki; Orangnya diketahui

236

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan tertentu; Calon mempelai laki-laki itu jelas halal kawin dengan
calon istri; Calon mempelai laki-laki tahu / kenal pada calon istri serta
tahu betul calon istrinya halal baginya; Calon suami rela (tidak
dipaksa) untuk melakukan perkawinan itu; Tidak sedang melakukan
ihram; Tidak mempunyai istri yang haram dimadu dengan calon
istri; dan Tidak sedang mempunyai istri empat.

198 Sedangkan syarat-syarat calon istri antara lain :Beragama
Islam atau Ahli Kitab; Terang bahwa ia wanita, bukan khuntsa (banci);
Wanita itu tentu orangnya; Halal bagi calon suami; Wanita itu tidak
dalam ikatan perkawinan dan tidak masih dalam ‘iddah; Tidak
dipaksa/ikhtiyar; serta tidak dalam keadaan ihram haji atau umrah.

199 Perkawinan wajib dilakukan dengan ijab dan kabul dengan
lisan. Inilah yang dinamakan akad nikah (ikatan atau perjanjian
perkawinan). Bagi orang bisu sah perkawinannya dengan isyarat atau
kepala yang bisa dipahami.Ijab dilakukan oleh pihak wali mempelai
perempuan atau walinya, sedangkan kabul dilakukan oleh mem-
pelai laki-laki atau wakilnya.

Menurut pendirian Mazhab Hanafi, boleh juga ijab oleh pihak
mempelai laki-laki atau wakilnya dan kabul oleh pihak perempuan
(wali atau wakilnya) apabila perempuan itu telah baligh dan berakal,
dan boleh sebaliknya.Ijab dan kabul dilakukan di dalam satu
majelis, dan tidak boleh ada jarak yang lama antara ijab dan kabul
yang merusak kesatuan akad dan kelangsungan akad, dan masing-
masing ijab dan kabul dapat didengar dengan baik oleh kedua belah
pihak dan dua orang saksi.Mazhab Hanafi membolehkan ada jarak
antara ijab dan kabul asal masih di dalam satu majelis dan tidak
ada hal-hal yang menunjukkan salah satu pihak berpaling dari
maksud akad itu. Lafazh yang digunkan untuk akad nikah adalah
lafazh nikah atau tazwij, yang terjemahannya adalah kawin dan nikah.
Sebab kalimat-kalimat itu terdapat di dalam Kitabullah dan Sunnah.
Menurut mazhab asy-Syafi’i dan Hambali. Mazhab Hanafi memboleh-
kan dengan kalimat lain yang tidak dari Al-Quran, misalnya meng-
gunakan kalimat hibah, sedekah, pemilikan dan sebagainya, dengan
alasan, kata-kata ini adalah majas yang biasa juga digunakan dalam
bahasa sastra atau biasa yang artinya perkawinan.Baca lebih jauh
dalam Imam Nawawi, Al-Majmu’ Sarh al-Muhaddzab juz 17 hlm. 312,

K o n s e p  N i k a h

237



nikah200, tetapi dengan unsur tertentu yang berbeda dari
mazhab Maliki. Kelima arkan nikah yang dikemukakan ulama
Syafi’iah ialah: (1) suami (2) istri (3) wali201 (4) dua orang saksi
(5) shighat akad.202

Di balik perbedaan para ulama tentang penempatan
komposisi rukun dan syarat nikah di atas, sesungguhnya ada
persamaan yang sangat kuat, yaitu semua fuqaha dan mazhab
fiqih menempatkan shighat akad (shighat al-’aqd) sebagai rukun
nikah yang paling mendasar. Berkenaan dengan soal ini, Al-
Jaziri (w. 1941  H), misalnya, menyatakan: untuk nikah terdapat
dua rukun yang tidak memungkinkan nikah itu ada (eksis)
kalau kedua rukun itu tidak ada. Kedua rukun yang dimaksud-
kan pertama, ialah ijab, yaitu lafal yang lahir dari pihak wali
(perempuan) atau orang lain yang menempati posisi wali. Kedua,
kabul, yaitu lafal yang lahir dari pihak suami atau orang lain
yang menempati posisi suami.203

dan Muhammad Jawad Mughniyah, Fiqh Lima Mazhab (Jakarta:
lentera, 2001), hlm. 345

200 Lihat Abu Yahya Zakariya Al-Anshariy, Fath al-Wahhab, juz
2 (Singapura: Sulaiman Mar’iy, t.th), hlm. 73

201 Dalam Kifayatul Akhyar, sebuah kitab fiqih yang lazim
digunakan di dalam mazhab Syafi’iyah, disebutkan bahwa urutan
wali nikah adalah sebagai berikut:Ayah kandung.; Ayah dari ayah
(Kakek); Saudara laki-laki seayah dan seibu (saudara kandung);
Saudara laki-laki seayah.; Anak laki-laki dari saudara sekandung
yang laki-laki; Anak laki-laki dari saudara seayah; Saudara laki-laki
ayah (paman); serta Anak laki-laki dari saudara laki-laki ayah
(sepupu). Lihat dalam Taqiyuddin Abu Bakar bin Muhammad Al-
Husaini Al-Hushaini Kifayah al-Akhyar fi Hilli Ghayah al-Ikhtisar
(Damaskus, Dar al-Khair, 1994 M), hlm. 119.

202 Al-Jaziri,  al-Fiqh, hlm. 12.
203 Ibid.

238

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Atas dasar ini, kata Al-Jaziri, substansi dari akad nikah
pada dasarnya tidak lain ialah “pengungkapan (pernyatan)
dari ijab dan kabul.”204 Itulah pula sesungguhnya apa yang
dimaksud oleh para ahli fiqih Islam dalam pernyataannya:
“inna arkn al-zawj al-ijb wa al-qabl,”205 bahwa rukun pernikahan
itu ialah ijab dan kabul. Dengan demikian, di luar ijab kabul
pada umumnya dapat dikategorikan ke dalam syarat- syarat
sah nikah, bukan lagi ke dalam rukun nikah.206

Berkaitan dengan syarat-syarat pernikahan, dalam
Undang-Undang Nomor 1 tahun 1974 tentang Perkawinan
disebutkan:

(1) Perkawinan harus didasarkan atas persetujuan kedua
calon mempelai;

(2) Untuk melangsungkan perkawinan seseorang yang
belum mencapai umur 21 (dua puluh satu) tahun harus
mendapat izin kedua orang tua;

(3) Dalam hal salah seorang dari kedua orang tua telah
meninggal dunia atau dalam kadaan tidak mampu me-
nyatakan kehendaknya, izin dimaksud ayat (2) pasal ini

204 Ibid.
205 Al-Sayyid Sabiq, Fiqhus-Sunnah, jil, 2 (Beirut-Lubnan: Dar al-

Fikr, 1973), hlm. 24.
206 Mahar/maskawin dalam pernikahan adalah hak wanita.

Dengan menerima mahar berarti ia suka dan rela dipimpin oleh laki-
laki yang baru saja mengawininya. Meminta mahar terlalu tinggi
adalah suatu hal yang dibenci Islam, karena mempersulit hubungan
pernikahan di antara sesama manusia. Pemberian mahar ini pada
dasarnya hanya sekedar perbuatan yang terpuji (istishab) saja, dan
menjadi syarat sahnya nikah. Baca Muhammad Abu Zahrah, Al-Ahwal
asy-Syakhsiyyah (Kairo: Dar al-Fikr, 1987), hlm. 123

K o n s e p  N i k a h

239



cukup diperoleh dari orang ‘tua yang masih hidup atau
dari orang tua yang mampu menyatakan kehendaknya;

(4) Dalam hal kedua orang tua telah meninggal dunia dalam
keadaan tidak mampu untuk menyatakan haknya, izin
diperoleh dari wali; orang yang memelihara atau keluarga
yang mempunyai hubungan darah dalam garis keturunan
lurus ke atas selama mereka masih hidup dan dalam ke-
adaan dapat menyatakan kehendaknya.

(5) Dalam hal ada perbedaan pendapat antara orang-orang
yang disebut dalam ayat (2), (3) dan (4) pasal ini, atau salah
seorang atau lebih di antara mereka tidak menyatakan
pendapatnya, pengadilan dalam daerah huküm tempat
tinggal orang yang akan melangsungkan perkawinan atas
permintaan orang tersebut dapat memberikan izin setelah
lebih dahulu mendengar orang-orang tersebut dalam ayat
(2), (3) dan (4) pasal ini;

(6) Ketentuan tersebut ayat (1) sampai dengan ayat (5) pasal
ini berlaku sepanjang hukum masing-masing agamanya
dan kepercayaannya itu dari yang bersangkutan tidak
menentukan lain.207

E. Keluarga Ideal
Setiap pasangan suami istri akan mendambakan kehi-

dupan keluarga harmonis. Keluarga harmonis akan terwujud
jika pasangan hidup memahami hak dan kewajban masing-
masing secara seimbang dan adil sesuai basis fitrahnya. Fitrah
laki-laki yang senang dilayani harus dipenuhi oleh fitrah

207 Lihat UU. No. 1 tahun 1974 tentang Perkawinan, pasal 6 dan
seterusnya.

240

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



perempuan yang bangga dan gemar melayani. Fitrah perem-
puan yang senang diperhatikan dengan pujian dan sanjungan
harus dipadankan oleh fitrah laki-laki yang pandai mem-
berikan perhatian, pujian dan sanjungan.

Dengan demikian nilai sukses bagi sebuah rumah tangga
tidak hanya diukur dengan ukuran kebaikan duniawi, tetapi
juga jauh lebih bernilai jika diukur dengan ukhrawi. Kesim-
pulannya adalah kebaikan duniawi dan ukhrawi merupakan
sebuah standar kepatutan mutlak, ciri dan karakteristik rumah
tangga sukses dalam pandangan Islam. Islam sangat perhatian
terhadap tema tentang pasangan hidup. Pasangan hidup sangat
menentukan sukses atau tidak sebuah rumah tangga.

Pasangan hidup menurut Muhammad Said Dasuki208

terdiri dari dua tipe, yakni tipe pasangan ideologis dan tipe
pasangan biologis. Tipe pasangan ideologis berfungsi pula
sebagai pasangan biologis, sedangkan pasangan biologis
belum tentu menjadi pasangan ideologis. Hal ini dapat ditelaah
berdasarkan beberapa ayat-ayat al-Qurân yang berbicara
mengenai pasangan hidup.

Untuk pasangan hidup ideologis, al-Qurân membahasa-
kannya dengan sebutan zauj. Ada 27 ayat yang berkenaan
dengan zauj, antara lain surat al-a’raf ayat 19 dan 189.209

208 Baca dalam Muhammad Said Dasuki, Cinta di Rumah Nabi
(Jakarta: Gema Insani, 2017), hlm. 106.

209 Ibid., hlm. 106-107. Surat al-a’raf ayat 19: 
 (Dan Allah
berfirman): “Hai Adam bertempat tinggallah kamu dan isterimu di
surga serta makanlah olehmu berdua (buah-buahan) di mana saja yang
kamu sukai, dan janganlah kamu berdua mendekati pohon ini, lalu
menjadilah kamu berdua termasuk orang-orang yang zalim”.

K o n s e p  N i k a h

241



Sedangkan untuk pasangan hidup biologis, al-Qurân
tidak menyebutnya zauj, tetapi imra‘ah. Meskipun begitu,
kenyataannya, mereka yang disebut imra‘ah adalah istri dari
suaminya sendiri. al-Qurân enggan menyebutnya zauj karena
fungsi pasangan yang saling melengkapi, yakni saling men-
dukung dan menyemangati, saling membantu dalam kebaikan,
saling teguh memegang prinsip dan keyakinan, dan saling
menguatkan komitmen iman dan Islam, semua tidak terdapat
pada salah satu pasangan sehingga pasangan hanya bersifat
biologis semata, tidak lebih daripada itu.210

Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 152. Surat al-
a’raf ayat 189:  

 
 (Dialah Yang menciptakan kamu dari
diri yang satu dan dari padanya Dia menciptakan isterinya, agar dia
merasa senang kepadanya. Maka setelah dicampurinya, isterinya itu
mengandung kandungan yang ringan, dan teruslah dia merasa ringan
(beberapa waktu). Kemudian tatkala dia merasa berat, keduanya (suami-
isteri) bermohon kepada Allah, Tuhannya seraya berkata: “Sesungguh-
nya jika Engkau memberi kami anak yang saleh, tentulah kami ter-
masuk orang-orang yang bersyukur”. Lihat dalam Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 175.

210 Perhatikan misalnya firman Allah dalam surat al-Tahrim
ayat 10-11:  

.

.

Allah membuat isteri Nuh dan isteri Luth sebagai perumpamaan
bagi orang-orang kafir. Keduanya berada di bawah pengawasan dua
orang hamba yang saleh di antara hamba-hamba Kami; lalu kedua isteri
itu berkhianat kepada suaminya (masing-masing), maka suaminya itu
tiada dapat membantu mereka sedikitpun dari (siksa) Allah; dan dikata-

242

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dalam menjalani kehidupan berumah tangga masing-
masing pasangan mesti menerima semua kelebihan dan
kekurangan pasangannya. Pribadi yang memegang prinsip ini
tidak akan menuntut yang lebih dari pasangannya, karena dia
menyadari bahwa mereka adalah satu kesatuan yang akan
membangun bahtera rumah tangga tersebut. Dengan prinsip
ini akan tercipta apa yang disebut oleh al-Qurân dengan
mu’syarah bi al-ma’rûf (menerima satu paket).

kan (kepada keduanya): “Masuklah ke dalam jahannam bersama
orang-orang yang masuk (jahannam)”. Dan Allah membuat isteri Fir’aun
perumpamaan bagi orang-orang yang beriman, ketika ia berkata:
“Ya Rabbku, bangunkanlah untukku sebuah rumah di sisi-Mu dalam
firdaus, dan selamatkanlah aku dari Fir’aun dan perbuatannya, dan
selamatkanlah aku dari kaum yang zhalim.Lihat dalam Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 561.

Nabi Nuh a.s. dan Nabi Luth a.s., kedua istri mereka dalam ayat
tersebut disebut imra‘ah, tidak disebut zauj, Demikian pula Asiah, istri
Fir’aun. Hal ini terjadi karena istri kedua nabi tersebut telah berkhianat
dan tidak sejalan mendukung dan membela dakwah dan perjuangan
risalah suaminya sebagai nabi yang diutus oleh Allah swt. Fir’aun pun
tidak sejalan dengan keimanan istrinya, Asiah. Fir’aun tetap angkuh
dengan kekufuran dan menyombongkan diri, bahkan memproklamasi-
kan dirinya sebagai tuhan. Jadi, hubungan mereka sebagai pasangan
suami istri hanya sebatas pasangan dengan fungsi-fungsi biologis,
yakni hanya sekadar melahirkan anak dan keturunan, tidak lebih.

Lain hal dengan Nabi saw. dan para istrinya, mereka merupakan
pasangan ideologis dan biologis yang ideal, memiliki ikatan kuat dan
harmonis. Hal ini disebabkan karena tidak ada satu pun dari istrinya
yang berkhianat, tidak ada satu pun yang tidak mendukung perjuang-
an dan dakwah Nabi saw. Seluruh istri-istri Nabi saw. sangat menye-
nangkan pandangannya karena kecintaan, ketaatan, kesetian, kepa-
tuhan, dan pembelaan yang mereka tunjukkan secara nyata kepada
pasangan hidup mereka, suami tercinta Nabi saw.

K o n s e p  N i k a h

243



Mu’syarah bi al-ma’rûf adalah perintah dalam al-Qurân,
yaitu memperlakukan istri dengan perlakuan yang baik dan
menyenangkan. Allah berfirman dalam surat al-Nisa’ ayat 19:






Hai orang-orang yang beriman, tidak halal bagi kamu mem-
pusakai wanita dengan jalan paksa dan janganlah kamu
menyusahkan mereka karena hendak mengambil kembali
sebagian dari apa yang telah kamu berikan kepadanya, ter-
kecuali bila mereka melakukan pekerjaan keji yang nyata.
Dan bergaullah dengan mereka secara patut. Kemudian bila
kamu tidak menyukai mereka, (maka bersabarlah) karena
mungkin kamu tidak menyukai sesuatu, padahal Allah men-
jadikan padanya kebaikan yang banyak.211

Salah satu yang perlu digarisbawahi dari ayat tersebut
adalah kata mu’syarah (bergaul). Al-Qurân mengistilahkan
hubungan suami isteri dengan kata mu’syarah, yang pada
awalnya kata tersebut berarti pencampuran dan masuknya
sesuatu ke sesuatu yang lain.212 Sesuatu yang telah bercampur
tidak mungkin atau sangat sulit dipisahkan. Begitulah
kehidupan suami isteri, perlu mempertahankan mu’syarah bi
al-ma’rûf karena ikatan pernikahan bukan hanya diikat oleh
faktor cinta, tetapi ada faktor lain, yaitu rahmat dan amanat.213

211 Lihat dalam Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 80
212 Lihat dalam Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariya,

Maqys, jil. IV, hlm. 264.
213 Baca M. Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an, hlm. 113.

244

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ibnu Katsir (w. 774 H) ketika menafsirkan ayat ini
menyebut ‘perbaguslah oleh kalian ucapan terhadap istri,
sikap, dan penampilan sebisa mungkin sebagaimana kalian
suka hal itu dari istri kalian’.214Nabi Muhammad saw. juga
pernah bersabda:

215
“Sebaik-baik kalian adalah yang terbaik bagi istrinya dan
aku adalah orang yang terbaik di antara kalian terhadap
istriku”

Hadits di atas, hadits yang sangat mulia. Sebuah hadits
yang menunjukkan agar manusia bersikap mulia dan berlaku
jujur. Begitu pula bagi seorang suami khususnya, karena ia
sebagai pemimpin dan bertanggungjawab kepada keluarga.
Menjadi keharusan, agar suami mencerna tingkat urgensinya.

Di antara akhlak Nabi saw., terkait mu’syarah bi al-ma’rf,
adalah Nabi saw. selalu riang gembira bergaul bersama para
istrinya, bersenda gurau dan berlemah lembut dengan mereka,
tidak pelit dalam hal nafkah—baik lahir maupun batin—serta
sering membuat sang istri tersenyum dan tertawa. Setiap
malam, seluruh istri Nabi saw. berkumpul di rumah istri yang
mendapat jatah gilirnya, Nabi saw. makan malam bersama
mereka, bercengkerama, dan bercanda ria sebelum tidur.
Setelah itu, masing-masing kembali ke kamar.

214 Ibnu Katsir,Tafsîr al-Qurân al-‘azhîm, Juz. II (Riyadh: Dar al-
Thayyibah, 1999), hlm. 242.

215 HR At-Thirmidzi no 3895 dari hadits Aisyah dan Ibnu Majah
no 1977 dari hadits Ibnu Abbas dan dishahihakan oleh Syaikh Al-
Albani (lihat As-Shahihah no 285).

K o n s e p  N i k a h

245



Dalam potongan ayat surat an-Nisa: 19 disebutkan 
  ‘Jika ada hal
yang tidak kalian sukai dari para istri, Allah tetap menjadikan
kepadanya kebaikan yang banyak.” Dengan kata lain, seorang
suami diminta bersabar jika ada hal-hal yang kurang menye-
nangkan dari istrinya, terlepas dari segala kekurangan dan
kelebihan yang dimilikinya. Seorang istri, sejatinya, telah mem-
persembahkan kebaikan yang banyak untuk suaminya
(khairan katsirâ). Kebaikan yang banyak ini, menurut Ibnu
Abbas yang dikutip oleh Muhammad Said Dasuki,216 adalah
anak yang lahir dari rahim seorang istri. Oleh karena itu, suami
harus memperlakukan sang istri dengan penuh kasih sayang.
Nabi saw. bersabda:

217
“Janganlah seorang mukmin membenci seorang mukminah.
Jika ia tidak suka satu tabiat/perangainya maka (bisa jadi)
ia ridha (senang) dengan tabiat/perangainya yang lain.”

Inilah yang disebut menerima satu paket dari pasangan
masing-masing, menerima kelebihan sekaligus kekurangan-
nya. Jangan gunakan pendekatan teori maksimal dalam
menilai pasangan sebab maksimal hanya ada di surga. Realitas
dunia memaksa seseorang menerima apa adanya, satu paket
kelebihan sekaligus kekurangan dari pasangan masing-
masing. Merasa bersyukur dan qana’ah (puas) terhadap apa
yang Allah takdirkan—terkait jodoh dan pasangan hidup-
nya—adalah kunci kebahagiaan pasangan dan kelanggengan
rumah tangga.

216 Muhammad Said Dasuki, Cinta, hlm. 119.

246

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Tidak dapat dipungkiri bahwa pangkal segala perilaku
baik berawal dari rumah. Ini karena rumah adalah tempat
persinggahan sehari-hari, tempat pertemuan dengan istri dan
anak-anak yang terjadi hampir setiap hari. Jika kebaikan peri-
laku, kelembutan perangai, kesantunan bahasa, dan kebaikan
budi ada pada diri seseorang dalam rutinitas keseharian di
rumahnya, dapat dipastikan bahwa hal yang sama akan terjadi
di luar rumah. Oleh karena itu, cukup mudah menilai baik
atau tidak kondisi seseorang, yakni hanya dengan mendapat-
kan informasi yang valid bahwa ia sangat baik terhadap anggota
keluarganya dan mereka pun tenteram bahagia bersamanya.
Jadi, cukuplah jika orang tersebut memenuhi kategori sebagai
orang yang paling baik terhadap keluarganya.

Keluarga menjadi parameter utama kebaikan seseorang
karena keluarga merupakan miniatur masyarakat.218 Jika

217 HR. Muslim (no. 1469) kitab ar-Ridhaa’, Ahmad (no. 8163).
218 Modernisasi dan indutrialisasi telah membawa perubahan-

perubahan nilai kehidupan yang dapat dilihat dari hal-hal sebagai
berikut: (1). Pola hidup masyarakat dari sosial religius cenderung ke
arah individu materialistik; (2). Pola hidup sederhana dan produktif
cenderung ke arah konsumtif. Struktur keluarga extended family
cenderung ke arah nuclear family, bahkan sampai single parent family;
(3). Hubungan kekeluargaan (hubungan emosional ayah-ibu-anak)
yang semula erat dan ketat (family right), cenderung menjadi longgar
(family loose); (4). Nilai-nilai yang mendasar agama cenderung berubah
ke arah sekuler dan serba membolehkan (premisive society); (5). Lembaga
perkawinan (keluarga) mulai diragukan dan masyarakat cenderung
memilih hidup bersama tanpa nikah; (6). Ambisi karir dan materi sede-
mikian rupa sehingga dapat mengganggu interpersonal, baik dalam
keluarga maupun dalam masyarakat. Lihat dalam Miftah Faridl. 2006.
“Merajut Benang Kaluarga Sakinah” dalam jurnal Al-Insan No. 3 vol. 2,
2006 (Jakarta: Lembaga Kajian dan Pengembangan Al-Insan), hlm. 43.

K o n s e p  N i k a h

247



seseorang baik terhadap keluarganya, ia akan cenderung baik
pula di tengah-tengah lingkungan masyarakatnya. Kebalikan-
nya original ‘asli’ dan tidak semu karena keaslian dalam hal
kebaikannya benar-benar tulus, jauh dari kepura-puraan. Dapat
dipahami bahwa pernikahan adalah jenjang yang menentu-
kan masa depan seseorang. Bila niatnya didorong motivasi
agama, ada jaminan untuk meraih keluarga sakinah seperti
diidam-idamkan setiap insan. Rumah tangga yang dibangun-
nya pun bagaikan sebuah ungkapan puitis, baiti jannati.219

Bertemu pasangan hidup dan anak-anak setiap hari teruji
untuk selalu bersikap sabar, ramah, lembut, serta menghin-
dari amarah, emosi, dan lontaran kata-kata yang tidak terpuji.
Sebaliknya, kebaikan dan keramahan seseorang di luar rumah
bisa jadi karena kebutuhan karakter yang harus ditampilkan
dengan kesan yang baik.

Hal ini bisa karena tuntutan profesi dan suasana ling-
kungan kerja yang menuntut “pamrih” sehingga celah untuk
marah dan menunjukan perangai buruk di ruang publik
menjadi tertahan oleh situasi dan keberadaan orang-orang
tertentu di lingkungan kerjanya.220 Oleh karena itu, banyak

219 Baca dalam Mohammad Baharun, Islam Idealitas Islam Realitas,
(Jakarta: Gema Insani, 2012), hlm. 201.

220 Gaya hidup Barat yang menggemborkan kesetaraan gender
dan pembelaan hak-hak wanita akan berpengaruh pada gaya hidup
kaum wanita sebagai ibu rumah tangga dengan mencoba berkarir ganda
di luar rumah. Bukan berarti karir ganda dilarang, namun tidak sedikit
keluarga karir ganda ini mengakibatkan ketegangan dan krisis dalam
keluarga dan tidak jarang yang berujung pada perceraian bahkan broken
home. Ambisi karir ini mendorong istri untuk berkarir di luar yang akan
mengakibatkan: pertama, suami sering mengeluh bahwa sejak istri
turut bekerja dan berpenghasilan, dirasakan wibawa dirinya terhadap

248

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



fenomena yang seseorang dapat menunjukan perilaku yang
baik dan kata-kata yang santun dengan orang lain di luar
rumah, tetapi ia tidak dapat melakukan hal itu ketika berada
di rumahnya sendiri. Ia merasa bisa berbuat dan berkata apa
saja terhadap orang-orang di rumah. Ia  baik hanya kepada
orang lain, tetapi tidak kepada keluarganya sendiri.

Nabi saw. adalah pribadi yang integritas pada keluarganya
tidak terbelah, Nabi saw. bukanlah tipe orang yang begitu halus
dan lembut ketika berbicara dengan orang lain, tetapi kasar
terhadap istri dan anak-anaknya. Nabi saw. pun bukanlah
sosok yang begitu perhatian dan peduli terhadap nasib orang
lain, tetapi lalai dan abai terhadap nasib keluarganya sendiri.
Nabi saw. selalu konstan kebaikannya, baik saat di rumah
maupun di luar rumah.221

Terkadang, dapat dimengerti mengapa sikap seseorang
cenderung membaik terhadap orang lain. Pertama, karena
tidak lama bersama orang tersebut. Kedua, karena ada kepen-
tingan tertentu sehingga sikap dan kata-kata harus ditunjukan
sebaik mungkin. Ketiga, karena jarang bertemu atau baru per-
tama kali bertemu sehingga tidak ada hal-hal yang menguji

istri menurun karena istri telah belajar mandiri dan mengurangi
ketergantungannya kepada suami; kedua, bagi istri yangberkarir dan
berpenghasilan lebih tinggi dari pada penghasilan suami, dapat
mengakibatkan rasa rendah diri pada suami dan menimbulkan rasa
cemburu, ketiga, peran sebagai kepala rumah tangga dan sebagai pen-
cari nafkah dapat berbalik manakala suami tidak bekerja. Kondisi
seperti ini akan mengakibatkan rasa rendah diri, harga diri menurun,
wibawa menurun di dahadapan istri dan anak-anak berkurang, dan
kendali kepemimpinan keluarga berpindah kepada istri. Lihat kembali
Dadang Hawari. 1997. Al-Quran, hlm. 231.

221 Muhammad Said Dasuki, Cinta, hlm. 111-112.

K o n s e p  N i k a h

249



kesabaran atau memancing emosi. Sebaliknya, hal berbeda
ditunjukkan terhadap keluarga sendiri yang setiap hari kerap
bertemu. Ada saja muncul berbagai persoalan yang akan
menguji kesabaran dan kebaikan seseorang. Jika pada situasi
ini seseorang tetap bertahan dengan kebaikan perangai dan
tutur katanya, karakter kebaikannya akan tampak asli dan
jauh dari kepura-puraan, terutama karakter di luar rumah.222

Selain itu membeberkan masalah yang terjadi dalam
kehidupan rumah tangga kepada orang lain akan dapat mem-
perkeruh suasana dan mengundang hasutan atau masukan-
masukan yang belum tentu baik untuk persoalan yang sedang
dihadapi. Karena omongan dari luar bisa mempengaruhi
pikiran dan tindakan setiap pasangan jika tidak dapat me-
milahnya dengan baik. Terlebih lagi rumah tangga tersebut
akan menjadi bahan perbincangan bagi orang-orang sekitar.
Cukup hanya pasangan suami-istri yang tahu tentang masa-
lah yang sedang dihadapi.

Menurut penulis satu diantara dua hal223 yang sering
terjadi dalam rumah tangga pada masa sekarang adalah kon-
sentrasi anggota keluarga, (khususnya suami dan istri) hanya

222 Ibid., hlm. 112.
223 Hal lain yang sering terjadi adalah putusnya sistem keluarga

besar yang utuh. Hal ini dapat ditelusuri dari adanya gejala-gejala
meningkatnya jumlah orang tua bahkan kekek nenek lanjut usia yang
dikirim ke panti jompo yang terpisah dari kehidupan keluarga mereka
sendiri. Padahal dalam sistem keluarga besar, kekek nenek pasti ada
untuk memperhatikan cucu-cucu mereka. Tetapi dalam budaya masya-
rakat modern, terlebih di barat tempat mereka bukan lagi di tengah-
tengah keluarga. Baca dalam Imam Mustofa, (2008),  Keluarga Sakinah
dan Tantangan Globalisasi. Jurnal al-mawardi Edisi XVIII, hlm. 239

250

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



terfokus untuk mencari kesenangan dalam kehidupan per-
kawinan dari pada berpikir tentang tanggung jawab. Beberapa
pasangan menikah apabila mereka sepakat untuk mencari
kesenangan dan kenikmatan saja. Apabila kehidupan per-
kawinan tidak dapat memberikan apa mereka cari, mereka
memilih jalan mereka sendiri-sendiri. Ini menimbulkan erosi
kesakralan lembaga perkawinan, sehingga perceraian sebagai
konsekuensinya menjadi suatu hal biasa. Anak-anak yang
lahir dari pasangan ini, sedikit lebih beruntung dari pada anak-
anak yatim piatu, dimana mereka masih memiliki orang tua.

Sebagai alternatif solusi terhadap realitas rumah tangga
zaman sekarang ini nilai-nilai agama yang terhimpun di dalam
teks-teks agama dijadikan dasar, sehingga kehidupan keluarga
akan dapat bertahan. Selain itu yang harus dilakukan adalah
mempertahankan prinsip-prinsip dan nilai moral yang ada
dalam masyarakat. Apabila prinsip dan nilai ini hidup, peru-
bahan apapun yang terjadi tidak akan mampu mengendali-
kan masyarakat, karena di dalam dirinya sudah tertanam
prinsip dan nilai tadi.224 Apalagi Islam yang nota bene kaya
dengan nilai-nilai moral yang sangat tinggi, perubahan dan
tantangan akan dapat diikuti tanpa keluar dari koridor dan
prinsipnya.

Islam telah menempatkan keluarga pada posisi dan
kedudukan sangat penting dan strategis dalam pembinaan
pribadi dan masyarakat. Baik buruknya kepribadian sese-
orang sangat tergantung pada pembinaan dalam keluarga.

224 Lihat R. H. Tawney, dalam Lynn H. Miller, Global Order: Values
and Power in International Politics, (Agenda Politik Internasional) alih bahasa
Daryanto (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), hlm. 155.

K o n s e p  N i k a h

251



Pembinaan keluarga ditujukan untuk melahirkan jalinan cinta
kasih (mawaddah war rahmah). Jalinan cinta kasih atas dasar
agama merupakan sumber utama kebahagiaan keluarga,
sehingga memungkinkan setiap anggota keluarga mengem-
bangkan kepribadiannya secara baik dan utuh. Karena itu,
dalam pandangan ajaran Islam, kesamaan agama dan ke-
yakinan suami istri merupakan hal yang mutlak.

Keluarga dalam pandangan Islam bukanlah sekedar
tempat berkumpulnya orang-orang yang terikat karena
perkawinan maupun keturunan, akan tetapi mempunyai
fungsi yang sedemikian luas. Oleh karena itu untuk memper-
tahankan ekisistensi kehidupan keluarga sakinah salah satu
alternatif yang sangat mungkin adalah memperdalam dan
mengintensif-kan penanaman dan pengamalan nilai-nilai
ajaran agama dalam setiap anggota keluarga dalam kehidupan
keluarga dan masyarakat. Hal ini dilakukan dengan memper-
dalam pendidikan agama terutama esensi disyariatkannya
pernikahan.

Quraish Shihab menuturkan dalam bukunya.225 Ada
seseorang yang datang kepada Al-Hasan Al-Bashri—seorang
tabi’iy besar—untuk meminta pandangannya. Dia berkata:
“Ada dua orang yang datang melamar putriku, siapa yang
kuterima? “Terimalah yang paling baik agamanya, karena jika
ia senang kepada istrinya, pasti ia menghormati (memelihara)-
nya; sedangkan bila ia membencinya, ia tidak akan mengani-
ayanya,” jawab Al-Hasan.

225 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Cet. XVI (Bandung:
Mizan, 2001), hlm. 397-398.

252

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Seorang yang lain pernah mengeluh kepada ‘Umar ibn
Al- Khaththab bahwa cintanya kepada istrinya telah memudar
dan ia bermaksud menceraikannya. ‘Umar menasihati: “Sung-
guh jelek (niatmu). Apakah semua rumah tangga (hanya
dapat) terbina dengan cinta? Di mana takwamu dan janjimu
kepada Allah? Dimana pula rasa malumu kepada-Nya? Bukan-
kah kamu sebagai sepasang suami istri, telah saling bercampur
(menyampaikan rahasia) dan mereka (sitri-istrimu) telah me-
ngambil dari kamu perjanjian yang kuat ?”226

Dapat dimaklumi bahwa faktor keberagamaan merupa-
kan sesuatu yang urgen dalam membangun fondasi rumah-
tangga. Kedua kisah itu sebagai gambaran kekuatan fondasi
bangunan kehidupan rumah tangga.

226 Ibid.

K o n s e p  N i k a h

253



A. Maqashid Nikah menurut ‘Ali Ahmad al-Jurjawi (w.
1380 H/1961 M)

Al-Jurjawi menggunakan kata hikmah untuk menyebut
maqâshid.1Al-Jurjawi tidak menjelaskan pengertian hikmah
secara defenisi di dalam kitabnya, namun ia menegaskan bahwa
sudah menjadi kesepakatan fuqaha bahwa syariat diturunkan
Allah swt. tidak pernah kosong dari tujuan hakiki yaitu ke-
bahagiaan berupa kemaslahatan manusia di dunia maupun

BAB  IV

PERNIKAHAN DALAM KITAB
HIKMAT AL-TASYRI’ WA FALSAFATUHU

1 Ada beberapa istilah yang berkaitan dan digunakan untuk
menyebut maqâshid al-syarîah, antara lain: al-hikmah, al-ghâyah, al-asrâr,
al-‘illah, al-ma’nâ, al-mâhidz, al-ma’nâ al-munâsib, al-sirr, al-hadf, al-washf, al-
mu`atstsir, al-bâ’its, al-sabab, al-dâ’i, al-mustad’î, al-hâmil, al-muqtadhâ, al-mûjib,
al-ma’ûn al-mulâim, al-mahâsin, al-‘awâqib, al-manâfi’, al- maqâshid, al-hukm,
al-mashâlih, dar al-mafsadah, al-mathâlib al-ilâhîyah, al-‘âqibah dan lain
sebagainya. Baca dalam Muhammad Ibn Farhun, Tabshirah al-Hukkâm
(Mesir: Dar al-Maktabah al-Ilmiyah, 1301 H), juz.II, hlm. 8; Wahbah
Zuhailiy, Ushûl al-Fiqh al-Islâmiy (Dimasyq: Dar al-Fikr, 1986), jilid.1, hlm.
646. Lihat ‘Umar Muhammad Jabbah Jiy, Maqâshid al-syarî’ah al-Islamiyah
(Suriah, tp,tt), hlm. 21. Dikutip juga dari Ahmad Muhammad al-Badawi,
Maqâshid al-syarîah ‘ind Ibn Taimîyah (Yordan: Dar al-Nafais, 2000), hlm. 72.

255



di akhirat.2  Untuk memahami pengertian hikmah ini dapat
dirujuk pada beberapa sumber lain.3 Kata hikmah4 -telah di-

2 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat al-Tasyrî’ wa Falsafatuhu, Juz. I (Beirut:
Dar al-fikr, tth), hlm. 9.

Dengan demikian istilah hikmah dengan maqâshid adalah sama,
karena keduanya berupaya menjelaskan kearifan di balik hukum
syarak. Terlebih lagi teori-teori ini menitikberatkan pada penemuan
suatu makna tertentu dari teks-teks suci, kajiannya lebih ditekankan
pada melihat nilai-nilai berupa kemslahatan manusia dari setiap
pembebanan hukum yang diturunkan Allah swt. Baca dalam
Nasrun  Rusli, Konsep Ijtihad al-Syaukani: Relevansinya bagi Pembaharuan
Hukum Islam di Indonesia (Jakarta : Logos, 1999), hlm. 37

3 Membicarakan tentang hikmah tasyri’ atau tujuan dari pen-
syariatan hukum Islam berarti mengkaji secara mendalam maksud
Syari’ dalam al-Qurân dan sunnah. Pembahasan ini sangat penting dalam
hukum Islam dan mendapat perhatian ulama serta pakar hukum
Islam. Sebagian ulama menempatkannya dalam bahasan Ushul Fiqh,
sebahagian yang  lain menyebutnya dengan fiqih maqâshid syarî’ah dan
ulama lain membahasnya sebagai bahasan tersendiri serta diperluas
dalam Filsafat hukum Islam. Amir Syarifuddin, Ushul Fiqh, cet. ke-5
(Jakarta: Kencana, 2009), hlm. 119.

Dalam pembahasan ushul fiqh tidak penulis temukan pengertian
hikmah tasyri’ secara utuh, pembahasan mengenai hal ini dibahas
secara terpisah perkata, yaitu pengertian kata hikmah dan kata tasyri’.
Dalam kamus fiqih dimuat bahwa salah satu pengertian dari kata
hikmah adalah ‘illat, dan ‘illat itu dikatakan sebagaihikmah tasyri.
( ). Baca Sa’di Abujib, Kamus Fiqh lughoh dan Istilah
(Suria: Daar al-Fikr, 1998), hlm. 97.

4 Kata hikmah merupakan bentuk masdar dari hakama. Terdapat
dua bentuk masdar kata hakama tersebut yaitu hukman dan hikmatan.
Makna dasarnya adalah al-man’u (mengahalangi), seperti yang
terdapat dalam ungkapan hakamtu yang berarti mana’tu atau radadtu.
Lihat Jamal al-Din Muhammad bin Mukrim Ibnu Manzur, Lisan al-
Arab, jilid XII (Beirut: Dar al-Fikr, 1990), hlm 141.

256

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sebutkan pada bab satu- mempunyai beberapa arti. Pertama,
kebijaksanaan dari Allah swt. Kedua, sakti atau kesaktian
(kekuatan ghaib). Ketiga, arti atau makna yang dalam. Keempat,
manfaat.5 Imam al-Jurjani -dikutip Juhaya. S. Praja- dalam kitab-
nya memberikan makna hikmah secara bahasa berarti ilmu
disertai amal (perbuatan) atau perkataan yang logis dan bersih
dari kesia-siaan. Orang yang ahli ilmu hikmah disebut al-
hakim, bentuk jamaknya (plural) adalah al-hukama, yaitu orang-
orang yang perkataan dan perbuatannya sesuai dengan
sunnah rasul.6

Hikmah dalam bahasa Arab berarti besi kekang,7 yakni
besi kekang binatang, dinamai besi kekang karena ia mampu
mengekang dan mengendalikan serta menundukkan bina-
tang liar. Kata hikmah dalam pengertian bahasa8 ini kemudian

5 Aplikasi Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Edisi V
6 Lihat Juhaya S. Praja, Filsafat Hukum Islam (Bandung: Pusat

Penerbitan Universitas, 1995), hlm. 2.
7 Selain itu Secara bahasa kata hikmah sebagaimana dijelaskan

dalam kamus Lisanul Arab berasal dari kata  (hakama) yang berarti
adil, dan kata hikmah didefenisikan dengan;

 “Hikmah adalah suatu
ungkapan tentang mengetahui keunggulan dari sesuatu (alam) dengan
menggunakan disiplin ilmu yang tertentu. Lihat Ibnu Manzur, Lisan
al-Arab, jilid 2 (Kairo: Dar al-Ma’arif, 1990), hlm. 951.

8 Dalam term Ushul Fikih, hikmah secara etimologi diartikan
sebagai upaya mengetahui keunggulan sesuatu melalui suatu penge-
tahuan, sempurna, bijaksana dan sesuatu yang tergantung padanya
akibat sesuatu yang terpuji. Sedangkan secara terminologi yang dike-
mukakan oleh ulama ushul fiqh hikmah adalah suatu motivasi dalam
pensyariatan hukum dalam rangka mencapai suatu kemaslahatan atau
menolak suatu kemafsadatan. Dengan kata lain hikmah adalah sesuatu
yang muncul akibat adanya hukum, berupa kemaslahatan, baik ber-

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

257



dipakai dalam pengertian kendali yang dapat mengekang
manusia yang memilikinya untuk tidak berkehendak, ber-
buat, bertindak dan berbudi pekerti rendah dan tercela me-
lainkan mengendalikannya untuk berbuat dan bertindak
serta berperilaku yang benar dan terpuji.9

Para ulama tafsir -yang disebut oleh Juhaya S. praja- juga
mempunyai definisi masing-masing tentang ilmu al-hikmah,10

dimana antar pendapat tersebut saling berkaitan dan meleng-
kapi satu sama lain. Imam Mujahid (w. 104 H) mengartikan
al-hikmah, dengan “Benar dalam perkataan dan perbuatan”.
Ibnu Zaid (w. 182 H) memaknai, “Cendekia dalam mema-
hami agama.” Malik bin Anas (w. 179 H) mengartikan, dengan
“pengetahuan dan pemahaman yang dalam terhadap agama
Allah swt., lalu mengikuti ajarannya.” Ibn al-Qasim (w. 191
H) mengatakan, “Memahami ajaran agama Allah swt. lalu
mengikutinya dan mengamalkannya.” Imam Ibrahim al-
Nakha’i (w. 96 H) mengartikan, dengan “memahami apa yang

bentuk manfaat atau penolakan terhadap kemudorotan. Baca lebih
lanjut  Ensiklopedi hukum Islam (Jakarta: PT. Intermasa, 2006), hlm. 550,
juga Nasrun Haroen, Ushul Fiqh, cet.ke-1 (Jakarta: Logos, 1996), hlm.
79.

9 Juhaya S. Praja, Filsafat, hlm. 2.
10 Hikmah tasyri’ atau dalam ibadah disebut asrar ibadah

meliputi kajian tentang kehendak dari lafaz-lafaz al-qurân  dan sunnah.
Semua perintah dan larangan Allah dalam al-qurân, begitu juga
dengan perintah dan larangan Rasul dalam Sunnah yang terumus-
kan dalam fiqih akan terlihat bahwa semuanya mempunyai tujuan
tertentu dan tidak ada yang sia-sia. Semuanya mempunyai hikmah
yang dalam yaitu sebagai rahmat bagi umat manusia. M. Quraish
Shihab, Tafsir al-Misbah, cet. VIII, volume ke 8 (Jakarta:Lentera hati,
2007), hlm. 519.

258

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dikandung al-Qurân .” Imam al-Suddiy (w. 127 H) mengartikan
al-hikmah dengan al-Nubuwwah (kenabian).11

Definisi ‘hikmah’ menurut ahli filsafat seperti yang
dikutip oleh Abdadi Ishomuddin: “Hikmah ialah mencari ke-
sempurnaan diri manusia dengan menggambarkan segala
urusan dan membenarkan segala hakikat baik yang bersifat
teori maupun praktek menurut kadar kemampuan manusia.”
Hikmah dipahami pula sebagai “paham yang mendalam ten-
tang agama”. Hikmah dalam berdakwah terdapat  dalam surat
an-Nahl (16): 125,12 berarti keterangan (burhân) kuat yang dapat
menimbulkan keyakinan.

Definisi lain menyebutkan bahwa hikmah adalah ilmu
yang shahih yang akan menimbulkan kehendak untuk ber-
buat yang bermanfaat, karena padanya terdapat pandangan
dan paham yang dalam tentang hukum-hukum13 dan rahasia-

11 Juhaya S. Praja, Filsafat, hlm. 4.
12  

  
Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-mu dengan hikmah dan pelajaran

yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya
Tuhanmu Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-
Nya dan Dialah yang lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.
Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an Bukhara Tajwid & Terjemah
(Jakarta: Sy9ma, 2010), hlm. 281

13 Abdadi Is., Ushul fiqh (Pamekasan: STAIN Press, 2010), hlm. 11.
Rahasia hukum Islam sering juga disebut dengan asrr al-ahkm

atau asrâr al-tasyri atau Hikmat al-Tasyri. Rahasia hukum Islam tidak
dapat dipisahkan dari filsafat hukum Islam. Asrâr jika ditinjau dari
sebab-sebab hukum disyariatkan dinamakan asrâr al-tasyri atau
rahasia pembinaan hukum dan jika ditinjau dari segi materi hukum
dinamakan asrâr al-ahkâm atau rahasia hukum.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

259



rahasia persoalan. Para fuqaha14 menggunakan kata hikmah
sebagai julukan bagi ‘asrâr al-ahkâm’ (rahasia-rahasia hukum).
Karenanya, lazim bila disebut falsafah hukum Islam langsung
terbayang hikmah shalat, hikmah puasa, dan sebagainya (tidak
terbayang sedikit pun bahwa ushûl al-ahkâm dan qaw’id al-
ahkâm adalah falsafah Islam yang dihasilkan oleh daya pikir
para filosof hukum/mujtahid).15 Para fuqaha mendefinisikan
hikmah dengan: “illat-illat (hikmah-hikmah) yang ditetapkan
akal yang berpadanan/yang sesuai dengan hukum.16

Rahasia hukum Islam sering disebut sebagai “Asrâr al-ahkâm”
dan ada juga yang menyebutkan Asrâr al-Tasyri’ atau Asrâr al-Syariah.
Asrâr al-ahkâm merupakan bagian yang tidak dapat dipisahkan dari
falsafah hukum Islam, bahkan Al-dahlawi menyebutkan bahwa
ilmu yang paling tinggi martabatnya adalah ilmu-ilmu syariah
yang membahas rahasia agama yang menerangkan hikmah-hikmah
hukum. Walaupun rahasia-rahasia hukum Islam itu sulit diketahui,
tetapi paling tidak seseorang harus berusaha untuk mengungkap-
kannya, yakni dengan mempelajari metode-metode, aspek-aspek
dan wilayah Asrâr al-Ahkâm itu sendiri. Allah swt. sendiri berfirman
bahwa rahasia hukum Islam hanya diketahui oleh orang-orang yang
cerdik pandai atau orang-orang yang dikehendaki, maka dari itu, agar
rahasia-rahasia hukum Islam itu bisa terungkap, seseorang harus
mengetahui metode-metode, aspek-aspek dan wilayah Asrâr al-Ahkâm.
Lihat Hasbi ash-Shidiqi, Filsafat Hukum Islam (Semarang: Pustaka Rizki
Putra, 1975), hlm. 380.

14 Wahbah al-Zuhaily mendefenisikan hikmah dengan;

 (Hikmah
ialah kemaslahatan yang dikehendaki hukum baik dalam bentuk
merealisasikannya atau menolak kerusakan). Baca kembali Wahbah
al-Zuhaily, Ushul Fiqh al-Islamy, jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr,1989), hlm. 96.

15 Abdadi Ishomuddin, Ushul fiqh, hlm. 11.
16 Lihat lebih lanjut Achmad Musyahid, Hikmah at-Tasyri Dalam

Daruriyah al-Hamsah, Jurnal al-Risalah, Vol. 15 No. 2 Nop. 2015, hlm. 225.

260

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ibnu Asyur menyamakan hikmah dengan maqâshid al-
syarîah. Ini bisa dilihat ketika ia mendefenisikan maqâshid al-
syarîah. Ibn Asyur mendefenisikan maqâshid al-syarîah sebagai
berikut:17

“Makna-makna dan hikmah-hikmah yang diperhatikan
dan dipelihara oleh Syri’ dalam setiap bentuk penentuan
hukum-Nya. Hal ini tidak hanya berlaku pada jenis-jenis
hukum tertentu sehingga masuklah dalam cakupannya
segala sifat, tujuan umum, dan makna syariah yang terkan-
dung dalam hukum, serta masuk pula di dalamnya makna-
makna hukum yang tidak diperhatikan secara keselu-
ruhan tetapi dijaga dalam banyak bentuk hukum.“

Mengenai hikmah pernikahan, al-Jurjawi (w.1380 H/
1961 M) dalam kitabnya Hikmat al-Tasyrî’ wa Falsafatuhu men-
jelaskan bahwa Tuhan menciptakan manusia dengan tujuan
memakmurkan bumi. Hal ini menurut al-Jurjawi (w. 1380 H/
1961 M) sejalan dengan firman Allah swt. dalam surat al-
Baqarah (2) ayat 29.




Ayat ini menurut al-Jurjawi menggambarkan bahwa
segala isi dalam bumi diciptakan untuk kepentingan manusia.

17 

. Lihat kembali Muhammad
Thahir bin Asyur, Maqshid al-Syar’ah al-Islmiyyah, pentahkiiq:
Muhammad al- Thahir al-Misawi (Jordan: Dar al-Nafais, 2001), hlm.
166-167.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

261



Untuk kemakmuran bumi secara lestari, kehadiran manusia
sangat diperlukan sepanjang bumi masih ada. Pelestarian ke-
turunan manusia merupakan sesuatu yang mutlak, sehingga
eksistensi bumi di tengah-tengah alam semesta tidak menjadi
sia-sia. Agama mengingatkan, pelestarian manusia secara wajar
dibentuk melalui pernikahan, sehingga demi memakmurkan
bumi, pernikahan mutlak diperlukan. Ia merupakan syarat
mutlak bagi kemakmuran bumi.18

Al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) meyebutkan, kehidupan
manusia (laki-laki) tidak akan rapi, tenang dan mengasyikkan,
kecuali dikelola dengan sebaik-baiknya. Itu bisa diwujudkan
ketika ada tangan terampil dan professional, yaitu tangan-
tangan lembut perempuan, yang memang secara naluriah
mampu mengelola rumah tangga secara baik, rapi dan wajar.
Karena itu pernikahan disyariatkan. Al-Jurjawi (w. 1380 H/
1961 M) menjelaskan, bukan hanya demi memakmurkan bumi,
tetapi tak kalah penting adalah supaya kehidupan manusia
yang teratur dan rapi dapat tercipta. Kehadiran perempuan
di sisi suami, melalui pernikahan sangatlah penting.19

Dicermati dari hikmah nikah yang dikemukakan oleh
al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M), sesungguhnya tidak dapat dile-

18 

. Ali Ahmad al-Jurjawi
(w.1380 H/1961 M), Hikmat al-Tasyri’ wa Falsafatuhu, II (Beirut: Dar al-
Fikr, t.t.), hlm. 4.

19 

. Ali Ahmad al-
Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmat al-Tasyri’, Juz.II, hlm. 4.

262

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



paskan dari tujuan pernikahan itu sendiri, dan sangat berkaitan
erat dengan tujuan diciptakannya manusia di muka bumi ini.
Pada bab dua sudah dijelaskan bahwa melestarikan keturunan
(nasl) merupakan tujuan disyariatkan pernikahan. Pernikahan
disamping bertujuan melestarikan keturunan yang baik, juga
untuk mendidik jiwa manusia agar bertambah rasa kasih
sayangnya, bertambah kelembutan jiwa dan kecintaannya,
dan akan terjadi collaboration of feeling antara dua jenis kelamin,
sebab antara keduanya ada perbedaan cita rasa, emosi, ke-
sanggupan mencintai, kecakapan dan lain-lain.20 Yang ter-
penting lagi dalam perkawinan bukan hanya sekedar mem-
peroleh anak, tetapi berusaha mencari dan membentuk
generasi yang berkualitas, yaitu menjadikan anak yang shalih
dan bertaqwa kepada Allah swt.Tentunya keturunan yang
shalih tidak akan diperoleh melainkan dengan pendidikan
Islam yang benar.

Dalam konteks maqâshid, al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M)
memandang bahwa pernikahan harus membawa maslahat,21

20 Ibid., hlm. 5.
21 Maslahat sama dengan manfaat baik dari segi lafaz maupun

makna. Maslahat juga berarti manfaat atau sesuatu pekerjaan yang
mengandung manfaat. Menurut Imam al-Gazali maslahah adalah
mengambil manfaat dan menolak kemudharotan dalam rangka
memelihara tujuan–tujuan syara’. Imam al-Gazali memandang bahwa
suatu kemaslahatan harus sejalan dengan tujuan syara’ sekalipun
bertentangan dengan tujuan manusia, karena kemaslahatan manusia
tidak selamanya didasarkan kehendak syara’, bahkan adakalanya ke-
hendak manusia karena hawa nafsu. Yang menjadi patokan kemasla-
hatan tersebut adalah kehendak dan tujuan syara’ bukan kehendak
dan tujuan manusia. Tujuan syara’ yang harus dipelihara itu adalah;
agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Lihat dalam Abu Hamid al-

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

263



baik bagi suami istri, maupun masyarakat. Begitu bermanfaat-
nya pernikahan sampai-sampai nilai kebaikan (maslahah) yang
dihasilkan olehnya lebih besar daripada keburukan-keburuk-
an (madharat). Dari sisi kolektif bisa dipahami bahwa manfaat
nikah yang paling berarti menurut al-Jurjawi (w. 1380 H/1961
M) tentu saja adalah meneruskan keturunan, tetapi ini bukan

Gazali, al-Mustasfa fi ‘Ilm al-Ushûl, jilid I (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah,
1983), hlm. 286.

Ulama berbeda pendapat apakah kemaslahatan itu yang
menjadi tujuan penetapan hukum syara’. Perbedaan pendapat ini
diawali pada masalah aqidah (kalam) yang diawali ketika membahas
tentang status perbuatan manusia (al-kasb). Ada dua pendapat yang
berbeda dalam hal ini, kelompok Mu’tazilah berpendirian bahwa
manusia berbuat dengan kemampuan (qudrat) yang dimilikinya
sendiri, sedangkan kaum As’ariyah menyatakan bahwa perbuatan
manusia dijadikan oleh Allah. Permasalahan ini berlanjut kepada
perdebatan tentang kemampuan akal dalam mengenal baik buruk-
nya suatu perbuatan. Kelompok Mu’tazilah menyatakan bahwa akal
mampu mengenal dan membedakan nilai baik dan buruk dalam
suatu perbuatan. Sebaliknya kalangan As’ariyah menolak dan berpen-
dirian bahwa baik dan buruknya suatu perbuatan hanyalah dapat
diketahui melalui ungkapan nash. Lihat dalam Jabbar Sabil, Menalar
Hukum Tuhan (Banda Aceh: LKAS, 2009), hlm. 24.

Dengan demikian perdebatan mengenai apakah hukum yang
ditetapkan Allah mempunyai maksud tertentu (kemaslahatan),
sesungguhnya perdebatan tersebut semata-mata hanya perbedaan
secara lafzi dan tidak mengakibatkan perbedaan secara praktis dalam
penetapan hukum itu sendiri, karena semua pihak sepakat bahwa
semua hukum yang ditetapkan Allah ada tujuannya dan tujuannya
itu adalah kemaslahatan bagi umat. Dapat disimpulkan bahwa ulama
sepakat bahwa hikmah tasyri’ itu adalah kemaslahatan manusia dalam
dua bentuk; memperoleh kemaslahatan atau menolak kemudhorotan
atau dengan kaedah;  . Baca Amir Syarifuddin,
Ushul fiqih, jilid 2, cet. V (Jakarta: Kencana, 2009), hlm. 220.

264

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



hanya sekedar pemeliharaan anak secara fisik saja. Lembaga
pernikahan menjamin agar manfaat penerusan keturunan
tersebut akan dapat menjadi suci dan tertib, tidak vulgar dan
semrawut.22

Memiliki anak menurut al-Jurjawi berarti melakukan
hal-hal sebagai berikut: merealisasikan kehendak Allah swt.,
memenuhi panggilan Nabi saw. untuk menikah dan menam-
bah jumlah pengikutnya, serta menuai buah kebaikan dari
doa anak nantinya.23 Kaum Muslimin percaya, bahwa ketika
orang tua itu meninggal dan memiliki anak (laki-laki atau
perempuan), doa anaknya akan berguna baginya. Bila seorang
anak meninggal dunia terlebih dahulu sebelum orang tuanya,
anak tersebut nanti akan menjadi penolong orang tuanya
karena kasih sayangnya kepada sang anak.24

Menyalurkan hasrat seksual juga merupakan salah satu
aspek penting dari pernikahan yang diungkap oleh al-Jurjawi

22 
. Selain untuk memelihara keturunan
demi membangun kehidupan dunia, nikah juga punya hikmah lain
yakni menghindari perzinaan dan sejenisnya serta memastikan
seorang perempuan memiliki pasangan yang sah. Ali Ahmad al-
Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmat al-Tasyri’, Juz. II, hlm. 5.

23 Nabi bangga dengan umatnya yang banyak pada hari kiamat
nanti. Sarana untuk mewujudkannya adalah dengan menikahi perem-
puan yang subur. Namun patut diingat bahwa ia hanya membangga-
kan jumlah banyak yang berkualitas dan terdidik dengan etika Islam
dan akhlak al-Qurân. Bacalebih lanjut dalam M.M. Syarief, Menikahlah
Engkau akan Selamat (Semarang: Pustaka Adnan, 2006), hlm. 20

24 
.
Lihat Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmat al-Tasyri’, hlm. 6.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

265



(w. 1380 H/1961 M). Pernikahan dapat mengontrol nafsu
seksual dan menyalurkannya di tempat yang benar.25 Fungsi
nikah yang lain adalah sebagai sebuah langkah preventif (mani’)
bagi terjadinya hal-hal yang diharamkan oleh agama, yaitu
perbuatan zina (prostitusi) dan kefasikan, karena manusia dari
kenyataan tabi’at dannalurinya, tidak stabil dalam menjaga
kehormatan dan kemuliaannya.26 Secara alami, naluri yang
sulit dibendung oleh setiap manusia dewasa adalah naluri
seksual.

Islam ingin menunjukkan bahwa yang membedakan
manusia dengan hewan dalam penyaluran naluri seksual
adalah melalui perkawinan, sehingga segala akibat negative
yang ditimbulkan oleh penyaluran seksual secara tidak benar
dapat dihindari sedini mungkin. Oleh karena itu ulama fiqh
tidak terkecuali al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) menyatakan
bahwa pernikahan merupakan satu-satunya cara yang benar
dan sah dalam menyalurkan naluri seksual, sehingga masing-
masing pihak tidak merasa khawatir akan akibatnya.27 Inilah
yang dimaksudkan Allah swt. dalam firman-Nya QS. Ar-Rum
(30): 2128

25 Ibid., hlm. 5.
26 Ibid.
27 Ibid.
28 

  Lihat Kementerian Agama
RI, Syamil Qur’an, hlm. 406. Rasulullah saw. juga telah bersabda kepada
para sahabatnya “Hubungan seksual yang kalian lakukan juga
merupakan sedekah.” Mereka pun heran dan bertanya, “Apakah salah
seorang di antara kami yang menunaikan syahwatnya akan mem-
peroleh suatu pahala ?” Rasulullah saw. menjawab, “Menurut kalian
apakah jika dia menunaikannya kepada yang haram, dia akan mem-

266

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) juga menambahkan
bahwa pernikahan dapat menimbulkan kedamaian dan
ketentraman dalam jiwa serta menanamkan cinta dan kasih
sayang pada pasangan suami istri. Ini adalah sebuah dorongan
yang besar bagi seseorang untuk beribadah kepada Allah swt.
Kemesraan suami istri dipandang sebagai katalisator bagi per-
kembangan jiwa mereka. Hubungan intim dan mesra yang
berkembang pada suami istri itu penting untuk meringankan
beban psikis serta kemudian memungkinkan untuk memikir-
kan fokus yang lebih baik kepada penyelesaian tugas-tugas
dari Allah swt.29

Haifa A. Jawad menjelaskan dengan kata-katanya yang
indah: salah satu manfaat dari pernikahan adalah membuat
hati menemukan ketentraman lewat kemesraan dengan
pasangannya, duduk berdua dan bersenda gurau dengannya.
Ketentraman ini kemudian menjadi sebab meningkatnya
keinginan untuk beribadah. Beribadah yang mengandalkan
kekuatan fisik secara logika memang menimbulkan rasa lelah,
dan hatipun menjadi berkerut. Hakikatnya di dalam setiap
ibadah ada ketetraman. Rasa tentram yang diperoleh tersebut
akan mengembalikan kekuatan hati.30

peroleh dosa ?” Mereka menjawab, “Ya.” Rasulullah saw. besabda,
“Begitu juga apabila dia menunaikannya kepada yang halal, dirinya
akan memperoleh pahala.” Lihat dalam riwayat Muslim (No. 720,
1006), Bukhari dalam al-Adbu al-Mufrad (No.227), Ahmad (V/167,168),
Abu Dawud (No.5243,5244), al-Bazzar dalam Musnadnya (No.
3917,3918), Ibnu Hibban (No. 4155 al-ta’liqt al-Hisn).

29 Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmat al-Tasyri’, juz.
II, hlm. 5-6.

30 Haifaa A. Jawad, Otentisitas Hak-Hak Perempuan Perspektif islam
atas Kesetaraan Jender (Yokyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2002), hlm. 106

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

267



Islam juga melihat pernikahan sebagai sebuah media
(sarana) yang menciptakan rumah tangga bisa menyenangkan
bagi pasangan suami istri. Itulah kemudian ikatan pernikahan
menurut al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) adalah sarana bagi
suami istri untuk saling bekerja sama dan gotong royong secara
damai dalam mengatur urusan-urusan rumah tangga; dengan
begitu akan ada waktu yag cukup untuk melaksanakan perin-
tah-perintah Allah swt.31 Sehubungan dengan hal ini, Nabi
saw. diriwayatkan pernah memberikan nasehat kepada para
pengikutnya untuk memilih pasangan yang benar yang dapat
membantu mereka memperoleh berkah Allah swt.

Pernikahan dipandang sebagai suatu peluang untuk
membangun karakter pribadi yang baik dan kuat, sebagai
hasil dari tanggung jawab keluarga yang dipikul oleh masing-
masing pasangan suami istri selama dalam kehidupan per-
nikahannya. Keberhasilan membawa komitmen-komitmen
keluarga (yang dinilai setara dengan kewajiban-kewajiban dari
Allah swt.) akan disediakan pahala oleh Allah swt.

Dapat dikatakan bahwa keluarga merupakan pondasi
bagi berkembang majunya masyarakat. Oleh karenanya
keluarga membutuhkan perhatian yang serius agar selalu
eksis kapan dan dimana pun. Perhatian ini dimulai sejak pra
pembentukan lembaga perkawinan sampai kepada memfungsi-
kan keluarga sebagai dinamisator dalam kehidupan anggota-
nya terutama anak-anak, sehingga betul-betul menjadi tiang
penyangga masyarakat. Secara tegas dapat digaris bawahi
bahwa tujuan keluarga ada yang bersifat intern yaitu keba-

31 Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-Tasyri’,
Juz. II, hlm. 5. .

268

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



hagian dan kesejahteraan hidup keluarga itu sendiri, ada tuju-
an ekstern atau tujuan yang lebih jauh yaitu untuk mewujud-
kan generasi atau masyarakat muslim yang maju dalam ber-
bagai seginya atas dasar tuntunan agama. Keluarga merupakan
sumber dari umat, dan jika keluarga merupakan sumber dari
sumber-sumber umat, perkawinan adalah pokok keluarga,
dengannya umat ada dan berkembang.32

Pernikahan merupakan jaminan stabilitas sosial dan
bentuk kehidupan yang bermartabat bagi masing-masing
pasangan (suami istri), bahkan fungsi ini mungkin akan lebih
terasa bagi perempuan, sebab pernikahan itu merupakan
jaminan bagi hak-hak mereka, baik dalam kehidupannya
sebagai istri maupun sebagai ibu, tentu juga di samping yang
mereka terima sebagai satu individu.33 Pernikahan menurut
al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) sangat berfungsi dalam meng-
hindarkan manusia dari praktik prostitusi (perzinaan) dan
perbuatan-perbuatan fisik lainnya, sekaligus menjaga kese-
hatan kelamin dan menghindarkan penyakit yang sangat
ditakuti dewasa ini, yaitu AIDS. Penyakit yang sangat mena-
kutkan itu menyebar dengan sangat cepat melalui hubungan
kelamin dengan orang yang telah terjangkit penyakit perusak
kekebalan tubuh itu.

Mereka yang telah mampu menegakkan tanggung jawab
akibat pernikahan, baik fisik, mental, ekonomi maupun sosial
juga khawatir akan terjerumus ke lembah prostitusi (khauf al-

32 Kamrani Buseri, Pendidikan Keluarga Dalam Islam (Yogyakarta:
Bina Usaha, 1990). hlm. 16-17.

33 Agus Riyadi, Bimbingan Konseling Perkawinan (Dakwah dalam
Membentuk Keluarga Sakinah), (Yogyakarta: Ombak 2013), hlm. 59

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

269



‘anah), menurut al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) wajib untuk
menikah.34 Tujuan dan fungsi pernikahan lainnya yang ter-
maktub dalam kitab Hikmat al-Tasyrî’ wa falsafatuhu adalah
dapat memupuk rasa tanggung jawab dalam rangka meme-
lihara dan mendidik anak, sehingga memberikan motivasi
yang kuat bagi seseorang untuk membahagiakan orang-
orang yang menjadi tanggung jawabnya. Membagi rasa
tanggung jawab antara suami atau istri yang selama ini dipikul
masing-masing pihak.35

Bertitik tolak dari hikmah nikah yang telah dikemuka-
kan oleh al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M), dan dengan melihat
Kata nakaha atau tazawwaja yang dipergunakan al-Qurân
dan al-Hadits untuk merujuk istilah pernikahan, sangat
mungkin pernikahan memiliki nilai-nilai filosofis36 karena
setiap istilah dalam syariah memiliki nilai atau hikmah ketika
hal itu disyariatkan (Hikmah al-Tasyrî’). Adapun hikmah
(falsafah) pernikahan yang dikemukakan oleh al-Jurjawi (w.

34 Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-Tasyri’,
Juz. II, hlm. 5.

35 Ibid.
36 Filosofis berarti secara filsafat yaitu pengetahuan dan

penyelidikan dengan akal budi mengenai hakekat yang ada, sebab,
asal dan hukumnya; teori tentang kebenaran, ilmu yang berintikan
logika, estetika, metafisika dan epismetologi. Lihat Kamus Lengkap
Bahasa Indonesia Masa Kini, Pius Abdillah Dan Danu Prasetya (Surabaya:
Arkola), hlm. 240. Senada dengan pengertian filsafat adalah hikmah
yang berarti sesuatu yang terjadi dengan mengaitkan hukum dengan
argumentasi (‘illah), atau sebab dalam rangka mendapatkan/me-
wujudkan maslahah dan menolak bahaya atau meminimalisirnya.
Lihat: al-Mausu’ah al-Fiqhiyyah al-Quwaitiyyah yang diterbitkan oleh
Menteri Wakaf dan Urusan Agama negara Kuwait (maktabahsyamilah).

270

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



1380 H/1961 M) jika dikomparasikan dengan apa yang tertera
dalam al-Qurân  dan al-Hadits, menurut penulis dapat dilihat
sebagai berikut:37

Pertama, ketenangan batin atau jiwa.

Dalam al-Qurân surat al-Rum (30) ayat 21 disebutkan:



“Dan di antara ayat-ayat-Nya ialah Dia menciptakan untuk-
mu istri-istri dari jenismu sendiri, supaya kamu merasa nyaman
kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu mawadah dan
rahmah. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berpikir.38

 ‘agar ia merasa tenang kepadanya’, ayat ini
berlaku timbal balik, baik istri maupun suami harus bisa
saling menumbuhkan rasa ketenangan dan kenyamanan
batin. Al-Qurân menggunakan kata sakana karena kata ini
memiliki makna ketenangan yang didahului kegelisahan.
Sebuah ketenangan yang menghilangkan kesedihan. Dari
akar kata ini pula muncul kata sikkin ‘pisau’. Lahirnya ke-
tenangan ini disebabkan adanya rasa mawaddah dan rahmah
yang Allah swt. tumbuhkan dalam hati pasangan suami istri.39

37 Bandingkan dengan Muhammad Nabil Kazhim, Kaifa
Tukhathithu Masyru’a Zawajin Najihin (Kairo: Dr al-Salam, 1427 H/2006
M), hlm. 174-176.

38 Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 406.
39 Baca Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan Keserasian

al-Qur’an, juz.xi (Jakarta: Lentera Hati, 2000), hlm. 328.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

271



Al-Qurân telah menetapkan hikmah pernikahan secara
umum dan asas yang menjadi sandarannya, yaitu kebutuhan
manusia terhadap ketenangan jiwa. Ketenangan tersebut
didapatkan manusia dalam usahanya memperoleh kesem-
purnaan dan kecenderungan terhadap lawan jenis dalam
rangka untuk menyempurnakan fitrahnya. Selain itu Peng-
gunaan kata sakinah dalam pembahasan keluarga pada
dasarnya diambil dari al-Qurân surat al-Rum ayat 21 ini, yaitu
kalimat “litaskun ilaih” yang artinya bahwa Allah swt. men-
ciptakan perjodohan bagi manusia agar yang satu merasa
tentram terhadap yang lain. Dalam bahasa Arab, kata sakinah
di dalamnya terhimpun arti tenang, terhormat, aman, penuh
kasih sayang, mantap dan memperoleh pembelaan. Dengan
demikian dapat dipahami, bahwa keluarga sakinah adalah
kondisi yang sangat ideal dalam kehidupan keluarga.40

Kata sakinah yang digunakan dalam mensifati kata
“keluarga” merupakan tata nilai yang seharusnya menjadi
kekuatan penggerak dalam membangun tatanan keluarga
yang dapat memberikan kenyamanan dunia sekaligus mem-

40Kata sakinah dalam rangkaian kata keluarga sakinah diambil
dari akar kata yang terdiri atas huruf sin (), kaf () , dan nun  () yang
memiliki makna ketenangan, atau anonim dari guncang dan gerak.
Berbagai bentuk kata yang terdiri atas ketiga huruf tersebut semua-
nya bermuara pada makna di atas. Rumah dinamai maskan karena
ia merupakan tempat untuk meraih ketenangan setelah sebelumnya
sang penghuni bergerak (beraktivitas di luar). Sedangkan menurut
Quraish Shihab, sakinah terambil dari akar kata sakana yang berarti
diam atau tenangnya sesuatu setelah bergejolak.Lihat Said Husin
al-Munawwar, et.al, Agenda Generasi Intelektual: Ikhtiar Membangun
Masyarakat Madani (Jakarta: Pena Madani, 2003), hlm. 62; Quraish
Shihab, Wawasan Al-Quran (Bandung: Mizan, 2000), hlm. 192.

272

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



berikan jaminan keselamatan akhirat. Rumah tangga se-
harusnya menjadi tempat yang tenang bagi setiap anggota
keluarganya. Ia merupakan tempat kembali kemana pun
mereka pergi. Mereka merasa nyaman di dalamnya, dan penuh
percaya diri ketika berinteraksi dengan keluarga yang lainnya
dalam masyarakat. Dalam istilah sosiologi ini disebut dengan
unit terkecil dari suatu masyarakat.41

Kedua, Upaya Menutup Kekurangan (aib) antara dua
Pasangan.

Di balik pernikahan tentunya terdapat hikmah yang
lebih agung, yaitu menutup kekurangan yang semua manusia
pasti tidak luput darinya. Al-Qurân menjelaskan hal ini secara
eksplisit dalam firman Allah swt. Surat al-Baqarah (2): 187:









Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa ber-
campur dengan isteri-isteri kamu; mereka adalah pakaian
bagimu, dan kamupun adalah pakaian bagi mereka. Allah
swt. mengetahui bahwasanya kamu tidak dapat menahan

41 Miftah Faridl, Merajut Benang Kaluarga Sakinah, dalam jurnal
Al-Insan No. 3, vol. 2, 2006. Jakarta: Lembaga Kajian dan Pengembangan
Al-Insan, hlm. 75.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

273



nafsumu, karena itu Allah swt. mengampuni kamu dan mem-
beri maaf kepadamu. Sekarang campurilah mereka dan
ikutilah apa yang telah ditetapkan Allah swt. untukmu, dan
makan minumlah hingga terang bagimu benang putih dari
benang hitam, yaitu fajar. Kemudian sempurnakanlah puasa
itu sampai (datang) malam, (tetapi) janganlah kamu campuri
mereka itu, sedang kamu beri’tikaf dalam mesjid. Itulah larang-
an Allah swt., janganlah kamu mendekatinya. Demikianlah
Allah swt. menerangkan ayat-ayat-Nya kepada manusia,
supaya mereka bertakwa.42

Ayat di atas memberi isyarat bahwa di antara suami isteri
hendaklah saling memahami kelebihan dan kekurangan
masing-masing. Dengan demikian keduanya akan saling
melengkapi. Adanya saling pengertian antara suami isteri akan
dapat memupuk keharmonisan dalam rumah tangga. Artinya
pernikahan ini memiliki faedah bagi individu seperti halnya
faedah yang terdapat dalam pakaian. Di antara faedah pakaian
adalah menutup aurat, melindungi tubuh, menghangatkan,
sebagai hiasan, penyempurna, saling menolong dalam meng-
hadapi beban kehidupan, saling memberikan kenikmatan
dan faedah-faedah lain yang masih banyak jumlahnya dan
tidak terbatas.

Ketiga, Upaya mengahantarkan kepada ketaqwaan.
Dalam pernikahan terdapat unsur tolong menolong dan

kerjasama antara sesama. Sifat sosial manusia telah men-
dorong hal itu, kerjasama tersebut akan menjadi sangat intensif
apabila dibingkai dalam jalinan pernikahan. Allah swt.
menyebutkan dalam al-Qurân surat al-Hujarat (49): 13:

42 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an,  hlm. 29.

274

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n






Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan kamu dari
seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan
kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu
saling kenal-mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah swt. ialah orang yang paling takwa
diantara kamu. Sesungguhnya Allah swt. Maha Mengetahui
lagi Maha Mengenal.43

Dalam ayat ini Allah swt. memberitahukan kepada umat
manusia bahwa Dia telah menciptakan mereka dari satu jiwa
dan telah menjadikan dari jiwa itu pasangannya. Itulah Adam
dan Hawa. Allah swt. juga telah menciptakan mereka ber-
bangsa-bangsa dan bersuku-suku. Kemuliaan manusia dipan-
dang dari ketanahannya dengan Adam dan Hawa a.s. adalah
sama. Hanya saja kemuliaan mereka itu bertingkat-tingkat
bila dilihat dari sudut keagamaan, seperti dalam hal ketaatan
kepada Allah  swt. dan kepatuhan kepada Rasul-Nya. Karena
itu, setelah Allah swt. melarang manusia berbuat ghibah dan
menghina satu sama lain, Allah swt. mengingatkan bahwa
mereka itu sama dalam segi kemanusiaannya. ‘’Hai manusia
sesungguhnya Kami telah menciptakan kamu dari seorang
laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan kamu ber-
bangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling menge-
nal.” Yaitu, agar tercapailah ta’aruf ‘saling kenal’ diantara
mereka. Masing-masing berpulang ke kabilah sendiri.

Firman Allah swt., “Sesungguhnya orang yang paling
mulia diantara kamu disisi Allah swt. ialah orang yang paling

43 Ibid., hlm. 517.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

275



bertakwa diantara kamu.” Yaitu, yang membedakan derajat
kamu disisi Allah swt. hanyalah ketakwaan, bukan keturun-
an. Firman Allah    swt. selanjutnya, “Sesungguhnya Allah swt.
Maha mengetahui lagi maha mengenal.” Yaitu, sesungguhnya
Allah swt. itu paling mengetahui terhadapmu dan sangat
mengetahui urusan-urusan kamu. Dialah yang mempunyai
kehendak terhadap kamu, di dalam memberikan hidayah,
kesesatan, rahmat, siksa, dan memberikan keutamaan. Dia
adalah Maha bijaksana, Maha mengetahui, Maha mengenali
tentang semua hal itu.44

Penggalan pertama ayat di atas menurut Quraisy Shihab
“sesungguhnya kami menciptakan kamu dari seorang laki-
laki dan seorang perempuan” adalah pengantar untuk mene-
gaskan bahwa semua manusia derajat kemanusiaannya sama
disisi Allah swt., tidak  ada perbedaan antara satu suku dengan
yang lain. Tidak ada juga perbedaan pada nilai kemanusiaan
antara laki-laki dan perempuan karena semua diciptakan dari
seorang laki-laki dan perempuan. Pengantar tersebut me-
ngantar pada kesimpulan yang disebut dengan pengantar
terakhir ayat ini yakni “Sesungguhnya yang paling mulia
diantara kamu disisi Allah swt. ialah yang paling bertakwa.”
Karena itu berusahalah untuk meningkatkan ketakwaan agar
menjadi yang termulia disisi Allah swt.45

Adapun sebab nuzulnya, ayat di atas menegaskan ke-
satuan asal usul manusia dengan menunjukkan kesamaan

44 Muhammad Nasib ar-Rifa’i, Tafsir Ibnu Katsir, terjemahan
(Jakarta: Gema Insani, 2000), hlm. 437-440.

45 M. Quraish Shihah, Tafsir al-Misbah (Jakarta: Lentera hati,
2005), hlm. 260-261.

276

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



derajat kemanusiaan manusia. Tidak wajar seseorang ber-
bangga dan merasa diri lebih tinggi dari yang lain, bukan saja
antar satu bangsa, suku, atau warna kulit dengan selainnya,
tetapi antar jenis kelamin mereka.46 Dengan demikian dari
saling mengenal akan timbul rasa empati yang teraplikasikan
dalam bentuk saling tolong menolong.

Keempat, Cinta dan kasih sayang
Allah swt. menggambarkan hal itu dalam Firman-Nya

surat ar-Rum (30): 21, yang telah disebutkan. Rasa cinta antara
pasangan suami isteri bukanlah sekedar jalinan perasaan, rasa
saling mengagumi, dan bukan hanya bertujuan mendapatkan
kenikmatan dan keturunan. Cinta adalah pertumbuhan positif
dari perasaan manusia yang lebih dari sekedar kebahagiaan
dan kesenangan rohani. Perasaan cinta ini lebih dekat pada
pasangan bersama orang yang dicintai termasuk pasangan
suami isteri.

Kelima, reproduksi/regenerasi
Kaitannya dengan nilai falsafah poin ini, bisa dilihat misal-

nya dalam as-Syura (42): 11,47 an-Nahl (16): 72,48 an-Nisa (4):

46 Ibid.
47  

   
(Dia) Pencipta langit dan bumi. Dia menjadikan bagi kamu dari

jenis kamu sendiri pasangan-pasangan dan dari jenis binatang
ternak pasangan-pasangan (pula), dijadikan-Nya kamu berkembang
biak dengan jalan itu. Tidak ada sesuatupun yang serupa dengan Dia,
dan Dialah yang Maha Mendengar dan Melihat.  Lihat dalam Kemen-
terian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 484.

48 
 

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

277



1,49 at-Thariq (86): 6-7.50 Adapun Hadits-hadits yang ada
kaitannya dengan reproduksi diantaranya:

51
“Nikahlah kamu dengan pasangan yang subur (produktif),
aku bangga nanti kalau kamu berada dalam jumlah yang
banyak kelak di hari kiamat (HR. Ahmad)

Allah menjadikan bagi kamu isteri-isteri dari jenis kamu
sendiri dan menjadikan bagimu dari isteri-isteri kamu itu, anak-anak
dan cucu-cucu, dan memberimu rezeki dari yang baik-baik. Maka
mengapakah mereka beriman kepada yang bathil dan mengingkari
nikmat Allah?”. Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 274

49 
 

 
Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhan-mu yang

telah menciptakan kamu dari seorang diri, dan dari padanya Allah
menciptakan isterinya; dan dari pada keduanya Allah memperkem-
bang biakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. Dan bertakwa-
lah kepada Allah yang dengan (mempergunakan) nama-Nya kamu
saling meminta satu sama lain, dan (peliharalah) hubungan silatur-
rahim. Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasi kamu.
Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 77.

50 
 
Dia diciptakan dari air yang dipancarkan, yang keluar dari

antara tulang sulbi laki-laki dan tulang dada perempuan. Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 591.

51 Muhammad Ibn Ali, Al-Shan’aniy, Subul al-Salam, Juz.2 (t.tp:
Dar al-Hadits, t.th), hlm. 162.

278

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Teks lain dengan maksud yang sama disebutkan,
52

“Nikahilah kamu dengan itu jumlah kamu menjadi banyak,
sebab aku bangga dengan jumlah ummat yang banyak di
hari kaiamat“ (HR. Ibnu Hibban, Syafi’i)

Dari dua hadits di atas, secara teks memiliki makna bahwa
Nabi bangga dengan umat yang banyak dan menganjurkan
untuk menikah dengan wanita penyayang dan subur, dengan
artian mereka berpotensi mempunyai anak dan tidak mandul.
‘Iyad berpendapat bahwa menikah hukumnya Sunnah bagi
setiap orang yang mengharapkan keturunan. Hal ini juga
menjelaskan kewajiban menikah bagi orang yang telah mampu
membangun rumah tangga serta cenderung untuk menikah
karena takut berzina.53 Memahami makna al-wadd, Sayyid
sabiq (w. 2000 M) memberi makna wanita yang mencintai,
menyayangi dan mencari keridhaan suaminya. Ia juga me-
mahami tujuan nikah adalah melahirkan keturunan dengan
cara menikahi wanita calon istri yang berpotensi memiliki
anak.54

Ibnu Hajar al-Asqalani (w. 852 H/1449 M) justru mema-
hami bahwa walûd adalah wanita yang subur yang indikasi-
nya dapat diketahui dari kerabatnya. Sedangkan untuk

52 Ibnu Hajar, al-Asqalaniy, Fath al-Bariy Syarh Shahih al-Bukhariy,
juz. 9 (Bairut: Dar al-Ma’rifah, 1379 H), hlm. 111.

53 Baca dalam  Ali bin Adam bin  Musa al-Ayyubi al-wallawi,
Syarah Sunan Nasa‘i, juz. 17 (Makkah: al-Barum, 2007), hlm. 26 dan 28

54 Lihat kembali Sayyid Sabiq, Fiqh al-Sunnah (Bairut: Maktabah
Asyriyah, 2011), hlm. 15.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

279



makna wadûd adalah orang yang dicintai dengan kriteria baik
budi pekertinya, ahlaknya serta penyayang pada suaminya.
al-Manawi (w. 1031 H/1622 M) menyebut bahwa indikasi
wadûd adalah seorang yang mencintai suami dan mengab-di
padanya. Perihal walûd, al-Manawi memberi pemahaman
serupa dengan Sayyid Syabiq bahwa yang dimaksud adalah
seorang yang dimung-kin-kan bisa memberikan keturunan.
Menurut al-Manawi keduanya merupakan dua sifat dari jenis
yang sama karena tidak ada seorang laki-laki yang suka pada
wanita mandul dan juga menikah dengan wanita yang subur
tanpa cinta tak akan menghasilkan yang dimaksud dalam
tujuan pernikahan.55

Keenam, Pemenuhan kebutuhan biologis.
Tentang nilai falsafah; pemenuhan kebutuhan biologis

dapat dilihat misalnya dalam Surat al-Baqarah (2): 223:




Isteri-isterimu adalah (seperti) tanah tempat kamu bercocok
tanam, datangilah tanah tempat bercocok-tanammu itu
bagaimana saja kamu kehendaki. Dan kerjakanlah (amal
yang baik) untuk dirimu, dan bertakwalah kepada Allah
swt. dan ketahuilah bahwa kamu kelak akan menemui-Nya.
Dan berilah kabar gembira orang-orang yang beriman.56

55 Baca dalam Ibn hajar al-asqalani, Subul al-salam, juz.3 (Riyadh,
al-Ma’arif), hlm. 306-307; dan Faidul qadîr, 2/318-319, dalam al-Maktabah
al-Syâmilah, http://www.shamela.ws al-Ishdâr al-Tsânî, juz.2, hlm. 11

56 Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 35.

280

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Allah swt. memberi peluang bagi suami-istri untuk
menikmati seks dalam bentuk apapun selama hal itu dilaku-
kan di tempat persemaian. Allah swt.  menggunakan kata harts
untuk menerangkan bahwa penanaman dilakukan pada
tempatnya. () harts ialah tempat tumbuhnya tumbuhan,
bisa berbentuk sawah atau kebun. Pengertian (
) ialah datangilah istrimu di tempat anak lahir (vagina)
dan di tempat yang anak tidak mungkin lahir (dubur) jangan
didekati. Sebagian manusia salah menafsirkan firman Allah
swt. () dengan tafsiran datangilah istrimu
dari mana saja. Ini salah, karena () artinya tempat pena-
naman (vagina) dan hasil tanaman bagi suami-istri adalah
keturunan berupa anak.57 Dubur bukanlah tempat bercocok
tanam, sejatinya tidak ada  kemungkinan pilihan tempat lain
selain dari tempat keluarnya anak. 

Ayat ini merupakan jawaban dari pertanyaan dan
beberapa keadaan ketika turunnya; apakah diperbolehkan
mendatangi istri pada kemaluannya tetapi dari belakangnya.
Allah swt. memberitahukan bahwa hal itu tidaklah mengapa
asalkan tetap pada kemaluan (vagina) dan wanita itu suci dari
darah haidh dan nifas. Wanita dinamakan ladang karena
rahimnya dapat mendatangkan anak sebagaimana tumbuh-
tumbuhan tumbuh pada bumi yang subur. Seorang suami
dapat mendatangi istrinya kapan dia mau, dari depan atau dari
belakang selama tujuannya tercapai, yaitu terjaga dari per-
buatan keji dan untuk memperoleh keturunan yang baik.58

57 Lihat Mutawalli Sya’rawi, Tafsir Sya’rawi, Cet. I, Jilid 1 (Medan:
Duta Azhar, 2006), hlm. 711.

58 Abu Bakar Jabir al-Jaziri, Tafsir al-Quran al-Aisar terj. Azhari Hatim
dan Mukti, jilid. I (Jakarta: Darus Sunnah Press, 2006), hlm. 365

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

281



Ayat lain yang menjelaskan tujuan nikah untuk peme-
nuhan kebutuhan biologis dapat dilihat dalam surat al-
Baqarah (2): 187,59 surat an-Nur (24): 33,60 al-Ma’arij (70): 29-

59 





Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa bercam-
pur dengan isteri-isteri kamu; mereka adalah pakaian bagimu, dan
kamupun adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwasa-
nya kamu tidak dapat menahan nafsumu, karena itu Allah mengam-
puni kamu dan memberi maaf kepadamu. Maka sekarang campuri-
lah mereka dan ikutilah apa yang telah ditetapkan Allah untukmu, dan
makan minumlah hingga terang bagimu benang putih dari benang
hitam, yaitu fajar. Kemudian sempurnakanlah puasa itu sampai
(datang) malam, (tetapi) janganlah kamu campuri mereka itu, sedang
kamu beri’tikaf dalam mesjid. Itulah larangan Allah, maka janganlah
kamu mendekatinya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-
Nya kepada manusia, supaya mereka bertakwa.Lihat Kementerian
Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 29.

60 




Dan orang-orang yang tidak mampu kawin hendaklah
menjaga kesucian (diri)nya, sehingga Allah memampukan mereka
dengan karunia-Nya. Dan budak-budak yang kamu miliki yang
memginginkan perjanjian, hendaklah kamu buat perjanjian dengan
mereka, jika kamu mengetahui ada kebaikan pada mereka, dan beri-
kanlah kepada mereka sebahagian dari harta Allah yang dikarunia-
kan-Nya kepadamu. Dan janganlah kamu paksa budak-budak wanita-
mu untuk melakukan pelacuran, sedang mereka sendiri mengingini
kesucian, karena kamu hendak mencari keuntungan duniawi. Dan

282

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



31,61 surat al-Mu’minun (23) : 5-762

Ditambah dengah keterangan hadits Rasulullah:


63
…..” Hai para pemuda dan pemudi! Siapa diantara kamu
yang mempunyai kemampuan, nikahlah, sebab nikah itu lebih
dapat menjaga pandangan dan mem elihara kemaluan sedang

barangsiapa yang memaksa mereka, maka sesungguhnya Allah
adalah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang (kepada mereka)
sesudah mereka dipaksa itu. Lihat Kementerian Agama RI, Syamil
Qur’an, hlm. 354

61 


Dan orang-orang yang memelihara kemaluannya, kecuali
terhadap isteri-isteri mereka atau budak-budak yang mereka miliki,
maka sesungguhnya mereka dalam hal ini tiada tercela. Barangsiapa
mencari yang di balik itu, maka mereka itulah orang-orang yang me-
lampaui batas.Lihat Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 569.

62 


dan orang-orang yang menjaga kemaluannya, kecuali terhadap
isteri-isteri mereka atau budak yang mereka miliki; maka sesungguh-
nya mereka dalam hal ini tiada tercela. Barangsiapa mencari yang di
balik itu maka mereka itulah orang-orang yang melampaui batas.
LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 342.

63 Imam Muslim, Shahih Muslim (Beirut: Dar al-Ma’rifah,tt), hlm.
128. Hadits ini dapat juga dilihat pada Imam Bukhari, Shahih al-Bukhari
(Kairo: Dar al-Fikr, 1994), hlm. 143. Al-Nasa’i,Sunan al-Nasa’i al-Kubro,
Juz 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-llmiah, 1991), hlm. 312-313. Imam al-
Baihaqi, hlm. 77. Hadits ini dinilai shahih oleh al-Bani. Lihat Muham-
mad Nashir al-Din al-Bani, Arwau al-Ghalil fi Takhrij Ahadits Manar al-
Sabil, Juz 6 (Beirut: al-Maktabah al-Islami, 1979), hlm. 192.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

283



bagi siapa yang belum mempunyai kemampuan menikah
berpuasalah, sebab puasa dapat menjadi penawar nafsu
syahwat” (HR. Muslim dari Utman bin Jarir)

Rasulullah saw. mengarahkan anjuran dan motivasi
untuk menikah kepada seluruh kaum muslimin, terutama para
pemuda, sebab semangat hidup dan gairah seks mereka lebih
tinggi. Beliau bersabda, Hai segenap para pemuda, pemakaian
kata ma’syar yang berarti”segenap” menyiratkan makna ke-
manusiaan dan sosial yang menjadi ciri masyarakat Islam.
Rasulullah saw. tidak menggunakan kata lain seperti “Yâ
Ayyuhâ al-Syabâb” misalnya, karena kata ma’syar memiliki
nuansa cinta dan kasih sayang dalam komunitas muslim. Hal
ini menunjukkan salah satu bentuk kepedulian Islam terhadap
aneka persoalan para pemuda, sehingga Islam memberikan
perhatian istimewa bagi mereka, yaitu anjuran untuk segera
menikah bagi yang telah mampu.64

Siapa belum mampu, hendaklah ia berpuasa. Beliau meng-
gunakan kata ‘alaihi untuk menyatakan makna banyak atau
sering. Artinya, hendaklah dia memperbanyak puasa. Nabi
saw. tidak menggunakan kata “fal yashum” misalnya, yang
berarti berpuasalah, karena kata itu berarti puasa yang sehari
atau dua hari saja. Adapun kata ‘alaihi bi al-shaum bermakna mem-
perbanyak puasa, sebab kata ‘alâ menunjukkan kontinuitas.65

Selanjutnya hadis itu juga memberikan pengarahan bagi
para pemuda yang belum mampu melaksanakan pernikahan

64 Baca, Nur al-Din ‘Itr, I’lam al-Anâm Syarh Bulûgh al-Marâm, Vol.
III (Dimasyq: Dâr al-Farfûr, 1419 H/ 1998 M), hlm. 261.

65 Ibid.

284

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



untuk memperbanyak berpuasa, karena puasa yang dilaku-
kan secara kontinu akan mampu meredam gejolak nafsu. Puasa
laksana kastrasi (pengebirian) dalam menolak dorongan
syahwat.66 Hadis di atas juga menguraikan hikmah yang sangat
penting dalam sebuah pernikahan, yaitu lebih mampu men-
jaga pandangan dan lebih mampu memelihara kemaluan.Ini
merupakan jaminan keselamatan bagi umat manusia dari
berbagai kerusakan yang amat mengerikan, dimana keru-
sakan tersebut pasti akan menimpa orang-orang yang tidak
menjaga pandangan dan kemaluannya.67 Dalam hadis ter-
sebut terdapat sighat tafdlîl, aghadhdhu dan ahshanu yang berarti
lebih mampu menundukkandan lebih mampu memelihara.
Ungkapan ini menunjukkan tujuan utama daripada pernikah-
an yaitu terpeliharanya pandangan dan kemaluan. Kata itu
juga memberikan pemahaman, bahwa iman pada dasarnya
memiliki kekuatan menundukkan dan memelihara pandangan
pemuda, sedangkan pernikahan memiliki kemampuan yang
lebih besar dan kuat.68

Dari dimensi sosiologis dipahami bahwa institusi per-
kawinan di masyarakat telah berjalan demikian lama, seumur
generasi manusia itu sendiri sejak zaman Nabi Adam As se-
bagai manusia dan sekaligus nabi pertama hingga nabi terakhir

66 Nur al-Din ‘Itr, I’lam al-Anâm, hlm. 262.
67 Baca, Ibid.
68 Lihat, Taqiy al-Din ibn Daqiq al-’id, Ihkâm al-Ahkâm Syarh

‘Umdah al-Ahkâm, Vol. II (Al-Qâhirah: Maktabah al-Sunnah al-
Muhammadiyyah, 1372 H/ 1953 M), hlm. 181.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

285



Muhammad saw., meskipun bukan manusia terakhir tetapi
sebagai nabi terakhir.69

Mengingat institusi pernikahan telah berjalan sekian
lama, mudah dimengerti bahwa perkawinan tidak hanya di-
cermati banyak orang dari sudut pandang hukum semata-
mata, akan tetapi juga bisa dilihat dari segi-segi pandang yang
lain. Termasuk sejarah sosial keagamaan.

Hikmah nikah yang dikemukakan oleh al-Jurjawi (w.
1380 H/1961 M) sangat umum sekali. Dengan demikian
hikmah tersebut telah mencakup hikmah nikah yang juga
dikemukana oleh para ulama. Mustafa al-Khin (w. 1429 H/
2008 M), menyebutkan bahwa dalam pernikahan sesungguh-
nya terdapat hikmah-hikmah yang agung yang dapat digali,
baik secara naqliyah maupun aqliyah. Di antara hikmah-hikmah
tersebut adalah:70

 Memenuhi tuntutan fitrah71

Manusia diciptakan oleh Allah swt. dengan memiliki
insting untuk tertarik dengan lawan jenisnya. Laki-laki
tertarik dengan wanita dan sebaliknya. Ketertarikan
dengan lawan jenis merupakan sebuah fitrah yang telah
Allah swt. letakkan pada manusia.

69 Qs Al-Ahzab (33): 40 menjelskan: 
 

Muhammad itu sekali-kali bukanlah bapak dari seorang laki-laki di antara
kamu, tetapi dia adalah Rasulullah dan penutup nabi-nabi. Dan adalah Allah
Maha Mengetahui segala sesuatu. Lihat Kementerian Agama RI, Syamil
Qur’an, hlm. 423

70 Mustafa al-Khin dkk., Al-Fiqh al-Manhaji, IV (Beirut: Dar al-Qalam,
1987), hlm. 13.

71 Ibid.

286

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Islam adalah agama fitrah, sehingga akan memenuhi
tuntutan-tuntutan fitrah; ini bertujuan agar hukum Islam
dapat dilaksanakan manusia dengan mudah dan tanpa
paksaan.72 Oleh karena itulah, pernikahan disyariatkan
dalam Islam dengan tujuan untuk memenuhi fitrah ma-
nusia yang cenderung untuk tertarik dengan lawan jenis-
nya. Islam tidak menghalangi dan menutupi keinginan
ini, bahkan Islam melarang kehidupan para pendeta yang
menolak pernikahan ataupun bertabattul (membujang).73

Akan tetapi sebaliknya, Islam juga membatasi keinginan
ini agar tidak melampaui batas yang dapat berakibat rusak-
nya tatanan masyarakat dan dekadensi moral sehingga
kemurnian fitrah tetap terjaga.

72 Selain itu syri’at Islam juga merupakan rangkaian kesatuan
dan integral dalam mengatur kemaslahatan manusia, bahkan syari’at
Islam dapat memenuhi kebutuhan hukum manusia dalam berbagai
aspek kehidupan, termasuk sebagai piranti dalam mewujudkan ke-
hidupan masyarakat yang berperadaban yang memiliki moralitas
dan spritualitas. Baca dalam Sudirman  M. Johan, Reaktualisasi Fiqh
Syafi’iyah, Editor Husni Thamrin (Pekanbaru: LPP UIN SUSKA &
SUSKA PRESS, 2012), hlm. 11

73 At-Turmuzi, Sunan at-Turmuzi (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), III: 393,
“Bab Ma Ja’a fi an-Nahyi ‘an at-Tabattul”. Hadis dari Samrah.



 dari Samurah bahwa Nabi shallallahu ‘alaihi wasallam
melarang membujang. Abu Isa berkata; “Zaid bin Akhzam menam-
bahkan dalam haditsnya, Qatadah membaca: “Dan sesungguhnya
kami telah mengutus beberapa rasul sebelum kamu dan kami mem-
berikan kepada mereka isteri-isteri dan keturunan.” (HR. Tirmidzi)

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

287



 Mewujudkan ketenangan jiwa dan kemantapan batin74

Salah satu hikmah pernikahan yang penting adalah
adanya ketenangan jiwa dengan terciptanya perasaan-
perasaan cinta dan kasih. QS. Ar-Rum: 21 ini menjelaskan
bahwa begitu besar hikmah yang terkandung dalam per-
kawinan. Melakukan perkawinan, manusia akan men-
dapatkan kepuasan jasmaniah dan rohaniah. Yaitu kasih
sayang, ketenangan, ketenteraman dan kebahagiaan
hidup.

 Menghindari dekadensi moral75

Allah swt. telah menganugerahi manusia dengan berbagai
nikmat, salah satunya insting untuk melakukan relasi
seksual. Akan tetapi insting ini akan berakibat negative
bila tidak diberi frame untuk membatasinya, karena nafsu-
nya akan berusaha untuk memenuhi insting tersebut
dengan cara yang terlarang. Akibat yang timbul adalah
adanya dekadensi moral, karena banyaknya perilaku-
perilaku menyimpang seperti perzinaan, dan lain-lain. Hal
ini jelas akan merusak fundamen-fundamen rumah
tangga dan menimbulkan berbagai penyakit fisik dan
mental.

 Mampu membuat wanita melaksanakan tugasnya sesuai
dengan tabiat kewanitaan yang diciptakan.76

Dari uraian di atas dapat dikemukakan bahwa secara
umum al-Jurjawi tidak memiliki konsep baru berkenana dengan

74 Mustafa al-Khin dkk., Al-Fiqh, hlm. 14.
75  Ibid.
76 Mustafa al-Khin dkk., Al-Fiqh, hlm. 15

288

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



maqshid nikah jika dibandingkan dengan ulama sebelumnya.
Tetapi al-Jurjawi menekankan bahwa esensi nikah adalah
upaya merealisasikan kehendak Allah swt., memenuhi
panggilan Nabi saw. untuk menikah dan menambah jumlah
pengikutnya untuk memakmurkan bumi.

B. Manhaj Berfikir ‘Ali Ahmad al-Jurjawi (w. 1380 H/1961
M) dalam menetapkan maqshi Nikah

Defenisi hikmah tasyri’dalam kitab ini oleh al-Jurjawi (w.
1380 H/1961 M) digunakan kata  yang bertarti bertujuan.
Ini dapat dilihat ketika ia menjelaskan tujuan disyariatkannya
seluruh ajaran samawi. Dalam kitabnya beliau menyebutkan:

Sesungguhnya semua syariat samawi diturunkan hanya-
lah untuk empat maksud berikut yaitu:

1. Mengenal Allah swt. dan apa pun yang berhubungan
dengannya seperti mengesakan Nya, memuliakan Nya,
dan mensifati Nya dengan sifat–sifat kesempurnaan, sifat
wajib, sifat mustahil dan sifat yang jais (mungkin) bagi
Nya.

2. Mengetahui tata cara ibadah kepada Allah swt. yang
bertujuan memuliakanNya dan mensyukuri nikmatNya.

3. Usaha untuk mendorong manusia agar mau menyuruh
melakukan kebaikan dan melarang kemungkaran, serta
menghiasi diri dengan akhlak yang baik seperti menolong
orang yang lemah, melindungi tetangga, menjaga amanat,
kesabaran dan sebagainya.

4. Hikmah tasyri’ juga bertujuan untuk menghentikan
kezaliman orang-orang yang melampaui batas dengan
membuat hukum dengan kemauannya sendiri, hukum

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

289



ini sering ditinggalkan. Peraturan yang Allah swt. tetapkan
berbeda dengan peraturan manusia.77

Pemahaman hikmah tasyri’ yang ditawarkan oleh Ali
Ahmad al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) ini sedikit berbeda
dibandingkan dengan pengertian maqshid syar’ah secara
umum yaitu merealisasikan kemaslahatan atau menolak
kemudaratan. Pengertian hikmah tasyri’78 yang dikemuka-

77 







Lihat Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-
Tasyri’, juz. I, hlm. 5

78 Kalau dianalisa dari pengertian hikmah tasyri’ yang diguna-
kan oleh al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M) ini, ia termasuk dalam kelom-
pok ulama yang menyatakan bahwa hikmah bukanlah illat hukum
yang dapat merubah hukum. Akan tetapi hikmah sebagai tujuan
pensyariatan yang dapat memotivasi manusia agar melaksanakan
perintah Allah dan menjauhi larangan Allah dengan ikhlas karena
menyadari bahwa perintah maupun larangan tersebut adalah demi
kebaikan manusia sendiri itu (mashlahat). Disamping itu dengan
mengetahui hikmah tasyri’ akan menunjukan keindahan syariat
Islam dan kebenaran ajarannya.

Dalam hal apakah hikmah dapat dijadikan ‘illat hukum, ulama
ushul terbagi kepada tiga kelompok. Pertama: kelompok yang menolak
menjadikan hikmah sebagai ‘illat hukum (jumhur ulama antara lain
Imam al-Amidi) dengan alasan apabila hikmah dijadikan ‘illat hukum
maka akan berakibat berbedanya hukum dari ‘illatnya, tidak dijum-
pai dalam kasus syar’i dan hikmah itu adakalanya jelas dan adakala-
nya tidak jelas.

290

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kan al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) lebih aplikatif, ada empat
aspek yang menjadi fokus perhatian Ali Ahmad al-Jurjawi (w.
1380 H/1961 M) ketika menjelaskan hikmah tasyri’yaitu:
pertama, memperkokoh keyakinan kepada Allah swt. (tauhid);
kedua, merealisasikan keimanan kepada Allah swt. dalam
bentuk melaksanakan ibadah (Syariat);79 ketiga, melakukan

Kedua: kelompok yang membolehkan (Imam al-Gazali, al-
Baidawi, Fakhruddin arRazi (ketiganya ulama syafi’iyah), Ibnu
Taimiyah (beliau ulama Hambali) menyatakan bahwa hikmah bisa
dijadikan ‘illat hukum dengan alasan kebalikan dari yang menolak,
menurut mereka hikmah itu jelas dan dapat diukur. Ketidak jelasan
hikmah bagi sebahagian ulama ushul fiqh menurut mereka karena
ketidakmampuan dan kurang jeli dalam menemukan hikmah saja.
Kalau hikmah tidak bisa dijadikan illat hukum maka menjadikan
sifat yang sejalan atau sesuai dengan hukum ( al-wasf al-munasib) juga
tidak bisa dijadikan ‘illat hukum. ‘Illat mengandung kemaslahatan
sekaligus menolak kemafsadatan. Menurut kesepakatan ulama
mencapai kemaslahatan dan menolak kemafsadatan itulah hikmah,
maka tidak ada alasan menolak hikmah menjadi ‘illat hukum. Ketiga;
pendapat Imam al-Amidi ( 570 H ), Ibnu Hajib ( 646 H ) ulama mazhab
Maliki; hikmah yang jelas dan dapat diukur dapat dijadikan ‘illat,
sedangkan hikmah yang tidak jelas dan tidak dapat diukur tidak dapat
dijadikan ‘illat.

Dari perbedaan pendapat mengenai hikmah dapat dijadikan
illat hukum sebagaimana dijelaskan tadi, dapat  dinyatakan bahwa
‘illat adalah sifat yang jelas dan ada tolak ukurnya, didalamnya ter-
bukti adanya hikmah pada kebanyakan keadaan. ‘illat ditetapkan
sebagai pertanda yang dapat ditegaskan dengan jelas bagi adanya
hikmah. Lihat dalam Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam
(Jakarta: Logos, 1997 ), hlm. 4.

79 Setelah paparan pertama tentang ketauhidan, pengertian
hikmah tasyri’ yang ia jelaskan adalah pembuktian ketauhidan itu sen-
diri melalui pelaksanaan serangkaian ibadah. Ada hubungan yang
kongkrit dari dua pengertian yang berurut ini, seolah–olah beliau

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

291



amar makruf nahi mungkar dan berakhlak mulia; dan ke-
empat, melakukan tindakan preventif/pencegahan kemung-
karan.

Secara umum kerangka berfikir80 yang digunakan al-
Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) dalam menetapkan hikmah tasyri’
seperti kerangka dasar yang ia utarakan diawal penulisan
kitabnya dalah sebagai berikut:

a. Memperkokoh keyakinan kepada Allah swt. (Tauhid)
dalam bentuk mensyukuri nikmat yang Allah swt.
berikan.81 Dengan menyadari bahwa apapun yang ada
pada diri adalah nikmat dari Allah swt., akan menum-
buhkan rasa tunduk dan patuh kepada Allah swt. Seperti
seluruh anggota tubuh yang telah diberikan oleh Allah

ingin menyampaikan tanpa akidah/tauhid yang tertanam dihati
manusia maka dia tidak bisa melaksanakan ibadah, begitu juga sebalik-
nya ibadah yang dikerjakan tanpa ada pemahaman tauhid yang benar
tidak berarti apa-apa.

80 Kerangka berfikir yang penulis maksud adalah kerangka
berfikir dari sisi filosofi dan kerangka berfikir dari sisi tasyri’ atau yang
terkait dengan penggunaan dalil. Kerangka berfikir umum yang di-
kemukakan ini menunjukkan kerangka berfikir dasar yang diguna-
kan al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M) yang memiliki peranan penting
karena dapat mempengaruhi seluruh rangkaian pemikiran hikmah
tasyri’ yang beliau utarakan. Meskipun secara filosofi apa yang kemu-
dian dikemukakan oleh al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M) tidak berbeda
dengan ulama lain dalam memahami suatu syariat, namun hal ini
perlu disajikan sebagai gambaran dalam melihat kerangka dasar
beliau dalam mengungkap setiap hikmah dalam syariat.

81 


Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-Tasyri’,
juz.1, hlm. 5.

292

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



swt. merupakan anugerah yang mesti dijaga dan dipe-
lihara pemanfaatannya. Sarana untuk memelihara itu
salah satunya dengan cara menikah. Dengan menikah
berarti seseorang telah meyakini bahwa Allah swt. lah
yang telah menjadikan itu semua dan seorang hamba
mesti mensyukurinya dengan jalan menikah.82

b. Selanjutnya hikmah tasyri’ yang beliau kemukakan ada-
lah sebagai perwujudan akhlak yang mulia.83 Karena
akhlak yang mulia adalah yang bagus, sebaliknya orang
yang tidak berakhlak bisa disimpulkan ada yang salah
dari aqidah dan ibadahnya. Seseorang yang menikah
berarti telah menjaga akhlaknya di hadapan Allah swt.
Ia menyalurkan keinginan batinnya dengan jalan me-
nikah, dia tidak mau menjatuhkan harga dirinya dengan
cara berzina. Ini adalah wujud berakhlak kepada Allah
swt. dan kepada sesame manusia.84

82 Contoh lain adalah membasuh anggota wudu’ yang telah
ditentukan, sesungguhnya semua anggota wudu’ yang dibasuh itu ada-
lah nikmat yang Allah berikan dan dengan nikmat anggota wudu’ itu
juga manusia akan menemukan kenikmatan-kenikmatan yang lainnya.

83 

Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-Tasyri’, hlm. 5.

84  Contoh lain seperti bersih dari kotoran dan najis serta meng-
gunakan pakaian yang terbaik ketika sholat adalah akhlak manusia
kepada Allah sekaligus pelajaran bagi manusia untuk senantiasa
menjaga kebersihan baik kebersihan diri, pakaian, lingkungan dan
yang paling utama menjaga kebersihan hati. Dengan senantiasa men-
jaga kebersihan maka secara sosial berarti tidak menganggu orang
lain. Selain itu thaharah menggunakan media air yang hikmahnya
adalah dapat memberi semangat bagi manusia karena air memberi-
kan kesejukan dan kesegaran. Ibid, hlm. 59.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

293



c. Hikmah tasyri’ setiap hukum yang Allah swt. tetapkan
adalah untuk kemaslahatan manusia, pola pikir al-
Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) menetapkan hikmah tasyri’
berikutnya adalah dalam konsep pencegahan agar
tidak terjadi kemudaharatan bagi manusia sehingga
terealisasinya kemaslahatan.85 Dalam ilmu ushul fiqih
dijelaskan bahwa salah satu kaedah perantara maqshid
syar’ah adalah Sadduz dzari’ah (menutup jalan menuju
ke perbuatan yang terlarang). Dzari’ah adalah perkataan
atau perbuatan yang menjadi media terwujudnya per-
kataan atau perbuatan lain.86 Nikah merupakan salah
satu sarana untuk menutup terjadinya perzinahan.
Dengan menikah seseorang akan terselamatkan dari
memandang dengan syahwat kepada yang haram.
Dengan mengabaikan nikah akan menghantarkan
seseorang mendapat kehinaan dan terjadinya per-
musuhan.

85 
 Ibid.,hlm. 5

86 Mukhtar Yahya dan Fathurrahman, Dasar-dasar Pembinaan
Hukum Fiqh Islam, cet. 1 (Bandung: Al-Maárif, 1986 ), hlm. 347.

Sebagai salah satu contoh adalah firman Allah dalam surat al-
Baqarah ayat 104 yang artinya: “Hai orang-orang yang beriman,
janganlah kamu katakan (kepada Muhammad): “Raa’ina”, tetapi Kata-
kanlah: “Unzhurna”, dan “dengarlah”. dan bagi orang-orang yang kafir
siksaan yang pedih”.

Larangan Allah untuk tidak mengataka Raa’ina adalah men-
cegah agar orang Yahudi mengejek Rasulullah dengan menggunakan
kata tersebut. Begitu jugalah dengan hikmah tasyri’ dalam thaharah
yang dikemukakan oleh al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M) agar menghin-
darkan seseorang dari kemudharatan yaitu sakit akibat kotor.

294

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



d. Tidak berlebih-lebihan adalah kerangka berpikir al-
Jurjawi (w.1380 H/1961 M) berikutnya,87 sekalipun
konsep ini beliau khususkan pada masalah muamalah
akan tetapi dapat juga diaplikasikan pada masalah
ibadah secara umum.

Salah satu pola fikir al-Jurjawi dalam mengungkap
hikmah syariat secara umum yaitu mentauhidkan Allah swt.,
serta memakmurkan bumi sebagai salah satu pola fikirnya
dalam mengungkap hikmah nikah, setali tiga uang dengan
apa yang dikemukakan oleh salah seorang tokoh maqâshid
kontemporer yaitu Thaha Jabir al-ulwani (w. 1437 H/2016
M).88 Thaha Jabir al-ulwani menyebut maqâshid al-syarî’ah

87 
.

Ali Ahmad al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M), Hikmah at-Tasyri’, juz.
II, hlm. 3.

88 Pemikir yang lahir pada tahun 1935 M. di kota Fallujah,
kawasan Al-Hasuah, Propinsi Anbar ini, jika dilihat dari perjalanan
keilmuannya memperlihatkan bahwa ia benar-benar seseorang
yang konsen dan spesialis dalam bidang syariah, khususnya Usul
Fikih dan Maqashid Syariah. Gelar doktornya ia raih di Fakultas
Syariah wal Qanun Universitas Al-Azhar tahun 1973 M., spesialisasi
Usul Fikih, dengan predikat cum laude serta direkomendasikan dicetak
dengan biaya al-Azhar dan disebar ke bergai Universiatas Islam lain-
nya. Magister (1968 M) dan Licence (1959 M) ia raih di fakultas dan
universitas yang sama, yakni Syariah wal Qanun al-Azhar. SMA nya
juga di al-Azhar (1953 M). Sebelum ke Kairo, pendidikan dasarnya
(1948-1949 M.) dan ma’had al-dini-nya (1952 M.) ditempuh di kota
kelahirannya, Fallujah.

Selepas doktoralnya, selang  dua tahun, yakni dari tahun 1975-
1985 (10 tahun) ia menjadi dosen pengajar Usul Fikih di Universitas

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

295



dengan istilah al-maqâshid al-syar’iyyah al-’ulyâ al-hâkimah.
Maqâshid ini berupa prinsip-prinsip universal (al-kulliyyat),
absolut (muthlaqah), definitif (qath’iyyah). Maqâshid ini
ditemukan dengan istiqrâ’ al-tâm (penelitian yang sempurna)
terhadap al-Qurân dari surat al-Fatihah sampai al-Nas, dengan
metodologi al-jam’ bain al-qirâtain (mengkombinasikan dua
pembacaan sekaliagus). Yakni Pembacaan, pemahaman dan
pererenungan terhadap wahyu sekaligus terhadap alam se-
cara integral. Tak terpisah antara satu dengan yang lain. Bukan
hanya mengamati wahyu saja, tapi juga realitas alam raya
secara bersamaan. Metodologi al-jam’ bain al-qirâtain ini se-
cara khusus ia tuangkan dalam bukunya yang bertajuk: al-
jam’ bain al-qirâtain.89

Dalam pandangannya, maqâshid’ulyâ ini adalah maqâshid
paling tinggi, dan membawahi dua tingkatan maqâshid lain-
nya. Dua tingkatan maqâshid di bawahnya, tingkat dua, adalah
tingkatan nilai-nilai seperti tujuan keadilan, kebebasan dan
persamaan. Tingkatan ketiga adalah yang selama ini menjadi
fokus kajian para ulama fikih-Usul Fikih dimana mereka

Islam Muhammad bin Saud Riyadh, Arab Saudi. Tahun 1981 ikut
mendirikan Institut Pemikiran Islam Internasional di Amerika
Serikat. Kemudian pada tahun 1983 hijrah ke Amerika dan kemudian
menjadi pimpinan Universitas Islam Cordoba di Virginia, Amerika
serikat sampai sekarang. Menengok ke situs resminya akan diketahui
bahwa pengalaman-pengalaman keilmuannya, pos-pos penting
dalam lembaga-lembaga keilmuan yang ia duduki kemudian kon-
ferensi-konferensi yang ia ikuti begitu melimpah. Baca lebih lanjut
Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran Pemikiran Islam II, Mengenal
Ide Brilian Tokoh Maqashid Syariah Kontemporer (Mesir: an-Nahdlah Press,
2016), hlm. 149-150.

89 Ibid., hlm. 157.

296

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



mengklasifikasikannya kedalam tiga tingkatan—dharûriyyât,
hâjiyyât, tahsiniyyât—dan yang mereka anggap dan sebut
sebagai maqâshid Syariah.90 Secara sederhana dapat diurutkan:
tingkatan Pertama: maqâshid’ulyâ; kedua: tingkatan nilai
seperti keadilan dan seterusnya; ketiga: tingkatan maqâshid
Syariah yang selama ini dijajaki oleh para ushûliy. Tingkatan
kedua dan ketiga ini harus disesuaikan dan tak boleh ber-
tentangan dengan tingkatan pertama. Posisinya hampir mirip
dengan posisi hâjiyyât dan tahsiniyyât dinisbatkan kepada
dharûriyyât yakni dalam hal kedua yang pertama harus
disesuiakan dan tidak boleh bertentangan dengan yang
terakhir.

Maqâshid’ulyâ tersebut adalah: (a) al-tauhid (tauhid),91

(b) al-tazkiyah (penyucian)92 dan (c) al-’Umrân (pemakmuran

90 Ibid.
91 Ia mengatakan: “Tujuan Pertama adalah tauhid. Yakni (pers-

pektif beliau) mengesakan Allah swt., secara rubûbiyyah, ilâhiyyah dan
shifât (pembagian tauhid yang demikian memungkinkan karena ter-
pengaruh oleh kedua gurunya: Ibnu Baz dan al-Utsaimin) ....ia (tauhid)
merupakan tujuan yang tak tersaingi oleh tujuan mana pun dalam
hal Pentingnya. Dan, ketika mengatakan ‘tauhid’ berati itu mencakup
juga semua alam gaib. Dikarenakan tauhid adalah poros inti kedua
alam, alam gaib dan alam yang kasat mata...” Dari keterangan singkat-
nya itu dipahami bahwa tauhid, diantara tiga tujuan tadi, merupakan
tingkatan pertama. Menurutnya, perbuatan manusia bagaimana pun
bentuknya akan terpengaruh secara langsung oleh tauhid ini. Selain
itu tauhid menjadi standar dimana segala perbuatan manusia diukur
melaluinya. Ibid, hlm. 158

92 Maksudnya adalah, “tujuan penyucian manusia terhadap
dirinya sendiri, lingkungannya, sistem kehidupan dan segala apa yang
ada disekitarnya, yang berhubungan dengan sosialnya dan segala apa
yang disekitarnya dan yang berhubungan dengannya.” Menurutnya,

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

297



atau peradaban).93 Menurutnya ketiga maqâshid itu lah yang
menjadi poros utama al-Qurân yang juga sesuai dengan
ajaran-ajaran nabi terdahulu. Ketiga  maqâshid tersebut adalah
tujuan inti dan utama dari al-Qurân dan menjadi ajaran nabi-
nabi sebelum Muhammad saw., yang juga penemuannya
didukung penelitian terhadap hadis-hadis. Baginya, tak ada
tujuan Syariah Tuhan yang lebih tinggi melebihi tiga tujuan
tersebut.

surat-surat al-Qurân dan ayat-ayatnya yang berhubungan dengan
tauhid memiliki keterkaitan dengan tazkiyyah ini. Maksudnya,
anatara tazkiyyah dan tauhid tak bisa dipisahkan satu sama lain.
Tazkiyyah menjadi tujuan Syariah Tuhan, artinya, melalui Tujuan ini
Tuhan menginginkan agar menusia selalu menyucikan diri, ling-
kungan, dst. Sebabtanpa penyucian tersebut manusia akan kehilangan
kecakapan dan kepandaian dalam memakmurkan atau membangun
peradaban di bumi yang merupaka tujuan terakhir dari ketiga tuju-
an tersebut. Peradaban harus dibangun di atas prinsip tazkiyyah.
ibid, hlm. 159.

93 Al-’imrân perspektif beliau dilakukan dengan cara memak-
murkan alam semesta, menghidupkan hal hal yang mati di dalam-
nya, dan mengambil manfaat dari segala apa yang telah ditundukkan
oleh Tuhan dalam alam semesta ini. Bumi, ketika dibiarkan, tak ditana-
mi apa pun dan tak didiami, ia dianggap hal yang mati. Dan, me-
makmurkannya adalah dengan menggunakan bumi tersebut untuk
kemanfaatan manusia. Dengan bahasa sederhananya, bahwa tujuan
al-’imrân maksudnya adalah bahwa Tuhan memiliki tuntutan dalam
Syariah-Nya yang terkandung dalam al-Qurân agar manusia mem-
bangun peradabannya. Karena al-’imrân ini menempati posi ketiga,
dari tiga maqâshid ’ulyâ tersebut, pembangunan peradaban ini tak
boleh bertentangan dengan prinsip pertama (tauhid) dan prinsip ke-
dua (tazkiyyah). Artinya, peradaban harus dibangun diatas ke-tauhid-
an dan penyucian. Ibid.

298

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Tauhid, merepresentasikan hak Allah swt. atas hamba,
dimana tanpa adanya tauhid tak akan terwujud sistem (ke-
hidupan). Tauhid menjadi ajaran semua nabi. Penyucian,
merepresentasikan kecakapan manusia selaku yang dijadikan
khalifah di muka bumi. Tanpa penyucian manusia akan ke-
hilangan kemampuannya menjadi khalifah. Ia  akan merusak
dan juga tak akan mampu membangun peradaban (‘umran).
Umrân adalah tujuan dari diciptakannya alam semesta itu
sendiri. Pada tiga poros itulah ajaran al-Qurân  beredar.

Khusus dalam membahas maqâshid nikah, pola pikir aj-
Jurjawi dalam menetapakan esensi nikah dapat diramu
sebagai berikut:

a. Nikah membangun kehidupan dunia.
Nikah disyariatkan oleh Allah swt. bukan tanpa tujuan
dan hikmah. Nikah mempunyai beberapa tujuan dan
hikmah yang bermanfaat bagi kehidupan manusia
sebagai perwujudan ajaran Islam rahmatan li al-‘alamin.
Ajaran ini tentu akan berimplikasi pada kemaslahatan
bagi kehidupan manusia sepanjang masa dan di mana-
pun tempatnya (mashalih al-nas fi kulli al-zaman wa al-
makan). Tidak terkecuali syariat nikah. Ali Ahmad Al-
Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) memberikan narasi yang
cukup menarik saat memberikan sebuah ulasan menge-
nai hikmah pernikahan yakni kemakmuran bumi.
Allah swt. menuntut adanya keberlangsungan ras
manusia hingga usia bumi berakhir. Hal ini menuntut
pula adanya kontinuitas proses regenerasi.94

94 .
Ali Ahmad Jurjawiy, Hikmat al-Tasyri, Juz II, hlm. 4 dan 7.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

299



Tidaklah mengherankan menjaga keberlangsungan
keturunan ini termasuk bagian dari maqashid syariah
yang menempati posisi primer (dharuriyyah).95 Urgensi
inilah yang diharapkan mampu untuk dijaga bukan
hanya dalam sisi keberlanjutannya, juga kualitas dari
keturunan itu juga perlu diperhatikan.96

b. Nikah merupakan adab jiwa.
Pada dasarnya Allah swt. menciptakan manusia adalah
sebagai mahluk yang paling berharga dan mulia di
permukaan bumi ini. Tidak  sedikit  manusia sendirilah
yang merusak kehormatan dan harga dirinya, dengan
melakukan perbuatan-perbuatan yang amoral, yang
tidak sesuai dengan norma-norma agama. Karena itu,
kemuliaan yang terdapat dalam diri manusia ini harus-
lah selalu dijaga dari hal-hal yang dapat merusaknya,
baik yang berupa sikap dan perbuatan yang dilakukan

95 Syatibi menjelaskan bahwa dalam tujuan syariah yang bersifat
primer ada 5 yakni menjaga agama (hifzu al-din), jiwa (al-nafs), ke-
turunan (al-nasl), harta (al-mal) dan akal (al-’aql). Lihat Abu Ishaq
Ibrahim bin Musa bin Muhammad Al-Lakhmiy As-Syatibi, Al-
Muwafaqat,  Jilid II, (Dar Ibnu Affan, tt), hlm. 20

96 Allah berfirman dalam surat Al-Nisa ayat 9:



Dan hendaklah takut kepada Allah orang-orang yang seandai-
nya meninggalkan dibelakang mereka anak-anak yang lemah, yang
mereka khawatir terhadap (kesejahteraan) mereka. Oleh sebab itu
hendaklah mereka bertakwa kepada Allah dan hendaklah mereka
mengucapkan perkataan yang benar. Lihat Kementerian Agama RI,
Syamil Qur’an, hlm. 78.

300

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



oleh diri sendiri, maupun yang dilakukan oleh orang
lain terhadap pribadinya. Bahkan, Islam memberikan
tuntunan, kalaupun harus dengan mengeluarkan harta
demi menjaga kehormatan atau harga diri, hal itu boleh
untuk dilakukan.

Selain memakmurkan dunia, nikah menurut al-Jurjawi
juga dapat mencegah seseorang dari memandang
dengan syahwat kepada yang haram. Al-Jurjawi me-
ngutip perkataan al-Junaid yang menyebutkan kebu-
tuhan terhadap hubungan intim sama dengan kebu-
tuhan terhadap makanan.97 Nikah menjaga dan mem-
bela kehormatan serta harga diri manusia, sehingga
manusia akan merasa jiwanya telah diperlakukan
dengan adab yang baik dengan jalan dihormatinya harga
dirinya.98

Dapat disimpulkan bahwa Nikah adalah salah satu jalan
lempang untuk menjaga kesucian diri. Bahkan sarana
yang terutama untuk menumbuhkan sifat iffah.
Dengannya terjaga pandangan mata dan kehormatan
diri seorang Muslim. Nikah adalah solusi yang paling
tepat. Ia adalah fitrah kemanusiaan yang di dalamnya
terkandung rasa cinta dan kasih sayang serta kedamai-
an, yang tak di dapatkan dengan jalan-jalan yang lain.
Al-Jurjawi menyebut arti pentingnya nikah dengan

97 
Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat al-Tasyri,  Juz II, hlm. 6.
98 

.
Ibid, hlm. 5.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

301



ungkapan bahwa nikah lebih utama dibandingkan
focus ibadah. Alasannya karena konsentrasi ibadah
tidak membantu pembangunan kehidupan dunia
kecuali kalau ia kaya lalu membantu dengan kekaya-
annya.99

c. Nikah memelihara keturunan dan generasi
Dalam memelihara keturunan, Islam memerintahkan
menikah, mengharamkan zina, gay, lesbian dan pe-
nyimpangan seks lainnya serta menjatuhkan sanksi
bagi pelaku maksiat dengan tujuan menjaga lestarinya
kesucian dari sebuah keturunan.

Al-Jurjawi menyebutkan bahwa nikah dapat memeli-
hara keturunan dan geerasi. Di dalamnya terdapat
banyak manfaat, antara lain, hak-hak waris terlindungi.
Sebab, bila tidak mempunyai istri, anak dan keturun-
annya tidak diketahui. Agama dan masyarakat tidak
menerima hal seperti ini. Selain untuk memelihara
keturunan demi membangun kehidupan dunia, nikah
juga memiliki hikmah lain yaitu menghindari perzinaan
dan sejenisnya. Oleh karena itu nikah disunnahkan
untuk diumumkan dan disaksikan oleh orang lain.100

99 
.

Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat al-Tasyri,  Juz II, hlm. 6.
100 

.
Ibid. hlm. 5.

302

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



d. Dengan menikah kebaikan menjadi banyak.
Kebaikan dalam pernikahan hanya diperoleh dari
kesanggupan lahir-batin untuk berkarib ajar setia.
Memahami bahwa keseimbangan berkasih sayang
hanya akan diperoleh dengan cara menerima keku-
rangan dan saling mendukung untuk menuju kesem-
purnaan. Bahagia dalam pernikahan itu sederhana,
saling menjaga perasaan dan tidak  menyakiti pasangan.

Jauh dari itu semua, al-Jurjawi menegaskan bahwa
dengan menikah keturunan menjadi banyak. Ketika
menikah dan punya anak, kebaikannya diteruskan
oleh anaknya yang merupakan hasil usahanya. Ini
disebabkan karena ketika seseorang meninggal,
putuslah semua amal yang mendatangkan rahmat dan
pahala baginya, keculai salah satunya kebaikan dari
anak dan keluarganya.101

Dilihat dari sisi penggunaan dalil, kerangka berfikir al-
Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) dalam menetapkan maqshid
nikah dapat diuraikan sebagai berikut:

1. Menggunakan teks dalil102 naqli  secara proporsional
Pemakaian dalil naqli (al-Qurân dan Hadits) oleh al-Jur-

jawi (w. 1380 H/1961 M) tidaklah sama seperti ulama mene-
101 


Ibid, hlm. 6
102 Dalil secara sederhana berarti sesuatu yang dapat memberi

petunjuk kepada yang dicari, dalam literatur ilmu ushul al-fiqh, di-
defenisikan sebagai “sesuatu yang dapat menyampaikan kepada

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

303



tapkan hukum suatu permasalahan. Dalam menetapkan
hukum suatu permasalahan lazimnya runtutan penggunaan
dalil mulai dari ayat al-Qurân, hadits, ijmak ulama tentang hal

informasi yang dicari dengan menggunakan penalaran yang benar,”
atau “sesuatu yang dapat menyampaikan kepada pengetahuan yang
pasti tentang informasi yang dicari.” Dua rumusan ini mengandung
makna yang sama, tetapi yang pertama penekanan berlanjut kepada
proses, sedangkan yang kedua kepada status. Sebagian ahli meman-
dang, petunjuk hukum yang mengandung kepastian disebut dalil,
sedangkan yang hanya dugaan kuat disebut amarah. Sementara itu
mayoritas ahli hukum Islam berpendapat bahwa istilah dalil itu sen-
diri telah mencakup dua kemungkinan tersebut, sehingga eksistensi
dan kualitas dalil terbagi kepada qath`i dan zhanni, bukan kepada dalil
dan amarah.

Selain istilah dalil, petunjuk adanya hukum juga ada istilah
mashdar (plural: mashdir) dan ashl (plural: ushul). Menurut Abdul Wahhab
Khallaf ketiga istilah tersebut adalah lafaz yang bersinonim. Lebih
lanjut para ahli hukum Islam mengklasifikasikan dalil kepada dua
kategori; pertama, dalil-dalil yang disepakatimayoritas ulama (mashadir
al-muttafaq ‘alaiha), yaitu al-Qur‘an, Sunnah, ijma‘ dan qiyas; kedua,
dalil-dalil yang tidak disepakati (mashadir al-mukhtalaf fiha), yaitu: al-
istihsan, al-istishhab, al-mashlahah al-mursalah, al-‘urf, syar‘u man qablana,
sadd al-zari‘ah, mazhab al-shahabi,‘amal ahl al-madinah, dan selain itu.

Konsep dalil secara utuh menurut al-Syatibi terbagi kepada
dua, yakni naqli dan ‘aqli. Pengelompokkan ini, hanya dipandang dari
segi sumber munculnya dalil. Sebab masing-masing dua kelompok
dalil tersebut saling membutuhkan satu sama lain. Karena peng-
gunaan dalil manqulat mestilah membutuhkan pemikiran, sebagai-
mana pemikiran tidak akan diakui oleh syara‘ kecuali apabila disan-
darkan kepada naqli. Adapun kelompok pertama adalah al-qurn dan
Sunnah sedangkan kelompok kedua adalah al-Qiyas dan istidlal.

Dari pernyataan di atas, ada beberapa hal yang dapat dipahami,
yakni: pertama, dari segi asal datangnya, dalil itu ada yang bersumber
dari wahyu Tuhan yang disebut dengan dalil naqli, dan ada yang ber-
sumber dari dari manusia, yang disebut dengan dalil ‘aqli; kedua, dalam

304

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



terkait harus dilakukan secara runtut.103 Akan tetapi mengenai
hikmah tasyri’ tidaklah sama dengan menetapkan hukum tasyri’.

penerapannya dua macam dalil tersebut tidak dapat dipisahkan.
Sebab, penggunaan dalil naqli memerlukan pemikiran dan dalil ‘aqli
tidak dapat dijadikan pegangan tanpa berlandaskan dalil naqli, baik
partikular maupun universal; ketiga, dalil-dalil hukum yang bersum-
ber dari wahyu adalah al-Qur‘an dan al-Sunnah. Sedangkan dalil-
dalil yang bersumber dari akal adalah al-qiyas dan istidlal.

Baca dalam Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami (Beirut:
Dar al-Fikr, 1998), hlm. 417.; Taj al-Din al-Subki, Matn Jam‘u al-Jawami‘
dalam Hasyiyah al-‘Allamah al-Bannani (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah,
1983), hlm. 124.; Saifuddin al-Amidi, al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam (Beirut:
Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1983), hlm. 13.; Abu Ishaq Ibrahim Ibn ‘Ali
al-Syirazi, al-Luma‘ fi Ushul al-Fiqh (Semarang: Toha Putra, tt), hlm. 3.;
Abdul Wahhab Khallaf, ‘Ilm Ushul al-Fiqh (Beirut: Dar al-Fikr, 1998),
hlm. 20-21.; Mushtafa Sa‘id al-Khin, al-Kafi al-Wafi fi Ushul al-Fiqh al-
Islamy, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1421 H/2000 M), hlm. 82.; dan
Abu Ishaq Ibrahim Ibn Musa al-Syathibi, al-Muwafaqat fi Ushul al-
Syari‘ah, Jilid 3 (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, t.t), hlm. 29.

103 Pada prinsipnya, sumber fiqih Islam adalah al-qurân  karena
hadis Rasul pun—sesungguhnya—adalah juga wahyu yang penam-
pilannya muncul melalui redaksi dan perilaku Nabi Muhammad
sebagai Rasul Allah. Namun, karena hadis itu juga berfungsi sebagai
tabyin dari al-Qurân, para ulama menetapkan sebagai sumber kedua—
sesudah al-qurân , dari fiqih Islam. Kenyataan menunjukkan bahwa
kemampuan manusia sangat terbatas untuk menangkap semua
“pesan” yang terdapat dalam kandungan nash secara pasti, baik al-
qurn  maupun hadis itu sendiri. Dengan keterbatasannya itu, dirasa-
kan adanya tindakan atau peristiwa-peristiwa hukum yang —secara
pasti— hukumnya tidak ditemui pada dua sumber tadi. Oleh karena-
nya, fuqaha —umumnya— sepakat menjadikan ijma’ dan qiyas sebagai
sumber ketiga dan keempat setelah al-qurn  dan hadis. Empat sumber
inilah yang disepakati oleh jumhur ulama sebagai sumber-sumber
fikih Islam. Uraian lebih dalam dapat  di lihat  Alaiddin Koto, Ilmu Fikih
dan Ushul Fiqih (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2004), hlm. 59-60.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

305



Di dalam kitabnya adakalanya al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M)
mengemukakan dalil al-Qurân terlebih dahulu, namun di
bagian lain ia menggunakan hadits terlebih dahulu. Pada bab
Nikah ini al-Jurjawi lebih banyak mengawalinya dengan dalil
al-Qurân.

Dapat dilihat ketika al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) men-
jelaskan hikmah nikah, beliau mengemukakan ayat tentang
tujuan Allah swt. menciptakan manusia yaitu untuk mem-
bangun kehidupan dunia yang di dalamnya Allah swt. telah
menciptakan beragam sarana dan alat untuk manusia.104

Firman Allah swt. dalam surat al-Baqarah ayat 29;




Dialah Allah swt., yang menjadikan segala yang ada di
bumi untuk kamu dan Dia berkehendak (menciptakan) langit,
lalu dijadikan-Nya tujuh langit. Dan Dia Maha Mengetahui
segala sesuatu.105

Menurutal-Jurjawi, keberlangsungan hidup di dunia
menuntut keberadaan manusia hingga dunia ini berakhir.
Keberadaan manusia sampai dunia berakhir menuntut ada-
nya keturunan dikalangan mereka agar keberadaan bumi ini
tidak sia-sia. Dengan demikian menurut beliau harus ada
pernikahan.106

104 Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat al-Tasyri, Juz II, hlm. 4.
105 LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 5.
106 Contoh lain. Hikmah dan rahasia sikap adil terhadap para

istri diawali al-Jurjawi dengan mengutip surat al-Nisa ayat 3.

306

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Demikian juga ketika menjelaskan rahasia pria mendidik
istrinya. Al-Jurjawi menyebut bahwa pemilik syariat me-
nyuruh suami mendidik (mengingatkan) istri jika membang-
kang atau perilakunya menyimpang atau tidak taat sesuai
ketentuan agama. Caranya: pertama kali dinasihati dengan
bahasa terbaik, lalu diancam jika tetap menyimpang atau tidak
taat.107

Al-jurjawi menjelaskan wewenang suami dalam men-
didik istri yang tidak taat, caranya ialah dengan bertahap.
Pertama kali melalui nasihat dengan lembut, seperti kata-kata,
“Jadilah engkau istri yang shalehah lagi taat.” Jika tidak
mempan dengan nasihat, dengan cara tidur pisah ranjang,
atau diancam untuk tidak tidur di satu tempat, atau tidak

Dari ayat ini- menurut al-jurjawi- jelas bahwa jika seorang
pria tidak dapat berlaku adil, ia dilarang berpoligami, karena penafian
(pada ayat) tersebut berlaku untuk lebih dari satu istri. Penjelasan-
nya, boleh bagi pria menikahi dua orang wanita jika bisa berbuat adil.
Haram baginya menikahi tiga atau empat wanita jika tidak mungkin
berlaku adil. Maksud adil di sini ialah sama dalam semua perkara
yang berkaitan dengan suami dengan pasangannya.

 Hal ini tidak menafikan adanya kecenderungan hati kepada
salah seorang dari mereka sebagai hal yang alami, karena cinta tidak
bisa diupayakan. Maka jelaslah, bahwa sikap adil yang dituntut dari
pria ialah selain perasaan atau cinta, seperti pemberian nafkah, tidur
bersama dan sejenisnya. Yang semisal dengan cinta adalah persetu-
buhan, karena yang dimaksud dengan adil juga ialah sama dalam
hal tidur bersama. Allah berfirman, “Kalian tidak akan dapat berlaku
adil di antara istri-istrimu sekalipun kalian sangat ingin berbuat
demikian.” (An-Nisaa’ : 129) Yakni tidak mungkin dapat berlaku adil
dalam perasaan dan cinta. Lihat Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat, Juz II,
hlm. 8.

107 Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat al-Tasyri,  Juz II, hlm. 27-28.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

307



digauli. Cara meninggalkannya ialah bisa dengan cara tidak
mencumbu dan menyetubuhinya, atau suami pergi ke rumah
istri yang lain, atau tidak menyetubuhinya saat istri meng-
inginkannya. Jika semua cara ini tidak berhasil, suami meng-
gunakan cara lain yaitu memukulnya dengan pukulan yang
tidak membahayakan.108

Tahapan-tahapan ini kata al-Jurjawi dipahami dari surat
an-Nisa’ 34-35.









Kaum laki-laki itu adalah pemimpin bagi kaum wanita,
oleh karena Allah swt. telah melebihkan sebahagian mereka
(laki-laki) atas sebahagian yang lain (wanita), dan karena
mereka (laki-laki) telah menafkahkan sebagian dari harta
mereka. Sebab itu wanita yang saleh, ialah yang taat kepada
Allah swt. lagi memelihara diri ketika suaminya tidak ada,
oleh karena Allah swt. telah memelihara (mereka). Wanita-
wanita yang kamu khawatirkan nusyuznya, nasehatilah
mereka dan pisahkanlah mereka di tempat tidur mereka,
dan pukullah mereka. Kemudian jika mereka mentaatimu,
janganlah kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkan-
nya. Sesungguhnya Allah swt. Maha Tinggi lagi Maha Besar.
Dan jika kamu khawatirkan ada persengketaan antara
keduanya, kirimlah seorang hakam dari keluarga laki-laki

108 Ibid.

308

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan seorang hakam dari keluarga perempuan. Jika kedua
orang hakam itu bermaksud mengadakan perbaikan, niscaya
Allah swt. memberi taufik kepada suami-isteri itu. Sesung-
guhnya Allah swt. Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal.109

Terlepas penggunaan dalil mana yang dikemukakan
terlebih dahulu, pada poin pertama ini Hikmah tasyri’ yang
dikemukakan oleh al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) sama
dengan teks ayat al-Qurân  tersebut atau seperti cara ulama
mencari ‘illat hukum. Dari sini dapat dilihat bahwa peng-
gunaan ayat al-Qurân  ini oleh al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M)
adalah untuk mempertegas apa yang dijelaskannya, atau
penjelasan yang disampaikannya adalah lahir dari pema-
hamannya yang dalam terhadap ayat-ayat al-Qurân  tersebut.
Oleh karena itu tidak semua ayat yang terkait dengan per-
masalahan - dalam hal ini masalah nikah - yang dikutipnya,
dan ia tidak menjelaskan secara detail dari kata apa dalam ayat
itu yang menunjukan hikmah yang disampaikannya.

Apa yang dilakukan oleh al-Jurjawi ini sejalan dengan cara
yang ditawarkan bin Bayyah (lahir. 1353 H/1935 M)110 untuk

109 LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 84.
110 Dia mempunyai nama lengkap Abdullah bin Syeikh Mahfudz

bin Bayyah, lahir pada tänggal 1 januari tahun 1935 M. di kota Timbedra
timur dari negara Muritania. Orang tua beliau bernama Syeikh
Mahfudz adalah ulama besar yang disegani di negara Muritania.
Ayahnya pernah menjabat sebagai ketua asosiasi sarjana di negara
Muritania sejak negara tersebut merdeka. Sejak kecil, Abdullah bin
Syeikh Mahfudz belajar banyak tentang agama Islam dari ayahnya
dan mendapatkan tambahan pelajaran tentang Islam di sekolah
bernama Mahadhir. Di sana, beliau belajar ilmu bahasa Arab dengan
Muhammad Salim ibnu Syin, ilmu-ilmu Al-Qurân dengan Syeikh

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

309



mengurai tujuan-tujuan dari hukum syariah ini. Pertama,
memahami al-Qurân  dari siyâq kalimat al-Qurân secara jelas.
Kedua, memahami al-Qurân melalui penghayatan terhadap
isyarat yang tersimpan dalam kalimat al-Qurân.111

Cara pertama, tentang memahami siyâq di sini adalah
mengamati, merenungi dan menganalisa kisah-kisah yang
dihadirkan oleh al-Qurân dan hikmah-hikmah di baliknya,
serta mencari hikmah dibalik perintah dan penciptaan alam
dan manusia. Cara kedua, yakni memahami isyarat dalam
kalimat al-Qurân dengan manyadari bahwa dibalik lahirnya
hukum, terdapat tujuan dari Allah swt. tentang adanya syariah.
Imam Syathibi menurut bin bayah, menyebutkan bahwa Allah
swt. mempunyai hikmah112 dibalik peletakkan tujuan dari

Bayyah bin Salik al-Masumi dan belajar tentang segala yang ber-
kaitan tentang ilmu syariah Islam di sana juga. Lihat Muhammad
‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 121.

111 Abdullah bin Mahfudz bin Bayyah, ‘Alâqah al-Maqâshid bi
Ushûl al-Fiqh (London: Muassasah al-Furqan li Turats al-Islami, 2006),
hlm. 35.

112 Bin Bayyah pernah mengatakan, bahwa diturunkannya
syariah, kesemuanya mempunyai hikmah. Dan ketika kita mau
merenungi tujuan tertinggi dari hadirnya syariah adalah untuk
kepentingan manusia. Berangkat dari paradigma ini, penulis me-
nyimpulkan tentang tawaran pembaharuan Usul Fikih oleh bin
Bayyah, bahwa mujtahid harus membedakan hukum ‘ubüdiyyah
yang sifatnya tetap, langsung berasal dari Allah kepada manusia
dan hukum yang bersifat temporal, berkaitan tentang perubahan
zaman. Pembedaan ini, juga harus disertai dengan pemahaman
dalam tujuan asli dari hukum, ‘illah ‘ubüdiyyah dan ‘illah juziyyah.
Karenanya, dua unsur ini untuk memberikan penjelasan tentang
esensi hukum dalam Islam, bukanlah menghancurkan dinamika
kehidupan manusia, tapi membangun dinamika manusia menjadi

310

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



syariah. Imam Syathibi kata bin bayah, ia menambahi bahwa
tujuan dari diletakkannya syariah kepada umat manusia ada-
lah untuk kemaslahatan umat manusia di dunia dan di akhirat
bersamaan.

Untuk memberikan ukuran ini, perlu ada jembatan
penjelas tentang maslahat dan tidak maslahat (mudarat). Di
sinilah, kemudian melahirkan alasan dan argumentasi tentang
kedua hal tersebut sebagai sebuah kebenaran yang harus
diikuti dan ditolak. Di sini, hukum berstatus jelas, larangan
dan perintah, kewajiban dan sunah, makruh dan haram, dan
hukum-hukum positif-negatif lainnya, yang menjadi cara
penilaian manusia terhadap kehidupannya.

2. Memahami keumumam dalil naqli secara mendalam
Hikmah tasyri’ yang dikemukakan oleh al-Jurjawi (w.

1380 H/1961 M) berdasarkan pemahamannya secara men-
dalam terhadap keumuman dalil naqli yang berbicara mengenai
tema yang dibahasnya. Dapat dikatakan juga ayat al-Qurân
maupun hadits tersebut sebagai penguat penjelasannya atau
penjelasannya tentang hikmah suatu syariat.113

lebih progesif dalam batas etika agama. Dan alasan ini, jelas men-
cerminkan sikap bin Bayyah bahwa antara Usul Fikih dan Maqashid
Syariah saling berkelit-kelindan. Dan beliau tidak mengindepen-
denkan maqâshid al-syarah sebagai ilmu yang mapan sendiri, tapi
menjadikan usul fikih sebagai pengantar memahami maqâshid al-
syarîah. Karena maqâshid al-syarîah adalah ruh dari usul fikih. Baca lebih
lanjut Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 130-131.

113 Senada dengan itu Prof. Sudirman Johan menulis bahwa al-
Qurân adalah mu’jizat, dari sudut manapun kita lihat, baik dari uslub,
balaghah, lafaz, nilai sastra maupun kandungan isi dan sebagainya.
Suatu bukti nyata ia sebagai mu’jizat, antara lain adalah keutuhannya

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

311



Ayat al-Qurân dalam surat al-Baqarah ayat 29 tadi misal-
nya, al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M) menjadikannya sebagai
alasan dan hikmah disyariatkannya pernikahan. Menurutnya-
ketika menjabarkan ayat ini- bahwa memakmurkan dunia ini
mencakup berbagai sector, di antaranya melalui banyaknya
keturunan. Ketika keturunan banyak jumlahnya, pembangun-
an dunia ini akan mudah. Karena banyak pekerjaan orang yang
tidak mungkin dikerjakan oleh satu orang. Jika demikian, me-
melihara keturunan demi membangun dunia adalah suatu
keharusan.114

Selain itu ketika menjelaskan rahasia sikap adil terhadap
para istri, al-Jurjawi dengan lugas memahami ayat 3 surat an-
Nisa:






yang tidak mengalami perubahan semenjak ia diturunkan sampai
sekarang, baik dari segi uslub maupun ayat-ayat dari berbagai surat
yang di kandungnya. Di samping itu terbukti pula bahwa ayat-ayat-
nya merupakan rahasia-rahasia yang tidak habis tergali, bagaimana-
pun juga manusia berusaha menyingkap rahasia yang ada di dalam
al-Qurân  ia merasa belum puas untuk membuka rahasia- rahasia beri-
kutnya, inilah keunikan al-Qurân sebagai mu’jizat.Baca dalam
Sudirman M.Johan, Islam Dalam Multidimensi Pemikiran Historis dan
Peradaban (Pekanbaru: PPS. UIN SUSKA, 2008), hlm. 329

114 

.

Ali Ahmad Jurjawi, Hikmat al-Tasyri,  Juz II, hlm. 4.

312

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap
(hak-hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu menga-
wininya), kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi:
dua, tiga atau empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan
dapat berlaku adil, (kawinilah) seorang saja, atau budak-
budak yang kamu miliki. Yang demikian itu adalah lebih
dekat kepada tidak berbuat aniaya.

Dari ayat ini jelas bahwa jika seorang pria tidak dapat
berlaku adil, ia dilarang berpoligami, karena penafian (pada
ayat) tersebut berlaku untuk lebih dari satu istri. Boleh bagi
pria menikahi dua orang wanita jika bisa berbuat adil. Haram
baginya menikahi tiga atau empat wanita jika tidak mungkin
berlaku adil. Maksud adil di sini ialah sama dalam perkara
yang berkaitan dengan suami dengan pasangannya.115

Hal ini menurut al-jurjawi tidak menafikan adanya
kecenderungaan hati kepada salah seorang dari mereka se-
bagai hal yang alami, karena cinta tidak bisa diupayakan.
Jelaslah bahwa sikap adil yang dituntut dari pria ialah selain
perasaan atau cinta, seperti pemberian nafkah, tidur bersama
dan sejenisnya. Yang semisal dengan cinta adalah persetu-
buhan, karena yang dimaksud dengan adil juga ialah sama
dalam hal tidur bersama.116 Al-Jurjawi sangat menekankan
harus berlaku adil.117

115 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 8.
116 Ibid.
117Adil dalam masalah poligami diartikan sebagai kemapuan

seseorang untuk menyamaratakan kepada para isteri nafaqah, keba-
gusan berkumpul, dan menginap. Baca dan juga Al-Syafi’î, al Umm,
Juz 5 (al-Maktabah al-Syamilah, t.th.), hlm. 204, dan  Wahbah al-Zuhaily,
al-Fiqh al-Islâm wa Adillatuh, juz 7 (Demaskus: Dâr al-Fiqr, 1985), hlm.168

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

313



Bahkan kata al-Jurjawi tidak boleh poligami lebih dari
empat, karena pasti akan terjadi kezhaliman. Seseorang tidak
mungkin dapat menahan diri dari berbuat zhalim dan me-
lampaui batas betapa pun bijak dan banyaknya ilmunya.
Kecuali Rasulullah saw., beliau ma’sum (terpelihara) dari
kesalahan dan dosa.Tidak pernah terjadi perilakunya ber-
tentangan dengan al-Qurân.118

Untuk masalah adil ini tidak hanya menjadi syarat mutlak
melainkan juga sebagai batasan seorang yang baginya cukup beristeri
satu saja jika takut tidak mampu berlaku adil. Cakupan adil bukan
pada kasih sayang, cinta, dan kecenderungan hati. Karena hal tersebut
tidak ada seorang yang mampu dan sulit diukur. Mampu dalam hal
nafaqah merupakan syarat lain yang harus terpenuhi. Karena hal
yang paling berpengaruh dalam berkeluarga adalah sebagaimana
seorang suami mampu mencukupi kebutuhan materi keluarga.
Lihat Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islâm, hlm. 168.

Patut untuk digaris bawahi poligami dalam tinjauan fiqih
merupakan suatu perintah dan jarang terjadi. Keberadaannya karena
adanya hajat yang fundamental. Sehingga fiqih tidak mewajibkan
seseorang untuk berpoligami, bahkan fiqih tidak menghendaki
seseorang untuk berpoligami. Terealisasinya poligami dalam konsep
fiqih hanya berpacu pada sebab umum dan khusus. Adapun sebab
umum itu dikarenakan jumlah laki-laki lebih sedikit dari pada wanita
dengan berbagai sebab, bisa jadi karena bencana, peperangan, atau
fenomena angka kelahiran yang kebanyakan anak perempuan. Semua
itu tidak menjadikan penghalang untuk meneruskan syi’ar agama
Islam, dalam konteks seperti inilah poligami menuai kemudahan. Ada-
pun sebab khusus hanya menyangkut pada kondisi-kondisi tertentu,
seperti ketidak hadiran anak, sakitnya isteri, atau sangkin begitu nafsu-
nya seorang laki-laki yang menyebabkan satu isteri tidak mampu
melayani secara biologis. Secara garis besar dibolehkannya poligami
hanya dibatasi ketika dharurat, kebutuhan, uzhur, dan timbulnya
mashlahat. Lihat Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islâm, hlm. 171.

118 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 17

314

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ayat di atas menurut al-Jurjawi tidak mungkin diamal-
kan secara lahiriah. Ia harus ditakwil. Sebab jika tidak ditakwil,
berarti jumlahnya sembilan orang. Tidak ada seorang ulama
pun yang mengatakan seperti ini. Takwilnya ada dua: Pertama,
Menunjukkan pilihan, yakni menikah antara dua, tiga atau
empat. Seakan-akan Allah swt. berfirman, “Dua, atau tiga, atau
empat”. Menggunakan  huruf waw (dan) pada posisi aw (atau)
adalah boleh dalam bahasa Arab. Kedua, Penyebutan bilangan

Ketentuan maksimal 4 itu merupakan harga mati, artinya sese-
orang yang sudah beristeri 4 kemudian ia ingin menikah untuk isteri
yang ke 5 ia harus menceraikan salah satu dari ke 4 isterinya, setelah
itu ia bisa memilih yang ia kehendaki. Adadua pendapat tentang
batasan maksimal berpoligami, jumhur ulama menyimpulkan bahwa
lafadz matsna wa tsulatsa wa ruba’ mengindikasikan bahwa wawu ataf
itu berfungsi sebagai li al-takhyir bukan li al-jam’i, berbeda dengan kalang-
an mazhab zhahiriyyah dan syi’ah imamiyyah menyimpulkan bahwa
wawunya berfungsi sebagai li al-jam’i sehingga batas maksimal untuk
berpoligami adalah 9.

Wahbah al-Zuhaily juga lebih menguatkan pendapat yang
menyatakan bahwa maksimal isteri itu 4. Beliau beralasan bahwa 1
bulan ada 4 minggu menjadikan kemudahan bagi lakilaki untuk mem-
bagi waktu bersama isteri-isterinya, pencurahan cinta dan kasih
sayang akan lebih mudah dicurahkan kepada isteri-isterinya dalam
batas waktu tidak melebihi satu bulan. Untuk beristeri lebih dari 4 itu
ditakutkan berbuat aniaya dan lemah dalam memenihi hak-hak para
isteri. Hal inilah yang mengindikasikan bahwa laki-laki yang takut
untuk tidak berlaku adil maka baginya lebih baik menikah dengan
seorang saja. Keadilan ini menyangkut pembagian waktu, jima’, dan
nafaqah. Pendapat maksimal 4 ini bukan berarti laki-laki boleh menikah
lebih dari 1, hal ini hanyalah merupakan pengecualian yang jarang
sekali, bahkan beristeri satu it merupakan hal yang umum dan paling
utama. Lihat Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islâm wa Adillatuh, juz 7
(Demaskus: Dâr al-Fiqr, 1985), hlm. 165.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

315



ini adalah bentuk ketercakupan bilangan lain di dalamnya.
Ucapan tsalatsa (tiga), tercakup di dalamnya dua, pada kata-
kata ruba’ (empat) terkandung di dalamnya tiga.119

3. Memperkuat argument dengan dalil aqli melalui pen-
dekatan sosial.
Penggunaan logika oleh al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M)

dalam menetapkan hikmah nikah dapat dilihat ketika beliau
menyebutkan bahwa keadaan hidup umat manusia tidak
mungkin berjalan normal kecuali jika keadaan rumah tangga-
nya baik. Hidupnya tidak nyaman kecuali tempat tinggalnya
diatur dengan baik. Pengaturan rumah tangga ini tidak mung-
kin terwujud tanpa kehadiran wanita yang dianugerahi oleh
Allah swt. keistimewaan berupa kemampuan mengatur
rumah tangga. Lebih lanjut ia berargumen bahwa dengan
tabiatnya manusia cenderung nyaman dengan orang yang
setia mendampingi. Kehadiran istri akan melenyapkan duka
dan kegersangan dirinya. Keberadaan istri akan menghilang-
kan kesedihannya dan keteraturan hidupnya akan terbantu,
lebih-lebih urusan rumah tangganya.120

Dapat juga dilihat dalam hikmah dan rahasia haramnya
poliandri. Al-Jurjawi mengatakan bahwa syariat melarang
wanita menikah dengan lebih dari satu orang pria, karena
sejumlah hikmah dan rahasia. Di antaranya adalah nasab/
keturunan akan kacau balau dan tidak jelas. Ini jelas sangat
berbahaya, minimal hak waris akan hilang. Selain itu, kecem-
buruan pria lebih besar dari wanita. Hal ini sudah cukup

119 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat Tasyri’, juz. II, hlm. 18.
120 Ibid., hlm. 4-5.

316

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



diketahui akan terjadi perang besar jika pria lain memiliki
istrinya.121

Hikmah lain, pria diwajibkan menafkahi istri yang
dengannya terkadang ia harus memikul beban yang biasanya
tidak dapat dipikul oleh wanita. Juga karena Allah swt. mem-
berikan pria kelebihan dan kemampuan dalam mengatur
negara, memegang jabatan hakim umum yang menangani
semua hak-hak, terlibat langsung dalam peperangan, mem-
berdayakan potensi alam dan hal-hal lain yang tidak dianu-
grahkan oleh Allah swt. kepada wanita. Dengan kelebihan-
kelebihan tersebut, Allah swt. memperkenankan bagi pria
berpoligami, namun melarang bagi wanita berpoliandri
karena alasan-alasan di atas. Inilah hikmah sangat agung di
balik larangan poliandri oleh Allah swt., Pemilik syariat yang
Mahabijaksana.122

Fakta berikutnya tentang hikmah dan rahasia di balik
keharusan orang yang melakukan Akad adalah yang sudah
baligh. Hikmahnya menurut al-Jurjawi adalah  karena orang
yang berakal dan baligh paham tentang manfaat, mudharat
dan akibat dari suatu perkara. Oleh karena itu, Pemilik syariat
yang Mahabijaksana menjadikan sebagian dari syarat sahnya
akad ialah baligh.123

Ia menjelaskan syarat boleh dan sahnya akad banyak, di
antaranya: yang melakukan akad harus baligh. Akad yang
dilakukan oleh seorang anak kecil yang berakal, sekalipun sah
namun pelaksanaannya tergantung pada izin wali. Karena

121 Ibid., hlm. 24.
122 Ibid.
123 Ibid., hlm. 27.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

317



pelaksanaan dari keabsahan tersebut mencakup segi kemas-
lahatan, sedangkan anak yang belum baligh ia dianggap main-
main karena pikirannya masih kurang. Pelaksanannya ter-
gantung pada izin walinya. Ia tidak bergantung pada keba-
lighannya (setelah itu). Keabsahan pelaksanaanya tetap
bergantung kepada izin wali sekali pun anak kecil tersebut
baligh sebelum walinya mengizinkan. Karena keabsahannya
tergantung pada izin dan ridha wali. Jika ia telah baligh,
kekuasaan (wewenang) wali gugur, dan akad tidak absah
pelaksanaannya sebelum sang anak kecil membolehkannya
bagi dirinya sendiri.124

Memperkuat argument dengan akal ini menurut penulis
dapat diterima.125 Akal menjadi tulang punggung ajaran
agama karena adanya kebutuhan akal untuk menjelaskan
wahyu. Akal sebagai kekuatan fitri yang membedakan baik
buruk, manfaat dan mudharat dan sebagai ilmu tasawwur dan
tashdiq. Akal mampu membedakan yang mungkin dan yang
mustahil yang disebut dengan hawiyataqliyah. Sebagai jiwa

124 Ibid.
125 Nashal-Qurân pada dasarnya berisikan prinsip-prinsip

pokok yang belum terjabar, aturan-aturannya masih bersifat umum,
yang memerlukan pemahaman yang mendasar untuk mengetahui
hakikat dari kandungan ayat yang terdapat di dalamnya. Dalam
hubungan ini ada dua cara yang dilakukan ulama ushul fiqh,
pertama memahami nash secara lafzi dan kedua memahami nash
secara ma’nawi. Cara pertama adalah berdasarkan kandungan lapaz
nash baik melalui mantuq-mafhum, khash dan lainnya. Sedangkan cara
kedua adalah memahami hakikat nash. Di antaranya adalah men-
ta’wilkan lihat dalam Sudirman M.Johan, Islam Dalam Multidimensi
Pemikiran,  hlm. 333.

318

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



rasional akal memiliki jiwa rasional, akal memiliki daya teoritis
dan praktis.126

Dengan akal manusia diberikan kemampuan oleh Allah
swt. untuk memahami dan membedakan mana yang baik dan
mana yang buruk. Oleh karena itu setiap perintah Allah swt.
dapat dipahami oleh akal, kenapa Allah swt. memerintahkan-
nya, begitu juga dengan larangan Allah swt. akal dapat mema-
hami kenapa Allah swt. melarangnya. Karena keterbatasan
kemampuan, oleh sebahagian orang atau ulama tidak me-
nemukan alasan sebagian syariat yang diperintahkan atau
dilarang oleh Allah swt. Oleh karena itu mereka senantiasa
mengandalkan prinsip untuk sami’na wa atha’na (kami dengar
dan kami taat). Akan tetapi bagi orang yang diberikan ilmu
dan hikmah oleh Allah swt. dapat menemukan tujuan di-
syariatkannya hukum tersebut yang oleh sebahagian orang
tidak menemukannya.127

Ketiga metode yang digunakan oleh al-Jurjawi untuk
menemukan maqâshid/hikmah nikah ini sejalan dengan
metode penetapan hukum Islam128 yang lazim dikenal dalam

126 Lebih lengkap baca; Beni Ahmad  Saebani, Filsafat Hukum Islam
(Bandung: Pustaka Setia, 2007), hlm. 137.

127 Ini dapat dipahami dari firman Allah dalam al-Qurân surat
al-Baqarah ayat 269:  

 
Allah menganugerahkan al hikmah (kefahaman yang dalam tentang Al

Quran dan As Sunnah) kepada siapa yang dikehendaki-Nya. Dan barangsiapa
yang dianugerahi hikmah, ia benar-benar telah dianugerahi karunia yang banyak.
Dan hanya orang-orang yang berakallah yang dapat mengambil pelajaran (dari
firman Allah). LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 45

128 Metode penetapan hukum Islam, secara sederhana dapat
diartikan sebagai cara menetapkan, meneliti dan memahami aturan-

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

319



kajian ushul fikih. Dalam istilah ilmu Ushul Fiqh motede
penetapan hukum dipakai dengan istilah “Istinbath”.129

Istinbath artinya adalah mengeluarkan hukum dari dalil, jalan
istinbath ini memberikan kaidah-kaidah yang bertalian dengan
pengeluaran hukum dari dalil.130 Secara garis besar, metode
istinbat dapat dibagi kepada tiga bagian, pertama, segi kebahasa-
an; kedua, segi maqashid syari`ah, dan ketiga, segi penyelesaian
dalil yang bertentangan.

1. Metode Istinbat dari Segi Bahasa
Obyek utama yang dibahas dalam Ushul Fiqh adalah al-

Qur‘an dan Sunnah. Untuk memahami teks-teks dua sumber

aturan yang bersumber dari nash-nash hukum untuk diaplikasikan
dalam kehidupan manusia, baik menyangkut individu maupun
masyarakat. Metode ini terdapat dalam suatu disiplin ilmu ushul al-
fiqh, yaitu pengetahuan yang membahas tentang dalil-dalil hukum
secara garis besar (ijmal), cara penggunaannya dan keadaan orang
yang menggunakannya, yakni mujtahid.

Melalui ilmu ini pengetahuan tentang hukum-hukum Islam
dapat diwujudkan, sehingga ilmu ushul al-fiqh diidentifikasi sebagai
metodologi konvensional dalam studi hukum Islam, atau koleksi
teori-teori hukum Islam. Abu Zahra (w. 1394 H) dan Mushtafa Sa‘id
al-Khinn juga mengatakan bahwa ilmu ushul al-fiqh adalah metode
yang ditempuh oleh ahli hukum yang berfungsi sebagai kaidah
berfikir yang mesti diikuti supaya terhindar dari kesalahan dalam
penemuan hukum. Baca lebih lanjut Mushtafa Sa‘id al-Khin, al-Kafi
al-Wafi fi Ushul al-Fiqh al-Islamy (Beirut: Muassasah al-Risalah, 1421
H/2000 M), hlm. 15, dan M. Atho Mudzhar, Pendekatan Studi Islam dalam
Teori dan Praktek (Yogyakarta: Pusaka Pelajar, 1998), hlm. 2.

129 Satria Effendi, Ushul Fiqh (Jakarta: Kencana. 2005), hlm. 177.
130 Asjmuni A. Rahman, Metode Penetapan Hukum Islam, Cet. 2

(Jakarta:PT. Bulan Bintang, 2004), hlm. 1.

320

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



yang berbahasa Arab tersebut, para ulama telah menyusun
semacam “sematik” yang akan digunakan dalam penalaran
fikih. Bahasa Arab menyampaikan suatu pesan dengan
berbagai cara dan dalam berbagai tingkat kejelasannya. Untuk
itu, para ahlinya telah membuat beberapa kategori lafaz atau
redaksi, di antaranya yang sangat penting dan akan dike-
mukakan adalah masalah amar, nahi, dan takhyir, pemba-
hasan lafaz dari segi umum dan khusus, pembahasan lafaz dari
segi mantuq dan mafhum, dari segi jelas dan tidak jelasnya, dan
dari segi hakikat dan majaznya.131

2. Metode Penetapan Hukum Melalui Maqâshid al-syarî‘ah
Seperti telah di kemukakan sebelumnya bahwa menu-

rut para ahli Ushul Fiqh al-Qurân dan Sunnah Rasulullah di
samping menunjukan hukum dengan bunyi bahasanya, juga
dengan ruh tasyri’ atau maqâshid al-syarî‘ah. Melalui maqâshid
al-syarî‘ah ini lah ayat-ayat dan hadis-hadis hukum yang
secara kuantitatif sangat terbatas jumlah nya dapat dikem-
bangkan untuk menjawab permasalah-permasalahan yang
secara kajian kebahasaan tidak tertampung oleh al-Qurân dan
Sunnah. Pengembangan itu di lakukan dengan mengguna-
kan metode istimbat seperti dengan qiyas, istihsan, maslahah
mursalah, ‘urf yang pada sisi lain juga disebut sebagai dalil.

Pengetahuan tentang maqâshid al-syarî‘ah adalah hal
sangat penting yang dapat dijadikan alat bantu untuk mema-
hami redaksi al-Qurân dan Sunnah, meneyelesaikan dalil-
dalil yang bertentangan dan yang sangat penting lagi adalah

131 Satria Effendi, Usul Fiqh, hlm. 178.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

321



untuk menetapkan hukum terhadap kasus yang tidak
tertampung oleh al-Qurân dan Sunnah secara kajian
kebahasaan.

Metode istinbat seperti qiyas, istihsan, dan maslahah
mursalah adalah metode-metode pengembangan hukum
Islam yang didasarkan atas maqâshid al-syarî‘ah. Qiyas,
misalnya, baru bisa dilaksanakan bilamana dapat ditemukan
maqasid syariah-Nya yang merupakan alasan logis (‘illat) dari
suatu hukum.132

Jika tidak ada ayat atau hadis secara khusus yang akan
dijadikan al-maqasis ‘alaih, tetapi termasuk kedalam tujuan
syariat secara umum seperti untuk memelihara sekurangnya
salah satu dari kebutuhan-kebutuhan diatas tadi, dalam hal
ini dilakukan metode maslahah mursalah dalam kajian usul
fiqih, apa yang dianggap maslahat bila sejalan atau bertentang-
an dengan petunjuk-petunjuk umum syariat, dapat diakui

132 Sebagai contoh, diharamkannya minuman khamar (QS. Al-
Maidah (6): 90). Dari hasil penelitian ulama ditemukan maqasid syariah
dari diharamkan khamar ialah karena sifat memabukkannya yang
merusak akal pikiran. Dengan demikian, yang menjadi alasan logis
(‘illat) dari keharaman khamar adalah sifat memabukkannya, sedang-
kan khamar itu sendiri sebagai salah satu contoh dari yang memabuk-
kan.

Dari sini dapat dikembangkan dengan metode analogi (qiyas)
bahwa setiap yang sifatnya memabukkan adalah juga haram. Dengan
demikian, ‘illat hukum dalam suatu ayat atau hadis bila diketahui,
maka terhadapnya dapat dilakukan qiyas (analogi). Artinya, qiyas
hanya bisa dilakukan bilamana ada ayat atau hadis yang secara
khusus dapat dijadikan tempat meng-qiyas-kannya yang dikenal
dengan al-maqasis ‘alaih (tempat meng-qiyas-kan).

322

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sebagai landasan hukum yang dikenal dengan maslahah
mursalah.

Jika yang akan diketahui hukumnya itu telah ditetapkan
hukumnya dalam nash atau melalui qiyas, kemudian karena
satu kondisi bila ketentuan itu diterapkan akan berbenturan
dengan ketentuan atau kepentingan lain yang lebih umum
dan lebih layak menurut syara’ untuk dipertahankan, ketentu-
an itu dapat ditinggalkan, khusus dalam kondisi tersebut.
Ijtihad seperti ini dikenal dengan istihsan. Metode penetapan
hukum melalui maqasid syariah dalam praktil-praktik istinbat
tersebut, yaitu praktik qiyas, istihsan, dan istishlah (mashlahah
mursalah), dan lainya seperti istishab dan sadd al-zari’ah, dan
‘urf (adat kebiasaan), disamping disebut sebagi metode pene-
tapan melalui maqasid syariah juga oleh sebagian besar ulama
ushul fiqih disebut sebagai dalil-dalil pendukung, seperti telah
diuraikan secara singkat pada pembahasan dalil-dalil hukum
di atas.

3. Metode Penetapan Hukum melalui Ta‘arudh dan Tarjih
Kata ta’arudh secara bahasa berarti pertentangan antara

dua hal.133

 Pada dasarnya tidak ada pertentangan dalam kalam
Allah swt. dan Rasul-Nya. Oleh sebab itu, adanya anggapan

133 Sedangkan menurut istilah, seperti dikemukakan Wahbah
al-Zuhaili (w. 2015 M): 


“Bahwa satu dari dua dalil menghendaki hukum yang berbeda
dengan hukum yang dikehendaki oleh dalil yang lain.”

  Lihat Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islamy (Suriah: Dar
al-Fikr, 1406 H/1986 M), hlm. 1173.

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

323



Ta’arudh antara dua atau beberapa dalil, hanyalah dalam pan-
dangan Mujtahid, bukan pada hakikatnya. Dalam kerangka
pikir ini, ta’arudh mungkin terjadi baik pada dalil-dalil yang
qath’i maupun dalil yang zhanni. Bilamana dalam pandangan
seorang mujtahid terjadi ta’arudh antara dua dalil, perlu dicari-
kan jalan keluarnya, dan disini terdapat perbedaan pendapat,
antara kalangan Hanafiah dan kalangan Syafi’iyah.134

134 Menurut kalangan Hanafiah, jalan yang ditempuh bilamana
terjadi ta’arud secara global adalah: (1) An-Naskh, yaitu seorang
mujtahid meneliti mana yang lebih dahulu turunnya ayat, atau di-
ucapkan hadis, dan bila diketahui, maka dalil yang terdahulu dianggap
telah di nasakh (dibatalkan) oleh dalil yang datang belakangan; (2)
Al-Tarjih. Jika tidak tidak diketahui mana yang lebih dahulu, maka
cara selanjutnya dengan tarjih, yaitu meneliti mana yang lebih kuat
diantara dalil-dalil yang bertentangan itu dengan berbagai cara-
cara tarjih yang dijelaskan secara panjang lebar dalam kajia Ushul
Fiqh; (3) Al-Jam‘u wa al-Taufiq. Jika tidak bisa di tarjih karena ternyata
sama-sama kuat, maka jalan keluarnya dengan mengkromikan
antara dua dalil itu; dan (4) Jika tidak ada peluang untuk mengkromi-
kannya, maka jalan jalan keluarnya adalah dengan tidak memakai
kedua dalil itu, dalam dalam hal ini seorang mujtahid hendaklah
merujuk kepada dalil yang lebih rendah dalilnya. Misalnya, jika dua
dalil yang bertentangan itu terdiri dari ayat-ayat Al-Qur’an, maka
setelah tidak dapat dikompromikan, hendaklah merujuk kepada
Sunnah Rasulullah, dan begitu seterusnya.

Adapun menurut kalangan Syafi’iyah, seperti dijelaskan
Wahbah Zuhaili (w. 2015 M), jika terjadi ta’arud anatara dua dalil,
langkah-langkah yang bisa ditempuh adalah: (1) Dengan meng-
kromikan antara dua dalil itu selama ada peluang untuk itu, karena
mengamalkan dua dalil itu lebih baik dari hanya mengfungsikan
satu dalil saja. (2) Jika tidak dapat dikompromikan, jalan keluarnya
adalah dengan jalan tarjih; (3) Selanjutnya jika tidak ada peluang
untuk mentarjih salah satu dari keduanya, maka selanjutnya adalah

324

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dengan meneliti mana diantara dua dalil itu yang lebih dulu datang-
nya. Jika sudah diketahui, dalil yang terdahulu dianggap telah
dinasakh (dibatalkan) oleh dalil yang terkemudian, dan (4) Jika tidak
mungkin diketahui mana yang terdahulu, jalan keluarnya dengan
tidak memakai dua dalil tersebut dan mengamalkan dalil lainnya.

Baca Wahbah al-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islamy (Suriah: Dar al-
Fikr, 1406 H/1986 M), hlm. 1176-1179, 1182-1184

135 Menurut istilah, seperti dikemukakan oleh Ibn al-Hajib yang
dikutip oleh Wahbah al-Zuhaili (w. 2015 M) adalah: 


“Membandingkan dalil zhanni dengan melihat mana yang
kuat untuk dapat di amalkan”. Baca Ibid, hlm. 1185.

136 ‘Ali ibn Saif al-Din al-Amidi (w. 631 H) ahli Ushul Fiqh dari
kalangan Syafi’iyah yang dikutip Wahbah al-Zuhaili (w. 2015 M)
menjelaskan secara rinci metode tarjih. Metode tarjih yang berhu-
bungan dengan pertentangan antara dua Nash atau lebih antara lain
secara gobal adalah: (a) Tarjih dari segi sanad. Tarjih dari sisi ini
mungkin dilakukan antara lain dengan meneliti rawi yang menurut
jumhur ulama Ushul Fiqh, hadis yang di riwayatkan oleh perawi
yang lebih banyak jumlahnya, didahulukan atas hadis yang lebih
sedikit; (b) Tarjih dari segi matan yang mungkin dilakukan dengan
beberapa bentuk, antara lain, bahwa bilamanaterjadi pertentangan

Tarjih menurut bahasa berarti membuat sesuatu cende-
rung (al-tamyil) atau mengalahkan (al-taghlib).135 Berdasar-
kan definisi ini diketahui bahwa dua dalil yang bertentangan
dan akan di tarjih salah satunya itu adalah sama-sama zhanni.
Berbeda dengan itu menurut kalangan Hanafiyah, dua dalil
yang bertentangan yang akan di tarjih salah satunya itu bisa
jadi sama-sama qhath’i, atau sama-sama zhanni. Oleh sebab
itu, mereka mendefinisikan tarjih sebagai upaya mencari
keunggulan salah satu dari dua dalil yang sama atas yang lain.
Dalam definisi itu tidak di batasi dengan dua dalil yang zhanni
saja.136

P e r n i k a h a n  d a l a m  K i t a b  H i k m a t  a l - T a s y r i ’  w a  F a l s a f a t u h u

325



Metode pertama dan kedua menurut hemat penulis
adalah metode yang paling sering digunakan al-Jurjawi dalam
mengungkap maqâshid nikah. Ketika tujuan pensyariatan itu
didapati dalam teks nash, teks tersebut itulah sebagai tujuan-
nya. Jika tidak ditemukan secara jelas dalam teks nash, ia me-
rujuk kepada ‘illat yang terdapat dalam nash tersebut. Selain
itu al-Jurjawi juga mengungkapkan maksud pensyaraitan
nikah dengan penalaran logika.

antara dua dalil tentang hukum suatu masalah,  dalil yang melarang
didahulukan atas dalil yang membolehkan; (c) Tarjih dari segi ada-
nya faktor luar yang mendukung salah satu dari dua dalil yang ber-
tentangan. Dalil yang didukung oleh dalil yang lain termasuk dalil
yang merupakan hasil ijtihad, didahulukan atas dalil yang tidak
mendapat dukungan.

Masih banyak lagi metode tarjih dan hal-hal yang berhubung-
an dengannya secara panjang lebar dibahas dalam kitab-kitab Ushul
Fiqh. Baca Ibid, hlm. 1188-1199.

326

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Setelah menjelaskan hakikat dan hikmah nikah dalam
tataran konsep menurut al-Jurjawi (w.1380 H/1961 M),
penulis menguraikan sebuah formulasi tentang pernikahan
dalam dimensi  maqâshid al-Syarî’ah dilihat dari sisi dharûriyah,
hâjiyah dan tahsiniyah.1 Hal ini dimaksudkan untuk melihat
nikah dalam kacamata maqâshid serta sebagai bahan acuan
dan pandangan terhadap hikmah pensyariatan nikah yang
telah dijelaskan oleh al-Jurjawi.

Para mujtahid dan pakar usul fikih (Ushûliyyûn) sudah
mendeteksi bahwa pada setiap cabang syariah itu memiliki

BAB  V

DIMENSI  MAQASHID AL-SYARI’AH
DALAM PERNIKAHAN

1 Dharuriyah adalah segala sesuatu yang harus ada untuk
tegaknya kehidupan manusia, dalam arti apabila dharuriyah tidak
terwujud, cederalah kehidupan manusia di dunia dan akhirat.
Hajiyah adalah kebutuhan sekunder, dimana bila tidak terwujudkan
tidak sampai mengancam keselamatannya, namun akan mengalami
kesulitan.Tahsiniyah adalah tingkat kebutuhan tersier, yang apabila
tidak terpenuhi tidak mengancam eksistensi dharuriyah dan tidak pula
menimbulkan kesulitan. Baca kembali T.M. Hasby Ash-Shiddiqy,
Falsafah Hukum Islam, hlm. 187.

327



tiga sifat yang tidak terlepaskan, yaitu ‘illah, hikmah dan
maqâshid.2 ‘Illah adalah sifat yang jelas dan tetap sehingga
menjadi tolak ukur penentu hukum (manâth al-hukm). Hikmah
adalah maslahat yang dihasilkan dari sebuah pensyariahan.
Sedangkan maqâshid menurut Syeikh Alal al-Fasi (w. 1379 H/
1974 M) adalah tujuan dan rahasia yang dilekatkan oleh Syariah
pada setiap hukum yang disyariahkan.3

Nikah sebagai salah satu cabang syariah memiliki ketiga
sifat tersebut. Ditinjau dari teori Maqâshid al-Syarî’ah, tujuan,
fungsi atau hikmah pernikahan dapat dikategorikan kepada
tiga bagian;4

2 Wahbah az-Zuhaili, Qadhâyâ al-Fiqh wa al-Fikr al-Mu’âshir, jld.
Il, cet. III (Damaskus: Dar al-Fikr, 2009), him. 77.

3 Alal al-Fasi, Maqâshid al-Syariah wa Makârimuhâ, cet. V (Dar al-
Gharb al-Islami, 1993), hlm. 7.

4 Pengkategorian yang dilakukan dalam maqashid daruriyât,
tahsiniyât dan hajiyât. menunjukkan bahwa betapa pentingnya
pemeliharaan lima unsur pokok (memelihara agama, jiwa, akal,
harta dan kehormatan) itu dalam kehidupan manusia. Disamping
itu pula pengkategorian itu mengacu tidak hanya pada pemelihara-
an lima unsur, akan tetapi mengacu kepada pengembangan dan
dinamika pemahaman hukum yang diciptakan oleh Allah Swt.
dalam rangka mewujudkan kemaslahatan manusia.

Dalam rangka pemahaman dan dinamika hukum Islam,
pengkategorian dalam macam maqashid tersebut dapat pula dilihat
dalam dua kelompok besar yaitu dari segi keduniyaan dan keakhi-
ratan.  Pembagian maqashid ke dalam maqashid yang mengandung
kemaslahatan duniawi dan ukhraw, tidak dimaksudkan untuk me-
narik garis pemisah secara tajam antara dua orientasi kandungan
hukum Islam itu. Sebab kedua aspek itu secara hakiki tidak dapat
dipisahkan dalam hukum Islam.

Pada hemat penulis, dharuriyât, hajiyât dan tahsiniyât, maupun
pembagian pada orientasi kandungan duniawiyah dan ukhrawiyah

328

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



A. Dharriyyt5

1. Hifz al-Dîn
Agama (al-Dîn) dapat diartikan ketundukan dan ke-

pasrahan. Tunduk dan pasrah untuk menerima perintah Allah

adalah sangat penting.  Kedua pembagian itu menunjukkan muatan
dan skala prioritas dalam pengembangan hukum. Di samping  itu
dengan pembagian tersebut akan dapat menarik garis yang jelas
antara lapangan (majal) hukum yang tidak boleh dilakukan ijtihad.

5 Dharury diartrikan sebagai pemenuhan kebutuhan pokok
yang mencakup lima  hal  penting, hifdz al-din (memelihara agama),
hifdz al-nafs (memelihara jiwa), hifdz al-aql (memelihara akal), hifdz al-
mal (memelahara harta), hifdz  al-irdh (memelihara Kehormatan).

Lima hal ini telah dielaborasi secara mendalam sehingga
menggambarkan pemaknaan yang sangat luas. Hifdz al-din (meme-
lihara agama) menjadi haq al-tadayyun (hak Beragama) yaitu hak untuk
beribadah dan menjalankan ajaran-ajaran agama. Hak ini bukan
hanya sekedar menjaga kesucian agama, namun juga membangun
sarana ibadah dan menciptakan pola relasi yang sehat dalam men-
jalankan agama, baik antar sesama agama maupun dengan orang
beda agama. Dengan demikian secara tidak langsung hak ini diguna-
kan untuk menciptakan situasi kondusif untuk mengejewantahkan
keberaagamaan seseorang.

Hifdz al-nafs (menjaga jiwa) menjadi haq al-hayat (hak hidup).
Hak ini bukan hanya sekedar sebagai alat untuk pembelaan diri,. Hak
ini seharusnya diarahkan untuk menciptakan kualitas kehidupan
yang lebih baik bagi diri dan masyarakat. Hak hidup harus diorien-
tasikan pada perbaikan kualitas kehidupan manusia seutuhnya,
bukan secara parsial.

Hifzh al-aql (memelihara akal), yaitu haq al-ta’lim (hak mendapat-
kan pendidikan) Menghargai akal bukan berarti hanya sekedar
menjaga kemampuan akal untuk tidak gila ataupun mabuk. Orien-
tasi penjagaan akal adalah pemenuhan hak intelektual bagi setiap
individu yang ada dalam masyarakat. Termasuk dalam hal ini adalah
terjadinya pencurian terhadap hak cipta, karya dan kreasi seseorang.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

329



swt. secara lahir maupun batin. Bentuk kepasrahan dari dua
arah ini dinamakan dengan agama yang sempurna. Ke-
tundukan batin berperan sebagai pondasi (iman). Sedangkan
ketundukan lahir adalah bangunannya (Islam). Upaya untuk
memupuk keutuhan antara ketundukan lahir dan batin ini
menempati pos penjagaan agama dari dalam.6

Penjagaan terhadap hal tersebut adalah masuk dalam kategori
penjagaan terhadap akal, jaminan keamanan untuk karya intelek-
tual.

Hifzh al-mal (memelihara harta ), yaitu haq al-amal ( hak bekerja).
Hal ini tidak hanya diterjemahkan sebagai upaya untuk menjaga
harta dari gangguan orang lain. Hak ini juga dapat diartikan sebagai
hak seseorang untuk mendapatkan harta dengan cara yang halal,
bekerja. Dalam arti luas, hak ini memberikan wewenang seseorang
untuk membuka lapangan pekerjaan bagi orang lain. Dengan demi-
kian, semua orang dapat mencicip hak harta dalam kehidupannya
untuk mendapatkan kualitas hidup yang sejahtera.

Hifzh al-irdh (memelihara kehormatan) menjadi  haq al-ihtirom
al-insani (hak atas kehormatan manusia). Bukan hanya sekedar upaya
untuk menjaga kehormatan diri dan keluarga dari tuduhan dan fitnah
orang lain. Pelestarian adat dan budaya adalah bagian terpenting
dalam menjaga kehormatan dan martabat masyarakat. Dalam kon-
teks yang lebih luas, menjaga martabat dan kehormatan bangsa ada-
lah termasuk dalam pembicaraan hak menjaga kehormatan.

Uraian ini menunjukkan bahwa penggunaan hak dharury
adalah bukan hanya sekedar upaya defensive bagi setiap individu.
Lebih dari itu, ia merupakan upaya represif yang seharusnya dihadiah-
kan untuk meningkatkan kualitas kehidupan manusia, agama,
ekonomi, social, intelektual dan budaya. Baca lebih lanjut dalam
Ridwan Jamal, Maqashid al-Syariah dan Relevansinya dalam Konteks
Kekinian,  2016, journal.iain-manado.ac.id, hlm. 8-9.

6 Penjagaan agama dari luar meliputi empat hal. Pertama,
perintah untuk berjihad. Kedua, perintah memberantas orang-orang
murtad. Ketiga, perintah memberantas bid’ah. Dan keempat, perintah

330

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Dalam kaitannya dengan ini, nikah juga merupakan
bukti ketundukan pemeluknya terhadap perintah Khalik.
Menurut Imam Mustofa,7 paling tidak dari sisi hifz al-dîn
syariat nikah akan mengantarkan pelakunya kepada:

a) Menjaga diri dari hal-hal yang haram.
Naluri seks merupakan naluri manusia terkuat yang
selalu menuntut untuk disalurkan. Bila tidak disalur-
kan, ia akan cenderung menyimpang dan merusak.
Pernikahan adalah cara yang alami, dan paling baik
untuk menyalurkan naluri seks tersebut. Dengan
pernikahan, tubuh akan menjadi segar, jiwa jadi tenang
dengan menikmati hubungan yang halal, pandangan
terpelihara, dan kehormatan akan terjaga.Pernikahan
merupakan cara terbaik untuk memperoleh anak,
memperbanyak keturunan, meletarikan hidup manu-
sia serta memelihara nasab.

b) Menjaga diri dari hal-hal yang keji.
Ketenangan hidup dan cinta serta kasih sayang
keluarga dapat ditunjukkan dalam perkawinan. Orang-
orang yang tidak melakukan penyalurannya dengan
perkawinan akan mengalami ketidak-wajaran dan
dapat menimbulkan kerusakan pada dirinya sendiri
atau orang lain bahkan masyarakat, karena manusia

menjauhi kemaksiatan dan sangsi terhadap pelakunya. Baca lebih
lanjut Muhammad ‘Amud Shofy, Gerbong Pemikiran, hlm. 178.

7 Baca Imam Mustofa, Keluarga Sakinah dan Tantangan Globalisasi,
Jurnal al-Mawardi Edisi XVIII, 2008, hlm. 230.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

331



mempunyai nafsu untuk melakukan perbuatan yang
tidak baik.

c) Mengharapkan do’a dari anak yang sholeh.
Orang tua mendambakan anak-anaknya menjadi
generasi yang berilmu dan sholeh. Jangankan ketika
masih hidup, setelah wafatpun masih tetap terasa betapa
berpengaruhnya jika memiliki anak-anak sholeh. Selain
anak merupakan tanggungjawab orang tua, ternyata
anak-anak yang sholeh bisa menjadi penyelamat dan
penambah pahala ketika orang tua sudah tiada.8

d) Memelihara diri dari godaan syaitan, mengendalikan
keinginan atau gejolak syahwat.
Sudah menjadi kodrat Allah swt., manusia diciptakan
berjodoh-jodoh dan mempunyai keinginan untuk
berhubungan dengan laki-laki dan wanita. Dalam per-
kawinan untuk menyalurkan naluri seksual dan untuk
menyalurkan cinta dan kasih sayang laki-laki dan wanita
secara harmonis dan bertanggung jawab. Penyaluran
cinta dan kasih sayang yang diluar perkawinan tidak
akan menghasilkan keharmonisan dan tanggung jawab
yang layak, karena didasarkan kebebasan yang tidak
terikat oleh satu norma.

8 Do’a anak sholeh memiliki arti penting bagi orang tua karena
pada dasarnya seorang anak memiliki hubungan yang paling dekat
dengan orang tuanya, sehingga anak akan tulus dan ikhlas mendo’a-
kan orang tuanya yang telah mendidik, membimbing dan mengarah-
kannya menjadi anak yang sholeh.

332

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



e) Berupaya memperbaiki keluarga; membimbingnya
kepada agama.
Hal ini diperlukan karena di dalam agama terdapat
norma-norma dan nilai moral atau etika kehidupan.
Keluarga  yang di dalamnya tidak ditopang dengan
nilai-nilai religius, atau komitmen agamanya lemah,
atau bahkan tidak mempunyai komitmen agama sama
sekali, mempunyai resiko empat kali lipat untuk tidak
menjadi keluarga bahagaia atau sakinah. Bahkan,
berakhir dengan broken home, perceraian, perpisahan
tidak ada kesetiaan, kecanduan alkohol dan lain
sebagainya.9

2. Hifz al-Nasl atau Hifz al-Nasb
Manusia tercipta dengan disertai sarana untuk mem-

pertahankan populasinya. Sarana ini berupa organ reproduksi
dan keinginan dari diri manusia untuk mempunyai penerus.
Yaitu, diciptakannya syahwat pada setiap manusia agar organ
reproduksi yang sudah disediakan oleh Sang Pencipta dapat
berfungsi sebagaimana mestinya. Syariah mengatur peng-
gunaan organ reproduksi tersebut dengan diberlakukanya
hukum pernikahan. Hukum pernikahan ini dibuat dalam
rangka menjaga hak dan kewajiban suami istri dalam hidup
berumah tangga, sebagai sarana dalam memberikan jaminan
kehidupan bagi si anak. Yaitu adanya jaminan materi dari
orang tua berupa kewajiban memberikan nafkah yang me-
mungkinkan si anak dapat hidup dengan layak dan jaminan

9 Baca Imam Mustofa, Keluarga Sakinah, hlm. 230.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

333



pengasuhan dan pendidikan untuk anak agar dapat mengop-
timalkan peran akal dalam kehidupannya kelak.

Tujuan utama dalam pernikahan adalah untuk men-
dapat keturunan. Bukan hanya sekedar pemenuhan kebutuh-
an seksual dan sejenisnya. Sedangkan anak ditempatkan
dalam posisi sebagai akibat dari rangkaian rentetan prosesi
pemenuhan hasrat tersebut. Dari situ muncul pertanyaan,
apakah pernikahan dengan tujuan untuk meredam hasrat
seksualnya tidak dianjurkan. Ataukah salah juga bila orang
yang divonis tidak mendapatkan keturunan tetap melang-
sungkan pernikahan. Jawabannya adalah, mendapatkan
keturunan memang menjadi tujuan utama dalam pernikahan,
akan tetapi, hal itu tidak mengesampingkan tujuan yang se-
lainnya. Dan dua contoh di atas merupakan tujuan yang
setingkat di bawah dari tujuan utama.

Orientasi pernikahan menurut para ulama adalah ibadah,
bukan melulu untuk sarana mengejar kesenangan duniawi
semata. Hal ini dapat dimengerti mengingat tujuan utama
dari pernikahan adalah untuk mendapatkan keturunan. Anak
sebagai tujuan utama dari pernikahan merupakan satu dari
tiga aset yang dapat memberi manfaat bagi seseorang setelah
dirinya meninggalkan alam fana ini. Untuk itu, hadis Nabi yang
mengatakan bahwa beliau meminta umatnya untuk mem-
perbanyak keturunan harus diimbangi dengan mutu dan
kualitas keturunan kaum muslimin. Banyaknya kuantitas
kaum muslimin tidak akan menjadikan Nabi bangga jika
tidak diringi dengan perbaikan kualitas. Dapat dimengerti arti
pentingnya perikahan dan mengapa nikah mut’ah dilarang
dalam Agama. Dengan alasan perbaikan kualitas ini pula, ada

334

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ulama yang memeperbolehkan adanya pembatasan ke-
turunan.

Secaramakro pernikahan memiliki tujuan; menjaga
kelestarian kelangsungan umat manusia, melestarikan hidup
manusia dan melanjutkan keturunan agar manusia tidak
punah di dunia ini. Secara mikro, pernikahan memiliki tujuan;
Mendapatkan anak/keturunan, cara terbaik untuk mem-
peroleh anak, memperbanyak keturunan, melestarikan hidup
manusia serta memelihara nasab. Naluri sebagai orang tua
(keibuan atau kebapakan) akan tumbuh seiring dengan ke-
lahiran anak, dan hidup terasa lebih lengkap dengannya, serta
akan tumbuh perasaan ramah, cinta dan kasih sayang yang
merupakan sifat-sifat yang baik untuk menyempurnakan
watak kemanusiaan seseorang.

Anak merupakan aspek utama (pokok) dalam pernikah-
an. Pernikahan diselenggarakan untuk mendapatkan anak,
melanjutkan keturunan agar manusia tidak punah di dunia.
Menurut al-Ghazali yang dikutip Imam Mustafa, syahwat
diberikan Allah swt. kepada manusia, agar mereka mendapat-
kan keturunan.10

10 Berbeda dengan sebagian fuqaha’ lainnya yang memandang
bahwa hakikat pernikahan adalah untuk memenuhi kebutuhan
seksual, sedangkan mendapatkan keturunan adalah hasil atau akibat
pernikahan. Bertitik tolak dari pemikiran ini Imam al-Ghazali ber-
pendapat lebih baik menikah bagi mereka yang disibukkan beriba-
dah, menuntut ilmu dan memiliki kekurangan atau penyakit, seperti
impotens. Dia juga berpandangan bahwa azal, onani dan aborsi
diharamkan karena dapat memutus kelestarian eksistensi manusia.
Dia juga melarang membujang dan sikap kerahiban berdasarkan
argumentasi ini. Baca Imam Mustofa, Keluarga Sakinah, hlm. 230

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

335



Kemampuan Allah swt. menciptakan manusia sebenar-
nya tanpa batas, tidak mesti melalui pernikahan seperti pen-
ciptaan Adam. Hikmah yang terdapat dalam pernikahan
adalah Allah swt. hendak menunjukkan qudrat dan menyem-
purnakan keajaiban ciptaan-Nya serta mewujudkan kete-
tapan-Nya dengan menciptakan makhluk melalui hukum
sebab-akibat. Memperoleh anak (keturunan) pun tetap dian-
jurkan, sekalipun seseorang itu telah terpelihara dari godaan
syahwat, sehingga tidaklah disukai bila seseorang menghadap
kepada Allah  swt. dalam keadaan membujang.

3. Hifz al-Aql
Ada tiga perangkat yang disediakan Allah swt. untuk

dijadikan sumber pengetahuan. Pertarna: indra. Kedua: akal
dan ketiga: wahyu. Kedudukan akal menjadi sangat istimewa
di antara ketiganya, dikarenakan dari dirinyalah manusia
dapat dibedakan dari spesies lain. Tanpanya, manusia hanya
berupa raga, tanpa arti tak berharga.11

Akal adalah aset terpenting yang dimiliki manusia.
Bermula dari adanya akal dalam diri manusia, Allah swt. dapat
mengirimkan pengetahuan dari dua arah secara langsung.
Dari panca indra, Allah swt. memfungsikan akal sebagai
jembatan dalam menangkap sinyal pengetahuan yang tidak
dapat dipahami oleh panca indra. Dari wahyu, Allah swt.
memfungsikan akal sebagai penerjemah dalam menyingkap
apa yang dimaksud Allah swt. dalam wahyunya.12 Fungsi akal

11 Baca lebih lanjut Abdul Halim Mahmud, Al-Islam wa al-Aql,
cet. VI (Kairo: Dar al-Maarif, t.th.), hlm. 17-18

12 Ibid.

336

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sebagai sarana dalam memahami wahyu Allah swt. ini yang
kemudian dijadikan standar dalam adanya taklif. Bermula dari
adanya taklif ini, sifat penghambaan dan pengabdian untuk
memakmurkan bumi resmi dimulai.

Mengingat pentingnya fungsi akal pada diri manusia,
Allah swt. mensyariahkan penjagaan atasnya. Penjagaan
terhadap akal harus dilakukan dari dua arah. Pertama, dari
arah dalam, yaitu menggunakan dan mengeksplorasi ke-
mampuan akal sehingga membawa kemaslahatan. Kedua,
menjaga hal-hal yang dapat mengurangi ataupun meng-
hilangkan fungsinya.13

Untuk yang pertama, syarak mengharuskan adanya
pemberdayaan akal dengan cara menjadikan dirinya sebagai
wadah pengetahuan. Hal ini dapat dicapai dengan adanya
pemberian informasi yang memadai dan mengasahnya
dengan selalu memberikan hal-hal baru. Untuk yang kedua,
syara’ memberikan penjagaan yang ketat agar ancaman
disfungsi akal dari luar dapat ditanggulangi sedini mungkin.14

Tubuh yang memerlukan makanan dan nutrisi, akal
juga membutuhkannya. Makanan otak berupa informasi dan
pengetahuan. Kebiasaan memberikan pengetahuan men-
jadikan dirinya terangsang untuk terus tumbuh dan berkem-
bang. Dari adanya rangsangan terhadapnya akal akan selalu
cepat tanggap akan fenomena yang ada di sekitarnya. Salah
satu tempat untuk pemenuhan makanan dan nutrisi otak
adalah keluarga.

13 Ibid.
14 Ibid.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

337



Keluarga merupakan benih akal penyusunan kema-
tangan individu dan struktur kepribadian. Anak-anak mengi-
kuti orang tua dan berbagai kebiasaan dan perilaku dengan
demikian keluarga adalah elemen pendidikan lain yang paling
nyata, tepat dan amat besar. Keluarga adalah salah satu elemen
pokok pembangunan entitas-entitas pendidikan, mencipta-
kan proses naturalisasi sosial, membentuk kepribadian-ke-
pribadian serta memberi berbagai kebiasaan baik pada anak-
anak yang akan terus bertahan lama. Keluarga memiliki dam-
pak yang besar dalam pembentukan perilaku individu serta
pembentukan vitalitas dan ketenangan dalam benak anak-
anak karena melalui keluarga anak-anak mendapatkan bahasa,
nilai-nilai, serta kecenderungan mereka, keluarga bertang-
gungjawab mendidik anak-anak dengan benar dalam kriteria
yang benar, jauh dari penyimpangan. Untuk itu dalam ke-
luarga memiliki sejumlah tugas dan tanggungjawab. Tugas
dan kewajiban keluarga adalah bertanggungjawab menye-
lamatkan faktor-faktor cinta kasih serta kedamaian dalam
rumah, menghilangkan kekerasan, keluarga harus mengawasi
proses-proses pendidikan, orang tua harus menerapkan lang-
kah-langkah sebagai tugas mereka.15

Fungsi lembaga pendidikan keluarga, yaitu keluarga
merupakan pengalaman pertama bagi anak-anak, pendidikan
di lingkungan keluarga dapat menjamin kehidupan emosi-
onal anak untuk tumbuh dan berkembang di lingkungan ke-
luarga akan tumbuh sikap tolong menolong, tenggang rasa
sehingga tumbuhlah kehidupan keluarga yang damai dan

15 Baca dalam Mohammad Baharun, Islam Idealitas Islam Realitas,
(Jakarta: Gema Insani, 2012), hlm. 189.

338

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



sejahtera, keluarga berperan dalam meletakkan dasar pendi-
dikan agama dan sosial.

a. Hifz al-’Irdh
Nikah dapat menjaga kehormatan jiwa dan memben-
tengi kemaluan.Pernikahan adalah fitrah manusia, jalan
yang sah untuk memenuhi kebutuhan ini adalah de-
ngan ‘aqad nikah (melalui jenjang pernikahan), bukan
dengan cara kumpul kebo, melacur, berzina, lesbi, homo,
dan lain sebagainya yang telah menyimpang dan
diharamkan oleh Islam.

Sasaran utama dari disyariatkannya pernikahan dalam
Islam di antaranya adalah untuk membentengi mar-
tabat manusia dari perbuatan kotor dan keji, yang dapat
merendahkan dan merusak martabat manusia yang
luhur. Islam memandang pernikahan dan pemben-
tukan keluarga sebagai sarana efektif untuk memeli-
hara pemuda dan pemudi dari kerusakan, dan melin-
dungi masyarakat dari kekacauan.

b. Hifz al-Mal
Bersungguh-sungguh dalam mencari rizki yang halal
untuk keluarga merupakan perintah agama. Kesadaran
akan tanggung jawab terhadap isteri dan anak-anak,
akan menumbuhkan sifat rajin dan bersungguh-sung-
guh dalam memperkuat bakat dan potensi diri sese-
orang. Ia akan cekatan dalam bekerja, mencari peng-
hasilan, mengumpulkan kekayaan dan meningkatkan
produktifitasnya.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

339



B. Hâjiyyât (terhindar dari kesulitan)

1. Hifz al-Nasl
a) Cara yang alami, dan paling baik untuk menyalurkan

naluri seks, Menata pemenuhan kebutuhan seksual,
Pemenuhan dorongan syahwat pada diri manusia.

Naluri seks merupakan naluri manusia terkuat yang
selalu menuntut untuk disalurkan. Bila tidak disalur-
kan, ia akan cenderung menyimpang dan merusak.
Pernikahan adalah cara yang alami, dan paling baik
untuk menyalurkan naluri seks tersebut. Dengan per-
nikahan, tubuh akan menjadi segar, jiwa jadi tenang
dengan menikmati hubungan yang halal, pandangan
terpelihara, dan kehormatan akan terjaga.

b) Memperbanyak populasi umat Islam, Rasulullah me-
nyukai dan membanggakan umatnya yang banyak.
Pernikahan dalam Islam sebagai satu sunnah Rasul saw.
yang mulia memiliki banyak tujuan yang bermanfaat
bagi insan. Di antara tujuannya yang paling agung
adalah mendapatkan keturunan. Ini disebebkan karena
anak-anak yang terlahir dari pernikahan yang syar’i
akan melanggengkan keberadaan manusia di muka
bumi, selama umur bumi masih ada. Selain itu, anak-
anak tersebut akan memperbanyak umat manusia,
terkhusus umat Rasulullah saw.

Memperbanyak keturunan  sejalan dengan maqashid
syariah (maksud syariah), yaitu hifz al-nasl (menjaga
keturunan). Bahwa keluarga yang menjadi basis sosial
paling mendasar dalam siklus kehidupan, memiliki

340

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



peran penting untuk memperluas syiar Islam. Keluarga
pun harus menjadi tempat syiar pertama dan utama.
Karena hubungan anak dan orang tua yang sangat
dekatlah; yang menjadikan dakwah dalam tingkatan
keluarga itu terikat sangat kuat. Dan tidak ada faktor
pranata sosial yang lebih kuat memberi dorongan ke-
pada seorang anak untuk berdakwah, melebihi peran
keluarga.

c) Menghindari fitnah terhadap suami isteri.
Dalam keluarga, peran seorang istri penting sekali. Dia
wajib menjaga nama baik keluarga dan menghindari
adanya fitnah. Agar terhindar dari fitnah, seorang istri
harus mengetahui batas-batas yang berkaitan dengan
pola hidup dalam keluarga, seperti pola interaksi, cara
berbicara, berpakaian dan lain sebagainya. Sedapat
mungkin, dia bisa memiliki ciri-ciri sebagai seorang
istri yang salehah.

Dalam agama Islam, seorang istri tidak boleh bergaul
secara “bebas” dengan orang yang bukan mahramnya.
Ini tidak berarti agama melarang atau mengekang
secara ekstrem pola interaksi seorang istri. Bukan
berarti seorang istri tidak bisa bersilaturahmi. Tetapi
lebih kepada bentuk kehati-hatian agar istri dan ke-
luarganya terhindar dari fitnah orang lain. Secara etika,
seorang istri yang bergaul bebas dengan orang yang
bukan mahramnya sangat tidak pantas. Apalagi dilaku-
kan tanpa sepengatuhan suaminya. Agar  fitnah tidak
muncul dalam keluarga, seorang istri mesti menjaga

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

341



pergaulan dan membatasi berinteraksi dengan orang-
orang yang tidak penting. Selain bisa menimbulkan
fitnah, hal itu juga dapat memicu timbulnya rasa cem-
buru suami yang pada akhirnya bisa mengakibatkan
percekcokan dan pertengkaran.

Hal lain yang menimbulkan fitnah adalah cara berbicara
yang tidak baik. Contohnya, berbicara dengan nada
keras sambil tertawa kencang. Hal ini berlawanan
dengan sifat dasar wanita yang lembut dan berbicara
pelan. Bila seorang istri menyadarinya, dia tidak melam-
paui batasan tersebut.

Kemudian cara perpakaian juga memegang peran
penting. Seorang istri hendaknya berpakain yang
sopan dan wajar. Menurut ajaran Islam, cara berpakaian
istri yang benar adalah menutupi seluruh anggota
badan, terutama aurat. Hampir seluruh anggota tubuh
wanita adalah aurat, kecuali muka dan telapak tangan.
Wanita yang dapat menjaga auratnya, kecuali buat
suaminya, adalah wanita yang mulia. Dengan menjaga
auratnya berarti dia telah menjaga dirinya sendiri.
Sekarang ini, fitnah karena cara berpakaian sangat
banyak ditemui. Perkembangan teknologi telah meng-
geser budaya, terutama dalam cara berkapaian dimana
tidak memperhatikan lagi adat ketimuran. Aurat
bukan lagi “barang” yang istimewa. Kaum wanita
sering terjadi malah bangga mempertontonkan aurat-
nya. Dengan modal rok mini dan pakaian ketat, mereka
menunjukkan lekuk tubuhnya yang seksi.

342

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ironisnya, bukan hanya kaum muda yang melakukan,
ibu-ibu dan para istri pun ikut juga mempraktekkan.
Kadangkala, mereka yang melakukan adalah mereka
yang tahu aturan agama tapi melanggarnya. Disinilah
peran seorang suami dan kerabat untuk mengingat-
kannya. Kalau mereka mengetahui akibat buruknya,
mungkin kaum wanita tidak akan melakukannya.
Maraknya kasus-kasus pelecehan seksual dan perkosa-
an diantaranya disebabkan oleh cara berpakaian yang
seksi ini. Karena dengan penampilan yang serba minor
dan seksi, bagian-bagian sensitif tubuh wanita kelihatan
dan merangsang nafsu sahwat laki-laki.

Karena itu, kaum wanita khususnya ibu-ibu dan para
istri, hendaknya menjaga diri dan keluarga mereka dari
hal-hal yang merugikan. Keluarga harmonis yang
berpegang teguh pada syariat Islam insya Allah swt.
akan dijauhkan dari fitnah dan hal-hal yang dapat
mencelakakan diri dan keluarga. Dengan demikian,
harapan memiliki keluarga yang sakinah, mawaddah,
wa rahmah bisa tercapai.

d) Mewujudkan kerjasama.
Membangun kerjasama dalam keluarga akan semakin
meningkatkan kedekatan dan melancarkan komuni-
kasi yang ujung-ujungnya membuat keluarga semakin
mengenal satu sama lain. Hal ini sangat penting untuk
mencegah terjadinya konflik dalam keluarga. Sebagai
suami bisa mengajak keluarga untuk bersih-bersih
rumah bersama dan memberi tugas masing-masing

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

343



kepada mereka sesuai umur dan kemampuan. Selain
bisa membersihkan lebih cepat, bekerja bersama-sama
tentu akan mengasyikkan.

e) Pembagian tugas dalam rumah tangga akan membuat
hidup lebih teratur.
Adanya pendistribusian beban tanggung jawab antara
suami dan isteri yang menumbuhkan kenyamanan dan
kebahagiaan mereka berdua serta tertatanya kehidup-
an berkeluarga. Dengan adanya kerjasama membuat
hati tidak lagi dipenuhi oleh urusan rumah tangga. Ber-
bagi kesibukan rumah membuatnya nyaman dalam
mencari penghidupan. Seandainya manusia tidak me-
miliki syahwat, niscaya ia tidak akan mau tinggal di
rumah sendirian. Bila urusan rumah tangga dikerjakan
sendiri,  niscaya tidak ada lagi waktu untuk menuntut
ilmu dan bekerja. Isteri shalihat adalah isteri yang ber-
guna bagi rumah tangga dan membantu agama dengan
cara seperti itu.

f) Membentuk masyarakat mikro “keluarga”
Pernikahan akan membentuk hubungan kekeluarga-
an, melanggengkan perasaan cinta, memperkuat
hubungan kemasyarakatan. Saling menopang, mem-
bantu dan menyayangi akan menciptakan tatanan
masyarakat yang kuat dan sejahtera. Kebahagiaan ma-
syarakat dalam keluarga dapat dicapai dengan adanya
ketenangan dan ketenteraman anggota-anggota ke-
luarga. Ketenangan dan ketenteraman keluarga tergan-
tung kepada keberhasilan pembinaan yang harmonis

344

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



antara suami isteri dalam suatu rumah tangga.
Keharmonisan diciptakan oleh adanya kesadaran
anggota keluarga menggunakan hak dan pemenuhan
kewajiban.

2. Hifz al-Mâl
Harta adalah sesuatu yang berharga dan dapat disimpan

untuk kemudian digunakan ketika dibutuhkan. Sifat ke-
hartaan suatu benda dapat diketahui dari penggunaannya oleh
masyarakat luas sebagai sesuatu yang mempunyai nilai dan
dapat digunakan untuk alat tukar. Ruang lingkup harta bukan
melulu pada benda melainkan cakupannya melebar pada
manfaat dan hak. Selain itu harta mesti juga dimanfaatkan
untuk memenuhi kebutuhan keluarga. Hal ini dapat dilaku-
kan dengan cara:

a) Memberi nafkah terhadap kerabat (keluarga).
b) Menghindari kekurangan harta (finansial) dari sang

isteri.

C. Tahsiniyyât (Akhlak/Pelengkap)

1. Hifz al-Din
a. Menghaluskan akhlaq dan Bersabar terhadap akhlak

pasangan.
b. Melawan hawa nafsu
c. Pandangan terpelihara.
d. Menguatkannya untuk beribadah, menyibukkan diri

dengan membimbing dirinya dengan ibadah, menyi-
bukkan diri dengan membimbing keluarganya dengan
ibadah, Isteri menyebabkan suami meningkatkan

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

345



ibadah lainnyadan Tanggung jawab laki-laki (suami/
ayah) menyuruh keluarganya untuk shalat.

2. Hifz al-Nafs
a. Mendatangkan ketenangan dan kenyamanan, Pereali-

sasian rasa ketenteraman jiwa, melapangkan jiwa, Jiwa
jadi tenang dengan menikmati hubungan yang halal.

b. Memberikan waktu istirahat bagi jiwa dan menghibur-
nya dengan duduk bersama keluarga, memandang dan
bersenda gurau dengan mereka akan membuat hati
menjadi rileks.

c. Melanggengkan perasaan cinta.
d. Naluri sebagai orang tua (keibuan atau kepabakan)

akan tumbuh seiring dengan kelahiran anak, dan hidup
terasa lebih lengkap dengannya, serta akan tumbuh
perasaan ramah, cinta dan kasih sayang yang meru-
pakan sifat-sifat yang baik untuk menyempurnakan
watak kemanusiaan seseorang.

e. Tubuh akan menjadi segar.
f. Umur orang yang menikah secara rata-rata lebih lama

dibandingkan dengan orang tidak menikah.

3. Hifz al-Aql
Pengasuhananak erat kaitannya dengan kemampuan

suatu keluarga atau komunitas dalam hal memberikan per-
hatian, waktu, dan dukungan untuk memenuhi kebutuhan
fisik, mental, dan sosial anak-anak yang sedang dalam masa
pertumbuhan. Orang tua yang berperan dalam melakukan
pengasuhan pada kasus ini terdiri dari beberapa definisi yaitu
ibu, ayah, atau seseorang yang berkewajiban membimbing

346

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



atau melindungi. Orangtua merupakan seseorang yang
mendampingi dan membimbing anak dalam beberapa tahap
pertumbuhan, yaitu mulai dari merawat, melindungi, men-
didik, mengarahkan dalam kehidupan baru anak dalam setiap
tahapan perkembangannya untuk masa berikutnya.16

Kemudian pengasuhan merupakan tugas membimbing,
memimpin, atau mengelola. Mengasuh anak artinya men-
didik dan memelihara anak, mengurusi makan, minum, pa-
kaian, dan keberhasilannya dalam periode pertama sampai
dewasa. Pengasuhan atau disebut juga parenting adalah proses
mendidik anak dari kelahira hingga anak memasuki usia
dewasa. Tugas ini umumnya dikerjakan oleh ibu17 dan ayah

16 Baca Istina Rakhmawati,2015, Peran Keluarga dalam Pengasuhan
anaK, Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol.6, No.1, Juni 2015, hlm.
4-5.

17 Al-Jurjawi mengemukakan hikmah pemeliharaan anak oleh
ibunya. Di antaranya: Pertama, dalam soal kehidupan ke masyarakat,
fungsi perempuan berbeda dari laki-laki. Bantuan kasih sayang
terhadap anak dan pendidikan anak lebih utama diserahkan kepada
ibu. Keistimewaan ibu dalam hal ini sangat dibutuhkan pada masa
kanak-kanak. Kedua, ibu lebih banyak bergaul dengan anak diban-
ding ayah dan lebih tahu dalam soal pakaian, makanan, minuman
serta kesehatan dan lain-lain. Hikmah pengasuhan anak laki-laki
sampai tujuh tahun dan anak perempuan sembilan tahun karena
anak laki-laki pada usia tujuh tahun telah dapat membantu dirinya
untuk memulai mengetahui tentang sesuatu, tata cara sopan santun
atau bergaul dengan lingkungan. Adapun anak perempuan sampai
sembilan tahun karena ia memerlukan waktu yang agak panjang
untuk bisa memelihara dirinya. Dalam hal ini ibu lebih banyak mengerti
keadaan anak perempuan. Setelah masa ini berakhir, baru diserah-
kan kepada ayahnya atau orang lain sebagai penggantinya. Baca
dalam Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat, juz. II, hlm. 69-71.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

347



(orang tua biologis). Namun, jika orang tua biologis tidak
mampu melakukan pengasuhan, tugas tersebut dapat di-
lakukan oleh kerabat dekat termasuk kakak, nenek dan kakek,
orang tua angkat, atau oleh institusi seperti panti asuhan
(alternative care). Selanjutnya pengasuhan mencakup beragam
aktivitas yang bertujuan agar anak dapat berkembang secara
optimal dan dapat bertahan hidup dengan baik, bisa mene-
rima dan diterima oleh lingkungannya.18

Bila pola pengasuhan anak tidak tepat, hal itu akan
berdampak pada pola perilaku anak. Apalagi jika anak meniru
perilaku orang-orang di luar rumah yang cenderung negatif.
Pola pengasuhan yang intens akan membentuk jalinan hu-
bungan kuat di antara orang yang diidentifikasi dan orang
mengidentifikasi (anak dengan orang yang membimbing).
Dengan demikian, anak yang benar-benar melakukan identi-
fikasi cenderung mencari figur yang dapat diterima dan sesuai
dengan proses pembentukan dirinya. Adapun mereka yang
telah terbebas dari beban dan tekanan diri dan lingkunganya
akan dengan mudah menjalankan proses identifikasi yang
sesuai dengan kemampuan dan potensi dirinya. 19

Dari keterangan di atas dapat dipahami bahwa penga-
suhan anak menjadi penting dalam membentuk karakter,
moralitas, pengetahuan, keterampilan, dan life skill yang me-
madai bagi anak. Oleh sebab itu, kerja sama semua agen sosiali-
sasi baik keluarga, sekolah, dan masyarakat menjadi solusi
terbaik demi suksesnya anak. Khusus bagi keluarga, tugas

18 Baca kembali Istina Rakhmawati,2015, Peran Keluarga, hlm.
4-5.

19 Ibid.

348

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dan tanggung jawab dalam menyukseskan pengasuhan anak
sejak dini sangat besar, mengingat dari keluargalah seorang
anak lahir dan berkembang. Pola asuh dan lingkungan ke-
luarga sangat menentukan pola pikir, kebiasaan, dan kemam-
puan memotret kehidupan dunia yang penuh kompetisi,
aktualitas, dan dinamika.

4. Hifz al-Nasl
a. Pernikahan adalah tiang keluarga yang teguh dan

kokoh.
Hal ini diempuh dengan sesegera mungkin menye-
lesaikan masalah sekecil apapun yang mulai timbul
dalam kehidupan keluarga. Keluarga sebagai unit ter-
kecil jangan sampai longgar, karena kelonggaran
hubungan akan mengakibatkan kerapuhan hubungan.
Jika terjadi krisis atau benturan dalam keluarga, priori-
tas utama adalah keutuhan rumah tangga. Rumah
tangga harus dipertahankan sekuat mungkin. Hal ini
dilakukan dengan menghadapi benturan yang ada
dengan kepala dingin dan tidak emosional agar dapat
mencari jalan keluar yang dapat diterima semua pihak.
Jangan terlalu gampang mencari jalan pintas dengan
memutuskan untuk bercerai.

b. Menyempurnakan saling tolong dalam kehidupan
c. Adanya pendistribusian beban tanggung jawab antara

suami dan isteri.
Pembagian tugas dalam rumah tangga akan membuat
hidup lebih teratur. Kesadaran akan tanggung jawab
terhadap isteri dan anak-anak, akan menumbuhkan

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

349



sifat rajin dan bersungguh-sungguh dalam memper-
kuat bakat dan potensi diri seseorang. Ia akan cekatan
dalam bekerja, mencari penghasilan, mengumpulkan
kekayaan dan meningkatkan produktifitasnya.

d. Memberdayakan orang yang lemah dan mewujudkan
kemaslahatannya.

e. Akan membentuk hubungan kekeluargaan, Pemben-
tukan keluarga yang baik.

f. Membuat hati tidak lagi dipenuhi oleh urusan rumah
tangga.

g. Mengembangkan diri dan membinanya dengan ke-
pemimpinan, pengaturan dan menunaikan hak-hak
keluarga.

h. Mengharapkan syafaat dari anak yang meninggal
sebelum dewasa.

i. Mengikat hubungan kemasyakatan, Memperkuat
hubungan kemasyarakatan, Saling menopang, mem-
bantu dan menyayangi akan menciptakan tatanan
masyarakat yang kuat dan sejahtera.

5. Hifz al-Mâl
a. Kesadaran akan tanggung jawab terhadap isteri dan

anak-anak, akan menumbuhkan sifat rajin dan ber-
sungguh-sungguh dalam memperkuat bakat dan
potensi diri seseorang. Orang-orang yang belum
berkeluarga jarang memikirkan hari depannya, masih
berpikir untuk hari ini, setelah kawin barulah memi-
kirkan bagaimana caranya mendapatkan bekal untuk
kebutuhan keluarga. Dan tindakannya masih dipenga-
ruhi oleh emosinya sehingga kurang mantap dan

350

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kurang bertanggung-jawab. Rumah tangga dapat
menimbulkan semangat bekerja dan bertanggung-
jawab serta berusaha mencari harta yang halal.

b. Ia akan cekatan dalam bekerja, mencari penghasilan,
mengumpulkan kekayaan dan meningkatkan pro-
duktifitasnya.

D i m e n s i  M a q a s h i d  a l - S y a r i ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n

351



Di lihat dari pemaparan al-Jurjawi (w. 1380 H/1961 M)
tentang hikmah pensyariatan (maksud dan tujuan) nikah,
pola fikir beliau dalam mengungkap hikmah nikah, serta dari
uraian tentang dimensi maqâshid al-syarî’ahdalam pernikah-
an, dapat diberikan beberapa ulasan sebagai natijah dari pem-
bahasan ini.

Pertama. Al-Jurjawi sepakat meletakkan batasan hubung-
an dua jenis manusia dalam satu forum yang berpayung
hukum yaitu pernikahan. Dari itu dicetuskan hukum-hukum
yang mendetail tentang hak-hak dan kewajiban bagi kedua
pihak dalam pertalian ini. Bentuk riil dari maqâshad ini adalah
syariah yang berwujud dorongan untuk menikah, larangan
hubungan intim di luar nikah dalam derajat dharûriyyât, men-
cegah bentuk-bentuk godaan dengan cara beradab agung
sebagai penyempurnanya (mukammil dalam derajat hâjiyyât),
dibolehkannya poligami (beserta syarat-syarat ketatnya),
dibolehkannya talak (serta syarat-syaratnya) dalam derajat
hâjiyyât. Dalam term maqâshid ini dapat disebut dengan
Tanzhîm al-‘alâqah bain al-Jinsain/ (mengatur
ikatan antar dua jenis manusia).

BAB  VI

ESENSI NIKAH

353



Pernikahan telah dimaklumi sebagai sunnatullah  yang
merupakan suatu cara yang dipilih oleh Allah swt. sebagai jalan
bagi makhluk-Nya untuk berkembang biak, dan melestarikan
hidupnya.Dapat dikatakan bahwa tujuan Islam mensyariat-
kan perkawinan adalah untuk mengatur tata cara pengabsa-
han hubungan suami istri di antara dua insan yang berlainan
jenis.Sedangkan pada sisi lain, tujuan perkawinan adalah
untuk melindungi dan memelihara moral umat. Karena dalam
perkawinan ditetapkan antara hak dan kewajiban setiap indi-
vidu, baik suami dan istri, sehingga terbina ketenteraman
jiwa, bukan hanya sekedar hubungan syahwat. Selain itu me-
menuhi kebutuhan seksual merupakan hal yang sangat
penting dalam tujuan pernikahan, karenanya hampir semua
pakar mengedepankan seksual ini dalam defenisi perkawinan
(pernikahan) yang mereka formulasikan masing-masing.

Hasrat seksual merupakan naluri setiap makhluk, tak
terkecuali manusia. Bahkan Freud sebagaimana dikutip oleh
Quraish Shihab (lahir. 1363 H/1944 M) dalam bukunya
“Pengantin al-Qurân; Kalung Permata Buat Anak-anakku”
menyatakan bahwa seluruh aktivitas manusia didorong oleh
kebutuhan tersebut, sampai-sampai anak yang menyusu atau
mengisap jarinya pun dilukiskan oleh ilmuwan itu sebagai
pengejawantahan dari dorongan seksual. Sekalipun ia sendiri
–Quraish Shihab- tidak membenarkan pendapat itu secara
keseluruhan. Namun terlepas dari benar dan tidaknya per-
nyataan Freud itu, pastinya bahwa dorongan seksual memang
besar. Naluri kecintaan kepada lawan seks menjadikan ma-

354

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



nusia mampu melanjutkan generasi dan membangun dunia
ini.1

Besarnya dorongan dan hasrat seksual itu pun digam-
barkan oleh al-Qurn yang tampak pada pribadi sahabat. Pada
awal-awal diwajibkannya puasa, masyarakat pada saat itu
berkeyakinan bahwa makan, minum, dan hubungan seng-
gama suami isteri hanya boleh dilakukan sebelum tidur di
malam hari. Sehingga bila mereka –suami dan isteri- atau
salah satu di antara keduanya sudah tidur, ketiga jenis kegiatan
itu termasuk berhubungan badan tidak boleh dilakukan.

Karena itulah, Qays ibn Shurmah salah seorang sahabat
nabi dari golongan Anshar suatu ketika di bulan Ramadhan
ia langsung tidur setelah melaksanakan shalat Isya sementara
ia belum makan dan minum. Akhirnya di saat ia terbangun dari
tidurnya, ia melanjutkan puasa tanpa makan dan minum
sebelumnya, sehingga ia pun merasa cukup kelelahan dan
lapar. Demikian pula dengan ‘Umar ibn al-Khattab, suatu
ketia ia menggauli isterinya di malam hari bulan Ramadhan
setelah isterinya itu tidur.2  Apa yang dilakukan oleh keduanya
–Qays dan ‘Umar- disampaikan kepada Nabi, turunlah firman
Allah  swt., yaitu QS. al-Baqarah/2 : 187.





1 M. Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an; Kalung Permata Buat
Anak-anakku, Cet. I (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 78-79.

2 Ibid.

E s e n s i  N i k a h

355






Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa
bercampur dengan isteri-isteri kamu; mereka itu adalah
pakaian bagimu, dan kamu pun pakaian bagi mereka; Allah
swt. mengetahui bahwasanya kamu tidak dapat menahan
nafsumu, karena itu Allah swt. mengampuni kamu dan
memberi maaf kepadamu. Maka sekarang campurilah
mereka dan carilah apa yang telah ditetapkan Allah swt.
untukmu, dan makan minumlah hingga terang bagimu
benang putih dari benang hitam, yaitu fajar. Kemudian
sempurnakanlah puasa itu sampai (datang) malam....3

Al-Sya’arawiy (w. 1419 H/1998 M) ketika menafsirkan
ayat di atas, ia mengatakan bahwa kalimat takhtanun
anfusakum ”tidak dapat menahan nafsumu” mengajarkan
bahwa manusia memang tidak kuat untuk berpuasa
(menahan diri) sepanjang waktu dari hasrat dan syahwat
seksual, sehingga Allah swt. memberikan rukhshah atau
keringanan kepada mereka.4

3 LihatKementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 29.
4 Lihat Mutawalliy al-Sya’arawiy, Tafsîr al-Sya’arâwiy, jil. II

(Kairo: Dar al-‘Ulum, t.th.), hlm. 29. Hal ini sejalan dengan riwayat
al-Bukhariy dari al-Barra’ ibn ‘Awib bahwa ketika turunnya ayat
yang memerintahkan puasa Ramadhan, orang-orang pada saat itu
tidak “mendakati” isteri-isteri mereka selama bulan Ramadhan,
sementara banyak di antara suami yang tidak mampu menahan diri
dari hasrat seksual itu hingga akhirnya Allah menurunkan firman-
Nya ‘alimallâhu annakum kuntum takhtânun anfusakum., lihat Abu
‘Abdillah Muhammad ibn Isma’il al-Bukhariy, al-Jâmi’ al-Shahîh, jil.
IV Cet. III (Beirut: Dar ibn Katsir, 1987), h. 1639.  

356

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ini berarti pemenuhan kebutuhan seksual merupakan
sebuah desakan yang harus tersalurkan. Allah swt. men-
ciptakan jalur pernikahan sebagai sarana untuk menyalurkan
desakan tersebut. Ini juga membuktikan kemuliaan manusia
yang berbeda dengan makhluk lain. Pernikahan bagi manusia
dalam pandangan agama tidak sebatas jalan berhubungan
seks tapi lebih daripada itu pernikahan merupakan sarana
untuk mengabdi dan beribadah kepada Allah swt.5

5 Dalam pandangan Barat, untuk memenuhi kebutuhan seksual
tidak harus melalui perkawinan. Bahkan di Amerika banyak kaum
cendikiawan modern menentang lembaga seksual dan perkawinan
menurut agama. Mereka mendukung model perkawinan percobaan
(trial marriage) diberitakan dalam majalah Time edisi 14 April 1967 hal.
10 dan 12, sebagaimana dikutip Hammudah Abd al-‘Athi terdapat
tiga bentuk perkawinan. Pertama, kawin percobaan selama satu
tahun. Kedua, kawin bersyarat (term marriage) yaitu kawin dikontrak
dalam jangka waktu tertentu. Sehabis jangka waktu itu, keduanya
bisa menentukan untuk hidup bebas kembali atau mengukuhkan
perkawinan. Ketiga, hidup bersama tanpa nikah (companionate marriage)
dengan kesepakatan tanpa anak. Lihat Dadang Hawari, Al-Quran:
Ilmu Kesehatan Jiwa dan Jiwa (Yogyakarta: PT. Dana Bhakti Prima Yasa,
1997) hlm. 231.

Model perkawinan yang demikian menyebabkan struktur
keluarga yang dibangun menjadi tidak teratur dan tidak jelas. Masa-
lah-masalah kehidupan keluarga yang semakin kompleks banyak
dihadapi oleh keluarga semacam ini di akhir abad 20. Ketidakjelasan
struktur keluarga dinyatakan pula oleh Graham Allan dari Univer-
sity of Southamton: “Di Barat, demografi keluarga tengah mengalami
pergeseran. Batasan keluarga dan kewajiban tiap anggotanya kian
longgar. Bentuk ideal keluarga dan hubungan-hubungan yang ada
di dalamnya kian tidak jelas.

Dengan kelonggaran kewajiban terhadap keluarga memung-
kinkan rasa tanggung jawab pun longgar, dan jika tanggung jawab

E s e n s i  N i k a h

357



Dapat dipahami dari esensi nikah yang dikemukakan al-
Jurjawi bahwa persepsi Islam terhadap fitrah manusia senan-
tiasa dihubungkan dengan naluri seks. Islam memandang
bahwa naluri seks memerlukan penyaluran biologis dalam
bentuk pernikahan. Islam tidak menganggap bahwa naluri
seks merupakan suatu yang jahat dan tabu bagi manusia. Tetapi
Islam sangat menentang penyimpangan seks, perbuatan seks
yang menyimpang semacam homoseksual/gay6 yang dapat
merusak eksistensi fitrah manusia.

longgar, keutuhan keluarga semakin rentan terhadap permasalahan-
permasalahan yang dihadapi. Kelonggaran dan lemahnya kaidah
hukum yang terkait dengan keluarga secara otomatis akan men-
jadikan keluarga hanya sebagai tempat singgah. Menurut Graham,
di Barat, satu-satunya elemen yang masih bertahan mungkin hanya
kedudukannya sebagai institusi privat. Sehingga sekarang berkem-
bang pesat teori-teori privatisasi keluarga yang sering dikaitkan
dengan industrialisasi. Baca lebih lanjut Ensiklopedia Ilmu-ilmu
Sosial. artikel, “Grajam Allan”, oleh Adam Kuper & Jessica Kuper, alih bahasa
haris Munandar. (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2000). hlm. 38-39.
Dan Jalaluddin Rahmat, Pengantar dalam Murtadha Mutahari, Perspektif
al-Quran tentang Manusia dan Agama (Bandung: Mizan, 1998). hlm. 39.

6 Homoseks adalah hubungan biologis antara sesame jenis
kelamin dalam hal ini antara laki-laki dengan laki-laki (gay). Homo-
seksual (liwath) dilakukan dengan cara memasukkan penis (dzajar) ke
dalam anus (dubur) atau dengan cara lainnya untuk mendapatkan
orgasme atau puncak kenikmatan (climax of the sex act). Dalam pers-
pektif sejarah, hal ini sudah pernah terjadi pada zaman Nabi Luth as.,
di mana  al-qurân menceritakan kaum Luth sebagai kaum terkenal
memiliki sifat-sifat homoseksual. Mereka tidak mengawini perem-
puan, melainkan sangat gemar melakukan hubunga seks dengan
sesama laki-laki. Baca dalam  Sayid Sabiq, Fiqh al-Sunnah, VI (Libanaon:
Dar al-Fikr, 1968), hlm. 10-11; Kutbuddin Aibak, Fikih Kontemporer,
(Surabaya: Teras, 2014), hlm. 108.

358

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Hukum Islam senantiasa memperhatikan kemaslahatan
manusia dalam menghadapi masalah kehidupannya, salah
satunya terkait dengan subsatansi jiwa yang berasal dari
kehendak hawa nafsu manusia yang ingin melampiaskan seks
di luar ketentuan hukum Islam. Penyimpangan biologis yang
melanggar fitrah manusia seperti perkawinan sejenis (gay)
dalam hukum Islam ditentang secara keras, karena telah
menyalahi aturan yang telah ada dalam al-Qurân dan Hadits
sebagai dasar hukum Islam yang telah ada.

Dalam ketentuan teknis, hukum Islam meliputi hukum
wajib, Sunnah, makruh, mubah dan haram. Dapat dipahami
bahwa wilayah pembahasan hukum Islam hanya menyang-
kut dimensi lahiriyah manusia dalam hal ini perbuatan-
perbuatan yang dilakukan manusia, tidak menyangkut aspek
pikiran, keyakinan, aktivitas hati atau segala sesuatu yang
bersifat batiniyah seperti orientasi seksual seseorang atau hal
lainnya yang bersifat immaterial. Hukum Islam tidak bicara
soal orientasi seksual, melainkan bicara soal perilaku seksual.
Karena hukum hanya menyentuh hal-hal yang dapat dipilih
manusia secara bebas. Orientasi seksual adalah kodrat, se-
mentara perilaku seksual adalah pilihan. Hukum Islam selalu
tertuju kepada perbuatan yang dikerjakan manusia dengan
pilihan bebas, bukan sesuatu yang bersifat kodrati di mana
manusia tidak dapat memilih.

Kontribusi pemikiran al-Jurjawi dengan konteks ke-
kinian terutama di Indonesia adalah bahwa apapun alasannya
nikah dengan sesama jenis hukumnya tetap haram. Kompilasi
hukum Islam (KHI) secara tegas menyatakan melarang per-
kawinan sejenis (gay), karena dalam KHI mengatur tentang

E s e n s i  N i k a h

359



pekawinan yang bersifat heteroseksual, yaitu ikatan batin dan
biologis antara laki-laki dan perempuan.7 Dalam Fatwa MUI
Nomor 57 Tahun 2014 tentang lesbian, gay, sodomi, dan
pencabulan, dengan tegas MUI memfatwakan bahwa pelaku
sodomi (liwâth) baik lesbian maupun gay hukumnya adalah
haram dan merupakan bentuk kejahatan, dikenakan hukum-
an ta’zîr yang tingkat hukumannya bisa maksimal yaitu
sampai pada hukuman mati. Demikian juga dalam hal korban
dari kejahatan (jarîmah) homoseksual, sodomi, dan pen-
cabulan adalah anak-anak, pelakunya juga dikenakan pem-
beratan hukuman hingga hukuman mati.8

Kedua. Dari ikatan pertalian antar dua jenis manusia
melalui payung hukum syariah (beserta hukum positif
(mayoritas), menurut al-Jurjawi akan membuahkan hasil
berupa reproduksi. Jika maqshad pertama dalam ruang gerak
keluarga9 adalah wasilah bagi maqshad kedua ini, hasilnya

7 Baca ketentuan pasal 1 huruf a dan d, Pasal 29 ayat (3) serta
pasal 30 Kompilasi Hukum Islam.Lihat juga Undang-Undang Nomor
1 tahun 1974 tentang Perkawinan.

8 Lihat: Fatwa MUI Nomor 57 Tahun 2014, tentang Lesbian,
Gay, Sodomi, dan Pencabulan.

9 Seperti yang sudah disebutkan pada bab dua bahwa dalam
tataran praktis yang dinaungi oleh empat ruang gerak dari lima
maqâshid al-kulliyyah  yang sudah mendinasti begitu lamanya,
Jamaluddin mengembangkannya menjadi dua puluh (24) maqâshid.
Sebab gerak Maqâshid al-syarî’ah diterapkan (di-tathbq-kan) dalam
empat ruang gerak. Dan dalam tiap ruang gerak ini al-maqâshid al-
kulliyyah ini tidak mesti berjumlah lima buah. Empat ruang gerak
ini adalah: ruang indivdu, ruang keluarga, ruang umat, dan ruang
kemanusiaan. Baca kembali Jamaluddin Muhammad Athiyyah,
Nahwu Taf’il maqâshid al-syarî’ah, cet. II (Virginia, AS: The International
Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 132.

360

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



berupa menjaga populasi lewat reproduksi, menjadi maqshad
juga layaknya menjaga jiwa dan akal yang menjadi wasilah
bagi keberagamaan (hifzh al-tadayyun).

Hubungan pertalian antar dua jenis gender dalam ikatan
pernikahan adalah hal yang disyariahkan, tentunya buah dari
pertalian ini membuahkan reproduksi. Jika pertalian hubung-
an dalam pernikahan digolongkan pada Maqâshid al-Syarîah,
sudah barang tentu hasilnya pun dimasukkan juga dalam
Maqâshid al-Syarîah dalam ruang gerak keluarga. Dalam
bentuk riil wasilahnya menurut al-Jurjawi adalah: larangan
sodomi dan lesbianisme; anjuran berketurunan, juga larangan
aborsi; menukil dari Ibnu Asyur Jamaluddin Athiyyah (lahir.
1346 H) menyatakan salah satu bentuknya juga adalah
pelarangan emaskulasi/kastrasi (pengebirian) pada laki-laki,
dan untuk wanita dilarang merusak organ-organ rahim untuk
membuat mandul secara sengaja.Ini biasa disebut dengan
Hifzh al-nasl/ (menjaga perkembangbiakan).

Pernikahan merupakan sarana untuk memelihara ke-
berlangsungan gen manusia, alat reproduksi, dan regenerasi
dari masa ke masa. Dengan pernikahan inilah manusia akan
dapat memakmurkan hidup dan melaksanakan tugas sebagai
khalifah dari Allah swt. Mungkin dapat dikatakan bahwa
untuk mencapai hal tersebut dapat melalui nafsu seksual yang
tidak harus melalui syariat, namun cara tersebut dibenci
agama. Demikian itu akan menyebabkan terjadinya penga-
niayaan, saling menumpahkan darah, dan menyia-nyiakan
keturunan sebagaimana yang terjadi pada binatang.10

10  Muhammad Anis Ubadah, Nizhâm Al-Usrah fi Asy-Syariah Al-
Islâmiyah, hlm. 18.

E s e n s i  N i k a h

361



Nabi menganjurkan nikah bagi orang yang mengharap-
kan keturunan, seperti periwayatan Ma’qal bin Yasar bahwa
seorang laki- laki datang kepada Rasulullah berkata: “Ya
Rasulullah! Aku memperoleh seorang wanita yang cantik,
indah, berketurunan, memiliki status sosial dan harta, tetapi
ia tidak melahirkan. Apakah  aku nikahi?” Nabi melarangnya.
Laki-laki itu datang lagi yang kedua, ia bersabda seperti yang
pertama. Kemudian datang lagi yang ketiga, beliau bersabda:
Kawinilah wanita yang penuh kasih sayang dan banyak anak.
Sesungguhnya aku bangga memiliki banyak umat.11

Oleh Karen itu pernikahan menurut al-Jurjawi adalah
upaya melestarikan sisilah keturunan. Allah swt. menciptakan
manusia dan membekalinya dengan organ reproduksi agar
pada akhirnya manusia dapat memakmurkan bumi. Inlah
tujuan Allah swt. menciptakan laki-laki dan perempuan. Allah
swt. telah menciptakan organ reproduksi dalam tubuh ma-
nusia lalu menganugerahinya syahwat seksual kepada seluruh
laki-laki dan perempuan. Semua instrument ini menunjuk-
kan tujuan penciptaannya sebagaimana ditunjukkan oleh
banyak ayat dan hadits. Menurut penulis orang yang ber-
paling dari pernikahan berarti menyia-nyiakan ciptaan Allah
swt. dan melanggar fitrahnya sebagai manusia serta berpaling
dari hikmah penciptaan laki-laki dan perempuan. Allah swt.

11 Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmat al-Tasyri’, hlm. 4.








(1229)  (66- 65/6)  ,(2050) 

362

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



hanya memerintahkan sesuatu sesuai dengan kebaikan dan
kebahagiaan manusia.

Ketiga. Menurut al-Jurjawi, hubungan pertalian keluarga
bukan semata-mata tentang seksualitas, tapi lebih pada nilai
luhur kasih sayang, keramahtamahan dan ketentraman yang
menjadi pangkal (maqshad) disyariahkannya pernikahan,
bahkan sampai ke dalam urusan senggama pun harus meli-
batkan nilai-nilai luhur tersebut sebagai cara yang beradab.
Tiga nilai tersebut menempati derajatnya masing-masing; al-
Sakn di posisi dharûriy, al-mawaddah menempati derajat hâjiy,
sedang al-rahmah di peringkat tahsiniy. Tiga nilai ini disebut
dengan Tahqîq al-sakn wa al-mawaddah wa al-rahmah/
 (realisasi ketentraman, keramahtamahan dan
kasih sayang).

Sakînah terambil dari akar kata sakana yang berarti al-
waqâr wa al-wadâ’ah (ketenangan). Ketenangan yang dimak-
sud adalah tenangnya sesuatu setelah bergejolak, atau dalam
istilah al-Shahib ibn ‘Ibad (w. 384 H/995 M) bahwa sesuatu
disebut sakana apabila telah hilang gerakannya (idzâ dzahabat
harakatuh). Kata  ini dipergunakan untuk menggambarkan
ketenangan dan ketentraman setelah sebelumnya ada gejolak,
apapun bentuk gejolak itu.12 Sementara ibn Faris (w. 395 H/
1004 M) menyebutkan kata yang tersusun dari huruf sin,
kâf, dan nûn memiliki makna antonim dengan kata kekacauan
dan gerakan.13 Itulah sebabnya pisau dinamai sikkîn karena ia

12 Al-Shahib ibn ‘Ibad, al-Muhîth fî al-Lugah, jil. II (Beirut: Dar al-
Kutub, t.th.), h. 31.

13 Lihat dalam Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariya,
Maqâyîs al-Lugah, jil. III (Kairo: Ittihad al-Kitab al-‘Arab, 2002), hlm. 66.

E s e n s i  N i k a h

363



adalah alat yang menjadikan binatang yang disembelih tenang,
tidak bergerak, setelah tadinya ia meronta.

Pernikahan disebut sebagai jalan untuk menemu-
kan sakînah karena naluri kepada lawan seks –atau keber-
pasangan- khususnya setelah manusia menginjak masa
kedewasaan sedemikian mendesak sehingga melahirkan
kegelisahan jika tidak terpenuhi.14 Karena itulah cinta yang
bergejolak di dalam hati dan diliputi oleh ketidakpastian, yang
mengantar kepada kecemasan akan membuahkan sakînah
atau ketenangan dan ketentraman hati bila dilanjutkan
dengan pernikahan. Berdasarkan keterangan tersebut
dipahami bahwa sakînah yang harus didahului oleh gejolak,
menunjukkan bahwa ketenangan yang dimaksud adalah
ketenangan dinamis.15 Sehingga nilai-nilai dan tuntunan
agama perlu dipahami dan dihayati oleh anggota keluarga
demi terciptanya kehidupan rumah tangga yang baik.

Mawaddah terambil dari akar kata yang terdiri dari
huruf wâwu dan dâl berganda, yaitu wadda atau wadada.
Kata tersebut memiliki makna cinta dan harapan.16 Abu Bakr
al-Biqa’iy (w. 885 H/1480 M) menjelaskan bahwa kata tersebut
berarti al-ittisâ’u wa al-khuluw atau kelapangan dan kekosongan.
Imam Abu al-Hasan al-Harraliy (w. 638 H/1241 M) sebagai-
mana dikutip oleh al-Biqa’iy (w. 885 H/1480 M) mengatakan
bahwa kata yang tersusun dari huruf tersebut menunjukkan

14 Baca M. Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an, hlm. 80.
15 Rujuk kembali M.Quraish Shihab, Wawasan Al-Quran, hlm.

192.
16 Lihat dalam Abu al-Husain Ahmad  ibn Faris  ibn Zakariya,

Maqâyîs, jil.VI,hlm. 55.

364

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



kelapangan dada dan kekosongan jiwa dari kehendak
buruk.17

Terlepas dari perbedaan makna awal dari kata tersebut,
pastinya makna-makna itu memiliki keterkaitan antara satu
dengan yang lain. Sehingga mawaddah dipahami sebagai cinta
yang dampaknya dapat dilihat pada sikap dan perbuatan yang
berusaha memberikan banyak kebaikan sekaligus tidak akan
memutuskan hubungan yang telah dibangun. Sebab orang
yang memiliki rasa mawaddah hatinya begitu lapang dan
kosong dari keburukan sehingga pintu-pintunya pun telah
tertutup untuk dihinggapi keburukan lahir dan batin (yang
mungkin datang dari pasangannya).18Mawaddah adalah cinta
plus yang sejati, karena orang yang sekedar mencintai sekali-
sekali hatinya mendongkol terhadap kekasih atau kesal
kepada yang dicintainya, tetapi mawaddah tidak seperti itu.19

Sementara rahmah terambil dari akar kata yang tersusun
dari huruf râ, hâ, dan mim, yaitu rahima. Kata tersebut memi-
liki makna belas kasih, simpati dan sayang. Kandungan se-
orang wanita disebut rahim karena dari sanalah lahir anak
yang disayangi dan dikasihi.20 Kasih sayang yang diistilahkan

17 Ibrahim ibn ‘Umar ibn Hasan al-Ribat ibn ‘Aliy ibn Abi Bakr
al-Biqa’iy, Nazhim al-Durar fî Tanâsub al-âyât wa al-Suwar, jil. VI (Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Arabiyah, t.th.), hlm. 300.

18 Ibid.
19 Lihat M. Quraish Shihab, Menyingkap Tabir Ilahi; Asmâ al Husnâ

dalam Perspektif al-Qurân, Cet. II (Jakarta: Lentera Hati, 1999), hlm. 223.
Dari sinilah, salah satu nama Allah adalah al-Wadûd karena Ia mem-
berikan sekaligus tidak pernah memutuskan banyak kebaikan kepada
makhluk-Nya dan tidak pernah menganiaya mereka.

20 Lihat dalam Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariya,
Maqâyîs, jil.II, hlm. 414.

E s e n s i  N i k a h

365



dengan rahmah adalah kasih sayang yang diberikan disaat
yang dikasihi dalam keadaan butuh dan tidak berdaya.
Rahmah adalah kondisi psikologis yang muncul di dalam hati
akibat menyaksikan ketidakberdayaan, sehingga mendorong
yang bersangkutan untuk melakukan pemberdayaan. 
Rahmah menghasilkan kesabaran, murah hati, tidak cem-
buru. Pemiliknya tidak angkuh, tidak mencari keuntungan
sendiri, tidak juga pemarah, apalagi pendendam. Ia menutupi
segala sesuatu dan sabar menanggung segalanya.21

Di sinilah perbedaan antara mawaddah dan rahmah. Sebab
betapa pun kuatnya seseorang, ia pasti memiliki kelemahan.
Disaat potensi mawaddah yang diciptakan Allah swt. pada
setiap pasangan belum terasah dengan baik atau sudah menga-
lami erosi, saat itulah faktor rahmah berperan. Di kalangan
sebagian mufassir ada yang memahami bahwa mawaddah
adalah kiasan dari hubungan senggama, sedangkan rahmah
adalah kiasan dari hubungan kasih sayang terhadap anak. Ini
berarti mawaddah merupakan cinta yang dibuktikan dengan
selalu memberikan kebaikan lebih kepada pasangan ter-
masuk kemampuan untuk melakukan hubungan senggama.
Adapun rahmah adalah kasih sayang yang diberikan kepada
pasangan sekalipun kemampuan untuk memberikan sesuatu
yang lebih telah berkurang sehingga ia digambarkan dengan
kasih sayang orang tua kepada anaknya karena kasih sayang
itu menanamkan nilai untuk tidak berpisah dengan pasang-
annya bagaimana pun kondisi yang dihadapi.22

21 Baca M. Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an, hlm. 91-92.
22 Baca Syihab al-Din Mahmud ibn ‘Abdillah al-Husayniy al-

Alusiy, Rûh al-Ma’âniy fî Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm wa al-Sab’i al-
Mashâniy, jil. II, Cet. III (Beirut: Dar al-Kutub, t.th.), hlm. 225.

366

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Hanya saja, perlu dipertegas kembali bahwa mawaddah
dan rahmah tidak lahir begitu saja, atau hadir begitu ter-
laksananya pernikahan. Akan tetapi Allah swt. menganuge-
rahi pasangan suami isteri potensi untuk meraih mawaddah
dan rahmah, sehingga mereka dituntut untuk terus berjuang
dan berusaha meraihnya. Karena mawaddah dan rahmah
merupakan anugerah dari Allah swt., pasangan suami isteri
dituntut untuk semakin taat memenuhi nilai-nilai yang di-
amanatkan Allah swt., termasuk dengan memperbanyak doa
agar hubungan mereka semakin kukuh serta mampu mem-
beri dan menerima cinta kasih. Melaksanakan tuntunan Ilahi
yang diwujudkan dengan keimanan dan amal saleh meru-
pakan cara yang harus ditempuh untuk mampu menerima
serta memberi mawaddah, sehingga yang bersangkutan tidak
akan bertepuk sebelah tangan.

Said Agil Husin al-Munawwar (lahir. 1373 H/1954 M),
menyebutkan bahwa simpul-simpul yang dapat mengantar
atau menjadi prasyarat tegaknya keluarga sakinah adalah:23

Pertama, Dalam keluarga ada harus mahabbah, mawaddah dan
rahmah;24 kedua, Hubungan suami isteri harus didasari oleh

23 Said Husin al-Munawwar, dkk, et.al, Agenda Generasi Intelektual:
Ikhtiar Membangun Masyarakat Madani (Jakarta: Pena Madani, 2003), hlm.
63.

24 Mahabbah adalah sejenis cinta membara, yang menggebu-
gebu dan ‘menggemesi”. Mawaddah adalah jenis yang lebih melihat
kualitas pribadi pasangan. Rahmah adalah jenis cinta yang lembut,
siap berkorban dan siap memberi perlindungan kepada yang dicintai.
mahabbah saja kurang menjamin kelangsungan rumah tangga.
Sebaliknya, dari mahabbah tumbuh mawaddah, lalu menjadi rahmah.
Lihat  Said Agil, Ibid.

E s e n s i  N i k a h

367



saling membutuhkan, seperti pakaian dan pemakainya
(hunna libasun lakum wa antum libasun lahunna);

Ketiga, Dalam pergaulan suami istri, mereka harus
memperhatikan hal-hal yang secara sosial dianggap patut,
tidak asal benar dan hak (wa’asyiruhinna bi al-ma’ruf), besar-
nya mahar, nafkah, cara bergaul dan sebagainya harus mem-
perhatikan nilai-nalai ma’ruf; keempat, menurut hadis Nabi,
pilar keluarga sakinah itu ada lima, yaitu: memliliki kecen-
derungan kepada agama; mudah menghormati yang tua dan
menyayangi yang muda; sederhana dalam belanja; dan santun
dalam bergaul; dan kelima, selalu introspeksi;25 kelima, me-
nurut hadis Nabi yang lain disebutkan bahwa ada empat hal
yang menjadi pilar keluarga sakinah, yaitu: suami istri yang
setia (shalih dan shalihah) kepada pasangannya; anak-anak
yang berbakti kepada orang tuanya; lingkungan sosial yang
sehat dan harmonis; serta murah dan mudah rezekinya.26

Keempat, Dalam doktrin agama Islam, kerabat menem-
pati urutan pertama yang menjadi “lahan” dakwah. Hal
tersebut bisa ditelusuri dari kisah keluarga emas nabi Ibrahim
dan Yakub yang menjadi teladan dalam pola dakwah Islam.
Dengan alasan kepentingan generasi penerus dari keluarga,
sebuah keniscayaan, hifdh al-tadnyyun fi al-usrah berposisi

25  Teks haditsnya: 



Lihat al-Suyuthi, al-Jami’ al-Shoghir dalam al-Munawi,  Faidh al-
Qadir, juz. 1, nomor 388, hlm. 260.

26 Ibid, hadits  nomor 920, hlm. 466.




368

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



dharûriy. Karena itu dalam keluarga perlu adanya regulasi sisi
keorganisasian bagi keluarga. Disebut dengan Tanzhîm al-
jânib al-Muassasiy li al-usrah/ (mere-
gulasi sisi keorganisasian bagi keluarga).

Maksud regulasi keorganisasian ini supaya terwujud
regulasi yang permanen, bukan temporal. Maqashid ini berupa
aturan-aturan dalam syariah yang terkhususkan bagi keluarga
berupa kewajiban-kewajiban dan hak-hak dalam keluarga.
Tidak hanya terkhususkan bagi keluarga kecil saja (pasutri dan
anak/al-usrah al-nawawiyyah) tapi teori ini juga berlaku bagi
keluarga besar (al-usrah al-muwassa’ah) yang mencakup ling-
kup kerabat dan besan.

Pada masa sekarang dampak yang ditimbulkan oleh
modernisasi global adalah meregangnya relasi antaranggota
keluarga dan relasi keluarga dengan masyarakat. Anggota
keluarga cenderung individualis. Kerenggangan antaranggota
keluarga ini diakibatkan kurangnya komunikasi di antara
mereka. Suatu penelitian di lakukan menunjukkan bahwa
dalam belasan tahun terakhir ini frekuensi percakapan dalam
keluarga menurun seratus persen.27 Hal ini mengakibatkan
tingginya angka perceraian dan broken home.

Selaian itu anak-anak kehilangan sosok panutan teru-
tama ibu. Seperti ayahnya, ibunya pun lebih memilih bekerja
di kantor, sama halnya di mana mereka harus kehilangan
sosok kakek neneknya. Karena mereka pun telah dikucilkan
di panti-panti jompo. Anak-anak dari keluarga seperti ini

27 Elisabeth Guthrie, M. D. dan Kathy Mathews, Anak Sempurna
atau Anak Bahagia: Dilema Orangtua Modern. alih bahasa Ida Sitompul
(Bandung: Mizan, 2003), hlm. 115.

E s e n s i  N i k a h

369



biasanya tidak memiliki emosi yang seimbang, sehingga
mereka bisa saja berpikir pada sampai pada satu titik tidak
ada gunanya lagi melanjutkan hidup.28 Di sinilah pentingnya
meregulasi sisi keorganisasian bagi keluarga.

Kelima. Doktrin keagamaan dalam Islam tidak terbatas
pada meregulasi keluarga dari sisi ijtimâ’iy saja, tapi sisi ke-
uangan pun diatur di dalamnya agar sesuai dangan syariah.
Contoh dari maqshad ini adalah dengan adanya mahar
berlanjut kewajiban nafkah kepada istri dan anak, kewajiban
mengasuh anak, menyusui, warisan, dan lain sebagainya. Oleh
karenanya dalam keluarga juga dieprlukan Tanzhîm al-jânib
al-mâliy li al-usrah/ (meregulasi sisi finan-
sial bagi keluarga).

Untuk mencapai keluarga sakinah al-Qurân antara lain
menekankan perlunya kesiapan fisik, mental, dan ekonomi
bagi yang ingin menikah. Walaupun para wali diminta untuk
tidak menjadikan kelemahan di bidang ekonomi sebagai
alasan menolak peminang.29

28 Maulana Wahiduddin, sebagaimana dikutip oleh Elisabeth
Diana Dewi, “Profil Keluarga di Barat” dalam Jurnal Al-Insan, No. 3,
Vol. 2 (Jakarta: Lembaga Kajian dan Pengembangan al-Insan, 20016),
hlm. 12.

29 Apa lagi bila yang datang meminang adalah orang yang
sudah sesuai dengan apa yang ditentukan oleh Allah, baik agama
maupun akhlaknya. Rasulullah menegaskan sebagaimana riwayat
al-Turmuziy dari Abu Hurairah ra; 


Apabila telah datang meminang kepadamu orang yang bagus
agama dan akhlaknya maka nikahkanlah, sebab bila kalian tidak
melakukannya maka anak perempuanmua akan menjadi “fitnah”
di muka bumi sekaligus membawa kerusakan yang banyak.

370

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



QS. al-Nur/24 : 32 mengingatkan;



Dan kawinkanlah orang-orang yang sendirian di antara
kamu, dan orang-orang yang layak (berkawin) dari hamba-
hamba sahayamu yang lelaki dan hamba-hamba sahayamu
yang perempuan. Jika mereka miskin Allah swt. akan me-
mampukan mereka dengan kurnia-Nya. Dan Allah swt.
Maha luas pemberian-Nya lagi Maha Mengetahui.30

Al-Qurthubiy (w. 671 H/1273 M) menegaskan bahwa
ayat tersebut merupakan janji kekayaan31 dari Allah swt. bagi
orang-orang yang melakukan pernikahan demi mendapatkan
ridha-Nya dan melindungi diri mereka dari pintu-pintu

Lihat Muhammad ibn ‘Isa Abu ‘Isaal-Turmuziy al-Sulamiy, al-
Jami’ al-Shahîh Sunan al-Turmuziy, jil. III (Beirut: Dar Ihya’ al-Turas al-
‘Arabiy, t.th.), h. 394.

30 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.
31 Kekayaan yang dimaksud disini tidak dipahami sebatas ke-

kayaan harta, namun mencakup kelapangan dada dan ketenangan
jiwa. Sebab tidak sedikit ditemukan ada orang yang sudah melang-
sungkan pernikahan sesuai dengan yang diatur agama namun
kehidupan ekonominya tidak mengalami peningkatan positif. Akan
tetapi ia tetap merasakan ketenangan jiwa yang begitu dalam. Hal
ini sejalan dengan sabda nabi sebagaimana riwayat Muslim dari
Abu Hurairah ra.


Bukanlah kekayaan karena banyaknya harta benda, akan

tetapi kekayaan adalah kelapangan dada (ketenangan jiwa). Lihat
Abu al-Husayn Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyayriy al-Naysaburiy,
al-Jâmi’ al-Shahîh, jil. III (Beirut: Dar al-Jayl, t.th.), hlm. 100.

E s e n s i  N i k a h

371



kemaksiatan. Bahkan al-Nasaiy (w. 303 H) meriwayatkan salah
satu sabda Rasulullah saw. melalui jalur Abu Hurairah;


32 

Ada tiga orang yang berada dalam jaminan Allah swt.,
yaitu; orang yang berjuang di jalan Allah swt., orang yang
menikah karena ingin menjauhkan dirinya dari sesuatu
yang hina, serta orang yang mencatat utangnya karena
berniat untuk melunasinya.

Hanya saja orang yang belum memiliki kemampuan
material diminta untuk menahan diri dan memelihara ke-
suciannya. Sebagaimana QS. al-Nur/24: 33 menjelaskan;

...
Dan orang-orang yang tidak mampu kawin hendaklah
mereka menjaga kesucian (diri) mereka, sehingga Allah swt.
memampukan mereka dengan karunia-Nya...33

Al-Sya’arawiy (w. 1419 H/1998 M) ketika menafsirkan
ayat tersebut, ia mengatakan bahwa Allah swt. sengaja
menggunakan kalimat walyasta’fif ”berusaha menjaga diri”
bukan dengan kalimat walya’fi ”jaga diri” ini bermakna
bahwa orang yang belum memiliki kemampuan untuk
menikah diharapkan untuk berusaha melakukan sesuatu
yang mengantarkan dapat memelihara kesucian dirinya,

32 Abu ‘Abd al-Rahman Ahmad ibn Syu’aib al-Nasaiy, Sunan al-
Nasâiy, jil. VI, Cet. V (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1999), hlm. 323.

33 Kementerian Agama RI, Syamil Qur’an, hlm. 354.

372

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



termasuk tidak melakukan sesuatu yang bertentangan
dengan syariat serta menyibukkan diri dengan berbagai
macam kegiatan positif yang bernilai ibadah. Bahkan upaya
memelihara kesucian diri bila dilakukan atas dasar ketakwaan
kepada Allah swt. merupakan salah satu jalan untuk men-
dapatkan kelapangan rezeki.34 

Dari sini dipahami bahwa pertimbangan ekonomi perlu
diperhatikan bagi orang-orang yang ingin melakukan
pernikahan sebab kerelaan dari aspek ekonomi menjadi salah
satu jalan menuju sakinah atau ketenangan dalam pernikahan.
Karena itulah, dianjurkan bagi orang-orang yang yakin tidak
memiliki kemampuan untuk membiayai dan mempersiapkan
pernikahannya untuk menahan diri dari pernikahan ter-
sebut.35

34 Lihat Mutawalliy al-Sya’arawiy, Tafsîr al-Sya’arâwiy, jil. xix,
hlm. 279. Hal ini didukung oleh firman Allah QS. al-Thalaq/65 : 2-3.

... ...
Barang siapa yang bertakwa kepada Allah, maka Ia akan memberi-
kan kepadanya jalan keluar (solusi) dari setiap masalah hidupnya
serta akan diberikan rezeki dari jalan yang tidak disangka-sangka...

35 Secara sepintas ayat di atas kontradiksi dengan ayat sebelum-
nya yang memberikan jaminan kekayaan bagi orang-orang yang
melangsungkan pernikahan demi mencapai ridha Allah sekalipun
mereka termasuk orang miskin dan fakir. Namun al-Syafi’iyyah ber-
pandangan bahwa ayat 33 di atas merupakan mukhashshishah (peng-
khusus) bagi ayat sebelumnya karena pada ayat 32, orang fakir yang
dimaksud adalah orang yang memiliki keterbatasan ekonomi namun
ia tetap mampu membiayai proses pernikahannya. Sementara pada
ayat 33, yang dimaksud adalah orang yang tidak mampu melakukan
hal tersebut. baca Wahbah al-Zuhailiy, al-Tafsîr al-Munîr fî al-‘Aqîdah
wa al-Syarî’ah wa al-Manhaj, jil. XVIII, Cet. II (Damaskus: Dar al-Fikr,
1418 H), hlm. 234.

E s e n s i  N i k a h

373



DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur‘an dan Tafsir
Abi al Hasan Ali bin Ahmad al Wahadi. Asbab al Nuzul. Beirut:

‘Alam al Kutub, t.th.

Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad al Ansari al-Qurthubi.
al-Jami’u li Ahkam al-Quran, Juz XIV. Kairo: Dar al
Katib al-Arabi, 1967.

Abu al Hasan al-Mawardy, al-Nukat Wa al-’Uyûn, Juz 3. Beirut:
Darl al Kitab Ilmiyah, 2007.

Ahmad bin Muhammad bin ‘Ali Abu al-Abbas al-Hamawi al-
Fuyumi. al-Mishbah al-Munîr fi Gharib al-Syarh al-
Kabir, Kairo : Dar al-Ma’arif,tth

Ahmad bin Musthafa al-Marâghi, Tafsir al-Marâghi, Juz IV.
Mesir: Musthofa al-Babi, 1946.

H.E. Syibli Syarjaya. Tafsir Ayat-Ayat Ahkam. Jakarta: Rajawali
Press, 2008.

Imaduddin Abi Al Fida Ismail bin Katsir. Tafsir al-Qur’an al-
Azhim. Bandung: Syirkah Nur Asia, tt, Jilid I

Kadar M. Yusuf. Tafsir Ayat Ahkam; Tafsir Tematik ayat-ayat
Hukum. Jakarta: Amzah, 2001.

375



Kementerian Agama RI. Syamil Qur’an Bukhara Tajwid &
Terjemah. Jakarta: Sy9ma, 2010.

Muhammad Ali As-Shobuni. Tafsir ayat–ayat ahkam ash-
Shobuni, cet. Pertama. Surabaya: Bina Ilmu, 1985.

Mutawalliy al-Sya’arawiy. Tafsîr al-Sya’arâwiy, jil. II. Kairo:
Dar al-‘Ulum, t.th.

Sayyid Quthb. Tafsir Fi Zhilal Qur’an, jilid 10. Jakarta: Rabbani
Press, 2014.

Syihab al-Din Mahmud ibn ‘Abdillah al-Husayniy al-
Alusiy. Rûh al-Ma’âniy f Tafsîr al-Qur’ân al-‘Azhîm wa
al-Sab’i al-Mashâniy, jil. II, Cet. III. Beirut: Dar al-Kutub,
t.th.

Wahab Az-Zuhaili. Tafsir Al-Munir, Jilid II. Jakarta: Gema
Insani, 2013.

Kitab-Kitab Hadis
Ahmad bin al-Husain bin ‘Alî bin Mûsâ Abû Bakr al-Baihaqî.

Sunan al-Baihaqî al-Kubrâ, Muhammad ‘Abd al-
Qâdir ‘Atâ, ed. Juz VI. Makkah al-Mukarramah:
Maktabah Dâr al-Bâz, 1994.

Ahmad ibn Hanbal Abû ‘Abd Allâh al-Syaibânî. Musnad
Ahmad, Juz V. Mu’assasah Qurtubah, t.th.

Al-Nasa’i. Sunan al-Nasa’i al-Kubro, Juz 1. Beirut: Dar al-Kutub
al-llmiah, 1991.

Al-Turmuzi. Sunan at-Turmuzi, III. Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Ibnu Hajar al-Asqalaniy. Fath al-Bariy Syarh Shahih al- Bukhariy,
juz. 9. Bairut: Dar al-Ma’rifah, 1379 H.

376

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ibnu Hajar al-Asqalaniy. Bulughul Maram. Taqiq oleh Samir
bin Amin al-Zahiry.

Ibnu Hibban. Shahih Ibn Hibban, Juz 2. Beirut: Muassasah
Risalah, 1993.

Ibnu Mâjah. Sunan Ibnu Mâjah, Muhammad Fu’âd ‘Abd al-
Bâqî (ed.), Juz II. Beirut: Dâr al-Fikr, t.th.

Imam Az Zubaidi. Ringkasan Hadist Shahih Al Bukhari.
Jakarta: Pustaka Amani, 2002.

Imam Bukhari. Shahih al-Bukhari. Kairo: Dar al-Fikr, 1994.

Imam Muslim. Shahih Muslim. Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.th.

Jalal al-Din al-Suyuthi. Jami’ al-Ahadits: Al-Jami al-Shaghir wa
Zawaiduh wa al-Jami’ al-Kabir, Juz 4. Beirut: Dar al-
Fikr, 1994.

Muhammad Fuad Abdul Baqi. Al-lu’lu’u Wa al-Marjan, Alih
bahasa  Salim Bahreisy. Surabaya: PT Bina ilmu, 1996.

Muhammad ibn Futuh al-Humaidi. al-Jam’u Baina al-
Shohhainal-Bukhr wa Muslim, ditahkik oleh ‘Ali
Husain al- bawab, Juz. 3. Beirut : Dr al-Nasyr, 1423 H.

Muhammad Ibn AliAl-Shan’aniy. Subul al-Salam, Juz.2. t.tp:
Dar al-Hadits, t.th.

Kitab –kitab Arab
A. Basit Badar Mutawally, Muhâdharat fî al-Fiqh al-Muqâran.

Mesir: Dar al-Salam, 1999.

Abd al-Rahman al-Jaziri, al-Fiqh ‘alâ al-Mazâhib al-Arba’ah.
Beirut-Lubnan: Dar  al-Fikr, 1411 H.

D a f t a r  P u s t a k a

377



Abd al-Rahman Syamilah al-Ahdal. al-Inkihat al-Fasidah:
Dirasat Fiqhiyyah Muqaranah. Riyadh: Maktabah
Dauliyah, 1983.

Abd al-Wahab Khallaf. Ilmu Ushul Al-Fiqh. Kairo: Maktabah
al-Da’wah alIslamiyah, 1968.

Abd al-Wahab Khallaf. Mashâdir al-Tasyrî‘ al-Islâmî Fî Ma Lâ
Nashsha Fîh. Kuwait: Dâr al-Qalam, 1414/1993.

Abd. Al-Wahhab Ibrahim Sulaiman. al-Fikr al-Ushûl. Jeddah:
Dar al-Syuruq, 1983.

Abdul Athi’ Muhammad Ahmad. al Fikr al Shiyâsiy li al Imâm
Muhammad Abduh. Kairo: al Hai’ah al Mishriyah li al
Kitab, 1978.

Abdul Halim Mahmud. Al-Islam wa al-Aql, cet. VI. Kairo: Dar
al-Maarif, t.th.

Abdul Wahab Khalaf, Ilmu Ushul al-Fikih, cetakan VIII.
Maktabah Al-Dakwah al-Islamiyah, 1991.

Abdullah bin Mahfudz bin Bayyah. ‘Alâqah al-Maqâshid bi
Ushûl al-Fiqh. London: Muassasah al-Furqan li Turats
al-Islami, 2006.

Abdullah Muhammad Syahatah. ‘Ulûm al-Dîn al-Islâm, al-
Hai’at al-Mishriyyyah al-Ammat al-Kitab, Kairo, 1976

Abdullah Yahya al-Kamâli. Maqâshid al-Syarî‘ah fi Dau’ Fiqh
al-Muwâzanât. Beirut: Dâr Ibn Hazm, 1421 H/2000
M.

Abdur-Rahman Al-Jaziri. al-fiqh ‘alâ al-Madzâhib al-Arba’ah.
jil. 4. Beirut- Lubnam: Dar al-Fikr,1411/1990.

378

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Abi Hasan Ali ibn Muhammad ibn Habib al-Mawardi al-
Bashri, Al-Hawi al-Kabir, Juz 9. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘llmiah, 1994.

Abi Ishaq Ibrahim Ibn Ai ibn Yusuf al-Fairuz Abadi al-Syirazi.
Al-Muhazzab fi Fiqh Imam al-Syafi’i, Jilid 2. Beirut
Dar al-Kutub al-’llmiah, 1995.

Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad ibn Abi Bakr al-
Qurthubi. Al-Jami’ li Akham al-Qur’an wa al-Mubayyin
lima Tadhammanah min al-Sunnah wa Ayi al-Furqan,
Juz 6. Beirut: Muassisah Risalah, 2006.

Abu al-‘Ainain Badran. Ahkam Az-Zawaj wa al-thalaq fi al-
Islam. Kairo: Dar al-Ta’lif, 2002.

Abü Bakr ibn Ahmad ibn Abi Sahl al-Sarakhsi. Ushul al-
Sarakhsi. Beirut, Lubnån: Där al-Kutub al-’limiyyah,
1993.

Abu Hamid al-Gazali. al-Mustasfa fi ‘Ilm al-Ushl, jilid I. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2000.

Abu Hamid al-Gazali. Syifa al Gholil fi Bayan al-Shibh wa al-
Mukhayyal wa masalik al-ta’lil, di terjemah Oleh
Hamad al-Kabisi. Baghdad: Mathba’ah al-Irsyad, t.th.

Abu al-Husain Ahmad ibn Faris ibn Zakariya. Maqâyîs al-
Lugah, jil. V. Kairo: Ittihad al-Kitab al-‘Arab, 2002.

Abû Ishâq Ibrâhîm al-Syâthibi, al-Muwâfaqât fi Ushûl al-
Syarîah, Jilid I, Juz ke-2. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, t.th.

Abu Muhammad ali bin ahmad bin sayid bin hazm al-Zahiri
dikenal dengan Ibnu Hazm, al-Ahkam fi al-Ushul al-

D a f t a r  P u s t a k a

379



Ahkam, jilid 1 & 4. Beirut: Daar al-Kutub, al-Ilmiyyah,
t.th.

Abu Muhammad ali bin ahmad bin sayid bin hazm al-Zahiri.
Al-Muhalla. Mesir: Idara al-Thiba’ah al-Muniriah,
1351 H.

Abu Yahya Zakariya Al-Anshariy. Fath al-Wahhâb, juz 2.
Singapura: Sulaiman Mar’iy, t.th.

Abu Zahrah, al-Ahwâl al-Syakhshiyah, Mesir : Dar al-Fikr, 1967.

Abu Zahrah. Ibnu Taimiyah hayatuhu wa ‘ashruhu arauhu wa
fiqhuhu. Cairo: Dar Fikr al-Arabi, 1991.

Ahmad al-Hajj al-Kurdi. al-Madkhal al-Fiqhi: al-Qawaid al-
Kulliyyah. Damsyik: Dar al-Ma’arif, 1980.

Ahmad Al-Mursi Husain Jauhar. Maqâshid al-Syarî’ah, terj.
Khikmawati. Jakarta: Amzah, 2009.

Ahmad al-Raisuni. Madkhal ila Maqâshid al-Syarî’ah. Kairo:
Dar al-Kalimah, 2009.

Ahmad al-Raisuni. Muhâdharat fi Maqâshid al-Syarî’ah, cet.
I. Kairo: Dar al-Salam, 2009.

Ahmad al-Raisuni. al-Fikr al-Maqâshidi Qawâ’iduhu wa
Fawâiduhu. Ribath: Mathba’ah al-Najah al-jadidah al-
Dar al-Baidha’, 1999.

Ahmad al-Raisuni. Nazhariyah al-Maqâshid ‘inda al-Imâm al-
Syathibi, cet. 4. Virginia: The International Institute
of Islamic Thought, 1995.

Ahmad Syarbashy. Al-Din wa Tanzhim al-Usrah. Kairo: al-
‘alaqat al-‘ammah bi al-Syun al-ijtima’iyah, 1966.

380

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ahmad Zainuddin ibn ‘Abd al-‘Aziz al-Malibari. Fath al-Mu’în
bi Syarh Qurrah al-‘Ayn. Bairut: Dar Ibn Hazm, 1424
H/2004 M.

Alal al-Fasi. Maqâshid al-Syarî’ah al-Islamiyah wa Makârimuha,
cet. V. Mesir: Dar al-Gharb al-Islami, 1993.

al-Bûthî. Dhawâbith al-Mashlahah fî al-Syarî’ah al-Islâmiyyah.
Beirut: Dar al-Muttahidah, 1992

Al-Haramain al-Juwaini, al-Burhan fi Ushul al-Fiqh, 1992.

Ali Abd Rabbih, Buhus fi al-Adillah al-Mukhtalaf Fiha ‘Ind al-
Ushuliyyin. Mathba’ah al-Sa’adah, 1980.

Ali Ahmad al-Jurjawi, Hikmatu al-Tasyri’ wa Falsafatuhu, II.
Beirut: Dar al-Fikr, t.th.

Ali Ahmad al-Jurjawi. Rihlah ila al-Yâbâniyah. India: Muassasah
Hindi li al-Ta’lim wa al-Tsaqafah, 2012.

Ali bin Muhammad Al-Jurjani. Kitab al-Ta’rifat. Beirut-Lubnan:
Dar al-Kutub al-llmiyyah, 1408 H/ 1988 M.

Al-sarakhsi. Ushul al-Sarakhsi, jilid II. Kairo: Dar al-Kitab al-
‘Arabi, 1372 H.

Al-Sayyid Sabiq. Fiqh as-Sunnah. Beirut-Lubnan: Dar al-Fikr,
1973.

al-Suyuthi. al-Jami’ al-Shoghir dalam al-Munawi, Faidh al-
Qadir, juz. 1, nomor 388.

Al-Syaukani, Irsyad al-Fuhul ‘ila Tahqiq min ‘ilm al-Ushul. Beirut:
Dar al-Fikr, t.th.

A-Syirazi. Kitab al-Majmu’ Syarh al-Muhazab, Juz 17. Jeddah:
Maktabah al-Irsyad, t.th.

D a f t a r  P u s t a k a

381



Badrân Abû al-‘Ainain Badrân. Ushûl al-Fiqh al-Islâmî.
Alexandria: Mu’assasat Syabâb al-Jâmi‘ah, 1984.

Dimyathy, I’ânah al-Thâlibîn, Jilid III. Bandung: Syakah al-
Ma’arif, t.th.

Fakhr al-Din Al-Razi, al-Mahshul fi Ilm Ushul al-Fiqh, Juz V.
t.tp: Muassah al-Risalah,1992.

Gamal al-Banna. Ushul al-Syari’ah. Kairo: Dar al-Fikr al-Islami,
2006.

Hammadi al-Ubaydi. al-Syatibiy wa Maqashid asy-Syari’ah,
Mansyurat Kulliyat ad-Da’wah al-Islamiyyah wa
Lajnah al-Huffadz ‘ala at-Turas al-Islami, 1992.

Huderi Beik. Ushul Fiqh. Beirut: Daar al-Fikr, 1988.

Husain Muhammad al-Mahalli. Al-lfshah ‘an ‘Aqd al-Nikah
‘Ala al-Mazahib al-Arba’ah. Syuriah: Dar al-Qalam
al-’Arabi, 1995.

Husein Hamid Hasan. Nazhariyah al-Maslahah fi al-Fiqh al-
Islâmî. Mesir: Dar al-Nahdah al-‘Arabiyyah, 1971.

Ibn ‘Abidin. Radd al-Muhtâr ‘alâ al-Durr al-Mukhtâr, Vol. IV.
Al-Riyad: Dar ‘Alam al-Kutub, 1423 H/ 2003 M.

Muhammad Ibn Farhun. Tabshirah al-Hukkâm. Mesir: Dar al-
Maktabah al-Ilmiyah, 1301 H.

Muhammad bin Rasyid al-Maktoum. Mu’jam Al-Bâbathîn,
yayasan Abdul Aziz ; 2010

Ibn Hazm. al-Mahally, Juz I. Mesir: Maktabah al-Jumhurriyah
al-Arabiyah, 1968.

382

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ibn Mandzur al-Afriqiy, Lisan al-‘Arab, Juz VIII. Beirut: Dar
al-Sadr, 1972.

Ibn Rusyd. Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Muqtashid,
Juz.II, Indonesia : Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyah,tt

Ibnu al-Qayyim al-Jauziyah. I’lam al-Muwaqqi’in, jilid I. Beirut:
Dar al-Jil, t.th.

Ibnu Qudamah. Al-Mughni, Juz 9. Riyadh: Dar Aam al-Kutub,
1997.

Ibrâhîm ibn Muhammad ibn ‘Abdillah ibn Muflih, Al-
Maqâshid al-Arsyad fî Zikr Ashhâb al-Imâm Ahmad,
Vol. II. Al-Riyâdl: Maktabah al-Rusyd, 1410 H/ 1990
M.

Imam al-Ghazali. lhya’ Ulum al-Din, Jilid 2. Bairut: Dar al-
Kutub al ‘llmiah, t.th.

Imam al-Ghazali. Al-Mustashfa min Ushûl al-Fiqh, Jilid 2.
Beirut: Dar al-Fikr, 1997.

Imam al-Syafi’i. al-Risalah. Bairut: al-Maktabah al-‘ilmiyah,
t.th.

‘Izzuddin bin ‘Abd al-Salâm, Qawâ’id al-Ahkâm fi Mashâlih
al-Anam, Juz 1. t.tp.: Dar-Jail, 1980.

Isma’il Abu al-Fida’, Rûh al-Bayân, juz II. Beirut: Dar el-Fikr, t.th.

Jalal al-Din al-Mahally. Qulyûby wa ‘Amirâh, jilid III. Semarang:
Makhtabah Putra, t.th.

Jamaluddin Muhammad Athiyyah, Nahwu Taf’il maqâshid al-
Syarî’ah, cet. II. Virginia, AS: The International
Institute of Islamic Thought, 2008.

D a f t a r  P u s t a k a

383



Khalid Ramadhan Hasan. Mu’jam Ushul al-Fiqh. Mesir: Al-
Raudhah, 1998.

Karam Hilmi Farhat. al-Tsaqâfat al-‘Arabiyyah wa al-
Islamiyyah. t.tp.: Dar al-Tsaqafah li al-Nasyar, t.th.

Mahmud al-Mashri Abu ‘Imar. al-Ziwaj al-Islami al-Sa’id.
Mesir: Maktabah al-Shofa, 2007.

Mahmud Syaltut. Al-Islam ‘Aqidah wa-Syari’ah. Beirut-
Lubnan: Dar al-Qalam, 1966.

Malik Ibn Anas. al-Muwatta’ ditashihkan oleh Muhamammad
Fuad Abdul Baqi, t.t;T.P.

Manshur ibn Yunus ibn Idris al-Bahuti. Syarh Muntaha al-
Iradat: Daqaiq Uli al-Naha li Syarh al-Muntaha, Juz
5. Beirut: Muassisah Risalah, 2000.

Muhammad Abu Zahrah. Al-Ahwal asy-Syakhsiyyah. Kairo:
Dar al-Fikr, 1987.

Muhammad Abu Zahrah. Ushul al-Fiqh. Mesir: Dar al-Fikr
al-‘Arabi, 1959.

Muhammad Abu Zahrah. al-Syafi’i, Hayâtuhu wa ‘ashruhu wa
Arâuhu wa Fiqhuhu. Kairo: Dar al-fikr al-‘Arabi, t.th.

Muhammad Ahmad al-Fayati Muhammad. Maqâshid al-
Syarî’ah ‘inda al-Imâm al-Malik, cet. I. jilid I. Kairo:
2009.

Muhammad Al-Khudlari Bek. Ushul al-Fiqh. Beirut: Dar al-
Fikr, 1969.

Muhammad al-Thahir bin al-Asyur. Maqashid asy-Syariah al-
Islamiyyah, Cet I. Kairo: Dar as-Salam, 2006.

384

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Muhammad al-Thahir bin al-Asyur. Alaisa al-Shubhu bi Qarîb,
al-Ta’lim al-Arabiy al-Islâmiy, Dirsah Târîkhiyyah wa
Arâ’ Ishlâhiyyah. Kairo: Dar al-Salam: 2006.

Muhammad Anis Ubadah. Nizhâm Al-Usrah fi al-Syari’ah Al-
Islâmiyah.

Muhammad Bakr Isma’il. Al-Qawaid al-Fiqhiah baina Al-
Ashalah wa al-Taujjh. Midan al-Husain: Dar al-
Manar, 1997.

Muhammad Fu’ad ‘Abd Al-Baqi. al-Mu’jam al-Mufahras li
Alfaz alQur’an al-Karim. Beirut: Dar al Fikrt, 1412.

Muhammad bin Rasyid al-maktoum. Mu’jam Al-Batathin.
t.tp: yayasan Abdul Aziz, 2010.

Muhammad Imarah. al Amal al Kamîlah al Imam Muhammad
Abduh. Beirut: al Muassasah al Arabiyah li al Dirasat
wa Nshr, 1972.

Muhammad ibn ‘Ali al-Hanafî al-Hashkafi. Al-Durr  al-
Mukhtâr Syarh Tanwîr al-Abshâr wa Jâmi’ al-Bihâr.
Beirut: Dar al-Kutub al-’Ilmiyyah, 1423 H/ 2002 M.

Muhammad Muslim al-Ghunaimiy. Hayât al-Imâm Ibn
Qayyim al-Jawziyyah. Bairût: Al-Maktab al-Islâmiy,
1401 H/ 1981 M.

Muhammad Nabil Kazhim. Kaifa Tukhathithu Masyru’a
Zawajin Najihin. Kairo: Dâr al-Salam, 1427 H/2006
M.

Muhammad Nashir al-Din al-Bani. Arwau al-Ghalil fi Takhrij
Ahadits Manar al-Sabil, Juz 6. Beirut: al-Maktabah al-
Islami, 1979.

D a f t a r  P u s t a k a

385



Muhammad Ra’fat Utsman, Al-Huqûq al-Zawjiyah al-Fiqh Al-
Islâmi.

Muhammad Sa‘îd Ramadân al-Bûti. Dhawâbith al-Mashlahah
fi al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah. Beirut: Mu’assasat al-
Risâlah, 1421 H/2000 M.

Muhammad Sa’ad Ibn Ahmad Ibn Mas’ud al-Yubi. Maqâshid
al-Syarî’ah al-Islâmiyah wa ‘alâqatih bi al-adillati al-
syar’iyyah. Saudi Arabiyah: Dar al-Hijrah, 1998.

Muhammad Yusuf al- Badawi. Maqâshid al-Syarî’ah‘inda Ibn
Taymiyah. Urdun: Dar al-Nafais, 2000.

Mustafa al-Khin dkk. Al-Fiqh al-Manhaji, IV. Beirut: Dar al-
Qalam, 1987.

Najm al-Din al-Thufi. al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in. Muassah
al-Rayan, 1998.

Nuruddin al-Khadimi. ‘Ilm Maqshid al-syari’ah, cet. I. Riyadh:
Maktabah al-Ubaikan, 2001.

Said bin Abdullah Sulaiman. Asraru syariáh min al-a’lami al-
muwaqiín li Ibnu Qoyyim ra. Beirut: Darul masir, t.th.

Said Ismail Ali. Ma’ahid al-Ta’lim al-Islam. Cairo: Dar al-
Tsaqofah, 1979.

Said Sabiq. Fiqh al-Sunnah. Kairo: al- Fath li ‘A’lam al-’Arabi, t.th.

Saif al-Din al-Amidi. al-Ihkam fi Ushul al-Ahkam, Juz III. Dar
al-Kutub al’illmiyah, 1980.

Shalah al-Din Khalil ibn Aibak al-Shafadiy, Al-Wâfiy bi al-
Wafayât, Vol. II. Bairût: Dâr Ihyâ’ al-Turâs al-’Arabiy,
1420 H/ 2000 M.

386

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Sholih ibn Ghanim al-Sadlan. Al-Qawa’id al-Fiqhiyah al-Kubro
wa ma Tafarra’u ‘anha. Riyadh: Dar al-Balansiah,
1417 H.

Syauqi Dhaif, dkk,. al-Mu’jam al-Wasith. Kairo: Maktabah al-
Syuruq al-Dawliyah, 2004.

Syihâb al-Dîn Ahmad ibn Idrîs al-Qarâfî, al-Dakhîrah,
Muhammad Hajjî, ed. Jilid I. Beirut: Dâr al-Gharb al-
Islâmî, 1994.

Syihâb al-Dîn Ahmad ibn Idrîs al-Qarâfî, Kitâb al-Furûq:
Anwâr al-Burûq fî Anwâr al-Furûq, Muhammad
Ahmad Sarrâj dan ‘Ali Jum‘ah Muhammad, ed. Kairo:
Dâr al-Salâm, 2001.

Syihâb al-Dîn Ahmad ibn Idrîs al-Qarâfî. Nafâ’is al-Ushûl fî
Syarh al-Mahshûl, Jilid IV. Beirut: Dâr al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2000.

 Tâhir ibn ‘Âsyûr. Maqâshid al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah. Tunis:
Dâr Suhnun. Kairo: Dar al-Salâm, 1427 H/2006 M

‘Umar Muhammad Jabbah Jiy, Maqâshid al-Syarî’ah al-
Islamiyâh. Suriah: tp, t.th.

Utsman Ibn Muhammad al-Akhdhar Syausyân. Takhrîj al-
Furû’ ‘al al-Ushûl, Dirasah Tarikhiyah wa Manhajiyah
wa Tathbiqiyyah. Riyadh: Dar Thayyibah,1998.

Wahbah al-Zuhaili. Ushul al-Fiqh al-Islami. Beirut: Dar al-Fikr,
1986.

Wahbah al-Zuhaili. Atsâr al-Harbi fi Fiqh al-Islâmî Dirâsatan
Muqâranatan. Damsyiq: Dar al-Fikr, 1998.

D a f t a r  P u s t a k a

387



Wahbah al-Zuhaili. al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, jilid ke-
7, cet. Ke-3. Beirut: Dar al-Fikr, 1989.

Wahbah al-Zuhaili. Qadhâyâ al-Fiqh wa al-Fikr al-Mu’âshir,
jld. Il, cet. III. Damaskus: Dar al-Fikr, 2009.

Yusuf Ahmad Muhammad al-Bahawi. Maqâshid al-Syarî’ah
‘inda Ibn Taimiyah. Yordan: Dar al-Nafais, 1999.

Yûsuf al-Qardhâwî. Dirasah fi Fiqhi Maqâshid al-Syarî’ah.
Maktabah Wahbah. t.th.

Yûsuf al Qardhâwî. Madkhal li Dirâsat al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah.
Kairo: Maktabah Wahbah, 1990.

Yusuf Hämid al-’ÄIim, al-Maqâshid al-’Âmmah li al-Syarî’ah
al-Islâmiyyah. Riyadh: al-Dâr al-’Âlamiyyah li al-
Kitâb al-Islâmi, 1994

Buku-buku Inggris
Abdul Rauf. The Islamic Family A General View. Kuala Lumpur-

Malaysia: Bahasa dan Pustaka Ministry of Education
Malaysia, 1994.

Abdur Rahman I. Doi. Shari’ah The Islamic Law, diterjemah-
kan oleh Basri Iba Asghary dan Wadi Masturi dengan
judul Shari’ah Kodifikasi Hukum Islam, Cet. I. Jakarta:
PT Rineka Cipta, 1993.

Dawod El Amani and Doreen Hinchliffe. Islamic Marriage and
Divorce Laws of the Arab World. London: Kluwer Law
International, 1995.

Hans Wehr. A Dictionary of Modern Written Arabic, J. Milton
Cowan (ed). London: MacDonald & Evans LTD, 1980.

388

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Jasser Auda. Maqasid al-Shari’ah as Philosophy of Islamic Law
a System Approach. Herndon: IIIT, 2008.

John L. Esposito (ed.). Ensiklopedi Oxford: Dunia Islam Modern,
Jilid 4, terj. Eva Y. N dkk., cet. Ke-II. Bandung: Mizan,
2002.

Louis Alexander Olivier de Corancez. The History of The
Wahhabis from their Origin until the End of 1809, terj.
Eric Tabet. Reading: Garnet Publishing Ltd, 1995.

Mark B. Woodhouse. A Preface to Philosophy. Belmont
California: Wadsworth Publishing Company, 1984.

Muhammad Khalid Masud. Islamic Legal Philosphy, A Study
of Abu Ishaq al-Syathibi’s Life and Thought, diter-
jemahkan oleh Ahsin Muhammad dengan judul
Filsafat Hukum Islam Studi tentang Hidup dan
Pemikiran Abu Ishaq al-Syathibi, Cet. I. Bandung:
Pustaka, 1996.

Muhammad Muslehuddin. Philosophy of Islamic Law and
Orientalists. Lahore: Islamic Publication Ltd, 1980.

Buku-buku Indonesia
A. Hanafi. Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan bintang,

1990.

A. Husnul Hakim Imzi. Ensiklopedi Kitab-kitab Tafsir
Kumpulan Kitab-kitab Tafsir Dari Masa Klasik Sampai
Masa Kontemporer, Cet. 1. Depok: LSIQ, 2013.

A. Mudjab Mahalli. Menikahlah, Engkau Menjadi Kaya.
Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2007.

D a f t a r  P u s t a k a

389



A.Djazuli. Kaidah-Kaidah Fikih: Kaidah-Kaidah Hukum Islam
dalam Menyelesaikan Masalah-Masalah yang Praktis.
Jakarta: Kencana, 2006.

A. Rahmat Rosyadi. Pendidikan Islam. Jakarta: Rajawali Press,
2011.

Abd. Somad. Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syari’ah dalam
Hukum Indonesia. Jakarta: Kencana, 2010.

Abdadi Ishomuddin. Ushul fiqh. Pamekasan: STAIN Press,
2010.

Abdul Aziz Dahlan, dkk,. Ensiklopedi Hukum Islam, jilid IV.
Jakarta: PT Ichtiar Baru van Hoeve, 2001.

Abdul Aziz Muhammad Azzam, Fikih Munakahat, Pener-
jemah Abdul Majid Khon. Jakarta: Amzah, 2011.

Abdul Majid Khon. Ikhtisar Tarikh Tasyri’, Sejarah Pembinaan
Hukum Islam dari Masa ke Masa. Jakarta: Amzah,
2013.

Abududin Nata. Sejarah Pendidikan Islam Pada Periode klasik
dan Pertengahan, Cet. I. Jakarta: PT. Raja Grafindo
Persada, 2004.

Agus Riyadi. Bimbingan Konseling Perkawinan (Dakwah dalam
Membentuk Keluarga Sakinah). Yogyakarta: Ombak
2013.

Akhmad Mujahidin. Aktualisasi Hukum Islam Tekstual dan
Kontekstual. Pekanbaru: PPS UIN SUSKA Riau, 2007.

Ahmad Farid. 60 Biografi Ulama Salaf, penerjemah Masturi
Irham & Asmu’I Taman. Jakrta: Pustaka al-Kautsar,
2006.

390

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Ahmad Hanafi. Pengantar dan Sejarah Hukum Islam. Jakarta:
Bulan Bintang, 1984.

Ahmad Imam Mawardi. Fiqh Minoritas fiqh al-Aqlliyat dan
Evolusi Maqashid al-Syari’ah dari konsep ke pendekatan.
Yogyakarta: Lkis, 2010.

Ahmad Munif Suratmaputra. Filsafat Hukum Islam. Jakarta:
Pustaka Firdaus, 2002.

Ahmad Warson Munawwir. Al Munawwir: Kamus Arab-
Indonesia. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997.

Ahsin Muhammad. Islam. Bandung: Pustaka, 1984.

Alaiddin Koto. Ilmu Fiqhi dan Ushul Fiqh. Jakarta: Rajawali
Pers, 2014.

Al-Hamdani. Risah Nikah, terjemahan Agus Salim. Jakarta:
Pustaka Amani, 2002.

al-Rasyidin. Falsafah Pendidikan Islami. Bandung: Cipta
Pustaka Media Perintis, 2008

Alyasa Abu Bakar. Beberapa Penalaran Fiqih dan Penerapannya
dalam Islam di Indonesia, cet. 2. Bandung: Remaja
Rosda Karya, 1994.

Alyasa Abu Bakar. Metode Istislahiah, Pemanfaatan Ilmu
Pengetahuan dalam Ushul Fiqh. Jakarta: Prenada
Media, 2016.

Amir Mu’allim dan Yusdani. Konfigurasi Pemikiran Hukum
Islam. Yogyakarta: UII Press, 1999.

Amir Syarifuddin. Garis-garis Besar Fiikih Islam. Jakarta:
Kencana, 2003.

D a f t a r  P u s t a k a

391



Amir Syarifuddin. Ushul Fiqh, cet. ke-5. Jakarta: Kencana,
2009.

Amrullah Ahmad, ddk., Dimensi Hukum Islam dalam Sistem
Hukum Nasional. Jakarta: Gema Insani Presss, 1996.

Arif Munandar Riswanto. Fikih Maqashid Syariah, Moderasi
Islam Antara Aliran Tekstual dan Aliran Liberal.
Jakarta: al-Kautsar, 2016.

Asafri Jaya Bakri. Konsep Maqashid al-Syari’ah menurut al-
Syatibi. Jakarta: PT Raja Grafindo, 1996.

Beni Ahmad  Saebani. Filsafat Hukum Islam. Bandung: Pustaka
Setia, 2007.

Beni Ahmad Saebani. Perkawinan dalam Hukum Islam dan
Undang-Undang(Perspektif Fiqh Munakahat dan UU
No. 1/1974 tentang Poligami dan Problematikanya).
Bandung: Pustaka Setia, 2008.

Dadang Hawari. al-Qur’an: Ilmu Kedokteran Jiwa dan
Kesehatan Jiwa. Jakarta: Dana Bhakti Prima Yasa, 2004.

Dadang Mutaqien. Cakap Hukum Dalam Bidang Hukum dan
Perjanjian. Yokyakarta: Insania Citra Press, 2006.

Dewan Bahasa dan Pustaka. Kamus Dewan. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka,1998.

Duski Ibrahim. Metode Penetapan Hukum Islam Membongkar
Konsep al-Istiqra’ al-Ma’nawi Asy-Syatibi, Cet. I.
Yogyakarta: Ar-Ruzz  Media, 2008.

Fathurrahman Jamil. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1977.

392

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Fazlurrahman. Islam. diterjemahkan oleh Ahsin Muhammad.
Bandung: Pustaka, 1984.

Haifaa A. Jawad. Otentisitas  Hak-hak Perempuan: Perspektif
Islam atas Kesetaraan Jender, alih bahasa Anni
Hidayatun Noor dkk., cet. Ke-1. Yogyakarta: Fajar
Pustaka Baru, 2002.

Hamka Haq. Syariat Islam Wacana dan Penerapannya.
Makssar: Yayasan al-Ahkan, 2003.

Harun Nasution. Filsafat Agama. Jakarta: Bulan Bintang, 1987.

Harun Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya, Jilid
II. Jakarta: UI Press, 1984.

Harun Nasution. Islam Rasional Gagasan dan Pemikiran, Cet.
III.  Bandung: Mizan, 1995.

Hasan Basri. Filsafat Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia,
2009.

Hasbi ash-Shidiqi. Filsafat Hukum Islam. Semarang: Pustaka
Rizki Putra, 1975.

Ibrahim M. al-Jamal. Fiqh Wanita, alih bahasa Anshori Umar.
Semarang: CV. Asy-Syifa, 1986.

Isma’il Raji Al-Faruqi. Tauhd, alih bahasa Rahman Astuti, cet.
Ke-2. Bandung: Pustaka Pelajar, 1995.

Jabbar Sabil. Menalar Hukum Tuhan. Banda Aceh: LKAS, 2009.

Juhaya S. Praja. Filsafat Hukum Islam. Bandung: Pusat
Penerbitan Universitas, 1995.

Juhaya S. Praja. Tafsir Hikmah Seputar Ibadah, Muamalah, Jin
Dan Manusia. Jakarta: Kencana, 2008.

D a f t a r  P u s t a k a

393



K. Bertens. Sejarah Filsafat Yunani, cet Xl. Yogyakata: Kanisius,
1994.

Kamal Mukhtar. Asas-asas Hukum Islam Tentang Perkawinan.
Jakarta: Bulan Bintang, 1993.

Kamrani Buseri. Pendidikan Keluarga Dalam Islam. Yogyakarta:
Bina Usaha, 1990.

Kutbuddin Aibak. Fikih Kontemporer. Yogyakarta: Teras, 2014.

M. Amin Abdullah. Antologi Studi Islam, Teori & Metodologi,
cet. I. Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2000.

M. Amin Abdullah. Islamic Studies Di Perguruan Tinggi,
Pendekatan Integratif-Interkonektif, cet. I. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2006.

M. Atho Mudzhar. Fatwa-Fatwa Majelis Ulama Indonesia:
Sebuah Studi tentang Pemikiran Hukum Islam di
Indonesia 1975-1988. Jakarta: Indonesian Netherlands
Cooperation in Islamic Studies, 1993.

M.Hasbi Ash-Shiddieqy. Falsafah Hukum Islam. Jakarta: Bulan
Bintang, 1988.

Mohammad Baharun. Islam Idealitas Islam Realitas. Jakarta:
Gema Insani, 2012.

M. Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an, Cet. XVI.
Bandung: Mizan, 2001.

M. Quraish Shihab. Wawasan Al-Quran. Bandung: Mizan, 2000.

M. Quraish Shihab. Rasionalitas al Qur’ân: Studi Kritik terhadap
Tafsir al Manâr (selanjutnya disebut Rasionalitas al
Qur’ân). Jakarta: Lentera Hati, 2006.

394

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



M. Quraish Shihab. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan dan
Keserasian al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2007.

M. Quraish Shihab. Pengantin Al-Qur’an; Kalung Permata
Buat Anak-anakku, Cet. I. Ciputat: Lentera Hati, 2007.

M. Quraish Shihab. Menyingkap Tabir Ilahi; Asma al-Husna
dalam Perspektif Al-qurn, Cet. II. Jakarta: Lentera Hati,
1999.

Mochtar Effendy. Ensiklopedi Agama dan Filsafat, Buku ke-4,
Cet Ke-l. Palembang: Universitas Sriwijaya, 2001.

Muhamma Daud Ali. Pendidikan Agama Islam, Cet Ke-4.
Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.

Muhammad ‘Amud Shofy. Gerbong Pemikiran Pemikiran Islam
II, Mengenal Ide Brilian Tokoh Maqashid Syari’ah
Kontemporer. Mesir: anNahdlah Press, 2016.

Muhammad Amin Suma. Hukum Keluarga Islam di Dunia
Islam. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004.

Muhammad Daud Ali. Hukum Islam dan Peradilan Agama,
Cet Ke-2. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2002.

Muhammad Hatta. Alam Fikiran Yunani, cet lll. Jakarta: UI
Press dan Tintamas, 1986.

Mukhtar Yahya dan Fathurrahman. Dasar-dasar Pembinaan
Hukum Fiqh Islam, cet. 1. Bandung: al-Maárif, 1986.

Mukhtar Yahya dan Fathurrahman. Sejarah dan Pertumbuhan
Hukum Islam.

Mun’im A.Sirry. Sejarah Fikih Islam, Sebuah Pengantar. Surabaya:
Risalah Gusti, 1999.

D a f t a r  P u s t a k a

395



Nasrun Harun. Ushul Fiqh. Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1997

Nasrun Rusli. Konsep Ijtihad Al-Syaukani: Relevansinya bagi
Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia, Cet.I. Jakarta:
Logos, 1999.

Nur Ahid. Pendidikan Agama dalam Perspektif Islam. Yogya-
karta: Pustaka Pelajar, 2010.

Nurcholish Madjid. Islam Doktrin & Peradaban Sebuah Telaah
Kritis tentang Masalah Keimanan, Kemanusiaan, dan
Kemoderenan, Cet. V. Jakarta: Yayasan Wakaf
Paramadina, 2005.

Peter Salim, Yenni Salim. Kamus bahasa Indonesia Kontemporer,
edisi pertama. Jakarta: Modern English Press, 1991.

Said Husin al-Munawwar, et.al. Agenda Generasi Intelektual:
Ikhtiar Membangun Masyarakat Madani. Jakarta:
Pena Madani, 2003.

Satria Effendi M. Zein. Ushul Fiqh, Cet. I. Jakarta: Kencana,
2005.

Sholihin. Penyucian Jiwa Dalam Perspektif Tasawuf Al-Ghazali.
Bandung: Pustaka Setia,  2000.

Sudarsono. Hukum Perkawinan Indonesia. Jakarta-Indonesia:
Rineka Cipta, 1994.

Sudirman M. Johan. Islam Dalam Multidimensi Pemikiran
Historis dan Peradaban. Pekanbaru: PPS. UIN SUSKA,
2008.

Sudirman M.Johan, Reaktualisasi Fiqh Syafi’iyah, Editor Husni
Thamrin. Pekanbaru: LPP UIN SUSKA &SUSKA
PRESS, 2012.

396

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Sukmadjaja Asyarie-Rosi Yusuf. Indeks al-Qurán, cet. VI.
Bandung: Pustaka, 2006.

Teungku Muhammad Hasbi al-Shidiqqi. Falsafah Hukum
Islam. Semarang: Pustaka Rizqi Putra, 2001.

Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah. Ensiklopedi Islam
Indonesia, Cet. 2. Jakarta: Djambatan, 2002.

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan
Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan,
Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka,
1989.

Tim Penyusun. Ensiklopedi Hukum Islam, Jil. 5. Jakarta: Ichtiar
Baru Van Hoeve, 1997.

Tim Prima Pena. Kamus Lengkap Bahasa Indonesia. Jakarta: Cita
Media Pres, t.th.

Tototk jumantoro dan Samsul Munir Amin. Kamus Ilmu Ushul
Fiqh. Jakarta: Sinar Grafika Offset, 2005.

W.J.S. Poerwadarminta. Kamus Umum Bahasa Indonesia.
Jakarta: Balai Pustaka, 1985.

Yaswirman. Hukum Keluarga: Karakteristik dan Prospek Doktrin
Islam dan Adat dalam Masyarakat Matrilinial Minang-
kabau. Jakarta: Rajawali Pers, 2013.

Yudian Wahyudi. Dinamika Politik: Kembali kepada Al Qur’an
dan Sunnah di Mesir, Maroko dan Indonesia. Yogya-
karta: Pesantren Nawesea Press, 2007.

Zakiah Dradjat. Ilmu Fiqih. Yogyakarta: Dana Bakti Wakaf,
1995.

D a f t a r  P u s t a k a

397



Zulkayandri. Fiqh Muqaran. Pekanbru: PPS UIN Suska Riau,
2008.

Jurnal-Jurnal
A. Tarmizi Sibawaihi. Pemikiran Hukum Islam M. Rasyid Ridha

dalam Tafsir al-Manar, Jurnal Innovatio, Vol. XI, No.
2, Juli-Desember 2012.

Abdul Halim. “Maslahah Mursalah Relevansinya Dengan
Pembaharuan Hukum Islam”. Antologi Kajian Islam
Tinjauan Filsafat, Tasawuf, Institusi, Pendidikan, al-
Qur’an, Jurnal Hukum dan Ekonomi Islam. Seri 12.
Pascasarjana IAIN Sunan Ampel Press, 2007.

Achmad Musyahid Idrus. Korelasi Maqshid al-Syar’ah Dengan
Metode Penetapan Hukum, Jurnal Hukum Diktum,
Volume 12, 2014.

Faradila Paputungan. Kepuasan Pernikahan Suami Yang
Memiliki Istri Berkarir, Jurnal: Universitas Brawijaya
Malang, 2010.

Galuh Nashrullah Kartika Mayangsari R dan H. Hasni Noor.
Konsep Maqashid al-Syariah  Dalam Menentukan
Hukum Islam (Perspektif Al-Syatibi dan Jasser Auda),
al-Iqtishadiyah, Jurnal Ekonomi Syari’ah dan Hukum
Ekonomi Syari’ah. Volume I, Issue I, 2014.

Harun. Pemikiran Najmuddin at-Thufi tentang Konsep Maslahah
sebagai Teori Instinbath Hukum Islam, dalam Jurnal
Ishraqi, Vol. 1, no. 1, 2009.

398

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Helmi Basri. Mewaspadai Kekeliruan Metode Interpretasi Dalam
Memahami Hadis Nabi SAW, dalam Jurnal al-Fikra.
Pekanbaru: PPS UIN SUSKA, Vol. 15, No. 2, 2016.

Imam Mustofa. Keluarga Sakinah dan Tantangan Globalisasi,
Jurnal al-Mawardi Edisi XVIII, 2008.

Inong Satriadi. ”Tujuan Penciptaaan Manusia dan Nilai
Edukasinya (Kajian Tafsir Tematis), Jurnal Ta’dib, Volume
12, No. 1, 2009.

Istina Rakhmawati. Peran Keluarga dalam Pengasuhan anaK,
Jurnal Bimbingan Konseling Islam, Vol. 6, No.1, Juni
2015.

Kutbuddin Aibak. “Penalaran Istishlahi sebagai Metode
Pembaharuan Hukum Islam”, al-Manhaj, Jurnal
Kajian Hukum Islam VoL. VII No. 2, Juli 2013.

Miftah Faridl. “Merajut Benang Kaluarga Sakinah”. Jakarta:
Jurnal al-Insan No. 3 vol. 2, 2006.

Muhammad Mustafied, dkk,. “Peta Pemikiran Ulama Ushul
tentang Maqashid alsyari’ah: Menuju Kontekstualisasi
dan Reformulasi”. Yogyakarta: Jurnal MLANGI,
Volume I, No 3, 2013

Muhsan Syafaruddin. Analisis Nilai Filosofis Hukum Keluarga
Islam Dari Penggunaan Istilah Perkawinan Nakaha
Dan Tazawwaja , Jurnal al-Majalis, Volume 4, No. 1
November 2016.

Nofri Yendara. Analisa Kebijakan BP4 Tentang Kursus Pranikah
sebagai Upaya Mengurangi Angka Perceraian di Kabupaten
Pesisir Selatan, Jurnal Bimas Islam Vol.6. No.1 2013.

D a f t a r  P u s t a k a

399



Ridwan Hasbi. Elastisitas Hukum Nikah dalam Perspektif
Hadits, Jurnal Ushuluddin Vol. XVII No.1, 2011.

Ridwan Jamal. Maqashid al-Syari’ah  dan Relevansinya dalam
Konteks Kekinian,  2016, journal.iain-manado.ac.id

Safriadi. Konribusi Ibn Asyur dalam Kajian Maqashid al-
Syari’ah, Jurnal Ilmiah Islam Futura, volume XIII,
No.2, 2014.

Hasil Penelitian
Abd Rahman, “Konsep al-Mashlahah Menurut Najm al-Dîn

al-Thufî”. Disertasi S3, SPs Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah Jakarta, 1998.

Affan Hassan, et.al., Pendidikan Islam di Indonesia dan Mesir:
Titik Berat pada SMP-SMA. Cairo: KBRI Bidang
Pendidikan dan Kebudayaan, 1983.

Afriadi. Pelaksanaan Kursus Pranikah Sebagai Pendidikan Non
Formal  Melalui Pendekatan Psikologi Perkawinan Di
Bp4 Kota Pariaman, ASEAN Comparative Education
Research Network Conference 2015 7-8 Oktober
2015, MALAYSIA.

Sudirman M. Johan. Laporan Penelitian: Hukum Keluarga
Masyarakat Muslim Kuching Negeri Serawak Malaysia.
Pekanbaru: Lembaga Penelitian dan Pengabdian
Kepada Masyarakat (LPPM), 2017.

Webside
http://data.kemenag.go.id/#

400

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



http://ilmupengetahuanumum.com diakses pada 20
November 2017.

http://nasional.republika.co.id/berita/nasional/umum/16/10/
03/oeh7ml354-ini-tiga-provinsi-paling-tinggi-angka-
perceraian diakses Pebruari 2017

http://www.jasserauda.net/modules/Research_Articles/pdf/
article1A.pdf .

https://www.nmisr.com/weird/
-

Majalah al-Manâr di www.islamport.com.

Sejarah Islam di Jepang Pada tahun 1900 – 1920.com

D a f t a r  P u s t a k a

401



ARISMAN, seoranglaki-laki Muslim
lahir di Danau Bingkuang, Kecamatan
Tambang Kab. Kampar, Riau pada
tanggal 29 September 1984. Sekarang
bertugas sebagai Dosen di Fakultas
Syari’ah dan Hukum UIN SUSKA Riau.
Laki-laki yang beralamat di Jalan Taman
Karya XIX, PERUM Riau Indah Lesati,
NO.32, Kelurahan Tuah Karya, Kecamatan

Tampan, Kota Pekanbaru ini adalah anak dari pasangan M.
Nur (Alm) dan Kasmah. Ia didampingi oleh seorang istri
bernama Popy Lastary, S.P, dan telah dikaruniai dua orang
putri, Nabila Rifqah Hafizhah & Nadya Alyssa Azzahrah.

Pendidikan yang ditempuh anak desa ini dimulai dari
SD Negeri 004 Kecamatan Tambang (1997), MTS Pondok
Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar (2003), MA Pondok
Pesantren Islamic Al Hidayah Kampar (2004), S1 Hukum
Keluarga Islam UIN SUSKA Riau (2008), S2 Hukum Islam
Konsentrasi Fiqih UIN SUSKA Riau (2011), dan S3 Hukum
Keluarga Islam di Tempat yang sama (2018).

Sebagai seorang yang haus akan ilmu, ia telah menulis
beberapa karya antara lain: Persepsi Masyarakat terhadap
Badan Amil Zakat (BAZ) di Kecamatan Tambang Kab.

TENTANG PENULIS

403



Kampar (Skripsi : 2008), Penyaluran Zakat menurut Imam
al-Syafi’i dan kaitannya dengan Undang-Undang zakat tahun
1999 (Tesis, tahun 2011), Identifikasi Fikih Imam as-Syafi‘i di
Indonesia (Buku tahun 2014), Penyelesaian Konflik Perspektif
Fikih Siyasah (Studi Kasus Bentrok Antar Warga di Desa
Terantang Kec. Tambang Kab. Kampar). (Jurnal, tahun 2014),
Jamak dan Qadho Sholat bagi pengantin dalam kajian Fikih
Kontemporer. (Jurnal, Tahun 2014), Telaah Fiqh Siyasah Dan
Patologi Sosial Terhadap Konsep Zero Kemiskinan Dalam
Lima Pilar Pembangunan Kabupaten Kampar (2015), Zero
Kemiskinan Perspektif al-Qur‘an hadits dan Patologi sosial.
(Jurnal, Tahun 2015), Tipologi Imam Masjid dalam Masyarakat
Multikultural dan Agamis di Provinsi Riau (Penelitian, 2016),
Bunga Rampai Kursus Pra Nikah (Buku, tahun 2015),
Historikal Islam Asia Tenggara (Buku, tahun 2016), Mahram
Dan Kawin Sesuku Dalam Konteks Hukum Islam (Kajian
Tematik Ayat-Ayat Hukum Keluarga). Jurnal, tahun 2018,
serta Maqashid al-syar’ah tentang nikah dalam kitab hikmat al-
tasyri’ wa falsafatuhu karya ‘Ali Ahmad al-Jurjawi (w. 1380 H/
1961 M). (buku yang ada di tangan pembaca sekarang).

Lulusan Summa Cum Laude S2 Hukum Islam
Konsentrasi Fiqih UIN SUSKA Riau (2011) dan Lulusan
Terbaik Fakultas S1 Hukum Keluarga Islam UIN SUSKA Riau
(2008) ini tercatat telah berkecimpung pada beberapa bidang
pekerjaan. Dosen Luar Biasa Fakultas Pertanian dan
Peternakan UIN SUSKA Riau (2011-sekarang), Dosen Luar
Biasa STAI AL-Azhar Pekanbaru (2012-2013), Dosen Luar
Biasa STAI H. Lukman Edi Pekanbaru (2013), Sekretaris
Komite Penjaminan Mutu (KPM) Fakultas Syariah dan
Hukum (2013-2015), Tim Audit Mutu Internal LPM UIN
SUSKA Riau (2015-2016), Anggota Majelis Dakwah Islamiyah
(MDI) Kota Pekanbaru (2012- Sekarang), Penyuluh agama
honorer non PNS di lingkungan Kantor Wilayah Kementerian

404

D i m e n s i  M a q â s h i d  a l - S y a r î ’ a h  d a l a m  P e r n i k a h a n



Agama Provinsi Riau (Tahun 2013), Ketua Badan Kerja Sama
Antar Desa Kabupaten Kampar (2012-2013), Ketua Badan
Kerja Sama Antar Desa Kecamatan Tambang (2010-2013),
Wakil Sekretaris Ikatan Keluarga Masyarakat Kampar Riau
(2013-2017), Sekretaris panitia pembinaan Tahfizh bagi siswa
tingkat SD, SLTP dan SLTA se-Kota Pekanbaru. (Tahun 2013/
2014), Guru PonpesTahfizul Qur’an Kecamatan Tambang
(2011-2013), Sekretaris Desa Balam Jaya Kecamatan Tambang
(2009-2011), dan PJS Kepala Desa Balam Jaya Kecamatan
Tambang (2011-2012).

T e n t a n g  P e n u l i s

405




