
PENDIDIKAN BERPARADIGMA INTEGRASI-INTERKONEKSI SAINS 

DAN ISLAM DALAM MERESPON TANTANGAN MODERNITAS  

DI SEKOLAH DASAR INTEGRASI-INTERKONEKSI (SDII) 

TAMADDUNIA MULIA KABUPATEN BENGKALIS 

 

 
 

 

 

DISERTASI 
 

 

 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Doktor (Dr.) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam  
 

 

 

 

Oleh: 

 

 

 

 
 

 

 

RIKI SUTIONO  

NIM: 32290416022 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447/2025 















i  

KATA PENGANTAR 

 

 

Puji syukur Alhamdulillah, penulis ucapkan kehadirat Allah SWT yang telah 

memberikan rahmat dan hidayah-Nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan 

Disertasi ini. Shalawat beserta salam penulis kirimkan buat junjungan alam Nabi 

Muhammad SAW yang telah membawa umat manusia dari alam jahiliyah menuju 

alam yang penuh cahaya keimanan dan ilmu pengetahuan. 

Disertasi dengan judul “Pendidikan Berparadigma Integrasi-Interkoneksi 

Sains dan Islam dalam Merespon Tantangan Modernitas di Sekolah Dasar Integrasi-

Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis”, merupakan hasil 

karya ilmiah yang ditulis untuk memenuhi salah satu persyaratan mendapatkan gelar 

Doktor (Dr.) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Dalam menyelesaikan Disertasi ini penulis menyadari begitu banyak bantuan 

dari berbagai pihak yang telah memberikan uluran tangan dan kemurahan hati 

kepada penulis. Terutama keluarga besar penulis, khususnya penulis cintai dan 

sayangi sepanjang hayat, yaitu Ayahanda Alm. Hamid, Ibunda Tercinta Misnatun, 

dan Istri Tercinta Eka Lisnasari, S.Farm yang telah banyak memberikan dukungan 

baik moril maupun materil. Selain itu, pada kesempatan ini penulis juga ingin 

menyatakan dengan penuh hormat ucapan terima kasih yang sebesar-besarnya 

kepada: 

1. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., M.Si., Ak., CA., selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau beserta seluruh stafnya. 

Terima kasih juga kepada Bapak Prof. Dr. Hairunnas Rajab, M.Ag yang telah 

menjalankan amanat sebagai Rektor periode 2021-2025.  

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag, selaku Direktur Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau beserta seluruh stafnya. 

Terima kasih juga kepada Bapak Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.Ag yang telah 

menjalankan amanat sebagai Direktur Program Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau periode 2021-2025.  

3. Bapak Abdul Hadi, S.Pd., MA., Ph.D, selaku Wakil Direktur Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 



ii  

4. Bapak Dr. Djeprin E. Hulawa, M.Ag, selaku Ketua Program Studi Pendidikan 

Agama Islam Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau beserta seluruh stafnya. Terima kasih juga kepada Bapak Dr. 

Zamsiswaya, M.Ag yang telah menjalankan amanat sebagai Ketua Program 

Studi Pendidikan Agama Islam periode 2021-2025. 

5. Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag, dan Bapak Dr. Sawaludin, M.Pd.I, selaku 

Promotor dan Co-Promotor yang telah meluangkan waktu, tenaga dan 

pikirannya untuk memberikan bimbingan, pengarahan dan nasehat kepada 

penulis dalam penyusunan Disertasi ini. 

6. Seluruh dosen dan civitas akademika UIN Sultan Syarif Kasim Riau khususnya 

pada Program Pascasarjana yang telah memberikan ilmu dan pelayanan kepada 

penulis selama masa studi yang tidak bisa penulis sebutkan satu persatu. 

7. Ustadz Dr. Alma’arif, S.Th.I, M.Hum selaku Pimpinan SDII Tamaddunia Mulia 

Kabupaten Bengkalis yang telah bersedia mengizinkan penulis untuk melakukan 

penelitian dalam penulisan Disertasi ini. 

Akhirnya, semoga segala amal jariah dibalas dengan balasan yang berlipat 

ganda oleh  Allah Swt. Aamiin Yaa Rabbal ‘Alamin.. 

 

      Bengkalis, 26 Mei 2025 

      Penulis 

 

      RIKI SUTIONO 

      NIM. 32290416022 

 

 

 
  



iii  

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR................................................................................. .............  i  

DAFTAR ISI  ............................................................................................................  iii 

DAFTAR GAMBAR ................................................................................................  iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI .............................................................................  v 

ABSTRAK ................................................................................................................  ix 

BAB I  PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang ...............................................................................  1 

B. Permasalahan Penelitian ................................................................  18 

1. Identifikasi Masalah ................................................................  18 

2. Pembatasan Masalah ...............................................................  19 

3. Rumusan Masalah ...................................................................  20 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian ......................................................  20 

1. Tujuan Penelitian ......................................................................  20 

2. Manfaat Penelitian ....................................................................  21 

D. Sistematika Penulisan ....................................................................  22 

BAB II  KERANGKA TEORI 

A. Kajian Teoretis ...............................................................................  23 

1. Konsep Pendidikan Agama Islam .............................................  23 

2. Diskursus tentang Modernitas ..................................................  80 

3. Diskursus tentang Integrasi Keilmuan ......................................  107 

4. Interkoneksi Keilmuan..............................................................  126 

5. Pendekatan Integratif-Interkonektif ..........................................  136 

6. Implementasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi ......................  144 

B. Kajian Hasil Penelitian yang Relevan............................................  155 

 

BAB III  METODE PENELITIAN 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian  ...................................................  165 

B. Tempat dan Waktu Penelitian  .......................................................  166 

C. Sumber Data Penelitian  ................................................................  166 

D. Partisipan Penelitian  .....................................................................  167 

E. Teknik Pengumpulan Data  ............................................................  168 

F. Uji Validitas Data  .........................................................................  172 

G. Teknik Analisis Data  ....................................................................  175 

 

BAB IV  HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Temuan Umum Penelitian  ............................................................  177 

B. Temuan Khusus Penelitian  ...........................................................  223 

1. Paradigma Integrasi-Interkoneksi SDII Tamaddunia Mulia  .....  223 

2. Implemenstasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi  

    SDII Tamaddunia Mulia  ...........................................................  240 

3. Dampak Implementasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi 

    SDII Tamaddunia Mulia  ...........................................................  269 

C. Pembahasan  ..................................................................................  278 

 

BAB V  PENUTUP 

A. Kesimpulan ....................................................................................  308 

B. Saran-Saran  ...................................................................................  310 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 



iv  

DAFTAR GAMBAR 

 

 

Gambar 2.1  Skema Jaring Laba-laba Keilmuan .....................................  144 

Gambar 2.2  Skema Single Entity ...........................................................  147 

Gambar 2.3  Skema Isolated Entities ......................................................  148 

Gambar 2.4  Skema Interconnected Entities ...........................................  149 

Gambar 3.1  Triangulasi Data Penelitian ................................................  174 

Gambar 4.1  Peta Kabupaten Bengkalis ..................................................  177 

Gambar 4.2  Kelompok Umur .................................................................  179 

Gambar 4.3  Jumlah Penduduk Berdasarkan Dusun ...............................  180 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



v  

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi kata-kata Arab yang dipakai dalam penyusunan Disertasi ini 

berpedoman pada surat keputusan bersama Departemen Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia tertanggal 10 September 1987 

nomor: 158/1987 dan nomor : 0543b/U/1987. 

A. Konsonan Tunggal 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Keterangan 

 Alif ا

Bâ‟ 

Tâ‟ 

Śâ‟ 

Jîm 

Ḥâ‟ 

Khâ‟ 

Dâl 

Żâl 

Râ‟ 

Zâi 

Sîn 

Syîn 

Şâd 

Ḑâd 

Ŝâ‟ 

Ẓâ‟ 

‟Ain 

tidak dilambangkan 

b 

t 

ś 

j 

ḥ 

kh 

d 

ż 

r 

z 

s 

sy 

ş 

ḑ 

ŝ 

ẓ 

„ 

tidak dilambangkan 

 Be ة

 Te ث

 es (dengan titik atas) ث

 Je ج

 Ha (dengan titik bawah) ح

 ka dan ha خ

 De د

 ze (dengan titik di atas) ذ

 Er ر

 Zet ز

 Es ش

 es dan ye ش

 Es (dengan titik di bawah) ظ

 De (dengan titik di bawah) ض

 Te (dengan titik di bawah) ط

 Zet (dengan titik di bawah) ظ

 koma terbalik di atas ع



vi  

 

B. Konsonan Rangkap Karena Syaddah ditulis Rangkap 
 

 ditulis يتعقدة

ditulis 

Muta’aqqidah 

 iddah’ عدة

 

C. Tâ‟ Marbûtah di Akhir Kata 

1. Bila dimatikan tulis h 
 

 ditulis  حكت ً

 ditulis 

Ḥikmah 

 Jizyah جسيت

 

2. Bila diikuti dengan kata sandang “al” serta bacaan kedua ini terpisah, maka ditulis 

dengan h 

 ditulis karâmah  الأونيبءًكرايت

al-

auliyâ’ 

3. Bila ta‟ marbûtah hidup maupun dengan harakat, fathah, kasrah , dan dammah 

ditulis t 

 ditulis Zakâh  انفطرًزكبت

al-fiţr 

 

 
 

 

 Gain غ

Fâ‟ 

Qâf 

Kâf 

Lâm 

Mîm 

Nûn 

Wâw 

Hâ‟ 

Hamzah 

Yâ‟ 

g 

f 

q 

k 

l 

m 

n 

w 

h 

‟ 

y 

Ge 

 Ef ف

 Qi ق

 Ka ك

 el‟ ل

 em‟ و

 en‟ ن

 ًٌ  W 

 Ha و

 ًٌ  Apostrof 

 Ye ء

 ًٌ   



vii  

D. Vokal Pendek 
 

 ًٌ  ́
Fathah 

Kasrah 

Dammah 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

A 

 ًٌ  ̧
I 

ً ٌ   
U 

 

E. Vokal Panjang 
 

Fathah + alif 

 جبههيت
ditulis 

ditulis 

Â 

Jâhiliyyah 

Fathah + ya‟ mati 

 تسُي
ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

Â 

Tansâ 

Kasrah + yâ mati 

 كريى
Î 

Karîm 

Dammah + wawu mati 

 فروض
Û 

Furûd 

 

F. Vokal Rangkap 
 

Fathah + yâ‟ mati 

 بيكُى
ditulis 

ditulis 

ditulis 

ditulis 

ai 

bainakum 

Fathah + wâwu mati 

 قىل
au 

qaul 

G. Vokal pendek yang berurutan dalam satu kata dipisahkan dengan apostrof 

 ditulis أأت ى

ditulis  

ditulis 

A’antum 

 U’iddat أعدث

 La’in syakartum ضكرتىًنئً 

 

H. Kata Sandang Alif + Lam 

1. Bila diikuti huruf qamariyah 
 

 ditulis انقرآ ً

ditulis 

Al-Qur’ân 

 Al-Qiyâs انقيبص

 

 



viii  

2. Bila diikuti huruf syamsiyah ditulis menggandakan syamsiyah yang 

mengikutinya, serta menghilangkan huruf l (el)nya. 

ء  ditulis انسب 

ditulis 

As-Samâ’ 

 Asy-Syams انطعً 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 



ix  

ABSTRAK 

 

Riki Sutiono (2025):  Pendidikan Berparadigma Integrasi-Interkoneksi Sains dan 

Islam dalam Merespon Tantangan Modernitas di Sekolah 

Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia 

Kabupaten Bengkalis 

 

Studi ini meneliti tentang paradigma, implementasi dan dampak dari integrasi-

interkoneksi sains dan Islam dalam merespons tantangan modernitas di Sekolah 

Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus. Data 

dikumpulkan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam dengan pendidik 

dan pengelola sekolah, serta analisis dokumen kurikulum dan kebijakan sekolah. 

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis untuk memahami pola penerapan 

integrasi-interkoneksi dalam pembelajaran. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

SDII Tamaddunia Mulia telah mengadopsi pendekatan integrasi-interkoneksi dalam 

kurikulumnya dengan menghubungkan ilmu-ilmu sains dengan nilai-nilai Islam 

dalam setiap mata pelajaran. Pendekatan ini tidak hanya meningkatkan pemahaman 

konseptual peserta didik terhadap sains dan Islam secara bersamaan, tetapi juga 

membentuk karakter moral dan spiritual mereka. Namun, penelitian ini juga 

menemukan beberapa tantangan dalam implementasi paradigma ini, seperti 

keterbatasan sumber daya manusia yang memahami konsep integrasi-interkoneksi 

secara mendalam, serta kesulitan dalam mengembangkan kurikulum yang 

sepenuhnya terintegrasi. Implikasi dari penelitian ini adalah bahwa pendidikan 

berbasis integrasi-interkoneksi dapat menjadi model alternatif dalam sistem 

pendidikan Islam untuk menjawab tantangan modernitas tanpa harus meninggalkan 

nilai-nilai keagamaan.  

 

Kata Kunci: Integrasi-Interkoneksi, Pendidikan Islam, Sains, Modernitas, SDII 

Tamaddunia Mulia. 

  



x  

ABSTRACT 

 

Riki Sutiono (2025):  Education with an Integration-Interconnection Paradigm of 

Science and Islam in Responding to the Challenges of 

Modernity at the Integration-Interconnection Elementary 

School (SDII) Tamaddunia Mulia, Bengkalis Regency. 

 

 

This study examines the paradigm, implementation and impact of the integration-

interconnection of science and Islam in responding to the challenges of modernity at 

Tamaddunia Mulia Elementary School (SDII) in Bengkalis Regency. This research 

uses a qualitative approach with a case study method. Data were collected through 

participatory observation, in-depth interviews with educators and school managers, 

and analysis of curriculum documents and school policies. The analysis was done 

descriptively-analytically to understand the pattern of integration-interconnection 

application in learning. The results showed that SDII Tamaddunia Mulia has adopted 

the integration-interconnection approach in its curriculum by connecting the sciences 

with Islamic values in each subject. This approach not only improves learners' 

conceptual understanding of science and Islam simultaneously, but also shapes their 

moral and spiritual character. However, this research also found some challenges in 

implementing this paradigm, such as limited human resources who understand the 

concept of integration-interconnection deeply, as well as difficulties in developing a 

fully integrated curriculum. The implication of this research is that integration-

interconnection-based education can be an alternative model in the Islamic education 

system to answer the challenges of modernity without having to abandon religious 

values.  

 

Keywords: Integration-Interconnection, Islamic Education, Science, Modernity, 

SDII Tamaddunia Mulia 

  



xi  

 الملخص
 

التربية بنموذج التكامل والترابط بين العلوم والإسلام في الاستجابة لتحديات  : (٠٢٠٢)ريكي سوتييونو 
بمحافظة  "تمدّن الدنيا موليا"الحداثة في المدرسة الابتدائية التكاملية الترابطية 

 بنغكاليس
 

 لتحديات الحداثة فيتبحث هذه الدراسة في نموذج وتطبيق وتأثير التكامل والترابط بين العلوم والإسلام في الاستجابة 
 .استخدم هذا البحث المنهج الكيفي    بنغكاليس بمحافظة "تمدّن الدنيا موليا"المدرسة الابتدائية التكاملية الترابطية 

وقد تم جمع البيانات من خلال الملاحظة بالمشاركة، والمقابلات المعمقة مع المعلمين وإدارة  .بأسلوب دراسة الحالة
تحليلي لفهم -وتم تحليل البيانات بأسلوب وصفي .إلى تحليل وثائق المناهج والسياسات المدرسيةالمدرسة، بالإضافة 

أظهرت نتائج البحث أن المدرسة قد تبنت منهج التكامل والترابط في . أنماط تطبيق التكامل والترابط في عملية التعليم
هذا المنهج لم يعزز الفهم المفاهيمي للطلاب  .يةمناهجها الدراسية عبر ربط العلوم بقيم الإسلام في كل مادة دراس

ومع ذلك، كشفت  .للعلوم والإسلام في آن واحد فحسب، بل ساهم أيضًا في تكوين شخصيتهم الأخلاقية والروحية
الدراسة أيضًا عن وجود بعض التحديات في تطبيق هذا النموذج، مثل محدودية الموارد البشرية التي تفهم مفهوم 

تتمثل الآثار المترتبة على هذا البحث في  ترابط بعمق، وصعوبة تطوير منهج دراسي متكامل بشكل كاملالتكامل وال
أن التعليم القائم على التكامل والترابط يمكن أن يصبح نموذجًا بديلًا في نظام التعليم الإسلامي لمواجهة تحديات 

 الحداثة دون الحاجة إلى التخلي عن القيم الدينية
 

، التربية الإسلامية، العلوم، الحداثة، التربية الإسلامية في التربية تكامل العلوم وازدواج المعارف :المفتاحيةالكلمات 
 الإسلامية

 
 

 

 

 

 
 

 



1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

 

 

A. Latar belakang Masalah 

Menurut Anthony Giddens, kita saat ini hidup dalam dunia modern, 

yang tidak hanya mencakup perubahan-perubahan besar dalam hal teknologi 

dan ekonomi, tetapi juga mencakup transformasi dalam cara berpikir dan 

berinteraksi dengan dunia. Kehadiran modernitas dalam masyarakat 

merupakan hasil dari proses panjang yang melibatkan kemajuan dalam 

berbagai bidang, seperti sains, teknologi, dan globalisasi. Dalam pandangan 

Giddens, modernitas telah membentuk realitas sosial kita dalam banyak cara 

yang fundamental.
1
 Modernitas, menurut Giddens, ditandai oleh tiga ciri 

utama: pertama, dislokasi waktu dan ruang, yang memungkinkan orang untuk 

berinteraksi dan mengakses informasi dengan cara yang belum pernah terjadi 

sebelumnya dalam sejarah manusia; kedua, terjadinya rasionalisasi dan 

sekularisasi dalam banyak aspek kehidupan, yang mempengaruhi cara kita 

memahami moralitas, hukum, dan ilmu pengetahuan; dan ketiga, munculnya 

resiko dan ketidakpastian yang lebih besar, yang berhubungan dengan 

dampak dari perubahan cepat dalam teknologi dan ekonomi global.
2
 

Dengan modernitas yang terus berkembang, Giddens berargumen 

bahwa masyarakat manusia kini dihadapkan pada tantangan baru, baik dalam 

                                                           
1
 Anthony Giddens, The Constitution of Society: Outline of the Theory of Structuration 

(Cambridge: Polity Press. 1984). h. 38 
2
 Munadhil Abdul Muqsith dan Radita Gora Tayibnapis, ―Mcdonalisasi ala Ritzer dan 

Modernitas Juggernaut ala Gidden‖ dalam Salam, Jurnal Sosial dan Budaya Syar-i, Vol. 9 No. 4 

(2022) 



2 

 

hal pengelolaan perubahan sosial maupun dalam memaknai ulang identitas, 

kebudayaan, dan nilai-nilai tradisional yang telah ada sejak lama. Modernitas, 

dalam pandangan Giddens, bukanlah sesuatu yang dapat dihindari atau 

dilawan, melainkan suatu proses yang harus dihadapi dan dikelola secara 

bijaksana oleh setiap individu maupun masyarakat.
3
 Salah satu implikasi dari 

pemikiran Giddens adalah bahwa dunia modern mengharuskan kita untuk 

terus-menerus beradaptasi dengan perubahan yang ada, sambil 

mempertimbangkan bagaimana kita bisa mempertahankan nilai-nilai yang 

mendasar dalam kehidupan kita, seperti keadilan, etika, dan solidaritas sosial. 

Dalam konteks ini, pendidikan dan pemahaman tentang modernitas menjadi 

penting, karena mereka memberi kita alat untuk menavigasi dunia yang penuh 

ketidakpastian ini, sambil menjaga keseimbangan antara kemajuan dan 

pelestarian identitas budaya yang kuat. 

Desakan arus modernitas menjadi bagian tak terpisahkan dari 

perjalanan ruang dan waktu yang mesti dilalui oleh semua umat manusia. 

Dalam konteks ini, modernitas bukanlah suatu pilihan yang bisa dihindari, 

melainkan suatu kenyataan yang harus diterima dan dihadapi. Seiring dengan 

perkembangan zaman, kita sebagai manusia hanya dapat menyesuaikan diri 

dan mengikuti perkembangan serta perubahan yang ditawarkan oleh 

modernitas tersebut. Dalam pandangan ini, modernitas tidak bisa dipandang 

sebagai fenomena yang terisolasi di negara-negara tertentu, melainkan sebuah 

gejala universal yang melintasi batas-batas geografis, budaya, dan ekonomi. 

                                                           
3
 H. Priyono, Anthony Giddens. Suatu Pengantar (Jakarta: Kompas Gramedia, 2016), h. 23 



3 

 

Modernitas dengan segala dampaknya tidak hanya dapat ditemukan di 

negara-negara maju seperti Eropa Barat dan Amerika, yang telah lebih dulu 

mengalami revolusi industri dan transformasi sosial yang pesat, tetapi juga 

berlaku dan dialami oleh negara-negara berkembang di berbagai belahan 

dunia, seperti di Asia dan Afrika. Bahkan di negara-negara yang awalnya 

lebih tertutup atau konservatif, proses modernisasi telah mengubah cara 

hidup, pola pikir, dan struktur sosial yang ada. Negara-negara ini kini terlibat 

dalam arus perubahan yang lebih besar yang mencakup globalisasi ekonomi, 

kemajuan teknologi, perubahan sosial, serta pengaruh budaya yang datang 

dari luar. 

Dengan demikian, modernitas tidak hanya terbatas pada pencapaian 

materi atau teknologi, tetapi juga mencakup perubahan cara pandang, sistem 

nilai, dan struktur sosial yang lebih kompleks. Di negara-negara maju, 

modernitas terlihat dalam bentuk infrastruktur yang maju, perkembangan 

ilmu pengetahuan dan teknologi, serta pola hidup yang lebih individualistik. 

Sementara itu, di negara-negara berkembang, modernitas seringkali 

membawa tantangan tersendiri, karena masyarakat harus menghadapi 

ketegangan antara tradisi dan perubahan, antara pelestarian nilai-nilai lokal 

dengan tuntutan untuk mengikuti arus global yang terus berkembang. Arus 

modernitas ini membawa serta perubahan yang tak terelakkan, baik dari segi 

politik, ekonomi, sosial, maupun budaya. Masyarakat di seluruh dunia, baik 

di negara maju maupun berkembang, harus menghadapi tantangan yang 

timbul akibat modernitas, seperti kesenjangan sosial, dampak lingkungan, 



4 

 

serta krisis identitas yang muncul akibat perubahan budaya yang cepat. 

Dalam hal ini, modernitas bukan hanya soal kemajuan dan perubahan, tetapi 

juga tentang bagaimana masyarakat bisa menavigasi dan beradaptasi dengan 

realitas baru yang muncul, sambil tetap menjaga keseimbangan antara 

kemajuan dan nilai-nilai dasar yang menjadi fondasi sosial mereka.
4
 

Revolusi modernitas tersebut, menggiring kita pada kuatnya kuasa 

teknologi informasi.
5
 Kemajuan teknologi informasi di era saat ini telah 

membawa banyak perubahan dalam berbagai aspek kehidupan. Kehadiran 

internet, dengan segala kelebihannya, semakin memperkuat dinamika 

                                                           
4
 Menurut Munir Mulkhan, gelombang modernitas ini muncul sebagai hasil dari revolusi 

ekonomi, politik, serta pemikiran filsafat yang terjadi pada era Renaisans dan Aufklärung abad ke-

16. Modernitas ini berakar pada dua ideologi utama: (1) pembebasan dari otoritas agama (gereja), 

dan (2) penempatan fisika sebagai paradigma utama dalam kajian humaniora (kemanusiaan). Lihat 

Abdul Munir Mulkhan, ―Spritualitas Lingkungan dan Moral Kenabian‖, dalam Kritik Sosial, 

Dalam Wacana Pembangunan. Editor. Moh. Mahfud MD Dkk. (Yogyakarta: UII-Pres1999), 315. 

Sedangkan menurut Akbar Ahmed, modernitas lahir bersamaan dengan munculnya kepercayaan 

yang sangat kuat terhadap sains sebagai landasan utama dalam memahami dunia. Kepercayaan ini 

menempatkan sains di puncak otoritas, menggantikan dogma-dogma tradisional yang sebelumnya 

mendominasi kehidupan masyarakat. Modernitas, dalam pandangan ini, tidak hanya sekadar 

mengagungkan ilmu pengetahuan, tetapi juga menjadikannya instrumen untuk mengendalikan 

alam, menciptakan inovasi, dan membangun struktur sosial yang lebih kompleks. Dengan 

demikian, sains menjadi simbol pergeseran paradigma dari keyakinan metafisis menuju 

pendekatan rasional dan empiris. Akbar Ahmed, Posmoderisme, Bahaya dan Harapan Bagi Islam. 

(Bandung: Mizan, 1996), h. 31 
5
 Istilah ―teknologi‖ berasal dari bahasa Yunani technologia, yang terbentuk dari kata 

techne yang berarti kerajinan atau keahlian, dan logia yang berarti pengetahuan atau wacana. 

Definisi teknologi telah mengalami perubahan dari waktu ke waktu, seiring dengan perkembangan 

zaman dan perspektif interdisipliner, khususnya di era postmodern. Secara umum, dari era 

prasejarah hingga masa postmodern, teknologi dapat diartikan sebagai proses di mana manusia 

mengubah alam untuk memenuhi kebutuhan dan keinginannya. Contohnya meliputi alat-alat 

sederhana seperti pebble (kapak genggam dari Sumatra) dan chopper (kapak genggam dari zaman 

Paleolitikum), hingga pencapaian modern seperti reaktor nuklir dan nanoteknologi. Lihat 

Burhanuddin, S., dkk, Sejarah Maritim Indonesia; Menulusuri jiwa Bahari Indonesia dalam 

Proses Integrasi Bangsa (Semarang: Universitas Diponegoro, 2003), 37. Sebagai proses 

penaklukan alam, teknologi memiliki hubungan yang erat dengan sains dan teknik (science and 

engineering). Sains bertujuan memahami cara kerja alam semesta dalam koridor keilmuan, 

sementara teknik berfokus pada upaya membentuk dunia ini guna memenuhi kebutuhan dan 

keinginan manusia melalui penerapan teknologi. Dalam praktiknya, teknologi sering kali 

diasosiasikan dengan perkembangan komputer dan komunikasi, yang menjadi simbol utama dari 

kemajuan teknis di era modern ini. Hubungan sinergis antara sains, teknik, dan teknologi 

mencerminkan bagaimana manusia terus berinovasi untuk mengatasi batasan-batasan alam dan 

mempermudah kehidupannya. Lihat Moss, M. L. Anthropology 150 - Glossary. (Oregon: 

University Oregon, 1988). 



5 

 

kehidupan modern. Setiap hari, ratusan juta orang di seluruh dunia terhubung 

dengan internet, dan angka ini terus meningkat seiring waktu.
6
 Oleh karena 

itu, tidak mengherankan jika beberapa ahli menyebut era ini sebagai new 

wave technology, yaitu teknologi yang mampu menghubungkan individu dan 

kelompok. Internet menjadi salah satu media yang dianggap sebagai bagian 

dari new wave technology, berfungsi sebagai pintu gerbang yang mudah 

diakses menuju dunia luas konten digital, atau yang dikenal sebagai 

cyberspace.
7
 

Fenomena ini, mendorong munculnya globalisasi di mana satu dengan 

yang lain telah melebur dalam satu dunia yang sama.
8
 Globalisasi telah 

mengakibatkan dunia semakin terbuka sehingga menyebabkan batas antar 

negara semakin kabur. Artinya, ada kesaling bertautan antara kelompok satu 

                                                           
6
 Menurut data dari Internet World Stats, hingga 31 Desember 2011, jumlah total pengguna 

internet di dunia mencapai sekitar 2.267.233.742 (lebih dari 2,2 miliar orang). Secara geografis, 

benua Asia menempati posisi pertama dengan jumlah pengguna terbesar, yaitu 1.016.799.076 

orang. Benua Eropa berada di posisi kedua dengan 500.723.686 pengguna, diikuti oleh Amerika 

Utara dengan 273.067.546 pengguna. Sisanya berasal dari Amerika Latin, Afrika, dan Australia. 

Lihat www.vibizportal.com (11 April 2012). Sementara itu, berdasarkan data Asosiasi Penyedia 

Jasa Internet Indonesia (APJII), jumlah pengguna internet di Indonesia pada tahun 2017 mencapai 

143 juta orang, meningkat signifikan dibandingkan tahun 2016 yang tercatat sebesar 132 juta 

orang. Bahkan, Statista.com memproyeksikan bahwa pada tahun 2021, pengguna internet di 

Indonesia akan mencapai 144,2 juta orang. Dari jumlah tersebut, sebanyak 129,2 juta pengguna 

memiliki akun media sosial yang aktif. Rata-rata, pengguna internet di Indonesia menghabiskan 

sekitar 3,5 jam per hari untuk mengakses internet melalui perangkat seluler. Thanon Aria 

Dewangga, “Media Sosial, Hoax, dan Runtuhnya Trust‖ dalam http://setkab.go.id/media-sosial-

hoax-dan-runtuhnya-trust/ 
7
 Istilah cyberspace pertama kali diperkenalkan oleh William Gibson pada tahun 1984 

dalam novel berjudul Neuromancer. Dalam karya tersebut, Gibson menggambarkan cyberspace 

sebagai "pemandangan yang dihasilkan oleh komputer-komputer yang terhubung langsung ke 

soket-soket yang ditanamkan di otak manusia," sebagaimana dikutip oleh Antariksa. Konsep ini 

mencerminkan visi futuristik tentang dunia virtual yang sepenuhnya terintegrasi dengan pikiran 

manusia, menggambarkan bagaimana teknologi dapat menciptakan realitas alternatif yang dapat 

diakses melalui interaksi langsung dengan sistem digital. Lihat KUNCI, No. 2 (September, 1999). 

Lihat juga http://kunci.or.id/esai/nws/02/ cyberculture.htm; Mark Slouka, Ruang yang Hilang: 

Pandangan Humanis tentang Budaya Cyberspace yang Merisaukan, terj. Zulfahmi Andri 

(Bandung: Mizan, 1999), h.14. 
8
 Elisa Puspita Ratri dan Fatma Ulfatun Najicha, ―Urgensi Pancasila dalam Menanamkan 

Jiwa Nasionalisme pada Generasi Muda di Era Globalisasi‖ dalam Jurnal Global Citizen; Jurnal 

Ilmiah Kajian Pendidikan Kewarganegaraan, Vol. XI, No. 1, 2022 



6 

 

dengan kelompok lainnya, antara negara satu dengan negara lain, antara satu 

ilmu dengan ilmu lainnya. Situasi ini, mirip dengan apa yang disebut dengan 

istilah ―Desa Buana‖ (Global Village), sebuah istilah yang pertama kali 

diperkenalkan oleh teoretikus komunikasi, Marshall McLuhan, pada tahun 

1960-an.
9
 Dalam desa buana, setiap bangsa, masyarakat, dan individu di 

dunia terhubung satu sama lain dalam jaringan besar interaksi, di mana 

peristiwa di satu tempat dapat dengan cepat berdampak ke bagian dunia lain.  

Situasi "desa" besar yang saling terhubung ini, digambarkan oleh 

adanya teknologi informasi yang mengalir secara instan, menghubungkan 

individu dari berbagai negara dan latar belakang budaya. Kemajuan teknologi 

ini memungkinkan berita, budaya, dan gagasan untuk tersebar lebih cepat, 

menciptakan hubungan yang erat antara negara-negara di dunia. Misalnya, 

hadirnya media sosial memungkinkan individu dari belahan dunia yang 

berbeda untuk berbicara, berbagi pengalaman, dan bertukar pandangan secara 

real-time. Ini berarti bahwa individu dari berbagai negara dapat mengalami 

kejadian global secara bersama-sama. Ketika terjadi peristiwa besar seperti 

bencana alam atau pemilihan pemimpin dunia, dunia bisa menyaksikannya 

seketika, dan banyak orang merespons dalam waktu yang sama. Media Sosial 

juga telah menggeser cara berkomunikasi manusia, dari komunikasi di dunia 

nyata menjadi komunikasi di dunia maya. Bahkan eksistensi seseorang juga 

diukur dengan kepemilikannya akan akun di jejaring sosial.
10

 Adanya jejaring 

                                                           
9
 Marshall McLuhan, Understanding Media: The Extension of Man, (London & New York: 

Gingko Press, 2003), h. 23 
10

 Agustina Zubair, ―Fenomena Facebook: Keterlibatan Teknologi Komunikasi dalam 

Perkembangan Komunikasi Manusia‖, dalam Jurnal ASPIKOM, vol. 1:1, (Juli, 2010), h. 6 



7 

 

sosial facebook ini sangat berdampak pada kehidupan sosial, yakni hubungan 

antara orang perorang tidak ada lagi jarak dan berlangsung secara terbuka.
11

 

Layaknya di sebuah ―Kampung‖ atau desa, dunia serasa sempit, satu dengan 

lainnya saling menyapa dan mengenal. 

Realitas tersebut, tidak saja telah menimbulkan perubahan dalam 

struktur kehidupan manusia di dalam bidang sosial, budaya, ekonomi, politik, 

begitu juga pada bidang pendidikan. Revolusi perubahan ini, didorong pula 

oleh adanya paradigma sekulerisme dalam pengembangan ilmu pengetahuan 

dan teknologi, yaitu semangat untuk memberikan otonomi dan independensi 

baru yang seluas-luasnya bagi manusia atas Tuhannya (agamanya). Hal ini, 

mendorong sebagian besar para ilmuan justru terjebak pada kebebasan dirinya 

dari Tuhan (agama). Gagasan ini, diperkuat oleh argumentasi bahwa agama 

secara alamiah akan mengalami kelunturan dan tidak memiliki peran penting, 

ketika masyarakat industri semakin maju. Mereka berusaha mengajukan 

konsep-konsep baru tentang realitas, tanpa memberikan ruang bagi Tuhan. 

Tuhan yang sakral dan cenderung spekulatif, tidak layak untuk dikaji sebagai 

kajian ilmiah. Justru, keberadaan Tuhan membelenggu kebebasan manusia. 

Tidak heran jika kemudian ada yang berteriak ―Tuhan telah Mati‖.
12

 

                                                           
11

 Ibid 
12

 Gagasan tentang "kematian Tuhan" pertama kali diungkapkan oleh Friedrich Nietzsche 

dalam bukunya yang berjudul Die Fröhliche Wissenschaft (The Gay Science), yang diterbitkan 

pada tahun 1882. Konsep ini mencerminkan kritik Nietzsche terhadap runtuhnya otoritas agama 

tradisional dan keyakinan metafisik di era modern, di mana manusia mulai bergeser ke arah 

rasionalitas dan sains sebagai landasan nilai dan makna hidup. "Kematian Tuhan" bagi Nietzsche 

bukan hanya tentang kehilangan keyakinan religius, tetapi juga tentang tantangan besar bagi 

manusia untuk menciptakan nilai-nilai baru di tengah kekosongan spiritual. Dalam Harun 

Hadiwijono, Teologi Reformatoris Abad ke-20, (Jakarta: Gubug Mulia, 1993), h. 154. Meskipun 

sebagian ilmuwan Muslim menganggap Nietzsche sebagai tokoh filsafat yang ateis dan tidak 

mengakui keberadaan Tuhan, pandangan ini tidak sepenuhnya disetujui oleh Muhammad Iqbal. 



8 

 

Pada proses selanjutnya, definisi tentang sains misalnya, yaitu 

pengetahuan yang harus bisa diobservasi (observable) dan dapat diukur 

(measurable), semakin memperkokoh garis pemisah antara ilmu atau sains 

dengan agama. Agama bagi sains tidak observable dan tidak measurable. 

Sementara, agama tidak bisa diukur maupun diobservasi. Antara agama dan 

Sains pada akhirnya seperti dua mata uang yang saling menggelinding, 

namun berseberangan yang tidak mungkin mengalami perjumpaan.
13

 

Epistemologi dikotomik ini, dalam Islam disebut dengan terpisahnya 

antara ―sains agama‖ („ulum syari‟ah) atau ―sains-sains tradisional‖ (‗ulum 

naqliyyah) dengan ―sains rasional‖ („ulum „aqliyyah atau ghair syar‟iyyah).
14

 

Yang menarik adalah ketika al-Ghozali mengkategorikan fardhu „ain bagi 

sains agama dan fardhu kifayah bagi sains rasional.
15

 Akibatnya, semakin 

                                                                                                                                                               
Dalam pandangannya, Nietzsche justru dipandang sebagai ―Seorang bijak dari Jerman.‖ Iqbal 

menilai bahwa pemikiran Nietzsche, meskipun radikal dan kontroversial, mengandung kritik tajam 

terhadap kemunduran moral dan spiritualitas masyarakat Eropa. Baginya, gagasan Nietzsche 

tentang "kematian Tuhan" bukan sekadar penolakan terhadap agama, tetapi juga panggilan bagi 

manusia untuk menggali potensi kreatifnya dan menemukan makna hidup baru dalam dunia yang 

kehilangan pegangan spiritual. 
13

 Perdebatan tentang perbedaan secara paradigmatis inilah, yang kemudian menimbulkan 

pertentangan antara pendukung satu dengan lainnya. Akibatnya, tidak jarang antara kebenaran 

agama dan kebenaran sains saling berebut kebenaran (truth claim), bahkan saling menyerang. 

Liihat Ian G. Barbour, Issues in Science an Religion, (New York: Harper and Row Publisher, 

1971), h. 54. 
14

 Amrullah Ahmad. ―Kerangka Dasar Masalah Paradigma Pendidikan Islam‖ dalam Muslih 

Usa (ed), Pendidikan Islam di Indonesia ; Antara Cita dan Fakta. (Yogyakarta : Pustaka Pelajar. 

1991) h. 83. 
15

 Menurut Fazlur Rahman, terdapat beberapa faktor yang menyebabkan terjadinya 

dikotomi ilmu dalam tradisi intelektual Islam. Pertama, dalam pandangan sebagian umat Islam, 

kehidupan akhirat dianggap lebih penting daripada kehidupan dunia. Hal ini mengakibatkan 

prioritas lebih diberikan pada ilmu-ilmu agama yang dianggap sebagai bekal utama untuk 

kehidupan setelah mati. Kedua, berkembangnya ajaran-ajaran sufi yang kemudian mengkristal 

menjadi thariqah atau tarekat, yang dengan sengaja menolak pendekatan rasionalisme dan 

intelektual dalam pencapaian pengetahuan. Ketiga, legalitas ijazah-ijazah yang lebih menjanjikan 

peluang kerja, seperti menjadi mufti atau qadi, lebih banyak dijumpai dalam bidang ilmu agama, 

sementara filsuf dan ilmuwan hanya mendapatkan kesempatan terbatas, terutama di kalangan 

istana. Lihat Fazlurrahman. Islam Dan Modernitas ; Tantangan Transformasi Intelektual. 

(Bandung : Pustaka. 1985), h 39. 



9 

 

melebar pula polarisasi keilmuan dalam Islam. Setali mata uang, Barat 

dengan segala kemajuan sains dan teknlogi, kemudian melakukan ekplorasi 

seluas-luasnya ke berbagai negara. Termasuk di negara-negara yang 

mayoritas Muslim. Proses kolonialisasi yang berlangsung lama ini, juga 

memperparah kelamnya dikotomi ilmu. Di Indonesia misalnya, Belanda tidak 

mau memasukkan mata pelajaran agama di sekolah-sekolah mereka. 

Sementara agama hanya bisa diajarkan di sekolah berbasis pesantren.
16

 

Ketika peradaban modern dengan perangkat Teknologi Informasi yang 

mengglobal saat ini, semakin menghegemoni dan mendominasi, pelan-pelan 

kesadaran akan ketertinggalan umat Islam menjadi keprihatinan mendalam 

pada diri para intelektual muslim kontemporer. Lemahnya penguasaan pada 

ilmu dan stagnasi ilmu-ilmu Islam adalah faktor terbesar dan menjadi kunci 

dari keterpurukan umat Islam. Banyak para pemikir muslim, yang kemudian 

mencoba melakukan reformulasi atas ketertinggalan tersebut. Di antaranya 

adalah dengan melakukan pembaharuan atau modernisasi pemahaman ajaran 

Islam melalui pendidikan dan lainnya. Banyak para tokoh Muslim, yang 

                                                           
16

 Meskipun Indonesia telah mengalami dampak dari berbagai sistem pendidikan yang 

diterapkan oleh penjajah Belanda, seperti sistem kelas, penggunaan papan tulis, meja, bangku, 

serta pengenalan ilmu-ilmu umum, namun netralitas Belanda terhadap agama tidak sepenuhnya 

konsisten. Hal ini terutama dipengaruhi oleh analisis Snouck Hurgronje yang mengkategorikan 

Islam ke dalam tiga aspek: ibadah, sosial kemasyarakatan, dan kekuatan politik. Dalam hal ibadah 

dan sosial kemasyarakatan, Belanda memang mengurangi tekanan terhadap umat Islam, tetapi 

dalam ranah politik, Belanda cenderung menekan dan membatasi pengaruh Islam. Kondisi ini 

menjadi tantangan bagi perkembangan pendidikan Islam di Indonesia, yang tidak mendapat ruang 

yang cukup untuk berkembang secara optimal. Lihat misalnya Aqib Suminto, Politik Islam Hindia 

Belanda, (Jakarta : LP3ES, 1986), hlm 32 – 37, juga perhatikan pada hlm. 51 – 63. Asumsi bahwa 

orang Indonsesia sebagai kelompok kelas ketiga, bisa di baca penelitian Takashi Shiraishi, Zaman 

Bergerak; Radikalisme Rakyat di Jawa 1912 – 1926, (Jakarta : Grafitri Pers. 1997), hlm. 39. Buku 

yang agak lengkap memotret perjalanan panjang pendidikan di Indonesia, adalah Karel A. 

Steenbring, Pesantren, Madrasah, Sekolah ; Pendidikan Islam dalam Kurun Modern, (Jakarta : 

LP3S. 1986), terutama di halaman 41 yang mendeskripsikan bagaimana peran pengaruh tekanan 

kaum kolonial atas pendidikan Islam di Indonesia. 



10 

 

berusaha untuk menyatukan kembali keilmuan Islam dengan umum. Di dunia 

Islam itu sendiri, tokoh yang telah berjasa seperti Naquib al-Attas,
17

 yang 

sangat terkenal dalam penyatuan kembali dikotomi keilmuan ini. Selain itu, 

penyatuan ini juga dilakukan oleh seorang sastrawan Indonesia seperti 

Kuntowijoyo.
18

 Selain kedua tokoh yang telah disebutkan, sosok intelektual 

penting lainnya yang berpengaruh dalam usaha menyatukan ilmu agama dan 

ilmu pengetahuan adalah M. Amin Abdullah. Sebagai seorang pemikir dan 

intelektual Indonesia, ia berusaha untuk mengatasi dikotomi antara keilmuan 

Islam dan ilmu umum. Salah satu gagasan terkenalnya adalah tentang 

integrasi-interkonektivitas antara ilmu agama dan ilmu umum. Gagasan ini 

diterapkan secara langsung di UIN Sunan Kalijaga ketika ia menjabat sebagai 

rektor. Integrasi-interkonektivitas ini berlandaskan pada paradigma yang 

menggabungkan agama dan sains, atau lebih tepatnya paradigma penyatuan 

yang terpadu antara kedua bidang tersebut, yang bertujuan untuk menciptakan 

pemahaman yang lebih holistik dan harmonis antara keduanya. 

Paradigma ini mengasumsikan adanya pembukaan dialog antar berbagai 

disiplin ilmu, sehingga peluang terjadinya dikotomi dapat dihindari. Di 

                                                           
17

 Ia adalah seorang tokoh intelektual yang berasal dari Bogor, Jawa Barat. Lahir pada 

tanggal 5 September 1931. Usaha penyatuan antara ilmu agama dan sains al-Attas ini disebabkan 

karena melemahnya akhlak yang dimiliki oleh umat Islam dan tidak lagi seperti akhlak yang 

dicontohkan oleh Nabi SAW. Tujuan islamisasi oleh al-Attas ini bukan untuk melemahkan agama 

tatapi menunjukkan keistimewaan dari ajaran Islam yang tertuang dalam kitab suci al-Qur‘an. 

Cara yang diberikan dalam islamisasi ilmu pengetahuan al-Attas yaitu dengan membersihkan 

unsur-unsur yang tidak mempunyai nilai-nilai islami dalam sebuah ilmu pengetahuan serta 

menghiasi nilai-nilai keislaman ke dalam ilmu pengetahuan agar menjadi nilai-nilai yang 

sempurna. Lihat Ilyas Hasan dan Dian R. Basuki, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern, 

(Bandung: Mizan, 2002), h. 157 
18

 Ia adalah seorang sejarawan dan sastrawan Indonesia. Ia dilahirkan di Bantul, Yogyakarta 

pada 18 September 1943 dan meninggal pada 22 Februari 2005. Penyatuan antara ilmu-ilmu 

keislamanan dengan ilmu pengetahuan umum yaitu dengan konsep integralisasi yaitu pemaduan 

antara wahyu dan pengetahuan manusia dan secara objektifikasi yaitu produk ilmu harus benar-

benar bersifat objektif 



11 

 

dalamnya terdapat tiga peradaban utama, yaitu budaya teks (hadarah al-Nas), 

budaya ilmu (hadarah al-„ilm), dan budaya filsafat (hadarah al-falsafah). 

Gagasan ini bertujuan untuk mengatasi kebuntuan dalam permasalahan 

keilmuan kontemporer dan menghindari sikap arogansi keilmuan (single 

entity), yang seringkali menyebabkan isolasi antar bidang ilmu dan 

ketidakmampuan untuk saling berkomunikasi (isolated entities). Penyatuan 

ini dilakukan dengan cara memposisikan dan menghubungkan agama dan 

sains secara tegas dan jelas, sehingga keduanya dapat saling melengkapi dan 

berkontribusi satu sama lain. Dalam konteks ini, penulis tertarik untuk 

menggali lebih dalam tentang epistemologi keilmuan integrasi-interkonektif 

yang dikembangkan oleh M. Amin Abdullah, yang kemudian dijadikan 

sebagai paradigma epistemologis oleh Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi 

Tamadunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

Jika pada level Universitas atau Perguruan Tinggi, sudah diaplikasikan 

di UIN Sunan Kalijaga, sementara pada level sekolah Menengah dan Dasar, 

belum banyak dilakukan. Misalnya di SMP IT Abu Bakar Yogyakarta. Di 

sekolah ini, pendekatan integrasi-interkoneksi diterapkan dalam pelajaran 

Pendidikan Agama Islam (PAI). Dengan paradigma ini, seorang pendidik 

mengkaji satu bidang keilmuan sambil memanfaatkan bidang keilmuan 

lainnya, sehingga tidak ada lagi kesenjangan antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Salah satu contoh implementasinya terlihat di SMP IT Abu Bakar, di 

mana guru PAI mengintegrasikan materi tentang "Haji dan Umrah" dengan 

ilmu Astronomi, khususnya topik tentang "Pusat Orbit Matahari". Pendekatan 



12 

 

ini berhasil membuat siswa lebih antusias dalam mengikuti pembelajaran, 

karena mereka dapat melihat keterkaitan langsung antara ilmu agama dan 

ilmu pengetahuan alam dalam kehidupan sehari-hari.
19

 Sayangnya 

pendekatan ini, hanya berlaku pada bidang PAI saja, dan itu juga masih 

menyesuaikan dengan topik-topik pelajaran yang akan di sampaikan. 

Kemudian di SMA Muhammadiyah 2 Sidoarjo menerapkan konsep 

interkoneksi sains dan Agama. Konsep ini dilakukan dalam rangka 

pengembangan pendidikan Agama Islam dan juga mencoba untuk mengikis 

dikotomi antara sains dan Agama.
20

 Bentuk interkoneksi di sekolah ini 

diwujudkan melalui penggabungan kurikulum nasional dengan kurikulum 

ISMUBA khas sekolah Muhammadiyah, serta berbagai kegiatan 

ekstrakurikuler. Dampak positifnya bagi siswa meliputi tumbuhnya budaya 

Islami dan pembentukan karakter Islami, serta pengalaman belajar yang 

mengasah kreativitas dan kebijaksanaan dalam menata niat untuk menuntut 

ilmu. Hal ini juga berkontribusi pada pencapaian prestasi gemilang di tingkat 

nasional maupun internasional. Bagi para guru, interkoneksi antara sains dan 

agama memberikan dampak positif dalam pengembangan diri dan karier, 

memperkaya wawasan mereka serta meningkatkan kualitas pengajaran yang 

mengintegrasikan kedua bidang ilmu tersebut. 

                                                           
19

 Besse Tantri Eka SB, ―Mplementasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi dalam 

Meningkatkan Keterampilan Berfikir Kreatif Siswa (Studi Pembelajaran PAI di SMP IT Abu 

Bakar Yogyakarta)‖, dalam Jurnal Al-Ikhtibar (Jurnal Ilmu Pendidikan), Vol. 5 No. 1 Tahun 2018, 

h. 536-437 
20

 Toha Machsun, dkk., Interkoneksi Sains dan Agama dalam Pengembangan Pendidikan 

Islam di SMA Muhammadiyah 2 Sidoarjo, dalam IMTIYAZ: Jurnal Ilmu Keislaman, Vol. 4 No. 2, 

2020 



13 

 

Penelitian lainnya adalah yang dilakukan oleh Imam Machali, yang 

menulis tentang upaya pengembangan integasi-interkoneksi dalam bidang 

manajemen pendidikan.
21

 Kajian ini lebih mengarah pada upaya filosofis dan 

teoretis dalam menerapkan integrasi-interkoneksi dalam konteks manajemen 

pendidikan. Menurutnya, kebijakan Kurikulum 2013 (Kurikulum 13) secara 

manajerial telah berhasil menerapkan prinsip integrasi-interkoneksi. 

Kurikulum 2013 mengintegrasikan tiga ranah kompetensi utama, yaitu sikap 

(attitude), pengetahuan (knowledge), dan keterampilan (skill), yang 

diimplementasikan dalam Kompetensi Inti (KI) 1 (sikap spiritual), KI 2 (sikap 

sosial), KI 3 (pengetahuan), dan KI 4 (keterampilan). Keempat kompetensi 

inti ini merupakan satu kesatuan yang harus terpenuhi, tercapai, dan 

terimplementasikan dalam proses belajar mengajar. Manajemen pembelajaran 

yang mengintegrasikan ketiga ranah kompetensi ini dapat diterapkan di 

semua mata pelajaran, baik yang berhubungan dengan agama maupun ilmu 

umum, seperti mata pelajaran biologi yang membahas proses penciptaan 

manusia. 

Proses pembelajaran dapat dimulai dengan mengamati (observing) 

video yang menampilkan fakta-fakta ilmiah, kemudian mengintegrasikannya 

dengan sains yang tercermin dalam Al-Qur'an dan hadits. Pendekatan ini 

memungkinkan siswa untuk memahami keterkaitan antara ilmu pengetahuan 

dan ajaran agama. Namun, agar hal ini dapat dilakukan dengan efektif, guru 

perlu didukung oleh wawasan, bacaan, pengalaman, dan literatur yang 

                                                           
21

 Imam Machali, ―Pendekatan Integrasi-Interkoneksi dalam Kajian Manajemen dan 

Kebijakan Pendidikan Islam‖, dalam Jurnal eL-Tarbawi, Vol. VIII, No. 1, tahun 2015, h. 47 – 49. 



14 

 

memadai, yang semuanya terhubung dengan kompetensi pedagogik dan 

profesional mereka.  

Adapun buku yang secara luas mengkaji konsep integrasi-interkoneksi 

yang ditulis oleh para dosen Fakultas Tarbiyah dan Keguruan UIN Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, hanya mengkaji secara teoretis implikasi-implikasi dari 

paradigma keilmuan integrasi-interkoneksi dalam pendidikan Islam.
22

 Begitu 

juga beberapa tulisan lain, yang serupa. Misalnya tulisan Muslih Hidayat,
23

 

Atika Yulanda,
24

 Isa Anshori,
25

 Tajudin,
26

 dan M. Hidayat.
27

 

Dalam konteks implementasi integrasi-interkoneksi ini, menurut Imam 

Machali bahwa: 

―Integrasi-interkoneksi‖ memang kata yang mudah diucapkan, akan 

tetapi ―sulit‖ diimplementasikan. Sebab men-syariat-kan pemahaman, 

wawasan, penguasaan tidak hanya satu disiplin ilmu yang menjadi 

fokus keahliannya saja, akan tetapi juga persinggungan (intersection) 

dengan ilmu-ilmu lain, bahkan inter dan multidispliner. Tidak hanya itu, 

kemampuan mendialogkan, menghubungkan, dan praktik-aplikatif ilmu 

juga sangat diperlukan untuk menjadikan konsep integrasi-interkoneksi 

benar-benar membumi dan applicable…
28

 

 

                                                           
22

 Maragustam (Ed), Implementasi Pendekatan Integrasi Interkoneksi dalam Pendidikan 

Islam, (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Suka, 2014). 
23

 Muslih Hidayat, Pendekatan Integratif-Interkonektif: Tinjauan Paradigmatik dan 

Implementatif dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, dalam Jurnal Ta‟dib, Vol. XIX, No. 

02, Edisi November 2014. 
24

 Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin Abdullah dan 

Implementasinya dalam Keilmuan Islam‖ dalam Jurnal Tajdid, Vol. 18, No. 1, Januari - Juni 2019. 
25

 Muhammad Isa Anshori, dkk., ―Paradigma Integratif-Interkonektif Dalam Pengembangan 

Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Madrasah‖, dalam Raudhah; Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 

Edisi Juni/Desember Tahun 2019. 
26

 Tajuddin, T., & Awwaliyah, N. M. Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi Ilmu 

dalam Pandangan Amin Abdullah. Dalam Aksiologi: Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial, Vol. 1, 

No. 2, tahun 2021. 
27

 Hidayat, M. Pendekatan Integratif-Interkonektif: Tinjauan Paradigmatik Dan 

Implementatif Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, dalam Jurnal Ta‟dib, Vol. 19, No. 

02, tahun 2014, hlm. 276–290. 
28

 Imam Machali, ―Pendekatan Integrasi-Interkoneksi dalam Kajian Manajemen dan 

Kebijakan Pendidikan Islam‖, h. 33. 



15 

 

Berdasarkan ungkapan tersebut, penerapan integrasi-interkoneksi 

bukanlah sesuatu yang mudah. Namun demikian, Sekolah Dasar Integrasi-

Interkoneksi Tamaddunia Mulia menawarkan konsep integrasi-interkoneksi 

dalam keseluruhan sistem pendidikannya. Bahkan ia termaktub dalam nama 

sekolah itu sendiri, yaitu Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) 

Tamaddunia Mulia. Oleh karena itu, penelitian ini menjadi sangat penting 

untuk dilakukan dalam rangka memahami bagaimana implementasi integrasi-

interkoneksi pada level Pendidikan dasar. 

Sebagaimana diketahui bersama bahwa proses pengembangan ilmu 

pengetahuan dalam sistem Pendidikan di Indonesia saat ini masih berorientasi 

kategorikal; agama dan umum, sehingga menimbulkan masalah, yaitu 

arogansi keilmuan yang bersifat eksklusif (tertutup). Seperti diskursus ilmu 

pengetahuan modern dan bidang keilmuan terpisah secara tegas dan jelas; 

biologi, psikologi, geografi, sosiologi, dan yang lainnya.
29

 Akhirnya para 

ilmuan terkesan mereduksi realitas hanya sebatas apa yang diketahuinya. 

Begitu pula dengan adanya dikotomi ilmu agama, terdapat hegemoni ilmu 

yang satu atas ilmu lainnya, terjadilah superior-inferior feeling.
30

 

Lemahnya dimensi agama pada ilmu umum, justru akan menghasilkan 

Pendidikan yang kering dengan nilai-nilai agama. Keringnya nilai-nilai 

agama yang berdampak pada munculnya dekadensi moral yang saat ini 

terlihat sebagai akibat modernitas tanpa moral. Seperti tawuran, pesta 

                                                           
29

 Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika (Jakarta: Pusat Data Indikator, 

1991), 58 
30

 Fahrudin Faiz, Mengenal Perjalanan, vii-viii. Lihat juga Kuntowijoyo, Islam Sebagai 

Ilmu Epistimologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007), h. 27. 



16 

 

narkoba,
31

 dan pelecehan seksual akibat bebasnya informasi di media sosial.
32

 

Dengan integrasi-interkoneksi ini, diharapkan peserta didik memiliki 

kompetensi utama yang harus dimiliki, yaitu bersifat terpadu (integrated). 

Artinya memadukan secara komprehensif dan simultan antara aspek kognitif, 

afektif, dan psikomotorik dalam pembelajaran. Agar sistem pendidikan 

tersebut tidak menyebabkan kerancuan dan kesenjangan pendidikan di 

Indonesia, serta menyebabkan umat Islam mengalami kemunduran.
33

  

Di antara upaya membangun kembali sistem Pendidikan yang 

integrated tersebut, dibutuhkan pendekatan yang mampu mengintegrasikan 

berbagai disiplin ilmu untuk menciptakan generasi yang kompeten secara 

intelektual, spiritual, dan moral. Salah satu pendekatan yang relevan untuk 

menjawab tantangan ini adalah paradigma integrasi-interkoneksi antara sains 

dan Islam. Paradigma ini tidak hanya memperkuat landasan keilmuan, tetapi 

juga membentuk kepribadian peserta didik yang berlandaskan nilai-nilai 

keislaman.  Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia 

di Kabupaten Bengkalis merupakan salah satu institusi pendidikan yang 

mengusung pendekatan ini. SDII Tamaddunia Mulia mencoba 

mengimplementasikan kurikulum berbasis integrasi-interkoneksi, di mana 

                                                           
31

 Jumlah kaum muda pengguna narkoba masih mencemaskan. Informasi dari Balai Diklat 

Badan Narkotika Nasional menyebutkan, terdapat 3,6 juta pecandu narkoba di Indonesia (Tempo 

Interaktif, 27/8/2009) 
32

 Abuddin Nata, Manajemen Peendidikan : Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam di 

Indonesia (Jakarta : Kencana, 2007), h. 190. 
33

 M Amin Abdullah, ―Etika Tauhidik Sebagai Dasar Kesatuan Epistimologi Keilmuan 

Umum dan Agama (dari paradigm positivistic-sekilaristik kea rah teoantroposentrik-integralistik‖, 

dalam M Amin Abdullah, et. Al, Menyatukan Kembali Ilmu-ilmu Agama dan Umum Upaya 

Mempertemukan Epistimologi Islam dan Umum, (Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press, 2003), hlm. 

5; Lihat Juga Sutrisno, Pendidikan Islam yang Menghidupkan: Studi Kritis Terhadap Pemikiran 

Pendidikan Fazlur Rahman (Yogyakarta: Kota Kembang, 2008), h. 2. 



17 

 

materi pembelajaran sains tidak hanya diajarkan sebagai pengetahuan teknis, 

tetapi juga dikaitkan dengan prinsip-prinsip Islam. Upaya ini bertujuan untuk 

menciptakan harmoni antara ilmu pengetahuan modern dan nilai-nilai 

keagamaan sehingga peserta didik dapat memiliki kecerdasan intelektual 

yang selaras dengan spiritualitas.   

Namun demikian, riset ini tidak berfokus pada pemikiran Prof. Amin 

Abdullah sebagai penggagas konsep Integrasi–Interkoneksi secara 

keseluruhan. Pemikiran beliau hanya dijadikan sebagai fondasi epistemologis 

dan landasan teoretis awal untuk memahami kerangka besar integrasi 

keilmuan dalam konteks pendidikan Islam. Fokus utama penelitian ini adalah 

paradigma integrasi–interkoneksi yang secara praktis diterapkan di SDII 

Tamaddunia Mulia, Kabupaten Bengkalis. Dengan demikian, penelitian ini 

tidak bermaksud melakukan kajian kritis atau analisis mendalam terhadap 

konsep Integrasi–Interkoneksi versi Prof. Amin, melainkan ingin melihat 

bagaimana gagasan besar tersebut diterjemahkan, diadaptasi, dan 

diimplementasikan dalam praktik pendidikan di institusi tersebut, terutama 

sekali dalam menghadapi tantangan global, seperti revolusi industri 4.0 dan 

perkembangan teknologi.   

Penelitian ini menjadi penting untuk mengeksplorasi sejauh mana 

paradigma integrasi-interkoneksi sains dan Islam diterapkan di SDII 

Tamaddunia Mulia. Penelitian ini juga akan mengidentifikasi peluang dan 

hambatan dalam implementasi paradigma tersebut, serta memberikan 

rekomendasi untuk pengembangan pendidikan yang mampu merespons 



18 

 

tantangan modernitas secara efektif. Dengan menggali lebih dalam penerapan 

paradigma integrasi-interkoneksi ini, diharapkan penelitian ini mampu 

memberikan kontribusi signifikan terhadap pengembangan model pendidikan 

yang holistik dan relevan dengan tantangan zaman. 

Observasi awal yang penulis lakukan di sekolah ini menunjukkan 

bahwa terjadi peningkatan antusiasme warga Desa Langkat khususnya, dan 

beberapa Desa di Kecamatan Siak Kecil.
34

 Peningkatan ini, terjadi tentu tidak 

hanya didasari oleh karena kemegahan sekolah, namun juga karena 

banyaknya prestasi yang telah dicapai oleh sekolah ini.
35

 Misalnya, 

pencapaian salah satu siswa yang mendapatkan nilai lima (5) tertinggi dalam 

ajang OSN (Olimpiade Siswa Nasional) bidang matematika tingkat 

Kabupaten Bengkalis yang diadakan secara nasional dan serentak di seluruh 

Indonesia. 

B. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah  

Dari latarbelakang masalah di atas, maka dapat diidentifikasi beberapa 

masalah dalam penelitian ini; 

a. Perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, menghantarkan 

peradaban dunia pada modernitas yang mengglobal. Hadirnya teknologi 

informasi telah mempersempit ruang pertemuan antara satu dengan 

                                                           
34

 Lihat juga hasil pengabdian yang dilakukan oleh Raden Imam Al Hafis, Nurman, dan 

Dani Setiawan yang terangkum dalam tulisan mereka di Jurnal Bhakti Nagori. Al-Hafis, dkk, 

―Menyetarakan Pendidikan Daerah Pedesaan di Kabupaten Bengkalis‖, Jurnal Bhakti Nagori, 

Volume 3, Nomor 2, Desember 2023, h. 189 - 194 
35

 Wawancara singkat dengan salah seorang Wali Siswa kelas V, Bapak H, Sudirman, pada 

tanggal 18 Juni 2024. 



19 

 

lainnya. Sayangnya, paradigma peradaban ini, justru dilahirkan dari 

rahim sekulerisme. Sehingga peradaban yang dibangun menjadi kering 

dengan nilai-nilai. 

b. Diperlukan seperangkat pendekatan dalam Pendidikan yang mampu 

memberikan nilai-nilai dan mengintegerasikan ilmu agama (nilai) 

dengan ilmu pengetahuan umum. Di antaranya adalah pendekatan 

integerasi-interkoneksi; 

c. Sulitnya menerapkan integrasi-interkoneksi, baik secara kelembagaan 

maupun pada keilmuan, lebih-lebih integrasi-interkoneksi diterapkan di 

Pendidikan dasar dan Menengah; 

d. Menipisnya aspek agama dari ilmu umum, justru akan menghasilkan 

Pendidikan yang kering dengan nilai-nilai agama; 

e. Pentingnya menyeimbangkan aspek ilmu agama dan ilmu umum dalam 

proses pembelajaran; 

f. Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia 

merupakan lembaga pendidikan tingkat dasar yang melaksanakan 

pendidikan integrasi-interkoneksi. 

2. Pembatasan Masalah  

Berdasarkan identifikasi masalah di atas, maka masalah dalam 

penelitian ini akan dibatasi pada penerapan paradigma integrasi-

interkoneksi di Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia 

Mulia Kabupaten Bengkalis. 

 



20 

 

3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan pembatasan masalah yang telah dikemukakan di atas, 

maka penelitian ini akan difokuskan pada pertanyaan penelitian ini sebagai 

berikut; 

a. Bagaimana paradigma integrasi-interkoneksi di Sekolah Dasar 

Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten 

Bengkalis? 

b. Bagaimana implementasi paradigma integrasi-interkoneksi yang 

dianut oleh SDII Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

c. Bagaimana dampak implementasi paradigma integrasi-interkoneksi 

yang dianut oleh SDII Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

C. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah penelitian di atas, maka tujuan 

penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Mendeskripsikan dan menjelaskan paradigma integrasi-interkoneksi di 

Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia 

Kabupaten Bengkalis; 

b. Mendeskripsikan dan menganalisis pelaksanaan integrasi-interkoneksi 

Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia 

Kabupaten Bengkalis; 

c. Menganalisis dampak implementasi paradigma integrasi interkoneksi 

yang dianut oleh SDII Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 



21 

 

2. Manfaat Penelitian 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memiliki manfaat sebagai 

berikut:  

a. Secara teoritis; penelitian diharapkan dapat memberikan gambaran 

pelaksanaan integrasi-interkoneksi di Sekolah Dasar Integrasi-

Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

Sehingga dapat menjawab argumentasi bahwa paradigma integrasi-

interkoneksi sesungguhnya bisa dilaksanakan pada konteks sekolah 

tingkat dasar.  

b. Secara praktis, penelitian ini dapat bermanfaat bagi: Lembaga 

Pendidikan Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia 

Mulia Kabupaten Bengkalis hasil penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam membentuk kepribadian yang baik 

bagi yang integrated; bagi Para pendidik di Sekolah Dasar Integrasi-

Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis, hasil 

penelitian ini diharapkan dapat digunakan sebagai solusi alternatif 

dalam mencetak kader-kader yang bermutu dan berakhlakul 

karimah; bagi Peneliti, kegunaannya untuk menambah dan 

mengembangkan wawasan dalam dunia pendidikan yang nantinya 

bermanfaat dalam meningkatkan kualitas pembelajaran output 

sekolah dan memberikan kontribusi pembelajaran keprofesionalan 

para guru. 

 



22 

 

D. Sistematika Penulisan 

Secara konseptual, hasil penelitian ini di rancang dan diarahkan pada 

pembahasan sebagai berikut: 

Bab I,  Bagian Pendahuluan; pada bagian ini diungkapkan kerangka dasar 

yang menjadi arah penting dalam penelitian ini. Oleh karena itu, 

bagian ini memuat tentang latar belakang penelitian, rumusan 

masalah penelitian, dan sistematika penulisan. 

Bab II,  Bagian kajian teoretis; teori-teori digunakan sebagai alas analisis 

pada bab-bab berikutnya. Pembahasan dikembangkan pada 

perdebatan atau diskusi terkait dengan konsep integrasi keilmuan, 

gagasan paradigma integrasi-interkoneksi; pengertian, pendekatan 

dan implementasi integrasi interkoneksi. 

Bab III, Bagian ini meneropong terkait metode penelitian; Pendekatan dan 

Jenis Penelitian; Tempat dan Waktu Penelitian; Sumber data;  

Partisipan; Teknik Pengumpulan Data; Uji Validitas Data; Teknik 

Analisis Data; dan Prosedur Penelitian. 

Bab IV,  Bagian ini menyajikan data dan mendiskusikan hasil yang telah 

diperoleh di lapangan dengan berbagai perspektif. 

Bab V,  Penutup berupa kesimpulan dan rekomendasi-rekomendasi. 

 



23 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

 

 

A. Kajian Teori 

1. Pendidikan Agama Islam 

Hakekat pendidikan Islam adalah suatu usaha yang dilakukan oleh 

orang dewasa Muslim yang bertaqwa untuk secara sadar mengarahkan dan 

membimbing pertumbuhan serta perkembangan fitrah (kemampuan dasar) 

anak didik. Tujuannya adalah untuk mencapai titik maksimal dari potensi 

pertumbuhan dan perkembangan tersebut, yang selaras dengan ajaran 

Islam.
36

 Gagasan ini menekankan bahwa pendidikan Islam bukan sekedar 

proses transfer pengetahuan, melainkan sebuah upaya integral untuk 

membentuk kepribadian dan karakter berdasarkan nilai-nilai agama. 

Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya memfasilitasi pertumbuhan 

kognitif dan emosional siswa, tetapi juga membimbing mereka untuk 

menjadi individu yang saleh dan bertanggung jawab secara sosial. 

Al-Qur'an dan Sunnah Rasul sebagai sumber ajaran Islam memiliki 

peran fundamental dalam proses pendidikan ini. Kedua sumber ini tidak 

hanya memberikan dasar moral dan etika yang harus dipatuhi, tetapi juga 

menyarankan berbagai metode dan pendekatan yang relevan dalam 

mendidik umat manusia. Dalam ajaran Islam, pendidikan bukanlah konsep 

yang terpisah dari kehidupan spiritual dan sosial individu, tetapi justru 

                                                           
36

 M. Arifin, Ilmu Pendidikan Islam Suatu Tinjauan Teoritis Dan Praktis Berdasarkan 

Pendekatan Interdisipliner (Jakarta: Bumi Aksara, 1991), h. 32.  



24 

 

menjadi bagian yang tak terpisahkan dalam membentuk manusia yang 

seimbang antara aspek duniawi dan ukhrawi.
37

 

Pendidikan atau at-Tarbiyah dalam pandangan Islam tidak hanya 

sekedar proses pengajaran atau penyampaian ilmu, tetapi juga merupakan 

bagian dari tugas mulia manusia sebagai khalifah Allah di bumi. Sebagai 

khalifah, manusia diberi mandat untuk mengelola, mendidik, dan 

memelihara alam semesta serta diri mereka sendiri. Allah, sebagai Rabb 

al-„Alamin (Tuhan semesta alam) dan Rabb al-Nas (Tuhan umat manusia), 

memberikan petunjuk melalui wahyu-Nya untuk menjalankan tugas ini.
38

 

Tugas pendidikan dalam Islam memiliki dimensi yang luas dan mendalam, 

karena ia mencakup tidak hanya pengembangan intelektual tetapi juga 

pembentukan karakter dan spiritualitas. 

Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya berkaitan dengan aspek 

rasional atau kognitif, tetapi juga menyentuh dimensi emosional, sosial, 

dan religius. Sebagai khalifah Allah, manusia diamanahi dengan tanggung 

jawab untuk mendidik alam semesta dan sesama umat manusia, dengan 

mengarahkan mereka pada kebaikan yang dapat membawa kebahagiaan 

dunia dan akhirat. Oleh karena itu, pendidikan Islam bukan sekedar 

tentang mengajarkan pengetahuan, tetapi juga tentang membimbing umat 

menuju kebahagiaan spiritual dan moral melalui nilai-nilai yang 

terkandung dalam wahyu Allah, yaitu Al-Qur'an dan Sunnah. 

                                                           
37

 Mohammad Daud Ali., Pendidikan Agama Islam. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 

2002), h. 12. 
38

Zuhairini, dkk., Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1995), h. 147. 



25 

 

Pendidikan dalam Islam mengandung makna yang lebih dalam 

daripada sekedar proses pengajaran atau pembelajaran. Secara teoritis, 

pendidikan Islam dipahami sebagai proses memberi makan jiwa seseorang, 

dengan tujuan agar jiwa tersebut memperoleh kepuasan rohaniah yang 

sejati. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan dalam Islam tidak hanya 

bertujuan untuk memenuhi kebutuhan intelektual atau kognitif, tetapi juga 

untuk memelihara dan menyuburkan kebutuhan spiritual yang menjadi inti 

dari kehidupan manusia itu sendiri. Dalam hal ini, pendidikan bukan hanya 

menjadi sarana untuk mencapai pengetahuan, tetapi juga menjadi jalan 

untuk memperbaiki hati dan karakter seseorang, yang pada akhirnya akan 

tercermin dalam tindakan dan amal perbuatannya. 

Untuk dapat mengarahkan pendidikan kepada pertumbuhan yang 

sesuai dengan ajaran Islam, pendidikan harus dilakukan melalui sistem 

yang terstruktur dan berpedoman pada syari‘at Islam. Syari‘at Islam bukan 

hanya sebagai hukum yang mengatur perilaku eksternal, tetapi juga 

merupakan pedoman hidup yang harus diamalkan dalam setiap aspek 

kehidupan, termasuk dalam pendidikan.
39

 Sebagaimana ditegaskan, 

syari‘at Islam tidak cukup hanya diajarkan secara teori, tetapi harus 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari melalui proses pendidikan yang 

berkelanjutan. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya melibatkan 

pengajaran tentang hukum atau ajaran agama, tetapi juga tentang 

penerapan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan nyata. 

                                                           
39

 Zakiyah Daradjat, dkk., Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1996), h. 28. 



26 

 

Dari sudut pandang ini, kita dapat melihat bahwa pendidikan Islam 

tidak hanya berfokus pada pengembangan pengetahuan atau keterampilan 

intelektual, tetapi juga bertujuan untuk membentuk sikap mental yang 

baik, yang kemudian akan tercermin dalam amal perbuatan. Amal 

perbuatan ini bukan hanya untuk kebaikan pribadi, tetapi juga untuk 

kesejahteraan masyarakat dan umat manusia secara keseluruhan. Dalam 

hal ini, pendidikan Islam menekankan pentingnya keseimbangan antara 

teori dan praktik, antara ilmu dan amal, antara iman dan amal shaleh. 

Islam tidak pernah memisahkan antara keduanya, melainkan mengajarkan 

bahwa iman yang sejati akan terwujud dalam amal shaleh yang bermanfaat 

bagi diri sendiri, keluarga, masyarakat, dan lingkungan sekitar. Dalam 

perspektif pendidikan Islam, kedua dimensi ini teori dan praktik, iman dan 

amal harus berjalan seiring untuk menghasilkan individu yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga bijaksana dalam bertindak dan 

bertanggung jawab terhadap lingkungan sosial dan spiritualnya.
40

  

Lebih jauh lagi, pendidikan Islam dalam kedua sumber tersebut 

sering kali disebut dengan istilah at-Tarbiyah, yang lebih dari sekedar 

pengajaran atau pendidikan dalam pengertian umum. At-Tarbiyah dalam 

Islam bukan hanya tentang penanaman pengetahuan, tetapi lebih 

menekankan pada pembinaan karakter, pembentukan akhlak, dan 

pengembangan spiritualitas anak didik agar mereka dapat hidup sesuai 

dengan prinsip-prinsip Islam. Konsep ini mengandung dimensi yang lebih 

                                                           
40

 Abdul Malik Karim Amrullah dan Djumransjah. Pendidikan Islam Menggali Tradisi 

Mengukuhkan Eksistensi. (Malang: UIN-Malang Press, 2007), h. 52 



27 

 

luas dan holistik, yang mencakup bukan hanya pendidikan intelektual 

tetapi juga emosional, sosial, dan religius. 

Penting untuk dicatat bahwa dalam pendidikan Islam, at-Tarbiyah 

berfungsi untuk menuntun individu agar berkembang secara seimbang 

dalam berbagai aspek kehidupan, dengan tetap menjaga keseimbangan 

antara ilmu duniawi dan ukhrawi. Hal ini bertentangan dengan pandangan 

sekuler yang cenderung memisahkan dunia pendidikan dari nilai-nilai 

agama. Perdebatan akademis muncul ketika kita mempertanyakan apakah 

pendidikan Islam yang berfokus pada at-Tarbiyah ini mampu beradaptasi 

dengan kebutuhan zaman modern, yang sering kali menuntut pendekatan 

yang lebih rasional dan ilmiah, serta terlepas dari ikatan tradisional yang 

ada. Apakah pendidikan Islam dapat menggabungkan antara nilai-nilai 

religius yang kokoh dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

teknologi yang pesat? Inilah pertanyaan yang sering menjadi topik 

perdebatan dalam dunia pendidikan Islam kontemporer. 

Oleh karena itu, dalam menjalankan pendidikan Islam, tantangan 

besar yang dihadapi adalah bagaimana mengintegrasikan ajaran-ajaran 

agama dengan tuntutan dunia pendidikan modern tanpa mengorbankan 

nilai-nilai fundamental Islam. Menciptakan sinergi antara at-Tarbiyah dan 

pengembangan ilmu pengetahuan yang seimbang menjadi sebuah 

kebutuhan yang mendesak untuk mewujudkan generasi yang tidak hanya 

cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia dan 

spiritualitas yang tinggi. 



28 

 

Esensi pendidikan Islam yang dilandasi oleh filsafat pendidikan 

Islam yang benar sangat erat kaitannya dengan tujuan untuk membentuk 

manusia yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 

kesadaran spiritual yang mendalam. Filsafat pendidikan Islam tidak hanya 

mencakup aspek pengajaran ilmu pengetahuan, tetapi juga melibatkan 

pembentukan karakter, akhlak, dan hubungan yang harmonis antara 

manusia dengan Tuhan, sesama, serta alam semesta. Salah satu tokoh yang 

memberikan kontribusi besar dalam menggagas pandangan ini adalah M. 

Fadil Al-Djamali, seorang Guru Besar dari Universitas Tunisia, yang 

dengan tegas mengungkapkan cita-citanya mengenai pendidikan Islam. Al-

Djamali menekankan bahwa pendidikan yang harus dilaksanakan oleh 

umat Islam haruslah pendidikan yang berbasis pada keberagamaan yang 

kuat, dengan fondasi keimanan yang teguh. Pendidikan Islam yang 

dimaksud bukan hanya pendidikan yang bersifat teknis atau pragmatis, 

tetapi harus memiliki orientasi yang lebih mendalam, yaitu pendidikan 

yang mengarah pada pembentukan pribadi yang sadar akan hakikat 

keimanan dan ketaatan kepada Allah SWT.
41

 Dalam pandangan Al-

Djamali, pendidikan Islam tidak bisa dipisahkan dari filsafat pendidikan 

yang menyeluruh dan komprehensif, yang merangkul segala dimensi 

kehidupan.
42

 

Pendidikan yang berlandaskan pada filsafat Islam harus mampu 

mengarahkan umat Islam untuk memahami dunia ini sebagai bagian 
                                                           

41
 Achmad Patoni. Metodologi Pendidikan Agama Islam. (Jakarta: PT Bina Ilmu, 2000), h. 

61. 
42

 M. Arifin, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1994), h. 16. 



29 

 

dari ciptaan Tuhan yang harus dihargai dan dipelihara. Ini berarti bahwa 

pendidikan Islam harus membekali individu dengan pengetahuan yang 

mendalam mengenai agama, tetapi juga harus mencakup pemahaman 

terhadap sains, sosial, dan budaya, yang kesemuanya harus dijalani 

dengan dasar iman yang kuat. Pendidikan semacam ini bukan hanya 

untuk memenuhi kebutuhan duniawi, tetapi juga untuk membentuk 

karakter yang sesuai dengan prinsip-prinsip moral dan etika Islam yang 

tinggi.
43

 

Al-Djamali mengungkapkan bahwa filsafat pendidikan yang 

menyeluruh ini berfungsi sebagai panduan untuk memahami dan 

mengintegrasikan ajaran Islam dalam setiap aspek kehidupan. 

Keimanan yang menjadi dasar utama pendidikan ini akan melahirkan 

individu-individu yang tidak hanya kompeten dalam ilmu pengetahuan, 

tetapi juga memiliki kesadaran moral yang tinggi, yang selalu 

mengutamakan nilai-nilai keadilan, kasih sayang, dan pengabdian 

kepada Tuhan dalam setiap tindakan mereka.
44

 Sebagai hasilnya, 

pendidikan Islam yang berlandaskan iman ini diharapkan dapat 

melahirkan generasi yang tidak hanya unggul secara intelektual, tetapi 

juga memiliki kepribadian yang luhur, serta mampu memberikan 

kontribusi positif bagi masyarakat dan dunia secara keseluruhan. 

                                                           
43

 Munardji. Ilmu Pendidikan Islam. (Jakarta: PT Bina Ilmu, 2004), h. 32 
44

 Ary Antony Putra, ―Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali‖, 

Jurnal Al-Thariqah Vol. 1, No. 1, Juni 2016  



30 

 

Dengan demikian, pendidikan Islam yang berlandaskan keimanan 

dan filsafat yang menyeluruh akan melahirkan insan yang tidak hanya 

cerdas secara akademis, tetapi juga memiliki kebijaksanaan spiritual 

yang membimbing mereka dalam menghadapi berbagai tantangan 

kehidupan.
45

 Ini adalah cita-cita pendidikan Islam yang sejati menurut 

M. Fadil Al-Djamali, yang menginginkan agar umat Islam dapat 

mencapai keseimbangan antara kemajuan ilmu pengetahuan dan 

keimanan yang kokoh dalam setiap aspek kehidupan mereka. 

Jelaslah bahwa proses pendidikan dalam perspektif Islam bukan 

sekedar transfer pengetahuan atau keterampilan, tetapi sebuah usaha 

yang lebih mendalam untuk membimbing dan mengarahkan potensi 

dasar manusia. Potensi ini mencakup kemampuan intelektual, 

emosional, sosial, dan spiritual yang dimiliki setiap individu.
46

  Melalui 

pendidikan, potensi-potensi tersebut dioptimalkan untuk menghasilkan 

perubahan yang bermakna dalam kehidupan pribadi maupun dalam 

hubungan sosial. Pendidikan Islam menekankan bahwa perubahan ini 

tidak hanya berfokus pada aspek individu, tetapi juga pada kontribusi 

positif individu terhadap masyarakat dan lingkungan sekitarnya.  

Sebagai makhluk sosial, manusia tidak bisa dipisahkan dari 

hubungan dengan sesama dan alam sekitar. Pendidikan Islam menyadari 

pentingnya proses ini untuk membentuk pribadi yang tidak hanya 

                                                           
45

 Yasmansyah dan Arman Husni, ―Konsep Dasar Pendidikan Agama Islam‖, Indonesian 

Research Journal on Education, Vol. 2, (2), (2022) 
46

 Ahmad Tafsir. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

1992), h. 42 



31 

 

cerdas, tetapi juga memiliki karakter yang baik, tanggung jawab sosial, 

serta kesadaran spiritual. Oleh karena itu, proses pendidikan dalam 

Islam harus senantiasa berada dalam bingkai nilai-nilai Islami yang 

diambil dari Al-Qur'an dan Sunnah Rasulullah. Nilai-nilai ini kemudian 

dilanjutkan dengan pembentukan norma-norma syari'ah yang menjadi 

pedoman hidup bagi umat Islam. Norma-norma syari'ah ini tidak hanya 

mengatur aspek keagamaan, tetapi juga kehidupan sosial, ekonomi, 

politik, dan pendidikan, yang kesemuanya berperan penting dalam 

pembentukan pribadi yang sempurna menurut Islam. 

Pendidikan Islam, oleh karena itu, tidak bisa dipisahkan dari 

konsep integrasi antara ilmu pengetahuan, akhlak, dan iman. 

Pendidikan Islam tidak hanya mengajarkan tentang pengetahuan agama 

semata, tetapi juga berusaha untuk membangun sikap mental yang baik 

dan moralitas yang tinggi yang dapat tercermin dalam amal perbuatan. 

Dengan pendekatan ini, pendidikan Islam bertujuan untuk mendidik 

umat manusia agar mampu menjalani kehidupan dunia dengan sebaik-

baiknya, sembari mempersiapkan diri untuk kehidupan akhirat yang 

lebih kekal dan penuh kebahagiaan. 

Untuk lebih mendalami pengertian pendidikan Islam, kita dapat 

melihatnya dari dua perspektif, yaitu dari segi bahasa dan istilah. Dari 

segi Bahasa, dapat diketahuai sebagai Berikut: 

Kata "pendidikan" yang umum kita gunakan dalam bahasa 

Arabnya adalah "Tarbiyah" dengan kata kerja "Robba". Kata 

"pengajaran" dalam bahasa Arabnya adalah "Ta'lim" dengan kata 

kerjanya "‟Allama". Pendidikan dan pengajaran dalam bahasa 



32 

 

arabnya adalah "Tarbiyah wa Ta'lim". Sedangkan pendidikan 

Islam dalam bahasa Arab adalah "Tarbiyah Islamiyah".
47

  

 

Dalam Al-Qur'an tidak akan kita temukan at-Tarbiyah, tetapi 

hanya kita temukan term yang senada yaitu ar-Rabb, Robbayaani. 

Dalam surat Al Isra': 24 disebutkan:  

"Dan rendahkanlah terhadap mereka berdua penuh kesayangan 

dan ucapkanlah “wahai Tuhanku kasihanilah mereka berdua 

sebagai mana mereka telah mendidikku sewaktu kecil‖.
48

 

 

Dalam bahasa Arab, kata "Robba" memiliki beberapa makna yang 

sangat kaya dan mendalam. Secara umum, kata ini mengandung arti 

"mengasuh," "mendidik," dan "memelihara." Dalam konteks ini, 

"Robba" merujuk pada tindakan yang bertujuan untuk memberikan 

perhatian, pemeliharaan, dan pengasuhan terhadap sesuatu atau 

seseorang agar tumbuh dan berkembang dengan baik.
49

 Makna ini 

mengandung dimensi kasih sayang dan tanggung jawab yang besar, 

mengindikasikan proses yang bersifat kontinu dan penuh perhatian. 

Selain itu, kata "Robba" juga bisa berarti "memimpin," 

"memperbaiki," dan "menambah." Dalam hal ini, "Robba" 

menggambarkan peran aktif dalam mengarahkan, membimbing, serta 

memperbaiki kondisi atau keadaan.
50

 Sebagai contoh, ketika diterapkan 

dalam konteks pendidikan atau pengajaran, "Robba" dapat mengandung 

                                                           
47

 Zakiyah Daradjat, dkk., Ilmu Pendidikan, h. 25. 
48

 Depag RI., Al-Qur‟an Dan Terjemahnya (Jakarta: Yayasan Penyelenggara Penerjemah 

Al-Qur‘an, 1989), h. 428. 
49

 Muhaimin. Wacana Pengembangan Pendidikan Islam. (Yogyakart: Pustaka Pelajar, 

2003), h. 22 
50

 Hasan Langgulung. Beberapa Pemikiran Tentang Pendidikan Islam. (Bandung: al-

Ma`arif, 1980), h. 62 



33 

 

makna bahwa seorang pendidik atau pemimpin tidak hanya berfungsi 

untuk mengasuh atau memelihara, tetapi juga berperan sebagai sosok 

yang memberi arahan dan memperbaiki perjalanan hidup atau 

pemikiran mereka yang dipimpin. Kata ini mengandung nuansa 

tanggung jawab yang lebih luas, yaitu tidak hanya sekadar mendukung 

tetapi juga mendorong peningkatan dan perbaikan.
51

 

Di sisi lain, kata "robaa" (dengan huruf alif yang berbeda) lebih 

merujuk pada makna "tumbuh" dan "berkembang." Ini membawa arti 

bahwa sesuatu atau seseorang mengalami pertumbuhan yang sehat, baik 

dalam aspek fisik, mental, maupun spiritual.
52

 Dalam konteks ini, 

"robaa" menggambarkan proses dinamis dari peningkatan dan 

kemajuan yang terjadi secara alami atau sebagai hasil dari suatu 

pengasuhan dan perawatan yang baik. Keseluruhan makna dari kata 

"Robba" dan "robaa" mencerminkan prinsip-prinsip dasar dalam 

pendidikan Islam, yang mengedepankan proses pengasuhan, 

pembimbingan, perbaikan, dan perkembangan berkelanjutan.
53

 Konsep 

ini mencakup segala dimensi kehidupan—baik dalam aspek fisik, 

moral, maupun spiritual—dengan tujuan untuk menciptakan individu 

yang tidak hanya berkembang secara jasmani, tetapi juga meningkat 

dalam hal keimanan, akhlak, dan kecerdasannya. Ini mencerminkan 

cara pandang yang holistik dan menyeluruh dalam pendidikan, yang 

                                                           
51

 Jalaludin, TeologiPendidikan. (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2003), h. 21 
52

 Zakiyah Daradjat, dkk., Ilmu Pendidikan, h. 26. 
53

 A. Fatah Yasin. Dimensi-dimensi Pendidikan Islam, (Malang: UIN Malang Press, 2008), 

h. 29 



34 

 

tidak hanya fokus pada pencapaian intelektual semata, tetapi juga pada 

pembentukan karakter yang baik dan berkembang sesuai dengan 

tuntunan agama.
54

 

Dari uraian tentang pengertian pendidikan dari segi bahasa, dapat 

disimpulkan bahwa pendidikan memiliki tugas yang sangat fundamental 

dalam membimbing dan mengarahkan pertumbuhan serta 

perkembangan manusia. Pendidikan bukan sekadar proses transfer 

pengetahuan, melainkan sebuah perjalanan panjang yang bertujuan 

untuk membantu anak didik mencapai perkembangan yang optimal 

dalam berbagai aspek kehidupan mereka, baik secara fisik, intelektual, 

emosional, maupun spiritual. Proses pendidikan ini berlangsung secara 

berkelanjutan, dimulai dari tahap awal kehidupan anak-anak, yang 

kemudian terus berlanjut sepanjang hidup mereka, seiring dengan 

perubahan dan tantangan yang dihadapi di setiap tahap perkembangan.
55

 

Secara spesifik, pendidikan memiliki tanggung jawab untuk 

mengarahkan anak didik melalui berbagai tahap kehidupan mereka, 

yang dimulai dari masa kanak-kanak hingga dewasa. Setiap tahap 

perkembangan anak didik memerlukan pendekatan yang berbeda, sesuai 

dengan kemampuan dan potensi yang dimiliki pada masing-masing 

tahap tersebut. Oleh karena itu, pendidikan harus disesuaikan dengan 

kondisi psikologis dan kebutuhan anak didik, untuk memastikan bahwa 

                                                           
54

 Jauhari. ―Konsep Pendidikan Ibn Khaldun dan Relevansinya Terhadap Pendidikan di Era 

Modern‖ Jurnal Komunikasi dan Pendidikan Islam, Volume 9. Nomor 1 (2020), h. 62. 
55

 Muhamad Basyrul Muvid, ―Konsep Pendidikan Agama Islam Dalam Tinjauan Hadits 

(Studi Analisis Tentang Hadits-Hadits Pendidikan)‖ Tarbawiyah: Jurnal Ilmiah Pendidikan, Vol. 

04, No.1, Juni (2020) 



35 

 

proses pembelajaran dapat berlangsung secara efektif dan 

menyeluruh.
56

 

Pendidikan berfungsi untuk memberikan bekal pengetahuan, 

keterampilan, dan nilai-nilai yang diperlukan agar anak didik dapat 

berkembang dengan seimbang dan siap menghadapi kehidupan. Dengan 

demikian, tujuan akhir dari pendidikan adalah untuk membantu individu 

mencapai titik kemampuan yang optimal, yaitu menjadi pribadi yang 

cerdas, bijaksana, memiliki karakter yang kuat, serta mampu 

berkontribusi secara positif kepada masyarakat dan dunia.
57

 Pendidikan 

yang efektif harus mampu menciptakan kondisi yang memungkinkan 

anak didik untuk mengembangkan potensi terbaik mereka, baik dalam 

aspek akademik maupun dalam hal pengembangan diri sebagai individu 

yang beretika dan bertanggung jawab.
58

 

Dalam konteks ini, pendidikan tidak hanya berfokus pada 

pencapaian akademis semata, tetapi juga pada pembentukan karakter, 

kemampuan sosial, dan pengembangan spiritual yang sesuai dengan 

nilai-nilai kehidupan yang lebih luas. Pendidikan harus mampu 

mengakomodasi kebutuhan holistik anak didik, sehingga mereka dapat 

tumbuh dan berkembang menjadi individu yang seimbang dan siap 

menghadapi tantangan zaman dengan baik.
59

 

                                                           
56

 Jalaluddin dan Usman Said, Filsafat Pendidikan Islam; Konsep dan Perkembangan 

Pemikirannya (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1994), h. 37. 
57

 Ramayulis, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 2010), h. 121 
58

 Abdul Mujib dan Yusuf Mudzakkir, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Prenada Media, 

2006), h. 31. 
59

 Abuddin Nata, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Gaya Media Pratama, 2005), h. 59. 



36 

 

Pengertian pendidikan Islam yang lazim kita pahami sekarang ini 

merupakan implementasi dakwah Islamiyah yang terdapat di zaman 

Nabi. Melalui usaha dan kegiatan yang dilaksanakan Nabi dalam 

menyampaikan seruan dengan berdakwah menyampaikan ajaran Islam, 

memberi contoh, melatih keterampilan, memberi motivasi dan 

menciptakan lingkungan sosial yang mendukung pembentukan muslim, 

hal tersebut dapat diartikan bahwa pendidikan Islam yang ada pada saat 

ini, merupakan penjabaran dari arti pendidikan yang telah 

dikembangkan sejak zaman Rasulullah SAW.
60

 Dengan berbagai 

kegiatannya Nabi telah mendidik dan membentuk kepribadian umatnya 

dengan kepribadian muslim. Karena itu, Nabi Muhammad SAW disebut 

sebagai seorang pendidik yang berhasil dalam menanamkan ajaran 

Islam pada masyarakat jahiliah. Tidak berlebihan apabila dikatakan 

bahwa apa yang beliau lakukan itu merupakan rumusan pendidikan 

Islam pada masa sekarang. Untuk lebih jelasnya akan penulis 

kemukakan beberapa pendapat mengenai pengertian pendidikan Islam 

menurut beberapa ahli. 

Menurut Ahmad D. Marimba, pengertian pendidikan Islam adalah 

―Bimbingan jasmani dan rohani berdasarkan hukum-hukum agama 

Islam menuju terbentuknya kepribadian utama menurut ukuran-ukuran 

Islam‖.
61

 Menurut pandangan ini, pengertian pendidikan Islam adalah 

                                                           
60

 NP. Aghnides, Muhammadan Theorities of Finance: With an Introduction to Muhammad 

Law and a Bibliography (New York: AMS Press, 1969), h. 35 
61

 Ahmad D. Marimba, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam (Bandung: Al-Ma‘arif, 1964), 

h. 24. 



37 

 

sebuah proses bimbingan jasmani dan rohani yang dilaksanakan 

berdasarkan hukum-hukum agama Islam, dengan tujuan utama untuk 

membentuk kepribadian utama sesuai dengan ukuran-ukuran yang 

ditetapkan dalam ajaran Islam. Dalam definisi ini, terdapat dua aspek 

yang sangat penting, yaitu aspek jasmani dan rohani, yang saling 

berinteraksi untuk membentuk individu yang seimbang. Pendidikan 

Islam, dalam pandangan Marimba, tidak hanya berfokus pada 

pengembangan aspek fisik dan intelektual, tetapi juga pada penguatan 

rohani yang menjadi dasar pembentukan kepribadian seseorang. Hal ini 

menandakan bahwa pendidikan Islam bertujuan untuk membimbing 

individu agar mampu mengembangkan dirinya secara menyeluruh, baik 

secara lahiriah maupun batiniah. Bimbingan jasmani mencakup 

pengembangan tubuh dan keterampilan praktis, sedangkan bimbingan 

rohani mencakup aspek spiritual, akhlak, dan pengembangan nilai-nilai 

moral yang mengacu pada ajaran Islam. 

Tujuan utama dari pendidikan Islam adalah untuk membentuk 

kepribadian utama, yaitu individu yang memiliki karakter dan akhlak 

yang baik, yang sesuai dengan nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran 

agama Islam. Kepribadian utama ini mencakup kejujuran, kedisiplinan, 

kasih sayang, dan rasa tanggung jawab. Pendidikan Islam bertujuan 

untuk menciptakan individu yang tidak hanya cerdas secara akademis, 

tetapi juga memiliki akhlak mulia yang menjadi cermin dari ajaran 



38 

 

agama yang dianutnya.
62

 Lebih lanjut, bimbingan dalam pendidikan 

Islam dilakukan berdasarkan hukum-hukum agama Islam. Ini 

menunjukkan bahwa seluruh proses pendidikan harus berlandaskan 

pada prinsip-prinsip ajaran Islam, baik dalam hal ilmu pengetahuan, 

etika, maupun cara hidup. Hukum-hukum agama Islam yang dimaksud 

mencakup Al-Qur'an, Hadis, dan prinsip-prinsip fiqh yang mengatur 

kehidupan sehari-hari umat Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam 

bertujuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai agama dalam setiap aspek 

kehidupan anak didik, baik dalam pembentukan pemikiran maupun 

tindakan mereka.
63

 

Secara keseluruhan, pendidikan Islam yang diungkapkan oleh 

Ahmad D. Marimba adalah pendidikan yang menekankan 

keseimbangan antara aspek jasmani dan rohani untuk membentuk 

kepribadian utama yang sesuai dengan ukuran-ukuran Islam. 

Pendidikan ini tidak hanya bertujuan untuk menciptakan individu yang 

sukses dalam hal pengetahuan dan keterampilan, tetapi juga yang 

memiliki karakter yang baik dan mampu menjalani kehidupan dengan 

cara yang sesuai dengan prinsip-prinsip agama Islam.
64

 

Menurut Syekh Ahmad An-Naquib Al-Attas, definisi pendidikan 

Islam adalah: 

                                                           
62

 8 Ziauddin Alawi, Pendidikan Islam pada Abad Pertengahan, terj. Abuddin Nata dari 

judul asli, Islamic Education in Middle Age (Bandung: Angakas, 2002), h. 67 
63

 Abdurrahman Saleh Abdullah, Teori-teori Pendidikan Berdasarkan al-Qur‟an, terj. H.M. 

Arifin dari judul asli, Educational Theory: Qur‟anic Outbook (Jakarta: Rineka Cipta, 2005), h. 20 
64

 Muhammad Athiya al-Abrasyi, Dasar-dasar Pokok Pendidikan Islam, terj. Bustami 

A.Ghani dan Djohar Bahry (Jakarta: Bulan Bintang, 1974), h. 15. 



39 

 

Usaha yang dilakukan pendidik terhadap anak didik untuk 

pengenalan dan pengakuan tempat-tempat yang benar dari 

segala sesuatu di dalam tatanan penciptaan sehingga 

membimbing ke arah pengenalan dan pengakuan akan tempat 

Tuhan yang tepat di dalam wujud dan keberadaan-Nya.
65

  

 

Pengertian dari definisi tersebut adalah bahwa usaha yang 

dilakukan oleh pendidik terhadap anak didik untuk pengenalan dan 

pengakuan tempat-tempat yang benar dari segala sesuatu dalam tatanan 

penciptaan, pada dasarnya bertujuan untuk membimbing anak didik 

menuju pemahaman yang mendalam tentang kebenaran hakiki yang ada 

di dunia ini.
66

 Dalam konteks pendidikan Islam, hal ini berkaitan 

dengan usaha untuk menanamkan kesadaran tentang keberadaan Tuhan 

dan kekuasaan-Nya dalam segala aspek kehidupan dan alam semesta. 

Proses ini bertujuan untuk mengarahkan anak didik agar dapat 

mengenali tanda-tanda kebesaran Tuhan yang tersembunyi dalam 

ciptaan-Nya dan menyadari tempat Tuhan yang tepat di dalam wujud 

dan keberadaan-Nya. Pendidikan Islam mengajarkan bahwa segala 

sesuatu di dunia ini, baik itu makhluk hidup, alam semesta, maupun 

fenomena alam, adalah bagian dari ciptaan Tuhan yang harus dipahami 

dengan penuh rasa takjub, hormat, dan kesadaran akan kekuasaan-Nya. 

Dalam hal ini, pendidik berperan untuk membimbing anak didik agar 

tidak hanya mengenali dan memahami dunia fisik, tetapi juga agar 

                                                           
65

 Muhammad al-Nuqaib al-Attas, Aim and Objectivinesnn of islamic Education (Jeddah: 

King Abdul Aziz University, 1979), h. 1. 
66

 Jamaluddin dan Abdullah Ali, Kapita Selekta Pendidikan Islam (Bandung: Pustaka Setia, 

1998), h. 10. 



40 

 

dapat melihat dunia ini sebagai manifestasi dari Tuhan yang Maha 

Kuasa.
67

 

Selain itu, pengenalan yang dilakukan oleh pendidik juga 

mencakup pemahaman tentang tempat yang tepat bagi Tuhan dalam 

struktur alam semesta dan keberadaan-Nya. Dalam ajaran Islam, Tuhan 

tidak terbatas oleh ruang dan waktu, dan Dia adalah Zat yang Maha 

Sempurna dan Maha Mengetahui. Oleh karena itu, pendidik berperan 

untuk membantu anak didik memahami konsep Tuhan yang tidak 

terbatas dan mengajarkan bahwa semua ciptaan-Nya adalah bukti nyata 

dari kehadiran dan kekuasaan Tuhan.
68

 

Pengenalan dan pengakuan terhadap tempat Tuhan yang tepat, 

dalam konteks pendidikan Islam, adalah langkah pertama dalam 

membimbing anak didik untuk mencapai pemahaman spiritual yang 

benar. Ini juga mencakup pengajaran tentang tauhid atau pengesaan 

Tuhan, yang merupakan inti ajaran Islam.
69

 Melalui pendidikan yang 

diarahkan untuk mengenal dan mengakui tempat Tuhan yang benar, 

anak didik diharapkan dapat memperkuat hubungan spiritual mereka 

dengan Tuhan dan menjadikan ajaran agama sebagai panduan hidup 

yang utama. Dengan demikian, usaha pendidik dalam pengenalan ini 

bukan hanya terbatas pada aspek intelektual atau pengetahuan semata, 

tetapi juga pada pembentukan kesadaran spiritual yang mendalam. 

                                                           
67

 Abudin Nata, Pemikiran Pendidikan Islam dan Barat, (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2013), h. 209-200 
68

 Abbuddin Nata, Konsep Pendidikan Ibn Sina (Jakarta: UIN Jakarta Press, 2004), h. 78. 
69

 Ali al-Jumbulati, Perbandingan Pendidikan Islam (Jakarta: Rineka Cipta, 1994),h.  22. 



41 

 

Proses ini membantu anak didik tidak hanya memahami tempat Tuhan 

dalam kehidupan mereka, tetapi juga mengarahkan mereka untuk selalu 

merasakan kehadiran Tuhan dalam setiap langkah dan tindakan mereka, 

serta menjadikan Tuhan sebagai pusat dari segala sesuatu yang mereka 

lakukan. 

Omar Muhammad Al-Toumy As-Syaibany mendefinisikan 

pendidikan Islam sebagai sebuah proses yang berorientasi pada 

perubahan tingkah laku individu, baik dalam konteks kehidupan 

pribadi, interaksi sosial di masyarakat, maupun hubungan dengan 

lingkungan alam.
70

 Pendidikan ini tidak hanya berfungsi sebagai upaya 

untuk mentransfer ilmu pengetahuan, tetapi juga sebagai aktivitas 

mendasar yang menjadi inti dari pembangunan manusia. Lebih jauh, 

pendidikan Islam dipandang sebagai profesi yang memiliki kedudukan 

strategis di tengah berbagai profesi utama dalam masyarakat, karena 

perannya yang vital dalam membentuk karakter, nilai-nilai, dan 

wawasan individu berdasarkan prinsip-prinsip ajaran Islam.
71

 Proses 

pendidikan ini tidak sekadar berlangsung secara mekanis, tetapi 

menekankan pengajaran yang menyeluruh, mencakup dimensi 

intelektual, emosional, spiritual, dan moral individu, demi terciptanya 

                                                           
70

 Omar Muhammad al-Toumy al-Syaibani, Filsafat Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1979), h. 519-525 
71

 Muhammad Athiyah al-Abrasyi, al-Tarbiayah al-Islamiyah wa Falasifatuha, h. 225 



42 

 

harmoni antara manusia dengan Tuhannya, sesamanya, dan 

lingkungannya.
72

  

Menurut definisi ini, pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada 

transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan etika dan moral 

individu sebagai landasan utama dalam kehidupan. Pendidikan Islam 

memberikan perhatian khusus pada pengembangan karakter yang sesuai 

dengan nilai-nilai Islam, sekaligus mendorong eksplorasi produktivitas 

dan kreativitas manusia.
73

 Dengan demikian, pendidikan ini bertujuan 

untuk mempersiapkan individu agar mampu menjalankan perannya 

secara optimal di dalam masyarakat, baik sebagai anggota komunitas 

yang berkontribusi positif maupun sebagai pribadi yang bertanggung 

jawab. Selain itu, pendidikan Islam juga membuka peluang untuk 

menjadi salah satu alternatif profesi yang memiliki dimensi spiritual 

dan sosial, menjadikannya bukan hanya sebagai pekerjaan, tetapi juga 

panggilan untuk memberikan dampak yang luas bagi kemajuan umat 

dan peradaban. 

Hasil Seminar Pendidikan Islam se-Indonesia tahun 1960 

menghasilkan pengertian bahwa pendidikan Islam adalah suatu proses 

bimbingan yang bertujuan untuk mengembangkan potensi rohani dan 

jasmani individu sesuai dengan ajaran Islam. Proses ini dilakukan 

dengan penuh kebijaksanaan melalui serangkaian upaya seperti 

                                                           
 
72

 Omar Muhammad At-Toumy As-Syaibani, Falsafah Pendidikan Islam (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1979), h. 339. 
73

 Novan Ardi dan Barnawi, Ilmu Pendidikan Islam (Jogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012), h. 

97. 



43 

 

mengarahkan, mengajarkan, melatih, mengasuh, dan mengawasi. Inti 

dari pendidikan ini adalah memastikan bahwa setiap ajaran Islam dapat 

diterapkan secara nyata dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 

menciptakan individu yang seimbang secara spiritual, intelektual, dan 

fisik. Pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer 

ilmu, tetapi juga sebagai media untuk membentuk manusia yang 

memiliki akhlak mulia, mampu menjalankan peran dan tanggung 

jawabnya dalam kehidupan pribadi, sosial, dan lingkungan, serta 

berkontribusi pada kemajuan umat secara keseluruhan.
74

 

Berdasarkan pernyataan tersebut, penulis berasumsi bahwa 

pendidikan Islam merupakan suatu proses yang holistik dan 

berkesinambungan, di mana ilmu pengetahuan dan nilai-nilai ajaran 

Islam ditransformasikan dan diinternalisasikan ke dalam diri anak 

didik.
75

 Proses ini tidak hanya berorientasi pada pengajaran formal, 

tetapi juga mencakup pembentukan karakter, pengembangan potensi 

fitrah manusia, dan pembimbingan moral serta spiritual. Tujuan 

utamanya adalah untuk membantu anak didik mencapai keselarasan 

dalam berbagai aspek kehidupannya, baik secara individu maupun 

sosial, serta mengupayakan kesempurnaan hidup yang sejalan dengan 

prinsip-prinsip Islam. Dengan demikian, pendidikan Islam memadukan 

aspek intelektual, emosional, dan spiritual untuk menciptakan insan 

                                                           
74

 Jamaluddin Dan Abdullah Ali, Kapita Selekta, h. 11. 
75

 K. Arum, “Pengembangan Pendidikan Agama Islam Berbasis Sosial Profetik ( Analisis 

Terhadap Pemikiran Kuntowijoyo)”, Millah: Jurnal Studi Agama, Vol. 17 No. 2 (2018). h 12 



44 

 

yang beriman, bertakwa, dan produktif dalam menjalankan perannya di 

dunia dan menuju kebahagiaan akhirat.
76

 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam 

merupakan proses bimbingan dan pembentukan pribadi muslim yang 

utuh, yang mencakup dimensi individu dan sosial. Pendidikan ini 

berlandaskan pada prinsip bahwa Islam tidak memisahkan antara iman 

dan amal saleh, sehingga keduanya menjadi inti dari pendidikan Islam. 

Pendidikan iman bertujuan untuk menanamkan keyakinan yang kokoh 

terhadap Allah, sedangkan pendidikan amal berfokus pada penerapan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari melalui tindakan yang 

bermanfaat bagi diri sendiri dan masyarakat. 

Karena ajaran Islam meliputi panduan tentang sikap dan perilaku 

individu di tengah masyarakat, maka pendidikan Islam memiliki dua 

aspek utama: pendidikan individu, yang menekankan pengembangan 

karakter dan potensi pribadi sesuai dengan nilai-nilai Islam, serta 

pendidikan masyarakat, yang berorientasi pada pembentukan harmoni 

sosial dan kontribusi positif individu dalam kehidupan bermasyarakat. 

Dengan demikian, pendidikan Islam bertujuan menciptakan 

keseimbangan antara peran manusia sebagai makhluk individu dan 

makhluk sosial, sejalan dengan tuntunan syariat Islam.
77

 

                                                           
76

 P. H. Putra, “Tantangan Pendidikan Islam Dalam Menghadapi Society 5.0” Islamika: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, Vo. 19, No. 02, (2019). 
77

 S. Sinaga, “Problematika Pendidikan Agama Islam Di Sekolah Dan Solusinya” Waraqat: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, Vol. 2, No. 1 (2020). 



45 

 

Muhammad S.A. Ibrahimy, sarjana pendidikan Islam Bangladesh 

dalam salah satu penerbitan media massa "Islamic Gazette" 

menguraikan tentang wawasan dan pengertian serta jangkauan 

pendidikan Islam sebagaimana dikutip oleh M. Arifin, sebagai berikut: 

"Islamic education in true sense of the term, is a system of 

education which enables a man too lead his life according to the 

Islamic ideologi, so that he may easily could his life in 

accordence which tenets of Islam. The scope of Islamic education 

has been changing at different times. In view of demans of the age 

and development of science and theologi is scope has also 

widened".
78

  

 

Pendidikan Islam, menurut pandangan ini, bukan hanya sekadar 

proses pembelajaran yang bertujuan untuk menguasai pengetahuan atau 

keterampilan tertentu. Lebih dari itu, pendidikan Islam merupakan suatu 

sistem pendidikan yang didesain untuk memungkinkan seseorang 

mengorientasikan hidupnya sesuai dengan ideologi Islam atau cita 

Islami.
79

 Ideologi Islam ini meliputi pemahaman dan penerapan ajaran-

ajaran agama Islam dalam setiap aspek kehidupan, baik dalam konteks 

pribadi, sosial, ekonomi, maupun politik.
80

 

Melalui sistem pendidikan ini, seorang individu diajarkan untuk 

mengenali dan menyelaraskan setiap aspek kehidupannya dengan nilai-

nilai yang terkandung dalam Al-Qur'an dan Hadis, serta mengikuti 

petunjuk hidup yang diberikan oleh Islam. Dengan kata lain, pendidikan 

Islam berfungsi sebagai pemandu hidup, yang tidak hanya mengajarkan 

                                                           
78

 M. Arifin, Filsafat Pendidikan, h.  36-37. 
79

 M. Masduki, “Pendidikan Profetik; Mengenal Gagasan Ilmu Sosial Profetik 

Kuntowijoyo‖ Toleransi: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, Vol. 9 No. 1, (2017). 
80

 T. Taufiq, “Prophetic Discourse In Islamic Educational Studies‖. Iseedu: Journal Of 

Islamic Educational Thoughts And Practices, Vol. 1 No. 1 (2017). 



46 

 

teori atau pengetahuan agama, tetapi juga mengajarkan bagaimana cara 

hidup yang sesuai dengan tuntunan Islam. Dalam konteks ini, 

pendidikan Islam berperan penting dalam pembentukan karakter dan 

kepribadian anak didik, agar mereka dapat menjalani hidup dengan 

prinsip-prinsip moral yang islami, seperti kejujuran, kesederhanaan, 

kedamaian, keadilan, dan rasa tanggung jawab.
81

 

Sistem pendidikan Islam juga berfokus pada pembinaan akhlak 

dan spiritualitas yang menjadi fondasi utama dalam kehidupan seorang 

Muslim. Oleh karena itu, pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada 

aspek intelektual semata, tetapi juga pada pengembangan nilai-nilai 

moral yang akan membentuk kepribadian yang mulia.
82

 Pendidikan 

yang demikian diharapkan dapat mempersiapkan individu untuk tidak 

hanya cerdas secara akademis, tetapi juga untuk berpikir dan bertindak 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam, serta mencapai kebahagiaan dunia 

dan akhirat. Selain itu, melalui pendidikan Islam, seseorang diajarkan 

untuk mengenali peranannya dalam masyarakat sebagai bagian dari 

umat manusia yang lebih besar. Oleh karena itu, pendidikan Islam juga 

mengajarkan tentang kewajiban sosial, seperti membantu sesama, 

menjaga kedamaian, serta berkontribusi positif dalam pembangunan 

masyarakat yang adil dan sejahtera.
83

 Dengan demikian, pendidikan 

                                                           
81

 Muhamad Iqbal Ihsani, “Konsep Peserta Didik dalam Pendidikan Agama Islam: 

Pemikiran Muhammad Iqbal”, Jurnal Basicedu, Vol 5 No 6 (2021). 
82

 Abdullah Idi dan Tato Suharto. Revitaliasasi Pendidikan Islam. (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2006). 
83

 Bashori Muchsin, dkk. Pendidikan Islam Humanistik. (Bandung: PT Refika Media, 

2010). 



47 

 

Islam bertujuan untuk menciptakan individu yang tidak hanya mampu 

mengarahkan kehidupannya berdasarkan cita Islami, tetapi juga dapat 

memberikan dampak positif bagi lingkungannya dan umat secara 

keseluruhan. 

Secara keseluruhan, pendidikan Islam menurut pandangan ini 

adalah sistem pendidikan yang terintegrasi, yang tidak hanya 

mengajarkan pengetahuan agama, tetapi juga memberikan arah dan 

panduan hidup yang mengarah pada pembentukan pribadi yang Islami.
84

 

Melalui pendidikan ini, individu dapat membentuk kehidupannya sesuai 

dengan ajuran dan nilai-nilai Islam, serta dapat menghadapi tantangan 

zaman dengan prinsip-prinsip moral yang kokoh dan berpijak pada 

ideologi Islam yang universal.
85

 

Pendidikan Islam, dalam pengertian yang lebih mendalam, adalah 

suatu proses yang tidak terbatas oleh waktu, ruang, dan konteks sosial.  

Ia bersifat dinamis dan terus berkembang mengikuti perubahan zaman, 

namun tetap berpegang pada prinsip-prinsip dasar yang terdapat dalam 

ajaran Islam. Keunikan pendidikan Islam terletak pada kemampuannya 

untuk beradaptasi dengan kebutuhan umat manusia yang beragam, 

namun tidak meninggalkan esensi ajaran yang universal dan abadi. 

Islam sendiri merupakan agama yang mengandung petunjuk hidup yang 

lengkap untuk seluruh aspek kehidupan manusia, baik yang bersifat 

                                                           
84

 Toto Suharto. Filsafat Pendidikan Islam. (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011). 
85

 Tobroni. Pendidikan Islam: Paradigma Teologis, Filosofis dan Spritualitas. (Malang: 

UMM Press, 2008). 



48 

 

individual, sosial, maupun spiritual. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

dirancang untuk mencakup seluruh dimensi kehidupan manusia. 

Pendidikan Islam bukan sekadar pengajaran agama dalam ruang 

kelas, tetapi sebuah upaya menyeluruh untuk membentuk individu yang 

memiliki keseimbangan antara pengetahuan, etika, dan amal. Ia harus 

berjalan dengan mengikuti perkembangan zaman dan kebutuhan 

masyarakat, dengan memperhatikan aspek-aspek pendidikan yang 

meliputi pemahaman agama, keterampilan praktis, akhlak mulia, serta 

kemampuan sosial yang mendukung kehidupan bermasyarakat yang 

harmonis. Sebagai pendidikan yang menitikberatkan pada pencapaian 

kesejahteraan dunia dan akhirat, pendidikan Islam harus memberikan 

jawaban atas tantangan dan kebutuhan zaman yang terus berubah, baik 

dalam konteks global maupun lokal. 

Penting untuk dicatat bahwa meskipun pendidikan Islam dapat 

beradaptasi dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, ia 

tetap berlandaskan pada ajaran-ajaran pokok yang tidak berubah, seperti 

yang tercermin dalam Al-Qur'an dan Hadits. Dengan demikian, 

pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk menciptakan individu 

yang cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki kedalaman spiritual 

dan sosial, serta mampu mengaplikasikan ilmu dan etika yang diperoleh 

dalam kehidupan nyata. Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam 

adalah suatu sistem yang bersifat holistik dan inklusif, mampu 



49 

 

mengakomodasi berbagai kebutuhan kehidupan manusia tanpa 

mengabaikan dimensi keimanan yang menjadi dasar utamanya. 

Menurut Muhaimin dan Abdul Mujib dalam bukunya "Pemikiran 

Pendidikan Islam" menyatakan bahwa, ―tugas dari pendidikan Islam 

meliputi tiga unsur, yaitu sebagai pengembang potensi, pewarisan 

budaya dan sebagai interaksi antara potensi dan budaya‖.
86

 Untuk 

lebih jelasnya akan penulis uraikan satu demi satu. 

a. Pendidikan Islam Sebagai Pengembang Potensi 

Allah SWT, sebagai Pencipta segala sesuatu, menciptakan 

manusia dengan tujuan yang sangat mulia dan holistik. Sebagai 

makhluk yang diberikan akal dan kemampuan untuk berpikir serta 

berkehendak, manusia memiliki dua tugas pokok yang saling terkait 

dalam kehidupan di dunia ini. Pertama, manusia diciptakan untuk 

menyembah dan beribadah kepada Allah SWT. Ini adalah tugas 

spiritual yang menjadi inti dari eksistensi manusia, karena ibadah 

kepada Allah merupakan tujuan utama penciptaan manusia 

sebagaimana yang tercantum dalam Al-Qur'an, yang mengatakan: 

"Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka 

menyembah-Ku" (QS. Adh-Dhariyat: 56). 

Namun, selain sebagai hamba yang menyembah Tuhan, manusia 

juga diberikan tugas kedua, yaitu untuk mengelola dan 

memanfaatkan kekayaan yang ada di bumi. Allah SWT telah 

menciptakan bumi dengan segala kekayaannya—baik yang berupa 

                                                           
86

 Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Pendidikan Islam; Kajian Filosofis Dan 

Kerangka Operasionalisasinya (Bandung: Trigenda Karya, 1993), h. 138. 



50 

 

sumber daya alam, flora, fauna, maupun potensi lainnya—untuk 

digunakan oleh umat manusia dalam rangka memenuhi kebutuhan 

hidup. Dalam Al-Qur'an disebutkan bahwa Allah telah menundukkan 

bumi bagi umat manusia untuk dikelola dan dimanfaatkan dengan 

cara yang bijaksana dan bertanggung jawab (QS. Al-Baqarah: 164; 

QS. Al-Jinn: 15).  

Tugas ini, yaitu mengelola dan memanfaatkan bumi, bukanlah 

tugas yang bersifat serampangan atau sewenang-wenang. Sebaliknya, 

manusia diwajibkan untuk menjaga keseimbangan alam, merawat 

lingkungan, dan menggunakan sumber daya alam dengan adil serta 

bijaksana. Allah SWT mengajarkan umat-Nya untuk tidak merusak 

bumi, sebagaimana tercantum dalam Al-Qur'an: "Dan janganlah 

kamu berbuat kerusakan di bumi setelah (Allah) memperbaikinya" 

(QS. Al-A'raf: 56). Oleh karena itu, pemanfaatan kekayaan bumi 

harus dilandasi oleh prinsip kesejahteraan dan keadilan, dengan 

tujuan agar kehidupan manusia tidak hanya sejahtera secara lahir, 

tetapi juga sejahtera secara batin. 

Pendidikan Islam mengajarkan bahwa manusia adalah khalifah 

(pemimpin) di muka bumi ini. Sebagai khalifah, tugas manusia 

adalah menjaga dan mengelola bumi untuk mencapai kesejahteraan 

yang tidak hanya mencakup diri sendiri, tetapi juga orang lain dan 

makhluk hidup lainnya.
87

 Oleh karena itu, kehidupan yang sejahtera 

dan makmur, baik lahir maupun batin, hanya dapat tercapai jika 

                                                           
87

 Hasbullah, Sejarah Pendidikan Islam. (Jakarta: Raja Garfido Persada, 2001), h. 56 



51 

 

manusia menggabungkan ibadah kepada Allah dengan tanggung 

jawab dalam pengelolaan bumi. Tugas ini mengajarkan pentingnya 

keberlanjutan dan kesinambungan dalam segala aspek kehidupan, 

mulai dari pemanfaatan sumber daya alam hingga hubungan sosial 

antar sesama umat manusia.
88

 

Dengan demikian, tugas manusia di dunia ini adalah 

mengharmoniskan hubungan antara vertical (hubungan dengan 

Allah) dan horizontal (hubungan dengan sesama makhluk hidup dan 

alam). Manusia diharapkan untuk hidup dalam kedamaian, keadilan, 

dan keseimbangan, serta senantiasa menjaga bumi agar dapat 

dinikmati oleh generasi yang akan datang. Dalam konteks ini, 

kesejahteraan yang sejati adalah kesejahteraan yang mencakup 

kemakmuran lahir dan batin yang dihasilkan melalui ibadah yang 

tulus kepada Allah dan tanggung jawab dalam menjaga bumi serta 

sesama makhluk hidup. 

Manusia, dalam pandangan Islam, diciptakan oleh Allah SWT 

dengan tujuan yang sangat mulia dan menyeluruh. Selain berfungsi 

sebagai hamba yang menyembah Allah, manusia juga memiliki peran 

sebagai khalifah (penguasa) di muka bumi. Sebagai hamba Allah, 

manusia diharapkan untuk tunduk dan patuh kepada-Nya, 

menjalankan ibadah, serta berusaha mencapai tujuan hidup yang 

sesuai dengan petunjuk dan kehendak Allah. Namun, di sisi lain, 

sebagai khalifah di bumi, manusia diberi tanggung jawab untuk 

                                                           
88

 Azyumardi Azra, Esei-Esei Intelektual Muslim Dan Pendidikan Islam. (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999), h. 45 



52 

 

mengelola bumi dan menjaga keseimbangan alam sesuai dengan 

hukum-hukum yang telah ditetapkan oleh-Nya. Kedua peran ini—

sebagai hamba dan khalifah—merupakan dua sisi yang tidak dapat 

dipisahkan dalam kehidupan manusia, yang saling berinteraksi dan 

mendukung satu sama lain. 

Untuk melaksanakan tugasnya sebagai khalifah, Allah telah 

memberikan manusia kelengkapan kemampuan jasmani (fisiologis) 

dan rohaniah (mental dan psikologis) yang dapat dikembangkan 

secara optimal. Kemampuan jasmani mencakup berbagai potensi 

fisik yang memungkinkan manusia untuk berinteraksi dengan dunia 

material, bekerja, beraktivitas, dan memenuhi kebutuhan hidup 

secara fisik. Sementara itu, kemampuan rohaniah berhubungan 

dengan kemampuan mental dan psikologis manusia, seperti akal, 

perasaan, emosi, serta spiritualitas yang menjadi dasar dalam 

mengambil keputusan, membangun karakter, dan menjalani 

kehidupan sesuai dengan nilai-nilai agama. Keseimbangan antara 

kedua aspek ini sangat penting dalam pembentukan pribadi yang 

sempurna, yang mampu menjalani kehidupan duniawi dan ukhrawi 

secara seimbang. 

Kemampuan jasmani dan rohaniah yang diberikan Allah kepada 

manusia bukanlah sesuatu yang statis, tetapi merupakan potensi yang 

dapat dikembangkan melalui usaha, pendidikan, dan pengamalan 

ajaran agama. Pendidikan menjadi kunci dalam mengoptimalkan 

kedua aspek tersebut, karena pendidikan tidak hanya 



53 

 

mengembangkan pengetahuan dan keterampilan jasmani, tetapi juga 

mengarahkannya pada pembentukan karakter dan pengembangan 

spiritualitas yang kokoh. Pendidikan Islam, dalam hal ini, berperan 

penting dalam membentuk kepribadian yang seimbang, yaitu pribadi 

yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki 

akhlak yang mulia dan spiritualitas yang tinggi. Selain itu, manusia 

sebagai khalifah juga diberi kebebasan untuk berusaha dan berikhtiar 

dalam mengelola bumi, tetapi dengan batasan yang jelas, yaitu tidak 

melanggar hukum-hukum Allah dan tidak merusak keseimbangan 

yang telah Allah ciptakan. Dalam menjalankan tugasnya sebagai 

khalifah, manusia diharapkan untuk menggunakan segala potensi 

yang dimilikinya dengan bijaksana dan bertanggung jawab, baik 

terhadap diri sendiri, sesama, maupun lingkungan alam sekitar. 

Keberdayaan manusia dalam menghadapi tantangan kehidupan dan 

memenuhi tugasnya di dunia ini sangat tergantung pada seberapa 

maksimal kemampuan jasmani dan rohaniah yang telah Allah 

berikan dapat dikembangkan dan diterapkan dalam kehidupan sehari-

hari. 

Secara keseluruhan, penciptaan manusia oleh Allah dengan 

kemampuan jasmani dan rohaniah yang lengkap menunjukkan bahwa 

manusia adalah makhluk yang multidimensional, yang memiliki 

potensi untuk berkembang dalam berbagai aspek kehidupan. Sebagai 

hamba, manusia dituntut untuk beribadah kepada Allah dan sebagai 

khalifah, manusia dituntut untuk mengelola bumi dengan bijaksana. 



54 

 

Kedua peran ini hanya dapat dilaksanakan secara optimal jika 

manusia mengembangkan seluruh potensi yang diberikan Allah 

secara seimbang, baik dalam dimensi fisik maupun spiritual. Dengan 

demikian, manusia akan mampu menjalankan tugas pokoknya di 

dunia ini dengan sebaik-baiknya dan mencapai kebahagiaan yang 

hakiki, baik di dunia maupun di akhirat. 

Pendidikan Islam bukan sekedar proses transmisi pengetahuan, 

melainkan sebuah sarana integral yang bertujuan untuk 

mengembangkan dan mengaktualisasikan potensi dasar jasmani dan 

rohani manusia secara maksimal. Dalam pandangan Islam, 

pendidikan merupakan jalan untuk mengoptimalkan kemampuan-

kemampuan tersebut, agar setiap individu dapat mencapai titik 

tertinggi dalam kemanusiaannya, baik secara fisik, mental, maupun 

spiritual. Melalui pendidikan, manusia tidak hanya dipersiapkan 

untuk memenuhi kebutuhan materiil, tetapi juga diarahkan untuk 

hidup dengan nilai-nilai moral dan spiritual yang mendalam, sesuai 

dengan tuntunan agama. 

Pendidikan Islam mengajarkan bahwa kehidupan ini bukanlah 

sekadar eksistensi biologis, tetapi perjalanan spiritual dan intelektual 

yang terus berkembang. Dalam hal ini, pendidikan tidak hanya 

memperkenalkan konsep-konsep agama, tetapi juga mendorong 

setiap individu untuk menemukan dan mengembangkan potensi yang 

dimilikinya, baik dalam konteks ilmu pengetahuan, keterampilan, 

maupun etika. Potensi tersebut harus dikembangkan dalam 



55 

 

keseimbangan, sesuai dengan prinsip-prinsip Islam yang mencakup 

kesejahteraan dunia dan akhirat. Namun, pendidikan Islam tidak bisa 

dipisahkan dari praktik dan aplikasinya dalam kehidupan nyata, 

karena tanpa penerapan ajaran agama dalam kehidupan sehari-hari, 

konsep-konsep tersebut menjadi tidak efektif dan tidak dapat 

dirasakan manfaatnya. 

Pendidikan Islam memberi resep kehidupan yang menyeluruh, 

yang tidak hanya relevan dengan situasi masyarakat pada masa Nabi, 

tetapi juga dapat diterapkan pada setiap zaman dan kondisi 

masyarakat, termasuk dalam menghadapi tantangan globalisasi dan 

perkembangan teknologi saat ini. Ajaran Islam mengandung prinsip-

prinsip yang universal dan timeless, yang menjadi pedoman hidup di 

berbagai bidang kehidupan. Namun, agar resep kehidupan ini 

bermanfaat, manusia sebagai penerima ajaran harus dibekali dengan 

kemampuan untuk mengaktualisasikannya. Ini tidak hanya 

melibatkan pengetahuan teoritis, tetapi juga keterampilan praktis 

yang diperoleh melalui pendidikan yang sesuai dengan syari'at Islam. 

Tujuan utama dari pendidikan Islam, pada akhirnya, adalah 

untuk memfasilitasi terbentuknya individu yang mampu mencapai 

kesejahteraan, kebahagiaan, dan kemakmuran dalam hidupnya, yang 

penuh dengan rahmat dan berkah dari Allah. Hal ini sejalan dengan 

tujuan pendidikan Islam yang tidak hanya mengarah pada kesuksesan 

duniawi, tetapi juga pada kebahagiaan ukhrawi. Oleh karena itu, 

pendidikan Islam tidak hanya berfokus pada peningkatan kapasitas 



56 

 

intelektual, tetapi juga pada pembentukan karakter yang 

berlandaskan iman, taqwa, dan amal soleh. 

Selain itu, dalam proses pendidikan, peran guru, orang tua, dan 

masyarakat sangat krusial. Mereka adalah fasilitator yang 

membimbing dan mendorong potensi-potensi yang ada pada 

individu. Tanpa bimbingan yang tepat, potensi tersebut bisa saja 

tidak teraktualisasi dengan baik. Oleh karena itu, pendidikan Islam 

menekankan pentingnya kerja sama antara berbagai pihak untuk 

menciptakan lingkungan yang kondusif bagi perkembangan potensi 

individu. Dengan bimbingan yang tepat dan proses pendidikan yang 

terarah, manusia akan mampu mencapai kesuksesan dan kebahagiaan 

yang hakiki, baik dalam kehidupan pribadi, sosial, maupun dalam 

hubungannya dengan alam semesta. 

Lingkungan fisik ialah  lingkungan alam seperti keadaan 

geografis, iklim, kondisi ekologi dan sebagainya. Sedangkan 

lingkungan sosial adalah lingkungan yang berupa orang-orang 

yang berada di sekitar manusia yang berinteraksi dengan mereka 

seperti orang tuanya, saudara-saudaranya, tetangganya dan lain-

lain. 
89

 

 

Dari uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa pendidikan 

bertujuan untuk mengembangkan seluruh potensi yang dimiliki 

manusia, baik aspek jasmaniah maupun rohaniah. Melalui 

pendidikan, diharapkan tercipta kehidupan yang harmonis, seimbang 

antara kebutuhan fisik material dengan kebutuhan mental spiritual, 

serta keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. Dalam 

                                                           
89

 Zuhairini, dkk., Filsafat Pendidikan, h. 38. 



57 

 

konteks ini, wawasan, bacaan, pengalaman, dan literatur yang 

memadai menjadi hal yang penting bagi guru, yang harus tercermin 

dalam kompetensi pedagogik dan profesionalisme mereka. Hal ini 

memungkinkan guru untuk memberikan pembelajaran yang holistik 

dan menyeluruh, mendukung pengembangan potensi peserta didik 

secara maksimal. 

b. Pendidikan Islam sebagai Internalisasi Nilai-Nilai Islamiah 

Tugas pendidikan Islam tidak hanya terbatas pada pengajaran 

ilmu agama dan pembentukan karakter, tetapi juga pada mewariskan 

nilai-nilai Islam yang menjadi dasar hidup seorang Muslim. 

Mewariskan nilai-nilai Islam merupakan tugas yang sangat vital, 

karena nilai-nilai tersebut merupakan pondasi bagi kehidupan 

individu dan masyarakat Islam yang sesuai dengan ajaran Allah SWT 

dan Rasul-Nya. Nilai-nilai Islam mencakup berbagai aspek 

kehidupan, mulai dari akidah (keyakinan), ibadah (peribadatan), 

akhlak (etika), hingga muamalah (hubungan sosial). Semua nilai ini 

saling terkait dan membentuk sistem kehidupan yang utuh, yang 

memberikan petunjuk hidup yang benar dan membimbing umat 

Islam menuju kebahagiaan dunia dan akhirat. 

Jika nilai-nilai Islam tidak dilestarikan dan diwariskan dengan 

baik, maka nilai-nilai tersebut bisa pudar dan hilang seiring 

berjalannya waktu. Dalam konteks ini, pendidikan Islam memainkan 

peran yang sangat penting untuk memastikan bahwa nilai-nilai dan 



58 

 

norma-norma agama tetap hidup dan berkembang di kalangan umat 

Islam, terutama di kalangan generasi muda. Tanpa adanya upaya 

serius untuk mewariskan nilai-nilai tersebut, generasi berikutnya bisa 

kehilangan arah dan tidak lagi memahami dan mengamalkan ajaran 

agama dengan baik. 

Sebagaimana yang dijelaskan dalam Al-Qur'an dan Hadis, salah 

satu tanggung jawab orang tua dan pendidik adalah untuk 

menyampaikan ajaran agama kepada anak-anak dan generasi muda, 

agar mereka dapat memahami dan mengamalkan Islam dengan benar. 

Rasulullah SAW bersabda, ―Setiap kalian adalah pemimpin, dan 

setiap pemimpin akan dimintai pertanggungjawaban atas apa yang 

dipimpinnya‖ (HR. Bukhari dan Muslim). Dalam konteks ini, 

pendidik (baik orang tua maupun guru) memiliki tanggung jawab 

yang besar untuk menanamkan nilai-nilai Islam dalam diri anak didik 

agar mereka dapat mewarisi dan mengamalkan ajaran agama dengan 

penuh kesadaran. 

Selain itu, pendidikan Islam tidak hanya bertujuan untuk 

mengajarkan teori atau pengetahuan agama, tetapi juga untuk 

mengamalkan dan menanamkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan 

sehari-hari. Ajaran-ajaran Islam tentang kejujuran, tanggung jawab, 

kesederhanaan, keadilan, kasih sayang, dan kepedulian sosial harus 

menjadi bagian tak terpisahkan dari pembentukan kepribadian anak 

didik. Melalui contoh nyata dan pembelajaran yang terarah, pendidik 



59 

 

dapat memastikan bahwa nilai-nilai tersebut tertanam dalam diri 

anak didik dan mereka dapat mengamalkannya dalam kehidupan 

sehari-hari. 

Dalam proses mewariskan nilai-nilai Islam ini, pendidikan Islam 

harus mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman, namun tetap 

berpegang pada prinsip-prinsip dasar Islam yang tidak dapat 

berubah. Sebagai contoh, meskipun teknologi dan informasi 

berkembang pesat, nilai-nilai Islam seperti kejujuran, tanggung 

jawab, dan kebaikan hati tetap relevan dan harus dipertahankan. 

Pendidikan Islam harus memperkenalkan nilai-nilai tersebut dengan 

cara yang menarik dan relevan dengan situasi serta tantangan yang 

dihadapi oleh generasi muda saat ini. 

Dengan demikian, tugas pendidikan Islam untuk mewariskan 

nilai-nilai Islam bukan hanya sekadar kewajiban moral, tetapi juga 

bagian dari upaya pelestarian ajaran agama agar tetap hidup dan 

berkembang di tengah perubahan zaman. Generasi muda harus 

dibekali dengan pemahaman yang kuat tentang ajaran Islam, serta 

keterampilan untuk mengamalkan nilai-nilai tersebut dalam 

kehidupan mereka, baik dalam konteks pribadi, sosial, maupun 

global. Hanya dengan cara ini, nilai-nilai Islam akan tetap hidup dan 

terus menginspirasi umat Islam untuk hidup sesuai dengan petunjuk 

Allah SWT dan Rasul-Nya. 



60 

 

Nilai-nilai Islam dan peradaban merupakan dua elemen yang 

tidak terpisahkan sejak kelahiran Islam itu sendiri. Peradaban Islam 

terbentuk dari ajaran agama yang terinternalisasi dalam berbagai 

aspek kehidupan, menciptakan tradisi intelektual, spiritual, dan 

sosial yang kaya. Oleh karena itu, lembaga-lembaga pendidikan 

memiliki tanggung jawab yang lebih dari sekadar mengembangkan 

pengalaman baru. Lembaga pendidikan juga harus menjadi sarana 

untuk mewariskan dan merevitalisasi pengalaman serta tradisi 

generasi terdahulu kepada generasi selanjutnya. 

Proses transfer tradisi ini melibatkan penghidupan kembali nilai-

nilai fundamental Islam, konsep-konsep keagamaan, dan warisan 

keilmuan yang terkandung dalam kitab-kitab lama. Dengan 

demikian, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai media 

penyampaian ilmu, tetapi juga sebagai penjaga kontinuitas sejarah 

dan budaya umat. Melalui upaya ini, generasi mendatang tidak hanya 

mampu memahami masa lalu, tetapi juga diberdayakan untuk 

membangun masa depan yang tetap berpijak pada nilai-nilai dan 

tradisi Islam, sekaligus relevan dengan tantangan zaman. 

Pendidikan Islam, sebagai alat internalisasi nilai-nilai agama 

dalam masyarakat, memiliki karakteristik yang fleksibel dan adaptif 

terhadap perkembangan aspirasi manusia seiring berjalannya waktu. 

Fleksibilitas ini memungkinkan pendidikan Islam untuk tetap relevan 



61 

 

dalam menjawab tantangan perubahan tanpa kehilangan prinsip-

prinsip dasar yang menjadi pondasinya.   

Prinsip-prinsip nilai Islam, seperti keimanan, keadilan, dan 

keseimbangan, menjadi landasan kuat bagi pendidikan Islam dalam 

mengarahkan manusia untuk menjalani kehidupan yang bermakna, 

baik secara spiritual maupun material. Dengan pendekatan ini, 

pendidikan Islam mampu mengakomodasi kebutuhan manusia di 

berbagai bidang, termasuk dalam ilmu pengetahuan dan teknologi, 

yang terus berkembang dari zaman ke zaman.   

Kemampuan untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan 

kemajuan ilmu dan teknologi menjadikan pendidikan Islam tidak 

hanya sebagai sarana pembentukan moral, tetapi juga sebagai 

wahana pemberdayaan manusia. Pendidikan ini mempersiapkan 

individu untuk menghadapi dinamika kehidupan modern sambil tetap 

mempertahankan identitas dan nilai-nilai Islam, sehingga tercipta 

harmoni antara iman dan kemajuan. 

Islam yang hendak diwujudkan dalam perilaku manusia melalui 

proses pendidikan tidak hanya terbatas pada sistem teologinya saja, 

tetapi juga mencakup peradaban Islam yang lebih sempurna. Oleh 

karena itu, Islam tidak akan mengalami kesulitan dalam menghadapi 

segala bentuk kemajuan dan modernisasi masyarakat. Hal ini 

dikarenakan sifat Islam yang fleksibel dan lentur dalam beradaptasi 

dengan perkembangan kebudayaan manusia, memungkinkan ajaran-



62 

 

ajarannya tetap relevan dan dapat diterapkan dalam berbagai konteks 

zaman dan perubahan sosial.
90

 

Pendidikan pada dasarnya merupakan produk dari kebudayaan 

manusia, yang tumbuh dan berkembang seiring dengan dinamika 

kehidupan masyarakat. Sebagai bagian integral dari kebudayaan, 

pendidikan mencerminkan nilai-nilai, norma, dan pandangan hidup 

yang dianut oleh suatu komunitas. Dengan demikian, rancangan dan 

bentuk suatu sistem pendidikan dalam masyarakat sangat 

dipengaruhi oleh tingkat perkembangan dan kemajuan 

kebudayaannya. 

Semakin maju suatu kebudayaan, semakin kompleks pula sistem 

pendidikannya, karena pendidikan harus mampu memenuhi 

kebutuhan masyarakat yang semakin beragam. Hal ini mencakup 

kemampuan untuk menginternalisasi nilai-nilai budaya, mentransfer 

pengetahuan dan keterampilan, serta mendorong inovasi yang sesuai 

dengan tantangan zaman. Sebaliknya, pendidikan juga menjadi 

sarana yang memperkuat dan memperkaya kebudayaan itu sendiri, 

menciptakan siklus yang saling menguatkan antara pendidikan dan 

kebudayaan. 

Dengan peran tersebut, pendidikan tidak hanya bertindak sebagai 

mekanisme pewarisan tradisi, tetapi juga sebagai alat transformasi 

sosial yang dapat mendorong kemajuan masyarakat melalui 

                                                           
90

 Arifin, Filsafat Pendidikan, h. 38. 



63 

 

pengembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan karakter manusia 

yang berdaya saing global. 

Melalui kualitas pendidikan, tingkat kebudayaan suatu 

masyarakat akan tercermin dan ditentukan. Pendidikan bukan hanya 

sebagai sarana mentransfer ilmu, tetapi juga sebagai wahana 

pembentukan karakter, nilai, dan pandangan hidup yang mendalam. 

Dalam konteks ini, kebudayaan suatu masyarakat, khususnya 

kebudayaan Islam, akan berkembang seiring dengan kualitas dan 

arah pendidikan yang diterima. Oleh karena itu, dalam strategi 

pengembangan kebudayaan Islam, pendidikan menjadi bagian yang 

sangat fundamental. Merancang strategi kebudayaan Islam pada 

hakekatnya adalah merancang suatu sistem pendidikan yang 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek kehidupan, 

baik di ranah intelektual, moral, sosial, maupun spiritual. 

Pendidikan Islam, yang bercorak tauhid, memiliki peran yang 

sangat sentral. Tauhid sebagai dasar ajaran Islam tidak hanya 

mengarahkan individu untuk beriman kepada Tuhan, tetapi juga 

memberi dasar yang kokoh untuk setiap tindakan manusia dalam 

kehidupan sehari-hari. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus 

mampu mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama 

secara harmonis, menciptakan generasi yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual, tetapi juga memiliki akhlak yang mulia. Sebagai 

upaya untuk membangun kebudayaan yang berlandaskan Islam, 



64 

 

pendidikan yang bercorak tauhid ini juga harus mendalamkan 

pemahaman umat tentang hubungan manusia dengan Tuhan, sesama 

manusia, serta alam semesta, menciptakan masyarakat yang 

berbudaya dan bertanggung jawab. 

Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya menjadi alat 

untuk memajukan peradaban dalam arti material, tetapi juga sebagai 

sarana untuk memperbaiki moralitas dan spiritualitas umat, yang 

pada akhirnya akan membentuk kebudayaan yang beradab, 

seimbang, dan penuh kasih sayang.
91

 Pendidikan sebagai pusat 

pengembangan kebudayaan berfungsi sebagai wahana utama dalam 

kajian kebudayaan dan ilmu-ilmu. Dalam konteks pendidikan Islam, 

hal yang perlu mendapat perhatian serius adalah perumusan konsep 

ilmu-ilmu dalam Islam, yang tidak hanya mencakup pemahaman 

teoritis, tetapi juga penerapan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek 

ilmu pengetahuan. Konsep ilmu dalam Islam, yang bersumber pada 

wahyu dan akal, memandang ilmu sebagai suatu sarana untuk 

memahami ciptaan Allah, serta untuk mendalami hukum-hukum-Nya 

yang ada dalam setiap aspek kehidupan, baik yang bersifat fisik 

maupun metafisik. 

Kajian ilmu-ilmu dalam Islam, pada hakekatnya, bertujuan untuk 

menemukan dan mengembangkan hukum-hukum yang terkandung 

dalam ciptaan Allah. Hukum-hukum ini bukan hanya merujuk pada 

                                                           
91

 Musa Asy‘arie, Filsafat Islam Tentang Kebudayaan (Yogyakarta: Lembaga Studi Filsafat 

Islam, 1999), h. 87-88. 



65 

 

hukum-hukum yang tercatat dalam Al-Qur‘an dan Hadis, tetapi juga 

mencakup pemahaman tentang hukum alam, hukum sosial, dan 

hukum moral yang mengatur kehidupan manusia. Dengan demikian, 

pendidikan Islam berperan sebagai penghubung antara pengetahuan 

yang bersumber dari wahyu dan akal manusia. Dalam proses 

penguasaan ilmu-ilmu tersebut, para pelajar tidak hanya diajarkan 

untuk menguasai teori-teori ilmiah, tetapi juga untuk memahami dan 

mengimplementasikan hukum-hukum Allah dalam kehidupan sehari-

hari. 

Melalui penguasaan kebenaran hukum-hukum ini, sesungguhnya 

proses pembentukan suatu kebudayaan dimulai. Kebudayaan yang 

dimaksud bukan hanya kebudayaan dalam pengertian seni dan 

tradisi, tetapi juga mencakup pola hidup, perilaku sosial, dan etika 

yang sesuai dengan prinsip-prinsip Islam. Dengan demikian, 

pendidikan Islam berfungsi sebagai landasan untuk mengembangkan 

kebudayaan yang tidak hanya berorientasi pada kemajuan duniawi, 

tetapi juga pada pembentukan masyarakat yang berakhlak mulia dan 

memiliki kesadaran tinggi terhadap hakikat penciptaan serta tujuan 

hidup yang sesuai dengan ajaran Islam. Sebuah kebudayaan yang 

lahir dari pendidikan Islam yang berbasis tauhid ini akan mendorong 

terciptanya peradaban yang harmonis, adil, dan penuh berkah. 

Oleh karena itu, kebudayaan Islam haruslah mencerminkan nilai-

nilai akhlakul karimah, yang merupakan manifestasi dari akhlak 



66 

 

mulia yang diajarkan oleh Rasulullah SAW. Akhlak karimah, 

sebagai salah satu ciri utama dari kebudayaan Islam, berfungsi 

sebagai dasar yang membentuk perilaku individu dalam kehidupan 

sehari-hari. Nilai-nilai ini bukan hanya terbatas pada hubungan antar 

sesama manusia, tetapi juga mencakup hubungan manusia dengan 

Tuhan, alam, serta makhluk hidup lainnya. Dengan demikian, 

kebudayaan Islam tidak hanya berfokus pada aspek materi atau 

duniawi, tetapi juga pada dimensi spiritual yang mendalam. 

Kebudayaan Islam yang berakar pada akhlakul karimah juga 

merupakan bagian dari ibadah, karena segala aktivitas yang 

dilakukan dalam rangka melaksanakan ajaran Islam dapat menjadi 

suatu bentuk pengabdian kepada Allah. Dalam pandangan Islam, 

segala tindakan yang dilakukan dengan niat yang baik dan sesuai 

dengan tuntunan syariat dapat dianggap sebagai ibadah, termasuk 

dalam aspek kebudayaan. Oleh karena itu, kebudayaan Islam bukan 

hanya sekadar warisan budaya yang dipelajari, tetapi juga suatu 

bentuk pengamalan dari nilai-nilai agama yang mendorong 

terciptanya kerja sama kreatif antara Allah dan manusia. Sebagai 

hamba-Nya di muka bumi, manusia diberi kemampuan untuk 

menciptakan dan mengembangkan kebudayaan yang tidak hanya 

mencerminkan kecerdasan intelektual, tetapi juga kepatuhan 

terhadap hukum dan nilai-nilai Ilahi. 



67 

 

―Nilai-nilai kebudayaan adalah pencapaian nilai spiritual yang 

memperkaya kehidupan batin manusia.‖
92

 Dalam konteks ini, 

kebudayaan Islam tidak hanya berfungsi sebagai suatu produk sosial, 

tetapi juga sebagai sarana untuk memperdalam pemahaman spiritual 

manusia. Nilai-nilai yang terkandung dalam kebudayaan Islam 

membantu manusia untuk mencapai kedamaian batin, kesucian jiwa, 

serta kedekatan dengan Tuhan. Kebudayaan yang berlandaskan 

spiritualitas ini pada akhirnya membentuk masyarakat yang memiliki 

keseimbangan antara kehidupan duniawi dan ukhrawi, dengan tujuan 

untuk mencapai kebahagiaan yang hakiki di dunia dan akhirat. 

c. Pendidikan Islam Sebagai Interaksi Antara Potensi Dan Budaya 

Dalam rangka mewujudkan kebudayaan Islam, sangat penting 

untuk mendidik potensi dasar manusia dengan sebaik-baiknya. Setiap 

individu memiliki potensi yang sangat besar yang dapat berkembang 

seiring dengan pendidikan yang diterimanya. Pendidikan yang baik 

tidak hanya mengasah kecerdasan intelektual, tetapi juga membentuk 

karakter, moral, dan spiritual seseorang. Salah satu aspek penting dalam 

pendidikan Islam adalah penekanan pada kemaslahatan umum—yakni 

memberikan perhatian pada kesejahteraan umat dan memprioritaskan 

kepentingan bersama. Pendidikan yang berfokus pada kemaslahatan 

umum akan lebih efektif dalam mengembangkan potensi dasar manusia, 

karena ia mengajarkan nilai-nilai yang mengarah pada kebaikan 

                                                           
92

Ibid., h. 113-114. 



68 

 

bersama, saling menghormati, dan berbagi tanggung jawab dalam 

menjaga keharmonisan hidup. 

Pendidikan memiliki peran yang sangat besar dalam meluruskan 

dan mengembangkan potensi dasar manusia, baik dalam aspek 

intelektual, emosional, maupun spiritual. Tanpa pendidikan, potensi 

dasar manusia cenderung tidak dapat berkembang secara optimal. 

Potensi ini bisa berupa kemampuan kognitif, keterampilan praktis, serta 

kecerdasan emosional dan sosial. Pendidikan yang berbasis pada nilai-

nilai Islam dapat menuntun manusia untuk mengenali potensi dirinya, 

memahami tujuan hidup yang sesuai dengan ajaran agama, dan 

kemudian memanfaatkan potensi tersebut untuk memberi manfaat bagi 

diri sendiri dan masyarakat luas. 

Tanpa adanya pendidikan yang baik, potensi-potensi ini tidak akan 

terarah dan tidak dapat berkembang lebih sempurna. Pendidikan Islam 

yang mengedepankan tauhid dan moralitas akan membantu individu 

untuk memahami bahwa setiap kemampuan yang dimiliki merupakan 

amanah dari Allah yang harus dikembangkan untuk kebaikan umat. 

Sebagai hasilnya, pendidikan tidak hanya berfungsi untuk mencetak 

individu yang terampil secara teknis, tetapi juga membentuk manusia 

yang mampu menjalankan peran sosialnya dengan bijaksana dan penuh 

tanggung jawab. Dengan demikian, pendidikan menjadi sarana utama 

dalam mewujudkan kebudayaan Islam yang berlandaskan pada akhlak 

mulia, kesejahteraan umat, dan keadilan sosial. 



69 

 

Selanjutnya, kebudayaan Islam sebagai produk dari potensi 

dasar manusia haruslah mengandung muatan-muatan pedagogis yang 

dapat membentuk karakter dan perilaku individu secara positif. 

Kebudayaan yang dimaksud bukan hanya sekadar warisan tradisi 

atau hasil ciptaan manusia semata, tetapi juga merupakan hasil dari 

suatu proses pembelajaran yang mendalam, yang mengarah pada 

pengembangan nilai-nilai luhur yang sesuai dengan ajaran Islam. 

Kebudayaan Islam haruslah mampu menciptakan kondisi sosio-

kultural yang menggambarkan kehidupan yang sejalan dengan 

prinsip-prinsip agama, di mana pola kehidupan masyarakat 

berlandaskan pada nilai-nilai moral, etika, dan spiritual yang 

terkandung dalam Islam. 

Dengan muatan pedagogis yang tepat, kebudayaan Islam dapat 

mengarahkan masyarakat untuk membentuk pola kehidupan yang 

positif dan harmonis, baik dalam hubungan individu dengan Tuhan, 

dengan sesama manusia, maupun dengan alam semesta. Kebudayaan 

ini akan mempengaruhi setiap aspek kehidupan—dari keluarga, 

pendidikan, ekonomi, hingga pemerintahan—dengan 

mengedepankan prinsip-prinsip seperti keadilan, kasih sayang, 

kejujuran, dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, nilai-nilai 

Islam dalam kebudayaan dapat dipahami tidak hanya sebagai aturan 

atau dogma, tetapi sebagai panduan hidup yang memberikan makna 

dan tujuan dalam setiap aspek kehidupan. 



70 

 

Dengan demikian, kebudayaan Islam bukan hanya sekadar 

suatu sistem nilai yang diterima begitu saja, melainkan juga suatu 

bentuk pengamalan yang dapat diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Nilai-nilai Islam yang tertanam dalam kebudayaan tersebut akan 

menjadi pembeda yang jelas dari kebudayaan lain, karena 

kebudayaan Islam berfungsi sebagai landasan moral dan spiritual 

yang membimbing individu dan masyarakat menuju kehidupan yang 

lebih baik, lebih bermartabat, dan lebih sesuai dengan tujuan hidup 

yang ditetapkan oleh Allah. Kebudayaan Islam akan terus 

berkembang sepanjang pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai 

tersebut berjalan dengan baik, menghidupkan semangat kebaikan dan 

perbaikan dalam setiap generasi. 

Sesungguhnya, kebudayaan itu, secara ontologis, adalah 

refleksi dari nafs (jiwa) manusia itu sendiri. Manusia sebagai 

makhluk yang memiliki eksistensi nafs yang kreatif, bertindak 

sebagai subyek dalam proses penciptaan, dan dengan demikian 

memegang peran penting sebagai khalifah Allah di muka bumi. 

Sebagai khalifah, manusia tidak hanya memiliki tugas untuk 

memakmurkan bumi, tetapi juga untuk mengarahkan potensi-potensi 

diri menuju perwujudan kebaikan, kedamaian, dan keharmonisan 

yang sejalan dengan nilai-nilai Ilahi. Dalam proses ini, kebudayaan 

menjadi manifestasi dari usaha manusia untuk menjalani peranannya 

sebagai makhluk yang bertanggung jawab dan kreatif, dengan 



71 

 

menciptakan karya-karya yang bermanfaat bagi umat manusia dan 

alam semesta. 

Kebudayaan, dalam konteks ini, bukan hanya produk dari 

aktivitas manusia, tetapi juga merupakan suatu proses pergulatan 

antara kesatuan iman dan kreativitas. Iman yang teguh pada Allah 

menjadi landasan yang memberikan arah dalam setiap tindakan 

kreatif manusia, sedangkan kreativitas itu sendiri merupakan sarana 

untuk menghadapi tantangan dan realitas kehidupan. Manusia, 

dengan iman yang menguatkan dan kreativitas yang berkembang, 

dapat menciptakan karya dan tindakan yang mengarah pada 

keshalihan—yaitu amal yang baik dan sesuai dengan petunjuk Allah. 

Melalui kebudayaan, manusia menentukan derajatnya dalam 

kehidupan ini. Kebudayaan Islam mengajarkan bahwa kualitas hidup 

seseorang tidak diukur hanya dari pencapaian material atau 

kekuasaan, tetapi juga dari sejauh mana ia mampu menjalankan 

amanah Allah sebagai khalifah dengan penuh tanggung jawab, 

keikhlasan, dan keshalihan. Dengan demikian, kebudayaan menjadi 

wadah di mana manusia dapat mengekspresikan potensi kreatifnya 

dalam rangka mewujudkan nilai-nilai keimanan dan keshalihan, yang 

pada gilirannya akan menentukan tempatnya dalam kehidupan dunia 

ini serta di akhirat kelak. Kebudayaan yang dibangun berdasarkan 



72 

 

iman dan kreativitas ini akan menciptakan peradaban yang adil, 

penuh kasih sayang, dan seimbang antara duniawi dan ukhrawi.
93

 

Dengan demikian, kebudayaan Islam jika dilihat sebagai proses 

dan produk adalah : 

Proses eksistensi kreatif diri manusia sebagai aktualisasi 

dari penyerahan diri, untuk mematuhi hukum-hukum 

Tuhan sehingga memperoleh keselamatan, kesejahteraan 

dan kedamaian hidup. Sedangkan kebudayaan Islam 

sebagai produk adalah konsep atau gagasan, kegiatan serta 

benda-benda yang dibuat untuk pengabdian penyerahan 

diri terhadap Tuhan serta untuk tercapainya keselamatan 

dan kesejahteraan bersama.
94

 

 

Potensi dasar yang telah disalurkan secara optimal, dengan 

lapisan pesan-pesan Islam, menjadi kekuatan yang sangat potensial 

dalam membangun kebudayaan Islam. Jenis kebudayaan ini dapat 

dikembangkan dengan memanfaatkan potensi dasar tersebut, 

sehingga terdapat hubungan kausal di mana potensi dasar bertindak 

sebagai variabel penentu, sementara kebudayaan Islam menjadi 

variabel yang ditentukan. Dengan potensi yang dimiliki, manusia 

diharapkan dapat menegakkan peradaban dan kebudayaan Islam 

sebagai wujud tugasnya sebagai khalifah Allah di muka bumi. 

Muhaimin dan Abdul Mujib dalam bukunya Pemikiran Pendidikan 

Islam mengutip pendapat Langeveld yang menyatakan, "Tugas 

pendidikan adalah mendewasakan anak melalui bimbingan dan 

pengarahan." Bimbingan dan pengarahan tersebut mencakup 

pengembangan potensi dasar (predisposisi) dan bakat manusia, yang 

                                                           
93

Ibid., h. 48. 
94

Ibid., h.  74-75. 



73 

 

berisi kemungkinan-kemungkinan untuk berkembang menuju 

kematangan yang lebih optimal. 

Potensi atau kemampuan dasar yang dimiliki setiap individu 

dalam dirinya merupakan modal yang luar biasa besar, namun 

potensi tersebut hanya dapat berkembang dengan baik jika diberi 

kesempatan yang memadai dan melalui pendidikan yang terarah. 

Potensi dasar manusia, yang mencakup kemampuan intelektual, 

emosional, sosial, dan spiritual, bukanlah sesuatu yang otomatis 

berkembang dengan sendirinya tanpa adanya proses pembelajaran 

dan bimbingan. Oleh karena itu, untuk mencapai perkembangan yang 

optimal, potensi tersebut memerlukan pendidikan yang memberikan 

arahan, pembekalan, dan dukungan yang tepat sesuai dengan prinsip-

prinsip yang membentuk karakter dan kemampuan dasar manusia itu 

sendiri. 

Pendidikan yang terarah memiliki peran yang sangat penting 

dalam mengembangkan potensi-potensi ini. Melalui pendidikan, 

manusia diberikan kesempatan untuk menggali, memaksimalkan, dan 

mengarahkan kemampuannya ke arah yang bermanfaat, tidak hanya 

untuk diri sendiri, tetapi juga untuk masyarakat dan umat secara 

keseluruhan. Pendidikan yang dirancang dengan baik dan penuh 

perhatian akan mengajarkan individu untuk memahami dan 

mengoptimalkan kekuatan-kekuatan yang ada dalam dirinya, 

sekaligus membekali mereka dengan pengetahuan dan keterampilan 

yang dibutuhkan untuk menghadapi tantangan dunia yang terus 

berkembang. 



74 

 

Pendidikan yang terarah juga mengajarkan pentingnya nilai-

nilai moral dan spiritual, yang sangat penting dalam 

mengembangkan potensi dasar manusia. Tanpa bimbingan yang 

tepat, potensi tersebut mungkin tidak akan terarah dengan baik, atau 

bahkan berkembang tanpa arah yang jelas. Dengan pendidikan yang 

berfokus pada pengembangan potensi manusia secara menyeluruh, 

baik dari segi kognitif, emosional, maupun spiritual, individu dapat 

menggapai tujuan hidupnya secara lebih jelas dan bermakna, serta 

berkontribusi secara positif terhadap kebudayaan dan masyarakat 

yang lebih baik. Inilah mengapa pendidikan tidak hanya berfungsi 

sebagai alat untuk mentransfer ilmu, tetapi juga sebagai sarana untuk 

membentuk individu yang utuh dan berdaya guna.
95

 Kemampuan 

potensi pada diri manusia itu, baru dapat diwujudkan dan dapat 

difungsikan bila disediakan kesempatan untuk berkembang dengan 

menghilangkan segala gangguan yang dapat menghambatnya. 

Dalam rangka mengembangkan potensi yang ada pada 

manusia, pendidikan memang memegang peranan yang sangat 

penting. Pendidikan, khususnya pendidikan Islam, berfungsi sebagai 

faktor utama yang dapat mengarahkan dan mengoptimalkan 

perkembangan potensi individu agar menjadi pribadi yang unggul 

dalam segala aspek kehidupan. Pendidikan Islam tidak hanya 

berfokus pada aspek intelektual semata, tetapi juga pada 

pengembangan moral, spiritual, dan sosial yang seimbang, sehingga 

                                                           
95

 M. Arifin, Filsafat Pendidikan, h. 34. 



75 

 

mampu menghasilkan individu yang berkepribadian mulia dan 

bertanggung jawab sebagai khalifah Allah di muka bumi. 

Berdasarkan hal ini, dapat disimpulkan bahwa tugas pokok 

pendidikan Islam adalah pembinaan anak didik, yang mengarah pada 

penguatan ketaqwaan dan penanaman akhlakul karimah—yaitu 

akhlak yang mulia dan sesuai dengan ajaran Islam. Pembinaan ini 

dilakukan dengan memperhatikan enam aspek keimanan yang 

mencakup keyakinan dan hubungan seseorang dengan Tuhan (Allah), 

serta pemahaman yang mendalam mengenai hakikat kehidupan, alam 

semesta, dan tujuan hidup manusia di dunia dan akhirat. Keimanan 

yang kokoh akan membentuk pribadi yang penuh pengabdian dan 

kesetiaan kepada Allah dalam segala tindakan dan pilihan hidupnya.  

Selain itu, pendidikan Islam juga menanamkan lima aspek 

keislaman, yang mencakup pengamalan ajaran Islam dalam setiap 

aspek kehidupan, baik dalam hal ibadah, sosial, ekonomi, maupun 

pemerintahan. Aspek keislaman ini mengajarkan anak didik untuk 

hidup sesuai dengan tuntunan syariat Islam dan menjadikan Islam 

sebagai pedoman hidup yang lengkap, menyeluruh, dan menyentuh 

semua dimensi kehidupan. Tidak kalah pentingnya, pendidikan Islam 

juga bertujuan untuk mengembangkan multi aspek keinsanan, yaitu 

kemampuan untuk memahami hakikat manusia, menghargai sesama, 

serta membangun hubungan yang harmonis dengan lingkungan dan 

alam semesta. Aspek ini mengajarkan nilai-nilai kemanusiaan, 

seperti keadilan, kasih sayang, tolong-menolong, dan tanggung 

jawab sosial, yang penting dalam menciptakan masyarakat yang adil 



76 

 

dan damai. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak hanya 

bertujuan untuk mencetak individu yang pintar secara akademis, 

tetapi juga untuk membentuk generasi yang berkepribadian mulia, 

bertakwa, berakhlak karimah, serta memiliki kesadaran sosial dan 

lingkungan yang tinggi.
96

 

Muhaimin dan Abdul Mujib menyatakan bahwa tugas 

pendidikan Islam adalah : 

Mempertinggi kecerdasan dan kemauan dalam memajukan 

ilmu pengetahuan dan teknologi yang membawa manfaat dan 

aplikasinya dapat meningkatkan kualitas hidup dengan 

memelihara dan mengembangkan budaya, lingkungan serta 

memperluas pandangan hidup manusia yang komunikatif 

terhadap keluarga, masyarakat, bangsa dan sesama manusia 

serta sesama makhluk yang lain.
 97

 

  

Adapun fungsi pendidikan Islam adalah menyediakan fasilitas 

yang memungkinkan tugas pendidikan Islam untuk tercapai dan 

berjalan lancar. Fasilitas yang dimaksud tidak hanya mencakup 

sarana dan prasarana fisik, tetapi juga mencakup struktur dan 

institusi yang mendukung kelancaran proses pendidikan. Dengan 

kata lain, pendidikan Islam memerlukan sistem yang terorganisir 

dengan baik, yang memastikan bahwa setiap aspek pendidikan 

berjalan sesuai dengan tujuan yang telah ditetapkan. 

Penyediaan fasilitas yang bersifat struktural berarti bahwa 

pendidikan Islam harus memiliki sistem manajemen yang efektif, 

dengan struktur yang jelas mulai dari level lembaga pendidikan 

(sekolah, pesantren, universitas Islam) hingga pada pengelolaan 

sumber daya manusia seperti guru dan tenaga pendidik. Struktur ini 

                                                           
96

Ibid. 
97

 Muhaimin dan Abdul Mujib, Pemikiran Islam, h. 143. 



77 

 

harus mencakup penyusunan kurikulum yang sesuai dengan prinsip-

prinsip Islam, pengelolaan waktu yang efisien, serta mekanisme 

penilaian yang objektif dan adil. Selain itu, struktur pendidikan Islam 

harus mencakup sistem yang mendukung integrasi antara ilmu 

pengetahuan dan nilai-nilai agama, yang memungkinkan peserta 

didik untuk mengembangkan potensi mereka secara holistik. 

Fasilitas yang bersifat institusional merujuk pada keberadaan 

lembaga-lembaga pendidikan Islam yang terstruktur dengan baik, 

seperti sekolah-sekolah Islam, madrasah, pesantren, serta perguruan 

tinggi Islam yang memiliki visi dan misi yang jelas dalam mencetak 

generasi yang berilmu dan berakhlak mulia. Institusi ini harus 

menyediakan lingkungan yang kondusif untuk pembelajaran, baik 

dari segi fasilitas fisik (ruang kelas, perpustakaan, laboratorium) 

maupun non-fisik (program pembinaan moral, kegiatan 

ekstrakurikuler, dan pendekatan pendidikan yang mengintegrasikan 

iman dan ilmu). Dengan adanya fasilitas struktural dan institusional 

yang baik, pendidikan Islam akan berjalan dengan lancar dan mampu 

mewujudkan tujuan utamanya, yaitu mencetak generasi yang tidak 

hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki karakter yang 

mulia dan akhlak yang sesuai dengan ajaran Islam. Fasilitas ini juga 

akan memastikan bahwa pendidikan Islam dapat mengatasi tantangan 

zaman dan memenuhi kebutuhan pendidikan yang terus berkembang 

dalam masyarakat.
98

   

Fasilitas yang bersifat struktural dalam pendidikan Islam 

berarti adanya organisasi yang teratur dan sistematis untuk 

mengelola jalannya proses kependidikan. Organisasi ini mencakup 

                                                           
98

Ibid., h. 144. 



78 

 

pembentukan struktur yang jelas, mulai dari lembaga pendidikan itu 

sendiri (misalnya sekolah, madrasah, atau pesantren), hingga sistem 

pengelolaan sumber daya manusia, seperti guru, tenaga pendidik, dan 

staf pendukung. Struktur ini diperlukan untuk memastikan bahwa 

segala aspek yang berkaitan dengan pendidikan Islam—mulai dari 

pengajaran, kurikulum, evaluasi, hingga pengelolaan administrasi—

terlaksana dengan baik dan sesuai dengan tujuan yang ditetapkan. 

Keberadaan struktur yang baik memungkinkan kelancaran dan 

efisiensi dalam menjalankan proses pendidikan, serta memastikan 

bahwa pendidikan dapat terorganisir dengan baik untuk mencapai 

hasil yang optimal. Sedangkan fasilitas yang bersifat institusional 

mengandung implikasi yang lebih luas, yaitu bahwa proses 

kependidikan tidak hanya terjadi dalam suatu organisasi atau struktur 

yang ada, tetapi juga dalam lembaga-lembaga yang sudah 

terlembagakan secara resmi. Lembaga ini bertanggung jawab untuk 

mengawasi, mengatur, dan memastikan bahwa pendidikan yang 

dilaksanakan tetap konsisten, berkesinambungan, dan sesuai dengan 

standar yang telah ditetapkan. Institusionalisasi ini mencakup 

pembentukan sistem dan kebijakan yang mendukung keberlanjutan 

pendidikan, serta menjamin bahwa proses kependidikan tidak hanya 

berlangsung dalam jangka pendek, tetapi terus berkembang secara 

berkelanjutan. Dengan demikian, lembaga pendidikan Islam yang 

terlembagakan ini menjadi penjaga agar kualitas pendidikan tetap 



79 

 

terjaga, relevan dengan perkembangan zaman, dan dapat berjalan 

dengan konsisten menuju tujuan yang diinginkan. 

Secara keseluruhan, kedua aspek ini—struktural dan 

institusional—saling melengkapi dalam menciptakan sistem 

pendidikan Islam yang efektif, efisien, dan berkesinambungan, 

sehingga mampu menghasilkan generasi yang cerdas, berakhlak 

mulia, dan siap menghadapi tantangan zaman dengan iman dan ilmu 

yang seimbang. 

Dari beberapa uraian mengenai tugas dan fungsi pendidikan 

Islam, dapat disimpulkan bahwa keduanya saling berkaitan erat dan 

tidak dapat dipisahkan. Tugas pendidikan Islam yang utama adalah 

membina dan mengembangkan potensi dasar manusia, baik dalam aspek 

intelektual, emosional, sosial, maupun spiritual, dengan berlandaskan 

pada nilai-nilai dan norma ajaran Islam. Fungsi pendidikan Islam, di 

sisi lain, adalah menyediakan fasilitas dan sistem yang mendukung agar 

tugas tersebut dapat terlaksana dengan optimal, baik secara struktural 

maupun institusional. Oleh karena itu, pendidikan Islam harus dapat 

melaksanakan tugasnya dengan berpedoman pada fungsi-fungsi yang 

sudah ditetapkan. Pendidikan Islam yang dilaksanakan sesuai dengan 

tugas dan fungsinya, serta berlandaskan pada ajaran Islam yang benar, 

akan mampu menghasilkan individu yang tidak hanya cerdas secara 

akademik, tetapi juga memiliki karakter yang mulia dan akhlak yang 

sesuai dengan tuntunan agama. Jika pendidikan Islam dijalankan 



80 

 

dengan konsisten berdasarkan nilai-nilai Islam, maka pendidikan ini 

akan mewujudkan kehidupan yang harmonis, seimbang antara aspek 

duniawi dan ukhrawi. Kehidupan duniawi, yang mencakup aspek sosial, 

ekonomi, dan budaya, harus berjalan seiring dengan kehidupan 

ukhrawi, yang berfokus pada hubungan manusia dengan Tuhan dan 

persiapan untuk kehidupan setelah mati. Keseimbangan antara 

keduanya menjadi kunci untuk menciptakan masyarakat yang adil, 

damai, dan penuh berkah. Dengan demikian, jelaslah bahwa manusia 

dalam hidup dan kehidupannya sangat membutuhkan pendidikan. 

Pendidikan bukan hanya sebagai alat untuk memperoleh pengetahuan 

dan keterampilan, tetapi juga sebagai sarana untuk membentuk karakter, 

moral, dan spiritualitas yang dapat membawa individu menuju 

kehidupan yang lebih baik di dunia dan akhirat. Pendidikan Islam, yang 

dilaksanakan dengan penuh kesungguhan dan kesadaran akan tugas 

serta fungsinya, akan menghasilkan generasi yang tidak hanya memiliki 

kecerdasan intelektual, tetapi juga kesiapan untuk menjadi khalifah 

Allah di muka bumi dengan penuh ketaqwaan dan akhlakul karimah. 

2. Diskursus tentang Modernitas 

Modernisasi, yang berasal dari kata "modern" yang berarti terbaru 

atau mutakhir, merujuk pada sikap dan cara berpikir yang senantiasa 

beradaptasi dengan perkembangan zaman.
99

 Proses modernisasi bukan 

sekadar perubahan teknologis, tetapi juga mencakup perubahan mendalam 

                                                           
99

 Pusat Bahasa Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Ed. 3, 

Cet. I; Jakarta: Balai Pustaka, 2001), h. 751. 



81 

 

dalam struktur sosial, budaya, dan nilai-nilai yang ada dalam masyarakat. 

Ini adalah pergeseran sikap dan mentalitas warga masyarakat agar mereka 

dapat menyesuaikan diri dengan tuntutan zaman yang terus berkembang. 

Dalam konteks sosial, modernisasi mengarah pada pembaharuan 

pola hidup yang lebih efisien, terorganisir, dan lebih rasional. Proses ini 

menuntut masyarakat untuk meninggalkan cara-cara tradisional yang tidak 

lagi relevan dengan kemajuan teknologi dan dinamika global. Salah satu 

aspek terpenting dari modernisasi adalah peningkatan dalam bidang 

pendidikan, teknologi, ekonomi, serta sistem pemerintahan yang lebih 

transparan dan demokratis. Dengan kata lain, modernisasi bukan hanya 

soal kemajuan teknologi, tetapi juga soal bagaimana masyarakat 

mengubah pola pikir dan perilaku untuk menciptakan masyarakat yang 

lebih maju, adil, dan sejahtera. 

Namun, proses modernisasi juga sering kali memunculkan 

tantangan, seperti hilangnya nilai-nilai tradisional, kesenjangan sosial yang 

semakin besar, dan terjadinya disorientasi identitas budaya. Oleh karena 

itu, modernisasi membutuhkan pendekatan yang bijak, di mana nilai-nilai 

lama yang baik tetap dipertahankan, sementara aspek-aspek baru yang 

bermanfaat diadaptasi untuk menciptakan keseimbangan dalam 

masyarakat yang semakin kompleks. 

Modernisasi, yang berasal dari kata Latin "modernus," merujuk pada 

proses perubahan dari kondisi tradisional menuju keadaan yang lebih maju 



82 

 

dan sesuai dengan tuntutan zaman.
100

 Dalam konteks masyarakat Barat, 

modernisasi mencakup upaya untuk mengubah pemikiran, aliran, gerakan, 

dan institusi lama agar selaras dengan kemajuan ilmu pengetahuan dan 

teknologi.
101

 Dalam bahasa Indonesia, istilah "modern," "modernisasi," 

dan "modernisme" sering digunakan untuk menggambarkan proses atau 

aliran yang berkaitan dengan perubahan menuju cara berpikir atau 

bertindak yang sesuai dengan perkembangan zaman.
102

 Misalnya, dalam 

konteks "aliran-aliran modern dalam Islam" atau "Islam dan modernisasi," 

istilah ini mengacu pada usaha untuk memperbarui dan menyesuaikan 

ajaran atau praktik Islam dengan realitas sosial dan intelektual yang 

berkembang.
103

 

Modernisasi, khususnya dalam konteks masyarakat Barat, merujuk 

pada proses pergeseran yang lebih mendalam, yang mencakup usaha untuk 

merubah pemahaman, adat-istiadat, serta institusi-institusi lama agar 

sesuai dengan perubahan yang disebabkan oleh kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi modern. Proses ini bukan hanya sekadar 

pengadopsian teknologi baru, tetapi juga melibatkan perombakan nilai-

nilai tradisional dan struktur sosial yang dianggap tidak lagi relevan 

dengan perkembangan zaman.
104

 Modernisasi mencerminkan kebutuhan 

                                                           
100

 Idianto Muin, Sosiologi Jilid 3 (Jakarta: Erlangga, 2006), h. 20 
101

 Tim Penyusun Pustaka Azet, Leksikon Islam, vol. 2, (Jakarta: PT Pustaka Pustazet 

Perkasa, 1988), h. 703 
102

 M. Yusran Asmuni, Dirasah Islamiah III: Pengantar Studi Pemikiran dan Gerakan 

Pembaruan dalam Dunia Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1995), h. 1. 
103

 Abdul Sani, Lintas Sejarah Pemikiran Perkembangan Modern dalam Islam, (Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada, 1998), h. 2. 
104

 Mohammad Arif, Pesantren Salaf Basic Pendidikan Karakter (Kajian Historis dan 

Prospektif), (Kediri: STAIN Kediri press, 2012), h. 31 



83 

 

masyarakat untuk beradaptasi dengan kemajuan, menciptakan sistem yang 

lebih efisien, serta menciptakan tatanan sosial yang lebih progresif. 

Dalam perspektif yang lebih luas, modernisasi di Barat membawa 

dampak pada hampir semua aspek kehidupan, mulai dari sistem 

pemerintahan, ekonomi, hingga pendidikan dan budaya. Proses ini juga 

melahirkan suatu gerakan intelektual dan sosial yang berusaha 

menggantikan otoritas tradisional dengan rasionalitas ilmiah dan 

kebebasan individu.
105

 Meskipun demikian, modernisasi sering kali 

menimbulkan perdebatan, terutama terkait dengan dampaknya terhadap 

nilai-nilai spiritual, identitas budaya, dan hubungan sosial yang lebih 

tradisional. 

Penting untuk membedakan antara modernisasi dan westernisasi. 

Modernisasi adalah proses universal yang dapat diterapkan di berbagai 

budaya dan negara, sementara westernisasi merujuk pada adopsi budaya, 

nilai, dan praktik yang berasal dari Barat. Dengan demikian, modernisasi 

tidak harus identik dengan westernisasi, meskipun dalam beberapa kasus, 

keduanya dapat berjalan bersamaan.  

Modernisasi merujuk pada proses perubahan yang melibatkan 

kemajuan dalam berbagai bidang, seperti teknologi, ekonomi, politik, dan 

sosial, dengan tujuan meningkatkan kualitas hidup dan menyesuaikan diri 

dengan tantangan zaman. Proses ini berfokus pada pengembangan 

kapasitas masyarakat untuk beradaptasi dengan perubahan zaman melalui 

                                                           
105

 Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial (Jakarta: Rajawali Pers, 2011), h. 80. 



84 

 

inovasi, pendidikan, penguatan institusi sosial dan politik, serta penciptaan 

peluang ekonomi. Modernisasi tidak bergantung pada satu budaya atau 

negara tertentu, melainkan universal, dan bisa diterapkan dalam berbagai 

konteks budaya dan sosial di seluruh dunia.
106

 

Sebagai contoh, modernisasi teknologi tidak selalu terkait dengan 

adopsi budaya Barat. Negara-negara non-Barat juga dapat mengadopsi 

teknologi modern, seperti internet, kecerdasan buatan, dan bioteknologi, 

tanpa harus mengadopsi nilai atau budaya Barat. Modernisasi pendidikan 

juga bisa melibatkan penggunaan metode pengajaran baru, kurikulum yang 

lebih berbasis pada pengetahuan ilmiah, dan pengintegrasian teknologi, 

namun tetap mempertahankan nilai-nilai budaya lokal atau agama. 

Sementara itu, westernisasi merujuk pada adopsi budaya, nilai, dan 

praktik hidup yang berasal dari negara-negara Barat, khususnya yang 

dipengaruhi oleh tradisi Eropa dan Amerika Utara. Hal ini meliputi pola 

konsumsi, gaya hidup, sistem politik, struktur sosial, serta nilai-nilai 

individualisme, liberalisme, dan kapitalisme yang sering dipromosikan 

oleh negara-negara Barat. Westernisasi sering kali datang bersamaan 

dengan globalisasi, di mana budaya, produk, dan nilai-nilai Barat 

menyebar ke seluruh dunia. Contoh dari westernisasi adalah pengaruh 

besar budaya pop Amerika (film, musik, mode, dll), gaya hidup Barat yang 

mengedepankan kebebasan individu, serta adopsi sistem kapitalisme dan 

demokrasi liberal. 

                                                           
106

 Arief Subhan, Lembaga Pendidikan Islam Indonesia Abad ke-20, (Jakarta: Kencana 

Prenada Media Grup, 2012), h. 88 



85 

 

Jika dilihat pada proses dan focus, maka modernisasi lebih berfokus 

pada pencapaian kemajuan universal di berbagai bidang kehidupan tanpa 

terikat pada budaya atau negara tertentu, sedangkan westernisasi lebih 

mengarah pada adopsi spesifik dari budaya dan nilai-nilai yang berasal 

dari dunia Barat. Sedangkan dilihat pada perspektif aplikasi dalam Budaya 

Lokal, Modernisasi dapat diterapkan oleh negara atau budaya manapun, 

dengan mempertimbangkan nilai-nilai dan kebutuhan local, sedangkan 

westernisasi sering kali disertai dengan peningkatan ketergantungan pada 

kebudayaan Barat, yang dapat mempengaruhi kebijakan, pendidikan, gaya 

hidup, dan praktik sosial di negara yang terpengaruh. Adapun dilihat dari 

sudut pandang identitas budaya, Modernisasi tidak selalu mengharuskan 

pengorbanan identitas budaya lokal, karena proses ini bisa dilakukan 

dengan tetap menjaga dan menghargai nilai-nilai tradisional, sedangkan 

westernisasi dapat menyebabkan pengurangan atau erosi identitas budaya 

lokal, karena budaya Barat sering kali dipandang sebagai model yang lebih 

maju atau lebih menarik.
107

 

Meskipun modernisasi dan westernisasi sering berjalan bersamaan, 

mereka tidak selalu harus beriringan. Dalam beberapa kasus, sebuah 

negara atau budaya bisa mengalami modernisasi tanpa harus mengadopsi 

budaya Barat secara keseluruhan. Misalnya, negara-negara seperti Jepang 

atau Korea Selatan telah mengadopsi teknologi modern dan kemajuan 

ekonomi tanpa kehilangan identitas budaya mereka yang khas. Mereka 

                                                           
107

 Dadang Kahmad, Sosiologi Agama (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2009), CetV, h. 184. 



86 

 

berhasil menjalankan modernisasi sambil tetap menghargai nilai-nilai 

tradisional mereka. Sebaliknya, negara-negara yang mengalami 

westernisasi dapat mengadopsi teknologi modern yang berasal dari Barat, 

namun nilai dan gaya hidup Barat yang diadopsi sering kali dipandang 

sebagai ancaman terhadap tradisi dan nilai lokal. 

Untuk memberikan Gambaran lebih luas dan sebagai bentuk upaya 

menghindari kesalahan dalam memberikan tafsir atas modernisasi tersebut, 

maka dikutip beberapa pendapat para ahli, yaitu sebagai berikut: Pertama, 

menurut pendapat Soerjono Soekanto. Menrut beliau, modernisasi 

dipahami sebagai perubahan sosial terarah yang dirancang dengan 

perencanaan sosial atau social planning.
108

 Dengan kata lain, modernisasi 

bukanlah perubahan yang terjadi secara kebetulan atau tidak terstruktur, 

tetapi sebuah proses yang memiliki tujuan dan arahan yang jelas. 

Perubahan sosial yang dimaksud oleh Soekanto adalah perubahan yang 

melibatkan peningkatan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat, baik 

itu dalam bidang ekonomi, sosial, politik, maupun budaya, yang dilakukan 

dengan cara yang terencana. Menurut Soekanto, social planning dalam 

konteks modernisasi memiliki peranan penting dalam memastikan bahwa 

perubahan yang terjadi tidak hanya bersifat ad-hoc, tetapi dapat diprediksi, 

dikelola, dan diarahkan untuk menyesuaikan dengan kebutuhan 

masyarakat. Dalam hal ini, modernisasi bukan hanya sekadar perubahan 

yang terjadi karena pengaruh luar, tetapi juga hasil dari proses internal 

                                                           
108

 Soerjono Soekanto, Sosiologi; Suatu Pengantar, (Jakarta: Rajagrafindo Persada, 2017), 

h. 82 



87 

 

yang dirancang untuk mencapai kemajuan dalam berbagai sektor 

kehidupan. Oleh karena itu, sosial planning menjadi instrumen yang 

krusial dalam memastikan bahwa tujuan perubahan tersebut tercapai 

dengan cara yang terstruktur dan terorganisir. 

Kedua, Menurut Rosenberg, urbanisasi adalah pusat dari proses 

modernisasi. Urbanisasi di sini mengacu pada pergeseran dari kehidupan 

yang berfokus pada tradisi pedesaan, yang lebih tertutup dan bergantung 

pada nilai-nilai agraris, ke kehidupan yang lebih terbuka dan dinamis di 

kota-kota besar.
109

 Dalam konteks ini, masyarakat mulai bergerak menuju 

pemukiman yang lebih besar dan berkembang di mana perubahan sosial 

dan kebudayaan terjadi dengan cepat. Urbanisasi bukan hanya 

memindahkan orang dari desa ke kota, tetapi juga merombak struktur 

sosial dan budaya yang ada.
110

 Dalam pandangan Rosenberg, modernisasi 

menciptakan tradisi baru yang jauh berbeda dengan tradisi-tradisi yang ada 

di masyarakat agraris atau pedesaan. Sebagai contoh, pola pikir rasional 

yang lebih pragmatis dan utilitarian akan menggantikan nilai-nilai 

tradisional yang lebih terkait dengan agama, kekerabatan, dan adat istiadat. 

Proses ini menciptakan tradisi baru dalam kehidupan masyarakat yang 

sering kali bertentangan dengan cara hidup lama. Di sisi lain, tradisi baru 

ini juga menawarkan potensi untuk kemajuan sosial, namun tidak jarang 

menciptakan ketegangan antara kehidupan tradisional dan inovasi modern. 

                                                           
109

 B. Rosenberg, J. Gerven, dan F. W. Horoton, Mass Society in Crisis Problems and Social 

Pathology, in Revista española de la opinión pública, No. 1, May - Aug., 1965, p. 342 
110

 Abdul Syani, Sosiologi Skematika Teori dan Terapan (Jakarta: Bumi Aksara, 2015), h. 

174 



88 

 

Ketiga, menurut J.W. Schoorl. Dalam pandangannya mengenai 

modernisasi, mengartikan modernisasi sebagai penerapan pengetahuan 

ilmiah dalam berbagai kegiatan, bidang kehidupan, dan aspek 

kemasyarakatan. Konsep ini mengarah pada pemahaman bahwa ilmu 

pengetahuan dan teknologi memegang peranan yang sangat penting dalam 

mendesain dan mengubah struktur sosial, ekonomi, dan politik dalam 

masyarakat modern.
111

 Schoorl menekankan bahwa modernisasi tidak 

hanya berkaitan dengan perubahan sosial atau perkembangan teknologi 

saja, tetapi juga bagaimana pengetahuan ilmiah diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari untuk memecahkan berbagai masalah yang dihadapi 

masyarakat. Pengetahuan ilmiah yang dimaksud mencakup berbagai ilmu 

pengetahuan dari bidang sains, teknologi, sosial, hingga ekonomi, yang 

semuanya diterapkan untuk memodernisasi cara hidup masyarakat. 

Dalam konteks bidang kehidupan, penerapan ilmu pengetahuan 

dapat dilihat dalam banyak sektor, seperti industri, pertanian, kesehatan, 

dan pendidikan. Industri modern, misalnya, telah berkembang pesat berkat 

penerapan pengetahuan ilmiah yang membantu dalam produksi massal, 

otomatisasi, dan pengelolaan sumber daya secara lebih efisien. Begitu juga 

dalam bidang pertanian, penerapan teknologi dan riset ilmiah telah 

memungkinkan peningkatan hasil panen melalui penggunaan pestisida, 

pupuk yang lebih efisien, dan metode pertanian yang lebih modern. 

                                                           
111

 J.W. Schoorl, Modernisasi: Pengantar Sosiologi Pembangunan negara-negara 

berkembang, (Jakarta: PT Gramedia Pustaka, 1991), h. 234 

 



89 

 

Selain itu, modernisasi juga menyentuh aspek kemasyarakatan, di 

mana penerapan pengetahuan ilmiah bisa memengaruhi struktur sosial, 

institusi-institusi masyarakat, serta hubungan antar individu dalam 

masyarakat. Misalnya, dalam hal pembangunan kota atau perencanaan 

urbanisasi, pengetahuan ilmiah digunakan untuk merancang infrastruktur 

yang lebih baik, transportasi yang efisien, dan kesejahteraan sosial yang 

lebih baik. Schoorl melihat bahwa modernisasi yang mengintegrasikan 

pengetahuan ilmiah tidak hanya meningkatkan efisiensi atau kualitas 

hidup, tetapi juga menyentuh struktur sosial itu sendiri. Hal ini bisa dilihat 

dalam perubahan pola hubungan sosial dan nilai-nilai budaya yang 

berkembang seiring dengan kemajuan ilmiah dan teknologi. Misalnya, 

dalam hal komunikasi atau informasi, internet dan media sosial yang 

berkembang berkat pengetahuan ilmiah telah mengubah cara orang 

berinteraksi dan membentuk komunitas global. 

Emile Durkheim, seorang sosiolog klasik, mengemukakan teori 

solidaritas sosial yang sangat relevan dalam konteks modernitas. 

Menurutnya, masyarakat mengalami perubahan dalam bentuk solidaritas 

yang berbeda tergantung pada tingkat kemajuan dan kompleksitas sosial. 

Dalam masyarakat tradisional, solidaritas bersifat mekanik, di mana 

individu merasa sangat terikat dengan norma dan nilai bersama. Namun, 

dalam masyarakat modern, solidaritas ini beralih menjadi organik, yang 



90 

 

lebih terkait dengan pembagian kerja yang lebih kompleks dan 

spesialisasi.
112

 

Solidaritas organik merujuk pada bentuk solidaritas yang muncul 

dalam masyarakat yang lebih terindustrialisasi dan kompleks, di mana 

individu memiliki peran yang lebih khusus dan berfungsi untuk memenuhi 

kebutuhan masyarakat yang lebih besar. Setiap individu atau kelompok 

memiliki spesialisasi, dan masyarakat modern bergantung pada saling 

ketergantungan antara satu dengan yang lainnya untuk menjalankan fungsi 

sosial yang lebih besar. Durkheim melihat bahwa solidaritas organik 

menghasilkan kebebasan yang lebih besar bagi individu, karena mereka 

tidak lagi terikat pada norma-norma yang ketat dan seragam seperti dalam 

solidaritas mekanik. Namun, kebebasan ini juga datang dengan 

konsekuensi negatif, yaitu potensi munculnya anomi, atau ketidakteraturan 

sosial yang timbul ketika norma-norma sosial menjadi tidak jelas atau 

tidak lagi terikat pada nilai-nilai bersama yang kuat.
113

 

Durkheim juga menyatakan bahwa dengan berkembangnya 

solidaritas organik, terjadi penurunan kesadaran kolektif. Kesadaran 

kolektif adalah ide dan nilai bersama yang diterima dan dijunjung tinggi 

oleh seluruh anggota masyarakat. Dalam masyarakat tradisional, kesadaran 

kolektif sangat kuat karena kehidupan sosial yang lebih homogen, di mana 

orang-orang berbagi pandangan dunia yang serupa dan mengikuti norma 

yang hampir sama. Namun, dalam masyarakat modern, terutama dengan 

                                                           
112

 Emile Durkheim , Sociology and Philosophy, (Oxon: Routledge, 2010), h. 67 
113

 Lukes, Steven. Emile Durkheim his Life and Work. A Historical and Critical Study. 

(New York, Harper&Row, 1972), h.38 



91 

 

perkembangan industri dan urbanisasi, kesadaran kolektif menjadi lebih 

terpecah. Setiap individu memiliki peran spesifik, dan tidak ada lagi satu 

set nilai yang diterima oleh semua orang secara seragam. Ini bisa 

menyebabkan individu merasa terasing atau tidak lagi merasakan ikatan 

moral yang kuat dengan masyarakatnya. 

Anomi, dalam pandangan Durkheim, merujuk pada keadaan sosial di 

mana individu merasa kehilangan arah atau tujuan dalam hidup mereka, 

karena norma-norma sosial yang mengatur perilaku mereka telah melemah 

atau tidak lagi relevan. Dalam masyarakat modern, anomi ini sering terjadi 

karena pembagian kerja yang semakin kompleks dan individu semakin 

terasing dari masyarakat. Durkheim menganggap bahwa anomi bisa 

muncul ketika ada ketidaksesuaian antara tujuan pribadi dengan harapan 

masyarakat atau ketika ada krisis sosial, seperti perubahan ekonomi atau 

moral yang cepat.
114

 Sebagai contoh, dalam masyarakat modern, 

perubahan teknologi, pasar kerja yang cepat berubah, dan tekanan sosial 

yang meningkat bisa membuat individu merasa tidak lagi memiliki tujuan 

yang jelas atau tidak merasa terikat dengan masyarakat secara 

keseluruhan. Hal ini bisa berujung pada isolasi sosial, depresi, atau bahkan 

perilaku devian yang menentang norma sosial yang ada. 

Meskipun solidaritas organik membawa kebebasan dan produktivitas 

yang lebih tinggi, namun juga membawa masalah moral dan psikologis 

yang baru. Kebebasan yang lebih besar sering kali menyebabkan individu 

                                                           
114

 George P. Adams, “The Interpretation of Religion in Royce and Durkheim”, dalam The 

Philosophical Review, Vol. 25, No. 3,  



92 

 

merasa tidak terikat atau terasing dari nilai-nilai sosial yang mengikat 

mereka sebelumnya.
115

 Dalam masyarakat modern, meskipun ada 

kemakmuran dan kemajuan teknologi, masalah seperti alienasi, 

ketidakpastian, dan krisis identitas sering muncul, karena individu merasa 

kehilangan hubungan yang erat dengan komunitas atau norma yang lebih 

besar. Durkheim menyadari bahwa modernitas membawa serta tantangan 

baru, terutama dalam menjaga koherensi sosial dalam masyarakat yang 

semakin kompleks dan terdiversifikasi. Untuk itu, ia menekankan 

pentingnya menjaga keseimbangan antara kebebasan individu dan 

integrasi sosial agar masyarakat tidak jatuh dalam anomi yang merusak 

stabilitas sosial. 

Durkheim percaya bahwa untuk mengatasi masalah anomi, perlu 

adanya penegakan norma sosial yang kuat, meskipun norma tersebut lebih 

bersifat fleksibel dan beradaptasi dengan perkembangan masyarakat. Ia 

juga menekankan pentingnya peran institusi sosial, seperti pendidikan, 

keluarga, dan agama, dalam menjaga kohesi sosial dan memberikan 

pedoman moral yang dapat mengurangi rasa terasing dan kebingungannya 

individu dalam menghadapi tantangan modernitas. 

Manusia modern, menurut Inkeles, memiliki sejumlah karakteristik 

yang sangat menentukan cara mereka berinteraksi dengan dunia. Salah 

satu karakteristik utama adalah terbuka terhadap perubahan dan menerima 

hal-hal baru. Manusia modern cenderung lebih fleksibel dan adaptif 

                                                           
115

 Emile Durkheim,. The Elementary Forms of Religious Life, terj. Karen E. Fields. (New 

York: The Free Press. 1995), h. 45 



93 

 

terhadap perkembangan baru, baik dalam hal teknologi, gagasan, maupun 

cara hidup. Mereka tidak hanya mengikuti perubahan, tetapi berusaha 

untuk berkontribusi dan mengeksplorasi ide-ide baru, melihat perubahan 

sebagai peluang untuk berkembang. Selanjutnya, mereka menghargai 

waktu dan lebih berorientasi pada masa depan daripada terjebak dalam 

nostalgia masa lalu. Dalam kehidupan yang serba cepat ini, manusia 

modern lebih fokus pada perencanaan jangka panjang dan pengelolaan 

waktu yang efisien untuk mencapai tujuan hidup yang lebih baik, baik di 

bidang pribadi maupun profesional. 

Karakteristik berikutnya adalah kemampuan untuk berencana dan 

mengorganisir segala sesuatu dalam hidup mereka. Dalam masyarakat 

modern, struktur dan organisasi menjadi hal yang penting untuk mencapai 

efisiensi dalam berbagai bidang kehidupan. Baik dalam pekerjaan, 

pendidikan, maupun kehidupan sosial, perencanaan yang matang dan 

pengorganisasian yang baik sangat dibutuhkan untuk mencapai hasil yang 

optimal. Selain itu, manusia modern memiliki keyakinan yang kuat 

terhadap ilmu pengetahuan dan teknologi. Mereka memandang ilmu 

pengetahuan sebagai alat untuk memecahkan masalah dan meningkatkan 

kualitas hidup. Teknologi juga menjadi bagian integral dari kehidupan 

sehari-hari yang memungkinkan mereka untuk mencapai tujuan lebih 

efisien dan efektif. 

Terakhir, manusia modern sangat menjunjung tinggi nilai 

meritokrasi, yaitu imbalan yang sesuai dengan prestasi. Mereka percaya 



94 

 

bahwa setiap individu harus dihargai berdasarkan prestasi dan kemampuan 

mereka, bukan berdasarkan faktor lain seperti status sosial atau latar 

belakang. Ini menciptakan lingkungan di mana penghargaan dan peluang 

terbuka bagi siapa saja yang mampu menunjukkan kemampuan terbaik 

mereka. Semua karakteristik ini menggambarkan manusia modern sebagai 

individu yang lebih proaktif, berorientasi pada hasil, dan mampu 

beradaptasi dengan cepat terhadap perubahan, tetapi tetap menghargai 

nilai-nilai prestasi dan pengorganisasian yang jelas. 

Istilah modern, modernitas, modernisme, dan modernisasi, bukan 

hanya sekadar gerakan pemikiran atau sastra, tetapi lebih dari itu, mereka 

merupakan gerakan kekuatan sosial yang telah menjadi kenyataan global. 

Modernitas adalah sebuah era perubahan besar yang membawa pergeseran 

dalam cara pandang dan sikap hidup manusia.
116

 Umat manusia tidak 

dapat menghindari modernitas, melainkan harus hidup di dalamnya dan 

beradaptasi dengan segala dinamika yang ditawarkannya. Dalam konteks 

ini, modernisasi digunakan untuk menggambarkan kemajuan di segala 

bidang kehidupan, baik dalam aspek sosial, ekonomi, politik, hingga 

budaya. Proses modernisasi telah melahirkan manusia modern, yakni 

individu yang terbentuk oleh perubahan zaman dan kemajuan teknologi. 

Namun, manusia modern sering kali dicirikan dengan munculnya 

paradigma baru yang lebih pragmatis dan materialistis. Perubahan ini 

menggeser standar hidup dari yang sebelumnya berbasis nilai-nilai budaya 

                                                           
116

 Syahrin Harahap, Islam dan Modernitas: Dari Teori Modernisasi Hingga Penegakan 

Modern, (Jakarta: Kencana, 2015), h. 245 



95 

 

dan religius, menjadi lebih berorientasi pada gaya hidup yang praktis dan 

rasionalis.
117

 Akibatnya, aspek spiritual dan tradisional kerap terpinggirkan 

dalam kehidupan modern. Di sisi lain, modernitas juga menghadirkan 

peluang besar bagi manusia untuk berkreasi dan berinovasi, dalam rangka 

mengatasi berbagai tantangan dan kebutuhan hidup, baik yang bersifat 

material maupun immaterial. Dengan kata lain, modernitas tidak hanya 

berfokus pada penguasaan teknologi dan kemajuan fisik, tetapi juga pada 

bagaimana manusia mencari makna dan keseimbangan dalam kehidupan 

yang terus berkembang. 

Di era modern ini, kehidupan manusia telah mengalami 

perkembangan yang sangat pesat, terutama dengan masuknya kita ke 

dalam era informasi. Seluruh negara di dunia berlomba-lomba untuk 

memastikan bahwa setiap elemen masyarakat, seperti pedesaan, lembaga 

pendidikan, lembaga masyarakat, hingga lembaga pemerintahan, dapat 

terhubung dalam satu jaringan global.
118

 Hal ini memungkinkan terjadinya 

interaksi yang cepat dan mudah di berbagai aspek kehidupan melalui 

teknologi telematika, yang mengintegrasikan telekomunikasi, media, dan 

informatika dalam satu sistem. 

Perkembangan teknologi yang begitu pesat telah menjadikan 

kehidupan manusia semakin praktis dan efisien. Saat ini, berbagai inovasi 

teknologi dapat dengan mudah diakses dan digunakan dalam kehidupan 

sehari-hari. Manusia dan teknologi kini menjadi dua entitas yang tidak 

                                                           
117

 Muhammad Fauzi, Agama dan Realitas Sosial Renungan dan Jalan Menuju 

Kebahagian, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2007), h. 20 
118

 Ja‘far, Agama dan Modernitas, (Banda Aceh: PeNa, 2013), h. 5-7 



96 

 

dapat dipisahkan, karena hampir setiap aktivitas manusia bergantung pada 

kemajuan teknologi modern. Kehadiran teknologi tidak hanya memberikan 

manfaat dalam kemudahan berkomunikasi dan bekerja, tetapi juga telah 

merubah gaya hidup masyarakat secara signifikan.
119

 

Namun, di balik berbagai kemudahan yang ditawarkan, 

perkembangan teknologi juga membawa dampak sosial dan kultural yang 

tidak bisa diabaikan. Gaya hidup yang semakin modern dan konsumtif 

terkadang tidak selaras dengan nilai-nilai tradisional dan religius, sehingga 

muncul kecenderungan di mana sebagian individu rela mengorbankan 

nilai-nilai spiritual dan akidahnya demi tuntutan gaya hidup yang ingin 

terlihat serba ada dan mengikuti tren global. Fenomena ini menunjukkan 

bahwa di era modern, tantangan terbesar bukan hanya bagaimana manusia 

menggunakan teknologi secara efektif, tetapi juga bagaimana mereka 

dapat mempertahankan identitas dan nilai-nilai moral di tengah arus 

globalisasi yang semakin deras. 

Salah satu berkembangnya teknologi di era modern tersebut adalah 

hadirnya teknologi informasi. Kemajuan teknologi di bidang ini, telah 

membawa perubahan mendasar dalam struktur masyarakat, yang awalnya 

bersifat local, kini bertransformasi menuju masyarakat yang berstruktur 

global. Perkembangan pesat di bidang Teknologi, Informasi, dan 

Komunikasi (TIK), terutama dengan hadirnya jaringan internet, telah 

membuka peluang bagi masyarakat untuk terhubung secara lebih luas 

                                                           
119

 Jalaluddin, Psikologi Agama Memahami Prilaku Dengan Mengaplikasikan Prinsip-

Prinsip Psikologi, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2015). h. 36 



97 

 

tanpa batasan ruang dan waktu. Teknologi kini tidak hanya menjadi alat 

bantu, tetapi telah menjadi bagian integral dalam kehidupan manusia 

modern, memungkinkan komunikasi yang lebih efisien, baik dalam 

lingkup personal maupun profesional, serta mempercepat akses terhadap 

berbagai informasi di seluruh dunia. 

Dalam konteks ini, manusia semakin bergantung pada teknologi 

untuk memenuhi kebutuhan interaksi sosial dan ekonomi. Internet sebagai 

pilar utama revolusi informasi telah mengubah pola komunikasi dari yang 

konvensional menjadi lebih cepat dan instan, memungkinkan siapa saja 

untuk berinteraksi dalam skala global dengan biaya yang relatif rendah. 

Kemudahan ini tentu membawa manfaat besar dalam berbagai sektor 

kehidupan, seperti pendidikan, bisnis, dan pemerintahan. Namun, di sisi 

lain, perubahan yang terjadi juga menghadirkan tantangan baru, seperti 

kesenjangan digital, keamanan data, serta pergeseran nilai dan norma 

dalam masyarakat. 

Keterhubungan global yang ditawarkan oleh teknologi modern telah 

menciptakan sebuah paradigma baru dalam kehidupan manusia, di mana 

batasan geografis semakin kabur dan keterikatan budaya lokal mengalami 

transformasi signifikan. Fenomena ini sejalan dengan konsep modernisasi 

yang menekankan adaptasi terhadap perubahan zaman melalui 

pemanfaatan ilmu pengetahuan dan teknologi. Akan tetapi, di tengah 

segala kemudahan yang ditawarkan, penting bagi individu untuk tetap 

mempertahankan nilai-nilai fundamental, seperti etika dan spiritualitas, 



98 

 

agar tidak terjebak dalam arus globalisasi yang cenderung materialistis dan 

pragmatis. 

Dengan demikian, meskipun teknologi telah menjadi faktor 

pendorong utama dalam perubahan sosial dan ekonomi, manusia modern 

dituntut untuk lebih bijak dalam penggunaannya. Pemanfaatan teknologi 

yang tepat tidak hanya akan membawa kemudahan, tetapi juga mampu 

menciptakan keseimbangan antara kemajuan dan pelestarian nilai-nilai 

luhur yang telah diwariskan oleh budaya dan agama. 

Kemajuan teknologi yang semakin canggih telah melahirkan 

berbagai platform media sosial seperti Facebook, Twitter, WhatsApp, 

Instagram, Path, dan Blackberry Messenger, serta beragam media sosial 

lainnya yang terus berkembang pesat. Kehadiran platform-platform ini 

sangat diminati oleh berbagai kalangan, terutama remaja yang masih 

duduk di bangku sekolah. Media sosial tidak hanya menjadi sarana 

hiburan dan komunikasi, tetapi juga telah bertransformasi menjadi bagian 

tak terpisahkan dari kehidupan sehari-hari, di mana individu dapat saling 

berbagi informasi, mengekspresikan diri, hingga mengakses berbagai 

peluang di bidang pendidikan dan ekonomi. 

Namun, di balik pesatnya perkembangan ini, media sosial membawa 

dampak yang bersifat dualitas, yakni dampak positif dan negatif yang 

saling berdampingan. Dampak positif yang dihasilkan oleh media sosial 

tentu patut disyukuri, mengingat berbagai manfaat dan kemudahan yang 

ditawarkan. Salah satu keuntungan utamanya adalah kemampuan untuk 



99 

 

berkomunikasi secara instan dengan orang lain tanpa hambatan geografis, 

baik untuk keperluan pribadi maupun profesional.
120

 Media sosial juga 

membuka akses luas terhadap informasi global, memungkinkan individu 

untuk memperoleh wawasan baru dan meningkatkan keterampilan melalui 

berbagai konten edukatif yang tersedia secara daring. 

Di sisi lain, media sosial juga menghadirkan tantangan dan dampak 

negatif yang perlu diwaspadai. Ketergantungan yang berlebihan terhadap 

media sosial dapat menyebabkan menurunnya interaksi sosial secara 

langsung, mengurangi produktivitas, hingga menimbulkan fenomena ―fear 

of missing out‖ (FOMO), di mana individu merasa cemas atau tertekan 

karena takut tertinggal dalam arus informasi dan tren yang terus 

berubah.
121

 Selain itu, risiko terhadap privasi dan keamanan data pribadi 

juga menjadi perhatian serius, di mana informasi yang dibagikan secara 

bebas dapat dimanfaatkan oleh pihak yang tidak bertanggung jawab untuk 

kepentingan tertentu. 

Oleh karena itu, penting bagi pengguna media sosial, khususnya 

kalangan remaja, untuk memiliki kesadaran digital yang tinggi dan 

kemampuan literasi media yang baik. Penggunaan media sosial yang bijak 

dan bertanggung jawab dapat menjadi alat yang ampuh untuk 

pengembangan diri dan memperluas jejaring sosial, sementara 

pemanfaatan yang tidak tepat justru dapat membawa dampak yang 

merugikan baik secara individu maupun sosial. 

                                                           
120

 Ach. Tahir, Cyber Crime (Akar Masalah, Solusi, dan Penanggulangannya), (Yogyakarta: 

SUKA Press, 2011), h. 1 dan 2 
121

 Ferry Darmawan, Dunia Dalam Bingkai. (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2009), h. 12 



100 

 

Don Tapscott (1996), dalam bukunya Digital Economy: Promise and 

Peril in the Age of Networked Intelligence, mengungkapkan bagaimana 

kehadiran teknologi internet telah membawa perubahan mendasar dalam 

kehidupan manusia.
122

 Internet tidak hanya sekadar alat komunikasi, tetapi 

juga telah menjadi elemen yang mengubah struktur sosial, ekonomi, dan 

budaya secara luas. Tapscott menjelaskan bahwa perkembangan teknologi 

digital telah menciptakan suatu era baru di mana informasi dan 

konektivitas menjadi faktor utama dalam membentuk gaya hidup manusia 

modern. 

Kehadiran internet yang semakin canggih telah mendorong manusia 

untuk lebih bergantung pada komputer dan perangkat digital dalam 

berbagai aspek kehidupan.
123

 Dari dunia kerja, pendidikan, hingga 

interaksi sosial, manusia saat ini semakin terhubung dalam jaringan global 

yang memungkinkan akses cepat terhadap informasi, layanan, dan peluang 

baru. Tapscott menyoroti bahwa ekonomi digital tidak hanya menawarkan 

potensi besar dalam meningkatkan produktivitas dan efisiensi, tetapi juga 

menuntut perubahan dalam kompetensi dan keterampilan individu. 

Dalam konteks ini, keterampilan seperti literasi digital, kemampuan 

beradaptasi dengan perubahan teknologi, serta penguasaan atas data dan 

informasi menjadi sangat penting. Kehidupan manusia kini tidak lagi 

sekadar bergantung pada aktivitas fisik, melainkan juga pada kecerdasan 

jaringan (networked intelligence) yang memungkinkan pengambilan 

                                                           
122

 Don Tapscott, The Digital Economy, Promise and Peril in The Age of Networked 

Intelligence, (Jakarta: P. T. Abdi Tandur, 1996) 
123

 R. Levy,. The Social of Stucture of Islam. (London: Cambridge University Press, 1957) 



101 

 

keputusan berbasis data secara real-time. Dengan demikian, individu yang 

tidak mampu beradaptasi dengan tuntutan dunia digital berisiko tertinggal 

dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam hal ekonomi dan sosial. 

Namun, Tapscott juga menekankan bahwa di balik janji besar yang dibawa 

oleh ekonomi digital, terdapat berbagai tantangan dan risiko yang harus 

dihadapi. Perubahan teknologi yang begitu cepat dapat menciptakan 

ketimpangan digital (digital divide) antara mereka yang memiliki akses 

dan kemampuan untuk memanfaatkannya dengan mereka yang tidak. 

Selain itu, munculnya ancaman terhadap privasi, keamanan data, dan 

ketergantungan berlebihan terhadap teknologi merupakan isu yang perlu 

dikelola dengan bijak agar dampak negatif dari era digital ini dapat 

diminimalisir. 

Oleh karena itu, penting bagi masyarakat untuk tidak hanya sekadar 

mengikuti arus perkembangan teknologi, tetapi juga secara aktif 

membangun kesadaran dan kapasitas untuk menggunakan teknologi secara 

bijak dan produktif. Hal ini sejalan dengan konsep networked intelligence 

yang diusung oleh Tapscott, di mana kecerdasan kolektif yang terhubung 

secara digital dapat menjadi pendorong utama dalam menciptakan masa 

depan yang lebih inklusif dan berkelanjutan. 

Dalam kehidupan modern yang digerakkan oleh teknologi informasi, 

seperti komputer dan internet, kesuksesan seseorang tidak hanya 

ditentukan oleh penguasaan pengetahuan, tetapi juga oleh kemampuan 

dalam mengelola emosi dan membangun hubungan sosial yang efektif. Di 



102 

 

era di mana perubahan terjadi dengan sangat cepat dan penuh turbulensi, 

individu dihadapkan pada tantangan yang semakin kompleks dalam 

berbagai aspek kehidupan, baik di ranah profesional maupun personal.
124

 

Oleh karena itu, banyak pakar berpendapat bahwa untuk mencapai 

kesuksesan di era ini, seseorang harus memiliki empat jenis modal utama, 

yaitu intellectual capital, social capital, soft capital, dan spiritual capital. 

Intellectual capital merujuk pada kapasitas individu dalam 

memahami, mengembangkan, dan menerapkan pengetahuan yang dimiliki 

untuk menciptakan nilai tambah dalam kehidupannya. Kemampuan ini 

mencakup pemikiran kritis, pemecahan masalah, serta daya inovasi yang 

memungkinkan seseorang beradaptasi dengan perkembangan teknologi 

dan informasi yang begitu pesat. Penguasaan pengetahuan yang bersifat 

dinamis dan aplikatif menjadi modal utama dalam menghadapi persaingan 

global yang berbasis ekonomi digital dan kecerdasan buatan.
125

 

Sementara itu, social capital berkaitan dengan kemampuan individu 

dalam membangun jaringan sosial yang kuat dan produktif. Modal ini 

mencakup keterampilan interpersonal, kemampuan berkomunikasi yang 

efektif, serta kemampuan membangun hubungan yang saling 

menguntungkan dalam dunia yang semakin terhubung secara digital. Di 

era media sosial dan kolaborasi global, memiliki koneksi yang luas dan 

                                                           
124

 Y. SO, Suwarsono Alvin, Perubahan Social Dan Pembangunan, (Jakarta; LP3ES, 2000), 

h. 32 
125

 Nanang Martono, Sosiologi Perubahan Sosial Perspektif Klasik, Modern, Postmodern, 

dan Poskolonial. (Jakarta: Raja Grafindo, 2011). H. 23 



103 

 

berkualitas sangat penting untuk membuka peluang baru dan mempercepat 

pencapaian tujuan pribadi maupun profesional.
126

 

Selanjutnya, soft capital mencakup aspek-aspek non-teknis yang 

berkaitan dengan kepribadian individu, seperti kepercayaan diri, ketahanan 

mental, kemampuan beradaptasi, serta kepemimpinan.
127

 Modal ini 

menjadi sangat penting dalam menghadapi tekanan dan ketidakpastian di 

dunia modern. Individu yang memiliki soft capital yang baik mampu 

menghadapi tantangan dengan fleksibilitas, berpikir positif, serta tetap 

produktif dalam berbagai situasi. 

Terakhir, spiritual capital merupakan elemen yang tidak kalah 

penting, karena menyangkut nilai-nilai moral, etika, dan tujuan hidup 

seseorang. Modal ini memberikan makna dan arah dalam kehidupan, yang 

membantu individu untuk tetap berpegang pada prinsip-prinsip luhur di 

tengah arus modernisasi yang sering kali mengarah pada kehidupan yang 

serba materialistis dan pragmatis. Dalam konteks ini, spiritual capital 

menjadi fondasi dalam menjaga keseimbangan antara kesuksesan duniawi 

dan kehidupan yang bermakna secara batiniah. 

Dengan demikian, perpaduan keempat modal ini menjadi kunci 

dalam menghadapi tantangan dunia yang semakin kompleks. Individu 

yang mampu mengembangkan keempat aspek ini secara seimbang akan 

lebih siap dalam meraih kesuksesan dan kesejahteraan yang berkelanjutan 

di era digital yang terus berkembang. 

                                                           
126

 Jameelah Maryam, Islam dan Modernisme, (Surabaya; Al-Ikhlas, 1982), h. 54 
127

 Bagong Suyanto. Sosiologi Ekonomi: Kapitalisme Dan Konsumsi Di Era Masyrakat 

Post-Modernisme, (Jakarta; Kencana Prenada Media Group, 2013), h. 24 



104 

 

Persaingan dalam kehidupan, baik di ranah bisnis, sosial, maupun 

individu, semakin ditentukan oleh kemampuan untuk berinovasi. Inovasi 

yang berkelanjutan hanya dapat terwujud melalui kreativitas yang tinggi 

dan penguasaan pengetahuan yang luas. Di era modern yang serba digital, 

teknologi informasi telah mengubah paradigma dunia kerja dari yang 

sebelumnya berbasis pada tenaga fisik menjadi berbasis pada kecerdasan 

dan keterampilan intelektual. Pekerjaan di masa kini lebih banyak 

membutuhkan individu yang berpengetahuan luas dan memiliki 

keterampilan dalam mengelola informasi, yang dikenal sebagai knowledge 

workers. Perubahan ini telah menciptakan tantangan baru, di mana 

kesenjangan sosial antara mereka yang memiliki pengetahuan (know) dan 

mereka yang tidak (know-not) semakin melebar. Individu yang mampu 

beradaptasi dengan tuntutan zaman melalui peningkatan keterampilan dan 

pengetahuan akan tetap relevan dalam dunia kerja yang kompetitif, 

sementara mereka yang tidak memiliki akses atau kemauan untuk 

mengembangkan kompetensinya akan berisiko tergeser dan tersingkir dari 

persaingan.
128

 

Fenomena ini menegaskan pentingnya pendidikan berkelanjutan dan 

pengembangan diri secara konsisten agar individu dapat bertahan di tengah 

dinamika perubahan yang pesat. Dengan penguasaan teknologi informasi 

dan kemampuan inovasi, seseorang tidak hanya dapat meningkatkan daya 

                                                           
128

 George Ritzer, Douglas J. Goodman, Teori Sosiologi, Dari Teori Sosiologi Klasik 

Sampai Perkembangan Mutakhir Teori Post Modern, terj. Nurhadi, (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 

2008), h. 54 



105 

 

saing pribadi, tetapi juga berkontribusi secara lebih signifikan dalam 

perkembangan sosial dan ekonomi di tingkat yang lebih luas.
129

 

Dalam konteks pendidikan Islam, modernisasi dapat diartikan 

sebagai upaya untuk mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi modern. Hal ini bertujuan 

agar pendidikan Islam tetap relevan dan mampu menjawab tantangan 

zaman, tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar ajaran Islam. Dengan 

demikian, modernisasi dalam pendidikan Islam bukan hanya tentang 

adopsi teknologi atau metode baru, tetapi juga tentang penyesuaian 

kurikulum, metode pengajaran, dan pendekatan pendidikan agar selaras 

dengan kebutuhan dan perkembangan masyarakat modern, sambil tetap 

berpegang pada nilai-nilai dan prinsip-prinsip Islam yang fundamental. 

Kaitan antara perkembangan teknologi informasi dan pendidikan 

Islam sangatlah erat, karena pendidikan Islam bertujuan untuk 

membimbing manusia menuju kesempurnaan dalam aspek jasmani, 

rohani, dan intelektual sesuai dengan ajaran Islam. Dalam konteks 

modernisasi dan transformasi digital yang pesat, pendidikan Islam 

menghadapi tantangan sekaligus peluang untuk beradaptasi dengan 

dinamika zaman, sambil tetap berpegang pada nilai-nilai syariat Islam. 

Salah satu prinsip fundamental dalam pendidikan Islam adalah 

integrasi ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai keislaman. Seperti yang 

telah dijelaskan sebelumnya, modernisasi menuntut manusia untuk 

                                                           
129

 Ritzer George. Teori Sosiologi Modern. (Jakarta: Prenadamedia Group, 2014), h. 65. 



106 

 

memiliki empat modal utama, yakni intellectual capital, social capital, 

soft capital, dan spiritual capital. Pendidikan Islam, dalam hal ini, 

memiliki peran penting dalam menyeimbangkan keempat aspek tersebut, 

terutama dalam membangun spiritual capital yang kuat, sehingga individu 

tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga memiliki fondasi moral 

dan etika yang kokoh. 

Teknologi informasi menawarkan berbagai peluang bagi pendidikan 

Islam untuk memperluas cakupannya, seperti melalui e-learning, aplikasi 

berbasis syariah, hingga media sosial yang dapat digunakan sebagai sarana 

dakwah dan pembelajaran. Namun, di sisi lain, tantangan besar juga 

muncul, terutama dalam hal penyaringan informasi yang sesuai dengan 

prinsip Islam dan penyelarasan antara nilai-nilai tradisional dengan 

perkembangan teknologi yang serba cepat. 

Lebih jauh lagi, pendidikan Islam harus mampu menjawab tantangan 

era digital dengan mempersiapkan generasi yang tidak hanya memahami 

ajaran Islam secara tekstual, tetapi juga kontekstual. Hal ini berarti bahwa 

peserta didik harus diajarkan bagaimana memanfaatkan teknologi secara 

bijak dan produktif tanpa kehilangan identitas keislaman mereka. 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada pengembangan kreativitas dan 

inovasi dapat membantu umat Muslim dalam menghadapi tantangan 

globalisasi dan persaingan yang semakin ketat, sekaligus memperkuat 

akidah dan moralitas dalam kehidupan modern. 



107 

 

Dengan demikian, pendidikan Islam di era modern harus bersifat 

adaptif, dinamis, dan holistik, dengan tetap berpegang pada prinsip-prinsip 

Al-Qur'an dan Sunnah sebagai sumber utama. Tantangan teknologi dan 

modernisasi bukanlah ancaman, melainkan peluang untuk memperkuat 

eksistensi pendidikan Islam dalam membentuk generasi yang berilmu, 

berakhlak, dan berdaya saing tinggi. 

3. Diskursus tentang Integrasi Keilmuan 

Integrasi adalah proses penyatuan berbagai elemen atau nilai-nilai 

yang berbeda untuk membentuk suatu kesatuan yang utuh dan tidak 

terpisahkan. Dalam konteks sosial, budaya, atau bahkan pemikiran, 

integrasi menggambarkan bagaimana berbagai unsur yang mungkin 

memiliki perbedaan atau keberagaman dapat digabungkan untuk 

menciptakan suatu harmoni atau sistem yang lebih besar. Secara lebih 

spesifik, integrasi dapat diartikan sebagai usaha untuk menyatukan nilai-

nilai atau elemen yang berasal dari latar belakang atau sumber yang 

berbeda ke dalam satu kerangka yang koheren dan saling mendukung. 

Misalnya, dalam konteks pendidikan Islam, integrasi bisa merujuk pada 

penggabungan antara ilmu pengetahuan umum dengan ilmu agama, 

sehingga keduanya menjadi satu kesatuan yang tidak terpisahkan dalam 

membentuk pemahaman yang lebih holistik tentang dunia dan kehidupan. 

Proses integrasi ini sering melibatkan penyesuaian dan adaptasi, di mana 

nilai-nilai atau unsur-unsur yang berbeda disesuaikan untuk saling 

melengkapi dan menguatkan. Dalam masyarakat, integrasi sosial adalah 



108 

 

proses di mana kelompok-kelompok dengan perbedaan suku, agama, atau 

budaya dapat hidup berdampingan dalam keharmonisan, saling 

menghargai, dan membangun kesatuan nasional. Begitu juga dalam ranah 

ilmu pengetahuan atau teori, integrasi berarti menggabungkan teori atau 

konsep-konsep yang berbeda untuk membangun suatu pemahaman yang 

lebih komprehensif. Dalam konteks globalisasi, integrasi juga merujuk 

pada penggabungan ekonomi, politik, atau budaya antarnegara, 

menciptakan sistem yang lebih terhubung dan saling bergantung. Dengan 

demikian, integrasi tidak hanya sebatas pada penggabungan, tetapi juga 

mencakup proses adaptasi yang memungkinkan berbagai elemen yang 

sebelumnya terpisah dapat bersatu dan berfungsi dengan harmonis dalam 

satu sistem atau kesatuan yang lebih besar.
130

  

M. Amir memberikan pendapat bahwa integrasi keilmuan yaitu 

integration of science means the recognition that alltrue knowledge is from 

Allah and all sciences should be treated with equal respect whether it is 

scientific or revealed.
131

 Pendapat M. Amir ini, menyarankan pemahaman 

bahwa segala bentuk pengetahuan yang benar berasal dari Allah, dan 

bahwa semua cabang ilmu, baik yang bersifat ilmiah (seperti sains) 

maupun yang bersifat wahyu (seperti ilmu agama), harus diperlakukan 

dengan penghormatan yang setara. Konsep ini menggambarkan integrasi 

antara ilmu pengetahuan umum dan ilmu agama, yang keduanya dianggap 

                                                           
130

 W.Y.S. Poerdowasminto, Konsosrsium Bahasa Indonesia (Jakarta : Balai Pustaka, 1986), 

h. 384.a 
131

 M. Amir Ali, Removing The Dichotomy of Science: A Necessity for The Growth of 

Muslims future Islam“ A Journal of Future Ideology that Shapes Today The World Tomorrow. 

http‖//www.futureislam.com/20050301/insight/amir_ali/removing_dicotomy_of_scienc es.asp. 



109 

 

sebagai bagian dari upaya untuk memahami ciptaan Allah dan menunaikan 

tugas sebagai khalifah di muka bumi. Menurut pandangan ini, integrasi 

keilmuan bukan berarti memisahkan antara ilmu agama dan ilmu sains, 

melainkan menggabungkan keduanya dalam satu kerangka pemikiran yang 

menyeluruh. Setiap jenis pengetahuan, baik yang diperoleh melalui 

penelitian ilmiah maupun yang diturunkan melalui wahyu, adalah sumber 

kebenaran yang berasal dari Allah. Oleh karena itu, kedua jenis ilmu ini 

harus dipahami dalam konteks yang saling melengkapi dan menguatkan, 

bukan saling bertentangan. 

Secara historis, diskursus tentang integrasi keilmuan dalam konteks 

Islam muncul sebagai respons terhadap keterbelakangan umat Islam dalam 

bidang sains dan teknologi.
132

 Salah satu faktor utama yang dianggap 

memicu kemunduran tersebut adalah terjadinya dikotomi ilmu 

pengetahuan, yaitu pemisahan antara ilmu agama (al-„ulūm al-dīniyyah) 

dan ilmu umum atau sains (al-„ulūm al-kauniyyah). Pemisahan ini 

menyebabkan orientasi pendidikan di dunia Islam cenderung 

terkonsentrasi pada kajian keagamaan semata, sementara pengembangan 

ilmu-ilmu empirik dan rasional kurang mendapatkan perhatian yang 

memadai.
133

 Dalam jangka panjang, dikotomi ini memperlemah daya saing 

intelektual umat Islam di tengah perkembangan sains modern yang pesat 

di Barat. Oleh karena itu, upaya integrasi keilmuan bukan sekadar 

                                                           
132

 Helmiati, Konsep dan Model Integrasi Keilmuan UIN Suska Riau, Slide PPT, (Tidak 

dipublikasikan), h. 2 
133

 Lihat juga Helmiati, dkk (ed), Paradigma Integrasi Keilmuan UIN Suska Riau, 

(Pekanbaru: UIN Suska Riau, 2017), h. iii 



110 

 

kebutuhan akademik, melainkan sebuah gerakan epistemologis untuk 

merekonstruksi bangunan keilmuan Islam agar mampu bersaing secara 

global, sekaligus tidak tercerabut dari akar-akar nilai spiritual dan wahyu. 

Upaya integrasi keilmuan dalam Islam tidak hanya bersifat praktis 

dalam tataran kurikulum atau kelembagaan pendidikan, melainkan juga 

menyentuh aspek-aspek mendasar dari filsafat ilmu, yaitu ontologi, 

epistemologi, dan aksiologi. Secara ontologis, integrasi ini menggeser cara 

pandang terhadap realitas—bahwa alam semesta bukan hanya objek kajian 

ilmiah yang netral, tetapi juga bagian dari tanda-tanda (āyāt) Tuhan yang 

mengandung makna spiritual. Dalam perspektif Islam, seluruh realitas 

yang ada, baik bersifat fisik maupun metafisik, bergantung sepenuhnya 

kepada kehendak dan kekuasaan Allah. Tidak ada satu pun wujud yang 

independen dari Tuhan. Dalam filsafat Islam klasik, Ibn Sīnā (Avicenna) 

membagi wujud menjadi dua kategori utama: wājib al-wujūd (wujud 

niscaya) dan mumkin al-wujūd (wujud mungkin). Wājib al-wujūd adalah 

wujud yang eksistensinya tidak bergantung pada apa pun—Dia ada dengan 

sendirinya, absolut, dan menjadi sumber dari segala wujud lainnya. Dalam 

konteks ini, Allah-lah satu-satunya wājib al-wujūd. Sementara itu, mumkin 

al-wujūd merujuk pada segala sesuatu yang eksistensinya bersifat 

kontingen; ia ada karena dikehendaki oleh wājib al-wujūd, dan tanpa 

kehendak-Nya, ia tidak akan pernah eksis. Dengan demikian, alam 

semesta, manusia, dan seluruh kehidupan termasuk dalam kategori 

mumkin al-wujūd yang bersifat nisbi dan bergantung. Pandangan ini tidak 



111 

 

hanya membentuk fondasi ontologi dalam tradisi keilmuan Islam, tetapi 

juga menegaskan bahwa seluruh pencarian ilmu harus berakar pada 

kesadaran tauhid: bahwa ilmu tidak otonom dari nilai-nilai ketuhanan, 

melainkan merupakan bentuk penghambaan dan upaya memahami 

kehendak Ilahi dalam ciptaan-Nya. 

Implikasi penting dari pandangan ontologis Islam yang 

menempatkan Allah sebagai wājib al-wujūd—dan seluruh makhluk 

sebagai mumkin al-wujūd—adalah bahwa manusia harus memandang alam 

semesta bukan semata-mata sebagai objek eksploitasi, melainkan sebagai 

sistem ilahiah yang memiliki nilai intrinsik dan harus dijaga 

keberlanjutannya. Karena seluruh eksistensi selain Allah bersifat 

kontingen dan bergantung pada kehendak-Nya, maka merusak alam berarti 

menyalahi tatanan yang telah ditetapkan oleh Tuhan, dan pada akhirnya 

merupakan bentuk kezaliman terhadap diri sendiri dan generasi 

mendatang. Dalam Al-Qur‘an disebutkan bahwa Allah "mengatur urusan 

dari langit sampai ke bumi" (yudabbir al-amra mina al-samā‟i ilā al-arḍ, 

QS. As-Sajdah: 5), yang menunjukkan bahwa keteraturan alam bukanlah 

hasil kebetulan, tetapi merupakan bagian dari kehendak dan pengaturan 

yang terus-menerus dari Tuhan. Oleh karena itu, dalam kerangka teologi 

Islam, menjaga kelestarian lingkungan merupakan bagian dari tanggung 

jawab etis manusia sebagai khalīfah fī al-arḍ (wakil Tuhan di bumi). Alam 

dan seluruh komponennya merupakan āyāt kauniyyah—tanda-tanda 



112 

 

kebesaran Tuhan—yang harus dibaca, dijaga, dan dihargai, bukan dirusak 

demi kepentingan sesaat.
134

 

Secara epistemologis, integrasi menolak dikotomi antara wahyu dan 

akal sebagai sumber pengetahuan, dan justru menempatkannya dalam 

relasi saling melengkapi. Dengan demikian, metode ilmiah tidak dianggap 

bertentangan dengan pendekatan tekstual (tafsir, fiqh, kalam), tetapi bisa 

dikawinkan dalam kerangka dialogis. Epistemologi Islam memiliki corak 

yang eklektik, integratif, dan holistik. Ia tidak membatasi sumber 

pengetahuan hanya pada rasionalisme atau empirisisme sebagaimana 

dalam tradisi Barat modern, tetapi juga mengakui intuisi (kashf) dan 

wahyu (wahy) sebagai bagian integral dari bangunan epistemologinya. 

Dalam Islam, wahyu diposisikan sebagai sumber pertama dan utama 

pengetahuan, karena berasal dari Tuhan yang Maha tahu dan tidak 

mungkin salah. Namun, ini tidak berarti menafikan peran akal dan 

pengalaman empiris. Akal manusia dalam tradisi Islam dianggap sebagai 

anugerah Ilahi yang memungkinkan manusia memahami tanda-tanda 

Tuhan di alam semesta, sementara pengalaman empiris menjadi sarana 

untuk membuktikan keteraturan dan hukum-hukum alam yang telah 

ditetapkan oleh-Nya. Selain itu, dalam tradisi tasawuf dan filsafat Islam, 

intuisi atau pengalaman batin yang murni juga dianggap sebagai jalan 

pengetahuan yang sah, terutama dalam memahami aspek-aspek metafisik 

dan transendental. Dengan demikian, epistemologi Islam membangun 

                                                           
134

 Ibid, h. 53-54 



113 

 

kerangka pengetahuannya secara harmonis antara wahyu, akal, 

pengalaman inderawi, dan intuisi spiritual. Pendekatan ini bukan hanya 

menegaskan kekayaan sumber pengetahuan dalam Islam, tetapi juga 

menolak reduksionisme epistemik yang mendominasi ilmu pengetahuan 

modern. 

Sementara dari sisi aksiologi, integrasi keilmuan mengarahkan ilmu 

pengetahuan agar tidak semata-mata digunakan untuk kepentingan 

teknologis dan materialistik, melainkan harus mengandung dimensi etis 

dan spiritual yang berakar pada nilai-nilai ilahiah. Aksiologi dalam Islam 

berorientasi pada nilai-nilai etis dan humanis yang bertujuan untuk 

mewujudkan maṣlaḥah (kebaikan dan kemanfaatan) bagi umat manusia. 

Ilmu dalam tradisi Islam tidak dipandang sebagai sesuatu yang bebas nilai 

(value-free), melainkan terikat oleh nilai-nilai keislaman (value-bond) 

yang bersumber dari wahyu, akal sehat, dan pengalaman kolektif umat. 

Orientasi ilmu bukan hanya untuk kepentingan praktis atau kemajuan 

teknologi semata, tetapi juga untuk membentuk manusia yang bermoral, 

adil, dan bertanggung jawab dalam membangun peradaban. Dalam 

konteks ini, ilmu tidak boleh digunakan untuk tujuan yang merusak, 

menindas, atau mengeksploitasi, karena bertentangan dengan prinsip-

prinsip dasar Islam seperti keadilan („adl), kasih sayang (raḥmah), dan 

keseimbangan (mīzān). Maka dari itu, dalam pandangan aksiologis Islam, 

kebermanfaatan ilmu tidak hanya diukur dari sejauh mana ia menghasilkan 

inovasi atau efisiensi, tetapi juga dari sejauh mana ia mampu memberikan 



114 

 

kontribusi terhadap kebaikan umat manusia, pelestarian alam, dan 

terwujudnya tatanan sosial yang harmonis dan berkeadilan. 

Integrasi ini berimplikasi pada beberapa hal: 

1) Kesatuan Sumber Pengetahuan: Semua ilmu pengetahuan, baik yang 

bersifat rasional maupun wahyu, dipandang sebagai saluran untuk 

memahami kehendak Allah. Sains dan agama memiliki tujuan yang 

sama, yaitu mengungkap kebenaran yang lebih besar mengenai 

kehidupan dan alam semesta yang diciptakan-Nya;  

2) Penghormatan terhadap Semua Ilmu: Ilmu-ilmu yang berasal dari 

wahyu dan ilmu-ilmu yang diperoleh melalui eksperimen dan observasi 

ilmiah harus diperlakukan dengan rasa hormat yang setara. Keduanya 

memberikan kontribusi penting dalam membentuk pemahaman manusia 

tentang dunia dan Tuhan;  

3) Harmonisasi antara Sains dan Agama: Integrasi keilmuan menekankan 

pada pentingnya harmonisasi antara sains dan agama, di mana keduanya 

tidak dipandang sebagai entitas yang terpisah atau bertentangan, tetapi 

sebagai bagian dari keseluruhan pencarian kebenaran. Sains membantu 

untuk memahami fenomena alam, sementara agama memberikan 

pedoman moral dan spiritual; dan 

4) Pendekatan Holistik dalam Pendidikan: Dalam pendidikan, integrasi 

keilmuan mendorong kurikulum yang menggabungkan ilmu 

pengetahuan umum dan ilmu agama secara bersinergi. Hal ini bertujuan 

untuk mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, 



115 

 

tetapi juga memiliki pemahaman yang dalam tentang nilai-nilai spiritual 

dan moral. 

Secara keseluruhan, pendapat M. Amir ini menegaskan pentingnya 

kesatuan dalam pengetahuan, di mana sains dan agama, meskipun 

memiliki metode dan pendekatan yang berbeda, keduanya berasal dari 

sumber yang sama yaitu Allah, dan harus diterima serta dihargai dengan 

cara yang setara dalam pencarian kebenaran. 

Pendekatan integrasi-interkoneksi yang dijelaskan oleh Akh. Minhaji 

menawarkan konsep menyatukan berbagai elemen ke dalam satu kesatuan 

yang utuh dan saling terhubung. Dalam konteks pendidikan Islam, 

pendekatan ini sangat relevan dalam upaya mengharmoniskan antara ilmu 

agama dan ilmu umum, serta antara aspek spiritual, intelektual, dan sosial. 

Integrasi dalam arti "bringing parts together into a whole" menegaskan 

bahwa pendidikan Islam tidak boleh terpisah dari realitas kehidupan 

modern, melainkan harus menjadi satu kesatuan yang utuh dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi.
135

 

Di sisi lain, interkoneksi yang berasal dari akar kata "inter" dan 

"connect" mengandung makna keterhubungan antara berbagai bidang 

keilmuan dan kehidupan sosial. Minhaji menekankan bahwa interkoneksi 

tidak sekadar melibatkan dua entitas (diadik), tetapi lebih luas dalam 

hubungan triadik yang melibatkan pilar-pilar triple-hadarah: hadarah an-

nas (peradaban manusia), hadarah al-ilm (peradaban ilmu), dan hadarah 

                                                           
135

 Abdul Aziz, Paradigma Integrasi Sains dan Agama, Jurnal al-Adyan, Vol. VIII No. 2 

(Jakarta: 2013), h. 72 



116 

 

al-falsafah (peradaban filsafat).
136

 Ini berarti bahwa pendidikan Islam 

harus mampu menghubungkan dimensi kemanusiaan, keilmuan, dan 

filsafat dalam satu sistem yang saling terkait. Pendekatan integrasi-

interkoneksi ini membuka peluang besar bagi pendidikan Islam untuk 

berkembang secara holistik dan kontekstual, di mana ajaran Islam tidak 

hanya diajarkan secara dogmatis tetapi juga relevan dengan dinamika 

sosial, ekonomi, dan budaya masyarakat modern. Dengan demikian, 

pendidikan Islam yang berbasis integrasi-interkoneksi dapat menghasilkan 

individu yang tidak hanya memahami ajaran agama secara tekstual, tetapi 

juga mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan nyata dengan 

mempertimbangkan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 

terus berkembang pesat. 

Pendekatan ini juga menuntut adanya sinergi antara berbagai disiplin 

ilmu dalam pendidikan Islam, di mana sains, teknologi, sosial, dan 

humaniora dapat saling melengkapi tanpa harus kehilangan identitas 

keislaman. Dengan begitu, pendekatan integrasi-interkoneksi tidak hanya 

menjadi kerangka konseptual, tetapi juga menjadi metode strategis dalam 

mewujudkan pendidikan Islam yang mampu menjawab tantangan zaman 

sekaligus mempertahankan nilai-nilai esensial Islam. 

Konsep integrasi keilmuan yang dikembangkan di kalangan ilmuwan 

memiliki keterkaitan erat dengan konteks historis dan sosiologis, baik dari 

segi perkembangan ilmu pengetahuan maupun perkembangan agama. 

                                                           
136

 Akh. Minhaji, Tradisi Akademik di Perguruan Tinggi (Yogyakarta: Suka Press, 2013), h. 

85- 86 



117 

 

Sejarah mencatat bahwa ilmu dan agama telah mengalami proses 

dikotomisasi yang cukup panjang, baik di kalangan ilmuwan Barat 

maupun ilmuwan Muslim. Di dunia Barat, pemisahan antara ilmu dan 

agama menjadi lebih tajam sejak era pencerahan (Enlightenment), di mana 

rasionalitas dan empirisme menjadi landasan utama dalam memahami 

realitas, sementara aspek spiritual cenderung dikesampingkan. Di sisi lain, 

di dunia Muslim, dikotomi ini muncul sebagai akibat dari pengaruh 

kolonialisme dan modernisasi yang membawa paradigma sekuler ke dalam 

kehidupan intelektual Muslim.
137

 

Kuntowijoyo dalam bukunya Islam sebagai Ilmu: Epistemologi, 

Metodologi, dan Etika menjelaskan bahwa integrasi keilmuan merupakan 

upaya untuk menyatukan atau menggabungkan dua ranah yang selama ini 

dianggap bertentangan, yakni aktivitas nalar manusia yang bersifat sekuler 

dengan aspek ketuhanan yang bersumber dari wahyu. Menurutnya, 

integrasi ini bertujuan untuk mengharmonisasikan antara sains modern 

yang berbasis rasionalitas dan empirisme dengan nilai-nilai transendental 

yang bersumber dari ajaran Islam. Dengan demikian, pendekatan integrasi 

keilmuan berusaha untuk tidak hanya menjadikan ilmu sebagai sarana 

eksplorasi dunia material semata, tetapi juga sebagai jalan menuju 

pemahaman yang lebih luas tentang makna kehidupan yang bersumber 

dari wahyu Ilahi.
138

 

                                                           
137

 Waryani Fajar Riyanto, Integrasi-Interkoneksi Keilmuan: Biografi Intelektual M. Amin 

Abdullah (Yogyakarta: Suka Press, 2013), h. 26. 
138

 Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu Epistimologi, Metodologi dan Etika (Yogyakarta: 

Tiara Wacana, 2006), h. 55 



118 

 

Pendekatan integrasi yang ditawarkan Kuntowijoyo memberikan 

pemahaman bahwa ilmu tidak boleh terlepas dari dimensi spiritual dan 

moral. Ilmu pengetahuan tidak hanya berorientasi pada duniawi dan 

utilitarian semata, tetapi juga harus memberikan manfaat bagi kehidupan 

manusia secara holistik, baik dalam aspek intelektual, sosial, maupun 

spiritual. Dalam konteks pendidikan Islam, konsep integrasi ini menjadi 

landasan penting dalam membangun sistem pendidikan yang tidak terjebak 

pada dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum. 

Dengan demikian, konsep integrasi keilmuan dalam perspektif 

Kuntowijoyo menegaskan bahwa ilmu pengetahuan harus berkembang 

dalam bingkai yang seimbang antara wahyu dan akal, antara empirisme 

dan spiritualisme. Model pendidikan yang berbasis integrasi keilmuan ini 

diharapkan dapat mencetak generasi yang tidak hanya cerdas secara 

intelektual tetapi juga memiliki kesadaran moral dan spiritual yang tinggi, 

sehingga mereka mampu memberikan kontribusi positif bagi peradaban 

yang berkelanjutan dan berkeadilan. 

Penerapan integrasi kurikulum yang bersifat adaptif, inklusif, dan 

scientific dalam lembaga pendidikan Islam, baik di sekolah maupun 

pesantren, memiliki potensi besar untuk memberikan manfaat yang 

signifikan dalam membentuk generasi yang berkualitas. Kurikulum yang 

integratif ini menghapuskan batas-batas antar mata pelajaran yang selama 

ini terkesan terpisah, dan menggantikannya dengan pendekatan yang 

menyajikan seluruh pelajaran dalam bentuk yang saling terkait satu sama 



119 

 

lain. Pendekatan ini tidak hanya membuat materi lebih mudah dipahami, 

tetapi juga membentuk pola pikir yang lebih holistik di kalangan peserta 

didik. Adaptif dalam konteks kurikulum berarti bahwa kurikulum tersebut 

dapat menyesuaikan diri dengan perubahan zaman dan kebutuhan peserta 

didik, baik dari segi perkembangan ilmu pengetahuan maupun dinamika 

sosial yang terus bergerak. Hal ini menjadikan pendidikan Islam lebih 

relevan dan responsif terhadap tantangan global yang dihadapi oleh 

generasi masa kini. Inklusif, di sisi lain, berarti bahwa kurikulum tersebut 

mampu menyertakan seluruh lapisan masyarakat, tanpa memandang latar 

belakang sosial, ekonomi, atau agama. Kurikulum inklusif ini tidak hanya 

memperhatikan kecerdasan intelektual peserta didik, tetapi juga aspek 

sosial, emosional, dan spiritual mereka, sehingga menciptakan lingkungan 

belajar yang adil dan merata bagi semua pihak. Scientific, dalam arti 

kurikulum berbasis sains dan teknologi, mengharuskan agar pendekatan 

ilmiah digunakan dalam setiap aspek pembelajaran. Ini tidak berarti hanya 

berfokus pada ilmu pengetahuan alam semata, tetapi juga bagaimana ilmu-

ilmu agama dapat disandingkan dengan sains modern untuk memberikan 

pengetahuan yang komprehensif. Melalui pendekatan ini, peserta didik 

didorong untuk berpikir kritis, analitis, dan kreatif, serta mampu 

mengaplikasikan pengetahuan yang mereka peroleh untuk menyelesaikan 

masalah-masalah yang ada dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan penerapan kurikulum yang integratif, diharapkan bahwa 

peserta didik tidak hanya memperoleh ilmu pengetahuan yang luas, tetapi 



120 

 

juga mampu mengembangkan kepribadian yang selaras dengan kehidupan 

sekitarnya. Mereka tidak hanya menjadi cerdas secara intelektual, tetapi 

juga memiliki karakter yang kokoh, kemampuan sosial yang baik, dan 

spiritualitas yang mendalam. Sebagai hasilnya, peserta didik diharapkan 

mampu berkontribusi secara positif dalam masyarakat, tidak hanya sebagai 

individu yang sukses secara pribadi, tetapi juga sebagai bagian dari 

komunitas yang saling mendukung dan berkembang bersama.
139

 

Kurikulum model integratif yang mengutamakan kerja kelompok, 

masyarakat, dan lingkungan sebagai sumber belajar membuka peluang 

besar bagi peserta didik untuk mengembangkan keterampilan sosial, 

kolaborasi, dan pemecahan masalah yang relevan dengan kebutuhan dunia 

nyata. Dengan pendekatan ini, proses pembelajaran tidak hanya terjadi di 

dalam kelas, tetapi juga melibatkan interaksi dengan lingkungan sekitar, 

baik dalam konteks sosial, budaya, maupun lingkungan alam. Hal ini 

memungkinkan peserta didik untuk belajar secara langsung dari 

pengalaman dan tantangan yang dihadapi oleh masyarakat, serta 

memahami peran mereka dalam menciptakan solusi bagi permasalahan 

yang ada. 

Kurikulum ini menekankan pentingnya pengetahuan yang tidak 

hanya teoritis, tetapi juga fungsional. Artinya, peserta didik tidak hanya 

diajarkan untuk menguasai teori atau konsep-konsep abstrak, tetapi juga 

diberi kesempatan untuk mengaplikasikan pengetahuan mereka dalam 

                                                           
139

 Ainurrafiq Dawam, Manajemen Madrasah Berbasis Pesantren (Jakarta: Listafariska 

Putra, 2005), h. 59. 



121 

 

situasi praktis. Pembelajaran yang berfokus pada pengetahuan fungsional 

memungkinkan peserta didik untuk lebih siap menghadapi tantangan 

kehidupan sehari-hari dan mengembangkan keterampilan yang dibutuhkan 

dalam dunia kerja maupun masyarakat. 

Selain itu, dengan memusatkan pembelajaran pada masalah-masalah 

tertentu yang memerlukan solusi, kurikulum ini mengajak peserta didik 

untuk melihat keterkaitan antar berbagai disiplin ilmu pengetahuan. 

Dengan demikian, mereka tidak hanya memperoleh pengetahuan secara 

terpisah-pisah, tetapi dapat melihat bagaimana berbagai bidang ilmu saling 

berinteraksi dan berkontribusi dalam menyelesaikan permasalahan 

kompleks. Pendekatan ini mengedepankan kemampuan analitis dan kreatif 

peserta didik dalam merumuskan solusi yang holistik dan berbasis pada 

pemahaman lintas disiplin. 

Kurikulum model ini juga mendorong pengembangan keterampilan 

abad ke-21, seperti pemecahan masalah, kolaborasi, komunikasi, dan 

kreativitas, yang sangat penting untuk menghadapi perubahan yang cepat 

dalam dunia yang semakin terhubung dan kompleks. Dengan demikian, 

peserta didik tidak hanya dipersiapkan untuk menjadi individu yang 

kompeten dalam bidang akademik, tetapi juga menjadi agen perubahan 

yang mampu berkontribusi dalam pembangunan masyarakat dan 

lingkungan mereka.
140

 

                                                           
140

 S. Nasution, Kurikulum dan Pengajaran (Jakarta: Bina Aksara, 1993), h. 111. 



122 

 

Wacana integrasi keilmuan ini memang bertujuan untuk 

menggabungkan dua entitas yang berbeda, yaitu ilmu umum (seperti sains, 

teknologi, dan ilmu sosial) dan ilmu agama Islam, agar keduanya bisa 

berfungsi sebagai satu kesatuan payung keilmuan yang saling melengkapi. 

Pendekatan ini bertujuan untuk menciptakan sebuah paradigma ilmiah 

yang tidak hanya mengutamakan aspek rasional dan empiris, tetapi juga 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan moral yang bersumber dari 

ajaran agama Islam. 

Konsep Islamisasi ilmu pengetahuan sering kali dijadikan sebagai 

istilah untuk menggambarkan usaha memasukkan nilai-nilai agama ke 

dalam paradigma ilmu. Islamisasi ilmu pengetahuan ini bukan berarti 

menciptakan cabang ilmu baru yang terpisah dari sains dan ilmu sosial, 

melainkan lebih pada upaya untuk menghadirkan nilai-nilai Islam dalam 

setiap aspek ilmu pengetahuan, sehingga ilmu tersebut tidak hanya dilihat 

dari perspektif materi dan empiris, tetapi juga dari sisi moral, etika, dan 

spiritual yang sejalan dengan ajaran Islam. Beberapa hal yang menjadi inti 

dari Islamisasi ilmu pengetahuan dalam konteks integrasi keilmuan ini 

adalah: 

a. Penggabungan antara Rasio dan Wahyu: Islamisasi ilmu pengetahuan 

menganggap bahwa sains (rasio) dan wahyu (ajaran agama) keduanya 

berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah. Oleh karena itu, keduanya 

tidak boleh dipisahkan, melainkan harus dipadukan dalam mencari 



123 

 

kebenaran yang lebih besar. Sains membantu menjelaskan fenomena 

alam, sementara wahyu memberikan pedoman moral dan spiritual. 

b. Penanaman Nilai-nilai Islam dalam Ilmu: Islamisasi ilmu pengetahuan 

tidak hanya mengajarkan teknik atau pengetahuan empiris, tetapi juga 

harus mengandung nilai-nilai Islam, seperti keadilan, amanah, kasih 

sayang, dan kebijaksanaan. Dalam konteks ini, pendidikan ilmiah harus 

mengarah pada pembentukan karakter yang sesuai dengan ajaran agama 

Islam. 

c. Pemahaman Ilmu dalam Konteks Kehidupan: Konsep ini menekankan 

bahwa ilmu pengetahuan tidak hanya dipandang sebagai alat untuk 

meraih kemajuan duniawi, tetapi juga sebagai sarana untuk memperkuat 

hubungan manusia dengan Tuhan. Ilmu pengetahuan harus dimaknai 

sebagai bagian dari upaya untuk mengabdi kepada Allah dan 

memahami ciptaan-Nya, serta membawa manfaat bagi umat manusia. 

d. Penciptaan Ilmu yang Berbasis Etika Islam: Islamisasi ilmu 

pengetahuan juga menuntut agar ilmu pengetahuan yang diajarkan dan 

dikembangkan tidak hanya berguna secara teknis, tetapi juga mematuhi 

prinsip-prinsip etika Islam. Ini melibatkan tanggung jawab moral dalam 

penerapan ilmu, seperti dalam pengembangan teknologi, kedokteran, 

atau ilmu sosial, agar tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

e. Harmonisasi dengan Ilmu-ilmu Lain: Integrasi keilmuan juga bertujuan 

untuk menghindari pemisahan yang tajam antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Dalam konteks ini, Islamisasi ilmu berupaya membangun dialog 



124 

 

antara keduanya dan menciptakan satu sistem keilmuan yang koheren 

dan saling melengkapi, di mana ilmu agama memberikan dasar moral 

dan etika, sedangkan ilmu umum memberikan pengetahuan yang lebih 

teknis dan aplikatif. 

Secara keseluruhan, Islamisasi ilmu pengetahuan dalam kerangka 

integrasi keilmuan bertujuan untuk menghasilkan suatu pendekatan ilmiah 

yang holistik, di mana ilmu pengetahuan, baik yang bersifat rasional 

maupun wahyu, dapat berperan bersama-sama untuk memperbaiki 

kehidupan manusia, baik secara material maupun spiritual. Hal ini 

menciptakan sebuah landasan yang lebih kokoh untuk pembangunan 

masyarakat yang tidak hanya maju dalam hal teknologi dan ekonomi, 

tetapi juga dalam hal moral dan etika yang sejalan dengan ajaran Islam.
141

 

Pengembangan konsep paradigma integrasi keilmuan menjadi hal 

yang mutlak dilakukan dalam menghadapi tantangan zaman yang semakin 

kompleks.
142

 Hal ini diperlukan untuk memberikan solusi yang relevan 

dan aplikatif dalam berbagai aspek kehidupan, termasuk dalam 

menyelesaikan masalah-masalah sosial, ekonomi, budaya, dan agama. 

Institusi pendidikan yang hanya terfokus pada satu keilmuan atau 

keilmuan yang terbatas, cenderung tidak mampu mengakomodasi berbagai 

persoalan masyarakat yang membutuhkan pendekatan multidisipliner dan 

holistik. Dalam konteks ini, integrasi keilmuan memungkinkan adanya 

                                                           
141

 Zainal Abidin, ―Islam Inklusif: Telaah atas Doktrin dan Sejarah‖ Jurnal Humaniora, Vol 

4 Oktober 2013, h. 1278. 
142

 Fauzi, dkk, Integrasi Keilmuan Jabalul Hikmah: Transisi, Transmisi, dan Transformasi 

Akademik-Institusional, (Banyumas: Rizquna, 2022), h. 40-44 



125 

 

ruang dialog antar bidang ilmu yang berbeda, sehingga memungkinkan 

lahirnya pengetahuan yang lebih kaya, saling melengkapi, dan mampu 

memberikan solusi yang lebih efektif terhadap tantangan masyarakat. 

Era saat ini, yang ditandai dengan pesatnya perkembangan teknologi, 

informasi, dan komunikasi, membawa dampak yang signifikan terhadap 

cara masyarakat mengakses dan memanfaatkan pengetahuan. Jaringan 

media digital seperti website, internet, multimedia, dan berbagai platform 

online lainnya memberikan akses yang hampir tak terbatas terhadap 

berbagai jenis informasi. Namun, di sisi lain, kecanggihan teknologi ini 

juga sering kali menyajikan informasi yang tidak terstruktur dengan baik, 

baik dari segi materi maupun metodologi.
143

 Fenomena ini, seperti yang 

terlihat pada fatwa-fatwa online, e-jihad, atau berbagai jenis konten yang 

tidak terverifikasi, menambah kesulitan masyarakat dalam memperoleh 

pengetahuan yang akurat dan memadai, terutama mengenai ajaran Islam. 

Dalam hal ini, paradigma integrasi keilmuan dapat menjadi solusi untuk 

memberikan panduan yang lebih sistematis, terstruktur, dan 

terverifikasi.
144

 

Dengan mengembangkan paradigma integrasi keilmuan, institusi 

pendidikan dapat menciptakan ruang untuk menggabungkan berbagai 

disiplin ilmu dalam upaya menghasilkan pengetahuan yang lebih holistik 

dan bermanfaat. Pendekatan ini juga akan memfasilitasi masyarakat dalam 

                                                           
143

 Arskal Salim, dkk, Pedoman Implementasi Integrasi Ilmu di Perguruan Tinggi 

Keagamaan Islam (PTKI), (Jakarta: Diktis Kemenag RI, 2019),h.  21. 
144

 Untuk mendalami persoalan baru dalam kehidupan publik ini, dapat dilihat pada Gary R. 

Bunt, Islam in The Digital Age: e-Jihad, Online Fatwas, and Cyber Islamic Environments 

(London: Pluto Press, 2003), h. 207. 



126 

 

memperoleh pemahaman yang lebih menyeluruh, tidak hanya tentang 

agama Islam, tetapi juga tentang berbagai fenomena sosial yang terjadi di 

masyarakat. Sebagai hasilnya, pengetahuan yang dihasilkan melalui 

paradigma integrasi keilmuan akan lebih relevan, aplikatif, dan mampu 

menjawab kebutuhan masyarakat dalam menghadapi dinamika kehidupan 

yang semakin kompleks. Dengan demikian, integrasi keilmuan bukan 

hanya sebuah kebutuhan akademis, tetapi juga merupakan langkah 

strategis dalam menciptakan masyarakat yang lebih cerdas, kritis, dan 

bijaksana dalam menghadapi perubahan zaman. 

4. Interkoneksi Keilmuan 

Fenomena pemisahan antara ilmu sains dan ilmu agama yang sering 

disebut sebagai dikotomi keilmuan memang sudah menjadi hal yang 

lumrah dan mengakar dalam masyarakat. Sebagian besar orang cenderung 

memandang ilmu sains (seperti matematika, biologi, fisika, dan lainnya) 

sebagai ilmu yang bersifat rasional, empiris, dan berorientasi pada dunia 

material. Di sisi lain, ilmu agama (seperti fiqh, tafsir, hadist, tasawuf, dan 

sebagainya) dianggap sebagai ilmu yang lebih bersifat normatif, dogmatis, 

dan berorientasi pada aspek spiritual dan moral. Pemisahan ini sering kali 

terjadi karena kedua kelompok ilmu tersebut memiliki landasan 

epistemologis yang berbeda. Ilmu sains berfokus pada pengamatan, 

eksperimen, dan bukti empiris untuk memahami dunia fisik, sementara 

ilmu agama lebih mengandalkan wahyu, teks suci, dan interpretasi atas 

ajaran-ajaran agama untuk memberikan pedoman hidup dan moralitas. 



127 

 

Namun, fenomena dikotomi ini tidak selalu menjadi hal yang mutlak 

dan tidak bisa disatukan. Dalam sejarah pemikiran Islam, terdapat tradisi 

yang mencoba untuk mengintegrasikan kedua ilmu ini, seperti yang 

dicontohkan oleh para ilmuwan Muslim pada masa keemasan Islam. 

Mereka menganggap bahwa ilmu pengetahuan yang dikembangkan oleh 

manusia tidak terpisah dari ajaran agama, dan sebaliknya, agama 

memberikan landasan moral dan etika yang penting dalam penerapan ilmu 

pengetahuan. Melalui paradigma integrasi keilmuan, diharapkan kedua 

dimensi ini dapat dipadukan, dengan cara memandang ilmu pengetahuan 

sebagai satu kesatuan yang tidak terpisahkan dari nilai-nilai agama. 

Integrasi ini akan membuka ruang bagi sains untuk berkembang dalam 

kerangka moral dan etika yang dijunjung oleh agama, sementara ilmu 

agama pun dapat memperkaya pemahaman tentang alam semesta dengan 

menggunakan metode dan pendekatan ilmiah. Paradigma ini menciptakan 

pemahaman bahwa sains dan agama tidak saling bertentangan, tetapi 

saling melengkapi untuk mencapai pemahaman yang lebih holistik tentang 

kehidupan dan alam semesta.
145

 

                                                           
145

 Amin Abdullah berpendapat bahwa dunia modern merindukan siraman spiritual yang 

hanya dapat dicapai melalui teologi yang tercerahkan oleh filsafat. Menurutnya, moralitas yang 

tidak didasari filsafat cenderung gagal menangkap universalitas pesan agama, sehingga terjebak 

dalam partikularitas norma budaya dan hukum tekstual. Dalam sejarah Islam, dimensi spiritual 

pernah mencapai puncaknya melalui sufisme, saat para sufi merasa bahwa pendekatan kalam dan 

ibadah lahiriah belum cukup memenuhi kebutuhan ruhani mereka. Namun, ketika sufisme 

melembaga dengan struktur hierarkis yang kaku, ia menjadi apa yang disebut Fazlur Rahman 

sebagai "agama dalam agama," yang cenderung eksklusif dan terpisah dari ajaran Islam yang lebih 

luas. Selain itu, kelembagaan sufisme sering kurang apresiatif terhadap ilmu pengetahuan empiris 

dan cenderung lebih mengutamakan ibadah ritual (wirid). Hal ini menyebabkan adanya resistensi 

terhadap teori ilmiah dan rasionalitas, karena sufisme lebih menekankan intuisi spiritual dan 

penyucian diri sebagai jalan utama menuju kebenaran. Lihat dalam, M. Amin Abdullah, 

―Keimanan Universal Di Tengah Pluralisme Budaya Tentang Klaim Kebenaran dan Masa Depan 



128 

 

Selama ini, lembaga pendidikan secara umum terbagi menjadi dua 

kategori: lembaga pendidikan agama dan lembaga pendidikan umum. 

Lembaga seperti madrasah, pondok pesantren, STAIN, IAIN, UIN, dan 

PTAI lainnya diklasifikasikan sebagai lembaga pendidikan agama, 

sedangkan SD, SMP, SMA, dan universitas termasuk dalam kategori 

pendidikan umum. Pembagian ini juga memengaruhi instansi pemerintah 

yang bertanggung jawab dalam pengelolaannya. Pemisahan antara 

pendidikan agama dan pendidikan umum didasarkan pada anggapan 

bahwa sains dan agama memiliki pendekatan serta pengalaman yang 

berbeda. Sains cenderung bersifat deskriptif, menjelaskan fenomena 

berdasarkan observasi dan analisis, sedangkan agama bersifat preskriptif, 

memberikan pedoman normatif bagi kehidupan manusia. Perbedaan 

mendasar inilah yang terus menjadi sumber perdebatan panjang tanpa titik 

temu yang jelas.
146

 

Pandangan yang membedakan lembaga pendidikan agama dan 

pendidikan umum sering kali memperkuat pemisahan antara ilmu agama 

dan ilmu umum, dengan anggapan bahwa keduanya memiliki cara yang 

berbeda dalam pendekatan dan pengalaman. Pendidikan agama lebih 

berfokus pada pembelajaran terkait aspek-aspek spiritual dan moral, 

sementara pendidikan umum lebih berorientasi pada penguasaan 

pengetahuan empiris dan rasional. Pemisahan ini, dalam banyak kasus, 

                                                                                                                                                               
Ilmu Agama‖, dalam Jurnal Ilmu dan Kebudayaan Ulum Qur‟an, Nomor 1, Vol. IV, Tahun 1993, 

h. 94 
146

 Ahmad Izudin, “Paradigma Integrasi-Interkoneksi: Analisis Epistemologi Pemikiran 

Keislaman M. Amin Abdullah”, Jurnal Islamic Review, Volume IV No. 1 April 2015 M. / Rajab 

1436 H, h. 118 



129 

 

berujung pada penghasilannya ulama yang sangat ahli dalam bidang 

agama, dan ilmuwan yang fokus pada dunia sains.
147

 

Namun, dalam perspektif Islam, tidak ada dikotomi semacam itu. 

Islam mengajarkan bahwa ilmu pengetahuan, baik yang terkait dengan 

agama maupun yang bersifat duniawi, seharusnya tidak dipisahkan. Dalam 

Al-Qur'an dan hadits, keduanya saling melengkapi dan berintegrasi. 

Tuhan, manusia, dan alam adalah satu kesatuan yang terhubung secara 

menyeluruh. Oleh karena itu, mempelajari ilmu agama tidak harus 

meninggalkan ilmu umum, begitu juga sebaliknya. Dalam Islam, baik ilmu 

agama maupun ilmu umum adalah bagian dari satu kesatuan yang tidak 

terpisahkan, yang berfungsi untuk mengembangkan pemahaman umat 

manusia tentang Tuhan, alam semesta, dan kehidupan. 

Paradigma integrasi keilmuan dalam Islam melihat bahwa agama 

adalah landasan bagi seluruh ilmu pengetahuan, bukan hanya sebagai dasar 

moralitas, tetapi juga sebagai sumber yang mendasari pencarian ilmu 

pengetahuan itu sendiri. Ilmu pengetahuan dalam konteks ini seperti 

sebuah pohon, di mana agama adalah akar yang kokoh yang memberi 

kekuatan pada setiap cabang dan rantingnya. Jika akar agama kuat, maka 

seluruh aspek ilmu pengetahuan, baik yang bersifat agama maupun 

duniawi, akan terhubung dengan baik dan menghasilkan buah yang segar, 

yaitu amal shalih dan iman yang kuat. Sebaliknya, tanpa akar yang kokoh 

                                                           
147

 Franz Rozenthal, The Classical Heritage in Islam, (London: Routledge & Kegan Paul, 

1975), h. 52-72 



130 

 

dalam agama, ilmu pengetahuan akan kehilangan arah dan tujuan, dan 

buah yang dihasilkan pun akan tidak sehat. 

Oleh karena itu, konsep pendidikan dalam Islam tidak hanya 

memisahkan antara pendidikan agama dan pendidikan umum, tetapi 

mengintegrasikan keduanya untuk menciptakan generasi yang beragama 

sekaligus berilmu. Dalam kerangka ini, seorang muslim diharapkan dapat 

memahami dan memanfaatkan ilmu pengetahuan untuk mendekatkan diri 

pada Tuhan, memahami alam semesta, dan berkontribusi positif dalam 

masyarakat. 

Perumpamaan ini menggambarkan betapa pentingnya keseluruhan 

aspek dalam sebuah sistem untuk mencapai hasil yang diinginkan. Sebuah 

pohon yang diharapkan menghasilkan buah yang segar tidak akan mampu 

mencapainya jika hanya memiliki sebagian elemen yang diperlukan, 

seperti dahan, ranting, dan daun, tanpa adanya akar dan batang yang kokoh 

dan sehat. Akar memberikan dasar yang kuat dan menyuplai kebutuhan 

utama pohon berupa air dan nutrisi, sementara batang berfungsi sebagai 

penghubung dan penopang seluruh bagian pohon. Begitu juga dengan 

dahan, ranting, dan daun yang memiliki peran masing-masing dalam 

proses fotosintesis dan pertumbuhan pohon. 

Dalam konteks kehidupan atau pembangunan suatu sistem, 

perumpamaan ini mengajarkan bahwa untuk mencapai tujuan yang 

optimal, semua elemen yang terlibat harus bekerja dengan baik dan saling 

mendukung. Sebuah sistem yang tidak memiliki dasar yang kuat, seperti 



131 

 

nilai, prinsip, atau struktur yang kokoh (diibaratkan dengan akar dan 

batang pohon), tidak akan mampu berkembang dengan baik meskipun 

aspek lainnya (dahan, ranting, dan daun) mungkin terlihat ada dan 

berfungsi. Sebaliknya, jika akar dan batang pohon tersebut kuat dan sehat, 

maka dahan, ranting, dan daun pun akan tumbuh dengan baik dan 

menghasilkan buah yang segar. 

Dalam pendidikan, misalnya, konsep ini bisa diartikan bahwa tujuan 

pendidikan yang baik tidak hanya mengandalkan kurikulum atau metode 

pengajaran yang efektif (diibaratkan dengan dahan, ranting, dan daun), 

tetapi juga memerlukan landasan yang kokoh, seperti nilai-nilai moral, 

etika, dan karakter yang benar (diibaratkan dengan akar dan batang). 

Hanya dengan memiliki fondasi yang kuat, sebuah pendidikan dapat 

menghasilkan "buah" yang berkualitas, yaitu generasi yang cerdas, 

berbudi pekerti luhur, dan siap menghadapi tantangan hidup. Dengan kata 

lain, kesempurnaan suatu sistem atau tujuan hanya dapat tercapai jika 

semua elemen yang ada saling melengkapi dan berfungsi dengan baik, dari 

yang paling mendasar hingga yang paling tampak. Tanpa kesatuan dan 

keseimbangan ini, hasil yang diinginkan akan sulit untuk tercapai. 

Demikian pula ilmu yang tidak utuh, yang hanya sepotong-sepotong 

akan seperti sebuah pohon yang tidak sempurna, ia tidak akan melahirkan 

buah yang diharapkan, yakni keshalihan individual dan keshalihan sosial. 

Akar dari pohon ilmu tersebut adalah ilmu-ilmu alat, yakni bahasa arab, 

bahasa inggris, filsafat, ilmu alam, ilmu sosial. Akar pohon tersebut 



132 

 

diharapkan kuat, artinya bahasa kuat, filsafat kuat, lalu dipakai untuk 

mengkaji Alquran dan hadis, sirah nabawi, pemikiran Islam dan 

sebagainya. Perumpamaan pohon ini sangat relevan untuk 

menggambarkan integrasi ilmu pengetahuan dalam pandangan Islam, 

terutama dalam konteks pemisahan antara ilmu agama dan ilmu umum. 

Dahan-dahan pohon yang digambarkan sebagai ilmu-ilmu modern, seperti 

ilmu ekonomi, politik, hukum, peternakan, pertanian, dan teknologi, 

mencerminkan beragam bidang ilmu yang berkembang di dunia modern. 

Namun, semua ilmu ini haruslah dilihat sebagai kesatuan yang utuh, di 

mana setiap cabang ilmu memiliki hubungan yang erat dengan akar (ilmu 

agama) dan batang (fondasi nilai-nilai Islam yang mendalam). 

Ilmu pengetahuan, dalam pandangan ini, harus dipahami sebagai 

sebuah kesatuan yang holistik, di mana ilmu agama dan ilmu umum tidak 

dipisahkan satu sama lain. Seperti halnya dalam pohon, nutrisi yang 

diserap oleh akar akan mengalir melalui batang, kemudian didistribusikan 

ke dahan, ranting, dan daun, yang menggambarkan ilmu-ilmu praktis dan 

aplikatif dalam kehidupan manusia. Ini menggambarkan prinsip bahwa 

semua ilmu, baik yang bersifat ilmiah maupun agama, saling berhubungan 

dan satu sama lain memperkaya pemahaman umat manusia. Pandangan Al-

Ghazali mengenai pembagian kewajiban dalam ilmu juga relevan dalam 

konteks ini. Menurutnya: 

a. Ilmu yang berkaitan dengan akar dan batang pohon (dasar kehidupan 

dan agama), seperti ilmu agama, hukum syariat, akhlak, dan lain-lain, 



133 

 

adalah fardhu 'ain (kewajiban individu). Ini adalah ilmu yang harus 

dipelajari oleh setiap Muslim karena berkaitan langsung dengan 

hubungan individu dengan Allah dan penerapan hukum-hukum-Nya 

dalam kehidupan sehari-hari. 

b. Ilmu yang berhubungan dengan dahan-dahan pohon (ilmu-ilmu 

duniawi), seperti ilmu ekonomi, politik, teknologi, dan lain-lain, 

merupakan fardhu kifayah (kewajiban kolektif). Artinya, meskipun 

tidak semua individu harus mempelajari bidang ini, tetapi masyarakat 

secara keseluruhan harus memiliki ahli di bidang-bidang tersebut untuk 

memenuhi kebutuhan masyarakat dan negara. 

Dengan pendekatan ini, ilmu agama dan ilmu umum diharapkan 

dapat berfungsi sebagai satu kesatuan yang saling mendukung. Ilmu agama 

memberikan dasar moral dan etika untuk mengarahkan aplikasi ilmu 

duniawi agar tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip Islam. Sebaliknya, 

ilmu umum yang berkembang dalam masyarakat memberikan kontribusi 

terhadap pemenuhan kebutuhan duniawi dan kemajuan peradaban umat 

manusia. Sebagai contoh, dalam ilmu ekonomi Islam, prinsip-prinsip 

ekonomi modern yang mendasari pertumbuhan dan distribusi kekayaan 

harus diintegrasikan dengan nilai-nilai keadilan, kejujuran, dan keberkahan 

yang diajarkan oleh Islam. Dengan cara ini, sains dan teknologi bisa 

digunakan untuk kemaslahatan umat manusia tanpa melupakan tujuan 

akhir untuk hidup sesuai dengan ajaran agama. Secara keseluruhan, 

integrasi ilmu pengetahuan dalam pandangan ini menegaskan bahwa ilmu 



134 

 

tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Setiap cabang ilmu memiliki peran 

dan kontribusi dalam menciptakan sistem yang lebih holistik, baik dalam 

konteks kehidupan duniawi maupun ukhrawi. 

Interkoneksi sebagai sebuah paradigma yang mempertemukan ilmu 

agama (Islam), ilmu-ilmu umum, dan filsafat bertujuan untuk membangun 

sebuah kerangka berpikir yang holistik, di mana ketiganya saling 

berhubungan dan saling mendukung. Dalam pandangan ini, agama, ilmu, 

dan filsafat bukanlah entitas yang terpisah atau bertentangan, tetapi 

sebaliknya, ketiganya memiliki nilai-nilai yang dapat saling melengkapi 

dan memperkaya pemahaman kita tentang dunia dan kehidupan. 

Nilai-nilai yang dapat dipertemukan adalah;  

a. Agama (Nash): Dalam konteks Islam, agama memberikan petunjuk 

moral dan spiritual yang mengarahkan manusia untuk hidup sesuai 

dengan kehendak Allah. Nash (wahyu) mengajarkan nilai-nilai etika, 

seperti keadilan, kasih sayang, dan amanah, yang sangat penting untuk 

membimbing perilaku manusia dalam kehidupan sehari-hari. 

b. Ilmu (Alam dan Sosial): Ilmu pengetahuan, baik yang bersifat ilmiah 

(alam) maupun sosial, membantu manusia untuk memahami fenomena 

alam dan proses sosial di sekitar mereka. Ilmu pengetahuan memberi 

kita alat untuk mengeksplorasi dan mengelola dunia, serta untuk 

menciptakan kemajuan dalam bidang teknologi, ekonomi, dan 

kesehatan. Ilmu memberikan pemahaman objektif mengenai dunia fisik, 

yang sering kali berfokus pada penyelesaian masalah duniawi. 



135 

 

c. Filsafat (Etika): Filsafat berperan sebagai kerangka berpikir kritis yang 

membantu kita merenungkan nilai-nilai moral dan tujuan hidup. Filsafat 

mengajarkan bagaimana berpikir secara mendalam tentang konsep-

konsep dasar seperti kebenaran, keadilan, kebahagiaan, dan kehidupan 

yang baik. Filsafat menghubungkan ilmu pengetahuan dengan prinsip-

prinsip etika, memberikan landasan untuk bagaimana ilmu pengetahuan 

dan teknologi seharusnya digunakan dalam kehidupan manusia. Karena 

setiap entitas memiliki kelebihan dan kelemahan masing-masing, maka 

kerja sama antara agama, ilmu, dan filsafat menjadi sangat penting. 

Interkoneksi antara ketiganya menciptakan keselarasan, di mana 

masing-masing saling mengisi dan melengkapi: 

Paradigma interkoneksi ini mengajak kita untuk melihat bahwa 

agama, ilmu, dan filsafat adalah tiga aspek yang saling terkait dalam 

mencari kebenaran dan mewujudkan kesejahteraan umat manusia. 

Ketiganya harus berkolaborasi untuk menciptakan pemahaman yang utuh 

dan holistik, yang tidak hanya berfokus pada aspek rasional atau praktis, 

tetapi juga pada dimensi moral dan spiritual yang mendalam. Dengan cara 

ini, kita dapat menumbuhkan keseimbangan antara kemajuan duniawi dan 

kehidupan spiritual yang selaras dengan ajaran agama. Jika kita telah 

berhasil memadukan dan menyeimbangkan ketiga entitas di atas dalam 

berbagai segi kehidupan, maka kita telah berhasil menghilangkan gap 



136 

 

dikhotomis di antaranya. Makna memadukan dan menyeimbangkan di sini 

adalah mengkaitkan tanpa mengacuhkan kepentingan ketiganya.
148

 

5. Pendekatan Integratif-Interkonektif 

Istilah integrasi merujuk pada proses pembauran atau penyatuan 

unsur-unsur yang berbeda menjadi satu kesatuan yang utuh dan saling 

mendukung, tanpa mengorbankan identitas masing-masing.
149

 Integrasi 

dalam konteks ini mengacu pada hubungan antara berbagai elemen dalam 

suatu sistem yang harus serasi, saling menguntungkan, dan mendukung 

satu sama lain. Dengan demikian, integrasi tidak berarti penyeragaman, 

tetapi lebih kepada keserasian yang memungkinkan berbagai bagian dalam 

sistem untuk tetap mempertahankan karakteristik atau identitasnya sembari 

bekerja secara harmonis.
 150

 

Sementara itu, interkoneksi mengacu pada keterkaitan antara satu 

pengetahuan dengan pengetahuan lainnya. Keterkaitan ini muncul karena 

adanya hubungan yang saling mempengaruhi antara berbagai elemen ilmu. 

Dalam konteks pendidikan dan ilmu pengetahuan, interkoneksi 

menggambarkan bagaimana pengetahuan dari berbagai bidang dapat saling 

berhubungan dan memberi kontribusi terhadap pemahaman yang lebih 

menyeluruh. 

Konsep integrasi-interkoneksi yang dikembangkan oleh M. Amin 

Abdullah merupakan sebuah pendekatan yang memadukan berbagai 

                                                           
148

 http//konsep.integrasi.keilmuan.dalam.islam//hefni.zein 
149

 Idup Suhady dan A M Sinaga, Wawasan Kebangsaan dalam Kerangka Negara Kesatuan 

Republik Indonesia, (Jakarta: Lembaga Administrasi Negara RI, 2006), h. 36 
150

 A.W. Widjaja, Integrasi nasional, Bangsa dan Nation Indonesia dalam manusia 

Indonesia: Individu, Keluarga, dan Masyarakat, (Jakarta: Akademika Pressindo, 1986), h. 110. 



137 

 

sumber pengetahuan untuk membentuk pemahaman yang utuh. Dalam 

pendekatan ini, ada tiga aspek utama yang diintegrasikan:
 151

 Pertama, 

Burhan Ilahi (wahyu): Kebenaran yang berasal dari wahyu Tuhan, yang 

menjadi dasar dalam pembelajaran mata kuliah yang berkaitan dengan 

nash (ajaran agama), seperti dalam tafsir dan hadits; Kedua, Burhan Kauni 

(alam semesta): Bukti-bukti yang ditemukan di alam semesta ini yang bisa 

dikaji melalui mata kuliah empiris, kealaman, dan kemasyarakatan, yang 

berkaitan dengan pengetahuan ilmiah dan sains; dan Ketiga, Hadlarah al-

Falsafah (filsafat dan etika): Aspek filsafat dan etika yang terkait dengan 

pemikiran manusia mengenai kehidupan, moralitas, dan prinsip-prinsip 

dasar ilmu pengetahuan.
152

 

Dengan pendekatan ini, integrasi antara wahyu, ilmu pengetahuan, 

dan filsafat dapat menghasilkan pemahaman yang holistik dan saling 

menguatkan, yang tidak hanya menggabungkan pengetahuan ilmiah 

dengan pengetahuan agama, tetapi juga memperhatikan aspek moral dan 

etika yang mendasari kedua dunia tersebut. Hal ini membuka ruang bagi 

pemahaman yang lebih dalam tentang hubungan antara Tuhan, manusia, 

dan alam, serta bagaimana pengetahuan ini dapat diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari secara bertanggung jawab dan beretika. 

Konsep struktur keilmuan integratif menekankan bahwa berbagai 

ilmu tidak dilebur menjadi satu bentuk yang identik, tetapi tetap 

                                                           
151

 Miftahurraqib, Op.Cit., h. 4. 
152

 Anonim, “Karangka Dasar Keilmuan & pengembangan kurikulum Universitas Islam 

Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta”, (Yogyakarta: Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2006), h. 26 



138 

 

mempertahankan karakter, corak, dan hakekat masing-masing ilmu 

tersebut. Yang terjadi dalam pendekatan integratif adalah perpaduan atau 

kolaborasi antara ilmu-ilmu yang berbeda sehingga saling mendukung dan 

memperkaya dalam kerangka yang utuh. Dengan kata lain, ilmu-ilmu 

tersebut terintegrasi dalam konteks yang lebih besar tanpa menghilangkan 

identitas unik dari masing-masing disiplin. 

Sementara itu, pendekatan interkonektif berfokus pada saling 

keterhubungan antara berbagai disiplin ilmu. Ini menekankan pentingnya 

hubungan yang saling menghargai dan mempertimbangkan antara satu 

ilmu dengan ilmu lainnya. Interkoneksi tidak hanya menunjukkan adanya 

hubungan antara bidang-bidang ilmu, tetapi juga menunjukkan bagaimana 

satu ilmu dapat mengisi kekurangan atau memperbaiki kelemahan yang 

ada dalam disiplin ilmu lainnya. Dengan demikian, meskipun tidak semua 

ilmu dapat sepenuhnya diintegrasikan, penting untuk saling mengakui dan 

menggunakan interkoneksi untuk menciptakan pemahaman yang lebih 

utuh dan komprehensif. 

Contoh nyata penerapan integrasi dan interkoneksi keilmuan dapat 

ditemukan dalam praktik ekonomi syariah, seperti pada Bank Muamalat 

atau Bank BNI Syariah, serta dalam bidang-bidang seperti agrobisnis, 

transportasi, dan kelautan. Dalam konteks ekonomi, agama memberikan 

panduan etika, misalnya dalam konsep bagi hasil (al-mudlarabah) dan 

kerja sama (al-musyarakah). Etika agama ini bukan hanya berlaku bagi 

pemeluk agama tertentu, tetapi juga bisa diterima dan dipraktikkan oleh 



139 

 

semua orang, baik yang beragama maupun yang tidak beragama. Dengan 

demikian, konsep etika agama yang ada dalam ekonomi syariah dapat 

dioperasionalisasikan dan dimanfaatkan dalam kehidupan ekonomi secara 

luas, menciptakan sistem ekonomi yang adil dan inklusif. 

Dalam kerangka integrasi-interkoneksi, agama tidak hanya 

memberikan panduan spiritual, tetapi juga menjadi bagian dari sistem 

ilmiah dan sosial yang lebih besar, yang mencakup berbagai aspek 

kehidupan manusia, baik dalam konteks sosial, ekonomi, maupun budaya. 

Integrasi ini menciptakan ruang bagi pendekatan yang lebih holistik dan 

menyeluruh dalam memahami realitas kehidupan yang kompleks.
153

 

Pendekatan integrasi-interkoneksi dalam pembelajaran dapat 

diartikan sebagai konsep yang membantu guru dalam mengaitkan materi 

umum, seperti sains dan humaniora, dengan ilmu agama Islam. Pendekatan 

ini bertujuan untuk mendorong siswa memahami keterkaitan antara 

pengetahuan agama dan ilmu umum yang mereka miliki serta bagaimana 

penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. Namun, upaya integrasi ini 

sering menghadapi tantangan, karena studi Islam dan ilmu umum 

terkadang dianggap bertentangan atau bahkan saling menegasikan. Oleh 

karena itu, diperlukan strategi interkoneksi yang lebih arif dan bijaksana. 

Interkoneksi dalam pembelajaran bertujuan untuk memahami 

kompleksitas kehidupan manusia dengan menyadari bahwa setiap cabang 

ilmu, baik agama, sosial, humaniora, maupun ilmu alam, tidak dapat 

                                                           
153

 Najamuddin Muhammad, “Pendekatan Integrasi-Interkoneksi dalam Pendidikan 

PAUD”, Golden Age Jurnal Ilmiah Tumbuh Kembang Anak Usia Dini. Vol.1, No.1, Maret 2016, h. 

57 



140 

 

berdiri sendiri. Setiap disiplin ilmu saling berkaitan dan membutuhkan 

kerja sama, dialog, serta saling koreksi demi membangun pemahaman 

yang lebih holistik. Integrasi ilmu berarti memadukan berbagai bidang 

keilmuan untuk memperkaya perspektif, sedangkan interkoneksi berfokus 

pada keterkaitan dan hubungan timbal balik antar disiplin ilmu guna 

mencapai pemahaman yang lebih komprehensif.
154

 

Paradigma integrasi-interkoneksi secara aksiologis hadir sebagai 

tawaran baru dalam membangun pandangan dunia (worldview) bagi 

manusia beragama dan ilmuwan. Paradigma ini menuntut keterbukaan 

dalam berpikir, kemampuan berdialog secara konstruktif, serta kesiapan 

untuk berkolaborasi lintas disiplin ilmu. Dengan semangat transparansi 

dan akuntabilitas publik, paradigma ini tidak hanya berorientasi pada masa 

kini, tetapi juga bersifat futuristik, merancang solusi jangka panjang yang 

mampu merespons tantangan kehidupan modern secara dinamis dan 

adaptif. Paradigma interkoneksitas berasumsi bahwa realitas kehidupan 

manusia bersifat kompleks dan multidimensional, sehingga tidak dapat 

dipahami secara parsial melalui satu disiplin ilmu saja. Baik ilmu agama—

termasuk Islam dan agama-agama lain—maupun ilmu sosial, humaniora, 

dan ilmu alam, semuanya memiliki kontribusi penting dalam membangun 

pemahaman yang utuh. Fragmentasi keilmuan yang selama ini terjadi 

sering kali menghambat upaya penyelesaian masalah secara holistik. Oleh 

                                                           
154

 Miftahurroqib, Op.cit., h. 47. 



141 

 

karena itu, dibutuhkan pendekatan yang mampu menjembatani perbedaan 

metodologis dan epistemologis antar disiplin ilmu. 

Dalam kerangka interkoneksi ini, diperlukan kesadaran bahwa setiap 

cabang keilmuan saling terkait dan saling melengkapi. Kerja sama yang 

terjalin melalui dialog yang sehat, saling keterbukaan, dan kemauan untuk 

saling mengoreksi akan melahirkan pemahaman yang lebih luas dan 

mendalam. Proses ini tidak hanya memperkuat bangunan keilmuan secara 

akademik, tetapi juga membantu manusia dalam menghadapi persoalan 

sosial, ekonomi, budaya, dan ekologi yang semakin kompleks di era 

globalisasi. Dengan demikian, paradigma keilmuan interkoneksitas bukan 

sekadar konsep teoretis, tetapi merupakan suatu keharusan yang dapat 

menjawab tantangan zaman. Melalui pendekatan ini, ilmu agama dan ilmu 

umum tidak lagi diposisikan sebagai dua entitas yang saling berkompetisi, 

melainkan sebagai mitra strategis dalam menghadirkan solusi yang bersifat 

inklusif, aplikatif, dan berkelanjutan.
155

 

Paradigma integrasi-interkoneksi mengandaikan terbukanya dialog 

di antara ilmu-ilmu. Peluang dikotomi ditutup rapat. Tiga peradaban 

dipertemukan di dalamnya, yakni hadârah al-nass (budaya teks), hadârah 

al-„ilm (budaya ilmu), dan hadârah al-falsafah (budaya filsafat). 

Pendekatan yang memadukan wahyu Tuhan dengan temuan pikiran 

manusia ini tidak akan berakibat mengecilkan peran Tuhan (sekularisasi) 

atau mengucilkan manusia sehingga teralienasi dari dirinya sendiri, 

                                                           
155

 Andik Wahyun Muqoyyidin, “Integrasi dan Interkoneksitas Ilmu-ilmu Agama dan Sains 

Menuju Pendidikan Tinggi Islam Center of Excellences”, Edusentris, Jurnal Ilmu Pendidikan dan 

Pengajaran, Vol. 1, No. 2, September 2014, h. 181 



142 

 

masyarakat, dan lingkungannya. Namun konsep ini sekaligus akan dapat 

menyelesaikan konflik antara sekularisme ekstrem dan fundamentalisme 

negatif. Gagasan paradigma integrasi-interkoneksi yang dipelopori Amin 

Abdullah tampil memukau dan mencoba untuk memecahkan kebuntuan 

dari problematika kekinian. Sehingga dari berbagai disiplin keilmuan itu 

tidak hanya sampai pada sikap single entity (arogansi keilmuan: merasa 

satu-satunya yang paling benar), isolated entities (dari berbagai disiplin 

keilmuan terjadi ―isolasi‖, tiada saling tegur sapa), melainkan sampai pada 

interconnected entities (menyadari akan keterbatasan dari masing-masing 

disiplin keilmuan, sehingga terjadi saling kerjasama dan bersedia 

menggunakan metode-metode walaupun itu berasal dari rumpun ilmu yang 

lain).
156

  

Gagasan paradigma integrasi-interkoneksi yang digagas oleh Amin 

Abdullah mendapat sambutan luas di kalangan akademisi karena mampu 

menghadirkan cara pandang baru dalam relasi antara ilmu agama dan ilmu 

umum. Menurut Robby H. Abror, Amin Abdullah telah melakukan 

perubahan radikal dan sistematis dalam mentransformasi Institut Agama 

Islam Negeri (IAIN) menjadi Universitas Islam Negeri (UIN) Sunan 

Kalijaga. Transformasi ini bukan sekadar perubahan nomenklatur, tetapi 

sebuah pergeseran epistemologis yang mendalam, di mana studi agama-

                                                           
156

 M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-

Interkonektif, Adib Abdushomad (ed.) (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 404-405. Lihat juga M. 

Amin Abdullah, ―Desain Pengembangan Akademik IAIN Menuju UIN Sunan Kalijaga: Dari 

Pendekatan Dikotomis-Atomistis Kearah Integratif-Interkonektif‖ dalam Fahrudin Faiz, (ed.), 

Islamic Studies dalam Paradigma Integrasi-Interkoneksi (Yogyakarta: SUKA Press, 2007), h. 37-

38 



143 

 

agama yang sebelumnya dianggap ―marjinal‖ kini memperoleh posisi yang 

lebih ―berwibawa‖ dalam khazanah akademik. Melalui model integrasi-

interkoneksi, Amin Abdullah telah berhasil menunjukkan bahwa ilmu 

agama dan ilmu umum tidak lagi harus dipandang sebagai entitas yang 

terpisah atau saling bertentangan. Sebaliknya, keduanya memiliki 

keterkaitan mendalam dan dapat saling berinteraksi secara konstruktif. 

Paradigma ini menegaskan bahwa ilmu, dalam bentuk apa pun, pada 

hakikatnya adalah satu kesatuan yang bertujuan untuk kemaslahatan 

manusia. Pendekatan ini membebaskan studi agama dari isolasi 

eksklusifnya dan membawanya ke dalam ranah dialog yang lebih luas 

dengan disiplin ilmu lainnya, seperti sains, sosial, dan humaniora. 

Keberhasilan paradigma ini tidak hanya terletak pada aspek konseptual, 

tetapi juga dalam implementasinya di dunia akademik. Dengan pendekatan 

yang inklusif dan multidisipliner, paradigma ini telah membuka ruang bagi 

pengembangan ilmu yang lebih komprehensif dan relevan dengan 

kebutuhan zaman. Hal ini memberikan landasan kuat bagi akademisi dan 

mahasiswa untuk mengeksplorasi berbagai isu kontemporer dengan 

perspektif yang lebih luas, kritis, dan solutif, tanpa harus terjebak dalam 

dikotomi ilmu agama dan ilmu umum yang selama ini membatasi 

perkembangan keilmuan di perguruan tinggi Islam.
157

 

 

 

                                                           
157

 Robby H. Abror, “Reformulasi Studi Agama untuk Harmoni Kemanusiaan”, Kedaulatan 

Rakyat, (31 Juli 2010), h. 2. 



144 

 

6. Implementasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi 

Dalam konsep integrasi-interkoneksi, integrasi keilmuan ini 

menempatkan tiga pilar penyangga bangunan keilmuan sekaligus yakni: 

hadarah al-nas (religion), hadarah al-falsafah (philosophy), dan hadarah 

al-'ilm. Konseptualisasi model integrasi jaring laba-laba digambarkan 

Amin Abdullah adalah sebagai berikut.
158

 

Gambar 2.1; Skema Jaring Laba-Laba Keilmuan
159

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dari skema tersebut, Amin Abdullah ingin menjelaskan bahwa 

terdapat hubungan jaring laba-laba antara satu dengan lainnya, dan 

karenanya ia bercorak teo-antroposentris-integralistik. Keberadaan 

Alquran dan al-Sunnah sebagai landasan pijak dimaknai secara 

hermeneutis. Pemaknaan ini akan menghasilkan pandangan hidup yang 

                                                           
158

 M. Amin Abdullah, Transformasi IAIN Sunan Kalijaga Menjadi UIN Sunan Kalijaga, 

(Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2006), h. 107 
159

 M. Amin Abdullah, “New Horizon of Islamic Studies Trhough Socio-Cultural 

Hermeneutics” dalam Al-Jami‘ah Journal of Islamic Studies, Vol. 41. No. 1, tahun 2003, h. 16 – 

19. 



145 

 

memiliki tarikan nafas keilmuan dan keagamaan sekaligus, yakni tafsir, 

hadits, kalam, fiqh, tasawuf, lughah, tarikh, dan falsafah. Perkembangan 

ilmu modern dan metodologi seperti tergambar pada ilmu-ilmu alam dan 

sosial-humaniora menjadi kebutuhan untuk memperkaya makna dan 

kontekstualisasi, ilmu-ilmu keislaman pada layer ketiga tersebut 

menggunakan perspektif ilmu-ilmu pada layer keempat seperti sejarah, 

filsafat, psikologi, sosiologi, antropologi, arkeologi, filologi, dan 

seterusnya. Sebaliknya ilmu-ilmu keislaman pada layer ketiga juga bisa 

memberikan inspirasi dan memperkaya pengembangan ilmu-ilmu pada 

layer keempat. Inter komunikasi antar layer dan antar disiplin dalam satu 

layer akan mendinamisir ilmu-ilmu baru, dan tidak cukup hanya di dalam 

internal keilmuan saja, melainkan pengembangan keilmuan Islam 

integrative interkonektif tersebut harus menyentuh layer terakhir, yakni 

isu-isu aktual dan kekinian seperti pluralisme agama, demokrasi, hukum 

internasional, gender, hak asasi manusia, etika lingkungan, dan 

seterusnya.
160

 Dengan demikian ilmu-ilmu alam (natural sciences), ilmu-

ilmu sosial (social sciences), dan humaniora (humanities) akan menjadi 

piranti bagi integrasi keilmuan Islam.
161

 

Lebih lanjut. M. Amin Abdullah menulis: 

―Ilmu-ilmu keislaman dan umum yang menjadi wilayah kajian UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta berangkat dari paradigma keilmuan 

integrative-interkonektif. Ilmu-ilmu yang diajarkan di UIN ini 

didasarkan pada nomenklatur keilmuan yang mencakup ilmu-ilmu 

                                                           
160

 Tim Penulis, Kerangka Dasar Keilmuan dan Pengembangan Kurikulum (Yogyakarta: 

Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004), h. 8. 20; Moch Nur Ichwan – Ahmad 

Muttaqin, Islam, Agama-agama, dan Nilai Kemanusiaan (Yogyakarta: CISForm, 2013), h. 27.   
161

 M. Amin Abdullah, Transformasi IAIN Sunan Kalijaga…, h. 106 



146 

 

alam, sosial, dan humaniora, dengan menempatkan Alquran dan al-

Hadits sebagai kajian keislaman dalam tiga bagian, yaitu hadharah 

al-nash, yakni kemajuan peradaban yang bersumber dari nash 

(agama), hadharah al-‟ilm, yakni kemajuan peradaban yang 

bersumber dari ilmu-ilmu kealaman (natural sciences) dan 

kemasyarakatan (social sciences), dan hadharah al-falsafah, yakni 

kemajuan peradaban bersumber dari falsafah dan etika.‖
162

 

 

Amin Abdullah berargumentasi bahwa model integratif-interkonektif 

memiliki keunggulan signifikan dibandingkan dengan model single entity 

(entitas tunggal) maupun isolated entities (entitas yang terisolasi). Model 

single entity cenderung menempatkan suatu disiplin ilmu secara eksklusif 

sebagai satu-satunya sumber kebenaran, sehingga membatasi ruang dialog 

dan perkembangan ilmu pengetahuan. Sementara itu, model isolated 

entities mengacu pada pemisahan ketat antara berbagai bidang keilmuan 

yang menyebabkan keterputusan komunikasi dan kurangnya kolaborasi 

lintas disiplin. 

Sebaliknya, model integratif-interkonektif yang ditawarkan Amin 

Abdullah bertumpu pada prinsip keterbukaan dan keterhubungan 

antarilmu. Pendekatan ini memungkinkan adanya dialog konstruktif antara 

ilmu agama dan ilmu umum, serta antara berbagai disiplin ilmu lainnya. 

Model ini tidak hanya menekankan pentingnya interaksi antarilmu, tetapi 

juga mendorong pendekatan multidisipliner yang lebih komprehensif 

dalam memahami realitas kehidupan manusia. 

Keunggulan utama dari pendekatan integratif-interkonektif terletak 

pada kemampuannya untuk mengakomodasi kompleksitas persoalan 

                                                           
162

 Abd. Rachman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam: Paradigma Baru Pendidikan 

Hadhari Berbasis Integratif-Interkonektif, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2011), h. vii 



147 

 

kontemporer yang tidak dapat diselesaikan dengan pendekatan tunggal 

atau sektoral. Dengan adanya integrasi, ilmu agama tidak lagi eksklusif 

pada ruang spiritual semata, tetapi dapat berkontribusi dalam berbagai 

ranah sosial, ekonomi, dan budaya. Demikian pula, ilmu umum tidak 

hanya berorientasi pada fakta empiris, tetapi juga dapat diimbangi dengan 

nilai-nilai etis dan moral yang bersumber dari agama. 

Selain itu, model ini menempatkan manusia sebagai subjek yang 

memiliki kebutuhan akan pemahaman holistik terhadap kehidupan. Amin 

Abdullah menegaskan bahwa ilmu, baik agama maupun sains, harus saling 

melengkapi untuk mewujudkan kemaslahatan manusia secara menyeluruh. 

Model ini juga menawarkan fleksibilitas dalam menghadapi tantangan 

zaman, di mana perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

membutuhkan pendekatan yang lebih adaptif, dialogis, dan transformatif. 

Dengan demikian, model integratif-interkonektif menjadi pilihan 

yang lebih relevan dan aplikatif dalam dunia akademik dan sosial, karena 

tidak hanya menjembatani kesenjangan antara ilmu agama dan ilmu 

umum, tetapi juga memberikan kontribusi nyata dalam membangun 

peradaban yang lebih inklusif dan berkeadilan. Gambaran perbandingan 

ketiganya adalah: 

Gambar 2.2. Skema Single Entity 

 
 



148 

 

Model single entity ini, pada dasarnya ingin menyatakan bahwa 

dengan pengetahuan yang ada pada dirinya saja sudah cukup mampu 

menyelesaikan berbagai persoalan kemanusiaan maupun persoalan ilmu 

pengetahuan lainnya. Dalam hal ini, ada semacam ―keangkuhan‖ atas ilmu 

pengetahuan lain, karena ia merasa cukup mampu menjadi problem 

solving. Amin Abdullah menjelaskan bahwa model single entity adalah 

pengetahuan agama yang berdiri sendiri tanpa memerlukan bantuan 

metodologi yang digunakan oleh ilmu pengetahuan umum; selanjutnya 

model isolated entities berarti masing-masing rumpun ilmu berdiri sendiri, 

tahu keberadaan rumpun ilmu yang lain tetapi tidak bersentuhan dan tegur 

sapa secara metodologis; sedangkan model interconnected entities, adalah 

bangunan ilmu yang masing-masing sadar akan keterbatasannya dalam 

memecahkan persoalan manusia, lalu menjalin kerjasama setidaknya 

dalam hal yang menyentuh persoalan pendekatan (approach) dan metode 

berpikir dan penelitian (process dan procedure).
163

 

Gambar 2.3. Skema Isolated Entities 

 

 
 

Model hubungan ini menggambarkan keterpisahan antara wilayah 

ilmu satu dengan lainnya. Akibatnya tidak terjadi integrasi keilmuan dalam 

                                                           
163

 Lihat; Amin Abdullah, “Islam dan Modernisasi Pendidikan di Asia Tenggara: Dari Pola 

Pendekatan Dikotomis-atomistik kearah integratif-interdisiplinary”, Makalah disampaikan dalam 

Konferensi Internasional Antar Bangsa Asia Tenggara, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, 10-

11 Desember 2004, h. 19 



149 

 

menyelesaikan persoalan-persoalan kemanusiaan, sehingga peradaban 

terkesan maju, namun sesungguhnya terjadi krisis akibat terisolasinya 

wilayah keilmuan. Masing-masing wilayah ilmu tidak mau menyadari 

keterbatasan-keterbatasannya, masing-masing ilmu bersikukuh akan 

kebenaran yang dimilikinya sendiri, sehingga memunculkan ketimpangan 

pada dimensi tertentu. 

Gambar 2.4. Skema Interconnected Entities 

 
 

Model interkoneksi dalam paradigma keilmuan di UIN bertumpu 

pada kesadaran akan keterbatasan masing-masing disiplin ilmu dan 

pentingnya kerja sama antarilmu untuk saling melengkapi. Model ini 

memungkinkan penyelesaian persoalan kemanusiaan secara komprehensif, 

di mana berbagai perspektif keilmuan dapat bersinergi dalam mencari 

solusi yang lebih holistik. Oleh karena itu, model interkoneksi dianggap 

sebagai pendekatan yang ideal untuk diterapkan di Universitas Islam 

Negeri (UIN), terutama dalam menghadapi tantangan multidimensional di 

era modern. 

Pendekatan yang diterapkan di UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

menunjukkan kemiripan dengan konsep paradigma integritas 



150 

 

transdisipliner yang dikembangkan oleh Noeng Muhadjir. Namun, terdapat 

perbedaan mendasar dalam pendekatan yang digunakan. Noeng Muhadjir 

mengusulkan bahwa ilmu-ilmu humaniora, sosial, dan sains berkonsultasi 

dengan prinsip-prinsip ketuhanan dalam bentuk aqidah, akhlak, dan 

syariah. Dalam pendekatannya, ilmu humaniora berorientasi pada aqidah, 

ilmu sosial pada akhlak, dan sains teknologi pada syariah. Model ini lebih 

bersifat konsultatif dan cenderung menempatkan ilmu ketuhanan sebagai 

titik rujukan utama bagi pengembangan keilmuan lainnya. 

Sebaliknya, paradigma interkoneksi di UIN Yogyakarta lebih 

menekankan pada hubungan yang dinamis dan dialogis antarberbagai 

disiplin ilmu tanpa adanya subordinasi antara satu dengan yang lain. 

Model ini mengandaikan bahwa setiap bidang ilmu memiliki kontribusi 

yang setara dalam memahami dan menyelesaikan persoalan kehidupan. 

Ilmu agama tidak hanya menjadi sumber nilai, tetapi juga berinteraksi 

secara aktif dengan sains, humaniora, dan ilmu sosial dalam membentuk 

pemahaman yang lebih luas dan solutif terhadap kompleksitas kehidupan 

manusia. 

Keunggulan dari model interkoneksi ini adalah kemampuannya 

untuk menjembatani berbagai perbedaan metodologis dan epistemologis 

antarilmu, sehingga menghasilkan sintesis baru yang lebih adaptif terhadap 

perubahan zaman. Dengan menghilangkan sekat-sekat rigid antara ilmu 

agama dan ilmu umum, paradigma ini membuka ruang bagi 



151 

 

pengembangan ilmu yang lebih integratif dan aplikatif dalam menjawab 

tantangan global dan lokal secara bersamaan.
164

 

Paradigma keilmuan yang diilustrasikan sebagai spider web atau 

jaring laba-laba keilmuan menggambarkan keterhubungan yang kompleks 

dan dinamis antara berbagai cabang ilmu dalam sebuah struktur yang 

bercorak teoantroposentris-integralistik-interkonektif. Model ini 

menunjukkan bahwa Al-Qur'an dan al-Sunnah berperan sebagai pusat dari 

seluruh bangunan keilmuan, menjadi sumber utama yang menopang dan 

menginspirasi perkembangan ilmu pengetahuan. Dari pusat keilmuan ini, 

lahir berbagai pola ijtihad yang menggunakan beragam pendekatan dan 

metode, mencerminkan dinamika intelektual Islam yang terus 

berkembang. 

Melalui proses ijtihad inilah, ilmu-ilmu keislaman tradisional seperti 

fikih, kalam, dan tasawuf berkembang pada lapisan pertama. Ilmu-ilmu ini 

tidak hanya berfungsi sebagai pijakan dasar dalam memahami ajaran 

Islam, tetapi juga sebagai landasan bagi pengembangan keilmuan di masa-

masa berikutnya. Seiring dengan perkembangan zaman, pemikiran Islam 

berinteraksi dengan berbagai disiplin ilmu lainnya, sehingga lahirlah ilmu-

ilmu kealaman, sosial, dan humaniora sebagai lapisan berikutnya dalam 

jaringan keilmuan. 

Model jaring laba-laba ini juga mencerminkan pendekatan yang 

integratif dan interkonektif, di mana tidak ada pemisahan mutlak antara 

                                                           
164

 Noeng Muhadjir, “Integrasi Filosofik Ilmu dengan Wahyu: Pengembangan Metodologi 

Telaah Ilmu Masa Depan”, dalam Fuaduddin dan Cik Hasan Bisri (ed.), Dinamika Pemikiran 

Islam di Perguruan Tinggi, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 2002), h. 264 



152 

 

ilmu agama dan ilmu umum. Sebaliknya, keduanya saling berkelindan dan 

berinteraksi secara harmonis dalam memahami realitas kehidupan. Dalam 

konteks ini, ilmu kealaman dan sosial tidak dilihat sebagai entitas yang 

terpisah dari nilai-nilai spiritual, melainkan sebagai sarana untuk 

memperkaya pemahaman manusia terhadap ciptaan Allah. Pada akhirnya, 

model ini memungkinkan lahirnya ilmu-ilmu dan isu-isu kontemporer di 

lapisan luar, yang bersifat responsif terhadap perubahan sosial, ekonomi, 

dan teknologi yang terus berlangsung. Dengan demikian, paradigma spider 

web ini bukan hanya berorientasi pada pelestarian tradisi keilmuan Islam, 

tetapi juga membuka ruang bagi inovasi dan relevansi dalam menghadapi 

tantangan zaman.
165

   

Gambar metaforis "jaring laba-laba keilmuan" dengan garis putus-

putus yang menyerupai pori-pori pada dinding pembatas antarberbagai 

disiplin ilmu menyiratkan adanya ruang untuk interaksi, komunikasi, dan 

pertukaran informasi yang lebih bebas antarbidang keilmuan. Dinding 

yang membatasi antarilmu ini tidak bersifat kaku atau kedap, melainkan 

lebih fleksibel, memungkinkan adanya saling tukar pengetahuan dan ide 

antara disiplin ilmu yang berbeda, baik dari segi ruang (space) maupun 

waktu (time). Pori-pori tersebut berfungsi sebagai saluran ventilasi yang 

mengatur sirkulasi informasi yang keluar-masuk, mirip dengan lubang 

angin pada dinding yang memungkinkan udara mengalir. Dalam hal ini, 

                                                           
165

 M. Amin Abdullah, “Profil Kompetensi Akademik Lulusan Program Pascasarjana 

Perguruan Tinggi Agama Islam Dalam Era Masyarakat Berubah‖, Makalah disampaikan dalam 

Pertemuan dan Konsultasi Direktur Program Pascasarjana Perguruan Tinggi Agama Islam, Hotel 

Setiabudi, Jakarta, 24-25 Nopember 2002, h. 14 



153 

 

pori-pori itu merupakan titik temu bagi berbagai disiplin ilmu untuk saling 

berkomunikasi dan berdialog. 

Masing-masing disiplin ilmu, meskipun memiliki identitas dan 

karakteristik yang khas, tetap dapat berinteraksi tanpa kehilangan keunikan 

atau eksistensinya. Setiap disiplin ilmu, bersama dengan corak berpikir, 

tradisi, dan 'urf (budaya lokal) yang mengikutinya, terbuka untuk berbagi 

temuan-temuan baru, ide, dan perspektif yang segar kepada disiplin ilmu 

lainnya. Proses ini menciptakan suasana yang bebas, nyaman, dan tanpa 

beban, di mana pertukaran informasi dapat berlangsung secara alami. Di 

dalam ruang ini, tidak ada disiplin ilmu yang bersikap tertutup, masing-

masing tetap menjaga otonomi dan integritasnya, tetapi selalu ada ruang 

untuk berdialog dan berkomunikasi baik secara internal dalam 

kelompoknya sendiri maupun secara eksternal dengan disiplin ilmu lain di 

luar ranahnya.
166

 

Dengan demikian, meskipun batas-batas antara disiplin ilmu tetap 

ada dan jelas, namun batas-batas tersebut tidak bersifat kaku atau 

mengisolasi satu sama lain. Sebaliknya, dinding pembatas tersebut 

memiliki lubang-lubang atau pori-pori yang memungkinkan ilmu-ilmu 

tersebut saling bertemu, berinteraksi, dan menyebarkan pengetahuan 

mereka ke luar. Model ini memungkinkan ilmu pengetahuan berkembang 

dalam suasana yang inklusif dan saling mendukung, menciptakan 

                                                           
166

 M. Amin Abdullah, “Religion, Science and Culture; An Integrated, Interconnected 

Paradigm of Science”, Al-Jami‘ah, Vol. 52, No. 1, 2014 M/1435 H, h. 182. 



154 

 

lingkungan akademik yang kaya dengan ide-ide baru dan kolaborasi antar 

disiplin ilmu.
167

 

Dalam kesimpulannya, Ari Anshori menekankan bahwa paradigma 

keilmuan yang diterapkan di UIN Sunan Kalijaga sangat erat kaitannya 

dengan konsep humanisasi agama. Menurutnya, paradigma ini berhasil 

menjadikan UIN Sunan Kalijaga sebagai pionir dalam pengembangan 

sains Islam yang mengusung scientific worldview berbasis integrasi dan 

interkoneksi yang humanis. Keunikan dari model integrasi-interkoneksi 

ilmu yang diterapkan di UIN Sunan Kalijaga terletak pada kemampuannya 

untuk menyajikan pandangan dunia yang inklusif dan adaptif terhadap 

tantangan globalisasi dan perubahan sosial di tingkat internasional. 

Dengan pendekatan ini, UIN Sunan Kalijaga tidak hanya memperkenalkan 

sains Islam yang relevan dengan kebutuhan zaman, tetapi juga 

menegaskan pentingnya pendekatan yang berbasis pada nilai-nilai 

kemanusiaan, menjadikannya sebagai landasan yang kokoh dalam 

menjawab tantangan dunia modern dan kosmopolitan. Paradigma ini 

memberikan arah baru dalam pendidikan tinggi Islam yang dapat 

mengakomodasi perkembangan sains tanpa mengesampingkan nilai-nilai 

spiritual yang mengutamakan kemaslahatan umat manusia.
168

 

 

 

 

                                                           
167

 Ibid, h. 183 
168

 Ari Anshori, Integrasi Keilmuan Atas UIN Jakarta, UIN Yogyakarta dan UIN Malang, 

Disertasi. (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2014), h. 23 



155 

 

B. Kajian Hasil Penelitian yang relevan 

Dalam memahami tentang pemikiran Amin Abdullah dan paradigma 

integrasi interkoneksi di UIN Sunan Kalijaga, diperoleh hasil pada beberapa 

hasil penelitian terkait, antara lain:  

Pertama, Eka Safitri dkk., dalam tulisannya yang berjudul "Aplikasi 

Integrasi-Interkoneksi Keilmuan di Lembaga Pendidikan Tinggi", membahas 

penerapan paradigma integrasi-interkoneksi dalam merespons berbagai 

permasalahan keilmuan yang ada di Indonesia. Dalam jurnal tersebut, penulis 

mengungkapkan bagaimana integrasi-interkoneksi ilmu dapat menjadi solusi 

dalam mengatasi kesenjangan antara ilmu agama dan ilmu umum di dunia 

pendidikan tinggi. Mereka menyoroti pentingnya menciptakan pendekatan 

yang tidak hanya menyatukan berbagai disiplin ilmu, tetapi juga membangun 

jembatan komunikasi antar berbagai bidang keilmuan untuk menciptakan 

pemahaman yang lebih holistik. Paradigma ini dianggap sebagai sebuah upaya 

untuk menghilangkan sekat-sekat yang selama ini membatasi perkembangan 

ilmu pengetahuan, sehingga pendidikan tinggi dapat lebih relevan dan adaptif 

dengan tantangan zaman. Dengan menggunakan integrasi dan interkoneksi, 

pendidikan di Indonesia dapat merespons isu-isu global dan lokal secara lebih 

komprehensif, tanpa mengabaikan dimensi keagamaan dan sosial yang 

mendalam. Penulis juga menekankan bahwa penerapan paradigma ini akan 

memperkaya sistem pendidikan dengan menumbuhkan kolaborasi antar 

berbagai disiplin ilmu, serta mengembangkan kemampuan mahasiswa untuk 



156 

 

berpikir secara kritis dan terbuka dalam menyelesaikan masalah-masalah 

kompleks di dunia nyata. 

Kedua, Tulisan Watson yang berjudul "Pemikiran Amin Abdullah dan 

Relevansinya bagi Pendidikan Tinggi di Indonesia" membahas epistemologi 

pemikiran Amin Abdullah mengenai konsep paradigma integrasi-interkoneksi 

dan bagaimana paradigma ini relevan dengan pendidikan tinggi di Indonesia. 

Dalam artikel ini, Watson menggali lebih dalam tentang dasar pemikiran Amin 

Abdullah yang menekankan pentingnya mengintegrasikan ilmu agama dan 

ilmu umum, serta bagaimana kedua bidang ilmu ini dapat saling melengkapi 

dan tidak saling bertentangan. Amin Abdullah berpendapat bahwa pendidikan 

tinggi di Indonesia, khususnya di lembaga-lembaga pendidikan Islam, perlu 

mengadopsi paradigma yang memungkinkan terjalinnya hubungan yang erat 

antara ilmu pengetahuan agama dan ilmu pengetahuan umum. Paradigma 

integrasi-interkoneksi yang digagasnya bertujuan untuk menciptakan sinergi 

antara keduanya, dengan tujuan memperkaya wawasan keilmuan mahasiswa 

dan mempersiapkan mereka untuk menghadapi tantangan global yang semakin 

kompleks. Dalam konteks pendidikan tinggi di Indonesia, artikel ini 

mengungkapkan bahwa penerapan paradigma ini sangat relevan untuk 

menjawab berbagai persoalan yang dihadapi oleh dunia pendidikan, seperti 

pemisahan tajam antara ilmu agama dan ilmu umum yang seringkali 

menghambat perkembangan ilmiah. Dengan mengadopsi paradigma integrasi-

interkoneksi, pendidikan tinggi di Indonesia dapat menciptakan lingkungan 

akademik yang lebih inklusif, terbuka, dan adaptif terhadap kebutuhan zaman, 



157 

 

sekaligus menjaga relevansi ajaran agama dalam konteks perkembangan ilmu 

pengetahuan global. 

Ketiga, Abdullah Diu, dalam tulisannya yang berjudul "Pemikiran Amin 

Abdullah Tentang Pendidikan Islam Dalam Pendekatan Integrasi-

Interkoneksi", membahas penerapan paradigma integrasi-interkoneksi dalam 

konteks pendidikan Islam di Indonesia. Riset ini menyoroti bagaimana 

paradigma ini diharapkan dapat melahirkan keilmuan Islam yang relevan dan 

mumpuni untuk menyongsong peradaban Islam di masa depan. Dalam 

penelitian ini, Abdullah Diu mengungkapkan bahwa penerapan integrasi-

interkoneksi akan menggabungkan ilmu agama dan ilmu umum dalam satu 

kerangka yang saling melengkapi, tanpa mengesampingkan nilai-nilai 

tradisional agama Islam. Pentingnya paradigma ini, menurut Diu, terletak pada 

kemampuannya untuk memperkaya pendidikan Islam dengan pendekatan yang 

lebih holistik, di mana ilmu pengetahuan agama dan ilmu umum tidak 

dipandang sebagai entitas yang terpisah, tetapi saling terkait dan dapat 

berkembang bersama. Melalui integrasi-interkoneksi, pendidikan Islam dapat 

menciptakan individu yang tidak hanya menguasai ilmu agama, tetapi juga 

memiliki pemahaman yang mendalam tentang ilmu pengetahuan umum, yang 

pada gilirannya akan memperkuat posisi umat Islam dalam menghadapi 

tantangan global di masa depan. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa 

paradigma integrasi-interkoneksi menawarkan sebuah kerangka kerja yang 

dinamis, di mana pendidikan Islam dapat beradaptasi dengan perkembangan 

zaman, tetap relevan dengan kemajuan ilmu pengetahuan, dan mampu 



158 

 

berkontribusi pada pembangunan peradaban Islam yang lebih maju dan 

berbasis pada nilai-nilai kemanusiaan. Paradigma ini menjadi kunci untuk 

menciptakan pendidikan Islam yang lebih responsif terhadap kebutuhan dunia 

modern, sekaligus menjaga esensi ajaran Islam yang kaya dengan nilai moral 

dan spiritual. 

Keempat, Luthfi Hadi Aminuddin, dalam penelitiannya yang berjudul 

"Integrasi Ilmu dan Agama: Studi atas Paradigma Integrasi-Interkonektif UIN 

Sunan Kalijaga", membahas implementasi paradigma integrasi-interkonektif 

dalam penyusunan kurikulum dan sebagai payung keilmuan di UIN Sunan 

Kalijaga. Dalam riset ini, Aminuddin mengungkapkan bagaimana paradigma 

tersebut diterapkan untuk membangun keselarasan antara ilmu agama dan 

ilmu umum dalam konteks pendidikan tinggi Islam, khususnya di UIN Sunan 

Kalijaga. Studi ini menyoroti bahwa paradigma integrasi-interkonektif tidak 

hanya berfungsi sebagai pendekatan dalam pengajaran, tetapi juga sebagai 

landasan dalam merancang kurikulum yang lebih inklusif dan holistik. Dengan 

menggunakan paradigma ini, UIN Sunan Kalijaga berusaha untuk 

menciptakan keseimbangan antara pengetahuan agama dan pengetahuan 

ilmiah yang lebih luas, sehingga mahasiswa dapat mengembangkan 

kemampuan berpikir kritis dan analitis tanpa harus meninggalkan nilai-nilai 

keislaman. Riset ini juga menunjukkan bahwa paradigma integrasi-

interkonektif berperan sebagai payung keilmuan yang menghubungkan 

berbagai disiplin ilmu, mengatasi sekat-sekat yang membatasi pemahaman 

antara ilmu agama dan ilmu umum. Dengan demikian, UIN Sunan Kalijaga 



159 

 

berkomitmen untuk menghasilkan lulusan yang tidak hanya memiliki 

pemahaman mendalam tentang agama, tetapi juga mampu berkontribusi dalam 

dunia ilmiah secara lebih luas dan responsif terhadap dinamika global. 

Paradigma ini diharapkan dapat menjadi model bagi pendidikan tinggi Islam 

di Indonesia, yang tidak hanya mengutamakan kualitas ilmu, tetapi juga 

relevansi sosial dan spiritual dalam perkembangan peradaban Islam masa 

depan. 

Kelima, Abu Darda, dalam tulisannya yang berjudul "Integrasi Ilmu dan 

Agama: Perkembangan Konseptual di Indonesia", membahas hakikat agama 

dan pentingnya pemahaman mendalam tentangnya dalam konteks pendidikan. 

Darda menekankan bahwa pemahaman yang benar terhadap agama harus 

menjadi dasar yang kokoh dalam setiap upaya integrasi antara ilmu dan 

agama. Integrasi ini, menurut Darda, bukan hanya penting untuk membangun 

pemahaman yang lebih holistik tentang kehidupan, tetapi juga untuk mencetak 

generasi yang tidak hanya memiliki kompetensi profesional yang tinggi, tetapi 

juga mampu berperan aktif dalam mewujudkan kebebasan akademis dan 

kehidupan bermasyarakat yang penuh etika. Tulisan ini menyatakan bahwa 

integrasi ilmu dan agama dapat melahirkan individu yang memiliki 

keseimbangan antara pengetahuan teknis dan pemahaman spiritual, yang 

sangat diperlukan dalam menghadapi tantangan dunia modern. Dengan 

integrasi ini, diharapkan para generasi muda, khususnya mahasiswa, tidak 

hanya cerdas secara akademis tetapi juga memiliki landasan moral yang kuat, 

sehingga mereka mampu berkontribusi dalam pembangunan masyarakat yang 



160 

 

adil, bermoral, dan berbasis pada nilai-nilai agama. Darda juga 

mengungkapkan bahwa proses integrasi ini penting untuk mewujudkan 

kebebasan akademis, di mana ilmu pengetahuan dan agama dapat berdialog 

secara konstruktif tanpa saling bertentangan. Hal ini akan membuka ruang 

bagi perkembangan keilmuan yang tidak hanya relevan dalam dunia 

akademik, tetapi juga dapat memberikan dampak positif dalam kehidupan 

sosial dan kemanusiaan, sejalan dengan ajaran agama yang mengedepankan 

kedamaian, keadilan, dan kemanusiaan. 

Keenam, Penelitian Siswanto yang berjudul "Prespektif Amin Abdullah 

Tentang Integrasi-Interkoneksi Dalam Kajian Islam" membahas dikotomi 

antara agama dan sains yang selama ini telah merugikan dunia Islam, dan 

bahkan dapat menyebabkan kemunduran dalam perkembangan keilmuan 

Islam. Siswanto mengungkapkan bahwa pemisahan tajam antara ilmu agama 

dan ilmu umum telah menghambat integrasi pengetahuan, yang seharusnya 

dapat saling memperkaya dan mendukung satu sama lain. Dalam tulisannya, 

Siswanto menjelaskan bahwa paradigma integrasi-interkoneksi yang digagas 

oleh Amin Abdullah menawarkan solusi untuk mengatasi problematika 

tersebut. Paradigma ini menyarankan pendekatan yang menghubungkan ilmu 

agama dengan ilmu umum, sehingga keduanya dapat berjalan beriringan dan 

saling melengkapi. Melalui integrasi ini, ilmu agama tidak hanya berdiri 

sendiri dalam ruang terbatas, tetapi mampu berinteraksi dengan ilmu 

pengetahuan lainnya, seperti sains, sosial, dan humaniora, untuk menghasilkan 

pemahaman yang lebih luas dan holistik tentang dunia. Siswanto menekankan 



161 

 

bahwa paradigma integrasi-interkoneksi ini tidak hanya penting untuk 

pengembangan keilmuan Islam, tetapi juga sebagai langkah strategis untuk 

menciptakan peradaban Islam yang lebih maju. Paradigma ini diyakini dapat 

mengatasi ketegangan yang terjadi antara sains dan agama, memberikan ruang 

bagi ilmuwan Muslim untuk tetap relevan dengan perkembangan zaman tanpa 

harus mengorbankan nilai-nilai keislaman. Dengan pendekatan ini, diharapkan 

dunia Islam dapat keluar dari stagnasi dan menciptakan ilmu yang bermanfaat 

bagi umat manusia secara keseluruhan. 

Ketujuh, Tesis Musthopa membahas masalah mengenai pendekatan 

pendidikan agama Islam (PAI) yang masih bersifat umum dan terpisah dari 

materi lain, seperti Sains, di sekolah. PAI yang diajarkan sering kali terkesan 

monoton dan tidak menghubungkan ajaran agama dengan pengetahuan ilmiah. 

Musthopa menegaskan bahwa seharusnya antara agama dan sains memiliki 

hubungan yang saling melengkapi, bukan terpisah, karena keduanya memiliki 

potensi untuk saling memperkaya pemahaman kita tentang dunia. Hasil 

penelitian tesis ini menunjukkan dua model pembelajaran yang berbeda dalam 

penerapan PAI di sekolah. Pertama, model pembelajaran PAI yang tidak 

mengintegrasikan atau menginterkoneksikan materi Sains. Pada model ini, 

guru cenderung mengajarkan kedua materi tersebut secara terpisah, tanpa 

melihat keterkaitan antara keduanya. Kedua, model pembelajaran PAI yang 

mengintegrasikan dan menginterkoneksikan agama dengan Sains. Dalam 

model ini, guru berusaha menyeleksi materi-materi yang dapat dihubungkan 

antara ajaran agama dan pengetahuan ilmiah, sehingga keduanya dapat 



162 

 

dipelajari secara bersamaan dan saling mendukung. Penelitian ini menyoroti 

pentingnya pendekatan yang lebih integratif dalam pembelajaran PAI, di mana 

Sains dan agama dapat dilihat sebagai dua bidang yang saling melengkapi, 

bukan sebagai hal yang terpisah. Dengan mengadopsi model kedua, 

diharapkan siswa tidak hanya memperoleh pengetahuan agama yang 

mendalam, tetapi juga dapat memahami dan menghargai keterkaitan antara 

agama dan ilmu pengetahuan, yang pada akhirnya dapat memperkaya 

wawasan mereka tentang dunia. 

Kedelapan, Tesis yang ditulis oleh Nor Hadi membahas tentang 

penerapan integrasi nilai agama Islam dalam pembelajaran Ilmu Pengetahuan 

Sosial (IPS) di SD Islam Nashima Kota Semarang. IPS, sebagai mata 

pelajaran yang membahas manusia dan kehidupan sosialnya, memiliki peran 

penting dalam pengembangan intelektual, emosional, kultural, dan sosial 

siswa. Oleh karena itu, integrasi nilai agama Islam dalam IPS diharapkan 

dapat membentuk siswa yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

memiliki akhlak yang baik dan bertanggung jawab sebagai individu, anggota 

masyarakat, dan warga negara global. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

integrasi nilai agama Islam di SD Islam Nashima Kota Semarang dilakukan 

sesuai dengan visi dan misi sekolah yang berfokus pada pembentukan karakter 

siswa yang berakhlakul karimah. Implementasi integrasi ini terlihat dalam 

beberapa aspek, antara lain melalui kurikulum, budaya sekolah, dan program 

pengembangan diri siswa. Di tingkat praktis, integrasi nilai agama Islam 

dalam pembelajaran IPS dilakukan dengan pendekatan tematik dan model 



163 

 

pembelajaran integratif. Model yang digunakan adalah model webbed (jaring 

laba-laba), yang memungkinkan siswa untuk menghubungkan berbagai 

konsep dan nilai agama dalam konteks kehidupan sosial mereka. Melalui 

pendekatan ini, pembelajaran IPS tidak hanya mencakup aspek akademis, 

tetapi juga mengintegrasikan ajaran agama yang mendalam, sehingga siswa 

dapat mengembangkan cara berpikir, bersikap, dan berperilaku yang sesuai 

dengan nilai-nilai Islam dalam kehidupan mereka sehari-hari. Hasil penelitian 

ini menunjukkan bahwa penerapan integrasi nilai agama Islam dalam 

pembelajaran IPS dapat membantu menciptakan suasana belajar yang holistik, 

di mana aspek intelektual dan spiritual berjalan seiring untuk membentuk 

generasi yang tidak hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. 

Kesembilan, adalah Penelitian yang dilakukan oleh Muh Ngali Zainal 

Maknun menyoroti permasalahan terkait pembelajaran Ilmu Pengetahuan 

Alam (IPA) dan Ilmu Pengetahuan Sosial (IPS) yang diintegrasikan dengan 

nilai-nilai lain yang relevan. Selama ini, pembelajaran pada jenjang 

pendidikan dasar cenderung bersifat terpisah, di mana IPA dan IPS diajarkan 

secara independen tanpa adanya keterkaitan dengan nilai-nilai lain yang dapat 

memperkaya pemahaman siswa. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa 

integrasi dan interkoneksi dalam pembelajaran IPA dan IPS dapat dilakukan 

dengan tiga pola pendekatan, yaitu justifikasi, spiritualisasi, dan pembelajaran 

terpadu tipe integrated. Pendekatan justifikasi menekankan pada pemberian 

argumen atau alasan yang logis dan rasional untuk menghubungkan materi 

IPA/IPS dengan nilai-nilai yang ada. Spiritualisasi mengarah pada penanaman 



164 

 

nilai-nilai spiritual dalam konteks pembelajaran, memberikan dimensi moral 

dan agama dalam materi yang diajarkan. Sementara itu, pendekatan 

pembelajaran terpadu tipe integrated mencakup upaya untuk menyatukan 

berbagai aspek keilmuan, baik IPA, IPS, maupun nilai-nilai agama dan sosial, 

dalam satu kesatuan yang saling mendukung. Penerapan ketiga pola tersebut 

dalam pembelajaran diharapkan dapat menciptakan pengalaman belajar yang 

lebih holistik dan relevan bagi siswa, di mana mereka tidak hanya 

memperoleh pengetahuan yang terpisah-pisah, tetapi juga mengembangkan 

pemahaman yang lebih luas dan menyeluruh tentang kehidupan. Dengan 

demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa integrasi interkoneksi 

dalam pembelajaran IPA dan IPS dapat memberikan dampak yang positif, baik 

dari segi akademis maupun pembentukan karakter siswa. 

 

  



165 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Pendekatan dan Jenis Penelitian  

Jenis penelitian yang dilakukan di Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi 

(SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis menggunakan pendekatan 

kualitatif. Penelitian kualitatif berlandaskan pada filsafat postpositivisme 

yang dikembangkan oleh Karl R. Popper. Pendekatan ini digunakan untuk 

meneliti fenomena dalam kondisi objek alamiah, yang berbeda dengan 

eksperimen yang biasanya dilakukan di laboratorium. Dalam penelitian ini, 

peneliti berfungsi sebagai instrumen kunci, yaitu sebagai pengamat yang 

terlibat langsung dalam pengumpulan data.
169

 

Metode analisis yang digunakan dalam penelitian kualitatif adalah 

deskriptif, yang bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam fenomena 

atau peristiwa yang terjadi di lapangan. Dengan metode ini, peneliti dapat 

memberikan pemahaman yang lebih holistik tentang kejadian yang ada, serta 

menggali makna yang terkandung dalam kenyataan atau fakta yang ditemukan 

di lapangan. 

Melalui penelitian kualitatif, diharapkan dapat diperoleh wawasan yang 

lebih dalam mengenai implementasi paradigma integrasi-interkoneksi di SDII 

Tamaddunia Mulia, serta memberikan penafsiran yang lebih mendalam 

                                                           
169

 Nana Sudjana Ibrahim, Penilaian dan Penelitian Pendidikan, (Bandung: Sinar Baru, 

1989), h. 64. 



166 

 

mengenai bagaimana integrasi ilmu pengetahuan dan nilai-nilai agama 

diterapkan dalam proses pembelajaran di sekolah tersebut. 

B. Tempat dan Waktu Penelitian 

Lokasi penelitian ini adalah Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi 

(SDII) Tamaddunia Mulia Bengkalis. Sedangkan waktu penelitian dilakukan 

pada bulan Agustus – Desember 2024, setelah dilakukan seminar proposal 

dan pengesahan untuk melanjutkan penelitian ini ke lapangan. 

C. Sumber Data Penelitian  

Dalam penelitian ini, digunakan data penelitian yag besifat primer dan 

data penelitian yang bersifat sekunder. Adapun data yang bersifat primer 

adalah data yang diperoleh langsung dari subjek penelitian. Subjek penelitian 

disebut juga dengan informan penelitian, subjek dalam penelitian kualitatif 

adalah subjek yang memahami informasi objek penelitian sebagai pelaku 

maupun orang lain yang memahami objek penelitian.
170

 Subjek penelitian 

yang dimaksud adalah guru dan kepala sekolah  Sekolah Dasar Integrasi-

Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis dan sebagai 

objeknya adalah pelaksanaan integrasi-interkoneksi di Sekolah Dasar 

Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis.  

Dalam penelitian kualitatif objek dapat berupa situasi sosial yang terdiri 

dari tiga elemen, yaitu: tempat, pelaku, dan aktivitas yang berinteraksi secara 

sinergis. Situasi sosial tersebut dapat di rumah berikut keluarga dan 

aktivitasnya. Pada situasi sosial atau objek penelitian ini peneliti dapat 

                                                           
170

 Burhan Bungin, Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Kencana, 2007), h. 76. 



167 

 

mengamati secara mendalam aktivitas orang-orang yang ada pada tempat 

tertentu. Sampel dalam penelitian kualitatif dinamakan responden / 

narasumber / partisipan, informan, teman dan guru dalam penelitian. 

Responden atau sumber data penelitian yang primer ini terdiri dari beberapa 

elemen, diantaranya: kepala sekolah, guru mata pelajaran, bagian kurikulum, 

tata usaha dan stakeholder lainnya. 

Sedangkan sumber data sekunder, diperoleh melalui buku-buku dan 

laporan penelitian yang berkaitan dengan pelaksanaan integrasi interkoneksi 

diberbagai Lembaga Pendidikan yang melaksanakannya. 

D. Partisipan Penelitian 

Dalam penelitian ini, pengambilan sampel partisipan sebagai sumber 

data dilakukan secara purposive dan snowball. Purposive sampling adalah 

penentuan sampel dengan pertimbangan tertentu yang dipandang dapat 

memberikan informasi secara maksimal, pihak yang menjadi sampel sumber 

data dalam hal ini adalah kepala sekolah dan para guru sekolah Sekolah Dasar 

Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis yang 

dianggap mampu memberikan informasi yang lengkap terkait dengan 

integrasi-interkoneksi di sekolah Sekolah Dasar Integrasi-Interkoneksi (SDII) 

Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. Snowball sampling adalah teknik 

pengambilan sampel yang digunakan dalam penelitian ketika jumlah sumber 

data awalnya terbatas, namun berkembang seiring berjalannya waktu. Dalam 

metode ini, peneliti mulai dengan sejumlah kecil sampel, lalu dari sampel 

tersebut mencari individu lain yang dapat memberikan informasi tambahan, 



168 

 

hingga jumlah sampel semakin besar. Konsep ini mirip dengan bola salju 

yang menggelinding dan semakin membesar seiring bertambahnya data. 

Dalam penelitian ini, snowball sampling diterapkan untuk 

mengumpulkan data dari pihak-pihak yang relevan di Sekolah Dasar 

Integrasi-Interkoneksi (SDII) Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

Sampel sumber data yang awalnya mencakup kepala sekolah dan guru, 

diperluas dengan melibatkan guru bidang agama, pegawai tata usaha, dan 

satpam. Hal ini dilakukan karena data yang diperoleh dari kepala sekolah dan 

guru belum cukup untuk menjawab permasalahan yang dikaji. Oleh karena 

itu, peneliti meminta tambahan informasi dari pihak-pihak lain tersebut untuk 

melengkapi data yang ada. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk 

memberikan gambaran yang lebih lengkap mengenai pelaksanaan integrasi-

interkoneksi di sekolah tersebut. 

E. Teknik Pengumpulan Data Penelitian 

Data teknik pengumpulan data merupakan langkah yang paling strategis 

dalam penelitian, karena tujuan utama dari penelitian adalah mendapatkan 

data. tanpa mengetahui teknik pengumpulan data, maka peneliti tidak akan 

mendapatkan data yang memenuhi standar data yang ditetapkan.
171

 Dalam 

rangka pengumpulan data terdapat 3 hal yang harus dilakukan, antara lain: 

1. Wawancara  

Metode wawancara digunakan dalam penelitian ini untuk 

memperoleh keterangan yang mendalam terkait dengan topik yang dikaji. 

                                                           
171

 Ibid.., h. 62. 



169 

 

Wawancara merupakan proses tanya jawab secara langsung antara 

pewawancara dan partisipan atau informan, yang dilakukan dengan tatap 

muka. Dalam wawancara ini, peneliti mempersiapkan daftar pertanyaan 

yang akan diajukan, namun tidak menyediakan alternatif jawaban, 

sehingga memungkinkan percakapan yang lebih terbuka dan eksploratif. 

Jenis wawancara yang digunakan adalah wawancara semi-

terstruktur, yang merupakan bagian dari in-depth interview. Dalam jenis 

wawancara ini, peneliti menyiapkan pertanyaan yang relevan, namun 

memberikan kebebasan kepada informan untuk menjawab secara lebih 

mendalam dan terbuka. Tujuan dari wawancara semi-terstruktur adalah 

untuk menggali pemahaman yang lebih luas dan mendalam tentang topik 

yang diteliti, memberikan ruang bagi informan untuk berbagi pendapat, 

ide, dan pandangan mereka. Peneliti berperan sebagai pendengar aktif 

yang mencatat atau merekam jawaban informan dengan teliti. 

Dalam penelitian ini, pihak-pihak yang diwawancarai antara lain 

kepala sekolah, guru, dan petugas tata usaha. Dari wawancara dengan 

kepala sekolah, peneliti memperoleh data mengenai konsep dan 

kebijakan pelaksanaan integrasi-interkoneksi di sekolah. Wawancara 

dengan guru fokus pada bagaimana mereka melaksanakan integrasi-

interkoneksi dalam proses pembelajaran. Sedangkan wawancara dengan 

petugas tata usaha memberikan gambaran umum tentang data guru, 

siswa, serta fasilitas-fasilitas yang ada di sekolah yang mendukung 

kegiatan belajar mengajar. Metode wawancara ini memberikan peneliti 



170 

 

wawasan yang lebih lengkap mengenai dinamika implementasi integrasi-

interkoneksi di SDII Tamaddunia Mulia Kabupaten Bengkalis. 

2.  Observasi  

Metode observasi dalam penelitian ini digunakan untuk 

mengumpulkan data melalui pengamatan langsung terhadap fenomena 

yang terjadi, baik dalam kegiatan di dalam maupun di luar kelas. 

Observasi memungkinkan peneliti untuk memperoleh data secara objektif 

berdasarkan apa yang dilihat dan dirasakan, mengaitkan temuan dari 

berbagai pancaindra untuk menghasilkan pemahaman yang lebih 

mendalam. 

Secara umum, observasi dibedakan menjadi dua jenis: observasi 

partisipan dan observasi non-partisipan. Observasi partisipan melibatkan 

peneliti sebagai bagian dari kegiatan yang diamati, sehingga peneliti turut 

berperan aktif, seperti menjadi nasabah atau pengunjung dalam penelitian 

yang dilakukan. Biasanya, teknik ini digunakan dalam penelitian yang 

berkaitan dengan perilaku atau pengalaman pengguna di suatu tempat, 

seperti dalam penelitian perpustakaan (library performance). 

Sementara itu, dalam penelitian ini, peneliti menggunakan 

observasi non-partisipan. Dalam pendekatan ini, peneliti tidak terlibat 

langsung dalam kegiatan yang diamati. Peneliti hanya berfungsi sebagai 

pengamat yang mencatat dan memberi interpretasi terhadap apa yang 

terjadi selama proses observasi. Peneliti mengamati kegiatan yang terkait 

dengan integrasi-interkoneksi dalam pembelajaran di kelas maupun 



171 

 

kebijakan-kebijakan yang diterapkan di sekolah. Peneliti memfokuskan 

diri pada pengamatan terhadap interaksi antara guru, siswa, dan materi 

pembelajaran, serta bagaimana kebijakan sekolah terkait dengan integrasi 

nilai agama dan ilmu pengetahuan dilaksanakan. 

Dengan pendekatan ini, peneliti dapat secara lebih objektif 

mengumpulkan data yang diperlukan untuk menganalisis bagaimana 

implementasi integrasi-interkoneksi berjalan di SDII Tamaddunia Mulia 

Kabupaten Bengkalis. 

3.  Dokumentasi  

Dokumen memainkan peran yang sangat penting dalam penelitian, 

terutama sebagai sumber data yang dapat memberikan informasi lebih 

mendalam dan kredibel terkait fenomena yang diteliti. Dokumen 

berfungsi sebagai bukti tertulis atau visual dari peristiwa yang telah 

terjadi, dan dapat membantu peneliti untuk memahami konteks yang 

lebih luas tentang peristiwa atau kegiatan yang sedang diamati. 

Dalam penelitian ini, penggunaan dokumen seperti kurikulum, 

silabus, RPP (Rencana Pelaksanaan Pembelajaran), serta foto-foto 

kegiatan memberikan pemahaman yang lebih jelas tentang bagaimana 

integrasi-interkoneksi dijalankan dalam proses pembelajaran di SDII 

Tamaddunia Mulia. Dokumentasi ini tidak hanya memberikan gambaran 

yang lebih komprehensif, tetapi juga memberikan konteks yang lebih 

kaya dan mendalam tentang kebijakan atau tindakan yang telah diambil 

oleh pihak sekolah. 



172 

 

Selain itu, dokumen seperti buku teks pelajaran juga penting untuk 

mengetahui bagaimana materi-materi keilmuan disusun dan 

diintegrasikan dalam pembelajaran. Peneliti dapat menganalisis apakah 

ada hubungan yang jelas antara nilai agama dan sains dalam materi yang 

diajarkan. Foto-foto kegiatan, di sisi lain, memberikan bukti visual yang 

kuat mengenai implementasi kebijakan dan kegiatan yang dilakukan, 

serta dapat membantu menggambarkan interaksi antara guru, siswa, dan 

lingkungan sekolah. 

F. Uji Validitas Data 

Triangulasi data merupakan teknik yang sangat penting dalam 

penelitian kualitatif untuk memastikan keabsahan dan kredibilitas temuan. 

Dengan menggunakan triangulasi, peneliti dapat memperoleh gambaran yang 

lebih menyeluruh dan mengurangi potensi bias atau kesalahan dalam 

interpretasi data. Berikut adalah penjelasan dari masing-masing teknik 

triangulasi yang dapat diterapkan dalam penelitian ini: 

1. Membandingkan data hasil pengamatan dengan hasil wawancara: Ini 

berarti peneliti membandingkan apa yang diamati langsung di lapangan 

dengan apa yang dikatakan oleh narasumber melalui wawancara. Hal ini 

membantu untuk memverifikasi apakah ada kesesuaian atau perbedaan 

antara data yang diperoleh melalui observasi langsung dan informasi 

yang diberikan secara verbal. 

2. Membandingkan apa yang dikatakan orang di depan umum dengan apa 

yang dikatakan secara pribadi: Teknik ini berguna untuk mengeksplorasi 



173 

 

apakah ada perbedaan antara pandangan atau sikap seseorang saat 

berbicara di depan umum (misalnya dalam rapat atau diskusi kelompok) 

dan apa yang mereka ungkapkan dalam wawancara pribadi. Ini dapat 

mengungkapkan dinamika sosial atau pengaruh situasi terhadap 

pandangan seseorang. 

3. Membandingkan apa yang dikatakan orang-orang tentang situasi 

penelitian dengan apa yang dikatakannya sepanjang waktu: Teknik ini 

melibatkan perbandingan antara pernyataan yang diberikan dalam situasi 

formal atau penelitian dengan pernyataan yang diberikan pada 

kesempatan lain dalam konteks yang berbeda. Hal ini dapat 

mengungkapkan konsistensi atau perubahan dalam pandangan 

narasumber. 

4. Membandingkan keadaan dan perspektif seseorang dengan berbagai 

pendapat dan pandangan orang lain: Dalam hal ini, peneliti 

membandingkan jawaban atau pandangan satu orang dengan pandangan 

orang lain untuk melihat apakah ada kesamaan atau perbedaan. Ini 

penting untuk memahami apakah pandangan tersebut bersifat individu 

atau lebih mencerminkan pandangan kolektif dalam kelompok atau 

komunitas tertentu. 

5. Membandingkan hasil wawancara dengan isi suatu dokumen yang 

berkaitan: Di sini, peneliti memeriksa apakah informasi yang diberikan 

oleh narasumber dalam wawancara sesuai dengan dokumen yang relevan, 

seperti kurikulum, kebijakan sekolah, atau laporan resmi. Ini membantu 



174 

 

untuk memastikan apakah ada konsistensi antara apa yang dikatakan dan 

dokumen yang ada. 

Dengan menerapkan triangulasi data, peneliti dapat memperkuat 

validitas hasil penelitian dan meningkatkan kepercayaan pada temuan yang 

diperoleh. Teknik ini memungkinkan peneliti untuk mendapatkan pemahaman 

yang lebih kaya dan lebih kompleks mengenai fenomena yang diteliti, serta 

mengurangi potensi bias yang mungkin terjadi jika hanya bergantung pada 

satu sumber data atau metode saja.
172

 

Triangulasi data yang digunakan dalam penelitian ini adalah triangulasi 

teknik di mana peneliti menggunakan pengumpulan data yang berbeda-beda 

untuk mendapatkan data dari sumber yang sama. Metode pengumpulan data 

dalam penelitian ini antar lain: observasi partisipasif, wawancara mendalam 

dan juga dokumentasi.  

Gambar 3.1 

Triangulasi Data Penelitian 

 

 

 

 

  (Sumber: Sugiyono, 2010:330) 

Selain ketiga Teknik di atas, penelitian ini juga akan menggunakan 

Teknik Focus Group Discussion (FGD) bersama dengan para guru dan para 

                                                           
172

 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

2000), h. 178 

Observatif Partisifatif 

Wawancara Mendalam 

Dokumentasi 

Sumber Data yang Sama 



175 

 

ahli dibidang pendidikan, untuk mendapatkan informasi yang lebih kuat dan 

sesuia dengan hasil wawancara, observasi dan studi dokumen. 

G. Teknik Analisis Data  

Model analisis data Miles and Huberman dalam penelitian kualitatif 

melibatkan tiga komponen utama yang saling berhubungan dan berlangsung 

secara interaktif, yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan/verifikasi. Berikut adalah penjelasan lebih lanjut tentang setiap 

komponen dalam model analisis ini:.  

1. Reduksi Data  

Reduksi data adalah proses pemilahan, pemfokusan, 

penyederhanaan, dan pengorganisasian data yang diperoleh dari berbagai 

sumber (seperti wawancara, observasi, atau dokumen). Reduksi ini 

bertujuan untuk menghilangkan data yang tidak relevan atau tidak 

penting, sehingga peneliti dapat lebih fokus pada informasi yang 

diperlukan untuk menjawab pertanyaan penelitian. Proses ini biasanya 

dimulai dengan menyeleksi data yang ada, mengorganisasikan data, dan 

menganalisis pola atau tema-tema yang muncul selama pengumpulan 

data di lapangan. 

2. Display Data  

Penyajian data adalah langkah berikutnya setelah data direduksi. 

Pada tahap ini, peneliti menyusun data yang telah disaring dan 

disederhanakan dalam bentuk yang lebih terstruktur, sehingga 

memudahkan untuk memahami dan menarik kesimpulan. Penyajian data 



176 

 

sering kali dilakukan dalam bentuk narasi, tabel, grafik, atau diagram. 

Tujuannya adalah untuk memberikan gambaran yang jelas tentang pola-

pola yang muncul, hubungan antar variabel, dan untuk memudahkan 

peneliti dalam melanjutkan analisis lebih lanjut.
173

 Display data yang 

dilakukan dalam penelitian ini adalah dengan menceritakan bagaimana 

konsep dan pelaksanaan integrasi-interkoneksi di SDII Tamadunia Mulia.  

3. Kesimpulan/Verifikasi  

Pada tahap ini, peneliti mulai menarik kesimpulan dari data yang 

telah dianalisis dan disajikan. Kesimpulan ini bisa bersifat sementara, dan 

akan terus diverifikasi dengan data yang lebih lanjut atau dengan menguji 

konsistensi dan validitas temuan dengan menggunakan triangulasi data 

atau sumber data lainnya. Penarikan kesimpulan dalam penelitian 

kualitatif ini dapat berkembang seiring berjalannya waktu karena peneliti 

terus-menerus melakukan analisis dan verifikasi terhadap data yang 

diperoleh.
174

  

  

                                                           
173

 Ibid, h. 341 
174

 Ibid., h. 345. 



308 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan uraian di atas, dapat diberikan Kesimpulan sebagai berikut ini; 

1. Paradigma integrasi-interkoneksi di SDII Tamaddunia Mulia merupakan 

sebuah pendekatan pendidikan yang memadukan ilmu agama, ilmu 

pengetahuan, dan filsafat moral secara holistik. Dengan menjadikan 

hadharah al-nashsh (teks agama), hadharah al-ilm (sains), dan hadharah 

al-falsafah (filsafat moral) sebagai landasan utama, paradigma ini 

berupaya menciptakan harmoni antara nilai-nilai lokal dan tuntutan 

modernitas. 

2. Paradigma ini diimplementasikan dalam berbagai aspek, antara lain: 

Pertama, Proses Pembelajaran Sehari-hari. Guru memadukan nilai-nilai 

keislaman dengan ilmu pengetahuan melalui pendekatan multidisiplin, 

interdisiplin, dan transdisiplin. Siswa diajak untuk memahami fenomena 

alam dan sosial melalui lensa agama, ilmu, dan moral secara seimbang; 

Kedua, Kurikulum dan Metode Pengajaran. Kurikulum dirancang untuk 

mencakup aspek spiritual, intelektual, dan moral, sehingga siswa dapat 

memahami hubungan antara Tuhan, manusia, dan alam semesta. Metode 

pengajaran yang digunakan menekankan pada pemahaman kritis dan 

kreatif; Ketiga, Pemberdayaan Guru dan Kolaborasi. Guru diberikan 

pelatihan untuk menguasai paradigma ini, sehingga mampu 



309 

 

mengintegrasikan materi ajar yang relevan dengan kebutuhan siswa. 

Kolaborasi dengan pihak eksternal, seperti lembaga pendidikan lain dan 

pemerintah, memperkuat penerapan paradigma ini di sekolah. 

3. Dampak Bagi Masa Depan Era Modernitas. Paradigma integrasi-

interkoneksi di SDII Tamaddunia Mulia memiliki potensi besar untuk 

menjawab tantangan modernitas dengan cara: Pertama, Membangun 

Generasi Berkarakter Kuat 

Dengan pendidikan yang berbasis pada nilai-nilai agama dan moral, siswa 

dibekali identitas yang kokoh. Mereka diharapkan mampu menghadapi 

arus modernitas tanpa kehilangan jati diri; Kedua, Menghasilkan Generasi 

Kompeten di Tingkat Global. Pendekatan integrasi-interkoneksi 

memungkinkan siswa untuk mengembangkan keterampilan berpikir kritis, 

kreatif, dan adaptif, yang menjadi modal penting untuk bersaing di dunia 

global; Ketiga, Menjadi Model Pendidikan Masa Depan. SDII 

Tamaddunia Mulia memiliki potensi untuk menjadi pelopor pendidikan 

yang menghubungkan nilai-nilai lokal dengan tuntutan modernitas. Dalam 

jangka panjang, paradigma ini dapat diadopsi oleh institusi pendidikan 

lain di Indonesia dan dunia; dan Keempat, Kontribusi pada Pembangunan 

Peradaban 

Paradigma ini bukan hanya membekali siswa dengan ilmu pengetahuan, 

tetapi juga menanamkan kesadaran untuk berkontribusi pada 

pembangunan peradaban yang lebih baik, berbasis nilai-nilai keadilan, 

kesetaraan, dan kemanusiaan. 



310 

 

 Kesimpulannya, paradigma integrasi-interkoneksi di SDII 

Tamaddunia Mulia tidak hanya relevan untuk menghadapi tantangan 

modernitas, tetapi juga menjadi salah satu model pendidikan yang mampu 

menjembatani kebutuhan lokal dan global, menghasilkan generasi yang 

tidak hanya cerdas, tetapi juga bermoral dan visioner. 

B. Saran-Saran 

Berdasarkan Kesimpulan di atas, terdapat beberapa saran yang perlu 

diberikan yaitu sebagai Berikut; 

1. Penguatan Kurikulum dan Materi Pembelajaran. Kurikulum perlu 

diperkuat dengan materi yang lebih kontekstual, mencerminkan hubungan 

antara nilai-nilai lokal dan global. Hal ini dapat melibatkan studi kasus 

dari fenomena global dengan pendekatan agama dan moral. Begitu pula 

Guru perlu terus dilatih untuk menggunakan metode pengajaran yang 

interaktif dan berbasis proyek, sehingga siswa lebih aktif dalam 

menghubungkan teori dengan praktik nyata. 

2. Pengembangan Kompetensi Guru; Lakukan pelatihan secara berkala untuk 

memastikan semua guru memahami dan mampu menerapkan paradigma 

integrasi-interkoneksi dalam pembelajaran. Dan kolaborasi dengan 

universitas yang memiliki fokus pada integrasi keilmuan dapat 

memberikan pendampingan akademik bagi guru. 

3. Peningkatan Sarana dan Prasarana. Tambahkan fasilitas belajar berbasis 

teknologi yang mendukung eksplorasi sains dan pengetahuan global, 

seperti laboratorium sains dan perpustakaan digital. Bangun ruang belajar 



311 

 

yang mendukung diskusi dan kolaborasi antar siswa, menciptakan 

lingkungan belajar yang nyaman dan dinamis. 

 

4. Penguatan Kolaborasi dengan Pihak Eksternal. Libatkan masyarakat 

sekitar dalam kegiatan sekolah untuk menanamkan nilai-nilai kearifan 

lokal. Selain itu, bangun kolaborasi dengan lembaga pendidikan 

internasional untuk memperluas wawasan siswa dan guru mengenai 

praktik pendidikan global. 

5. Peningkatan Evaluasi dan Monitoring; Evaluasi siswa tidak hanya 

berdasarkan hasil akademik, tetapi juga perkembangan karakter dan 

keterampilan berpikir kritis. Libatkan orang tua dan masyarakat dalam 

memberikan umpan balik tentang penerapan paradigma di sekolah. 

6. Pemberdayaan Siswa. Adakan program pengembangan kepemimpinan 

siswa untuk membekali mereka menjadi agen perubahan yang siap 

bersaing di tingkat global. Dorong siswa untuk terlibat dalam kegiatan 

ekstrakurikuler berbasis inovasi, seperti sains, seni, dan budaya. 

7. Sosialisasi dan Promosi Sekolah. Tingkatkan citra sekolah sebagai pelopor 

pendidikan berbasis integrasi-interkoneksi melalui media sosial, seminar, 

dan publikasi. Adakan kegiatan terbuka seperti open house untuk 

mengenalkan paradigma integrasi-interkoneksi kepada masyarakat luas. 

 



312 

 

DAFTAR PUSTAKA  

 

A.W. Widjaja, Integrasi nasional, Bangsa dan Nation Indonesia dalam manusia 

Indonesia: Individu, Keluarga, dan Masyarakat, (Jakarta: Akademika 

Pressindo, 1986). 

Abd. Rachman Assegaf, Filsafat Pendidikan Islam: Paradigma Baru Pendidikan 

Hadhari Berbasis Integratif-Interkonektif, (Jakarta: PT. RajaGrafindo 

Persada, 2011) 

Abuddin Nata, Manajemen Peendidikan: Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam 

di Indonesia (Jakarta: Kencana, 2007) 

Ainurrafiq Dawam, Manajemen Madrasah Berbasis Pesantren (Jakarta: 

Listafariska Putra, 2005) 

Akh. Minhaji, Tradisi Akademik di Perguruan Tinggi (Yogyakarta: Suka Press, 

2013) 

Amin Abdullah, ―Islam dan Modernisasi Pendidikan di Asia Tenggara: Dari Pola 

Pendekatan Dikotomis-atomistik kearah integratif-interdisiplinary‖, 

Makalah disampaikan dalam Konferensi Internasional Antar Bangsa 

Asia Tenggara, Universitas Gadjah Mada, Yogyakarta, 10-11 

Desember 2004, 

Amril Mansur, Epsitemologi Integratif-Interkonektif Agama dan Sain, (Jakarta: 

Rajawali Pers, 2016), 

Andik Wahyun Muqoyyidin, ―Integrasi dan Interkoneksitas Ilmu-ilmu Agama dan 

Sains Menuju Pendidikan Tinggi Islam Center of Excellences‖, 

Edusentris, Jurnal Ilmu Pendidikan dan Pengajaran, Vol. 1, No. 2, 

September 2014 

Anonim, ―Karangka Dasar Keilmuan & pengembangan kurikulum Universitas 

Islam Negeri (UIN) Sunan Kalijaga Yogyakarta‖, (Yogyakarta: Pokja 

Akademik UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2006) 

Ari Anshori, Integrasi Keilmuan Atas UIN Jakarta, UIN Yogyakarta dan UIN 

Malang, Disertasi. (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2014) 

Atika Yulanda, Epistemologi Keilmuan Integratif-Interkonektif M. Amin 

Abdullah dan Implementasinya dalam Keilmuan Islam‖ dalam Jurnal 

Tajdid, Vol. 18, No. 1, Januari - Juni 2019. 



313 

 

Besse Tantri Eka SB, ―Mplementasi Paradigma Integrasi-Interkoneksi dalam 

Meningkatkan Keterampilan Berfikir Kreatif Siswa (Studi 

Pembelajaran PAI di SMP IT Abu Bakar Yogyakarta)‖, dalam Jurnal 

AL-IKHTIBAR (Jurnal Ilmu Pendidikan), Vol. 5 No. 1 Tahun 2018 

Burhan Bungin, Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Kencana, 2007) 

Fahrudin Faiz, Mengenal Perjalanan, vii-viii. Lihat juga Kuntowijoyo, Islam 

Sebagai Ilmu Epistimologi, Metodologi, dan Etika (Yogyakarta: Tiara 

Wacana, 2007) 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity. (Chicago: University of Chicago, 1984) 

Hidayat, M. Pendekatan Integratif-Interkonektif: Tinjauan Paradigmatik Dan 

Implementatif Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, dalam 

Jurnal Ta‟dib, Vol. 19, No. 02, tahun 2014 

http//konsep.integrasi.keilmuan.dalam.islam//hefni.zein 

https://langkat.digitaldesa.id/profil 

Imam Machali, ―Pendekatan Integrasi-Interkoneksi dalam Kajian Manajemen dan 

Kebijakan Pendidikan Islam‖, dalam Jurnal eL-Tarbawi, Vol. VIII, No. 

1, tahun 2015 

Ismail Raji al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and 

Workplan Terj: Anas Muhyiddin, (Bandung: Pustaka, 1984). 

Kamus Besar Bahasa Indonesia: 1989 dalam Idup Suhady dan A M Sinaga, 

Wawasan Kebangsaan dalam Kerangka Negara Kesatuan Republik 

Indonesia, (Jakarta: Lembaga Administrasi Negara RI, 2006) 

ke dalam ilmu pengetahuan agar menjadi nilai-nilai yang sempurna. Lihat Ilyas 

Hasan dan Dian R. Basuki, Ensiklopedi Oxford Dunia Islam Modern, 

(Bandung: Mizan, 2002), h. 157 

Kuntowijoyo, Islam Sebagai Ilmu Epistimologi, Metodologi dan Etika 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2006) 

Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2000) 

M Amin Abdullah, ‖Etika Tauhidik Sebagai Dasar Kesatuan Epistimologi 

Keilmuan Umum dan Agama (dari paradigm positivistic-sekilaristik 

kea rah teoantroposentrik-integralistik‖, dalam M Amin Abdullah, et. 

Al, Menyatukan Kembali Ilmu-ilmu Agama dan Umum Upaya 

Mempertemukan Epistimologi Islam dan Umum, (Yogyakarta: Sunan 

Kalijaga Press, 2003) 

https://langkat.digitaldesa.id/profil


314 

 

M. Amin Abdullah, ―New Horizon of Islamic Studies Trhough Socio-Cultural 

Hermeneutics‖ dalam Al-Jami‟ah Journal of Islamic Studies, Vol. 41. 

No. 1, tahun 2003 

M. Amin Abdullah, ―Profil Kompetensi Akademik Lulusan Program Pascasarjana 

Perguruan Tinggi Agama Islam Dalam Era Masyarakat Berubah‖, 

Makalah disampaikan dalam Pertemuan dan Konsultasi Direktur 

Program Pascasarjana Perguruan Tinggi Agama Islam, Hotel Setiabudi, 

Jakarta, 24-25 Nopember 2002 

M. Amin Abdullah, ―Religion, Science and Culture; An Integrated, Interconnected 

Paradigm of Science‖, Al-Jami‘ah, Vol. 52, No. 1, 2014 M/1435 H 

M. Amin Abdullah, Islamic Studies dalam Paradigma Integrasi Interkoneksi, 

(Yogyakarta: SUKA Press, 2007) 

M. Amin Abdullah, Transformasi IAIN Sunan Kalijaga Menjadi UIN Sunan 

Kalijaga, (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2006) 

M. Amir Ali, Rmoving The Dichotomy of Science : ANecessity for The Growth of 

Muslim s. future Islam ―A Journal of Future Ideology that Shapes Today 

The World 

Tomorrow.http‖//www.futureislam.com/20050301/insight/amir_ali/remo

ving_dicotomy_of_scienc es.asp. 

M. M. Sharif, (ed). A History of Muslim Philosophy. (Delhi: Low Price, tt), 

M. Masyhur Amin. ―Penelitian dan Pengembangan Ilmu Pengetahuan Agama‖ 

dalam Jurnal Penelitian Agama, No.2, September-Desember 1992, Balai 

Penelitian P3M IAIN Yogyakarta 

Maragustam (Ed), Implementasi Pendekatan Integrasi Interkoneksi dalam 

Pendidikan Islam, (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Suka, 2014). 

Muh. Ngali Zainal Makmun, Pendidikan IPA dan IPS berbasis integrasi-

interkoneksi (Studi di MIN Sumberejo Mertoyudan Magelang), Tesis 

(UIN Sunan Kalijaga, 2011) 

Muhammad Isa Anshori, dkk., Paradigma Integratif-Interkonektif Dalam 

Pengembangan Kurikulum Pendidikan Agama Islam Di Madrasah, 

Dalam Raudhah; Jurnal Tarbiyah Islamiyah, Edisi Juni/Desember Tahun 

2019 

Mulyadi Kartanegara, Integrasi Ilmu: Sebuah Rekonstruksi Holistik. (Bandung: 

Arasy Mizan, 2005) 

Muslih Hidayat, Pendekatan Integratif-Interkonektif: Tinjauan Paradigmatik dan 



315 

 

Implementatif dalam Pembelajaran Pendidikan Agama Islam, dalam 

Jurnal Ta‟dib, Vol. XIX, No. 02, Edisi November 2014 

Musthopa, Pendidikan integratif-interkonektif PAI dan Sains di SMAN 1 Ngatang 

Malang, Tesis (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: 2011). 

Najamuddin Muhammad, ―Pendekatan Integrasi-Interkoneksi dalam Pendidikan 

PAUD‖, Golden Age Jurnal Ilmiah Tumbuh Kembang Anak Usia Dini. 

Vol.1, No.1, Maret 2016. 

Nana Sudjana Ibrahim, Penilaian dan Penelitian Pendidikan, (Bandung: Sinar 

Baru, 1989) 

Noeng Muhadjir, ―Integrasi Filosofik Ilmu dengan Wahyu: Pengembangan 

Metodologi Telaah Ilmu Masa Depan‖, dalam Fuaduddin dan Cik Hasan 

Bisri (ed.), Dinamika Pemikiran Islam di Perguruan Tinggi, (Jakarta: 

Logos Wacana Ilmu, 2002) 

Nor Hadi, Integrasi Nilai Agama Islam dalam Pembelajaran IPS di SD Islam 

Nasima kota Semarang, Tesis, (UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta: 2011). 

Phillip K. Hitti, Makers of Arab History, (New York: Harper & Row, 1971) 

Roni Ismail dkk, Integrasi-Interkoneksi Keilmuan UIN Sunan Kalijaga: Sebuah 

Interpretasi dan Aplikasi, (Yogyakarta: Bagian Akademik UIN Sunan 

Kalijaga, 2013) 

Rosnani Hashim, Gagasan Islamisasi Kontemporer: Sejarah, Perkembangan dan 

Arah Tujuan (Jakarta: Insist, 2005). 

S. Nasution, Kurikulum dan Pengajaran (Jakarta: Bina Aksara, 1993) 

Siswanto, Perspektif Amin Abdullah tentang Integrasi Interkoneksi Dalam Kajian 

Islam, Jurnal Tasawuf dan Pemikiran Islam, vol. 3. No. 2. Tahun 2013 

Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan 

R&D, (Bandung: Alfabeta, 2010) 

Sulistio-Basuki, Metode Penelitian, (Jakarta: Penaku, Cetakan II 2010) 

Sutrisno, Pendidikan Islam yang Menghidupkan: Studi Kritis Terhadap Pemikiran 

Pendidikan Fazlur Rahman (Yogyakarta: Kota Kembang, 2008) 

Syarif Hidayatullah, ―Islamisasi Ilmu dalam Perspektif Filsafat Ilmu‖ dalam Jurnal 

Filsafat Vol. 23, nomor 3, Desember 2013 

Tajuddin, T., & Awwaliyah, N. M. Paradigma Integrasi-Interkoneksi Islamisasi 

Ilmu dalam Pandangan Amin Abdullah. Dalam Aksiologi : Jurnal 



316 

 

Pendidikan Dan Ilmu Sosial, Vol. 1, No. 2, tahun 2021 

Tan Malaka, Madilog: Materialisme, Dialektika, Logika (Jakarta: Pusat Data 

Indikator, 1991) 

Tim Penulis, Kerangka Dasar Keilmuan dan Pengembangan Kurikulum 

(Yogyakarta: Pokja Akademik UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2004), 

h. 8. 20; Moch Nur Ichwan – Ahmad Muttaqin, Islam, Agama-agama, 

dan Nilai Kemanusiaan (Yogyakarta: CISForm, 2013) 

Toha Machsun, dkk., Interkoneksi Sains dan Agama dalam Pengembangan 

Pendidikan Islam di SMA Muhammadiyah 2 Sidoarjo, dalam IMTIYAZ: 

Jurnal Ilmu Keislaman, Vol. 4 No. 2, 2020 

W.Y.S. Poerdowasminto, Konsosrsium Bahasa Indonesia (Jakarta : Balai Pustaka, 

1986) 

 

 

 

 

 



BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS 

 

Nama    : Riki Sutiono  

Tempat/Ttl.   : Selatbaru / 04 Januari 1990 

Alamat   : Jl. Lembaga, Desa Senggoro, Kec. Bengkalis 

Pekerjaan   : Dosen IAIN Datuk Laksemana Bengkalis 

 

Orang Tua : 1. Ayah : Hamid (Alm) 

  2. Ibu : Misnatun  

Mertua : 1. Ayah : H. M. Yusuf 

    2. Ibu : Hj. Rubiah 

Istri/Suami   : Eka Lisnasari, S.Farm 

Anak    : 1. Fariq Ziyad Arzaqi 

     2. Ayra Tazkiyatunnisa 

 

Pendidikan   : 1. MIS Nurul Iman Selatbaru Tahun 2002 

      2. MTs Negeri 1 Selatbaru Tahun 2005 

     3. SMAN 1 Selatbaru Tahun 2008 

                      4. S1 Pendidikan Agama Islam UIN SUSKA RIAU   

Tahun 2012 

5. S2 Pendidikan Agama Islam UIN SUSKA RIAU 

Tahun 2015 

 

Karya Ilmiah:                  1. Menulis Buku, Judul: “Ilmu Agama sebagai 

Jawaban Tantangan Zaman”, Tahun 2023. 

2. Menulis Buku, Judul: “Akademisi dalam 

Pemanfaatan Metaverse”, Tahun 2022. 

3. Menulis Buku, Judul: “Strategi Pendidikan 

Agama Islam”, Tahun 2024. 



4. Menulis Buku, Judul: “Urgensi Pembelajaran 

Agama dan Toleransi Beragama”, Tahun 2024. 

5. Menulis Jurnal Sinta 2, Judul: “Education with 

the Paradigm of Integration-Interconnection of 

Science and Islam in Responding to the 

Challenges of Modernity at the Integral-

Interconnection”, Tahun 2025. 

   

Pengalaman Perkerjaan: 1. Dosen Luar Biasa di STAI AL AZHAR Tahun    

2015 s/d 2017.    

                                            2. Dosen IAIN Datuk Laksemana Bengkalis 

Tahun 2016 – Sekarang. 

                                                3. Pembina Rumah Quran “Daarul Quran Al 

Fikri Bengkalis”, Tahun 2018 – Sekarang. 

 

Organisasi:                        1. Pengurus MUI Kabupaten Bengkalis Periode 

2024-2029. 

                                            2. Anggota Perkumpulan Mubaligh Bengkalis 

(PMB) Tahun 2017 – Sekarang. 

  


	1. COVER RIKI SUTIONO.pdf
	2. PENGESAHAN.pdf
	2. PERSETUJUAN TIM PENGUJI.pdf
	3. PERSETUJUAN PRODI PAI.pdf
	4. PERSETUJUAN PROMOTOR.pdf
	5. PERSETUJUAN CO. PROMOTOR.pdf
	6. SURAT PERNYATAAN MATERAI.pdf
	7. KATA PENGANTAR, DAFTAR ISI, ABSTRAK.pdf
	8. ISI DISERTASI.pdf
	9. BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS .pdf

