
HUKUM MEMAKAN TINTA (DAKWAT) SOTONG 

(STUDI KOMPERATIF PENDAPAT MUFTI NEGERI TERENGGANU DAN 

MUFTI WILAYAH PERSEKUTUAN) MALAYSIA 

 

 
Diajukan untuk Melengkapi Tugas dan Memenuhi Syarat 

Guna Memperoleh Gelar Sarjana Hukum (S.H) 

Fakultas Syariah dan Hukum 

 

 

 

 

MUHAMMAD NUR IMAN BIN MOHD YUSOFF  

12120315041 

 

 

 

PROGRAM S 1 

PERBANDINGAN MAZHAB DAN HUKUM 

FAKULTAS SYARIAH DAN HUKUM 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM 

RIAU- PEKANBARU 

1447 H/2025 M 

 SKRIPSI

 







 

 



i 

ABSTRAK 

 

Muhammad Nur Iman bin Mohd Yusoff (2025): HUKUM MEMAKAN 

TINTA (DAKWAT) SOTONG (STUDI KOMPERATIF PENDAPAT MUFTI 

NEGERI TERENGGANU DAN MUFTI WILAYAH PERSEKUTUAN) 

MALAYSIA 

 

Penelitian ini membahas perbandingan fatwa antara Jabatan Mufti Negeri 

Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan Malaysia mengenai hukum 

memakan tinta (dakwat) sotong, dengan menggunakan pendekatan fiqh muqāran 

dan berfokus pada metodologi ijtihād fatwā. Kajian ini tidak menilai aspek biologi 

atau kesihatan, tetapi meneliti secara ilmiah bagaimana kedua-dua institusi fatwa 

tersebut menggunakan sumber hukum Islam — al-Qur‘an, hadis, ijma‘ dan qiyas 

— serta pandangan fuqaha‘ dalam menentukan status hukum dakwat sotong dari 

sudut fiqh. 

Hasil penelitian menunjukkan bahawa Jabatan Mufti Negeri Terengganu 

cenderung kepada pendapat mengharamkan pemakanan dakwat sotong kerana 

dianggap najis dan termasuk bahagian haiwan yang mengalir keluar ketika 

disembelih, berdasarkan kaedah istishab al-najasah dan pandangan sebahagian 

fuqaha‘ mazhab Syafi‗i klasik. Sebaliknya, Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan 

berpendapat mubah (dibolehkan) memakan tinta dakwat sotong, kerana ia 

tergolong dalam bahagian sotong yang suci dan tidak termasuk najis menurut 

pandangan kontemporari, berasaskan kaedah al-ashlu fi al-asyya‟ al-thaharah 

(asal sesuatu itu suci) dan pandangan ulama seperti Imam al-Nawawi serta 

keputusan Majma‘ al-Fiqh al-Islami. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

studi pustaka (library research) dan analisis teks fatwa secara komparatif. 

Kesimpulannya, perbezaan pandangan kedua-dua jabatan ini lahir daripada 

perbezaan ijtihād dalam memahami dalil dan konteks saintifik semasa, bukan 

merupakan pertentangan prinsip. Oleh itu, perbezaan ini wajar dianggap sebagai 

khilāf fiqhī yang sah dalam kerangka istinbāṭ hukum Islam. 

 

Kata Kunci:   Dakwat Sotong, Fatwa, Fiqh Muqāran, Mufti Terengganu, Mufti 

Wilayah Persekutuan 

 

 

 



 

 

 ii 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, pe lnulis ucapkan kelhadirat Allah SWT yang te llah 

melmbelrikan rahmat se lrta kelberlkahannya-Nya selhingga pelnulis bisa 

melnye llelsaikan skripsi ini yang be lrjudul “HUKUM MEMAKAN TINTA 

(DAKWAT) SOTONG (STUDI KOMPERATIF PENDAPAT MUFTI 

NEGERI TERENGGANU DAN MUFTI WILAYAH PERSEKUTUAN) 

MALAYSIA”. 

Shalawat dan salam se lmoga sellalu telrcurahkan untuk baginda Nabi 

Muhammad SAW yang me lrupakan selorang peljuang seljati yang tellah me lmbawa 

umatnya dari kelhidupan yang pe lnuh kelbodohan sampai ke lpada kelhidupan yang 

pelnuh delngan ilmu pe lngeltahuan dan akhlak mulia se lbagaimana kita rasakan 

selkarang ini. 

Delngan pelnuh rasa syukur, pada ke lselmpatan ini pelnulis ucapkan 

telrimakasih kelpada: 

1. Ayahanda te lrcinta Mohd Yusoff bin Ismail, Ibunda Fauziah binti Jusoh dan 

Saudara saya, be lse lrta kelluarga saya yang tidak bisa dise lbutkan satu pelrsatu 

yang tellah me lmbelrikan bantuan moral maupun moril se lrta sellalu me lmbelrikan 

selmangat do‘a dan re lstu dalam pelnyellelsaian skripsi ini. 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Le lny Nofianti, MS., SEL., AK., CA sellaku Relktor Univelrsitas 

Islam Nelgelri Sultan Syarif Kasim Riau dan Wakil Re lktor I, II, III dan se lluruh 



 

 

 iii 

civitas akadelmika UIN SUSKA Riau yang me lmpunyai andil be lsar dalam 

melmbelrikan wawasan selrta pandangan kelde lpan kelpada pelnulis. 

3. Bapak Dr. H. Maghfirah, MA. Se llaku Delkan Fakultas Syari‘ah dan Hukum 

UIN SUSKA Riau, be lselrta Bapak Dr. Muhammad Darwis, SH.,MH se lbagai 

Wakil Delkan I. Dr. Nurnasrina, SE L, M. Si selbagai Wakil Delkan II, Dan Dr. 

M. Alpi Syahrin, SH., MH se lbagai Wakil Delkan III Fakultas Syariah dan 

Hukum Univelrsitas Islam Nelgelri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Bapak Dr. Ahmad Zikri, S.Ag., B.Ed., Dipl.Al, MH.C.M.ed sellaku Keltua 

Program Studi Pelrbandingam Mazhab dan Hukum be lselrta, Bapak Dr. He lndri 

K,SHI, M.Si se llaku Selkreltaris Jurusan Pe lrbandingan Madzhab dan Hukum 

yang sellalu me lmbelrikan kontribusi ilmu pe lngeltahuan kelpada pelnulis se llama 

melnimba ilmu di kampus Uin Suska Riau. 

5. Bapak Dr. H. Johari, M.Ag sellaku Pelnaselhat Akadelmik (PA) Pe lnulis, yang 

tellah melmbelrikan bimbingan dan se lmangat sellama Pelnulis me lnelmpuh 

pelrkuliahan di Univelrsitas Islam Nelgelri Sultan Syarif Kasim Riau. 

6. Bapak Dr. H. M. Abdi Almakstur, S.Ag.,MA sellaku pelmbimbing I dan bapak 

Dr. Zulfahmi Bustami, M.Ag sellaku  pelmbimbing II, yang te llah me lmbimbing 

pelnulis dalam me lnyellelsaikan skripsi ini se lhingga bisa dise llelsaikan se lsuai 

delngan yang diharapkan. 

7. Para bapak dan Ibu Dose ln Fakultas Syariah dan Hukum Unive lrsitas Islam 

Nelgelri Sultan Syarif Kasim Riau yang te llah banyak me lmbelrikan masukan, 

kritikan dan saran selhingga dapat Pe lnulis jadikan belkal dalam pe lnulisan 

skripsi ini. 



 

 

 iv 

8. Bapak kelpala pe lrpustakaan Al-Jami‘ah UIN Suska Riau be lselrta karyawan 

yang tellah melnyeldiakan buku-buku litelratur kelpada pelnulis. 

9. Kelpada selmua pihak yang te llah melmbantu pelnyusunan skripsi ini baik se lcara 

langsung maupun tidak langsung. 

Telrima kasih untuk waktu, dukungan, se lmangat, dan motivasi yang 

dibelrikan selhingga dapat me lnambah kelkuatan di saat pe lnulis mulai gundah. 

Akhirnya Pelnulis belrharap selmoga ini dapat belrmanfaat bagi se lmua pihak. Kritik 

dan saran yang be lrsifat melmbangun sangat Pe lnulis harapkan dari pe lmbaca, 

selmoga Allah subhanahu wa Ta‟ala melridhoi usaha Pelnulis. Aamiin ya 

Rabbal‟Alamin. 

 

Pelkanbaru, Oktober 2025 

Pelnulis  

 

 

Muhammad Nur Iman Bin Mohd Yusoff 

Nim. 12120315041 

 

 

 

 

 

  



 

 

 v 

DAFTAR ISI 

 

ABSTRAK  ................................................................................................  i 

KATA PENGANTAR  ..............................................................................  ii 

DAFTAR ISI  .............................................................................................  v 

BAB I  PENDAHULUAN  ....................................................................  1 

A. Latar Bellakang Masalah  ......................................................  1 

B. Batasan Masalah  ..................................................................  5 

C. Rumusan Masalah  ...............................................................  6 

D. Tujuan dan Kelgunaan Pelnilitian ..........................................  6 

E. Sistelmatika Pelnulisan  ..........................................................  7 

BAB II  TINJAUAN PUSTAKA  ..........................................................  9 

A. Kerangka Teoritas ................................................................  9 

B. Kajian Telrdahulu  .................................................................  24 

C. Dasar Hukum  .......................................................................  26 

D. Pendapat Ulama‘...................................................................  29 

BAB III  METODE PENILITIAN ..........................................................  33 

A. Jelnis Pelnellitian  ....................................................................  33 

B. Jenis Data  .............................................................................  34 

C. Sumber Data  ........................................................................  35 

D. Telknik Pelngumpulan Data  ..................................................  37 

E. Teknik Analisis Data ............................................................  38 

F. Teknik l Pelnulisan  .................................................................  38 

BAB IV  HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  ......................  40 

A. Gambaran Umum Pelnellitian  ...............................................  40 

B. Hasil Pelnellitian  ....................................................................  48 

BAB V PENUTUP .................................................................................  69 

A. Kelsimpulan  ..........................................................................  69 

B. Saran .....................................................................................  72 

DAFTAR PUSTAKA ................................................................................  75 

LAMPIRAN  ..............................................................................................  79  



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Salah satu aspek penting yang mendapatkan perhatian khusus dari Al-

Qur‘an adalah masalah kesehatan. Islam menekankan pentingnya kesehatan 

bagi umatnya dan memberikan panduan yang jelas mengenai makanan dan 

minuman yang baik untuk tubuh. Dalam Al-Qur‘an, terdapat perintah yang 

tegas untuk mengonsumsi makanan halal, yang menunjukkan bahwa 

menjalani pola makan yang baik adalah bagian dari ibadah kepada Allah. 

Dengan demikian, jelas bahwa mengonsumsi makanan halal dan thayyib 

adalah perintah Allah yang tidak dapat diragukan lagi kebenarannya. 

Isu hukum memakan tinta (dakwat) sotong di Malaysia telah menjadi 

topik perbincangan hangat di media sosial, sehingga memicu perdebatan yang 

meluas di kalangan masyarakat. Perdebatan ini muncul karena adanya 

perbedaan pendapat tentang status hukum tinta (dakwat) sotong, apakah halal 

atau haram untuk dikonsumsi. Sebagian pihak berargumen bahwa tinta 

(dakwat) sotong adalah halal karena merupakan bagian dari hewan laut, yang 

umumnya dihalalkan dalam Islam berdasarkan dalil seperti firman Allah 

dalam surah Al-Maidah ayat 96: 

                                 

                   

 ―Dihalalkan bagi kamu hewan buruan laut dan makanan (yang berasal dari) 

laut sebagai kesenangan bagimu, dan bagi orang-orang yang dalam perjalanan; 

dan diharamkan atasmu (menangkap) hewan buruan darat selama kamu dalam 



 

 

 

2 

keadaan ihram. Bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-Nya kamu akan 

dikumpulkan.‖
1
 

 

Di media sosial, perdebatan ini sering disertai berbagai argumen, baik 

yang didasarkan pada dalil agama, pandangan peribadi, maupun kajian ilmiah. 

Sayangnya, diskusi ini terkadang menjadi emosional dan berkepanjangan 

sehingga memicu perselisihan yang tidak sehat. Hal ini tidak hanya 

membingungkan masyarakat, tetapi juga menunjukkan bagaimana isu-isu 

agama mudah diperdebatkan ketika tidak dirujuk pada pihak berwenang 

seperti JAKIM atau badan fatwa resmi. 

Ada beberapa pendapat tentang hukum memakan tinta atau dakwat 

sotong. Mesyuarat Jawatankuasa Fatwa Negeri Terengganu Kali Kelima 

Penggal Kesembilan yang bersidang pada 7 Disember 2011 telah bersetuju 

untuk mengekalkan keputusan fatwa yang telah dibuat oleh Allahyarham Syed 

Yusuf bin Ali Az-Zawawi (Mufti pada tahun 1953 hingga 1975) iaitu dakwat 

atau tinta sotong adalah najis kerana cecair tersebut kotor dan berbau busuk 

jika dibiarkan lama. Cecair ini juga termasuk dalam kategori bahan kumuhan 

binatang dan orang yang mempunyai selera yang normal tidak akan memakan 

cecair (pasi) tersebut.
2
 

Sedangkan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan berpandangan bahwa 

memakan sotong adalah diharuskan begitu juga dengan tinta (dakwat)nya 

memandangkan ia sebahagian hidupan laut sebagaimana umum nas yang 

dinyatakan tadi. Dalam konteks cecair sotong, ia dianggap sebagai sebahagian 

                                                      
1
 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 121 
2
 https://zulkiflialbakri.com/dakwat-pasi-sotong/ 



 

 

 

3 

daripada anggota sotong yang boleh dimakan dan dimanfaatkan. Hal ini 

kerana tiada nas syarak yang jelas melarang memakannya, maka ia tertakluk 

kepada hukum asal. Sebagaimana kaedah Fiqh yang menyatakan, ―Asal pada 

sesuatu adalah harus sehinggalah terdapat dalil yang mengharamkannya‖. 
3
           

Al-Qur‘an memberikan panduan penting mengenai makanan bergizi 

melalui konsep halalan thayyiban. Dalam hal ini, ―halal‖ menjadi syarat 

utama agar makanan dianggap bernilai gizi menurut ajaran Islam. Istilah ini 

mencakup dua makna, yaitu makanan yang diizinkan secara hukum fiqih serta 

diperoleh melalui cara-cara yang sesuai dengan ketentuan syariat.
4
 

Sementara itu, syarat kedua dari makanan yang baik adalah ―thayyib,‖ 

yang mengandung arti baik, sehat, serta aman untuk dikonsumsi. Dalam 

prinsip dasar Islam, segala yang bermanfaat dan memiliki nilai kebaikan 

dianggap halal, sedangkan yang berbahaya dan merugikan dipandang sebagai 

haram. Oleh karena itu, hukum asal dari segala makanan, baik yang berasal 

dari hewan, tumbuhan, atau yang ada di laut dan darat, pada dasarnya adalah 

halal, kecuali jika terdapat dalil yang jelas menyatakan sebaliknya. 

Dalam konteks ini, Allah SWT berfirman surah surah Al-Baqarah (2) 

ayat 29 yang berbunyi: 

             

Artinya: ―Dialah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk 

kalian.‖
5
 

                                                      
3
 http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

4
 Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi Pertumbuhan dan 

Perkembangan Anak, (Jurnal Ilmu Qur‟an dan Tafsir vol. 10 No.2 tahun 2016) hlm. 214 
5
 Departmen Agama RI, Al-Qur‟an dan Terjemahan, (Bandung: CV Media Fitrah 

Rabbani,2008), hlm. 5. 



 

 

 

4 

Jika seseorang merasa ragu terhadap status suatu makanan dan tidak 

dapat memastikan apakah makanan tersebut halal atau haram, maka sebaiknya 

makanan itu dihindari. Ibnu Daqiqil'Id menyatakan, ―Apabila seseorang ragu 

terhadap sesuatu dan tidak mengetahui apakah itu halal atau haram, serta 

terdapat dua kemungkinan yang saling bertentangan tanpa ada petunjuk yang 

jelas ke arah salah satunya, maka yang paling baik adalah menjauhi hal 

tersebut.‖ 

Namun, apabila sudah jelas bahwa tidak ada dalil yang melarang 

konsumsi suatu makanan tertentu, maka menghindarinya dapat dianggap 

sebagai sikap berlebih-lebihan (ghuluw) dalam beragama. Syaikh Muhammad 

bin Shalih Al- ‗Utsaimin menjelaskan, ―Jika terdapat kemungkinan 

ketidakjelasan mengenai suatu makanan dan kemungkinannya cukup kuat, 

maka lebih baik untuk meninggalkannya. Namun, jika kemungkinannya 

lemah, maka kecenderungan untuk meninggalkannya juga akan lemah. Jika 

ketidakjelasan tersebut tidak ada sama sekali, maka menghindari makanan itu 

dianggap sebagai beban yang tidak diperlukan dan dilarang oleh syariat.‖ 

Kewajiban untuk mematuhi ajaran ini merupakan tanggungjawab setiap 

Muslim, karena Al-Qur‘an merupakan sumber pedoman hidup yang 

mengarahkan umat manusia ke jalan yang benar. Semua perintah yang 

diturunkan oleh Allah SWT adalah kebaikan yang ditujukan untuk 

kesejahteraan umat manusia. Ini termasuk anjuran untuk memilih makanan 

yang halal dan thayyib, serta menjauhi segala jenis makanan yang syubhat dan 

haram.
6
 

                                                      
6
 Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, (Jakarta: Gramedia 

Pustaka Utama, 2017) hlm. 6 



 

 

 

5 

Sebagai tambahan, firman Allah dalam Al-Qur‘an surah Al-Baqarah 

2:168 yaitu berbunyi: 

                              

        

Artinya:  ―Hai sekalian manusia, makanlah yang halal lagi baik dari apa-apa 

yang terdapat di bumi, dan janganlah kamu mengikuti langkah-

langkah syaitan‖
7
 

Melalui sudut pandang antara Jabatan Mufti Negeri Terengannu dan 

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan inilah penulis tertarik dan berkeinginan 

untuk mengadakan sebuah penelitian dan memahami secara mendalam 

masalah tersebut dalam sebuah karya ilmiah atau skripsi dengan mengangkat 

judul “Hukum Memakan Tinta (Dakwat) Sotong (Studi Komperatif 

antara Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah 

Persekutuan) Malaysia. 

 

B. Batasan Masalah 

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut maka penulis membatasi 

masalah yang akan diteliti pada hukum, faktor perbedaan pendapat serta 

pendapat yang paling rajih terkait hukum memakan tinta (dakwat) sotong 

menurut Pendapat Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan. 

 

 

 

 

                                                      
7
 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 25 



 

 

 

6 

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan masalah di atas, maka dapat dirumuskan permasalahan 

seperti berikut: 

1. Bagaimana pendapat Mufti Negeri Terengganu tentang hukum memakan 

tinta (dakwat) sotong dan dalilnya? 

2. Bagaimana pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang hukum memakan 

tinta (dakwat) sotong dan dalilnya? 

3. Bagaimana analisis fiqh muqarin terhadap hukum memakan tinta (dakwat) 

sotong? 

 

D. Tujuan dan Kegunaan Penelitian  

1. Tujuan Penelitian 

      Adapun yang menjadi tujuan dari penelitian ini adalah: 

a. Untuk mengetahui pendapat Mufti Negeri Terengganu tentang hukum 

memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya. 

b. Untuk mengetahui pendapat Mufti Wilayah Persekutuan tentang 

hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan dalilnya. 

c. Untuk mengetahui analisis fiqh muqarin mengenai hukum memakan 

tinta (dakwat) sotong. 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Sebagai menjadi salah satu syarat untuk menyelesaikan studi dan 

sekaligus mendapat gelar Sarjana Hukum (S.H.) 



 

 

 

7 

b. Untuk menambah dan juga mendalami ilmu pengetahun tentang Fiqh 

ibadah yakni tentang kehidupan seharian kita termasuklah hal 

pemakanan iaitu hukum memakan tinta (dakwat) sotong. 

c. Tugas ini sekaligus menjadi pedoman dan bahan rujukan kepada 

semua dan penulis untuk masa akan datang. 

 

E. Sistematika Penulisan 

Untuk mendapatkan Gambaran yang lebih terperinci dan teratur 

mengenai materi yang penjadi pokok penulisan ini akan dapat memudahkan 

para pembaca memahami tata aturan penulisan skripsi ini, maka penulis akan 

menyusun sistematika penulisan seperti berikut: 

BAB I     : PENDAHULUAN 

  Dalam bab ini terdiri dari Latar Belakang Masalah, Batasan 

Masalah, Rumusan Masalah, Tujuan dan Kegunaan Penelitian, 

serta Sistematika Penulisan. 

BAB II : TINJAUAN TEORITIS 

  Dalam bab ini membahas tentang definisi tinta (dakwat) sotong, 

dasar hukum memakan tinta (dakwat) sotong dan pandangan mufti 

tentang permasalahan memakan tinta (dakwat) sotong. 

BAB III : METODE PENELITIAN 

  Dalam bab ini terdiri dari jenis penelitian, Jenis Data, Sumber Data, 

Teknik Pengumpulan Data, Teknik Analisis Data dan Teknik 

Penulisan 

 



 

 

 

8 

BAB IV : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

  Dalam bab ini membahas tentang tinjauan umum penelitian yaitu 

Jabatan Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah 

Persekutuan, manakala hasil penelitian adalah hukum memakan 

tinta (dakwat) sotong menurut pendapat Mufti Negeri Terengganu 

dan Mufti Wilayah Persekutuan dan analisis perbandingan hukum 

memakan tinta (dakwat) sotong. 

BAB V  :  PENUTUP 

  Dalam bab ini penulis akan menguraikan Kesimpulan dan Saran. 

 



 

9 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

A. Kerangka Teoritas 

1. Pengertian Makanan 

Istilah ―ath‘imah‖ (makanan) merujuk kepada bentuk jamak dari 

kata ―tha‘am.‖ Menurut Al-Qamus, makanan diartikan sebagai biji-bijian 

dan segala sesuatu yang dapat dimakan. Namun, sekelompok ahli bahasa 

berpendapat bahwa makanan mencakup semua yang bisa dimakan, 

termasuk air, yang berperan penting dalam kelangsungan hidup. Allah 

Ta‘ala berfirman:  

                               

                                

           

 
Artinya:   Sesungguhnya Allah akan menguji kamu dengan suatu sungai. 

Maka barang siapa di antara kamu meminum airnya, bukankah 

ia pengikutnya. Dan barang siapa tidak meminumnya, kecuali 

menceduk seceduk tangan, maka ia adalah pengikutku. (QS. Al-

Baqarah‘2: 249)
8
 

 

2. Jenis-jenis makanan 

a. Makanan halal 

Dalam bahasa Arab, istilah ―halal‖ bermaksud membebaskan, 

memecahkan, dan membolehkan. Dalam konteks hukum Islam, halal 

merujuk kepada segala sesuatu yang tidak mengakibatkan seseorang 

                                                      
8
  Shalih bin Fauzan bin Abdullah Al-Fauzan, (fiqih makanan) penerjemah Abu 

Muawiyah Hammad, Mustolah Maufur, (Jakarta, Griya Ilmu, 2011) hlm. 25 



 

 

 

10 

dihukum jika menggunakannya, atau sesuatu yang diperbolehkan 

untuk dilakukan menurut syara‘. Konsep ini penting kerana ia 

membimbing umat Islam dalam memilih makanan yang sesuai dengan 

ajaran agama.
9
 

Makanan halal merujuk kepada makanan yang baik dan 

dibolehkan untuk dimakan menurut ajaran Islam, sesuai dengan Al-

Qur'an dan Al-Hadits. Makanan yang baik adalah segala sesuatu yang 

dapat memberikan manfaat bagi kesehatan tubuh dan dapat 

meningkatkan nafsu makan, tanpa ada larangan dalam Al-Qur'an atau 

Hadits. Namun, diperlukan penjelasan lebih lanjut berdasarkan ijma‘ 

dan qiyas terhadap nash yang bersifat umum, yang harus diteliti oleh 

ulama untuk menghindari keraguan dalam hukum. 

Para ulama telah sepakat mengenai kehalalan beberapa jenis 

binatang ternak, seperti unta, sapi, dan kambing. Sebaliknya, segala 

sesuatu yang dapat menimbulkan bahaya, seperti keracunan, 

diharamkan. Oleh itu, ulama memberikan penjelasan mengenai 

hukum-hukum makanan dan minuman.
10

 

Makanan manusia umumnya terdiri daripada tumbuh-tumbuhan 

dan binatang. Dalam syarak, binatang terbagi kepada dua kategori: 

yang halal dimakan dan yang haram dimakan, tanpa mengira apakah 

binatang tersebut hidup di laut atau di darat. 

                                                      
9
 Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid 4, (Jakarta; Ichtiar Baru Van 

Hoeven, 1970), cet. Ke-1, hlm. 1071 
10

 Hussein Bahresy, Pedoman Fiqih Islam, (Surabaya; Al-Ikhlas, 1981), cet. Ke-1, hlm. 

303 



 

 

 

11 

Hewan darat, yang tidak dapat hidup di laut, pada dasarnya 

adalah halal untuk dimakan, kecuali jika dinyatakan sebaliknya dalam 

syariat. Hewan-hewan ini dapat dibagi kepada dua kategori: 

1) Hewan Ahli (Jinak): Merujuk kepada hewan yang hidup dekat 

dengan manusia dan biasanya dibesarkan di rumah, seperti unta, 

sapi, kambing, dan ayam. Hewan-hewan ini dianggap jinak dan 

telah beradaptasi dengan lingkungan manusia. 

2)  Hewan Washri (Liar): Merujuk kepada hewan darat yang berasal 

dari kata ―wahsyah,‖ yang bermaksud khulwah (sunyi atau jauh). 

Contohnya termasuk kijang, kelinci, burung unta, dan unggas. 

Hewan-hewan ini hidup secara alami di habitat liar dan tidak 

dijinakkan oleh manusia.
11

 

Diantara jenis makanan halah Adalah: 

1) Hewan Ternak Darat yang Halal 

Kategori utama makanan halal ialah hewan ternak darat 

seperti sapi, kambing, domba, unta, ayam, itik, rusa, dan 

sejenisnya. Semua hewan ini halal dimakan dengan syarat 

disembelih sesuai hukum syariat. Penyembelihan harus dilakukan 

oleh seorang Muslim, dengan menyebut nama Allah, serta 

memutus urat halkum dan saluran pernapasan hewan tersebut. 

Hadis Nabi SAW yang diriwayatkan al-Bukhari dan Muslim 

menegaskan: 

                                                      
11

 Shalih Bin Fauzan bin Abdullah Al-fauzan, Fiqih Makanan, penerjemah Abu 

Muawiyah Hammad, Mustolah Maufur, (Jakarta, Griya Ilmu, 2011) hlm 33-34 



 

 

 

12 

اللَّوِ عَلَيْوِ، فَكُلُوهُ، ليَْسَ السِّنَّ وَالظُّفُرَ  مَا أنَْ هَرَ الدَّمَ، وَذكُِرَ اسْمُ   
 
Artinya:    Apa saja yang dapat mengalirkan darahnya dan disebut 

nama Allah ketika menyembelihnya, maka makanlah. 

Kecuali gigi dan kuku (tidak boleh digunakan sebagai 

alat sembelihan).
12

 

Hadis ini menjadi dalil utama dalam menentukan syarat 

penyembelihan yang sah, sekaligus membedakan antara daging 

halal dan bangkai yang diharamkan. 

2) Hewan Laut 

Islam juga memberi kelonggaran dalam hal makanan laut. 

Jumhur ulama dari mazhab Syafi‗i, Maliki, dan Hanbali bersepakat 

bahwa semua hewan laut adalah halal dimakan. Firman Allah 

SWT: 

                   

 

Artinya:  Dihalalkan bagi kamu binatang buruan laut dan 

makanan darinya sebagai kesenangan bagi kamu dan 

orang-orang yang dalam perjalanan.‖ (al-Mā‘idah 

5:96).
13

 

Hadis Nabi SAW juga menegaskan: 

 ىُوَ الطَّهُورُ مَاؤُهُ، الِحلُّ مَيْتَتُوُ 
                                                      

12
 Al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Kitab al-Dhabaih, no. 5553; Muslim, Sahih Muslim, 

Kitab al-Sayd wa al-Dhabaih, no. 1968. 
13

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 135 



 

 

 

13 

Artinya:  Air laut itu suci dan halal bangkainya.
14

 

Dengan demikian, jelas bahwa hasil laut pada dasarnya 

halal, termasuk bangkainya, tanpa memerlukan penyembelihan. 

Namun, mazhab Hanafi hanya membolehkan ikan, sementara 

sotong atau kepiting dianggap tidak halal atau makruh.
15

 

3) Produk dari Hewan Halal 

Selain dagingnya, produk sampingan dari hewan halal yang 

disembelih sesuai syariat juga halal dikonsumsi. Produk ini 

meliputi susu, telur, madu lebah, serta hasil lainnya yang tidak 

bercampur dengan najis. Firman Allah SWT: 

                                 

        

Artinya:  Dan sesungguhnya pada binatang ternak itu terdapat 

pelajaran bagi kamu. Kami memberi minum kamu dari 

apa yang ada dalam perutnya (susu), dan pada binatang 

itu juga terdapat banyak manfaat bagi kamu, dan 

sebagian darinya kamu makan. (al-Mu‘minun 23:21).
16

 

4) Buah-buahan, Sayur-sayuran, dan Bijirin 

Islam juga menetapkan bahwa seluruh tumbuh-tumbuhan, 

buah-buahan, sayur-sayuran, dan bijirin adalah halal dimakan, 

kecuali yang memabukkan atau beracun. Firman Allah SWT: 

                                                      
14

 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, no. 69. 
15

 Al-Kasani, Bada‟I‟al-Sana‟I‟fi Tartib al-Shara‟I‟, Jilid 5 (Beirut: Dar al-Kutub al-

Ilmiyyah, 1986), hlm. 36. 
16

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 344 



 

 

 

14 

                           

              

Artinya:  Dengan air hujan itu Allah menumbuhkan untuk kamu 

tanaman, zaitun, kurma, anggur, dan segala macam 

buah-buahan. Sesungguhnya pada yang demikian itu 

benar-benar terdapat tanda bagi kaum yang berfikir.‖ (al-

Nahl 16:11).
17

 

5) Minuman yang Halal 

Pada dasarnya, semua jenis minuman adalah halal kecuali 

yang memabukkan, bernajis, atau bercampur bahan haram. 

Minuman beralkohol jelas diharamkan. Sabda Nabi SAW: 

 كُلُّ مُسْكِرٍ خََْرٌ، وكَُلُّ خََْرٍ حَراَمٌ 
 
Artinya:   Setiap yang memabukkan itu adalah khamar, dan setiap 

khamar itu haram.
18

 

6) Makanan yang Tidak Bercampur Najis atau Unsur Haram 

Makanan yang asalnya halal bisa berubah menjadi haram 

apabila bercampur dengan najis atau unsur haram. Contohnya, 

makanan yang terkena darah, bangkai, atau unsur babi menjadi 

tidak boleh dimakan.⁶  Demikian juga makanan yang asalnya halal 

bisa menjadi haram apabila diperoleh dengan cara yang tidak sah, 

seperti mencuri atau riba. Prinsip ini sesuai dengan maqasid 

                                                      
17

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 272 
18

 Muslim, Sahih Muslim, Kitab al-Ashriba, no. 2003. 



 

 

 

15 

syariah yang menekankan pentingnya menjaga agama, jiwa, dan 

harta. 

b. Makanan Haram 

Sebagaimana yang kita ketahui, halal adalah lebih baik dalam 

Islam. Asal usul kehalalan dan keharaman bagi makanan dan minuman 

ditentukan oleh Al-Qur'an dan Hadits. Haram merujuk kepada sesuatu 

yang dilarang oleh syara‘. Setiap makanan yang dilarang pastinya 

memiliki risiko dan dapat memudaratkan kesehatan tubuh kita. 

Dalam Islam, makanan haram terbagi kepada dua kategori: 

1) Haram Kerana Zatnya: Ini merujuk kepada makanan yang asalnya 

memang haram, seperti daging bangkai, darah, khamr, dan 

sejenisnya. Makanan ini dilarang secara langsung oleh syara‘ 

kerana zatnya yang tidak sesuai. 

2) Haram Kerana Sebab: Dalam kategori ini, asal makanan tersebut 

adalah halal, tetapi menjadi haram akibat faktor tertentu. 

Contohnya, memakan kambing yang diperoleh melalui pencurian 

atau makanan yang berhubungan dengan acara-acara tertentu yang 

bertentangan dengan syariat Islam.
19

 

Salah satu sebab yang dapat menjadikan suatu makanan 

dianggap haram adalah berbahaya, sebagaimana yang diriwayatkan 

dalam sebuah hadits oleh Ibnu Abbas, beliau menyampaikan bahwa 

Rasulullah SAW bersabda: 

                                                      
19

 Suryana, Makanan Yang Halal Dan Haram, (Jakarta: Mapan, TT) cet. Ke-1 hlm. 6-7 



 

 

 

16 

 ضِراَرَ لاَ ضَرَرَ وَلاَ 
Artinya: ―Tidak boleh melakukan perbuatan yang dapat 

membahayakan diri sendiri dan orang lain‖ (HR Ibnu 

Majah)
20

 

Yang dimaksud dengan kategori makanan yang membahayakan 

adalah: 

a. Makan hingga melebihi batas yang wajar. 

Sebagaimana firman Allah SWT;  

                       

Artinya: ―Makanlah dan minumlah, (namun) janganlah berlebih-

lebihan. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang 

yang berlebihan‖ (QS. Al-A‘raf 7: 31)
21

 

b. Makanan atau minuman yang memabukkan atau dapat merosakkan 

akal. 

Sebagaimana yang diriwayatkan dalam sebuah hadits dari 

Aisyah, beliau menyampaikan bahwa Rasulullah SAW bersabda: 

 كُلُّ شَراَبٍ أَسْكَرَ فَ هُوَ حَراَمٌ 
 
Artinya: ―Sesuatu minuman yang memabukkan adalah haram.‖ (HR. 

Muslim)
22

 

 

                                                      
20

 HR. Ibnu Majah: 2341. Hadits ini dishahihkan oleh Shaikh Albani dalam Irwa‟ul 

Ghalil: 2175 

 
21

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 154 

 
22

 Muhammad ibn Ismail Abu Abdullah dan Muhammad Zahir bin Nasir Al-Nasir 

(Pentahqiq) Shahih Al-Bukhari (Dar al-Tauq,1422) Bab 3836, (Juzuk 14), hlm. 155 



 

 

 

17 

c. Makanan atau minuman yang najis. 

Semua yang tergolong najis adalah haram untuk dimakan. 

Contoh-contoh makanan atau zat yang dianggap najis antara lain: air 

kencing manusia, kotoran manusia, madzi, wadi, darah haid, kotoran 

hewan yang tidak halal dimakan, air liur anjing, daging babi, bangkai, 

dan darah yang mengalir serta sejenisnya. 

Dalam konteks ini, terdapat prinsip penting yang perlu 

difahami, yaitu: "Segala yang najis pasti haram, tetapi sesuatu yang 

haram belum tentu najis." Sebagai contoh, bangkai dihukum haram 

karena statusnya sebagai najis, sementara ganja, meskipun hukumnya 

haram, tidak dianggap najis. 

Penjelasan ini menunjukkan pentingnya pemahaman tentang 

batasan-batasan dalam hukum makanan dan minuman dalam Islam, 

serta bagaimana prinsip-prinsip ini berfungsi untuk menjaga kesehatan 

dan spiritualitas umat. 

Makanan atau minuman yang dianggap menjijikkan Makanan 

atau minuman yang dianggap menjijikkan, menurut pandangan orang 

yang memiliki fitrah yang lurus, meliputi berbagai zat seperti kotoran 

hewan, air seni, kutu, hama, dan sejenisnya. Dalam konteks ini, Allah 

SWT berfirman: 

                    



 

 

 

18 

Artinya: ―Dan dihalalkan bagi mereka segala yang baik dan 

diharamkan bagi mereka segala yang buruk‖ (QS Al-A‘raf 

7: 157)
23

 

d. Makanan atau minuman yang merupakan milik orang lain tanpa izin 

juga termasuk dalam kategori haram. Oleh karena itu, makanan yang 

diperoleh melalui cara-cara yang tidak halal, seperti mencuri, 

merampas, menipu, atau tindakan serupa, dihukumi sebagai haram. 

Oleh karena itu, makanan yang diperoleh melalui cara-cara yang tidak 

halal, seperti mencuri, merampas, menipu, atau tindakan sejenis, 

hukumnya adalah haram. Hal ini didasarkan pada keumuman firman 

Allah SWT: 

                     

 
Artinya:  ―Wahai orang-orang yang beriman, janganlah kalian saling 

memakan harta sesama kalian dengan cara yang batil.‖ (QS 

An-Nisa‘ 4: 29) 
24

 

3. Anatomi Tinta (dakwat) Sotong 

a. Mekanisme Penghasilan Tinta Sotong. 

Tinta sotong merupakan hasil kerja sebuah sistem anatomi khas 

yang menunjukkan adaptasi evolusioner yang sangat maju dalam 

kelompok cephalopoda. Sistem ini terdiri daripada kelenjar tinta, pundi 

tinta, dan sifon, yang saling berintegrasi untuk menghasilkan dan 

                                                      
23

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal.157 
24

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal.83 



 

 

 

19 

mengeluarkan tinta sebagai mekanisme pertahanan. Menurut kajian klasik 

oleh J. Z. Young, seorang ahli neurobiologi cephalopod terkemuka, 

struktur tinta sotong menunjukkan keselarasan kompleks antara sistem 

pencernaan, sistem otot, serta kawalan saraf yang memungkinkan sotong 

melepaskan tinta secara cepat dan terkawal sebagai tindak balas terhadap 

rangsangan bahaya
25

. 

Dari segi anatomi, kelenjar tinta (ink gland) merupakan struktur 

sekretori yang terletak berhampiran bahagian posterior saluran pencernaan. 

Kelenjar ini menghasilkan pigmentasi utama tinta, iaitu melanin, melalui 

rangkaian proses biokimia yang melibatkan oksidasi tirosin. Saintis marin 

seperti Hanlon dan Messenger menjelaskan bahawa melanin inilah yang 

memberi warna hitam kecoklatan kepada tinta, sementara komponen 

mukoid yang turut dihasilkan oleh kelenjar tersebut memberikan 

kekentalan dan kelikatan yang menjadikan tinta mampu membentuk awan 

yang pekat di dalam air
26

. Selain melanin, tinta sotong juga mengandungi 

pelbagai molekul organik, termasuk katekolamin dan lendir protein, yang 

bukan sahaja mengganggu penglihatan pemangsa tetapi juga berpotensi 

mempengaruhi deria penciuman mereka. 

Selepas penghasilan pigmen, tinta tersebut disimpan di dalam 

pundi tinta (ink sac), iaitu sebuah kantung otot yang melekat pada saluran 

pencernaan. Pundi ini dilapisi otot-otot halus yang mampu berkontraksi 

                                                      
25

 Young, J. Z. The Anatomy of the Nervous System of Octopus vulgaris. Oxford 

University Press. 
26

 Hanlon, R. T., & Messenger, J. B. Cephalopod Behaviour. Cambridge University Press. 



 

 

 

20 

dengan kuat apabila sotong terkejut atau terancam. Kontraksi otot ini, 

seperti yang dihuraikan oleh Wells & Wells dalam kajian fisiologi sotong, 

merupakan tindakan yang dikawal secara saraf melalui sistem saraf pusat 

yang sangat berkembang pada cephalopoda
27

. Otot-otot ini bekerja secara 

sinergis dengan sistem jet propulsion sotong—sejenis mekanisme 

pergerakan yang menggunakan semburan air untuk menghasilkan daya 

tujahan. 

Proses pengeluaran tinta berlaku apabila tinta dari pundi tersebut 

dialirkan melalui saluran kecil menuju sifon (funnel), iaitu struktur tubular 

yang berfungsi sebagai saluran ekshalasi. Ketika sotong mengecutkan 

rongga mantel untuk menghasilkan semburan air, tekanan hidraulik ini 

sekaligus menolak tinta keluar melalui sifon. Campuran antara air dan tinta 

inilah yang membentuk awan gelap atau pseudo-bentuk badan 

(pseudomorph)—iaitu gumpalan tinta yang menyerupai siluet sotong, 

seperti yang dijelaskan oleh saintis tingkah laku cephalopod Roger Hanlon 

dalam pengamatan lapangannya
28

. Strategi ini berfungsi mengelirukan 

pemangsa, memberikan sotong masa beberapa saat untuk meloloskan diri. 

Secara keseluruhan, sistem anatomi tinta sotong memperlihatkan 

hubungan erat antara biokimia, anatomi, dan neurofisiologi. Adaptasi ini 

bukan sahaja menjadi bukti kemampuan evolusioner cephalopoda, tetapi 

juga menunjukkan kecanggihan sistem pertahanan yang melibatkan 

penyelarasan multisistem tubuh. Pendapat para saintis dalam literatur 

                                                      
27

 Wells, M. J., & Wells, J. Physiology of Cephalopods. Journal of Experimental Biology. 
28

 Hanlon, R. T. (2018). Defensive Behavior and Ink Use in Cephalopods. Marine 

Biology Review. 



 

 

 

21 

biologi marin menegaskan bahawa mekanisme penghasilan dan pelepasan 

tinta pada sotong adalah salah satu strategi pertahanan haiwan laut yang 

paling efisien dan kompleks, sangat jarang ditemui pada kelompok haiwan 

lain. 

b. Manfaat Pemakanan Tinta Sotong menurut Tinjauan Saintifik 

Tinta sotong tidak hanya berperanan sebagai mekanisme 

pertahanan dalam biologi cephalopoda, tetapi juga memiliki nilai nutrisi 

dan bioaktif yang memberikan potensi manfaat terhadap kesihatan 

manusia. Dalam tradisi kuliner Asia dan Mediterranean, tinta sotong telah 

digunakan selama berabad-abad sebagai bahan masakan. Kajian sains 

moden mengesahkan bahawa tinta ini mengandungi pelbagai komponen 

biokimia seperti melanin, katekolamin, dopamin, dan polisakarida bioaktif 

yang menyumbang kepada sifat antioksidan, antimikrob, dan anti-

inflamasi
29

. 

Salah satu manfaat paling signifikan tinta sotong ialah kandungan 

antioksidannya yang tinggi. Melanin yang terdapat pada tinta berfungsi 

sebagai agen penangkap radikal bebas, membantu melindungi sel tubuh 

daripada tekanan oksidatif. Seperti yang dinyatakan oleh Derby (2014), 

komponen melanin dalam tinta cephalopod menunjukkan kapasiti 

antioksidan yang kuat, serta berpotensi mengurangkan risiko kerosakan sel 

akibat radikal bebas
30

. Selain itu, tinta sotong turut mengandungi 

                                                      
29

 Nara, K., et al. “Bioactive Compounds in Cephalopod Ink.” Marine Drugs, 2013. 
30

 Derby, C. D. “Cephalopod Ink: Production, Chemistry, Functions, and Applications.” 

Biological Reviews, 2014. 



 

 

 

22 

katekolamin seperti L-DOPA, yang juga diketahui mempunyai kesan 

antioksidan dalam beberapa model kajian biologi. 

Tinta sotong juga dilaporkan memiliki aktiviti antimikrob. Kajian 

dalam Journal of Food Biochemistry menunjukkan bahawa ekstrak tinta 

sotong mampu menghambat pertumbuhan bakteria patogen seperti 

Escherichia coli dan Staphylococcus aureus
31

. Hal ini menunjukkan 

potensi penggunaan tinta sotong sebagai bahan tambahan semula jadi 

untuk meningkatkan keselamatan makanan atau sebagai agen bioaktif 

dalam suplemen kesihatan. 

Dari sudut imunologi, beberapa kajian mendapati bahawa 

polisakarida dalam tinta sotong dapat meningkatkan fungsi sistem imun. 

Kim et al. (2019) melaporkan bahawa komponen polisakarida tinta mampu 

merangsang aktiviti makrofaj, meningkatkan fagositosis, dan seterusnya 

memperkuat respons imun tubuh
32

. Penemuan ini menunjukkan bahawa 

tinta sotong bukan sekadar pewarna semula jadi, tetapi juga memiliki nilai 

farmakologi dalam meningkatkan ketahanan tubuh terhadap penyakit. 

Selain itu, tinta sotong mengandung asid amino seperti taurina, 

yang diketahui berperanan dalam kesihatan kardiovaskular. Taurina 

membantu menstabilkan tekanan darah, menurunkan kolesterol, dan 

menyokong fungsi jantung secara keseluruhan. Walaupun kajian mengenai 

tinta sotong khususnya masih berkembang, kajian serupa tentang taurina 

                                                      
31

 Benjakul, S., et al. “Antimicrobial Properties of Squid Ink Extracts.” Journal of Food 

Biochemistry. 
32

 Kim, S. K., et al. “Immunomodulatory Effects of Squid Ink Polysaccharides.” 

International Journal of Biological Macromolecules, 2019. 



 

 

 

23 

dalam makanan laut memberikan indikasi manfaat ini secara tidak 

langsung. 

Lebih menarik lagi, terdapat kajian awal yang menunjukkan 

bahawa komponen tertentu dalam tinta sotong memiliki sifat anti-kanser. 

Beberapa eksperimen in vitro mendapati bahawa ekstrak tinta dapat 

menghambat pertumbuhan sel tumor tertentu, walaupun kajian ini masih 

pada tahap makmal dan belum diuji secara klinikal pada manusia
33

. Oleh 

itu, ia masih dikategorikan sebagai potensi, bukan bukti klinis. 

Dari aspek keselamatan, penggunaan tinta sotong dalam masakan 

umumnya dianggap selamat, asalkan tidak diambil berlebihan dan tidak 

menimbulkan alergi. Pengguna yang memiliki alergi makanan laut, gout, 

atau penyakit buah pinggang kronik disarankan untuk berhati-hati. Namun, 

tinta sotong sendiri mengandungi jumlah purin yang lebih rendah 

berbanding daging sotong, menjadikannya relatif lebih selamat bagi 

kebanyakan individu. 

Secara keseluruhan, bukti saintifik menunjukkan bahawa tinta 

sotong bukan hanya aman dikonsumsi, tetapi juga mengandungi manfaat 

kesihatan yang berpotensi, terutama sebagai antioksidan, antimikrob, 

imunomodulator, dan kemungkinan agen antikanser. Penyelidikan lanjutan 

diperlukan untuk meneroka sepenuhnya nilai perubatan dan farmakologi 

bahan ini. 

 

                                                      
33

 McConnell, O., et al. “Antitumor Properties of Cephalopod Ink Extracts.” Journal of 

Ocean Science, 2016. 



 

 

 

24 

B. Kajian Terdahulu 

Dalam kajian ini, penulis menemukan bahwa terdapat beberapa 

penelitian sebelumnya yang memiliki kesamaan dengan penelitian yang 

sedang dilakukan. Oleh karena itu, untuk menghindari potensi kesalah 

pahaman terkait plagiasi, penulis merasa penting untuk memaparkan beberapa 

hasil penelitian terdahulu yang relevan. Dengan cara ini, penulis berharap 

dapat memberikan konteks yang lebih baik mengenai topik yang diteliti serta 

menyoroti kontribusi yang dapat diberikan oleh penelitian ini dalam bidang 

yang sama. Berikut ini adalah beberapa penelitian terdahulu yang dapat 

dijadikan acuan: 

1. Salah satu penelitian yang relevan adalah skripsi yang ditulis oleh Mery 

Andini pada tahun 2019, seorang mahasiswi jurusan Hukum Ekonomi 

Syariah di Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung. Skripsi 

tersebut berjudul ―Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Cumi Yang 

Direndam.‖ Dalam karya ini, Mery Andini mengkaji aspek hukum jual 

beli cumi-cumi yang direndam menurut perspektif Islam. Persamaan 

antara penelitian ini dengan penelitian yang penulis laksanakan terletak 

pada fokus pembahasannya yang juga mencakup cumi-cumi. Namun, 

perbedaan mendasar antara keduanya adalah pada sudut pandang yang 

diambil. Skripsi Mery Andini secara khusus membahas hukum jual beli 

cumi-cumi yang telah direndam, meneliti keabsahan dan ketentuan yang 

berlaku dalam konteks hukum Islam terkait praktik tersebut. Di sisi lain, 

penelitian ini akan mengangkat tema yang berbeda, dengan fokus pada 



 

 

 

25 

hukum memakan tinta (dakwat) sotong sehingga dapat memberikan 

kontribusi yang lebih luas terhadap kajian hukum ekonomi syariah. 

2. Skripsi yang ditulis oleh Abdur Rosyid Zain dengan judul ―Hukum Makan 

Cecair Hitam Cumi-Cumi.‖ Dalam karya ini, Abdur Rosyid Zain mengkaji 

aspek hukum terkait konsumsi cecair hitam yang berasal dari cumi-cumi, 

serta implikasinya menurut perspektif hukum Islam. Persamaan antara 

penelitian ini dengan penelitian yang penulis laksanakan terletak pada 

fokus pembahasannya yang juga mencakup cumi-cumi. Namun, perbedaan 

mendasar antara keduanya adalah pada sudut pandang yang diambil. 

Skripsi Abdur Rosyid Zain secara khusus membahas hukum makan cecair 

hitam cumi-cumi, meneliti keabsahan dan ketentuan yang berlaku dalam 

konteks hukum Islam terkait praktik tersebut. Dalam kajiannya, Abdur 

Rosyid Zain merujuk kepada pandangan dua ulama kontemporer, yaitu 

Syeikh Abd al-Rahman bin Muhammad Ba'alawi dan Syeikh Ali Thoifur 

at-Thullab. Syeikh Abd al-Rahman bin Muhammad Ba'alawi memberikan 

penekanan pada prinsip-prinsip halal dan haram dalam makanan laut serta 

syariah yang mengatur interaksi manusia dengan sumber daya alam. 

Sementara itu, Syeikh Ali Thoifur at-Thullab menyoroti aspek etika dalam 

konsumsi makanan, mengaitkan nilai-nilai moral dengan praktik makanan 

laut. 

3. Penelitian ini dilakukan oleh Suci Anggraini pada CV. Anugerah Jaya, 

Tegal (Universitas Airlangga) untuk menyelidiki proses pembekuan 

sotong (Sepia sp.) menggunakan metode Contact Plate Freezer (CPF). 

Tujuan utama penelitian adalah mempertahankan kualitas gizi, kesegaran, 

dan rasa sotong serta memperpanjang umur simpan melalui pembekuan 



 

 

 

26 

cepat. Metode penelitian bersifat deskriptif, dengan pengumpulan data 

primer melalui observasi aktif, wawancara, serta dokumentasi di pabrik 

pembekuan. Prosedur pembekuan meliputi tahap penerimaan bahan baku, 

penimbangan, sortasi, pencucian, penyusunan di dalam pan, pembekuan, 

glazing, pengemasan, hingga penyimpanan dingin. Hasil penelitian 

menunjukkan alur proses pembekuan yang sistematis dan efisien di CV 

tersebut, sekaligus menggambarkan bahwa metode CPF dapat diterapkan 

dalam industri pengolahan sotong untuk menjaga mutu produk beku. 

 

C. Dasar Hukum 

1. Al-Quran 

                                   

                      

Artinya: ―Sesungguhnya Allah hanya mengharamkan bagimu bangkai, 
darah, daging babi dan binatang yang (ketika disembelih) 
disebut (nama) selain Allah. Tetapi barangsiapa dalam keadaan 
terpaksa (memakannya) sedang dia tidak menginginkannya dan 
tidak (pula) melampaui batas, maka tidak ada dosa baginya. 
Sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.‖ 
(QS Al-Baqarah 1:173) 

34
 

 
Sesungguhnya, Allah hanya mengharamkan atasmu beberapa hal. 

Pertama, bangkai, yaitu binatang yang mati tanpa disembelih sesuai 

ketentuan agama. Kedua, darah yang mengalir, bukan limpa dan hati yang 

bersifat beku. Ketiga, daging babi dan bagian tubuhnya lainnya, seperti 

tulang, lemak, serta produk turunannya. Keempat, daging hewan yang 

disembelih dengan menyebut nama selain Allah, termasuk hewan yang 

                                                      
 
34

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 26 



 

 

 

27 

dipersembahkan untuk patung dan roh halus yang dianggap dapat 

memberikan perlindungan dan keselamatan oleh orang musyrik. 

Namun, barang siapa terpaksa memakannya karena keadaan darurat 

misalnya, jika tidak memakannya dapat mengakibatkan kematian akibat 

kelaparan tidak ada dosa baginya, asalkan itu dilakukan bukan karena 

keinginan, melainkan untuk bertahan hidup. Dalam hal ini, yang dimakan 

hanya sekadar cukup untuk mempertahankan hidup, dan tidak melampaui 

batas. 

Sungguh, Allah Maha Pengampun terhadap dosa hamba-Nya, 

terutama dosa yang tidak disengaja. Allah juga Maha Penyayang kepada 

seluruh hamba-Nya, sehingga dalam keadaan darurat, Dia membolehkan 

memakan makanan yang diharamkan agar hamba-Nya tidak mati 

kelaparan. 

 :الَْبَحْرِ  فِ  وسلم عليو الله صلى الَلَّوِ  رَسُولُ  قاَلَ  :قاَلَ  عنو الله رضي ىُرَيْ رَةَ  أَبِ  عَنْ 
 وَصَحَّحَوُ  ,لَوُ  وَاللَّفْظُ  شَيْبَةَ  أَبِ  وَابْنُ ,اَلَْْرْبَ عَةُ  أَخْرَجَوُ  مَيْتَتُوُ  اَلحِْلُّ  ,مَاؤُهُ  الَطَّهُورُ  ىُوَ 
 وَالَت ِّرْمِذِيُّ  خُزَيْْةََ  ابِْنُ 

Artinya:  Dari Abu Hurairah radhiyallahu ‗anhu bahwa Rasulullah 

shallallahu ‗alaihi wa sallam bersabda tentang (air) laut, ―Air 

laut itu suci dan menyucikan, bangkainya pun halal.‖ 

(Dikeluarkan oleh Imam Empat dan Ibnu Abi Syaibah. Lafaz 

hadits menurut riwayat Ibnu Abi Syaibah dan dianggap sahih 

oleh Ibnu Khuzaimah dan Tirmidzi. Malik, Syafi‘i, dan Ahmad 

juga meriwayatkannya). [HR. Abu Daud, no. 83; Tirmidzi, no. 

69; An-Nasai, 1:50; Ibnu Majah, no. 386. Hadits ini sahih, 

perawinya terpercaya. Lihat Minhah Al-‗Allam fii Syarh 

Bulugh
35

 

 

                                                      
 
35

 https://rumaysho.com/24683-bulughul-maram-tentang-air-bahas-tuntas.html 



 

 

 

28 

Selain hadis yang menyatakan bahwa semua yang berasal dari laut 

adalah halal, terdapat juga dalil dari Al-Qur'an yang menegaskan kehalalan 

hewan laut untuk dimanfaatkan oleh umat manusia. Salah satu dalil 

tersebut terdapat dalam Surah Al-Maidah, ayat 96. Ayat ini menyatakan: 

                            

                      

Artinya: “Dihalalkan bagi kamu binatang laut dan makanan yang berasal 

dari laut sebagai kesenangan bagimu dan bagi para penjualnya. 

Namun, diharamkan bagimu binatang buruan yang ada di darat 

selama kamu sedang ihram. Dan bertakwalah kepada Allah 

yang kepadanya kamu akan dikumpulkan.‖ (QS. Al-Maidah: 

96)
36

 

 

Dalam ayat ini, Allah SWT menjelaskan bahwa segala sesuatu yang 

berasal dari laut adalah halal, memberikan izin kepada umat manusia 

untuk mengonsumsinya. Ini mencakup berbagai jenis hewan laut, seperti 

ikan, udang, dan makanan laut lainnya. Selain itu, ayat ini juga 

menunjukkan bahwa makanan dari laut tidak hanya diperbolehkan, tetapi 

juga dianggap sebagai sumber kesenangan, baik bagi individu maupun 

dalam konteks sosial seperti kegiatan jual-beli. 

Kehalalan hewan laut ini merupakan bagian dari rahmat Allah 

kepada umat manusia, memudahkan mereka untuk mendapatkan makanan 

yang bergizi dan bermanfaat. Namun, Allah juga mengingatkan agar kita 

tetap bertakwa kepada-Nya dan memperhatikan batasan yang ada, 

                                                      
 
36

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 121 



 

 

 

29 

terutama ketika berada dalam keadaan ihram, di mana ada pantangan 

tertentu yang harus dihindari. 

Oleh karena itu, pemahaman mengenai ayat ini memberikan kita 

gambaran yang jelas tentang pentingnya menghargai sumber daya yang 

Allah ciptakan di laut dan menjadikannya sebagai bagian dari pola makan 

kita, selagi tetap mengikuti aturan yang telah ditetapkan dalam syariat. 

 

D. Pendapat Ulama’ 

Didalam pembahasan mazhab-mazhab pada zaman dulu, belum ada 

yang membahaskan tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong dengan 

pembahasan yang terperinci kerana perbuatan atau perkara ini belum terjadi 

dan tidak ada pada zaman para mazhab. 

Namun   demikian, ada beberapa ulama kontemporer yang membahas 

tentang hukum memakan tinta (dakwat) sotong diantaranya adalah Para ulama‘ 

Syafi‘iyyah menghukumkan cairan hitam yang keluar daripada sebahagian 

haiwan laut adalah najis.  

Menurut Syeikh Abd al-Rahman bin Muhammad Ba‘alawi iaitu di 

dalam kitab Bughyah Al-Murtarshidin bahawa:  

“Cairan hitam yang ditemui pada sebahagian haiwan laut dan bukan 

merupakan daging ataupun darah dihukumkan sebagai najis. Jelas 

dalam kitab Tuhfah menegaskan bahawa setiap sesuatu yang berada di 

bahagian dalam, bukan termasuk daripada organ haiwan dan hukumnya 

najis. Ini termasuk cairan hitam ini, berdasarkan alasan yang telah 

dijelaskan. Sebab ia adalah darah atau hampir kepada darah.”
37

  

 

                                                      
37

 Bughyah al-Mustarshidīn, m. 23 



 

 

 

30 

Sayyid Abdurrahman bin Muhammad memberikan penjelasan bahwa 

cairan hitam yang ditemukan pada hewan laut yang berada di bagian dalam 

tubuh yang bukan termasuk dari juz (organ) maka dihukumi najis. Karena 

alasan yang telah dijelaskan sebab cairan hitam ini sejatinya adalah darah atau 

serupa dengan darah.
38

 Sebagaimana dalam Al-Qur‘an dalam surat Al-An‘am 

ayat 145: 

                                

             … 

Katakanlah: "Tiadalah aku peroleh dalam wahyu yang diwahyukan kepadaku, 

sesuatu yang diharamkan bagi orang yang hendak memakannya, kecuali kalau 

makanan itu bangkai, atau darah yang mengalir atau daging babi, karena 

sesungguhnya semua itu kotor....
39

 

Walau bagaimanapun, Kiai Haji Thoifur Ali Wafa‘ daripada Indonesia 

iaitu di dalam kitab Bulghah At-Thullab bahawa beliau berkata: 

 “Cairan hitam yang ditemukan di sebahagian jenis haiwan laut 

merupakan antara persoalan yang diperselisihkan apakah termasuk 

kategori cairan yang keluar daripada bahagian dalam maka ia najis, 

atau bukan daripada bahagian dalam maka ia suci. Hendaklah orang 

yang berakal [berkeahlian] agar menelitinya kerana ia berkait rapat 

dengan apa yang dilihat. Aku berkata: Cairan hitam ini jika memang 

berasal daripada bahagian dalam maka ia menyerupai muntah. Maka ia 

najis. Jika tidak, ia menyerupai air liur. Maka hukumnya suci. Sebagian 

guruku pernah berkata: Cairan hitam ini merupakan sesuatu yang 

diciptakan oleh Allah pada haiwan yang memilikinya untuk dijadikan 

perisai agar dapat berlindung dari makhluk laut yang lebih besar. 

Ketika terdapat makhluk laut besar yang akan memakannya, ia akan 

mengeluarkan cairan hitam ini agar dapat berselindung dengannya. 

Maka cairan hitam ini tidak dapat disamakan dengan muntahan ataupun 

                                                      
38

 Sayyid, Bughyatul Mustarsyidin, m.25 
39

 Departmen Agama RI, Al-Quran dan Terjemahannya, (Surabaya: Fajar Mulya,2009) 

hal. 149 



 

 

 

31 

air liur, sebab cairan hitam ini adalah sesuatu yang menjadi ciri 

khasnya ini, sehingga dihukumisuci.
40

 

 

Syech Toifur Ali Wafa juga menganggap sama dari segala cairan hitam 

yang berasal dari dalam tubuh itu najis. Sayyid Abdurrahman bin Muhammad 

memberikan penjelasan bahwa cairan hitam yang ditemukan pada hewan laut 

yang berada di bagian dalam tubuh yang bukan termasuk dari juz (organ) maka 

dihukumi najis.  

Sayyid Abdurrahman bin Muhammad dan Syech Toifur Ali Wafa 

memiliki perbedaan dalam berpendapat dan menentukan hukum tinta (dakwat) 

sotong ini apakah najis, atau suci. Sayyid Abdurrahman bin Muhammad 

berpendapat memakan tinta (dakwat) sotong hukumnya najis sebab perkara 

tinta (dakwat) sotong dianggap darah ataupun yang serupa dengan darah. 

Sedangkan dalam kitab Bulghah at-Tullab karya Syech Toifur Ali Wafa, 

pengarang mengatakan jika tidak berasal dari dalam tubuh maka disamakan 

dengan air liur sehingga dihukumi suci. Hal tersebut diperkuat dengan 

pendapat gurunya yang berkata bahwasannya cairan hitam cumi-cumi ini 

merupakan sesuatu yang diciptakan Allah Swt. Pada hewan yang memiliki 

sesuatu keistimewaan untuk menjadikannya tameng agar dapat berlindung dari 

makhluk laut yang lebih besar.  

 

 

 

                                                      
40

 Bulghah at-Thullab, m. 106 



 

 

 

32 

Berdasarkan anatomi tubuh sotong, letak dari kantong tinta (dakwat) ini 

memiliki tempat tersendiri yang berbeda dengan tempat keluarnya kotoran. 

Sehingga pendapat yang dapat diterapkan pada masa sekarang adalah pendapat 

dari Kiai Thoifur Ali Wafa dalam kitab Bulghah at-Tullab. Dikarenakan ‗illat 

yang paling pas adalah ―bukan bagian dalam tubuh‖. 

 

 

 

 

 



 

33 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian ini adalah penelitian normatif hukum Islam dengan 

menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini 

dilakukan dengan mengumpulkan data dan bahan-bahan yang berkaitan 

dengan persoalan hukum makan tinta (dakwat) sotong melalui kajian literatur 

murni, yaitu dengan membaca, menelaah, dan menganalisis tulisan-tulisan, 

kitab-kitab fiqh, fatwa kontemporer, serta karya akademik yang relevan 

dengan pembahasan.  

Dalam konteks fatwa negeri Terengganu, penelitian akan mencari 

dokumen fatwa yang pernah dibahas dan diterbitkan oleh pejabat Mufti 

Terengganu yang menyentuh mengenai sotong atau dakwat sotong, baik 

melalui katalog fatwa rasmi negeri, arkib mufti, atau penerbitan lokal. Begitu 

juga, penelitian akan menelusuri fatwa-fatwa Wilayah Persekutuan yang 

tersedia dalam portal rasmi Pejabat Mufti Wilayah Persekutuan, termasuk 

irsyad fatwa, artikel ―Al-Kafi li al-Fatawi‖ dan makalah-makalah yang 

berkaitan. 

Metode penelitian kepustakaan ini dipilih karena isu hukum tinta 

(dakwat) sotong lebih banyak dibicarakan dalam teks-teks fiqh, fatwa rasmi, 

dan karya akademik, dibandingkan penelitian empiris lapangan. Dengan 

demikian, penelitian ini menitikberatkan pada analisis teks (textual analysis) 

dan perbandingan dalil (fiqh muqaranah), termasuk perbandingan pandangan 



 

 

 

34 

fatwa negeri Terengganu dan fatwa Wilayah Persekutuan. Langkah-

langkahnya meliputi identifikasi dokumen fatwa di kedua jabatan, ekstraksi 

dalil dan teks penting, analisis perbezaan dan persamaan pendekatan, dan 

akhirnya perumusan kesimpulan yang aplikatif dalam konteks masyarakat 

Muslim semasa. 

 

B. Jenis Data 

Untuk penelitian ini, penulis menggunakan data kualitatif yang 

berbentuk maklumat atau informasi yang diperoleh dari berbagai sumber yang 

telah diidentifikasi sesuai dengan keperluan kajian.
41

 Data tersebut dihimpun 

melalui proses pengutipan langsung maupun tidak langsung dari kitab-kitab 

fiqh, karya tulis akademik, artikel ilmiah, serta fatwa resmi yang dikeluarkan 

oleh lembaga berautoriti seperti Jabatan Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan 

Mufti Wilayah Persekutuan. Seluruh data yang terkumpul kemudian disusun 

dan disajikan secara sistematis agar relevan dengan fokus penelitian mengenai 

hukum makan tinta (dakwat) sotong. 

Dalam prosedur penelitian yang sistematis dan terstandardisasi, setiap 

langkah pengumpulan data selalu memiliki kaitan erat dengan permasalahan 

penelitian yang hendak dipecahkan. Oleh sebab itu, metode pengumpulan data 

yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode studi kepustakaan (library 

research).
42

 Metode ini memungkinkan penulis untuk menelaah, mengkaji, 

serta menganalisis berbagai teks, baik berupa sumber primer seperti al-Qur‘an, 

                                                      
41

 Idris Awang, Penyelidikan Ilmiah Amalan dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil 

& Syakir Sdn. Bhd, 2009), hlm 94. 
42

 Soerjono Soekanto, Pengantar Penelitian Hukum, (Jakarta: UI Press, 2010), hlm. 43. 



 

 

 

35 

hadis, dan kitab fiqh klasik,
43

 maupun sumber sekunder seperti jurnal, karya 

akademik kontemporer, serta fatwa-fatwa institusi. Dengan demikian, 

penelitian ini bertujuan untuk menghasilkan pemahaman komprehensif 

tentang kedudukan hukum tinta (dakwat) sotong dalam perspektif fiqh 

muqaranah dan fatwa kontemporer. 

 

C. Sumber Data 

Data yang digunakan dalam penelitian ini ialah data sekunder yang 

telah tersedia di Jabatan Mufti dan relevan dengan masalah yang dibahas. Ini 

berarti bahwa seluruh data dikumpulkan dan diperoleh dari hasil penelitian 

yang mencakup bahan-bahan bacaan dan sumber data yang berkaitan dengan 

topik tersebut. Sumber data ini diklasifikasikan ke dalam dua bagian utama:
44

 

1. Bahan hukum primer, yaitu bahan hukum yang diperoleh dengan 

mengumpulkan dan mengutip data-data dari lapangan di Jabatan Mufti 

Negeri Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan. Penggunaan 

bahan hukum primer ini sangat penting, karena memberikan landasan yang 

kuat dan otoritatif dalam analisis hukum yang dilakukan, serta membantu 

peneliti memahami perspektif para ulama dan pegawai mufti dalam 

menginterpretasikan hukum Islam. 

2. Bahan hukum sekunder, yaitu bahan hukum pelengkap yang berasal dari 

buku-buku dan sumber lain yang relevan dengan penelitian yang penulis 

                                                      
43

 Al-Nawawi, Al-Majmu‟ Syarh al-Muhazzab, (Beirut: Dar al-Fikr, 1996), jil. 9, hlm. 28. 
44

 Adi Riyanto, Metodologi Penelitian Sosial Dan Hukum, (Jakarta: Granit,2004) Cet ke1, 



 

 

 

36 

lakukan.
45

 Ini mencakup kitab-kitab seperti Bulghah at-Thullab dan 

Bughyah al-Murtarshidin, serta artikel dan jurnal yang berhubungan 

dengan topik kajian yang diteliti. Selain itu, penulis juga akan 

memanfaatkan laman web Jabatan Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan 

Mufti Wilayah Persekutuan sebagai sumber informasi yang mendukung 

dan memperkaya kegiatan penelitian ini. Penggunaan bahan hukum 

sekunder ini sangat penting untuk memberikan perspektif tambahan dan 

mendalami isu yang sedang dikaji. 

3. Bahan hukum tertier, yaitu bahan sumber pelengkap yang digunakan 

dalam penelitian ini bagi memberikan penjelasan tambahan terhadap 

bahan hukum primer dan sekunder. Bahan ini tidak membahas secara 

langsung persoalan hukum yang diteliti, tetapi berperanan penting dalam 

membantu penulis memahami istilah, konsep, serta memberikan arah 

metodologi penelitian. Antara bahan hukum tertier yang dimaksudkan 

ialah kamus, ensiklopedia, bibliografi, serta buku-buku metodologi 

penelitian yang relevan. Dengan adanya bahan hukum tertier ini, penulis 

dapat memperkukuh analisis serta memastikan kajian lebih sistematis dan 

tersusun.
46

 

 

 

 

 

 

 

                                                      
45

 Idris Awang, Penyelidikan Ilmiah Amalan Dalam Pengkajian Islam, (Selangor: Kamil 

& Shakir Sdn.Bhd,2009), h.94. 
46

 Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 

2017), hlm. 141. 



 

 

 

37 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data merupakan prosedur yang terstruktur dan 

terstandarisasi untuk mendapatkan informasi yang dibutuhkan.
47

 Dalam upaya 

mengumpulkan data yang relevan, penulis menerapkan beberapa metode, 

yaitu: 

1. Wawancara: yaitu penulis melakukan sesi tanya jawab secara langsung 

dengan responden terkait permasalahan yang sedang diteliti.
48

 Pertanyaan 

tersebut ditujukan kepada Mufti dan pegawai di Jabatan Mufti Negeri 

Terengganu serta Mufti Wilayah Persekutuan, dengan fokus pada 

perbedaan pandangan yang mereka berikan mengenai isu hukum memakan 

tinta (dakwat) sotong. Metode ini memungkinkan penulis untuk 

mendapatkan informasi yang mendalam dan mencari maklumat atau 

sumber non hukum. 

2. Studi kepustakaan: yaitu penulis mengumpulkan informasi yang 

bersumber dari buku-buku dan literatur lainnya yang relevan dengan 

masalah yang diteliti.
49

 Metode ini melibatkan pembacaan dan analisis 

berbagai karya tulis yang terkait, termasuk kitab-kitab dan artikel ilmiah, 

untuk memahami konsep, teori, dan pandangan yang ada mengenai isu 

hukum memakan tinta (dakwat) sotong. Dengan cara ini, studi 

kepustakaan memberikan dasar teori yang kokoh bagi penelitian ini. 

 

                                                      
47

 Moh. Nazir, Metode Penelitian, (Jakarta: Ghalia Indonesia,1988), Cet ke-3, h.211. 
48

 Iryana, Risky Kawasati, Teknik Pengumpulan Data Metode Kualitatif, (Sorong: 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), 2014), h.4. 
49

 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik, (Jakarta: Rineka 

Cipta, 2010), h. 172. 



 

 

 

38 

E. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan dalam kajian ini adalah analisis 

normatif dengan pendekatan fiqh muqaranah (perbandingan hukum). Proses 

ini dilakukan dengan cara mengumpulkan data dari kitab-kitab fiqh serta 

sumber-sumber fatwa yang mewakili kedua mazhab atau pandangan yang 

relevan dengan permasalahan hukum makan tinta (dakwat) sotong. Data yang 

diperoleh kemudian dianalisis dengan meneliti dalil-dalil syar‗i yang 

dijadikan sandaran oleh masing-masing pihak, baik dari al-Qur‘an, al-

Sunnah, qiyas, mahupun kaedah-kaedah fiqh. Selanjutnya, pandangan 

tersebut dibandingkan untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, serta 

dasar argumentasi masing-masing.
50  

Analisis data dilakukan dengan cara menguraikan permasalahan 

berdasarkan persoalan kajian (research questions) yang telah dirumuskan 

sebelumnya. Tujuannya adalah untuk menjelaskan secara sistematis jawaban 

terhadap objektif penelitian, menilai kekuatan dalil yang dikemukakan, serta 

memberikan kesimpulan yang bersifat kritis dan komprehensif.
51

  

 

F. Teknik Penulisan 

Dalam penulisan laporan dan penelitian ini, penulis menggunakan 

beberapa metode, yaitu: 

1. Metode deduktif, dipakai dengan memulakan dari dalil-dalil umum dalam 

syariat Islam yang berkaitan dengan hukum makanan, kemudian 

                                                      
50

 Abd. Rahman Dahlan, Usul Fiqh (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 2010), h. 45–47. 
51

 Juhaya S. Praja, Metodologi Penelitian Hukum Islam (Bandung: Pustaka Setia, 2011), 

h. 88–90. 



 

 

 

39 

diaplikasikan kepada persoalan yang lebih khusus dalam kajian ini. 

Pendekatan ini penting kerana ia memastikan setiap kesimpulan yang 

diambil tetap berlandaskan prinsip-prinsip syariat yang menyeluruh. 

2. Metode induktif, digunakan dengan mengumpulkan data yang bersifat 

khusus dari pelbagai sumber otoritatif, termasuk rujukan daripada Jabatan 

Mufti Negeri Terengganu dan Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan. Data 

yang terkumpul kemudian dianalisis secara sistematis untuk dirumuskan 

kepada suatu pemahaman dan kesimpulan yang bersifat umum. Cara ini 

membolehkan penulis meneliti sesuatu isu berdasarkan bukti yang nyata 

dan kontekstual. 

3. metode komparatif, dipakai dengan tujuan untuk membandingkan 

pandangan serta fatwa yang telah dikeluarkan oleh kedua-dua institusi 

mufti tersebut. Melalui perbandingan ini, penulis dapat mengenal pasti 

titik persamaan dan perbezaan yang wujud dalam kerangka hukum Islam, 

seterusnya memberikan gambaran yang lebih objektif terhadap 

permasalahan yang dibahas. Dengan ketiga-tiga metode ini, penelitian 

diharapkan dapat menghasilkan suatu analisis yang lebih menyeluruh, 

mendalam, dan berimbang dalam memahami hukum berkaitan isu yang 

dikaji. 



 

69 

BAB V 

PENUTUP  

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian mendalam terhadap pandangan hukum 

Mufti Negeri Terengganu dan Mufti Wilayah Persekutuan mengenai hukum 

memakan tinta (dakwat) sotong, penelitian ini menemukan beberapa poin 

penting yang menggambarkan perbedaan metodologis, epistemologis, dan 

praktis antara kedua pandangan tersebut. 

1. Dari aspek sumber dan metode istinbat hukum, baik Mufti Negeri 

Terengganu maupun Mufti Wilayah Persekutuan sama-sama berpegang 

pada sumber hukum utama, yaitu al-Qur‘an, al-Sunnah, ijma‘, dan qiyas 

sebagaimana digariskan oleh mazhab al-Syafi‗i. Namun, perbedaan 

terletak pada cara mereka menafsirkan dan menerapkan dalil-dalil tersebut 

dalam konteks kontemporer. Mufti Negeri Terengganu lebih cenderung 

menggunakan pendekatan ihtiyat (الاحتياط) atau kehati-hatian dalam 

menetapkan hukum, berasaskan pada kaidah bahwa setiap sesuatu yang 

keluar dari perut hewan pada asalnya najis kecuali ada dalil yang 

menyucikannya.
95

 Berdasarkan prinsip ini, tinta (dakwat) sotong dinilai 

termasuk kategori benda yang diragukan kesuciannya sehingga lebih 

selamat untuk ditinggalkan. 

                                                      
95

 Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Hukum Memakan Dakwat Sotong, Portal Rasmi 

Mufti Terengganu, 2020. 



 

 

 

70 

Sebaliknya, Mufti Wilayah Persekutuan menekankan prinsip taysir (التيسير) 

dan kaidah الأصل في الأشياء الإباحة (asal hukum segala sesuatu adalah mubah) 

selama tidak ada dalil yang secara jelas mengharamkannya.
96

 Pendekatan 

ini sejalan dengan semangat maqasid syariah yang bertujuan 

menghilangkan kesukaran (raf‟ al-haraj) dan memelihara kemaslahatan 

umat (jalb al-maslahah). Oleh karena itu, tinta (dakwat) sotong dianggap 

suci dan halal dimakan, karena tidak terbukti berbahaya secara saintifik 

dan termasuk bagian dari hewan laut yang secara umum dihalalkan dalam 

al-Qur‘an. 

2. Dari segi penerapan kaidah fiqhiyyah dan istidlal, Mufti Negeri 

Terengganu menekankan prinsip saddu al-zari„ah (menutup jalan menuju 

kemudaratan) dengan mempertimbangkan kemungkinan adanya unsur 

najis atau bahaya dalam tinta (dakwat) sotong.
97

 Pandangan ini berpijak 

pada prinsip kehati-hatian (ihtiyat) yang kuat dalam mazhab al-Syafi‗i dan 

bertujuan menjaga kesucian makanan dari unsur syubhat. Sebaliknya, 

Mufti Wilayah Persekutuan menggunakan pendekatan maslahah mursalah 

dan istishlah untuk menilai bahwa tinta (dakwat) sotong tidak memiliki 

unsur yang dapat membahayakan manusia, sehingga penggunaannya 

dibolehkan.
98

 Pendekatan ini lebih progresif dan terbuka terhadap 

penemuan sains modern yang menunjukkan bahwa tinta (dakwat) sotong 

                                                      
96

 Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-486: Hukum Memakan 

Dakwat Sotong, 2021. 
97

 Al-Nawawi, al-Majmu„ Syarh al-Muhazzab, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), hlm. 576. 
98

 Wahbah al-Zuhaili, Usul al-Fiqh al-Islami, (Damaskus: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 812. 



 

 

 

71 

tidak mengandung zat berbahaya, bahkan memiliki nilai gizi dan manfaat 

dalam industri makanan serta farmasi.
99

 

Dalam perspektif maqasid syariah, Mufti Negeri Terengganu 

mengutamakan maqasid hifz al-din (memelihara agama) dan hifz al-nafs 

(menjaga jiwa) melalui sikap berhati-hati terhadap perkara syubhat yang 

berpotensi mencemari kesucian makanan.
100

 Sementara Mufti Wilayah 

Persekutuan lebih mengedepankan maqasid hifz al-„aql (menjaga akal) dan 

hifz al-mal (menjaga harta) dengan mempertimbangkan rasionalitas dan 

keperluan masyarakat terhadap sumber makanan laut yang halal dan 

berkhasiat.
101

 

3. Dari sudut analisis fiqh muqaran, dapat disimpulkan bahwa perbedaan 

hukum yang lahir dari dua fatwa ini bersumber dari perbedaan dalam 

penilaian terhadap ‗illah (sebab hukum). Mufti Terengganu menilai bahwa 

keluarnya tinta (dakwat) dari tubuh sotong menjadikannya menyerupai 

benda najis seperti darah atau muntahan, sedangkan Mufti Wilayah 

menilai tinta (dakwat) tersebut lebih menyerupai cairan alami yang tidak 

menajiskan seperti air liur atau lendir ikan. Oleh sebab itu, perbedaan 

pandangan ini bersifat ijtihadiyyah, bukan ta„abbudiyyah, dan keduanya 

sah dalam ruang lingkup fiqh.  

                                                      
99

 M. N. Khan et al., ―Nutritional and Functional Properties of Squid Ink,‖ Journal of 

Marine Biology, Vol. 45, No. 3 (2018): 221–230. 
100

 Al-Syatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Syari„ah, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Kutub al-

‗Ilmiyyah, 1996), hlm. 11. 
101

 Ibn Ashur, Maqasid al-Syari„ah al-Islamiyyah, (Tunisia: Dar al-Salam, 1999), hlm. 

231. 



 

 

 

72 

Dari segi konteks sosial dan lokalitas fatwa, keputusan Mufti 

Negeri Terengganu banyak dipengaruhi oleh latar budaya masyarakat 

setempat yang lebih berhati-hati dalam urusan halal dan haram makanan 

laut, sedangkan fatwa Mufti Wilayah Persekutuan disusun untuk 

menjawab keperluan masyarakat urban dan industri makanan yang 

menuntut kepastian hukum. Dengan demikian, fatwa-fatwa ini tidak dapat 

dilihat secara hitam putih, melainkan perlu dipahami dalam konteks sosio-

historisnya masing-masing. 

Keseluruhannya, hasil penelitian ini membuktikan bahwa fiqh 

Islam memiliki fleksibilitas yang tinggi dan mampu beradaptasi dengan 

perkembangan zaman tanpa menyalahi prinsip-prinsip dasar syariat. 

Perbedaan pendapat seperti ini merupakan rahmat dan kekayaan 

intelektual Islam yang perlu dipelihara, bukan disalahartikan sebagai 

pertentangan. Dengan demikian, fiqh muqaran berfungsi sebagai jembatan 

yang mempertemukan berbagai pandangan ulama untuk menemukan 

hikmah di balik perbedaan hukum, serta memperkukuh pemahaman 

masyarakat terhadap keluasan ajaran Islam. 

 

B. Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis di atas, penulis mengajukan 

beberapa saran yang bersifat akademik dan praktis, dengan harapan dapat 

memperkuat kajian hukum Islam kontemporer serta meningkatkan 

pemahaman masyarakat terhadap perbedaan fatwa dalam isu makanan halal. 



 

 

 

73 

1. Penulis menyarankan agar pengusaha makanan dan industri halal merujuk 

pihak berkuasa agama sebelum menggunakan tinta (dawat) sotong dalam 

produk makanan halal, khususnya yang diedarkan di negeri-negeri seperti 

Negeri Terengganu yang mempunyai ketetapan yang lebih ketat. 

2. Penulis juga menyarankan agar Majelis Fatwa Kebangsaan Malaysia 

(JAKIM) serta jabatan mufti negeri-negeri di Malaysia untuk memperkuat 

koordinasi dalam menyatukan fatwa yang berpotensi menimbulkan 

kekeliruan di masyarakat. Walaupun Islam mengakui perbedaan pendapat 

(ikhtilāf) sebagai rahmat, namun dalam isu publik seperti makanan halal, 

keseragaman pandangan sangat diperlukan untuk menjamin keyakinan 

umat. Pembentukan jawatankuasa penyelaras yang menghimpun pakar 

syariah, saintis, dan ahli industri dapat membantu menghasilkan keputusan 

hukum yang lebih komprehensif dan dapat diterima oleh semua pihak. 

Institusi pendidikan Islam juga harus memperkuat kurikulum fiqh 

muqaran dan metodologi fatwa agar generasi ulama muda mampu 

memahami akar perbedaan pandangan dan tidak terjebak dalam fanatisme 

mazhab. Dengan pemahaman ini, mereka dapat menilai isu hukum secara 

objektif, ilmiah, dan berdasarkan dalil yang kuat. 

3. Penulis juga menyarankan Majelis Fatwa Kebanggsaan Malaysia (JAKIM) 

agar meningkatkan kesedaran masyarakat melalui ceramah, infografik atau 

penerangan di media sosial berkenaan hukum makanan yang diragui 

statusnya, termasuk tinta (dawat) sotong, agar masyarakat dapat membuat 

pilihan yang lebih yakin dan berpandukan syarak. Kajian saintifik lebih 



 

 

 

74 

lanjut digalakkan untuk menilai tahap keselamatan tinta (dawat) sotong 

daripada aspek toksikologi dan nilai pemakanan agar keputusan hukum 

lebih mantap, bersandarkan fakta dan maqasid syariah. 

Masyarakat umum juga harus meningkatkan literasi hukum Islam melalui 

bacaan, seminar, dan media digital yang berautoriti. Hal ini penting agar 

umat Islam tidak mudah terpengaruh oleh fatwa yang bersifat separuh ilmu 

atau bersumber dari media sosial yang tidak sahih. Lembaga agama seperti 

JAKIM, Mufti Negeri, dan Universitas Islam perlu mengambil peranan 

aktif dalam menyebarkan penjelasan hukum dengan bahasa yang mudah 

difahami tanpa mengurangi kedalaman ilmunya. 

Akhirnya, penelitian ini menegaskan pentingnya membangun budaya 

ijtihad yang dinamis dan berbasis ilmu dalam masyarakat Islam. Hanya 

dengan cara ini, hukum Islam akan terus relevan, responsif terhadap 

perkembangan zaman, dan tetap berakar kuat pada prinsip-prinsip maqasid 

syariah. 



 

75 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Aziz Dahlan, Ensiklopedi Hukum Islam, Jilid 4, Jakarta; Ichtiar Baru Van 

Hoeven, 1970. 

Abdullah bin Umar bin Abu Bakar bin Yahya al-Hadhrami, fatwa ulama 

Hadhramaut mengenai najisnya dakwat sotong, di dalam kitab Al-Asybah 

wa al-Nazair. 

Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, no. 83; al-Tirmizi, Sunan al-

Tirmizi, no. 69. Hadis hasan sahih. 

Adi Riyanto, Metodologi Penelitian Sosial Dan Hukum, (Jakarta: Granit, . 

Ahmad Khatib al-Minangkabawi, al-Thaharah al-Kubra dan fatwa beliau di 

Masjidil Haram, mengenai hukum cecair yang keluar dari rongga perut 

haiwan. 

Al-Nawawi, Al-Majmū‟ Syarh al-Muhadhdhab, Beirut: Dār al-Fikr, 1997. 

Al-Qarafi, al-Furuq, jil. 1 Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1998. 

Al-Shatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Shari‟ah, jil. 2 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 

1997. 

Al-Suyuti, al-Asybah wa al-Nazā‘ir, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1990. 

Al-Syafi‘i, al-Umm, jil. 2 Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1990. 

Al-Syirazi, al-Muhadhdhab fi Fiqh al-Imām al-Syāfi‘i, Beirut: Dār al-Fikr, jil. 1,  

Artikel rasmi pelantikan: ―Mufti Wilayah Persekutuan Kesembilan‖ – pelantikan 

Ustaz Ahmad Fauwaz Fadzil (23 Mei 2025). 

Departmen Agama RI, Al-Qur‟an dan Terjemahan, Bandung: CV Media Fitrah 

Rabbani,2008. 

Diah Himpuno, Membuat Masakan dan Kue Dari Bahan Halal, Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama, 2017. 

Hadis riwayat Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, Kitab al-Taharah, hadis no. 83; al-

Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, hadis no. 69. 

Himmatul Aliyah, Urgensi Makanan Bergizi Menurut Al-Quran Bagi 

Pertumbuhan dan Perkembangan Anak, (Jurnal Ilmu Qur‟an dan Tafsir 

vol. 10 No.2 tahun 2016. 



 

 

 

76 

HR Ahmad, Muslim, Abu Dawud, dan At-Tirmizi serta dinilai shahih oleh an-

Nasa‘I dari Raf‘I bin Khadji dengan redaksi 

http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

http://e-smaf.islam.gov.my/e-smaf/index.php/main/mainv1/fatwa/pr/11604 

https://rumaysho.com/24683-bulughul-maram-tentang-air-bahas-tuntas.html 

https://www.liputan6.com/quran/al-maidah/96 

Hussein Bahresy, Pedoman Fiqih Islam, Surabaya; Al-Ikhlas, 1981. 

Ibn ‗Ābidīn, Radd al-Muhtār ‗ala al-Durr al-Mukhtār, Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 

Ibn Hajar al-Asqalani, Fath al-Bari, jil. 1 Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1993. 

Ibn Nujaym, al-Asybah wa al-Nazā‘ir, Kairo: Dār al-Kutub, 1968. 

Ibn Qudamah, al-Mughni, jil. 1 Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994. 

Idris Awang, Penyelidikan Ilmiah Amalan Dalam Pengkajian Islam, Selangor: 

Kamil & Shakir Sdn.Bhd, 2009. 

Imam al-Nawawi, al-Majmū‟ Sharh al-Muhadhdhab, Beirut: Dār al-Fikr, 1997. 

Imam al-Nawawi, Raudah al-Tālibīn, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 2003. 

Iryana, Risky Kawasati, Teknik Pengumpulan Data Metode Kualitatif, Sorong: 

Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN), 2014. 

Jabatan Agama Islam Wilayah Persekutuan (JAWI) – Sejarah penubuhan awal 

Urusetia Majlis dan peranan awal institusi Mufti. 

Jabatan Mufti Negeri Terengganu, Koleksi Fatwa Negeri Terengganu, 

Terengganu: Pejabat Mufti Negeri, 2019. 

Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, Irsyad al-Fatwa Siri ke-472: Hukum 

Memakan Dakwat Sotong, Putrajaya: Pejabat Mufti Wilayah, 2020. 

JAWI, Sejarah Penubuhan dan Perkembangan (diakses melalui portal rasmi 

JAWI). 

Karina Anggiani, Metodologi, Subjek, Dan Objek Penelitian, Bandung: SunMore, 

2017.. 

Kementerian Kesihatan Malaysia, ―Kajian Kandungan Kimia Dakwat Sotong,‖ 

Laporan Makmal, 2019. 



 

 

 

77 

Laman Web Rasmi e-Fatwa, ―Hukum Memakan Pasi/Dakwat Sotong,‖ (rujukan 

fatwa Negeri Terengganu), akses pada 2 September 2025. 

M. Raya, ―Nutritional Values of Cephalopod Ink,‖ Journal of Marine Biology, 

vol. 12, no. 2 (2018): 45–52. 

Madya Dato‘ Dr Haji Mohamad Sabri bin Haron, Mufti Negeri Terengganu, 

Wawancara, Jabatan Mufti Nelgelri Terengganu, 25 mei 2025 

Moh. Nazir, Metode Penelitian, Jakarta: Ghalia Indonesia,1988. 

Mohd Ridzuan Mohamad & Ahmad Azrin Adnan, ―Kajian Manuskrip Wakaf 

Syeikh Abdul Kadir Bukit Bayas di Terengganu,‖ International Journal of 

Islamic Products and Malay Civilization, 2(1), 2023 

Muhammad Nawawi al-Bantani, Nihayat al-Zain fi Irshad al-Mubtadi‘in, bab 

Taharah, mengenai hukum cecair yang keluar dari perut haiwan. 

Nahar Mardiyantoro, Metodologi Penelitian, Jakarta: Rineka Cipta,2017. 

Portal Rasmi JAKIM, ―JAIN/MAIN/Pejabat Mufti‖ – Senarai pautan rasmi 

Pejabat Mufti Negeri termasuk Terengganu 

Portal Rasmi Mufti Negeri Terengganu, ―Hukum Memakan Dakwat Sotong,‖ 

Kuala Terengganu: Jabatan Mufti Negeri Terengganu, 2020. 

Portal Rasmi Mufti Wilayah Persekutuan, ―Hukum Memakan Dakwat Sotong,‖ 

Irsyad al-Fatwa Siri 516, Putrajaya: Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan, 

2020. 

R. Garcia, ―Culinary Uses of Squid Ink in Mediterranean Diet,‖ International 

Journal of Gastronomy, vol. 8, no. 1 2019. 

Sahnun, al-Mudawwanah al-Kubra, Beirut: Dār al-Kutub al-Ilmiyyah, 1994. 

Senarai Mufti Wilayah Persekutuan, Wikipedia BM & rekod rasmi JAWI 

(dikemas kini Julai 2025) 

Shalih bin Fauzan bin Abdullah Al-Fauzan, (fiqih makanan) penerjemah Abu 

Muawiyah Hammad, Mustolah Maufur, Jakarta, Griya Ilmu, 2011. 

Shalih Bin Fauzan bin Abdullah Al-fauzan, Fiqih Makanan, penerjemah Abu 

Muawiyah Hammad, Mustolah Maufur, Jakarta, Griya Ilmu, 2011. 

Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik, Jakarta: 

Rineka Cipta, 2010. 

Suryana, Makanan Yang Halal Dan Haram, Jakarta: Mapan, TT. 



 

 

 

78 

Wikipedia BM – ―Mufti Terengganu‖ dikemas kini 25 Julai 2025 

Wikipedia: ―Luqman Abdullah‖ – Mufti Wilayah Persekutuan (2020–2025. 

Wikipedia: ―Zulkifli Mohamad Al-Bakri‖ – maklumat pelantikan sebagai Mufti 

Wilayah Persekutuan 2014–2020. 

Zulkifly Muda, ―Fatwa Kontemporari: Pengalaman Sebagai Mufti Terengganu 

2013–2021,‖ Majallah Kulliyyah Syariah wa al‑Qanun, Edisi Khas, 

Disember 2024. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

79 

LAMPIRAN 

1. Jabatan Mufti Negeri Terengganu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

80 

2. Jabatan Mufti Wilayah Persekutuan 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 



 

 

 

81 

3. Bukti Perdebatan Tentang Hukum Makan Tinta (Dakwat) Sotong. 











 


