
 

 

42 

BAB IV 

HASIL PEMBAHASAN DAN ANALISIS 

A. Penafsiran ayat-ayat tentang Aborsi dalam Tafsir al-Misbah 

1. Surah Al-Isra’ (17:31-33) 

لَهُمْ كَانَ خِطْئًا   وَلََ تَ قْتُ لُوا أَوْلََدكَُمْ خَشْيَةَ إِمْلََقٍ  نَّحْنُ نَ رْزقُُ هُمْ وَإِيَّاكُمْ  إِنَّ قَ ت ْ

وَلََ تَ قْتُ لُوا الن َّفْسَ   ١٣ وَلََ تَ قْرَبوُا الزِّنٰى اِنَّه كَانَ فاَحِشَةً وَسَاۤءَ سَبِيْلًَ  ١٣۝ كَبِيرًا

 يُسْرِفْ  فَلََ  سُلْطٰنًاوَمَنْ قتُِلَ مَظْلُوْمًا فَ قَدْ جَعَلْنَا لِوَليِِّه  ۗ  الَّتِيْ حَرَّمَ اللّٰهُ اِلََّ باِلْحَقِّ 

 ١٣٣ مَنْصُوْراً كَانَ  اِنَّه ۗ  الْقَتْلِ  فِّى

Artinya: “Janganlah kamu membunuh anak-anakmu karena takut 

miskin. Kamilah yang memberi rezeki kepada mereka dan (juga) 

kepadamu. Sesungguhnya membunuh mereka itu adalah suatu dosa 

yang besar (31) Janganlah kamu mendekati zina. Sesungguhnya 

(zina) itu adalah perbuatan keji dan jalan terburuk. Janganlah kamu 

membunuh orang yang diharamkan Allah (membunuhnya), kecuali 

dengan suatu (alasan) yang benar. Siapa yang dibunuh secara 

teraniaya, sungguh Kami telah memberi kekuasaan kepada walinya. 

Akan tetapi, janganlah dia (walinya itu) melampaui batas dalam 

pembunuhan (Qisas). Sesungguhnya dia adalah orang yang 

mendapat pertolongan.”.
76

 (QS. al- Isra‟ ayat 31-32). 

 Asbabun Nuzul 

Aspek historis turunnya ayat ini berkaitan dengan realitas 

masyarakat Quraisy yang masih mempertahankan praktik penyembahan 

berhala serta menunjukkan penolakan terhadap ajaran yang disampaikan 

oleh Nabi Muhammad SAW. Penolakan tersebut bahkan disertai dengan 

tuduhan bahwa beliau mengalami gangguan mental. Sebagai tanggapan 

atas sikap keras kepala mereka yang menolak kebenaran, ayat ini 

diturunkan untuk menegaskan bahwa Allah adalah Tuhan Yang Maha 

Pengasih lagi Maha Penyayang. Dengan demikian, mereka seharusnya 

                                                 
76 LPMQ, Al-Qur‟an Dan Terjemahannya: Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka 

Lajnah, 2019), hlm. 27. 



43 

 

 

menunjukkan rasa syukur atas berbagai nikmat yang telah Allah 

karuniakan.
77

 

Penafsiran M. Quraish Shihab ayat 31 

Menurut M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah, salah satu 

bentuk keburukan masyarakat jahiliah adalah tindakan membunuh anak 

perempuan, yang di antaranya didorong oleh kekhawatiran terhadap 

kondisi ekonomi. Menanggapi hal tersebut, al-Qur‟an menegaskan bahwa 

Allah telah menjamin rezeki setiap hamba-Nya sesuai kebutuhan masing-

masing. Dengan demikian, ayat ini menetapkan larangan untuk membunuh 

anak-anak hanya karena kekhawatiran terhadap kemiskinan. Allah 

menegaskan bahwa rezeki mereka dan rezeki orang tua berada dalam 

tanggung jawab-Nya, bukan semata berasal dari usaha manusia. Tugas 

manusia adalah berikhtiar, sementara Allah yang menyediakan sarana 

rezeki bagi semuanya. Maka, membunuh anak-anak karena ketakutan 

terhadap kemiskinan digolongkan sebagai dosa besar.
78

 

Larangan dalam ayat ini ditujukan kepada khalayak umum, 

sebagaimana ditunjukkan melalui penggunaan kata ganti jamak (janganlah 

kamu), berbeda dengan ayat-ayat sebelumnya yang menggunakan bentuk 

tunggal (janganlah engkau). Hal ini dapat dipahami sebagai petunjuk 

bahwa keburukan yang dimaksud telah meluas dalam masyarakat Jahiliah, 

sehingga menuntut penanganan secara kolektif. Pemakaian bentuk jamak 

menunjukkan bahwa perintah tersebut bersifat kolektif dan menjadi 

tanggung jawab seluruh komunitas, sementara penggunaan bentuk tunggal 

menegaskan kewajiban yang bersifat individual dan menyentuh aspek 

personal masing-masing.
79

 

Redaksi ayat di atas sedikit berbeda dengan redaksi QS. al-An„am [6]: 

151. Di sana dinyatakan: 

                                                 
77 Al-Wāḥidī, Asbāb al-Nuzūl tahqiq: Kamāl Basyīr „Iwadh (Beirut: Dār al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1991), hlm. 87. 
78 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 456. 
79 Ibid. 



44 

 

 

 ۗ  نَحْنُ نَ رْزقُُكُمْ وَاِيَّاهُمْ  ۗ  قٍ ا اَوْلََدكَُمْ مِّنْ اِمْلََ ۗ  وَلََ تَ قْتُ لُوْ 

“Janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena kemiskinan. 

Kami akan memberi rezeki kepada kamu dan kepada mereka” 

 

sedang di sini seperti Anda baca di atas menyatakan  

ۗ  نَحْنُ نَ رْزقُُ هُمْ وَاِيَّاكُمْ  ۗ  اِمْلََقٍ ا اَوْلََدكَُمْ خَشْيَةَ ۗ  وَلََ تَ قْتُ لُوْ   

“Dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena takut 

kemiskinan. Kami-lah yang akan memberi rezeki kepada mereka dan 

juga kepada kamu. sementara ulama menyatakan bahwa ayat ini 

ditujukan kepada orang tua yang mampu sedang ayat yang serupa 

pada QS. al-An‟am (6): 151 ditujukan kepada orang tua yang 

miskin.
80

  

 

Dalam uraian mengenai surah al-An‟am, mufasir menjelaskan bahwa 

motivasi utama di balik praktik pembunuhan anak sebagaimana dimaksud 

dalam ayat tersebut adalah kondisi kemiskinan yang tengah dialami oleh 

sang ayah, disertai rasa cemas bahwa kelahiran anak akan semakin 

memperberat beban ekonomi yang sudah sulit ditanggung. Karena itu, 

Allah menegaskan terlebih dahulu jaminan rezeki bagi orang tua melalui 

pernyataan, 'Kami akan memberikan rezeki kepadamu,' sebelum kemudian 

menyampaikan jaminan serupa bagi anak melalui kelanjutan ayat, yakni 

'dan kepada mereka, yaitu anak-anakmu.
81

  

Dalam Surah al-Isrā‟ (17): 31, istilah kemiskinan yang disebutkan 

tidak merujuk pada keadaan nyata yang tengah dialami, melainkan pada 

kekhawatiran akan kemungkinan jatuh ke dalam kemiskinan di masa 

depan. Indikasi ini terlihat dari penggunaan kata khasyyah, yang secara 

leksikal berarti rasa takut. Kekhawatiran tersebut lebih diarahkan pada 

potensi keterbatasan ekonomi yang mungkin dihadapi oleh anak-anak. 

Untuk meredakan kecemasan orang tua, ayat tersebut terlebih dahulu 

menegaskan, 'Kamilah yang akan memberikan rezeki kepada mereka,' 

yaitu kepada anak-anak yang menjadi objek kekhawatiran. Setelah itu, 

                                                 
80 Ibid, hlm. 457. 
81 Ibid. 



45 

 

 

baru ditegaskan bahwa Allah juga menjamin rezeki bagi orang tua melalui 

kalimat 'dan juga kepada kamu.' Dengan demikian, ayat ini secara tegas 

menolak anggapan bahwa ketakutan terhadap kemiskinan, dalam bentuk 

apapun, dapat dijadikan alasan yang sah untuk melakukan pembunuhan 

terhadap anak.
82

  

Kata (الخطء) al-khith‟ berbeda dengan kata (الخطأ) al-khatha'. Yang 

pertama berarti dosa atau kesalahan yang dilakukan dengan sengaja, 

sedang yang kedua adalah yang teijadi tanpa sengaja dan tanpa maksud 

dari pelakunya. Penegasan bahwa pembunuhan adalah dosa sengaja 

ditekankan karena ketika itu sebagian anggota masyarakat Jahiliah 

menduganya baik dan benar.
83

 

 Penafsiran M. Quraish Shihab ayat 32 

Mengingat salah satu alasan dibalik pembunuhan anak perempuan 

adalah kekhawatiran akan terjerumus dalam perbuatan zina atau menjadi 

korban pelecehan seksual, maka ayat ini secara lebih luas 

menginstruksikan seluruh lapisan masyarakat untuk menjauhi segala faktor 

yang dapat mengarah pada perilaku tersebut. Walaupun 

Menurut al-Biqa‟i, praktik pembunuhan anak mencerminkan sifat 

kikir, sedangkan perzinahan mencerminkan perilaku boros. Oleh karena 

itu, ayat ini kemudian dilanjutkan dengan larangan melakukan zina. Selain 

itu, perbuatan zina juga kerap berujung pada pembunuhan karena 

ketidakjelasan status ayah biologis dari anak yang dilahirkan, yang dalam 

hal ini menimbulkan konsekuensi atas dasar kebatilan. Di sisi lain, 

pembunuhan anak merupakan tindakan yang merampas hak hidup, yang 

secara hakikat berarti meniadakan kebenaran 

Sayyid Quthub menulis bahwa dalam perzinahan terdapat 

pembunuhan dalam beberapa segi. Pertama, pada penempatan sebab 

kehidupan (sperma) bukan pada tempatnya yang sah. Ini biasa disusul 

                                                 
82 Ibid. hlm. 457 
83 Ibid. hlm. 458 



46 

 

 

keinginan untuk menggugurkan janin yang dikandung. Kalau ia dilahirkan 

hidup, maka biasanya ia dibiarkan begitu saja tanpa ada yang memelihara 

dan mendidiknya, dan ini merupakan salah satu bentuk pembunuhan. 

Perzinahan juga merupakan pembunuhan terhadap masyarakat yang 

merajalela di tengah-tengahnya keburukan ini, karena di sini menjadi tidak 

jelas atau bercampur baur keturunan seseorang serta menjadi hilang 

kepercayaan menyangkut kehormatan dan anak, sehingga hubungan antar 

masyarakat melemah yang akhirnya mengantar kepada kematian umat. Di 

sisi lain, perzinahan juga membunuh masyarakat dari segi kemudahan 

melampiaskan nafsu sehingga kehidupan rumah tangga menjadi sangat 

rapuh bahkan tidak dibutuhkan lagi. Keluarga menjadi sangat rapuh 

padahal ia merupakan wadah yang terbaik untuk mendidik dan 

mempersiapkan generasi muda memikul tanggung jawabnya. Demikian 

lebih kurang tulis Sayyid Quthub, ketika menghubungkan ayat ini dengan 

ayat yang lalu dan mendatang. 

Ayat ini menegaskan bahwa: Dan janganlah kamu mendekati zina, 

dengan melakukan hal-hal , walau dalam bentuk menghayalkannya, 

sehingga dapat mengantar kamu terjerumus dalam keburukan itu; 

sesungguhnya ia yakni zina itu adalah suatu perbuatan amat keji yang 

melampaui batas dalam ukuran apa pun dan suatu jalan yang buruk dalam 

menyalurkan kebutuhan biologis. 

Para ulama menekankan bahwa tindakan membunuh anak karena 

ketakutan akan kemiskinan mencerminkan sikap su‟uzan atau prasangka 

buruk terhadap Allah sebagai pemberi rezeki. Sementara itu, membunuh 

anak karena kekhawatiran akan terjerumus dalam perzinaan dipandang 

sebagai tindakan yang merusak kelangsungan generasi. Perilaku pertama 

bertentangan dengan prinsip pengagungan terhadap Allah, sedangkan yang 

kedua menunjukkan hilangnya rasa kasih sayang dan empati terhadap 

keturunan 

Dalam pengamatan sejumlah ulama al-Qur‟an, ayat-ayat yang 

menggunakan kata “jangan mendekati” seperti ayat di atas, biasanya 



47 

 

 

merupakan larangan mendekati sesuatu yang dapat merangsang jiwa/nafsu 

untuk melakukannya. Dengan demikian, larangan mendekati mengandung 

makna larangan untuk tidak terjerumus dalam rayuan sesuatu yang 

berpotensi mengantar kepada langkah melakukannya. Hubungan seks 

seperti perzinahan, maupun ketika istri sedang haid, demikian pula 

perolehan harta secara batil, memiliki rangsangan yang sangat kuat, karena 

itu al-Qur‟an melarang mendekatinya. Memang, siapa yang berada di 

sekeliling satu jurang, ia dikhawatirkan terjerumus ke dalamnya. Adapun 

pelanggaran yang tidak memiliki rangsangan yang kuat, maka biasanya 

larangan langsung tertuju kepada perbuatan itu, bukan larangan 

mendekatinya.
84

 

Firman-Nya: ( ًَسَاءَ سَبِيل) sā‟a sabīlan / jalan yang buruk, dipahami 

oleh sementara ulama dalam arti jalan buruk karena ia mengantar menuju 

neraka. Ibn „Āsyūr memahami kata (سبيل) sabīlan dalam arti perbuatan 

yang menjadi kebiasaan seseorang. Thabāthabā‟ī memahaminya dalam 

arti jalan untuk mempertahankan kehidupan. Ulama ini menghubungkan 

pemahamannya itu dengan QS. al-„Ankabūt (29): 29 yang mensifati 

kebiasaan buruk kaum Nabi Lūṭ as. yakni melakukan homoseksual sebagai 

 taqṭa„ūna as-sabīl / memutus jalan. Jalan yang mereka (تَ قْطعَُونَ السَّبِيلَ )

putus itu adalah jalan kelanjutan keturunan, karena kelakuan tersebut tidak 

menghasilkan keturunan, dan kelanjutan jenis manusia. Berbeda dengan 

perzinahan, yang melakukannya dapat memperoleh anak dan kelanjutan 

jenis pun dapat terlaksana, tetapi cara dan jalan itu adalah jalan yang 

sangat buruk. 

Penafsiran M. Quraish Shihab ayat 33 

Setelah memberi tuntunan berkaitan dengan pembunuhan terhadap 

jiwa tertentu yakni anak-anak perempuan serta dengan motivasi tertentu, 

                                                 
84 Ibid. hlm. 459 



48 

 

 

yakni kemiskinan atau menghindari aib, kini dikemukakan tuntunan 

menyangkut pembunuhan secara umum dan dengan berbagai motivasi.
85

 

Ayat ini menegaskan bahwa: Dan janganlah kamu membunuh 

jiwa baik jiwa orang lain maupun jiwamu sendiri yang 

diharamkan Allah melainkan dengan haq yakni kecuali dalam 

kondisi yang dibenarkan agama. Dan barangsiapa dibunuh secara 

zalim, maka sesungguhnya Kami telah memberi kekuasaan kepada 

walinya yakni ahli warisnya untuk menuntut “qishāsh” atau ganti 

rugi kepada keluarga si pembunuh melalui hakim yang 

berwenang, tetapi janganlah keluarganya yang dekat atau yang 

jauh dari ahli waris yang terbunuh itu melampaui batas dalam 

membunuh yakni menuntut membunuh apalagi melakukan 

pembunuhan dengan main hakim sendiri. Jangan juga ia menuntut 

membunuh yang bukan pembunuh, atau membunuh dua orang 

padahal si pembunuh yang bersalah hanya seorang. Sesungguhnya 

ia yakni yang terbunuh itu adalah orang yang telah dimenangkan 

dengan ketetapan hukum yang adil yang ditetapkan Allah itu, dan 

rasa iba kepadanya serta pandangan negatif masyarakat terhadap si 

pembunuh. Ini di dunia, dan di akhirat nanti ia memperoleh 

haknya secara sempurna.86 

Firman-Nya: (تقتلوا النفس) taqtulū an-nafs/membunuh jiwa 

mencakup membunuh jiwa orang lain atau membunuh jiwa 

sendiri, sedang firman-Nya: (التي حرم الله إلَ بالحق) allatī ḥarrama 

Allāh illā bi al-ḥaq/yang diharamkan Allah melainkan dengan 

haq, mengecualikan beberapa jenis pembunuhan. Pengecualian itu 

                                                 
85 Ibid. hlm. 458 
86 Ibid. hlm. 460 



49 

 

 

tidak disebut di sini, tetapi dipahami dari ketentuan yang lain. 

Sayyid Quthub menyebut tiga hal. Pertama, atas dasar qishāsh. 

Kedua, diistilahkannya dengan membendung keburukan yang 

membunuh akibat tersebarnya kekejian (zina). Dan ketiga, 

membendung kejahatan ruhani yang mengakibatkan kekacauan 

masyarakat dan mengganggu keamanannya, yakni terhadap orang 

murtad yang meninggalkan agama Islam setelah ia memeluknya 

secara sukarela, tanpa paksaan. Dengan masuknya ia dalam 

kelompok Islam, maka ia telah mengetahui rahasia-rahasia jamaah 

Islamiah sehingga keluarnya dari Islam dapat mengancam jamaah 

Islamiah. Seandainya sejak semula ia tidak memeluk Islam, maka 

ia bebas bahkan dilindungi. Demikian tulis Sayyid Quthub.87 

Membunuh diri sendiri pun terlarang keras dalam agama 

Islam, Rasul saw. bersabda: “Ada seseorang di antara generasi 

sebelum kamu yang menderita luka, (tetapi) ia tidak sabar, maka 

diambilnya pisau kemudian ia memotong tangannya yakni urat 

nadinya sehingga darah tidak berhenti mengalir sampai ia 

meninggal. Allah berfirman: “Aku didahului oleh hamba-Ku 

sendiri (dalam mencabut nyawanya). Telah-Ku haramkan 

untuknya surga.” HR. Bukhārī melalui Jundub Ibn „Abdillah ra.88 

Firman-Nya: ( ًإنه كان منصورا) innahū kāna manshūran/ 

sesungguhnya ia adalah orang yang dimenangkan, ada juga yang 

memahami yang dimenangkan itu adalah keluarga korban yang 

memperoleh wewenang untuk menuntut balas atau diyah/ganti 

                                                 
87 Ibid. hlm. 460 
88 Ibid. 



50 

 

 

rugi akibat pembunuhan itu.89 Apalagi jika ditanya di akhirat kelak 

jika dikaitkan dengan pembunuhan janin, atas dasar apa aku 

dibunuh?. 

 Analisis Ayat 

Penulis berpendapat bahwa Surah Al-Isrā‟ ayat 31 menegaskan bahwa 

kekhawatiran terhadap kondisi ekonomi tidak dapat dijadikan alasan yang 

sah untuk menghilangkan nyawa anak, termasuk janin yang masih berada 

dalam kandungan. M. Quraish Shihab dalam penafsirannya menekankan 

bahwa ayat ini memuat larangan tegas terhadap segala bentuk 

pembunuhan anak, termasuk praktik aborsi. Oleh karena itu, ayat ini 

secara jelas mengharamkan tindakan menghilangkan nyawa anak hanya 

karena alasan takut miskin. 

Merujuk dari masa jahiliyah dimana bayi perempuan dikubur hidup-

hidup, tentu jika dikaitkan dengan menghilangkan nyawa anak bisa saja 

relevan. Jika zaman jahiliyah dahulu mereka membunuh anak perempuan 

karena aib, dan di zaman sekarang, para orang tua membunuh anak mereka 

karena takut miskin. Ini mengindikasikan bahwa baik anak itu dibunuh 

karena aib atau anak itu dibunuh karena takut menjadi penyebab orang 

tuanya miskin, sama-sama tidak memiliki landasan keimanan dan souzon 

yang baik terhadap Allah SWT. Apalagi di zaman jahiliyah mereka tidak 

beriman kepada Allah SWT. Dalam QS. At-Takwir Allah berfirman: 

 

لَتْ   ١۝باَِيِّ ذَنْبٍ قتُِلَتْ  ١۝وَاِذَا الْمَوْءُدَةُ سُىِٕ

Artinya: “Dan apabila bayi-bayi perempuan yang dikubur hidup-

hidup ditanya, karena dosa apakah mereka dibunuh?” (QS. At-

Takwir ayat 8-9).
90

 

 

                                                 
89 Ibid. 
90 LPMQ, Al-Qur‟an Dan Terjemahannya: Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka 

Lajnah, 2019), hlm. 580. 



51 

 

 

 Dalam ayat ini, Allah SWT mengangkat sebuah peristiwa tragis yang 

terjadi pada masa jahiliyah, yakni praktik penguburan bayi perempuan 

secara hidup-hidup (wa‟d al-banāt).  Dikisahkan mengenai bayi-bayi 

perempuan yang dikubur hidup-hidup, yang akan dimintai 

pertanggungjawaban guna mengecam pelaku yang telah membunuh 

mereka, padahal mereka belum bersalah dan masih dalam keadaan suci. 

Kemudian, catatan amal manusia yang selama ini dicatat oleh para 

malaikat akan dibuka, sehingga masing-masing orang dapat membacanya 

dengan mudah. Langit akan disingkap seolah-olah dikuliti dari tempatnya, 

neraka Jahim akan dinyalakan dan dihadapkan kepada para pendosa, 

sementara surga akan dihiasi dan didekatkan kepada mereka yang taat. 

Pada saat semua itu terjadi, setiap jiwa akan memperoleh pemahaman 

yang sangat jelas tentang seluruh perbuatannya di dunia, dan menyadari 

sepenuhnya apa yang telah dilakukannya selama hidup.
91

 

 Istilah al-mau'ūdah (الموعودة) dalam surah at-Takwir ayat 8 ini 

berasal dari akar kata wa‟d (وأد) yang secara etimologis bermakna 

mengubur bayi dalam keadaan hidup. Namun, sebagian ulama berpendapat 

bahwa kata mau'ūdah dapat ditelusuri dari akar kata āda (آدا), yang berarti 

menindih. Hal ini dikarenakan bayi perempuan yang dikuburkan hidup-

hidup itu ditimbun dengan tanah dan batu, sehingga secara fisik tertindih 

oleh benda-benda berat tersebut. Fenomena ini kemudian dianalogikan 

dengan runtuhnya bintang-bintang dan saling tindihnya langit dalam 

lipatan-lipatan penciptaan. Tafsir al-Biqā‟ī menafsirkan ayat-ayat yang 

terkait secara harmonis dengan pemahaman ini. Pada masa jahiliyah, 

praktik keji tersebut dilakukan dengan cara yang tampak manipulatif. 

Seorang ayah yang hendak mengubur anak perempuannya akan meminta 

sang ibu untuk mendandani putrinya terlebih dahulu, dengan dalih akan 

                                                 
91 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 85. 



52 

 

 

mengunjungi keluarga atau kerabat. Setibanya di tempat yang telah 

ditentukan, sang ayah menggali sebuah lubang, lalu meminta anaknya 

melihat ke dalam lubang tersebut, sebelum akhirnya melemparnya ke 

dalam dan menguburnya hidup-hidup. Umumnya, anak perempuan yang 

menjadi korban telah berusia sekitar enam tahun. Dalam beberapa kasus 

ekstrem, seorang ibu bahkan melahirkan di dekat lubang yang telah 

dipersiapkan; apabila bayi yang lahir adalah perempuan, maka ia langsung 

dikubur di tempat itu tanpa kesempatan hidup.
92

 

Ayat ini mengaitkan peristiwa pembunuhan terhadap anak, serta 

pertanyaan yang akan diarahkan kepada para korban di akhirat kelak, 

dengan rangkaian peristiwa dahsyat yang terjadi pada Hari Kiamat, yang 

mencapai klimaks pada pengungkapan seluruh amal perbuatan manusia 

sebagaimana tercantum dalam ayat ke-14. Ini menunjukkan bahwa 

kejahatan tersebut termasuk dalam perkara-perkara besar yang akan 

mendapatkan perhatian langsung di hari pengadilan, bahkan sebelum 

perkara lainnya diadili. 

Ayat tersebut tidak menyoroti identitas pelaku pembunuhan, karena 

siapa pun yang melakukannya jelas telah melanggar ketentuan Ilahi dan 

berhak atas murka-Nya. Bahkan, bentuk pertanyaan dalam ayat ini tidak 

diarahkan kepada pelaku, sebagai isyarat bahwa Allah sama sekali tidak 

memberikan kehormatan kepada pelaku untuk dipandang atau diajak 

berbicara. Fokus pertanyaan dalam ayat ini justru tertuju kepada korban: 

"karena dosa apakah ia dibunuh?" Gaya bahasa seperti ini tidak hanya 

menegaskan larangan terhadap pembunuhan, tetapi juga menjadi sarana 

refleksi moral bagi pelaku agar menyadari kesalahan dan memahami 

alasan di balik hukuman yang dijatuhkan kepadanya. Selaras dengan 

lanjutan ayat tersebut, pada saat berbagai peristiwa besar di Hari Kiamat 

berlangsung, termasuk ketika pertanyaan ini diajukan, setiap jiwa akan 

                                                 
92 Ibid., hlm. 86. 



53 

 

 

benar-benar menyadari dan mengetahui seluruh amal yang telah 

diperbuatnya selama hidup di dunia.
93

 

Tradisi membunuh atau mengubur hidup-hidup bayi perempuan pada 

masa pewahyuan al-Qur‟an tidak dilakukan oleh seluruh suku Arab, 

melainkan terbatas pada beberapa kelompok tertentu. Berdasarkan sumber-

sumber historis, suku Banî Rabi‟ah tercatat sebagai pelopor dalam praktik 

tersebut, yang kemudian diikuti oleh Bani Kindah serta sebagian anggota 

dari suku Bani Tamîm. Alasan yang melatarbelakangi tindakan ini adalah 

kekhawatiran bahwa anak perempuan tersebut akan hidup dalam 

kemiskinan atau menjadi korban penindasan dan pelecehan dari musuh.
94

 

Pada masa kini, meskipun praktik pembunuhan seperti yang terjadi di 

era Jahiliah sudah tidak ditemukan lagi, namun muncul bentuk lain yang 

tak kalah kejam dan berdosa, yakni tindakan aborsi, terutama setelah usia 

janin melewati 120 hari. Perbuatan ini memiliki kesetaraan moral dengan 

pembunuhan, baik dilakukan melalui prosedur medis seperti operasi 

maupun dengan mengonsumsi obat-obatan yang bertujuan untuk 

menggugurkan kandungan.
95

 Hal ini selaras dengan fatwa dari 

Musyawarah Nasional VI MUI tentang Aborsi, bahwa melakukan aborsi 

setelah 120 hari hukumnya haram, kecuali jika ada alasan medis seperti 

menyelamatkan jiwa si ibu. Begitupun dengan melakukan aborsi sebelum 

120 hari hukumnya adalah haram kecuali ada alasan medis atau alasan lain 

yang dibenarkan oleh syariat Islam.
96

 

Dalam pemahamannya M. Quraish Shihab mengaitkan aborsi 

dengan tradisi jahiliyah di mana masyarakat banyak berpangku tangan 

seolah merestui kejahatan mengubur anak. Jika aborsi tidak ditentang, hal 

ini menyerupai kegagalan sosial menegakkan keadilan pada generasi masa 

depan. Al-Qur‟an menegaskan bahwa anak-anak yang dibunuh tidak 

                                                 
93 Ibid. hlm. 87 
94 Ibid. 
95 Ibid. hlm. 88 
96 Fatwa MUNAS VI - MUI tanggal 25-29 Juli 2000 di Jakarta (yang dipimpin oleh Prof. 

Dr. Umar Shihab) 



54 

 

 

pernah berbuat dosa; mereka pun akan ditanya “karena dosa apakah ia 

dibunuh?”. M. Quraish Shihab menegaskan bahwa aborsi modern bersifat 

setara dengan perbuatan ini, karena menghilangkan nyawa janin yang 

“masih suci dari dosa” 

Surah at-Takwir ayat 8-9 ini mengecam keras praktik pembunuhan 

bayi perempuan pada masa Jahiliah melalui pertanyaan retoris yang 

bertujuan membangkitkan kesadaran etis dan rasa keadilan. Gaya bahasa 

ini menekankan bahwa para korban tidak memiliki kesalahan apa pun, 

sehingga tindakan pelaku dinilai sebagai bentuk kezaliman yang layak 

mendapat hukuman dari Allah. Meskipun praktik ini hanya dilakukan oleh 

sebagian kecil masyarakat saat itu, al-Qur‟an mengecamnya secara keras 

dan menyandingkannya dengan peristiwa-peristiwa besar di Hari Kiamat, 

sebagai peringatan universal akan nilai suci kehidupan. Dalam konteks 

modern, ayat ini memberi pesan bahwa setiap jiwa memiliki hak hidup 

yang tidak boleh dilanggar, dan segala bentuk penghilangan nyawa anak 

atau janin tanpa alasan syar'i merupakan perbuatan yang secara tegas 

dikecam oleh ajaran Islam. 

Begitu juga dengan Surah al-Isra‟ ayat 31-33, menurut M. Quraish 

Shihab, ayat ini tidak hanya relevan bagi anak-anak yang telah dilahirkan, 

tetapi juga dapat ditafsirkan mencakup janin yang digugurkan dengan 

alasan kekhawatiran terhadap kondisi ekonomi. Ia menulis : “Ini bukan 

larangan terhadap pembunuhan fisik semata, tetapi larangan terhadap sikap 

berfikir keliru yang menjadikan ekonomi sebagai alasan yang sah untuk 

menghilangkan kehidupan”. Sedangkan pada tafsir al-Maraghi 

menafsirkan ayat ini secara lugas sebagai larangan membunuh anak karena 

kemiskinan. Namun tidak secara eksplisit membahas janin. Merujuk lagi 

dari tafsir Fii-Zilal al-Qur‟an oleh Sayyid Quthb mengaitkan ayat ini 



55 

 

 

dengan konsep “tawakkal sosial”, yaitu kepercayaan bahwa Allah 

mencukupkan rezeki setiap insan.
97

 

Merujuk pada tafsir al-Misbah terhadap Surah Al-Isra‟ ayat 31–33, 

secara prinsip aborsi tidak dibenarkan dalam norma ajaran Islam, 

khususnya apabila dilakukan atas dasar ketakutan terhadap kemiskinan, 

tekanan sosial atau aib seperti masyarakat jahiliyah dahulu, atau sebagai 

konsekuensi dari hubungan di luar nikah. Ia memandang bahwa 

pembunuhan anak, termasuk janin, adalah bentuk pelanggaran teologis dan 

sosial yang berat: secara teologis, karena mencerminkan prasangka buruk 

terhadap Allah sebagai Pemberi rezeki, dan secara sosial, karena 

menghilangkan potensi generasi serta merusak tatanan keluarga dan 

masyarakat. Aborsi, apalagi yang berkaitan dengan hasil perzinahan, 

dipandang sebagai kelanjutan dari perbuatan zina itu sendiri, yang 

merupakan "jalan buruk" karena mengancam kehormatan, identitas 

keluarga, dan kelangsungan umat. Karena itu, larangan aborsi dalam 

konteks ini ditegaskan sebagai bagian dari larangan mendekati zina dan 

seluruh rangkaian sebab-akibat destruktif yang ditimbulkannya. 

Dalam konteks aborsi, apalagi setelah ditiupkannya ruh ke dalam 

janin (menurut banyak pendapat ulama pada usia kehamilan 120 hari), 

maka janin tersebut telah dianggap sebagai jiwa (nafs) yang memiliki hak 

hidup yang sama dengan manusia dewasa. Pada Surah al-Isra ayat 33 

dikatakan bahwa jika membunuh jiwa sendiri atau orang lain secara zalim 

dilarang keras, maka aborsi yang tidak sah secara syariat (misalnya karena 

alasan ekonomi, malu, atau hubungan di luar nikah) juga masuk kategori 

pembunuhan jiwa yang diharamkan, kecuali jika ada „al-ḥaqq  yaitu 

keadaan darurat seperti mengancam nyawa ibu (berdasarkan prinsip al-

ḍarūrāt tubīḥ al-maḥẓūrāt / darurat membolehkan yang terlarang). 

Analogi dari ayat 33 ini juga menunjukkan bahwa tidak ada yang 

boleh membatalkan kehidupan janin tanpa alasan syar‟i. Seperti hanya 

                                                 
97 Sayyid Quthb, Fi Zilal al-Qur‟an, Jilid 10 (Beirut: Dar al-Shuruq, 1992), hlm. 28-30. 



56 

 

 

hakim yang boleh menjatuhkan qishāsh, maka aborsi pun hanya bisa 

dilakukan berdasarkan otoritas syariat dan alasan yang dibenarkan. 

2. Surah Al-An’am (6:151) 

 

يْ  ااً وَّباِلْوَالِ دَيْنِ اِحْسَ اناً وَلََ   ََ قُلْ تَ عَالَوْا اتَْلُ مَا حَرَّمَ ربَُّكُمْ عَلَيْكُمْ اَلََّ تُشْركُِوْا بِ ه 

تَ قْتُ لُ وْا اَوْلََدكَُ مْ مِّ نْ اِمْ لََقٍ نَحْ نُ نَ  رْزقُُكُمْ وَاِيَّ اهُمْ وَلََ تَ قْرَبُ وا الْفَ وَاحِهَ مَ ا َ هَ رَ 

هَ  ا وَمَ  ا بَ  ذٰلِكُ  مْ وَّّٰٰ  ىكُمْ بِ  ه  بِ  الْحَقِّ طَ  نَ وَلََ تَ قْتُ لُ  وا ال  ن َّفْسَ الَّتِ  يْ حَ  رَّمَ اللّٰ  هُ اِلََّ مِن ْ

 ١۝١۝ لَعَلَّكُمْ تَ عْقِلُوْنَ 

Artinya: “Katakanlah (Nabi Muhammad), “Kemarilah! Aku akan 

membacakan apa yang diharamkan Tuhan kepadamu, (yaitu) 

janganlah mempersekutukan-Nya dengan apa pun, berbuat baiklah 

kepada kedua orang tua, dan janganlah membunuh anak-anakmu 

karena kemiskinan. (Tuhanmu berfirman,) „Kamilah yang memberi 

rezeki kepadamu dan kepada mereka.‟ Janganlah pula kamu 

mendekati perbuatan keji, baik yang terlihat maupun yang 

tersembunyi. Janganlah kamu membunuh orang yang diharamkan 

Allah, kecuali dengan alasan yang benar.) Demikian itu Dia 

perintahkan kepadamu agar kamu mengerti.” (QS. Al-An‟am ayat 

151).
98

 

Penafsiran M. Quraish Shihab 

Pertama, Yang paling mendasar adalah larangan untuk 

mempersekutukan Allah dengan apa pun, yakni dosa syirik yang telah 

ditegaskan sejak awal sebagai pelanggaran berat dalam ajaran tauhid. 

Kedua, "Setelah menetapkan Allah sebagai pencipta utama dan sumber 

segala kenikmatan, ayat ini kemudian mengarahkan perhatian kepada 

sebab perantara lahirnya manusia, yakni peran kedua orang tua yang patut 

disyukuri. Oleh karena itu, perintah untuk mentauhidkan Allah diiringi 

dengan anjuran untuk berbuat baik kepada orang tua, yang sekaligus 

                                                 
98 LPMQ, Al-Qur‟an Dan Terjemahannya: Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka 

Lajnah, 2019), hlm. 163. 



57 

 

 

mengandung larangan tegas terhadap sikap durhaka. Larangan tersebut 

diwujudkan dalam bentuk seruan positif untuk menunjukkan bakti secara 

istimewa, penuh kasih sayang, dan dilandasi ketulusan.
99

 

Ketiga, "Setelah menjelaskan peran kedua orang tua sebagai 

perantara hadirnya manusia di muka bumi, Allah SWT kemudian 

menyampaikan larangan untuk menghilangkan eksistensi tersebut, yakni 

dengan tidak membunuh anak-anak karena alasan kemiskinan. 

Kekhawatiran bahwa kelahiran mereka akan menjadi beban ekonomi tidak 

dibenarkan, sebab bukan manusia yang menjadi sumber rezeki mereka, 

melainkan Allah-lah yang menjaminnya. Allah telah menyiapkan rezeki 

sejak kelahiran, baik untuk orang tua maupun anak-anak. Yang terpenting 

adalah ikhtiar yang dilakukan melalui cara yang halal. Setelah itu, 

larangan terhadap perilaku keji lainnya pun ditegaskan, seperti perbuatan 

syirik, pembunuhan terhadap orang tua, serta tindakan pembunuhan secara 

umum, yang semuanya dikategorikan sebagai bentuk kekejian dan 

kemungkaran yang dilarang keras. Keempat, disebut secara ‟ammah, yakni 

secara umum, yaitu dan janganlah kamu mendekati perbuatan-perbuatan 

keji, baik yang terang-terangan maupun yang tersembunyi, seperti 

memiliki pasangan “simpanan” tanpa diikat oleh akad nikah yang sah. 

Kelima, Dalam ayat ini secara eksplisit disebutkan salah satu 

bentuk kekejian yang paling berat, yaitu larangan membunuh jiwa yang 

dilindungi oleh Allah, kecuali berdasarkan alasan yang sah secara syar„i, 

yakni melalui ketetapan hukum yang jelas dan adil. Larangan tersebut 

merupakan perintah langsung dari Allah sekaligus sejalan dengan tuntunan 

akal sehat, agar manusia mampu memahami makna larangan tersebut dan 

menjauhi segala bentuk pelanggaran yang berkaitan dengannya.
100

 

                                                 
99 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 339. 
100 Ibid. 



58 

 

 

Kata تَ عَالَوْا (ta„ālau) telah dijelaskan maknanya sebelum ini ketika 

menguraikan makna هَلَم (ḥalumma) pada ayat yang lalu. Perlu 

ditambahkan di sini bahwa makna  ُأتَْل (atlu) karena di awal mulanya 

ditujukan kepada perbuatan membaca, seakan-akan ayat ini berkata kepada 

mereka: Kini kalian berada di satu tempat yang sangat rendah akibat 

kepercayaan kalian yang sangat buruk itu. Datang dan dengar apa yang 

sebenarnya ap ayang diharamkan Allah, agar kalian mengetahui betapa 

jauh jarak perbedaannya.
101

 

Kata  ُأتَْل (atlu) terambil dari kata تِلََوَة (tilāwah), yang pada mulanya 

berarti mengikuti. Seorang yang membaca adalah seorang yang hati atau 

lidahnya mengikuti apa yang terhidang dari lambang-lambang bacaan 

huruf demi huruf, bagian demi bagian dari apa yang dibacanya. Jika 

misalnya Anda berkata “aba”, maka untuk membacanya Anda harus 

melihat ketiga huruf itu dan mengikutinya satu demi satu, sehingga lahir 

bacaan “aba”. 

Al-Qur‟an membedakan makna kata tilāwah dari qirā‟ah, meskipun 

keduanya sama-sama berarti membaca. Dalam konteks tertentu, tilāwah 

digunakan untuk menunjukkan pembacaan terhadap sesuatu yang bersifat 

agung, suci, dan mengandung kebenaran. Sebaliknya, qirā‟ah memiliki 

cakupan yang lebih luas dan bersifat umum, mencakup objek bacaan yang 

dapat bersifat nyata maupun abstrak, suci atau tidak, serta bermuatan 

positif maupun negatif. Itu sebabnya redaksi wahyu pertama dengan kata 

 karena objeknya adalah wahyu, sebagaimana redaksi pada wahyu ,أتَْلُ 

pertama adalah  ْاقْ رَأ  (iqra‟) yang objeknya dapat mencakup semua macam 

                                                 
101 Ibid. hlm. 340 



59 

 

 

bacaan, termasuk wahyu-wahyu al-Qur‟an yang sebelumnya belum 

disampaikan sebelum ada ayat al-Qur‟an sebelumnya.
102

 

Awal ayat menjanjikan penyampaian apa yang diharamkan Allah; 

namun tatkala bicara mengenai kedua orang tua, redaksi yang dipilih 

adalah redaksi perintah berbakti dan tentu saja berbakti, bukan redaksi 

larangan. Hal ini menunjukkan bahwa kewajiban anak terhadap kedua 

orang tua bukan hanya sebatas menghindar dari kemungkaran, melainkan 

melarang sang anak untuk tidak berbakti. Sebab, suatu perintah 

menegaskan larangan melakukan kebalikannya. 

Ketika menafsirkan QS. an-Nisā‟ (4):36, penulis memerinci makna 

firman-Nya: 

 وَباِلْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً

wa bi-al-wālidayni iḥsān(an) 

Dalam penjelasannya, disebutkan bahwa al-Qur‟an menggunakan 

istilah iḥsān untuk merujuk pada dua makna utama. Pertama, memberikan 

kenikmatan atau nafkah kepada orang lain; dan kedua, melakukan 

kebaikan secara aktif. Oleh karena itu, konsep iḥsān berada di atas prinsip 

keadilan („adl), sebab keadilan hanya menuntut pembagian hak secara 

proporsional, sedangkan iḥsān mencerminkan pemberian yang melebihi 

kewajiban. Pemahaman ini diperkuat oleh sabda Nabi Muhammad SAW: 

“Engkau dan hartamu adalah untuk kedua orang tuamu.” 

(HR. Abū Dāwūd) 

Penulis juga kemukakan bahwa al-Qur‟ān menggunakan kata 

penghubung  ِب  ketika berbicara tentang bakti kepada ibu bapak: 

                                                 
102 Ibid. 



60 

 

 

 وَباِلْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً

wa bi al-wālidayni iḥsānan, 

padahal bahasa membenarkan penggunaan ِلـ  (li) yang berarti untuk dan َإلِى 

 (ilā) yang berarti kepada untuk penghubung kata itu.
103

 

Menurut pakar-pakar bahasa, kata َإلِى  (ilā) mengandung makna 

jarak, sedang Allah tidak menghendaki adanya jarak, walau sedikit dalam 

hubungan antara anak dan orang tuanya. Anak selalu harus mendekat dan 

merasa dekat kepada ibu bapaknya, bahkan kalau bisa, dia hendaknya 

melekat kepadanya, dan karena itu digunakan kata ِبـ  yang mengandung 

arti إلِْصَاق  (ilṣāq), yakni kelekatan. Karena kelekatan itulah, maka bakti 

yang dipersembahkan oleh anak kepada orang tuanya, pada hakikatnya 

bukan untuk ibu bapak, tetapi untuk diri sang anak sendiri. Itu pula 

sebabnya tidak dipilih kata penghubung lām ( ِل) yang mengandung makna 

peruntukan. 

Syekh Muhammad Ṭāhir Ibn „Āsyūr mempunyai pandangan lain. 

Menurutnya kata iḥsān bila menggunakan idiom ba ( ِب), maka yang 

dimaksud adalah penghormatan dan pengagungan yang berkaitan dengan 

pribadi, seperti dalam firman-Nya mengabadikan ucapan Yūsuf as. dalam 

QS. Yūsuf (12): 100 yang menyatakan: 

 وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ 

 

Artinya: “Dia (Allah) telah berbuat baik kepadaku ketika Dia 

membebaskan aku dari penjara), 

                                                 
103 Ibid. hlm. 341 



61 

 

 

Jika yang dimaksud adalah pemberian dalam bentuk materi, al-

Qur‟an umumnya menggunakan partikel li ( ِل) sebagai penanda. Oleh 

karena itu, struktur bahasa yang digunakan dalam ayat ini lebih 

menekankan pada aspek penghormatan dan pemuliaan terhadap 

kepribadian orang tua, bukan sekadar bantuan bersifat material. 

Betapapun berbeda, namun pada akhirnya harus dipahami bahwa 

iḥsān (bakti) kepada orang tua yang diperintahkan agama Islām, adalah 

bersikap sopan kepada keduanya dalam ucapan dan perbuatan sesuai 

dengan adat kebiasaan masyarakat, sehingga mereka merasa senang 

terhadap kita, serta mencukupi kebutuhan-kebutuhan mereka yang sah dan 

wajar sesuai dengan kapasitas anak-anak.
104

 

Rujuklah kembali ke QS. an-Nisā‟ (4): 36 untuk memperoleh 

informasi yang lain tentang batas-batas bakti kepada kedua orang tua. 

Firman-Nya: 

 حْنُ نَ رْزقُُكُمْ وَإِيَّاهُمْ لََ تَ قْتُ لُوا أَوْلَٰ دكَُم مِّنْ إِمْلَٰ قٍ  نَّ 

Artinya: “Janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena 

kemiskinan. Kami akan memberi rezeki kepada kamu dan kepada 

mereka,” 

sedikit berbeda redaksinya dengan ayat QS. al-Isrā‟ (17): 31 yang 

menyatakan: 

 أَوْلَٰ دكَُمْ خَشْيَةَ إِمْلَٰ قٍ  نَّحْنُ نَ رْزقُُ هُمْ وَإِيَّاكُمْ وَلََ تَ قْتُ لُوا 

Artinya: “Dan janganlah kamu membunuh anak-anak kamu karena 

takut kemiskinan. Kami-lah yang akan memberi rezeki kepada 

mereka dan juga kepada kamu” 

                                                 
104 Ibid. hlm. 342 



62 

 

 

Dorongan utama tindakan pembunuhan yang dibahas dalam Surah 

al-An„ām adalah kondisi kemiskinan yang tengah dihadapi oleh sang ayah, 

serta ketakutannya bahwa kelahiran anak akan memperparah beban 

ekonomi yang sudah ada. Oleh karena itu, Allah menenangkan 

kekhawatiran tersebut dengan terlebih dahulu memberikan jaminan rezeki 

kepada si ayah melalui firman-Nya, 'Kami akan memberikan rezeki 

kepadamu,' yang kemudian dilanjutkan dengan jaminan rezeki bagi anak-

anak mereka dalam bagian lanjutan ayat, 'dan kepada mereka (anak-

anakmu).
105

 

Adapun dalam surah al-Isrā‟ (17): 31, maka kemiskinan belum 

terjadi, baru dalam bentuk kekhawatiran. Karena itu dalam ayat tersebut 

ada penambahan kata khashyah, yakni takut. Kemiskinan yang 

dikhawatirkan itu adalah kemiskinan yang boleh jadi akan dialami anak. 

Maka untuk menyingkirkan kekhawatiran sang ayah, ayat itu segera 

menyampaikan bahwa Kami-lah yang akan memberi rezeki kepada 

mereka, yakni anak-anak yang kamu khawatirkan jika dibiarkan hidup 

akan mengalami kemiskinan. Setelah jaminan ketersediaan rezeki itu, 

barulah disusulkan jaminan serupa kepada ayah dengan adanya kalimat 

dan juga kepada kamu. 

Penggalan ayat di atas dapat juga dipahami sebagai sanggahan buat 

mereka yang menjadikan kemiskinan apa pun sebabnya sebagai dalih 

untuk membunuh anak. Apakah merencanakan keluarga dengan alasan 

tersebut termasuk dalam larangan ini atau tidak, merupakan salah satu 

diskusi antar ulama. Bukan di sini tempatnya diuraikan. Larangan 

membunuh jiwa oleh ayat di atas dibarengi dengan kata: ُ إلََِّّ بٱِلْحَقّ   مَ ٱللََّّ ٱلَّتىِ حَرَّ   

yang diterjemahkan dengan yang diharamkan Allah kecuali berdasarkan 

sesuatu yang benar. Terjemahan ini berpijak pada kata ḥarrama (حرّم) 

yang dipahami dalam arti diharamkan atau dilarang. Kalimat ini berfungsi 

                                                 
105 Ibid. hlm. 342 



63 

 

 

menjelaskan bahwa larangan membunuh bukan sesuatu yang baru, tetapi 

telah merupakan syariat seluruh agama sejak kelahiran manusia di pentas 

bumi ini.
106

 

Dapat juga kata ḥarrama yang dikaitkan dengan jiwa manusia oleh 

ayat di atas, dipahami dalam arti yang dijadikan terhormat oleh Allah. 

Penggalan ayat ini seakan-akan menyatakan: Janganlah membunuh jiwa, 

karena jiwa manusia telah dianugerahi Allah kehormatan, sehingga tidak 

boleh disentuh kehormatan itu dalam bentuk apa pun. Pemahaman 

semacam ini mendukung nilai-nilai hak asasi manusia yang juga 

merupakan salah satu prinsip kehidupan yang ditegakkan al-Qur‟an 

melalui sekian ayat.
107

 

Ayat ini dan ayat-ayat berikut menyebutkan aneka hal yang haram, 

tanpa menyebutkan sesuatu yang berkaitan dengan makanan. Hal tersebut 

agaknya untuk mengisyaratkan bahwa menghindari kebejatan moral 

terhadap Allah dan terhadap manusia, jauh lebih penting dari diskusi 

berkepanjangan menyangkut hukum halal dan haram, dan bahwa 

mengamalkan halal atau menghindari yang haram harus dilandasi oleh 

kepercayaan kepada Tuhan yang Maha Esa dan membuahkan 

penghormatan kepada hak-hak asasi manusia. Dalam ayat ini terdapat tiga 

kali larangan membunuh. Pertama, larangan membunuh anak, kedua 

larangan melakukan kekejian seperti berzina dan membunuh, dan ketiga 

larangan membunuh kecuali dengan haq.
108

 

 Analisis Ayat 

Berdasarkan penafsiran M. Quraish Shihab, penulis dapat 

memberikan komentar bahwasanya Ayat ini menekankan larangan 

membunuh anak-anak, yang sejalan dengan prinsip hak asasi manusia 

                                                 
106 Ibid. hlm. 343 
107 Ibid.  
108 Ibid. hlm. 343 



64 

 

 

yang mengakui hak setiap individu untuk hidup. Dalam Surah al-Maidah 

Allah SWT, melarang membunuh seseorang tanpa alasan yang benar. 

Allah SWT berfirman; 

نَا عَلٰى بنَِيْ اِسْرَاۤءِيْلَ انََّه مَنْ قَ تَلَ نَ فْسًا بِغَيْرِ نَ فْسٍ اَوْ فَسَادٍ فِى  مِنْ اَجْلِ ذٰلِكَ  كَتَب ْ

عًا وَلَقَدْ  الََْرْضِ فَكَانََّمَا قَ تَلَ النَّاسَ  عًا وَمَنْ اَحْيَاهَا فَكَانََّمَا اَحْيَا النَّاسَ جَمِي ْ جَمِي ْ

هُمْ بَ عْدَ ذٰلِكَ فِى الََْرْضِ لَمُسْرفُِ وْنَ  رًا مِّن ْ  ١٣ جَاۤءَتْ هُمْ رُسُلُنَا باِلْبَ ي ِّنٰتِ ثمَُّ اِنَّ كَثِي ْ

Artinya: “Oleh karena itu, Kami menetapkan (suatu hukum) bagi Bani 

Israil bahwa siapa yang membunuh seseorang bukan karena (orang 

yang dibunuh itu) telah membunuh orang lain atau karena telah 

berbuat kerusakan di bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh 

semua manusia. Sebaliknya, siapa yang memelihara kehidupan 

seorang manusia, dia seakan-akan telah memelihara kehidupan semua 

manusia. Sungguh, rasul-rasul Kami benar-benar telah datang kepada 

mereka dengan (membawa) keterangan-keterangan yang jelas. 

Kemudian, sesungguhnya banyak di antara mereka setelah itu 

melampaui batas di bumi.” (QS. Al-Maidah ayat 32).
109

 

  Dalam Surah al-Mā‟idah ayat 32, ditegaskan bahwa kehidupan 

manusia harus dijunjung tinggi, dan segala bentuk pembunuhan yang tidak 

berlandaskan ketentuan hukum yang sah dilarang keras. Ayat ini 

memberikan peringatan tegas kepada siapa saja yang dengan sengaja 

mengambil nyawa manusia tanpa hak. Konteks turunnya ayat ini berkaitan 

dengan peristiwa pembunuhan yang terjadi pada masa Nabi Muhammad 

SAW, di mana seorang sahabatnya dibunuh dan sahabat lainnya berencana 

untuk melakukan balas dendam. Allah SWT menurunkan ayat tersebut 

sebagai peringatan bahwa membunuh tanpa alasan yang sah sama dengan 

membunuh seluruh umat manusia. 

  Dalam penjelasan M. Quraish Shihab dalam tafsirnya, disampaikan 

bahwa besarnya dampak negatif dari tindak kejahatan yang terjadi, serta 

perilaku Bani Israil yang telah berulang kali diuraikan sebelumnya, 

                                                 
109 LPMQ, Al-Qur‟an Dan…, hlm. 107. 



65 

 

 

menjadi alasan utama munculnya ketentuan yang tegas dalam ayat 

tersebut.
110

 Maka Allah Yang Maha Mulia menetapkan sebuah ketentuan 

hukum yang agung terkait permasalahan penting, yang disampaikan 

kepada Bani Israil, yakni: Barang siapa yang menghilangkan nyawa 

seseorang dari keturunan Adam, tanpa alasan yang dibenarkan oleh 

hukum, seperti qishas karena pembunuhan yang telah dilakukan, atau 

karena individu tersebut menyebabkan kerusakan besar di muka bumi, 

maka perbuatannya itu dianggap seolah-olah telah membunuh seluruh 

umat manusia.
111

 Dan barangsiapa yang berupaya menyelamatkan nyawa 

orang lain, seperti dengan memberikan pengampunan kepada pembunuh 

anggota keluarganya, melindungi seseorang dari situasi yang 

membahayakan, atau membela korban dari upaya pembunuhan yang tidak 

sah, dipandang seolah-olah telah menyelamatkan seluruh umat manusia. 

Allah telah mengutus para rasul kepada mereka dengan membawa bukti-

bukti nyata yang menegaskan kebenaran risalah yang dibawa. Namun 

demikian, sebagian besar dari mereka tetap bertindak melampaui batas 

dan melakukan berbagai bentuk kerusakan di bumi.
112

 

  Kata (أجل) ajala dalam kalimat (من أجل) min ajl oleh karena itu, pada 

mulanya berarti kejahatan yang dikhawatirkan terjadi di masa datang. Kata 

ini kemudian berkembang maknanya sehingga menjadi oleh karena atau 

disebabkan, baik karena adanya kejahatan maupun tidak. Dalam konteks 

ayat ini, tidak tertutup kemungkinan untuk menafsirkan kata tersebut 

berdasarkan makna aslinya, yakni bahwa ketentuan Allah dalam ayat ini 

ditetapkan sebagai respons terhadap potensi kejahatan pembunuhan yang 

dikhawatirkan akan terjadi di kemudian hari.
113

 

                                                 
110 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 80 
111 Ibid. 
112 Ibid. 
113 Ibid, hlm. 81. 



66 

 

 

  Ketetapan tersebut sebagaimana redaksi ayat ini adalah atas Bani 

Israil Penggunaan kata (على) ala / atas mengandung makna kewajiban, dan 

dengan demikian, ayat ini menginformasikan bahwa ketetapan hukum 

tersebut disampaikan kepada Bani Isra'îl atas dasar satu kewajiban bagi 

mereka. Penyebutan Bani Isrâ'il secara khusus dalam ayat ini 

mengisyaratkan bahwa kaum tersebut telah mencapai puncak keburukan 

dalam pembunuhan karena yang mereka bunuh adalah manusia-manusia 

suci yang diutus Allah sebagai nabi dan rasul-rasul.
114

 

Ayat tersebut menyamakan tindakan membunuh satu jiwa yang tak 

bersalah dengan membunuh seluruh umat manusia, dan menyelamatkan 

satu jiwa dianggap setara dengan menyelamatkan seluruh umat manusia. 

Penjelasannya adalah bahwa setiap aturan, baik yang bersumber dari 

Tuhan maupun dari manusia, pada hakikatnya ditujukan untuk 

kemaslahatan masyarakat. Ketika menyebut istilah 'komunitas', maka yang 

dimaksud adalah kumpulan individu terdiri atas saya, Anda, dan mereka 

yang membentuk suatu kesatuan sosial.
115

 

Pencegahan aborsi juga bisa dilakukan dengan penegakan hukum 

yang ketat. Ahli tafsir seperti Ibn Katsir menekankan bahwa menjaga 

nyawa manusia, termasuk janin, adalah bagian dari prinsip maqasid 

syariah (tujuan syariah), yaitu menjaga jiwa (hifz an-nafs). Negara perlu 

memiliki aturan yang jelas dan ketat untuk melarang aborsi ilegal, sambil 

tetap memberikan kelonggaran dalam kondisi darurat medis yang 

dibenarkan.
116

 

Ayat ini menyamakan pembunuhan terhadap satu individu tak 

bersalah dengan pembunuhan terhadap seluruh umat manusia, serta 

menyetarakan penyelamatan satu jiwa dengan penyelamatan seluruh umat. 

Hal ini menunjukkan bahwa segala bentuk aturan, baik yang berasal dari 

                                                 
114 Ibid. 
115 Ibid. 
116 Ibid. 



67 

 

 

wahyu Ilahi maupun produk pemikiran manusia, pada dasarnya ditujukan 

untuk menjamin kemaslahatan kolektif. Istilah 'komunitas' merujuk pada 

himpunan individu saya, Anda, dan mereka yang secara bersama-sama 

membentuk struktur sosial. Ayat tersebut juga memberikan penekanan 

terhadap pentingnya perlindungan kehidupan, termasuk kehidupan janin, 

dengan menyatakan bahwa setiap nyawa memiliki kedudukan yang setara 

di hadapan Allah SWT. Oleh sebab itu, sejak awal proses kehamilan, janin 

dipandang sebagai entitas hidup yang memiliki hak untuk dijaga dan 

dilindungi. Larangan membunuh tanpa alasan yang sah dalam ayat ini 

mencakup pula tindakan aborsi, yang dalam banyak kasus merupakan 

penghilangan nyawa janin secara sengaja. Dengan demikian, aborsi 

dikategorikan sebagai perbuatan terlarang dalam perspektif tafsir al-

Misbah. 

Ia menekankan bahwa kehidupan manusia, termasuk janin memiliki 

kehormatan dan nilai intrinsik, sehingga tidak boleh dihilangkan tanpa 

alasan yang benar (illa bil-haqq), kecuali seperti dalam kondisi darurat 

medis. Namun demikian, M. Quraish Shihab juga mengisyaratkan adanya 

ruang diskusi antarulama tentang pembunuhan jiwa yang dilakukan 

dengan alasan sah, seperti darurat, yang dalam konteks fikih bisa 

mencakup kondisi di mana kelangsungan hidup ibu terancam. Ini sesuai 

dengan kaidah umum dalam hukum Islam bahwa nyawa ibu lebih 

didahulukan jika terjadi konflik nyawa dengan janin, terutama sebelum 

janin berusia 120 hari, ketika ruh belum ditiupkan menurut sebagian besar 

ulama. Maka, aborsi dapat dibolehkan dalam kondisi darurat, tetapi tidak 

dibenarkan untuk alasan-alasan seperti ketakutan akan beban ekonomi. 

Singkatnya, aborsi menurut M. Quraish Shihab hukumnya haram kecuali 

bila ada alasan yang benar dan darurat secara syar‟i, dengan dasar 

penghormatan terhadap kehidupan dan kepercayaan bahwa rezeki setiap 

makhluk telah dijamin oleh Allah. 



68 

 

 

Berdasarkan tafsir al-Misbah terhadap QS. Al-An‟am (6): 151 

diperkuat dengan QS al-Mā‟idah (5):32, penulis dapat simpulkan bahwa 

aborsi pada hakikatnya termasuk pembunuhan jiwa yang dilarang, Sesuai 

dengan yang di dalam ayat bahwa siapa yang membunuh seseorang bukan 

karena (orang yang dibunuh itu) telah membunuh orang lain atau karena 

telah berbuat kerusakan di bumi, maka seakan-akan dia telah membunuh 

semua manusia, begitupun juga sebaliknya. Sesungguhnya hanya Allah 

yang berwenang memberi dan mencabut nyawa serta menjamin rezeki, 

sehingga secara umum haram dilakukan; pengecualian hanya pada “alasan 

yang benar” (illa bil-ḥaqq), yakni kondisi darurat medis yang mengancam 

nyawa ibu (di mana nyawa ibu diprioritaskan sebelum ruh ditiup, menurut 

jumhur ulama).  

B. Antisipasi Aborsi Perspektif Tafsir al-Misbah 

  Tafsir al-Misbah tidak menyederhanakan solusi aborsi hanya dengan 

melarangnya, tetapi justru melacak sebab-sebabnya secara struktural, yakni: 

seks bebas tanpa tanggung jawab, ketidaksiapan psikologis dan ekonomi, 

stigma masyarakat yang memaksa korban untuk menyembunyikan aib dengan 

cara aborsi. Menurut M. Quraish Shihab, pencegahan aborsi harus dilakukan 

secara komprehensif dengan melibatkan pendekatan agama, moral, sosial, dan 

hukum. Melalui Tafsir Al-Misbah, M. Quraish Shihab menyoroti urgensi 

kesadaran akan nilai luhur kehidupan serta pentingnya tanggung jawab moral 

dalam melindungi keberlangsungan janin. Berikut adalah beberapa langkah 

preventif yang penulis ulas dalam beberapa point menurut pandangan tafsir al-

Misbah sebagai berikut; 

1. Edukasi Seksual dan Etika Pergaulan (Larangan Berzina dan 

Mendekati Zina) 

Pendidikan agama bukan hanya soal halal-haram, tapi soal nilai diri, 

martabat, dan tanggung jawab. Tafsir al-Misbah dalam menafsirkan QS. Al-

Isra ayat 31 yang melarang untuk membunuh anak karena takut miskin, 

dalam ayat selanjutnya terkait dengan perzinahan penjelasannya 



69 

 

 

menyarankan agar Pendidikan seks dan etika gender diajarkan dalam 

konteks nilai keislaman, agar mencegah perilaku yang bisa mengarah pada 

aborsi. Al-Qur'an mengajarkan bahwa kehidupan manusia sangat dihormati 

sejak dalam kandungan. Dalam tafsir al-Misbah, Al-Biqai melarang untuk 

berzina, karena di dalam perzinahan terdapat kesempatan untuk 

pembunuhan akibat dari tidak jelasnya siapa ayah sang anak dan rasa malu 

yang akan terjadi jika ketahuan hamil diluar nikah. Sehingga pembunuhan 

itu menghilangkan sesuatu yang haq.
117

 

Dalam tafsir al-Misbah, lebih lanjut dikatakan bahwa larangan 

mendekati zina memberikan makna larangan agar tidak terjerumus ke dalam 

rayuan atau suatu potensi yang nantinya dapat berakibat pada perzinahan,
118

 

sehingga kehamilan dan aborsi bisa saja terjadi. Setidaknya dalam tafsir ini 

kita dapat melakukan hal-hal yang dapat mencegah ataupun mengantisipasi 

aborsi dengan cara menjauhi zina. Apalagi, ketika menyadari bahwa seks 

bebas tanpa tanggung jawab adalah pemicu utama aborsi. 

Maka antisipasi bukan sekedar pelarangan, tapi edukasi seksual 

berbasis nilai Islam: tanggung jawab, martabat diri, dan kesadaran 

produktif. Pendidikan ini bersifat preventif jangka Panjang yang harus 

dilembagakan dalam kurikulum dan dakwah sosial.
119

 Untuk itu perlunya 

sinergi yang kuat antara ulama dan pemerintah dalam memberikan edukasi 

seksual kepada masyarakat khususnya remja terkait larangan tegas untuk 

perzinahan.  

2. Dukungan Sosial dan Ekonomi (Larangan Membunuh Anak karena 

Takut Miskin) 

 Dalam tafsir al-Misbah, M. Quraish Shihab menegaskan bahwa 

kekhawatiran terhadap kondisi ekonomi kerap dijadikan alasan untuk 

melakukan aborsi. Namun, menurutnya, ayat-ayat seperti Surah Al-An‟am 

(6:151) dan Surah At-Takwīr (81:8–9) memberikan pengingat bahwa Allah-

                                                 
117 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 458 
118 Ibid., hlm. 459 
119 M. Quraish Shihab, Perempuan: Dari cinta sampai seks (Jakarta: Lentera Hati., 2005), 

hlm. 77-85. 



70 

 

 

lah yang menjamin rezeki,
120

 sehingga ketakutan finansial tidak dapat 

dijadikan pembenaran untuk menghilangkan nyawa janin. 

 Kekhawatiran ekonomi adalah akar utama dari tindakan aborsi yang 

harus diintervensi secara sistemik. Tafsir al-Misbah menafsirkan QS. al-

An‟am dan al-Isra sebagai seruan teologis sekaligus sosial bahwa Allah lah 

yang menjamis rezeki, bukan manusia. Ungkapan Kamilah yang 

memberikan rezeki kepadamu dan kepada mereka, menunjukkan urutan 

penjaminan rezeki yang dimulai dari orang tua, kemudian anak, untuk 

meredakan kecemasan ekonomi saat kehamilan terjadi dalam kondisi sulit. 

Dalam al-Qur‟an surah al-Isra ayat 31 fokusnya adalah pencegahan, karena 

kata “khyasyata Imlaq” (takut miskin) menunjukkan bahwa kemiskinan itu 

belum terjadi.
121

 Ini memberi dasar bahwa intervensi sosial yang proaktif 

dibenarkan secara Qur‟ani.  

 Oleh karena itu, pencegahan aborsi dapat dilakukan dengan 

memberikan solusi ekonomi dan sosial yang memadai kepada calon orang 

tua. Negara dan masyarakat harus bertanggung jawab untuk menyediakan 

sistem dukungan yang baik bagi keluarga yang membutuhkan, agar tidak 

ada yang memilih aborsi karena ketakutan akan kemiskinan. Dengan 

memberikan solusi sosial yang tepat, risiko aborsi karena alasan ekonomi 

dapat ditekan. 

 Dukungan ekonomi dan sosial terhadap ibu hamil bukan hanya wacana 

moral, tetapi amanat Qur‟ani yang menuntut implementasi kebijakan publik 

berbasis nilai Islam. Antisipasi aborsi harus difokuskan pada pencabutan 

akar penyebabnya: rasa takut dan ketidakberdayaan ekonomi. Tafsir al-

Misbah terhadap surah al-Isra ayat 31 dan surah al-An‟am ayat 151 

menegaskan bahwa pencegahan efektif membutuhkan jaminan sosial 

konkret sebagai bentuk kasih sayang Allah yang diwakili oleh negara dan 

masyarakat.  

                                                 
120 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 342 
121 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 457. 



71 

 

 

 Dalam kondisi darurat, yang telah dijelaskan oleh M. Quraish Shihab 

tadi bahwasanya jika terjadi ancaman nyawa terhadap ibu, maka 

diperbolehkan aborsi, namun ini harus melalui musyawarah etik: antara 

keluarga, ulama, dan dokter. Strategi ini menolak pendekatan individualistik 

dan menekankan bahwa aborsi bukan keputusan personal semata.
122

 

 Dalam kasus darurat (nyawa ibu terancam), shihab membolehkan 

aborsi: “Ketika nyawa ibu dalam ancaman nyata dan medis menyarankan 

tindakan, maka digugurkanlah janin sebagai bentuk memilih kerusakan yang 

lebih kecil”
123

 Ini tentu sejalan dengan prinsip al akhaffu dararayn 

(mengambil mudarat yang lebih kecil) 

3. Penguatan Nilai Akidah dan Tawakkal 

 Dalam tafsir al-Misbah, dijelaskan QS. Al-Isra ayat 31 menegaskan 

bahwa Allah adalah pemberi rezeki. Ayat ini memulai dengan jaminan 

rezeki untuk anak lebih dulu, baru kemudian untuk orang tua. Tentu ini 

menunjukkan bahwa hidup anak tidak bergantung kepada orang tua, tapi 

atas jaminan dari Allah SWT. 

 Kemiskinan yang dikhawatirkan itu adalah kemiskinan yang boleh jadi 

akan dialami oleh anak. Maka untuk menyingkirkan kekhawatiran sang 

ayah, ayat itu segera menyampaikan bahwa Kami-lah yang akan memberi 

rezeki kepada mereka, setelah jaminan ketersediaan rezeki itu, barulah 

disusulkan jaminan serupa untuk ayah.
124

 

 Membunuh janin karena takut miskin berarti meragukan sifat Allah 

sebagai pemberi rezeki. Seorang muslim dengan akidah yang kuah akan 

yakin bahwa setiap makhluk telah ditentukan rezekinya oleh Allah SWT. 

Maka ketika sebelum ruh ditiupkan kepada jasad yang ada di dalam 

kandungan, Allah tentu sudah mengatur dan mencukupi rezeki manusia 

terebut. Hal ini selaras dengan surah al-Hud ayat 6 yang menyatakan bahwa 

                                                 
122 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an…, hlm. 246-250. 
123 M. Quraish Shihab, Fatwa-fatwa Qur‟ani, (Jakarta: Lentera Hati, 2005), hlm. 152. 
124 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 78-79 



72 

 

 

Allah sebagai Ar-Razzaq dan Raziq,
125

 Allah tidak hanya mencipta, tetapi 

juga menjamin kehidupan makhluk-Nya, baik itu manusia maupun binatang 

tanpa kecuali. 

4. Pendidikan Moral tentang Fahisyah (Perbuatan Keji) 

 Dalam tafsir al-Misbah, terkait dalam surah al-An‟am ayat 151 

mengandung pesan agar manusia menjauh dari seluruh pintu menuju 

perbuatan keji, baik yang nyata maupun yang tersembunyi. Muhammad 

Quraish Shihab menekankan bahwa Pendidikan moral perlu menanamkan 

kesadaran untuk menjaga diri dari godaan seksual secara preventif, karena 

itu merupakan fondasi utama dalam mencegah dosa yang bisa berujung pada 

aborsi.
126

 

 Kata الفواحش (al-fawāḥisy) berasal dari akar kata "fahush" yang berarti 

sangat buruk, dan dalam konteks syariah, kata ini merujuk pada dosa-dosa 

besar dan memalukan, khususnya yang berhubungan dengan seksualitas 

yang menyimpang, seperti: Zina, Hubungan seks di luar nikah, Kehamilan 

yang tidak diinginkan akibat pergaulan bebas, Bahkan niat tersembunyi 

yang mengarah ke perbuatan itu.
127

 Karena الفواحش  mencakup segala bentuk 

perbuatan keji, baik nyata maupun tersembunyi, surah al-An‟am ayat 151 

menekankan pentingnya melindungi diri dari akar masalah moral dengan 

menjauhi hubungan zina dan penyimpangan seksual untuk mencegah 

kehamilan yang tidak diinginkan. 

 

                                                 
125 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 192 
126 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah…, hlm. 728-730 
127 Raghib al-Asfahani, al-Mufradat fi Gharib al-Qur‟an (Beirut: Dar al-Ma‟rifah), hlm. 

72-73 


