
 

33 

BAB IV 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

A. Penafsiran Makna Sy𝒖̂ra Dalam Perspektif Tafsir al-Furqan dan an-Nur 

1. Tafsir al-Furqan 

a. Q.S Al-Baqarah (2):233 

  

Artinya: Apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun) berdasarkan 

persetujuan dan musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa bagi 

keduanya.69 

Dalam Tafsir al-Furqan dijelaskan bahwa apabila kedua orang tua, yaitu ayah 

dan ibu, sepakat untuk menghentikan masa penyusuan anak sebelum mencapai waktu 

yang telah ditentukan (yakni dua tahun), maka hal tersebut diperbolehkan selama 

dilakukan atas dasar kerelaan (ridha) dan musyawarah yang baik di antara keduanya. 

Dalam perspektif hukum Islam, prinsip ridha dan musyawarah menjadi landasan 

penting dalam pengambilan keputusan yang berkaitan dengan hak dan kewajiban 

keluarga, khususnya dalam pengasuhan anak. Oleh karena itu, keputusan semacam ini 

tidak dianggap sebagai pelanggaran syariat selama tidak menimbulkan mudarat 

(kerugian) bagi anak. Selanjutnya, apabila seorang ayah ingin mencari perempuan lain 

(ibu susu) untuk menyusui anaknya, maka diperbolehkan dengan syarat bahwa 

pemberian upah kepada perempuan tersebut dilakukan secara patut, adil, dan sesuai 

dengan norma sosial serta hukum yang berlaku. Ketentuan ini menunjukkan bahwa 

Islam menekankan prinsip keadilan, kerelaan bersama, dan tanggung jawab dalam 

pengasuhan anak, serta memberi ruang fleksibel bagi orang tua untuk mengambil 

keputusan berdasarkan kondisi dan maslahat terbaik bagi anak.70  

                                                 
69Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=233&to=233 pada tanggal 26 Mei 2025 

pukul 21.39. 
70Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 72-73. 



34 

 

 

 

Beberapa ulama PERSIS (Persatuan Islam) berpendapat, khususnya mengenai 

penafsiran sy𝑢̂ra dalam tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan sebagai tokoh 

sentralnya, memandang bahwa konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Al-Baqarah (2): 233 

merupakan wujud nyata dari prinsip kebebasan dan keadilan dalam keluarga yang 

dijunjung tinggi dalam Islam. Dalam tafsir al-Furqan, Ahmad Hassan menegaskan 

bahwa keputusan untuk menyapih anak sebelum masa dua tahun tidak bisa diambil 

sepihak oleh salah satu pihak, melainkan harus dilandasi oleh kerelaan dan 

musyawarah antara kedua orang tua. Ia melihat ayat ini sebagai bentuk pengakuan 

syariat terhadap kemampuan akal manusia dalam mengatur urusan rumah tangga 

berdasarkan kesepakatan yang saling menguntungkan dan tidak merugikan anak. Oleh 

karena itu, sy𝑢̂ra dalam konteks ini tidak hanya berfungsi sebagai etika, tetapi juga 

sebagai prinsip hukum yang melibatkan kebebasan berpendapat dan tanggung jawab 

bersama antara suami dan istri. Pendekatan ini mencerminkan pandangan ulama Persis 

yang menekankan rasionalitas, kesetaraan, dan peran aktif individu dalam menjalankan 

hukum Islam, termasuk dalam ranah domestik seperti pengasuhan anak.71 

 

b. Q.S Ali Imran (3): 159  

 

Artinya: Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah 

dap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati kasar, tentulah 

mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah mereka, 

mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah membulatkan 

tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai orang-

orang yang bertawakal.72 

                                                 
71Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 168.  
72Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/3?from=159&to=200 tanggal 26 Mei 2025 pukul 

21.49. 



35 

 

 

 

Ayat ini menggambarkan salah satu prinsip kepemimpinan yang sangat luhur 

dalam Islam, yang diteladankan langsung oleh Nabi Muhammad Saw. Disebutkan 

bahwa kelembutan yang dimiliki oleh Nabi dalam memperlakukan para sahabatnya 

adalah bentuk rahmat dari Allah Swt, bukan semata-mata karena sifat pribadi beliau, 

tetapi sebagai anugerah ilahi yang melembutkan hati beliau dan menjadikan beliau 

pemimpin yang mampu merangkul semua kalangan. Dengan sifat penyayang dan 

penuh toleransi tersebut, beliau mampu menjaga kesatuan dan keharmonisan dalam 

komunitas Muslim.  

Sebaliknya, jika Nabi bersikap kasar dalam bertutur kata atau memiliki hati 

yang keras yakni tidak peduli, mudah marah, dan tidak memberi ruang bagi perbedaan 

pandangan maka para sahabat yang menjadi pengikut setianya tentu akan merasa 

tersingkir, kehilangan kepercayaan, dan perlahan-lahan menjauh hingga menyebabkan 

perpecahan dalam barisan umat. Karena itulah, Allah memerintahkan Nabi untuk 

senantiasa memaafkan kesalahan-kesalahan mereka sebagai bentuk kasih sayang dan 

sikap terbuka terhadap kekurangan manusiawi para sahabat, serta memohonkan 

ampunan bagi mereka kepada Allah, sebagai wujud kepedulian spiritual terhadap 

kesejahteraan mereka di sisi-Nya. 

Tidak hanya sampai di situ, Nabi juga diperintahkan agar selalu melibatkan 

para sahabat dalam urusan-urusan penting, terutama yang berkaitan dengan kehidupan 

dunia seperti urusan pemerintahan, strategi perang, dan keputusan-keputusan politik. 

Proses musyawarah ini bukan hanya sebatas formalitas, tetapi mencerminkan nilai 

demokrasi partisipatif dalam Islam, di mana setiap anggota umat diberi ruang untuk 

menyampaikan pendapat demi mencapai keputusan yang paling bijaksana. Namun, 

setelah proses diskusi dan pertimbangan dilakukan secara matang, dan Nabi telah 

sampai pada satu keteguhan hati dalam memutuskan suatu perkara, maka beliau tidak 

boleh ragu atau bimbang dalam melangkah.  

Sebaliknya, beliau harus bertawakal, yaitu menyerahkan sepenuhnya hasil dan 

akibat dari keputusan tersebut kepada kehendak dan kuasa Allah Swt. Ini karena dalam 

Islam, tawakal merupakan puncak dari keimanan setelah upaya maksimal dilakukan. 



36 

 

 

 

Allah mencintai orang-orang yang bertawakal, yaitu mereka yang bersandar kepada-

Nya setelah bekerja keras, berikhtiar secara maksimal, dan memohon petunjuk dalam 

setiap langkah. Maka, ayat ini menjadi fondasi penting dalam membentuk karakter 

pemimpin Islam yang ideal: berakhlak lembut, penuh kasih sayang, mampu 

memaafkan, terbuka dalam musyawarah, dan senantiasa bersandar kepada Allah dalam 

segala urusannya.73 

Beberapa ulama PERSIS (Persatuan Islam) berpendapat tentang sy𝑢̂ra, 

khususnya melalui pemikiran Ahmad Hassan dalam Tafsir al-Furqan, memandang 

bahwa konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Ali Imran (3): 159 merupakan prinsip fundamental 

dalam kepemimpinan Islam yang rasional, terbuka, dan antiautoriter. Ahmad Hassan 

menegaskan bahwa meskipun Nabi Muhammad Saw adalah seorang utusan Allah yang 

menerima wahyu, beliau tetap diperintahkan untuk bermusyawarah dengan para 

sahabat dalam urusan-urusan duniawi, seperti strategi perang dan kebijakan sosial. Hal 

ini menunjukkan bahwa musyawarah bukanlah simbol formal, melainkan mekanisme 

nyata dalam proses pengambilan keputusan. Ulama Persis melihat ayat ini sebagai 

dasar bahwa seorang pemimpin dalam Islam tidak boleh bersikap otoriter atau 

mengambil keputusan sepihak, tetapi harus melibatkan masyarakat dalam dialog dan 

pertimbangan bersama. Pendekatan ini sejalan dengan semangat rasionalisme dan 

pembaruan yang menjadi ciri khas pemikiran Persis, yakni menekankan pentingnya 

akal dan musyawarah dalam kehidupan beragama dan bernegara.74 

c. Q.S Asy-Syûra (42): 38 

  ۖ   ۖ  

Artinya: Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan tuhan dan 

melaksanakan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah 

                                                 
73Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 137.  
74Ibid. 



37 

 

 

 

antara mereka. Dan mereka menginfakkan sebagian dari rezeki yang kami 

berikan kepada mereka.75 

Ayat ini memberikan gambaran tentang karakteristik utama orang-orang 

beriman yang mendapatkan ganjaran dan balasan terbaik dari sisi Allah Swt, yaitu 

balasan yang tidak hanya bernilai lebih baik secara hakiki, tetapi juga bersifat kekal di 

akhirat kelak. Di antara sifat-sifat mulia yang melekat pada mereka adalah bahwa 

mereka senantiasa menaati perintah Tuhan mereka, memperkenankan dan menerima 

ajaran-ajaran-Nya dengan penuh kepatuhan, serta menjaga pelaksanaan ibadah secara 

konsisten, khususnya ibadah salat. Mereka bukan hanya menunaikan salat sebagai 

kewajiban formal, tetapi melakukannya dengan penuh kesadaran dan keikhlasan 

sebagai wujud penghambaan yang mendalam. 

Lebih dari itu, orang-orang beriman yang dijanjikan pahala besar oleh Allah ini 

juga dikenal dengan kebiasaan mereka bermusyawarah atau berembuk satu sama lain 

dalam berbagai urusan keduniaan. Hal ini menunjukkan bahwa mereka menjunjung 

tinggi prinsip kolektif dan partisipatif dalam pengambilan keputusan, tidak bersikap 

otoriter atau semaunya sendiri, tetapi menghargai pandangan dan pertimbangan 

bersama. Musyawarah yang mereka lakukan bukan hanya mencerminkan 

kebijaksanaan dalam menyelesaikan persoalan dunia, tetapi juga menjadi salah satu ciri 

kedewasaan sosial dan akhlak Islami dalam kehidupan bermasyarakat. 

Selain itu, mereka pun dikenal sebagai orang-orang yang gemar bersedekah, 

yaitu membelanjakan sebagian dari rezeki dan harta yang telah dikaruniakan Allah 

kepada mereka. Dalam hal ini, mereka tidak hanya menunaikan kewajiban zakat, tetapi 

juga secara sukarela memberikan sebagian hartanya untuk kepentingan sosial, 

membantu fakir miskin, atau untuk kemaslahatan umum. Hal ini menunjukkan 

kepedulian mereka terhadap sesama dan kesadaran mereka bahwa harta bukan semata-

                                                 
75Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/42?from=38&to=38  dikutip pada tanggal 28 Mei 

2025 pukul 21.10. 



38 

 

 

 

mata milik pribadi, melainkan titipan Allah yang harus digunakan untuk kebaikan. 

Maka, ayat ini secara keseluruhan mengajarkan bahwa kebaikan dan pahala kekal di 

sisi Allah hanya akan diperoleh oleh mereka yang menyelaraskan ketakwaan spiritual, 

ibadah ritual, keterlibatan sosial, dan pengelolaan harta secara bertanggung jawab 

dalam kehidupan sehari-hari.76 

Beberapa ulama PERSIS (Persatuan Islam) berpendapat tentang sy𝑢̂ra pada 

ayat ini, khususnya Ahmad Hassan dalam Tafsir al-Furqan, memandang bahwa konsep 

sy𝑢̂ra dalam Surah Asy-Syûra (42): 38 adalah salah satu prinsip utama dalam tatanan 

kehidupan sosial dan politik Islam. Ahmad Hassan menekankan bahwa ayat ini 

menunjukkan ciri khas orang-orang beriman sejati, yakni mereka yang dalam 

menyelesaikan berbagai urusan hidupnya selalu mengedepankan musyawarah. Bagi 

Persis, sy𝑢̂ra  bukan sekadar nilai moral, tetapi merupakan sistem yang menolak 

otoritarianisme dan menjunjung tinggi partisipasi kolektif dalam pengambilan 

keputusan. Dalam konteks ini, musyawarah dianggap sebagai manifestasi dari 

keadilan, kesetaraan, dan penghargaan terhadap akal manusia. Ahmad Hassan menolak 

pandangan bahwa kepemimpinan Islam bersifat mutlak dan turun-temurun, dan 

sebaliknya menegaskan bahwa setiap urusan, termasuk yang berkaitan dengan 

pemerintahan, harus dibicarakan dan diputuskan bersama. Ini menunjukkan bahwa 

sy𝑢̂ra adalah pilar penting dalam sistem sosial-politik Islam menurut pandangan ulama 

Persis yang bercorak rasional dan reformis. 

2. Tafsir An-Nur  

a. Q.S Al-Baqarah (2):233 

 

                                                 
76Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 953. 



39 

 

 

 

Artinya: Apabila keduanya ingin menyapih (sebelum dua tahun) berdasarkan 

persetujuan dan musyawarah antara keduanya, tidak ada dosa bagi 

keduanya.77 

Dalam Tafsir an-Nur dijelaskan bahwasanya dalam ajaran Islam, baik ibu 

maupun ayah memiliki hak dan tanggung jawab yang seimbang atas pengasuhan anak, 

termasuk dalam hal penyusuan. Masa penyusuan yang dianjurkan oleh al-Qur’an 

adalah selama dua tahun, sebagaimana tercantum dalam Surah Al-Baqarah ayat 233. 

Namun demikian, jika kedua orang tua sepakat dan saling meridhai, mereka boleh 

menyapih anak (menghentikan penyusuan) baik sebelum maupun sesudah masa dua 

tahun tersebut. Persetujuan ini harus didasarkan pada pertimbangan kemaslahatan anak 

dan kesepakatan tanpa paksaan dari salah satu pihak. 

Secara ilmiah, rekomendasi penyusuan selama dua tahun juga didukung oleh 

pandangan medis dan psikologi perkembangan anak. Organisasi Kesehatan Dunia 

(WHO) dan Ikatan Dokter Anak Indonesia (IDAI) menyarankan pemberian ASI 

eksklusif selama enam bulan pertama, dan dilanjutkan hingga dua tahun atau lebih 

disertai makanan pendamping. Hal ini menunjukkan bahwa masa dua tahun memiliki 

dasar biologis dan psikologis untuk mendukung tumbuh kembang anak secara optimal. 

Namun, apabila terdapat pertimbangan tertentu yang dianggap lebih baik bagi anak 

misalnya kebutuhan medis, psikologis, atau social maka masa penyusuan dapat 

dikurangi atau diperpanjang, asalkan kedua orang tua sepakat dan tidak ada yang 

dirugikan.78 

Islam menekankan pentingnya kerjasama dan keikhlasan dalam pengasuhan 

anak. Tidak dibenarkan jika salah satu pihak, misalnya ibu menolak menyusui tanpa 

alasan yang jelas, atau ayah bersikap terlalu pelit dalam memberikan nafkah atau upah 

kepada ibu atau perempuan lain yang menyusui anak tersebut. Tindakan yang 

menimbulkan kesulitan atau mengorbankan hak anak tidak dapat dibenarkan secara 

                                                 
77Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/2?from=233&to=233 dikutip pada tanggal 13 juni 

2025 pukul 23.01. 
78Badriul Hegar, Nilai Menyusui, Ikatan Dokter Anak Indonesia (IDAI), Tahun 2013. Website 

https://www.idai.or.id/artikel/klinik/asi/nilai-menyusui diakses pada 13 Juni 2025 pukul 23.45. 



40 

 

 

 

syar'i maupun moral. Khususnya bagi ibu, peran kasih sayang dan ikatan emosional 

terhadap anak sangat dominan. Oleh karena itu, Islam menghargai dan menekankan 

pentingnya kerelaan ibu dalam setiap keputusan yang menyangkut pengasuhan anak, 

walaupun secara hukum ayah adalah wali utama. 

Menurut pendapat mufasir Abu Muslim, menyapih anak juga bisa dimaknai 

sebagai memisahkan anak dari ibu, di mana anak kemudian berada dalam pengasuhan 

pihak lain (seperti pengasuh atau perempuan lain yang menyusui), dengan persetujuan 

dan kerelaan sang ibu. Al-Qur’an juga mengajarkan prinsip musyawarah dalam 

mendidik dan membesarkan anak. Setiap keputusan dalam pengasuhan harus dilakukan 

secara adil, proporsional, dan penuh pertimbangan. Tidak dibenarkan adanya 

keputusan sepihak yang merugikan anak atau salah satu orang tua. Dengan demikian, 

prinsip keadilan, musyawarah, dan kasih sayang harus menjadi landasan utama dalam 

pengambilan keputusan yang berkaitan dengan anak.79 

b. Q.S Ali Imran (3): 159 

 

Artinya: Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah 

dap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati kasar, tentulah 

mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah mereka, 

mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan mereka 

dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah membulatkan 

tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah mencintai orang-

orang yang bertawakal.80 

Dalam ayat ini, kalimat “wa sy𝑎̂wirhum fil amr” yang berarti “dan ber- 

musyawarah- lah dalam segala urusan”. Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy 

dalam Tafsir an-Nur  menjelaskan bahwa kita harus tetap menggunakan musyawarah 

                                                 
79Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid An-Nur, Jilid I, hlm. 

405. 
80Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/3?from=159&to=200 tanggal 14 juni 2025 pukul 

01.15. 



41 

 

 

 

dalam menyelesaikan dan menghadapi berbagai urusan, sebagaimana yang telah 

dilakukan Nabi Muhammad ketika menghadapi Perang Badar dan Uhud. Meskipun 

saat itu hasil musyawarah belum tentu menghasilkan pendapat yang paling tepat, 

namun nilai utama dari musyawarah adalah melibatkan semua pihak dalam 

pengambilan keputusan. Tujuannya bukan sekadar mengikuti pendapat pemimpin 

secara membabi buta, melainkan menghargai setiap orang dengan memberi ruang bagi 

mereka untuk berpendapat. 

Karena itu, dalam persoalan-persoalan besar dan penting, Allah memerintahkan 

Nabi untuk bermusyawarah dengan umatnya agar menjadi contoh bagi kita. Nabi 

Muhammad pun selalu mendengarkan pendapat para sahabatnya dengan sikap yang 

lembut, memperhatikan secara serius, dan mengambil pendapat yang terbaik demi 

kebaikan umat. Jika permasalahan bersifat umum, Nabi akan bermusyawarah secara 

terbuka. Namun jika sifatnya masih rahasia atau belum boleh diketahui publik, Nabi 

hanya bermusyawarah dengan orang-orang tertentu. Allah SWT memerintahkan Nabi 

untuk melibatkan para pemuka masyarakat dalam urusan pemerintahan, baik yang 

berkaitan dengan persoalan individu, politik, ekonomi, sosial, dan sebagainya. Namun 

untuk urusan agama, al-Qur’an menjadi pedoman utama, karena Nabi tidak pernah 

mengeluarkan pendapat dalam masalah agama berdasarkan hawa nafsunya. Maka para 

sahabat berpegang teguh pada pendapat Nabi dan wahyu dalam hal hukum agama. 

Dari sini jelas bahwa pemerintahan Islam adalah "hukumah syuriah", yaitu 

pemerintahan yang berlandaskan musyawarah (bisa disebut sebagai bentuk 

demokrasi), dengan hukum yang bersumber dari al-Qur’an dan Sunnah. Oleh karena 

itu, pemerintahan Bani Umayyah dan Abbasiyah tidak bisa dijadikan contoh dalam 

membahas bentuk ideal negara Islam, karena pada kenyataannya keduanya lebih 

menyerupai sistem kerajaan yang otoriter. 

Rasulullah sendiri tidak menetapkan aturan baku tentang pelaksanaan 

musyawarah karena beberapa alasan penting: 

a. Aturan musyawarah bisa berbeda-beda tergantung pada zaman, masyarakat, 

dan tempat. 



42 

 

 

 

b. Jika Nabi menetapkan aturan musyawarah secara permanen, maka aturan itu 

akan dianggap sebagai hukum agama yang wajib diikuti di semua masa dan 

tempat. Padahal, aturan yang cocok pada masyarakat sederhana di masa Nabi 

bisa jadi tidak relevan lagi di masa yang lebih kompleks. Contohnya, saat para 

sahabat memilih Abu Bakar menjadi khalifah, mereka berkata, "Rasulullah 

telah menjadikannya imam dalam salat, maka pantaslah kita mengangkatnya 

juga sebagai pemimpin negara". 

c. Jika Nabi sendiri menetapkan aturan musyawarah, maka hal itu bertentangan 

dengan semangat musyawarah itu sendiri, yang mengutamakan partisipasi 

banyak pihak dalam menentukan keputusan bersama. 

c. Q.S Asy-Syûra  (42): 38 

  ۖ   ۖ  

Artinya: Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan tuhan dan 

melaksanakan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah 

antara mereka. Dan mereka menginfakkan sebagian dari rezeki yang kami 

berikan kepada mereka.81 

Pada kata “wa amruhum sy𝑢̂r𝑎̂ bainahum” yang berarti “sedang urusan mereka 

(diputuskan) dengan musyawarah diantara mereka. Ayat ini menjelaskan bahwa ketika 

menghadapi suatu pekerjaan yang penting, maka harus dirundingkan terlebih dahulu 

dalam musyawarah, apalagi perihal yang menyangkut dengan peperangan.  

Rasulullah sering bermusyawarah atau berdiskusi dengan para sahabatnya 

dalam hal-hal penting yang menyangkut kepentingan umat. Namun, beliau tidak 

bermusyawarah dalam hal penetapan hukum, karena hukum langsung diturunkan oleh 

Allah melalui wahyu. Meski begitu, para sahabat tetap melakukan musyawarah untuk 

memahami dan menerapkan hukum berdasarkan al-Qur’an dan Sunnah. Musyawarah 

secara resmi pertama kali dilakukan oleh para sahabat setelah wafatnya Nabi 

                                                 
81Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/42?from=38&to=38  dikutip pada tanggal 14 Juni 

2025 pukul 23.00. 



43 

 

 

 

Muhammad SAW, yaitu untuk memilih siapa yang akan menjadi khalifah (pemimpin 

umat Islam). Mereka juga bermusyawarah ketika menghadapi tantangan besar, seperti 

bagaimana menangani orang-orang yang keluar dari Islam (murtad) setelah wafatnya 

Nabi Para sahabat besar sangat menjunjung tinggi musyawarah. Contohnya, Umar bin 

Khattab pernah berdiskusi dengan Hurmuzan, seorang tokoh Persia, ketika Hurmuzan 

menyerahkan diri kepada Umar. Musyawarah (sy𝑢̂ra) merupakan salah satu prinsip 

utama dalam Islam yang bertujuan menolak kekuasaan otoriter dan menentang sistem 

pemerintahan yang bersifat diktator.82 

3. Analisis Sy𝒖̂ra Dalam Kitab Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  

Sebagaimana yang telah dipaparkan sebelumnya bahwa pembahasan ayat 

tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an terdapat 3 ayat yakni surah Al-Baqarah (2): 233, surah 

Ali Imran (3): 159, dan surah Asy-Syûra (42): 38. Dari beberapa ayat tersebut tentunya 

memiliki pembahasan tersendiri mengenai makna sy𝑢̂ra, sehingga dalam menganalisis 

konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an terdapat beberapa poin dari penjelasan untuk setiap ayat 

yang membahas tentang sy𝑢̂ra. 

a. Konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Al-Baqarah (2): 233 

Dalam ayat ini, Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  menjelaskan bahwasanya 

dalam ayat tersebut mengandung perintah bagi suami dan istri untuk bermusyawarah 

dalam urusan rumah tangga, serta menganjurkan kepada suami dan istri untuk 

bermusyawarah mengenai penyusuan (menyapih) untuk anak demi kemaslahatan, 

sehingga mendatangkan kebaikan bagi anak tersebut. 

Pada Surah Al-Baqarah (2): 233 ini juga menjelaskan bahawasanya bagi suami 

dan istri sama-sama memiliki hak yang sama terhadap anak. Hal ini dilakukan agar 

tidak terjadi timpang tindih dalam pengambilan keputusan untuk anak dalam keluarga, 

juga menjelaskan kepada semuanya (suami dan istri) agar memusyawarahkan segala 

                                                 
82Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid V, hlm. 

3714.  



44 

 

 

 

urusan keluarga agar tidak terjadi perceraian karena perbedaan pendapat yang tak 

kunjung mendapat jalan tengahnya.83 

Menurut penulis, ayat ini tidak hanya berpokus terhadap musyawarah mengenai 

penyusuan saja (menyapih), tetapi juga mengajarkan untuk selalu bermusyawarah 

dalam segala persoalan-persoalan yang menyangkut dalam keluarga sampai dari pihak 

suami maupun istri sama-sama ridho akan keputusan yang ada, sehingga dengan 

adanya musyawarah dapat menjadikan keluarga menjadi harmonis. 

b. Konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Ali Imran (3): 159 

Ahmad Hassan dalam tafsirnya menjelaskan bahwa ayat ini mengandung 

pelajaran penting tentang bagaimana seorang pemimpin seharusnya bersikap terhadap 

umatnya. Rasulullah Saw diperintahkan untuk bersikap lemah lembut, tidak keras, dan 

tidak berperilaku kasar kepada para sahabatnya, sebab kelembutan adalah faktor utama 

dalam membina kebersamaan dan menjaga kesatuan. Ahmad Hassan menekankan 

bahwa ayat ini menjadi bukti nyata bahwa dalam Islam, musyawarah adalah prinsip 

penting dalam kepemimpinan dan pengambilan keputusan. Perintah Allah kepada Nabi 

untuk mengajak para sahabat bermusyawarah (wa syâwirhum fil amr) menunjukkan 

bahwa meskipun Rasulullah Saw adalah utusan Allah dan menerima wahyu langsung, 

beliau tetap diperintahkan untuk melibatkan umatnya dalam urusan-urusan penting, 

khususnya yang berkaitan dengan masalah duniawi, seperti strategi perang, 

kepemimpinan, dan tata kelola masyarakat. Menurut Ahmad Hassan, ini menunjukkan 

bahwa dalam sistem pemerintahan Islam, kekuasaan bukan bersifat otoriter atau 

mutlak, melainkan harus dibangun atas dasar pertimbangan kolektif, dialog, dan 

konsultasi. Bahkan, beliau menolak pandangan yang menganggap musyawarah sebagai 

bentuk simbolik atau hanya formalitas semata. Baginya, sy𝑢̂ra adalah instrumen nyata 

dalam menciptakan keadilan sosial dan pemerintahan yang sehat.84 

Begitu hal nya dengan apa yang disampaikan oleh Teungku Muhammad Hasbi 

Ash-Shiddieqy dalam Tafsir an-Nur  menjelaskan bahwa musyawarah harus tetap 

                                                 
83Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I. hlm. 

405. 
84Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 137.  



45 

 

 

 

dijadikan sebagai cara dalam menyelesaikan dan menghadapi berbagai persoalan, 

sebagaimana yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad Saw saat Perang Badar dan 

Uhud. Meskipun hasil musyawarah pada waktu itu belum tentu menghasilkan 

keputusan yang paling tepat, namun nilai penting dari musyawarah terletak pada 

prosesnya, yaitu melibatkan semua pihak dalam pengambilan keputusan. Tujuan utama 

musyawarah bukan sekadar mengikuti pendapat pemimpin tanpa pertimbangan, tetapi 

memberi ruang bagi setiap orang untuk menyampaikan pendapatnya sebagai bentuk 

penghargaan terhadap partisipasi bersama.85 

Dalam pelaksanaan sy𝑢̂ra, dalam Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  yang 

telah dijelaskan sebelumnya pada surah Ali Imran (3): 159, adalah Setiap orang yang 

terlibat dalam musyawarah sebaiknya memiliki tiga sikap penting. Pertama, bersikap 

lemah lembut, yaitu menghindari kata-kata kasar dan sikap keras kepala, agar semua 

peserta merasa nyaman untuk menyampaikan pendapatnya tanpa merasa ditekan atau 

direndahkan. Kedua, bersedia memberi maaf, karena dalam musyawarah bisa saja 

terjadi perbedaan pendapat atau ucapan yang menyinggung. Dengan sikap pemaaf, 

musyawarah tidak berubah menjadi ajang pertengkaran. Ketiga, bertawakkal kepada 

Allah Swt, yaitu setelah keputusan diambil, menyerahkan hasilnya kepada Allah 

dengan harapan keputusan tersebut diridhai dan membawa kebaikan. 

c. Konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Asy-Syûra (42): 38   

Ahmad Hassan dalam tafsir al-Furqan menjelaskan bahwa ayat ini 

menggambarkan sifat-sifat utama dari orang-orang beriman yang sejati. Di antara ciri 

khas mereka adalah menjadikan sy𝑢̂ra (musyawarah) sebagai prinsip hidup dalam 

mengatur urusan bersama. Ahmad Hassan menegaskan bahwa sy𝑢̂ra bukan sekadar 

etika atau kebiasaan sosial, tetapi merupakan mekanisme dasar dalam sistem kehidupan 

Islam, terutama dalam konteks pemerintahan dan pengambilan keputusan kolektif. 

Menurut Ahmad Hassan, frasa "wa amruhum sy𝑢̂r𝑎̂ bainahum" menunjukkan bahwa 

dalam setiap urusan keduniaan baik yang bersifat pribadi, sosial, maupun politik umat 

                                                 
85Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, Tafsir al-Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I, hlm. 

718. 

  



46 

 

 

 

Islam diperintahkan untuk saling bermusyawarah. Ini mencerminkan nilai partisipasi, 

penghargaan terhadap pendapat orang lain, dan pencegahan terhadap dominasi otoriter. 

Beliau menyatakan bahwa ayat ini juga menjadi dasar normatif bahwa kekuasaan 

dalam Islam tidak bersifat absolut, melainkan kolektif dan deliberatif.86 

Begitupula dengan Tafsir an-Nur , Hasbi menekankan pentingnya musyawarah 

dalam menghadapi urusan besar, terutama dalam hal peperangan. Rasulullah Saw rutin 

bermusyawarah dengan para sahabat dalam urusan umat, kecuali dalam penetapan 

hukum yang berasal langsung dari wahyu Allah. Setelah wafatnya Nabi, para sahabat 

melanjutkan tradisi musyawarah, seperti saat memilih khalifah dan menghadapi orang-

orang murtad. Para sahabat sangat menjunjung tinggi prinsip ini, bahkan Umar bin 

Khattab bermusyawarah dengan tokoh asing seperti Hurmuzan. Musyawarah adalah 

prinsip utama dalam Islam yang menolak kekuasaan otoriter dan sistem diktator. 

Penafsiran makna sy𝑢̂ra dalam kitab Tafsir al-Furqan karya A. Hassan dan 

Tafsir An-Nur karya Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy mencerminkan dua 

pendekatan yang memiliki relevansi berbeda terhadap konteks kekinian. Dalam Tafsir 

al-Furqan, A. Hassan menafsirkan sy𝑢̂ra sebagai mekanisme konsultatif yang bersifat 

praktis dan fungsional dalam urusan duniawi. Ia melihat bahwa sy𝑢̂ra bukan bagian 

dari hukum syariat yang mengikat secara nash, melainkan sebagai cara untuk mencapai 

keputusan bersama berdasarkan akal sehat dan kebijaksanaan kolektif. Pendekatan ini 

menekankan rasionalitas dan memberikan ruang bagi masyarakat untuk menyesuaikan 

praktik musyawarah dengan kebutuhan zaman, namun tetap membatasi peran sy𝑢̂ra 

agar tidak melampaui batas hukum syariat.  

Sementara itu, dalam Tafsir an-Nur, Hasbi Ash-Shiddieqy menafsirkan sy𝑢̂ra  

sebagai prinsip dasar dalam sistem sosial dan pemerintahan Islam yang menuntut 

partisipasi aktif seluruh elemen masyarakat. Ia memandang sy𝑢̂ra tidak hanya sebagai 

metode konsultasi, tetapi juga sebagai nilai fundamental dalam membangun keadilan, 

persamaan, dan keterlibatan publik. Penafsiran Hasbi ini lebih kontekstual dan 

progresif, sehingga sangat relevan dalam kehidupan bernegara modern yang 

                                                 
86Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 953.  



47 

 

 

 

menjunjung tinggi demokrasi, transparansi, dan partisipasi. Dengan demikian, 

penafsiran sy𝑢̂ra menurut Hasbi Ash-Shiddieqy dalam Tafsir an-Nur dinilai paling 

cocok dengan konteks kekinian karena mampu mengakomodasi prinsip-prinsip 

demokratis tanpa meninggalkan landasan nilai-nilai Islam. 

B. Persamaan dan Perbedaan Sy𝒖̂ra Dalam Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  

Setelah membahas penafsiran sy𝑢̂ra dari kitab Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-

Nur , maka penulis akan memaparkan persamaan dan perbedaan dari kedua penafsiran 

tersebut.  

1. Persamaan Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  dalam Menafsirkan Sy𝒖̂ra 

Pertama, persamaan penafsiran dalam kitab al-Furqan dan kitab an-Nur dalam 

surah Al-Baqarah (2): 233 memiliki kesamaan dalam menekankan pentingnya 

musyawarah sebagai prinsip dasar dalam menyelesaikan persoalan keluarga, 

khususnya terkait penyapihan atau penyusuan anak. Kedua mufasir sama-sama 

menyoroti bahwa keputusan untuk menyapih anak sebelum genap dua tahun harus 

dilakukan atas dasar persetujuan bersama antara ayah dan ibu melalui musyawarah dan 

kerelaan (tarâḍin wa tasyâwurin), bukan diputuskan secara sepihak. Ahmad Hassan 

menjelaskan bahwa ayat ini menunjukkan nilai rasional dalam syariat Islam, di mana 

kebebasan orang tua tetap diakui selama tidak merugikan anak, dan keputusan penting 

seperti penyusuan harus diambil secara adil dan kolektif. Sementara itu, Hasbi Ash-

Shiddieqy dalam Tafsir an-Nur menegaskan bahwa ayat ini mengandung petunjuk 

etika keluarga dalam Islam, di mana musyawarah menjadi sarana untuk menjaga 

keharmonisan rumah tangga dan menjamin kesejahteraan anak. Dengan demikian, 

kedua tafsir tersebut sama-sama menempatkan sy𝑢̂ra sebagai prinsip penting dalam 

kehidupan sosial dan keluarga, serta mencerminkan keadilan, kebijaksanaan, dan 

penghormatan terhadap hak masing-masing pihak. 

Kedua, Penafsiran konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Ali Imran (3): 159 baik dalam 

Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan maupun Tafsir an-Nur karya Hasbi Ash-

Shiddieqy memiliki titik temu dalam menekankan pentingnya musyawarah sebagai 

prinsip utama dalam kepemimpinan Islam. Kedua mufasir sepakat bahwa ayat ini 



48 

 

 

 

menunjukkan teladan dari Nabi Muhammad Saw dalam memimpin umat dengan sikap 

lemah lembut, memaafkan kesalahan, dan mengajak bermusyawarah dalam urusan-

urusan duniawi, meskipun beliau adalah seorang nabi yang mendapat wahyu. Ahmad 

Hassan menekankan bahwa musyawarah adalah bagian dari sistem pemerintahan Islam 

yang menjunjung tinggi partisipasi dan menolak otoritarianisme. Ia memandang bahwa 

sy𝑢̂ra mencerminkan kebebasan berpikir dan keterlibatan rakyat dalam keputusan 

publik. Sementara itu, Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan dimensi etika dan sosial dari 

sy𝑢̂ra, yakni sebagai bentuk kasih sayang dan penghargaan terhadap pendapat umat, 

sekaligus sebagai mekanisme menjaga persatuan dan stabilitas. Dengan demikian, 

keduanya sepakat bahwa sy𝑢̂ra bukan hanya nilai moral, tetapi juga asas praktis dalam 

kepemimpinan Islam yang menjamin keadilan, kebijaksanaan, dan kekuatan kolektif 

dalam pengambilan keputusan. 

Kemudian yang ketiga, Penafsiran konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Asy-Syûra (42): 

38 pada Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur karya Hasbi Ash-

Shiddieqy memiliki persamaan dalam menekankan bahwa musyawarah merupakan 

prinsip dasar dalam kehidupan bermasyarakat dan bernegara menurut ajaran Islam. 

Kedua mufasir sepakat bahwa ayat ini tidak hanya menggambarkan ciri orang-orang 

beriman yang taat dalam ibadah seperti salat dan menunaikan zakat, tetapi juga 

menjadikan musyawarah sebagai bagian integral dari cara mereka mengatur urusan 

kehidupan. Ahmad Hassan melihat sy𝑢̂ra sebagai fondasi sistem sosial dan politik 

Islam yang rasional dan antiautoriter, di mana keputusan harus melibatkan 

pertimbangan bersama, bukan kehendak sepihak. Hasbi Ash-Shiddieqy juga 

menafsirkan ayat ini sebagai landasan penting bagi partisipasi umat dalam urusan 

publik, menegaskan bahwa pemerintahan atau kepemimpinan dalam Islam harus 

memberi ruang bagi dialog dan keterlibatan masyarakat. Dengan demikian, keduanya 

menegaskan bahwa sy𝑢̂ra bukan sekadar anjuran moral, tetapi merupakan sistem nilai 

dan mekanisme praktis untuk membangun masyarakat yang adil, demokratis, dan 

berkeadaban. 



49 

 

 

 

2. Perbedaan Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  dalam Menafsirkan Sy𝒖̂ra 

Pertama, Perbedaan penafsiran konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Al-Baqarah (2): 233 

antara Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur karya Hasbi Ash-

Shiddieqy terletak pada pendekatan dan penekanan masing-masing mufasir. Ahmad 

Hassan menafsirkan ayat ini dengan pendekatan rasional dan hukum, menekankan 

bahwa musyawarah antara ayah dan ibu dalam hal penyusuan anak merupakan bentuk 

kebebasan dan kesetaraan dalam rumah tangga, serta bagian dari sistem hukum Islam 

yang adil dan fleksibel. Ia lebih fokus pada sisi praktis dan yuridis bahwa keputusan 

menyapih anak boleh diambil kapan saja asal dilakukan atas dasar ridha dan 

musyawarah tanpa paksaan. Sementara itu, Hasbi Ash-Shiddieqy menekankan sisi 

etika dan keharmonisan keluarga, bahwa musyawarah dalam ayat ini mencerminkan 

nilai-nilai kasih sayang, tanggung jawab bersama, dan pentingnya komunikasi dalam 

rumah tangga demi kebaikan anak. Ia lebih menyoroti aspek moral dan sosial dari 

musyawarah sebagai sarana menjaga hubungan yang harmonis antara suami, istri, dan 

anak. Dengan demikian, perbedaan keduanya terletak pada fokus pendekatan: Ahmad 

Hassan menekankan sisi hukum dan rasionalitasnya, sedangkan Hasbi Ash-Shiddieqy 

menekankan sisi etika sosial dan keutamaan akhlaknya. 

Kedua, Perbedaan penafsiran konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Ali Imran (3): 159 

antara Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur karya Hasbi Ash-

Shiddieqy terletak pada pendekatan analisis dan penekanan konteksnya. Ahmad 

Hassan menafsirkan ayat ini dengan pendekatan rasional dan sosiopolitik, menekankan 

bahwa musyawarah adalah prinsip fundamental dalam sistem pemerintahan Islam yang 

menjamin partisipasi rakyat dan menolak kepemimpinan otoriter. Ia melihat bahwa 

perintah Allah kepada Nabi Muhammad Saw untuk bermusyawarah dengan para 

sahabat menunjukkan bahwa kepemimpinan Islam bersifat kolektif dan menghargai 

pendapat umat, meskipun Nabi adalah penerima wahyu. Sementara itu, Hasbi Ash-

Shiddieqy menafsirkan ayat ini dengan pendekatan moral dan spiritual, menyoroti 

bahwa musyawarah adalah wujud kasih sayang, kearifan, dan pendekatan persuasif 

dalam kepemimpinan. Ia lebih menekankan bagaimana akhlak Nabi yang lembut, 

pemaaf, dan mau bermusyawarah menjadi teladan etis bagi pemimpin Muslim. Dengan 



50 

 

 

 

demikian, perbedaan keduanya terletak pada sudut pandang: Ahmad Hassan lebih 

menekankan nilai sy𝑢̂ra sebagai pilar politik Islam, sedangkan Hasbi Ash-Shiddieqy 

lebih menggarisbawahi dimensi akhlak dan hubungan sosial dalam kepemimpinan 

yang musyawarah. 

Dan yang ketiga, Perbedaan penafsiran konsep sy𝑢̂ra dalam Surah Asy-Syûra 

(2): 38 antara Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur karya Hasbi 

Ash-Shiddieqy terletak pada pendekatan dan fokus penafsiran masing-masing mufasir. 

Ahmad Hassan menafsirkan sy𝑢̂ra secara rasional dan politik, dengan menekankan 

bahwa musyawarah adalah fondasi utama dalam sistem pemerintahan Islam yang 

menjunjung tinggi prinsip partisipasi, kebebasan berpendapat, dan penolakan terhadap 

kekuasaan absolut. Ia melihat ayat ini sebagai landasan normatif untuk membangun 

struktur kepemimpinan yang kolektif dan demokratis. Sebaliknya, Hasbi Ash-

Shiddieqy menafsirkan ayat ini dengan pendekatan etika sosial, menekankan bahwa 

sy𝑢̂ra mencerminkan semangat kebersamaan dan tanggung jawab bersama dalam 

kehidupan bermasyarakat. Ia melihat musyawarah tidak hanya sebagai prinsip politik, 

tetapi juga sebagai nilai kehidupan yang membentuk karakter umat yang saling 

mendengarkan dan menghargai pendapat. Dengan demikian, perbedaan keduanya 

terletak pada titik tekan: Ahmad Hassan menyoroti aspek sy𝑢̂ra sebagai sistem politik 

Islam, sedangkan Hasbi Ash-Shiddieqy lebih menekankan nilai sosial dan moral yang 

terkandung dalam budaya musyawarah. 

Untuk persamaan dan perbedaan dalam penafsiran sy𝑢̂ra pada kitab Tafsir al-

Furqan dan Tafsir an-Nur akan ditampilkan dalam bentuk tabel sebagai berikut.  

NO SURAH/AYAT Persamaan Perbedaan 

1 Al-Baqarah (2):233 Keduanya Tafsir al-Furqan 

dan Tafsir an-Nur) melihat 

musyawarah seb-agai 

syarat penting dalam peng-

ambilan keputusan da-lam 

keluarga. 

Ahmad Hassan fokus pa-

da aspek yuridis dan rasi-

onal, sedangkan  Hasbi 

fokus pada aspek moral 

dan hubungan antar ang-

gota keluarga. 



51 

 

 

 

2 Ali Imran (3):159 Keduanya (Tafsir al-

Furqan dan Tafsir an-Nur) 

Sama-sama mengakui pen-

tingnya musyawarah dalam 

kepemimpinan dan peng-

ambilan keputusan umat. 

Ahmad Hassan melih-

atnya dari sudut politik 

dan struktural, sedangkan  

Hasbi dari sudut akhlak 

dan kepemimpinan yang 

persuasif. 

3 Asy-Syûra (42):38 Keduanya menekankan ba-

hwa musyawarah adalah 

ciri utama masyarakat Is-

lam yang ideal. 

Ahmad Hassan fokus 

pada struktur politik 

Islam, sedangkan Hasbi 

lebih menyoroti nilai 

sosial dan karakter umat. 

 

  


