
 

 

 

 

KONSEP SY𝑼̂RA  DALAM PERSPEKTIF AHMAD 

HASSAN DAN TEUNGKU MUHAMMAD HASBI ASH-

SHIDDIEQY: STUDI KOMPARATIF TAFSIR AL-

FURQAN DAN AN-NUR 

SKRIPSI 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) pada program studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

Badrun Abdul Fattah 

12130212392 
 

Pembimbing I 

Dr. Afrizal Nur S.Th.I., MIS 

 

Pembimbing II 

H. Abd Ghofur, M.Ag 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

 SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

TAHUN 1447 H. / 2025 M. 

NOMOR SKRIPSI 

No. 344/IAT-U/SU-S1/2025 



 

i 

 

MOTTO 

 

 

"Barangsiapa yang tidak mau merasakan pahitnya belajar, maka ia akan 

merasakan hinanya kebodohan seumur hidup." 

(Imam Asy-Syafi’i) 

 

“Pendidikan adalah fondasi kemajuan. Dan setiap anak berhak mendapatkannya” 

(Rocky Gerung) 

 

“Fokus pada apa yang bisa dikendalikan, terima yang tak bisa di ubah, dan kejar 

yang bisa diperjuangkan. Prinsipnya: Disiplin, keberanian dan kebijaksanaan 

untuk hidup bermakna” 

(Ferry Irwandi) 

 

  

  



 

ii 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah Ta’ala yang telah melimpahkan 

rahmat dan karunia-Nya serta ilmu pengetahuan sehingga penulis dapat 

menyelesaikan skripsi ini untuk memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh 

gelar sarjana dalam Ilmu Ushuluddin (S.Ag) dengan judul “Konsep Sy𝑢̂ra  Dalam 

Perspektif Ahmad Hassan Dan Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy: Studi 

Komparatif Tafsir al-Furqan Dan an-Nur”. 

Shalawat dan salam senantiasa tercurahkan kepada teladan umat manusia 

yaitu Rasulullah yang kasih sayangnya pada ummat tak pernah padam, bahkan 

hingga akhir hayat beliau, Rasulullah jugalah yang membawa peradaban manusia 

dari zaman kejahilan menuju zaman yang penuh dengan ilmu pengetahuan. Semoga 

kita mendapatkan syafaat Rasulullah di yaumil akhir nanti dan di akui sebagai umat 

beliau.  

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan skripsi ini tidak akan 

selesai tanpa adanya bantuan dan keterlibatan secara langsung baik moral maupun 

material serta penulis banyak mendapat bantuan yang sangat berharga dari berbagai 

pihak. Untuk itu penulis ucapkan terimkasih dan penghargaan yang setinggi-

tingginya kepada: 

1. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Novianty, MS., SE., AK., CA, selaku rektor UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau beserta jajarannya. 

2. Ibu Dr. Rina Rehayati, M.Ag, selaku dekan Fakultas Ushuluddin UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau beserta jajarannya. 

3. Bapak Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA, selaku ketua prodi Ilmu Al-Qur’an 

dan Tafsir beserta jajarannya. 

4. Bapak Dr. H. Khairunnas Jamal, M.Ag, selaku pembimbing akademik. 

5. Dosen pembimbing skripsi, bapak Dr. Afrizal Nur, S.Th.I., MIS dan bapak H. 

Abd. Ghofur, M.Ag selaku pembimbing I dan II yang memberikan waktu 

luangnya untuk penulis dalam berdiskusi terkait skripsi ini. 

6. Seluruh dosen prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir yang telah memberikan dan 

mengajarkan ilmu kepada penulis. 



 

iii 

 

7. Seluruh staf fakultas Ushuluddin yang turut membantu penulis dalam 

menyelesaikan administrasi. 

8. Rekan dan sahabat angkatan 2021 prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, teman 

seperjuangan, semoga kita semua diberi keberkahan oleh Allah Swt. 

9. Keluarga besar lelaki perkasa dan bang Rio Andresko yang selalu membantu 

dalam setiap hal yang menyangkut tentang perkuliahan kepada penulis. Semoga 

dimudahkan pula segala urusannya. 

 

     Pekanbaru, 25 Juli 2025 

Penulis   

 

 

        Badrun Abdul Fatah  

        NIM. 12130212392



 

iv 

 

PENGESAHAN   



 

 

v 

 

NOTA DINAS 

 



 

 

vi 

 

 

 

 



 

 

vii 

 

PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS DAN HAK CIPTA 

 



 

 

viii 

 

 

DAFTAR ISI 

 
PENGESAHAN .......................................................................................................... iv 

NOTA DINAS .............................................................................................................. v 

PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS DAN HAK CIPTA ..................... vii 

DAFTAR ISI ............................................................................................................. viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................................ x 

ABSTRAK ................................................................................................................. xii 

ABSTRACT .............................................................................................................. xiii 

BAB I PENDAHULUAN ............................................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah ....................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .................................................................................................. 6 

C. Identifikasi Masalah ............................................................................................. 8 

D. Batasan Masalah ................................................................................................... 8 

E. Rumusan Masalah ................................................................................................. 9 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ........................................................................... 10 

1. Tujuan Penelitian ............................................................................................. 10 

2. Manfaat Penelitian ........................................................................................... 10 

G. Sistematika Penulisan ......................................................................................... 10 

BAB II KERANGKA TEORITIS ........................................................................... 12 

A. Landasan Teori ................................................................................................... 12 

1. Pengertian Sy𝑢̂ra ............................................................................................. 12 

2. Ahmad Hassan dan Tafsir al-Furqan .............................................................. 14 

3. Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy dan Tafsir an-Nur ..................... 19 

4. Metode Komparatif ......................................................................................... 23 

B. Kajian yang Relevan ........................................................................................... 24 

BAB III METODE PENELITIAN .......................................................................... 30 

A. Jenis Penelitian ................................................................................................... 30 

B. Pendekatan Penelitian. ........................................................................................ 30 

C. Sumber Data ....................................................................................................... 31 



 

 

ix 

 

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................................. 31 

E. Teknik Analisis Data .......................................................................................... 32 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN .................................................................. 33 

A. Penafsiran Makna Sy𝑢̂ra Dalam Perspektif Tafsir al-Furqan dan an-Nur ........ 33 

1. Tafsir al-Furqan .............................................................................................. 33 

2. Tafsir an-Nur ................................................................................................... 38 

3. Analisis Sy𝑢̂ra Dalam Kitab Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur ................. 43 

B. Persamaan dan Perbedaan Sy𝑢̂ra  Dalam Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur . 47 

1. Persamaan Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  dalam Menafsirkan Sy𝑢̂ra .. 47 

2. Perbedaan Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  dalam Menafsirkan Sy𝑢̂ra ... 49 

BAB V  PENUTUP .................................................................................................... 52 

A. Kesimpulan ........................................................................................................ 52 

B. Saran . ................................................................................................................. 53 

DAFTAR KEPUSTAKAAN .................................................................................... 54 

BIODATA PENULIS ................................................................................................ 58 

  

 

 

 

 

  



 

 

x 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat Keputusan 

Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to 

Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

A Th 

B Zh 

T ‘ 

TS Gh 

J F 

H Q 

KH K 

D L 

Dz M 

R N 

Z W 

S H 

Sy A 

Sh Y 

Dl   

 



 

 

xi 

 

 
B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang  = Â Misalnya    menjadi Qâla  

Vokal (I) Panjang  = Î Misalnya    menjadi Qîla  

Vokal (u) panjang  = Û   Misalnya    menjadi Dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat diakhirnya. 

Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis dengan “aw” dan 

“ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)  =   Misalnya    Menjadi Qawlun  

Diftong (ay)  =   Misalnya    Menjadi Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, tetapi 

apabila Ta’ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan “h” misalnya    menjadi al-risalat li al-mudarrisah, atau 

apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf 

ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t yang disambungkan dengan 

kalimat berikutnya, misalnya menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan “al” lafadl jalalah yang berada di tengah-tengah kalimat yang 

disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan 

3. Masya’Allah ka’na wa ma’lam yasya’lam yakun.  

 



 

 

xii 

 

ABSTRAK 

 

Skripsi ini berjudul Konsep Sy𝑢̂ra  dalam Perspektif Hassan dan Teungku Muhammad 

Hasby Ash-Shiddieqy: Studi Komparatif Tafsir al-Furqan dan an-Nur. Pentingnya 

konsep sy𝑢̂ra atau musyawarah sebagai bagian integral dari ajaran Islam yang 

mengatur tata kelola kehidupan sosial dan politik umat manusia. Dalam masyarakat 

modern yang dihadapkan pada kompleksitas pengambilan keputusan dan konflik 

sosial, konsep sy𝑢̂ra menjadi sangat relevan karena mengedepankan prinsip partisipasi, 

keadilan, dan tanggung jawab kolektif. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mengkaji bagaimana konsep sy𝑢̂ra ditafsirkan dalam dua karya tafsir besar di 

Indonesia, yakni Tafsir al-Furqan oleh Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur oleh 

Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, serta untuk mengidentifikasi persamaan 

dan perbedaan dalam penafsiran keduanya. Adapun rumusan masalahnya adalah 1. 

Bagaimana penafsiran sy𝑢̂ra dalam tafsir al-Furqan dan tafsir an-Nur? 2. Bagaimana 

persamaan dan perbedaan penafsiran sy𝑢̂ra pada tafsir al-Furqan dan tafsir an-Nur?  

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah metode kualitatif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini mengungkap bahwa 

Ahmad Hassan menegaskan sy𝑢̂ra sebagai mekanisme konsultatif untuk urusan 

duniawi, tanpa dasar nash, dan tidak boleh menggantikan hukum syar'i. Sebaliknya, 

Hasbi Ash-Shiddieqy memandangnya sebagai prinsip universal dalam masyarakat dan 

negara yang wajib melibatkan semua unsur demi keadilan dan kemaslahatan. 

Keduanya menolak otoritarianisme dan menekankan pentingnya partisipasi umat 

dalam pengambilan keputusan. Kesimpulannya, interpretasi sy𝑢̂ra oleh kedua mufasir 

ini menunjukkan kekayaan pemikiran Islam dalam mewujudkan sistem sosial dan 

pemerintahan yang adil dan partisipatif, serta menjadi pijakan penting untuk penerapan 

nilai musyawarah dalam keluarga, masyarakat, dan lembaga negara saat ini. 

 

Kata Kunci: Sy𝑢̂ra, Tafsir al-Furqan, Tafsir an-Nur, Komparatif 

 

  



 

 

xiii 

 

ABSTRACT 

 

This undergraduate thesis is entitled The Concept of sy𝑢̂ra in the Perspective of Hassan 

and Teungku Muhammad Hasby Ash-Shiddieqy: A Comparative Study of the 

Interpretation of al-Furqan and an-Nur. The importance of the concept of sy𝑢̂ra or 

deliberation as an integral part of Islamic teachings that regulate the governance of 

social and political life of mankind. In modern society, faced with the complexity of 

decision-making and social conflict, the concept of sy𝑢̂ra becomes very relevant 

because it prioritizes the principles of participation, justice, and collective 

responsibility. This study aimed to examine how the concept of sy𝑢̂ra is interpreted in 

two major works of interpretation in Indonesia, namely Tafsir al-Furqan by Ahmad 

Hassan and Tafsir an-Nur by Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, as well as to 

identify the similarities and differences in the interpretation of both. The formulation 

of the problem is 1. How is the interpretation of sy𝑢̂ra in the interpretation of al-Furqan 

and the interpretation of an-Nur?, and 2. What are the similarities and differences in 

the interpretation of sy𝑢̂ra in the interpretation of al-Furqan and the interpretation of 

an-Nur?. The method used in this research was a qualitative method with library 

research. This study revealed that Ahmad Hassan emphasized sy𝑢̂ra as as a 

consultative mechanism for worldly affairs, without any basis in texts, and should not 

replace sharia law. In contrast, Hasbi Ash Shiddieqy sees it as a universal principle in 

society and the state that must incorporate every element in order to achieve justice and 

wellbeing. Both oppose authoritarianism and emphasize the necessity of community 

involvement in decision-making. In conclusion, the interpretation of sy𝑢̂ra by these 

two commentators demonstrates the richness of Islamic thought in realizing a just and 

participatory social and government system. This serves as an important foundation for 

the implementation of the value of deliberation in families, communities, and state 

institutions today.  

 

Keywords: Sy𝑢̂ra, Tafsir al-Furqan, Tafsir an-Nur, Comparative 

 

 

 

.   



 

 

xiv 

 

library research

 

 

 

  



 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Manusia sebagai makhluk yang diciptakan oleh Allah Subhanahuwata’ala 

untuk senantiasa beribadah kepadanya, memiliki peran dan tanggung jawab secara 

sosial. Artinya, selain tanggung jawabnya untuk mengabdi kepada Allah Swt, manusia 

juga harus menata hubungan dengan sesamanya secara sosial. Dalam konteks 

hubungan sosial, baik dalam rumah tangga atau keluarga, di masyarakat atau negara, 

musyawarah adalah hal yang penting untuk dilakukan demi menyelesaikan masalah-

masalah sosial.1 

Musyawarah merupakan kegiatan perundingan dengan cara bertukar pendapat 

dari berbagai pihak mengenai suatu masalah untuk kemudian dipertimbangkan dan 

diputuskan serta diambil yang terbaik demi kemaslahatan bersama. Dalam Islam, 

musyawarah adalah suatu amalan yang mulia dan penting sehingga peserta 

musyawarah senantiasa memperhatikan etika dan sikap bermusyawarah sambil 

bertawakkal kepada tuhan yang maha mengetahui dan maha bijaksana.2 

Sy𝑢̂ra merupakan salah satu konsep fundamental dalam Islam yang 

menekankan pentingnya musyawarah dalam pengambilan keputusan, terutama dalam 

hal-hal yang berkaitan dengan kepentingan umum.  Al-Qur’an sendiri memuat 

beberapa ayat yang secara eksplisit maupun implisit membahas tentang sy𝑢̂ra, di 

antaranya adalah Q.S Al-Baqarah (2): 233, Q.S. Ali Imran (3): 159, dan Q.S. Asy-

Syûra (42): 38. Ayat-ayat ini menjelaskan urgensi bermusyawarah dalam 

menyelesaikan persoalan-persoalan yang bersifat umum dan berkaitan dengan 

kemaslahatan bersama.3  

                                                 
1Ja’far Muttaqin, dkk., “Sy𝑢̂ra atau Musyawarah dalam perspektif al-Qur’an”, Jurnal 

Keislaman dan Pendidikan, Vol. I, No. II (2020), hlm. 57-73. 
2Dudung Abdullah, "Musyawarah Dalam al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Tematik)", Al 

Daulah : Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, Vol. III, No. II (2014), hlm. 242-253. 
3M. Maliki, Konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an : Studi Perbandingan Penafsiran Sayyid Quthb 

dan Buya Hamka, Skripsi (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah), hlm. 15-18. 



2 

 

 

 

Dalam konteks modern, konsep sy𝑢̂ra menjadi semakin relevan sebagai 

alternatif bagi sistem pemerintahan yang cenderung otoriter atau sentralistik.4 Sy𝑢̂ra 

menawarkan mekanisme pengambilan keputusan yang lebih inklusif dan partisipatif, 

di mana suara dan aspirasi seluruh anggota masyarakat diakomodasi. Hal ini sejalan 

dengan prinsip-prinsip demokrasi yang menekankan kedaulatan rakyat dan persamaan 

hak.5 

Dalam agama Islam, musyawarah merupakan suatu prinsip dalam bernegara 

serta aturan dalam sistem pemerintahan. Hal tersebut bersamaan dengan hadist yang 

disampaikan oleh Nabi Muhammad Saw;6 

 

Dari Abu Hurairah RA berkata: aku tidak pernah melihat seorangpun yang 

lebih banyak bermusyawarah kecuali nabi Muhammad SAW.7 

 

Salah satu tokoh pemikir Islam yang banyak mengkaji tentang konsep sy𝑢̂ra 

adalah Ahmad Hassan dan Tengku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy. Dalam kitab 

Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan, salah satu tokoh penting dalam gerakan 

Persatuan Islam (Persis), pembahasan mengenai sy𝑢̂ra (musyawarah) ditekankan 

sebagai prinsip penting dalam pengelolaan urusan umat. Ahmad Hassan memandang 

bahwa sy𝑢̂ra adalah bentuk konsultasi yang bersifat kolektif dalam memutuskan 

perkara, terutama dalam masalah-masalah kemasyarakatan dan pemerintahan, tetapi 

tidak dalam perkara yang sudah ada ketetapan hukum syar’inya, karena hukum Allah 

bersifat mutlak dan tidak bisa diganggu gugat oleh suara mayoritas. 

Ahmad Hassan menjelaskan bahwa ayat sy𝑢̂ra yaitu QS. Asy-Syûra: 38 yang 

berbunyi: 

                                                 
4Ja’far Muttaqin dan Aang Priadi, “Sy𝑢̂ra atau Musyawarah dalam perspektif al-Qur’an”, 

Jurnal Keislaman dan Pendidikan, Vol. I No. II (2020), hlm. 57-73. 
5Ibid.  
6Dudung Abdullah, ”Musyawarah Dalam al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Tematik)", Al Daulah 

: Jurnal Hukum Pidana dan Ketatanegaraan, Vol. III No. II (2014), hlm. 242-253. 
7At-Tirmidziy, Jami’Ash-Shalih Sunan At-Tirmidziy, Jilid IV, (Mustafa Al-Babi Al-Halabi 

1962), hlm. 214.  



3 

 

 

 

 

Artinya: sedang urusan mereka (diputuskan) dengan musyawarah di antara 

mereka. 

Ayat ini menjelaskan tentang perintah untuk mengadakan musyawarah dalam 

urusan yang belum ditentukan oleh wahyu, dan merupakan ciri dari masyarakat Islam 

yang matang dan bertanggung jawab. Beliau menekankan bahwa sy𝑢̂ra tidak boleh 

dipahami seperti demokrasi Barat yang menjadikan suara mayoritas sebagai penentu 

hukum. Dalam Islam, menurut Ahmad Hassan, sy𝑢̂ra berfungsi sebagai sarana mencari 

pendapat terbaik, bukan untuk menggantikan wahyu, dan harus dilakukan dengan 

mengikutsertakan orang-orang yang berilmu dan bertakwa.8 Ahmad Hassan juga 

mengkritisi praktik-praktik yang mengatasnamakan musyawarah tetapi tidak 

melibatkan prinsip-prinsip keadilan, ilmu, dan ketaatan kepada syariat. Musyawarah 

dalam Islam harus bersandar pada ijtihad kolektif (ijma') yang berdasarkan al-Qur’an 

dan Sunnah.9 

Sedangkan menurut Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy, sy𝑢̂ra atau 

musyawarah adalah cara untuk menyelesaikan masalah dengan cara melibatkan orang-

orang yang terkait dengan urusan tersebut. Hasbi berpendapat bahwa dalam ayat "Wa 

amruhum sy𝑢̂r𝑎̂ bainahum" (Dan urusan mereka adalah musyawarah di antara 

mereka), musyawarah ini dilakukan agar dapat menyelesaikan segala permasalahan 

besar yang dihadapi.10 

Lebih rinci, Hasbi menjelaskan bahwa musyawarah tidak hanya sekadar 

konsultasi, tetapi juga melibatkan proses perdebatan dan pemikiran yang mendalam 

untuk mencapai kesepakatan terbaik. Ia menekankan pentingnya musyawarah dalam 

pengambilan keputusan, terutama dalam urusan yang berdampak pada masyarakat.11 

                                                 
8Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), Jilid II, (Bandung: Penerbit Diponegoro), hlm. 

338-340.  
9Asep Usman Ismail, “Ahmad Hassan dan Tafsir al-Furqan: Kontribusi Ulama Persis dalam 

Penafsiran al-Qur’an di Indonesia”, Jurnal Studi al-Qur’an, Vol. XV, No. II (2019), hlm. 115-118.  
10Najda Arija Azukma dan Mardian Idris Harahap, "Musyawarah Dalam al-Quran Perspektif 

Mufassir Nusantara (Quraish Shihab dan Hasbi Ash-Shiddieqy)", Jurnal Riset Tindakan Indonesia, Vol. 

VIII, No. III (2023), hlm. 320–326. 
11Ibid. 



4 

 

 

 

Selain itu, Hasbi juga menyoroti pentingnya keadilan dalam musyawarah, 

khususnya dalam hal pemungutan zakat. Ia berpendapat bahwa zakat, sebagai ibadah 

sosial, harus digunakan untuk mengentaskan kemiskinan dan menjembatani jurang 

antara kaya dan miskin, sehingga prinsip keadilan harus menjadi prioritas utama. Ia 

juga mengingatkan bahwa zakat dapat digunakan untuk membuka lapangan kerja dan 

keterampilan bagi fakir miskin, sehingga mereka bisa mandiri dan sejahtera.12 

Mengenai permasalahan pokok sy𝑢̂ra, apakah sy𝑢̂ra sebaiknya diterapkan pada 

semua permasalahan atau dijalankannya pada dasar tertentu saja. Sebagian pakar Tafsir 

membatasi masalah permusyawaratan hanya untuk yang berkaitan dengan urusan 

dunia, bukan persoalan hukum dalam agama. Namun ada juga yang berpendapat bahwa 

musyawarah mempunyai peran dalam agama maupun soal-soal duniawi. Lebih lanjut 

dia menambahkan bahwa pelaku musyawarah dalam masalah agama harus menguasai 

ilmu agama. Demikian pula urusan dunia, dibutuhkan suatu nasehat. Pemberi nasehat 

harus bijaksana dan cakap agar memberi nasehat yang masuk akal. 

Oleh karena itu, ruang lingkup musyawarah dapat mencakup persoalan-

persoalan agama yang tidak ada petunjuknya dan persoalan-persoalan duniawi yang 

petunjuknya bersifat global maupun tanpa petunjuk dan yang mengalami perubahan 

dan perkembangan. Sumber rujukan yang akan penulis ambil dalam menjelaskan sy𝑢̂ra 

adalah Q.S Ali Imran ayat 159: 

 

  

Artinya: Maka, berkat rahmat Allah engkau (Nabi Muhammad) berlaku lemah 

lembut terhadap mereka. Seandainya engkau bersikap keras dan berhati kasar, 

tentulah mereka akan menjauh dari sekitarmu. Oleh karena itu, maafkanlah 

mereka, mohonkanlah ampunan untuk mereka, dan bermusyawarahlah dengan 

mereka dalam segala urusan (penting). Kemudian, apabila engkau telah 

                                                 
12Ibid. 



5 

 

 

 

membulatkan tekad, bertawakallah kepada Allah. Sesungguhnya Allah 

mencintai orang-orang yang bertawakal.”13 

Dalam Tafsir al-Furqan, Ahmad Hassan menjelaskan bahwa makna sy𝑢̂ra 

dalam Surah Ali Imran (3): 159 merujuk pada suatu prinsip penting dalam 

kepemimpinan Islam yang menekankan pentingnya konsultasi dalam mengambil 

keputusan yang berkaitan dengan urusan duniawi. Meskipun Rasulullah menerima 

wahyu secara langsung dari Allah, ayat ini menunjukkan bahwa dalam persoalan-

persoalan ijtihad atau kemasyarakatan yang tidak memiliki ketentuan syariat yang 

pasti, musyawarah tetap harus dilaksanakan.  

Menurut Ahmad Hassan, perintah “wa syâwirhum fil amr” (dan bermusya-

warahlah dengan mereka dalam urusan itu) adalah bentuk bimbingan Allah agar 

Rasulullah melibatkan umatnya dalam proses pengambilan keputusan, untuk melatih 

tanggung jawab kolektif dan memperkuat ukhuwah. Namun, ia menegaskan bahwa 

musyawarah ini tidak berlaku dalam hal-hal yang sudah ditentukan oleh nash al-Qur’an 

atau hadits, karena hal-hal tersebut sudah bersifat mengikat dan tidak boleh 

dipertentangkan oleh suara mayoritas.  

Lebih jauh, Ahmad Hassan juga menekankan bahwa musyawarah harus 

dilakukan dengan kelembutan, bukan dengan paksaan, sebagaimana ditekankan dalam 

bagian awal ayat ini, bahwa kelembutan Rasulullah adalah bagian dari rahmat Allah 

yang membuat orang-orang tetap setia di sekitarnya. Dengan demikian, Ahmad Hassan 

menempatkan sy𝑢̂ra bukan hanya sebagai metode pengambilan keputusan, tetapi juga 

sebagai sarana pendidikan moral dan sosial yang menjadikan umat lebih aktif, 

bertanggung jawab, dan terikat secara etis dalam kehidupan bermasyarakat dan 

bernegara.14 

Dalam ayat ini pula Hasbi menjelaskan menafsirkan bahwasanya setiap 

permasalahan harus diselesaikan dengan cara musyawarah walaupun dalam tidak 

mendapati pendapat yang tepat. Karena, hikmah dari setiap permasalahan adalah selalu 

                                                 
13Lajnah Pentashihan Mushaf al-Qur’an, Qur’an Kemenag, dikutip dari 

https://quran.kemenag.go.id/quran/per-ayat/surah/3?from=159&to=200 tanggal 26 Mei 2025 pukul 

21.49. 
14Ahmad Hassan, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 196–198.  



6 

 

 

 

melibatkan masyarakat dalam segala urusan dengan musyawarah, bukan hanya 

mengikut kepada pemimpin secara membabi buta. Melibatkan masyarakat dalam 

musyawarah secara tidak langsung menghormati dan memberi peran yang sama kepada 

mereka (masyarakat).15 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis dan 

komprehensif mengenai Konsep sy𝑢̂ra  Dalam Perspektif Ahmad Hassan Dan Teungku 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy: Studi Komparatif Tafsir al-Furqan Dan an-Nur. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang signifikan dalam 

memperkaya khazanah pemikiran politik Islam, serta memberikan pemahaman yang 

lebih komprehensif tentang bagaimana konsep sy𝑢̂r𝑎̂ dapat diimplementasikan dalam 

konteks kekinian. 

B. Penegasan Istilah 

Agar dapat memahami kajian ini dengan baik serta terhindar dari hal-hal yang 

menuju kepada kekeliruan guna memahami istilah kata kunci yang ada dalam 

penelitian ini, maka penulis memberikan beberapa pengasan istilah sebagai berikut: 

1. Konsep  

Menurut kamus besar bahasa Indonesia (KBBI), konsep adalah rancangan atau 

buram surat dan sebagainya, ide atau pengertian yang diabstrakan dari peristiwa 

konkrit.16 Definisi konsep menurut sebagian besar orang adalah sesuatu yang diterima 

dalam pikiran atau ide yang umum dan abstrak.17 

Konsep merupakan buah pemikiran seseorang atau sekelompok orang yang 

meliputi berbagai aspek produk pengetahuan yakni prinsip, teori dan hukum yang dapat 

dinyatakan dalam berbagai definisi. Konsep dapat menyatakan suatu hubungan antar 

konsep-konsep yang lebih sederhana, sebagai dasar pemikiran manusia untuk 

menjawab alasan mengapa suatu peristiwa dapat terjadi. 

                                                 
15Hasbi Ash-Shiddiqy, Tafsir al-Qur’an Majid an-Nur, Jilid I, (Jakarta: Pustaka Rizki Putra, 

2000), hlm. 718. 
16Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka 

2001), hlm. 520. 
17Biasri Suarim dan Neviyarni, “Hakikat Belajar Konsep Pada Peserta Didik”, Edukatif: Jurnal 

Ilmu Pendidikan, Vol. III, No. I (2021), hlm. 76. 



7 

 

 

 

2. Sy𝑢̂ra  

Sy𝑢̂ra atau Al-Masy𝑢̂rah adalah syarat, nasehat dan pertimbangan.18 Sy𝑢̂ra bisa 

diartikan sebagai aktifitas atau kegiatan yang dilakukan oleh lebih dari dua orang. Dua 

orang (atau lebih) tersebut berkumpul untuk membicarakan satu permasalahan. 

Kemudian masing-masing dari mereka yang berkumpul dimintai pendapat serta 

pandangannya masing-masing untuk kemudian diambil keputusan yang terbaik dari 

persoalan yang mereka bicarakan. 

3. Perspektif  

Perspektif merupakan sudut pandang atau cara seseorang dalam memahami, 

menilai, dan menafsirkan suatu fenomena, objek, atau peristiwa tertentu berdasarkan 

latar belakang, pengalaman, nilai, dan pengetahuan yang dimilikinya. Dalam konteks 

ilmiah, perspektif tidak hanya mencerminkan pandangan individual, tetapi juga bisa 

merujuk pada kerangka teoritis atau pendekatan tertentu yang digunakan dalam 

menganalisis suatu masalah. Oleh karena itu, perspektif sangat menentukan arah dan 

hasil dari sebuah kajian atau penelitian, karena apa yang dilihat dan bagaimana sesuatu 

dipahami akan sangat dipengaruhi oleh perspektif yang digunakan. Perspektif juga 

berfungsi sebagai alat bantu dalam menyusun argumen dan membentuk pemahaman 

yang sistematis terhadap suatu objek kajian, baik dalam ranah sosial, agama, politik, 

maupun sains.19 

4. Tafsir 

Secara bahasa, kata Tafsir berasal dari fassara yang semakna dengan awḍaha 

dan bayyana, di mana Tafsir sebagai maṣdar dari fassara  semakna dengan iḍah dan 

tabyin. Kata-kata tersebut dapat diterjemahkan kepada menjelaskan atau menyatakan.20 

Ahmad Izzan berpendapat bahwa Tafsir bahwa secara harfiah (etimologis), 

Tafsir berarti menjelaskan (al-iḍah), menerangkan (at-tibyan), menampakkan (al-

                                                 
18Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, (Surabaya: Pustaka 

Progressif 2002), hlm. 750. 
19Dapartemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 

2016), hlm. 1032.  
20Yusuf M.K, Studi al-Qur’an, (Jakarta: Amzah, 2012), hlm. 120. 



8 

 

 

 

iẓhar), menyibak (al-kasyf), dan merinci (at-tafṣil). Kata Tafsir terambil dari kata al-

fasr yang berarti al-ibanah dan al-kasyf yang keduanya berarti membuka (sesuatu) 

yang tertutup (kasyf al-mughaṭṭa).21 

5. Studi Komparatif 

Studi komparatif adalah metode menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dengan cara 

rnembandingkan. Aspek-aspek yang dibandingkan meliputi: membandingkan teks 

(nash) ayat-ayat al-Qur’an yang memiliki persamaan atau kemiripan redaksi dalam dua 

kasus atau lebih, dan atau memiliki kasus yang berbeda pada satu kasus yang sama, 

membandingkan ayat al-Qur’an dengan hadis yang pada zahirnya terlihat bertentangan, 

dan membandingkan pendapat-pendapat ulama Tafsir dalam menaf-sirkan ayat al-

Qur’an.22 

C. Identifikasi Masalah 

Identifikasi masalah yakni pemaparan atau pengenalan berbagai masalah yang 

telah tertulis di dalam latar belakang penulisan. Setelah pemaparan latar belakang, 

penulis menemukan beberapa permasalahan yakni sebagai berikut: 

a. Keterbatasan pemahaman terhadap makna sy𝑢̂ra di kehidupan manusia 

b. Minimnya pengetahuan masyarakat tentang sy𝑢̂ra. 

c. Sedikitnya pemaparan tentang sy𝑢̂ra kepada masyarakat, sehingga membuat 

seringnya perpecahan yang dilakukan masyarakat karena perbedaan pendapat. Hal 

itu bisa memicu terjadinya pembunuhan antar masyarakat akibat kurangnya 

pemahaman dalam makna musyawarah. 

d. Minimnya kajian tentang sy𝑢̂ra dalam Tafsir al-Furqan Tafsir an-Nur .  

D. Batasan Masalah 

Dalam al-Qur’an, kata sy𝑢̂ra disebutkan hanya sekali dalam al-Qur’an, yakni 

pada surah Asy-Syûra (42):38. Namun secara keseluruhan, Jumlah ayat dalam al-

                                                 
21Ahmad Izzan, Studi Kaedah Tafsir al-Qur’an, (Bandung: Humaniora, 2012), hlm. 4. 
22Seyyed Hossein Nasr, The Study of Comparative Religion: A Review of the Major World 

Religions, (Albany: State University of New York Press, 1997), hlm. 45. 

 



9 

 

 

 

Qur’an yang menjelaskan makna sy𝑢̂ra atau musyawarah secara eksplisit terdapat 

dalam tiga ayat utama. Pertama, Surah Asy-Syûra ayat 38 menyebut langsung kata 

sy𝑢̂ra dalam bentuk isim (kata benda), yang menunjukkan bahwa urusan orang-orang 

beriman diselesaikan melalui musyawarah: "wa amruhum sy𝑢̂r𝑎̂ baynahum" (QS. Asy-

Syura (42): 38). Ayat ini menjadikan sy𝑢̂ra sebagai ciri khas masyarakat beriman yang 

mengutamakan kebersamaan dalam pengambilan keputusan. Kedua, Surah Ali ‘Imran 

ayat 159 menggunakan bentuk fi’il perintah "sy𝑎̂wirhum" yang berarti 

"bermusyawarahlah dengan mereka". Ayat ini menunjukkan bahwa bahkan Rasulullah 

diperintahkan untuk bermusyawarah dengan para sahabatnya dalam hal-hal keduniaan, 

menegaskan pentingnya prinsip partisipatif dalam kepemimpinan (QS. Ali ‘Imran (3): 

159). Ketiga, Surah Al-Baqarah ayat 233 juga memuat makna musyawarah dalam 

konteks keluarga, yakni dalam hal penyapihan anak, di mana keputusan ideal diambil 

melalui kesepakatan dan kerelaan kedua orang tua: "‘an tar𝑎̂ḍin wa tash𝑎̂wurin" (QS. 

Al-Baqarah (2): 233). Ketiga ayat ini menjadi dasar kuat bahwa prinsip musyawarah 

dalam Islam bersifat luas dan mencakup aspek sosial, politik, dan keluarga. Mengacu 

pada identifikasi masalah diatas, penulis memberikan batasan masalah agar penelitian 

menjadi terarah serta pembahasan tidak melebar kemana-mana. Diantaranya yaitu: 

1. Objek penelitian ayat al-Qur’an yang membahas tentang sy𝑢̂ra, yakni hanya 

berkisar 3 ayat. Yaitu surah Al-Baqarah (2): 233 (tentang musyawarah dalam 

keluarga), surah Ali Imran (3): 159 (tentang musyawarah dalam penetapan 

keputusan hukuman) dan surah Asy-Syûra (42) : 38 (tentang musyawarah dalam 

kemaslahatan masyarakat). 

2. Penafsiran ayat ini nantinya menggunakan kitab Tafsir al-Furqan karya Ahmad 

Hassan dan Tafsir an-Nur karya Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy sebagai 

bahan analisis terkait objek yang akan diteliti. 

E. Rumusan Masalah    

Sebagaimana yang telah dipaparkan pada latar belakang masalah sebelumnya, 

maka terdapat inti permasalahan sebagai berikut; 

1. Bagaimana penafsiran sy𝑢̂ra dalam Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur? 



10 

 

 

 

2. Bagaimana persamaan dan perbedaan penafsiran sy𝑢̂ra pada Tafsir al-Furqan dan 

Tafsir an-Nur? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Berdasarkan penjelasan rumusan masalah di atas, maka tujuan penelitian ini 

adalah untuk menjawab berbagai masalah yang telah disebutkan sebelumnya dan 

mencari jawaban atas persoalan-persoalan sebagai berikut: 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk mengetahui penafsiran dari Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur mengenai 

makna sy𝑢̂ra serta memberikan pemahaman kepada umat dengan mudah. 

b. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan makna sy𝑢̂ra dari penafsiran pada 

Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat secara Akademisi 

Sebagai kajian ilmiah yang dapat memberikan tambahan wawasan dalam 

keilmuan khususnya Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, dan penulis berharap penelitian ini 

dapat memberikan kontribusi bagi kajian keislaman khususnya dalam bidang 

pemikiran Islam dan Tafsir al-Qur’an. 

b. Manfaat secara Praktis 

Sebagai peneliti, mudah-mudahan dapat menjawab segala pertanyaan tentang 

sy𝑢̂ra dan memberikan pemahaman yang baik untuk bagaimana melaksanakan  konsep 

sy𝑢̂ra sebagaimana yang tertera dalam kalam ilahi (al-Qur’an). Dan adapun manfaat 

lain dari penelitian ini adalah untuk memenuhi persyaratan akademis untuk 

menyelesaikan gelar S1 pada program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas 

Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan dalam skripsi ini terdapat 5 bab pokok pembahasan yang 

penting untuk disajikan dan terperinci. Hal ini bertujuan untuk mempermudah dalam 

memahami pembahasannya. Maka penulis menyusun sistematika penulisan didalam 

penelitian sebagai berikut: 



11 

 

 

 

BAB I  : PENDAHULUAN, yang terdiri dari latar belakang, penegasan istilah, 

identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat 

penelitian, serta sistematika penulisan   

BAB II  : KERANGKA TEORITIS, yang terdiri dari 2 sub bab yaitu landasan teori 

dan kajian relevan. Dimana pada bab ini membahas teori-teori yang digunakan dalam 

penelitian ini dan mengkaji penelitian-penelitian terdahulu yang sangat relevan. 

BAB III :  METODE PENELITIAN, Bab yang berisikan jenis penelitian, pendekatan 

penelitian yang digunakan dalam penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, 

dan teknik analisis data. 

BAB IV : PEMBAHASAN pada bab ini merupakan hasil dari analisis mengenai studi 

komparatif antara Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  yang menafsirkan ayat-ayat 

yang berkaitan dengan sy𝑢̂ra yakni pada surah Al-Baqarah (2): 233, Ali Imran (3): 159 

dan Asy- Syûra (42): 38.  

BAB V  :  PENUTUP Pada bab ini berisikan kesimpulan tentang judul skripsi penulis 

yakni “Konsep sy𝑢̂ra Dalam Perspektif Ahmad Hassan Dan Teungku Muhammad 

Hasbi Ash-Shiddieqy: Studi Komparatif Tafsir al-Furqan Dan an-Nur”. Kesimpulan 

di dapat dari analisis secara komprehensif dan mendalam yang terdiri dari beberapa 

poin. Kemudian dilanjutkan dengan saran. 

 



 

12 

 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Pengertian Sy𝒖̂ra 

Di kalangan masyarakat saat ini, sy𝑢̂ra memiliki banyak pengertian dikalangan 

masyarakat. Sy𝑢̂ra merupakan bentuk masdar dari kata kerja Sy𝑎̂waro – yusy𝑎̂wiru 

yang berarti menjelaskan, menyatakan dan mengambil sesuatu.23 Adapun bentuk-

bentuk lain yang berasal dari kata kerja asyara adalah yusyiru yang berarti memberi 

isyarat, tasy𝑎̂wara yang berarti berunding, saling bertukar pendapat, sy𝑎̂wir yang 

berarti meminta pendapat, musyawarah, dan mustasyir yang berarti meminta pendapat 

orang lain. 

Secara etimologi sy𝑢̂ra memiliki arti menjelaskan, menyatakan atau 

mengajukan dan mengambil sesuatu.24 Sedangkan secara terminologi berarti majelis 

yang dibentuk untuk mendengarkan saran dan ide, bagaimana mestinya dan 

terorganisir dalam urusan negara. Berikut definisi sy𝑢̂ra menurut beberapa ulama, 

antara lain: 

a. Abdur Rahman Abdul Kholiq mendefinisikan sy𝑢̂ra sebagai berikut, sy𝑢̂ra adalah 

eksplorasi pendapat orang-orang berpengalaman untuk mencapai sesuatu yang 

paling dekat dengan kebenaran.25 Definisi ini tampak mengungkapkan pengertian 

sy𝑢̂ra dari aspek usaha jajak pendapat bersumber pengalaman partisipan. 

                                                 
23Ibn Zakariah, Abu Al-Husein Ibn Faris, Mu’jam Maqayis al-Lughat, Jilid III, (Mesir: Mustafa 

Al-Babi Al-Halabi, 1972), hlm. 226. 
24Syaikh Imam Al-Qurtubi, Tafsir al-Qurthubi, Penerj. Dudi Rasyadi, Nashirul Haq, Jilid IV, 

(Jakarta: Pustaka Azzam, 2008), hlm. 622. 
25Abdul Rahman Abdul Khaliq, Asy-Syuro fi Zhilli Nidzam al-Hukm al-Islami, (Kuwait:Al-Dar 

al-Salafiyah, 1975), hlm. 14. 



13 

 

 

 

b. Abdul Hamid Ismail Al-Anṣari, mengatakan bahwa sy𝑢̂ra adalah eksplorasi 

pendapat umat atau orang-orang yang mewakili mereka, tentang persoalan-

persoalan yang umum dan berkaitan dengan kemaslahatan umum pula.26 

c. Ibn al-‘Arabi mengatakan, bahwa sy𝑢̂ra adalah pertemuan guna membahas 

permasalahan, masing-masing mereka saling bermusyawarah dan mengemukakan 

pendapat yang dimilikinya.27 

d. Menurut Mahmud al-Khalidi, bahwa musyawarah adalah perkumpulan manusia 

untuk mencari kebenaran dengan mencari kebenaran dengan cara mengeluarkan 

berbagai pandangan pada suatu masalah tertentu agar tercapai sebuah keputusan.28 

e. Menurut Louis Ma’luf sebagaimana dikutip oleh Hasbi Amiruddin, sy𝑢̂ra adalah 

majelis yang dibentuk untuk mendengarkan saran dan ide sebagaimana mestinya 

dan terorganisir dalam masalah-masalah kenegaraan. Termasuk juga saran-saran 

yang diajukan untuk memecahkan suatu masalah sebelum sampai kepada konklusi 

bagi keputusan-keputusan konstitusional.29 

f. Muhammad Muslehuddin memberikan argumentasi bahwa sy𝑢̂ra adalah prosesi 

yang wajib dalam sebuah negara, sekalipun pada awalnya perintah Allah SWT di 

dalam QS. Ali-Imran (3):159 dan Qs. Asy-Syûra (42): 38, yang direkomendasikan 

dan dialamatkan kepada Rasulullah Saw, namun hal itu pada dasarnya adalah untuk 

umat manusia. Karena hal demikian menjaga kemaslahatan umum yang berdasarkan 

keadilan dan kemanfaatan serta sadd al- zari’ah (mencegah kerusakan).30 

 

 

                                                 
26Abdul Hamid Ismail Al-Anshari, Asy-Sy𝑢̂ra wa Aṡaruha fi al-Dimuqratiyah, (Kairo: Al-

Maktabah As-Salafiyah, 1981), hlm. 4. 
27Ibn Al-Arabi, Ahkam al-Qur’an, Jilid I, (Berut: Dar Al-Fikr, 1988), hlm. 389. 
28 Fuad Muhammad Zein, “Konsep sy𝑢̂ra dalam Perspektif Islamic Wordview”, Politea Jurnal 

Pemikiran Politik Islam, Vol. II (2019), hlm. 201. 
29M. Hasbi Amiruddin, Republik Umar Bin Khattab, (Yogyakarta: Kreasi Total Media, 2011), 

hlm. 36. 
30Lukman Santoso, “Prinsip sy𝑢̂ra dalam Konstitusional Islam”, As-Salam, Vol. III, No. I 

(2013), hlm. 48. 



14 

 

 

 

2. Ahmad Hassan dan Tafsir Al-Furqan 

Ahmad Hassan, yang lebih dikenal dengan nama A. Hassan, merupakan salah 

satu tokoh sentral dalam organisasi Persatuan Islam (Persis). Ia dikenal sebagai ulama 

berpengaruh, tidak hanya di Indonesia, tetapi juga di Malaysia dan Singapura. Sebagai 

seorang cendekiawan Muslim, A. Hassan dikenal memiliki semangat perjuangan yang 

tinggi, berprinsip kuat, dan memiliki kemampuan keilmuan yang luar biasa. 

Pengetahuannya dalam bidang agama sangat mendalam dan luas. Ia dilahirkan pada 

tahun 1887 M di Singapura. Ayahnya bernama Ahmad Sinna Vappu Maricar, seorang 

keturunan India yang dikenal dengan julukan “Pandit”, sedangkan ibunya bernama 

Muznah yang berasal dari Palekat, Madras. Ahmad menikahi Muznah di Surabaya 

ketika sedang berdagang di kota tersebut, dan setelahnya menetap di Singapura. Ahmad 

dikenal sebagai penulis dalam bahasa Tamil sekaligus pemimpin redaksi surat kabar 

Nurul Islam yang terbit di Singapura. Ia memiliki ketertarikan besar terhadap 

perdebatan seputar bahasa dan agama, serta aktif mengadakan diskusi dan tanya jawab 

melalui rubrik di surat kabarnya.31 Nama Ahmad Hassan dipengaruhi oleh tradisi 

penamaan yang berkembang di Singapura. Sebenarnya, nama aslinya adalah Hassan 

bin Ahmad. Namun, sesuai dengan kebiasaan dalam budaya Melayu yang 

menempatkan nama ayah atau keluarga di awal, maka namanya pun dikenal luas 

sebagai Ahmad Hassan.32 

Ahmad Hassan menghabiskan masa kecilnya di Singapura. Ia memulai 

pendidikan di sekolah dasar, namun tidak berhasil menamatkannya. Setelah itu, ia 

melanjutkan ke sekolah Melayu dan berhasil menyelesaikannya sampai kelas empat. 

Selain itu, ia juga mengikuti pendidikan di sekolah dasar pemerintah Inggris hingga 

tingkat yang setara, sambil mempelajari bahasa Tamil langsung dari ayahnya.33 Sejak 

usia tujuh tahun, ia telah mulai mempelajari al-Qur’an dan mendalami ajaran Islam. 

Dalam buku Riwayat Hidup A. Hassan, Tamar Djaja mencatat bahwa selama di 

                                                 
31Syafiq A. Mughni, Hassan Bandung: Pemikir Islam Radikal, (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 

1994), hlm. 11.  
32Dadan Wildan, Yang Dai Yang Politikus: Hikayat dan Perjuangan Lima Tokoh Persis, 

(Bandung: Rosda Karya, 1997), hlm. 9.  
33Ibid, hlm. 20.  



15 

 

 

 

Singapura, Ahmad Hassan belajar agama Islam di sejumlah tempat pengajian. 

Beberapa guru yang membimbingnya antara lain H. Ahmad di Kampung Tiung, H. 

Muhammad Thaib di Kampung Rokoh, Said Munaci Mausili, Abdullatif, H. Hassan, 

serta Syekh Ibrahim India. Namun, karena tuntutan hidup, Ahmad Hassan harus mulai 

bekerja dan mencari nafkah sendiri sejak usia 12 tahun, sehingga ia tidak 

menyelesaikan pendidikan formalnya. Meski begitu, semangatnya dalam menuntut 

ilmu tidak surut. Ia tetap berusaha memperdalam pemahaman tentang Islam, salah 

satunya dengan mengikuti pelajaran bahasa Arab secara privat.34 

Ahmad Hassan mendalami ilmu nahwu dan sharaf terutama dari gurunya, 

Muhammad Thaib. Namun, ketika gurunya itu berangkat ke Tanah Suci untuk 

menunaikan ibadah haji, ia melanjutkan pelajaran bahasa Arab kepada Said Abdullah 

Al-Musawi selama kurang lebih tiga tahun. Selain itu, ia juga menimba ilmu dari 

pamannya, Abdul Lathif, seorang ulama yang cukup dikenal di wilayah Malaka dan 

Singapura, serta dari Syekh Ibrahim, seorang ulama asal India. Proses pembelajaran 

agama yang ia jalani bersama para guru tersebut berlangsung hingga sekitar tahun 

1910, menjelang usianya mencapai 23 tahun.  

Setelah itu, dari tahun 1910 hingga 1921, Ahmad Hassan menjalani berbagai 

pekerjaan di Singapura sambil terus memperdalam ilmu agama. Sejak tahun 1910, ia 

sudah mengajar sebagai guru tidak tetap di madrasah milik komunitas India yang 

berada di Arab Street, Baghdad Street, dan Geylang, hingga tahun 1913. Setelahnya, ia 

diangkat menjadi guru tetap di Madrasah Assegaf di Jalan Sulthan, menggantikan 

posisi Fadhlullah Suhaimi. Pada sekitar tahun 1912–1913, A. Hassan juga terlibat 

sebagai anggota redaksi surat kabar Utusan Melayu yang diterbitkan oleh Singapore 

Press, yang saat itu dipimpin oleh Inche Hamid dan Sa’dullah Khan.35 

Setelah cukup lama menetap di Singapura, pada tahun 1921 M, Ahmad Hassan 

memutuskan untuk pindah ke Surabaya, Jawa Timur. Tujuan kepindahannya adalah 

                                                 
34Shiddiq Amien, Panduan Hidup Berjama’ah Dalam Jam’iyyah Persis, (Bandung, 2007), hlm. 

152.  
35Ibid. 



16 

 

 

 

untuk mengambil alih kepemimpinan usaha milik pamannya, Abdul Latif. Pada waktu 

itu, Surabaya tengah menjadi medan perdebatan sengit antara kelompok tua dan 

kelompok muda dalam lingkungan umat Islam. Kelompok muda dipimpin oleh Faqih 

Hasyim, seorang pendatang yang memiliki perhatian besar terhadap isu-isu 

keagamaan. Ia aktif membina umat melalui diskusi, ceramah, dan tukar pikiran dalam 

berbagai forum keislaman. Haji Abdul Latif, yang merupakan paman sekaligus guru 

Ahmad Hassan sewaktu kecil, sempat memperingatkannya agar tidak terlalu dekat 

dengan Faqih Hasyim. Ia menilai bahwa Faqih menjadi penyebab timbulnya konflik 

keagamaan di kota tersebut dan bahkan menyebutnya sebagai pengikut paham Wahabi. 

Hal ini disebabkan oleh pandangannya yang mengangkat berbagai isu kontroversial 

dalam persoalan khilafiyah, seperti pelafalan niat (talaffuzh binniyyah atau ushalli), 

praktik talqin, tahlilan, dan amalan-amalan serupa lainnya.36 

Ahmad Hassan adalah seorang ulama besar yang memiliki kharisma kuat dan 

sangat dihormati, baik oleh para pendukungnya maupun oleh lawan-lawan debatnya. 

Ia memiliki kepribadian yang unik dan jarang ditemukan pada ulama lain di zamannya. 

Sebagai pendidik, ia membimbing para pemuda untuk tumbuh mandiri dan berdiri di 

atas kemampuan sendiri, dengan tujuan menanamkan nilai-nilai kemandirian dalam 

menjalani kehidupan. Meskipun tidak hidup dalam kemewahan, ia tak pernah merasa 

kekurangan. Seluruh hidupnya diabdikan untuk agama, dan prinsip hidupnya adalah 

menegakkan ajaran Islam dalam setiap aspek kehidupan. Dakwah ia jalankan melalui 

berbagai cara dan kesempatan yang ia miliki. Dengan keyakinan yang kokoh dan 

semangat yang tak mudah goyah, Ahmad Hassan terus berjuang menegakkan agama 

hingga akhir hayatnya.37 

Pada hari Senin, 10 November 1958, Ahmad Hassan wafat di Rumah Sakit 

Karangmenjangan (sekarang RS Dr. Soetomo) Surabaya, dalam usia 71 tahun. Ulama 

besar yang pernah dikenal dengan sebutan Hassan Bandung saat tinggal di Bandung 

                                                 
36Ibid.  
37Dadan Wildan, Yang Da’I Yang Politikus; Hayat dan Perjuangan Lima Tokoh Persis, 

(Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 1997), hal. 31-32.   



17 

 

 

 

dan kemudian dikenal sebagai Hassan Bangil setelah menetap di Bangil telah 

memberikan kontribusi besar dalam sejarah pembaruan Islam di Indonesia. Ia dikenal 

karena keteguhan, keberanian, dan semangat pantang menyerahnya dalam 

memperjuangkan ajaran Al-Qur’an dan As-Sunnah. Dalam menyampaikan 

pandangannya, ia kerap menggunakan pendekatan yang tegas bahkan dianggap 

“radikal” oleh sebagian orang, namun semua itu dilakukan demi kemurnian ajaran 

Islam. 

Semasa hidupnya, Ahmad Hassan memiliki banyak karya tulis dan kitab, salah 

satunya adalah kitab Tafsir Al-Furqan. Tafsir Al-Furqan adalah karya Tafsir lengkap 

30 juz yang ditulis oleh Ahmad Hassan. Dalam proses penulisannya, sempat terjadi 

beberapa jeda karena beliau juga sibuk menulis karya lain yang dibutuhkan oleh para 

anggota Persatuan Islam (PERSIS). Edisi pertama Tafsir ini diterbitkan pada bulan Juli 

1928, namun baru mencakup sampai juz pertama. Kemudian pada tahun 1941, Ahmad 

Hassan kembali menerbitkan lanjutan Tafsir yang telah mencapai surah Maryam. Pada 

tahun 1953, ia melanjutkan penulisan Tafsir tersebut dengan dibantu oleh Sa’ad 

Nabhan agar bisa diselesaikan hingga 30 juz. Akhirnya, pada tahun 1956, Tafsir Al-

Furqan diterbitkan secara lengkap dalam satu jilid. Pada tahun 2006, Tafsir ini 

diterbitkan ulang oleh Pustaka Mantiq bekerja sama dengan Universitas Al-Azhar 

Indonesia. Cetakan kedua pun diterbitkan kembali pada bulan Maret 2010 oleh 

Universitas Al-Azhar Indonesia.38 

Karena Tafsir Al-Furqan ditulis pada sekitar tahun 1960-an, beberapa kosakata 

di dalamnya telah mengalami pergeseran makna jika dibandingkan dengan pemahaman 

bahasa Indonesia saat ini. Berdasarkan hal tersebut, serta atas dorongan dari keluarga 

Ahmad Hassan, permintaan masyarakat, dan perhatian para ahli Tafsir, dilakukanlah 

pembaruan terhadap Tafsir Al-Furqan agar lebih sesuai dengan konteks bahasa 

Indonesia modern. Pembaruan ini dilakukan tanpa mengubah isi pokok dan tetap 

menjaga pemikiran asli Ahmad Hassan. Inisiatif ini dipimpin oleh Dr. Ir. Zuhal Abdul 

Qadir, M.Sc., E.E., cucu Ahmad Hassan yang saat itu menjabat sebagai Rektor 

                                                 
38Akhmad Bazith, Metodologi Tafsir Al-Furqan (Tafsir Qur’an), hlm. 24. 



18 

 

 

 

Universitas Al-Azhar Indonesia. Hasilnya, Tafsir Al-Furqan “Edisi Indonesia 

Mutakhir” berhasil diterbitkan dan telah memasuki cetakan kedua pada bulan Maret 

2010.39 

Ahmad Hassan tidak secara rinci menjelaskan latar belakang penulisan tafsir 

ini. Namun, jika ditelusuri melalui pengantar dan pendahuluan dalam Tafsir Al-Furqan 

edisi pertama, serta bagian “Sepatah Kata dari Kami” dalam Tafsir Al-Furqan Edisi 

Indonesia Mutakhir yang ditulis oleh Dr. Ir. Zuhal Abdul Qadir, M.Sc., E.E., dapat 

diambil beberapa poin penting yang menjadi alasan penulisan tafsir ini. Pertama, untuk 

memberikan kesempatan kepada masyarakat yang tidak menguasai bahasa Arab agar 

tetap bisa memahami isi Al-Qur’an. Kedua, untuk membangkitkan kesadaran dan 

semangat umat Islam agar terus menggali, memahami, dan mengamalkan ajaran-ajaran 

Al-Qur’an. Ketiga, tafsir ini berfokus pada penjelasan makna setiap ayat sehingga 

diharapkan lebih mudah dipahami oleh pembaca. Keempat, adanya permintaan dari 

Sa’ad Nabhan kepada Ahmad Hassan agar meneruskan penulisan tafsir ini hingga 

selesai, disertai tawaran bantuan untuk proses penerbitannya. Kelima, sebagai bentuk 

kontribusi dalam menyampaikan ilmu yang dibutuhkan oleh umat Islam di Indonesia. 

Dan keenam, untuk menjawab dorongan serta harapan dari para anggota Persatuan 

Islam (PERSIS).40 

Dalam Tafsir Al-Furqan, tidak ditemukan satu corak penafsiran yang paling 

menonjol atau dominan. Hal ini kemungkinan disebabkan oleh pendekatan yang 

digunakan oleh Ahmad Hassan yang lebih berfokus pada penerjemahan atau 

pengalihan bahasa dari ayat-ayat Al-Qur’an. Pendekatan ini ditegaskan dalam 

penjelasan beliau pada bagian pertama tafsir, di mana ia menyatakan bahwa dalam 

menerjemahkan ayat-ayat Al-Qur’an, ia sebisa mungkin memilih pandangan kata satu 

per satu (kata per kata). Namun, jika hal itu tidak memungkinkan, barulah ia 

menerjemahkan berdasarkan maknanya secara keseluruhan. Menurutnya, pendekatan 

                                                 
39Ahmad Hassan, Al-Furqan Tafsir Qur’an “Edisi Bahasa Indonesia Mutakhir”, (Jakarta: 

Universitas Al-Azhar, 2010), hlm. V.   
40Ibid, hlm. V-Vi.  



19 

 

 

 

seperti inilah yang paling baik bagi orang yang ingin memahami Al-Qur’an melalui 

terjemahan. Meskipun dalam beberapa bagian terdapat penjelasan yang berkaitan 

dengan hukum fiqih seperti pada Surah Ad-Dhuha ayat 1 atau pembahasan dari sisi 

kebahasaan, hal tersebut tidak menjadikan tafsir ini condong pada corak tertentu, 

karena tidak dijadikan fokus utama dalam keseluruhan penafsiran.41 

3. Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy dan Tafsir An-Nur 

Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (lahir di lhoksumawe, 10 Maret 

1904 wafat di Jakarta, 9 Desember 1975). Seorang ulama Indonesia ahli ilmu fikih dan 

ushul fikih, Tafsir, hadits, dan ilmu kalam. Ayahnya Teungku Qadhi Chik Maharaja 

Mangkubumi Husein Ibn Muhammad Su’ud, adalah seoarang ulama terkenal di 

kampungnya dan mempunyai sebuah pesantren. Ibunya Teungku Amrah binti Teungku 

Chik Maharaja Mangkubumi Abdul Aziz, merupakan putri seorang Qadi Kesultanan 

Aceh ketika itu. Menurut silsilah, Hasbi Ash-Shiddieqy adalah berketurunan Abu 

Bakar Al-Shiddiq (573/634M) yaitu khalifah yang pertama. ia merupakan generasi ke 

37 dari Abu Bakar Ash-Shiddiq yang meletakkan gelaran Ash-Shiddieqy di belakang 

namanya. Nama Ash-Shiddieqy dia lekatkan sejak tahun 1925 atas saran seorang 

gurunya yang bernama Syaikh Muhammad Bin Salim Al-Kalali, seorang pembaharu 

Islam dari Sudan yang bermukim di Lhoksumawe, Aceh.42 

Di masa kelahiran Hasbi bersamaan dengan tumbuhnya gerakan pembaharu 

pemikiran di Jawa sehingga menyulut semangat ke Indonesia dan anti-kolonial. 

Sementara peperangan di aceh dengan belanda makin berkecamuk. Ketika Hasbi 

berusia 6 tahun, ibunya Tengku Amrah, meninggal dunia. Kemudian, ia diasuh oleh 

bibinya yang bernama Tengku Shamsiah. Sejak meninggal Tengku Shamsiah tahun 

                                                 
41Ahmad Hassan, Al-Furqan Tafsir Qur’an “Edisi Bahasa Indonesia Mutakhir”, hlm.VII.  
42Muhammad Anwar Idris, ‘Pemetaan Kajian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Studi Atas Tafsir 

An-Nur Karya T.M Hasbi Ash-Shiddieqy’, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, Vol. V, 

No. I (2020), hlm. 1-18.  



20 

 

 

 

1912, Hasbi memilih tinggal di rumah kakaknya, Tengku Maneh, bahkan sering tidur 

di surau sampai kemudian dia pergi nyantri dari pondok satu ke pondok lainnya.43 

Hasbi yang diharapkan kelak menjadi seorang pemuka agama, sebagai pewaris 

leluhurnya, dikirim oleh ayahnya untuk nyantri selama 8 tahun. Mulai tahun 1912, ia 

dikirim ke pondok Tengku Cik di Pieyung untuk belajar agama terutama belajar bahasa 

Arab (Nahwu dan Sharaf). Setelah hampir setahun dia belajar disana, akhirnya pindah 

nyantri ke pondok Tengku Cik Bluk Bayu. Setahun kemudian ia pindah lagi ke Tengku 

Cik Bluk Kabu Gendong. Setahun kemudian ia pindah ke Blang Manyak sama Kurok. 

Letak geografis semua pondok yang pernah di mukimi oleh Hasbi ialah bekas kerajaan 

Pasai tempo dulu. Setelah pengetahuan dasarnya cukup, sekitar tahun 1916 ia pergi 

mengembara ke pondok Tengku Cik di tanjungan barat yang bernama Idris, di 

Samalaga. Pondok ini merupakan salah satu pondok terbesar dan terkemuka di Aceh 

Rayeuk untuk belajar Hadits dan Fikih selama dua tahun. Pada tahun 1921, dari Tengku 

Chik Hasan Kroengkak, ia memproleh syahadah sebagai pertanda ia telah cukup dan 

berhak mendirikan dayah sendiri. Setelah itu ia pulang ke Lhokseumawe.44 

Pada tahun 1926, ia berangkat ke Surabaya dan melanjutkan pendidikan di 

Madrasah Al- Irsyad, sebuah organisasi keagamaan yang di dirikan oleh Syekh Ahmad 

Soorkarti (1874- 1943), ulama yang berasal dari sudan yang memiliki pemikiran 

modern ketika itu. disini ia mengambil pelajaran Takhassus (spesialisasi) dalam bidang 

pendidikan dan bahasa. pendidikan ini dilaluinya selama 2 tahun. Al-irsyad dan Ahmad 

Surkati inilah yang ikut berperan dalam membentuk pemikirannya yang modern 

sehingga, setelah kembali ke Aceh. Hasbi AshShiddieqy langsung bergabung dalam 

keanggotaan organisasi Muhammadiyah. Hasbi menikah pada usia 19 tahun dengan 

Siti Khadijah, seorang gadis yanga masih ada hubungan kekerabatan dengannya. 

Perkawinan dengan gadis pilihan orang tuanya itu tidak berlangsung lama, Siti 

Khadijah meninggal ketika melahirkan anaknya yang pertama. Hasbi kemudian 

                                                 
43Aan Supian, “Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash-Shiddieqy dalam Kajian Ilmu Hadis”, 

Mutawattir, Vol. IV, No. II (2005), hlm. 273. 
44Masnun Tahir, “Pemikiran T. M. Hasbi Ash-Shiddieqy Sumber Hukum Islam dan 

Relevansinya dengan Pemikiran Hukum Islam di Indonesia”, Al-Ahwal, Vol. I, No. I (2008), hlm. 124. 



21 

 

 

 

menikah dengan Tengku Nyak Aisyah binti Tengku Haji Hanum yang merupakan 

saudara sepupunya sendiri. Dengan istrinya yang terakhir inilah Hasbi hidup sampai 

akhir hayatnya, yang dikaruniai empat orang anak yang terdiri dari dua laki-laki dan 

dua perempuan.45 

Hasbi Ash-Shiddieqy adalah ulama yang produktif menuliskan ide pemikiran 

keislamannya. Terbukti, dengan banyaknya karya tulis dia yang mencakup berbagai 

disiplin ilmu keislaman. Menurut catatan buku yang ditulisnya berjumlah 73 Judul (142 

jilid). Sebagian besar karyanya adalah tentang Fiqih (36 judul). Bidang-bidang lainnya 

adalah hadis (8 judul), Tafsir (6 judul), Tauhid (kalam 5 judul). Sedangkan selebihnya 

adalah tema-tema yang bersifat umum.46 Beberapa diantaranya adalah Tafsir An-Nur , 

Tafsir Al-Bayan, Pengantar ilmu hadits, Ilmu-ilmu Al-Qur’an, Sejarah dan pengantar 

ilmu Al-Qur’an, Ilmu hadits Dirayah, Kereterian sunnah dan bid’ah, Pengantar hukum 

Islam, mutiara hadits, Peradilan dan hukum acara Islam, Buku mutiara hadits, Sejarah 

pengantar ilmu hadits, Pokok-pokok ilmu diniyah hadits, Buku koleksi hadis hukum, 

Pokok-pokok pegangan imam mazhab, Kuliah ibadah, Filsafat hukum Islam, Pengantar 

fikih muamalah, Pidana mati dalam syariat Islam, Hukum-hukum fikih Islam, Pedoman 

haji, Fikih mawaris, dan lain-lain.47 

Tafsir An-Nur  ini dikerjakan oleh Hasbi Ash-Shiddiqy sejak tahun 1952- 1961. 

Kitab Tafsir ini terdiri dari 5 jilid: jilid 1 terdiri dari 4 surat pertama, jilid 2 terdiri dari 

6 surat berikutnya, jilid 3 terdiri dari 12 surat berikutnya, jilid 4 terdiri dari 17 surat 

berikutnya, dan jilid 5 terdiri dari 72 surat yang terakhir. Sebagian orang berpendapat 

bahwa, Tafsir An-Nur  merupakan terjemahan atau copy-paste dari kitab-kitab Tafsir 

klasik seperti kitab Tafsir Al-Maraghy. Namun menurut penulis Tafsir An-Nur  

bukanlah terjemahan dari Tafsir Al-Maraghy atau Tafsir yang lainnya, hanya saja 

                                                 
45Muhammad Anwar Idris, "Pemetaan Kajian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Studi Atas Tafsir 

An-Nur Karya T.M Hasbi Ash-Shiddieqy", hlm. 1-18.  
46Tengku Muhammad Hasbi AshShiddieqy. (2000). hlm. xviii. 
47Muhammad Anwar Idris, "Pemetaan Kajian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia: Studi Atas Tafsir 

An-Nur Karya T.M Hasbi Ash-Shiddieqy", hlm. 1-18.  



22 

 

 

 

Hasbi Ash-Siddieqy mengambil refrensi atau pedoman dari Tafsir-Tafsir tersebut. 

Sehingga kelihatannya saja yang mirip tapi jelas berbeda.48 

Pada tahun 1995, telah diterbitkan edisi kedua dari Tafsir An-Nur, sebuah karya 

tafsir monumental dari Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy. Penerbitan ini 

dilakukan oleh PT. Pustaka Rizki Putra yang berlokasi di Semarang, berdasarkan 

pemberian hak resmi dari ahli waris Hasbi. Dalam edisi kedua ini, terdapat beberapa 

perubahan signifikan dibandingkan dengan edisi pertamanya. Salah satu perubahan 

utamanya adalah format penerbitan. Jika pada edisi pertama Tafsir An-Nur dicetak 

secara terpisah per juz (yakni satu jilid untuk setiap juz dari Al-Qur’an), maka pada 

edisi kedua format tersebut diubah menjadi pengelompokan surah-surah tertentu dalam 

lima jilid besar. Dengan pengelompokan ini, pembaca tidak lagi menemui pembagian 

berdasarkan juz, melainkan berdasarkan kumpulan surah yang disusun secara tematik 

dan sistematis. 

Meskipun mengalami perubahan dari sisi format penyusunan dan penyajian 

fisik, edisi kedua ini tetap mempertahankan pola penulisan tafsir seperti yang 

digunakan pada edisi sebelumnya. Tafsir dilakukan dengan cara membagi ayat-ayat 

Al-Qur’an ke dalam bagian-bagian kecil yang disebut qith’ah, yaitu penggalan ayat 

atau kelompok ayat yang berkaitan secara makna. Setiap qith’ah terlebih dahulu 

diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia, kemudian baru dijelaskan tafsirnya secara 

rinci. Metode ini mencerminkan pendekatan tematik dan kontekstual yang khas dalam 

tafsir Hasbi, yang berupaya memberikan pemahaman yang mendalam dan aplikatif 

terhadap makna ayat-ayat Al-Qur’an.49 

 

                                                 
48Muhammad Anwar Idris, Pemetaan Kajian Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia, hlm. 1-18. 
49Neny Muthi’atul Awwaliyah, “Mengenal Tafsir An-Nur Karya Muhammad Hasbi Ash-

Shiddieqy”,dapat dilihat di website https://tafsiralquran.id/mengenal-tafsir-an-nur-karya-muhammad-

hasbi-ash-

shiddieqy/#:~:text=Tafsir%20An%2DNur%20adalah%20kitab,untuk%20mengetahui%20kandungan%

20Al%2DQuran, dikutip pada tanggal 10 Juli 2025, pukul 00.34. 



23 

 

 

 

4. Metode Komparatif 

Untuk menafsirkan ayat-ayat yang ada dalam Al-Quran, perlu menggunakan 

metode-metode. Pada umumnya, metode dalam menafsirkan ayat ayat Al-Qur’an 

terbagi menjadi empat bagian yaitu metode Maudhu’i, Ijmali, Tahlili, Muqorron/ 

Komparatif ( perbandingan) , yang mana metode tersebut dapat digunakan oleh para 

mufassir untuk menafsirkan Al-Quran sesuai dengan keahlian yang dimiliki. Dari arti 

kata komparatif bisa kita ketahui bahwa motode ini digunakan ketika dalam dua 

variabel penelitian terdapat perbedaaan dalam satu aspek yang diteliti.50 

Metode komparatif dalam Tafsir Al-Qur’an terbagi menjadi tiga bagaian. 

Pertama perbandingan antara Ayat dengan Ayat Al-Qur’an. perbandingan antara ayat 

Al-Qur’an terjadi karena adanya persamaan dan kemiripan redaksi dalam dua kasus 

atau lebih, dan atau memiliki kasus yang berbeda pada satu kasus. Selanjutnya, 

menganalisis perbedaan yang terkandung dalam berbagai redaksi yang mirip, baik 

perbedaan tersebut mengenai konotasi ayat maupun redaksinya seperti perbedaan 

dalam penggunaan kata dan penempatannya pada satu ayat dan sebagainya. Kedua, 

perbandingan ayat Al-Qur’an dengan hadist. Aspek komparatif ayat dengan hadist 

terjadi jika ada satu kasus yang sama namun pada makna zahirnya bertentangan. 

Metodenya dengan menghimpun ayat-ayat yang kelihatannya bertentangan dengan 

hadis-hadis Nabi saw baik ayat tersebut mempunyai kemiripan redaksi dengan ayat-

ayat yang lain atau tidak. Ketiga, komparatif antara musaffir dengan mufassir, aspek 

ini sering terjadi sejak zaman dahulu. Hal ini terjadi karena banyaknya perkambangan 

keilmuan dibidang penafsiran Al-Qur’an serta latar belakang keilmuan yang dimiliki 

oleh para mufassir yang menjadikan paradigma penafsiran yang muncul berbeda 

beda.51 

Metode komparatif memiliki kelebihan dan kekurangan,di antara kelebihan 

metode komparatif yaitu,  menumbuhkan sikap toleransi terhadap hal hal yang berbeda 

                                                 
50Kusnadi dan Raidatun Nisa, “Eksistensi Tafsir Bil Ra’yi,” Jurnal Kajian Al-Quran & Tafsir, 

Vol. VII, No. II (2022), hlm. 44–61. 
51Akbar Umar, Achmad Abubakar dan Muhsin Mahfudz, “Aplikasi Metode Komparatif  

Analisis Buku Tafsir Nusantara : Analisis Isu-Isu Gender Dalam Al-Misbah Karya M . Quraish Shihab 

Dan Turjuman,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. VI, No. II (2021), hlm.161–174. 



24 

 

 

 

namun memiliki sumber yang jelas. Kemudian, metode ini sangat berguna untuk orang 

banyak jika ingin mengetahui berbagai pendapat tentang suatu ayat. Selanjutnya, 

mendorong para muffasir untuk mengkaji berbagi pendapat tentang suatu ayat. Dibalik 

kelebihan yang dimiliki metode komparatif ada beberapa kekurangan yang terkandung 

yakni, metode ini tidak cocok untuk membahas isu-isu sosial yang ada ditengah 

masyarakat dikarenakan motode ini berfokus pada perbandingan pendapat bukan 

pemecahan masalah yang terjadi.52  

B. Kajian yang Relevan 

Dalam pelaksanaan penelitian ini, penulis tidak akan mampu untuk mencapai 

tujuan yang diinginkan tanpa adanya peran secara tidak langsung oleh para peneliti 

sebelumnya. Sejauh studi pustaka yang telah dilakukan oleh penulis, karya ilmiah yang 

fokus mengkaji tentang Konsep Sy𝑢̂ra Dalam Perspektif Ahmad Hassan Dan Teungku 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy: Studi Komparatif Tafsir Al-Furqan Dan An-Nur 

belum ditemukan. Akan tetapi, ada penelitian yang berkaitan dengan penelitian 

diantaranya: 

1. Skirpsi yang ditulis oleh M. Maliki pada tahun 2022, mahasiswa Strata 1 prodi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Syarif 

Hidayatullah Jakarta dengan judul “Konsep sy𝑢̂ra Dalam al-Qur’an: Studi 

Perbandingan Penafsiran Sayyid Quthb dan Buya Hamka”. Skripsi ini membahas 

tentang penafsiran ayat-ayat tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an studi perbandingan 

antara Sayyid Quthb dan Buya Hamka. Dalam ayat tersebut menjelaskan 

bahwasanya pentingnya bermusyawarah baik dari urusan keluarga, kemaslahatan 

masyarakat serta penetapan hukum yang berlaku untuk sesama masyarakat. Skripsi 

ini berkaitan dengan tema yang diangkat oleh penulis yakni tentang penafsiran 

tentang sy𝑢̂ra, dan perbedaannya adalah skripsi ini membahas tentang perbandingan 

penafsiran antara Sayyid Quthb dan Buya Hamka sedangkan penulis fokus terhadap 

                                                 
52Jabal Nur Karim, “Metode Pengkajian Ilmu Bahasa,” shatut Tarbiyah edisi 22, Vol. XIII, No. 

II (2009), hlm. 1–11.  



25 

 

 

 

penafsiran pada penafsiran Ahmad Hassan (Tafsir al-Furqan) dan Teungku 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy (Tafsir an-Nur).53 

2. Artikel ini ditulis oleh Jafar Muttaqin dan Aang Apriadi pada tahun 2020, 

mahasiswa prodi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir sekolah tinggi Ilmu Tarbiyah Al-

Hidayah Tasikmalaya dengan judul “Sy𝑢̂ra  atau Musyawarah dalam Perspektif al-

Qur’an”. Artikel ini mencoba mendudukkan permasalahan tentang musyawarah 

atau sy𝑢̂ra dalam penafsiran al-Qur’an dengan pendekatan tematis. Hal ini juga 

berkaitan dengan penulis yakni membahas tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an, akan 

tetapi, penulis lebih spesifik yakni melalui Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur .54 

3. Artikel ini ditulis oleh Naila Rohmah Iftitah pada tahun 2014, dengan judul “Islam 

dan Demokrasi”. Artikel ini membahas mengenai pandangan tentang Islam dan 

demokrasi. Artikel ini membahas menjelaskan tentang Islam dan demokrasi, mulai 

dari pengertian demokrasi, hubungan agama dan demokrasi, Islam dan demokrasi, 

serta Islam, demokrasi dan pendidikan kaitannya dengan demokratisasi pendidikan 

Islam. Hal ini berkaitan dengan tema yang ditulis oleh penulis yakni tentang 

musyawarah/demokrasi. Sedangkan perbedaannya yakni penulis membahas tentang 

Konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an Perspektif Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur.55 

4. Artikel ini ditulis oleh Khalid Sumatri Tambunan dengan judul “Islam dan Masalah 

Kenegaraan”. Artikel ini membahas Masalah kenegaraan dalam Islam telah menjadi 

tema penting sejak masa klasik hingga kontemporer. Para pemikir seperti al-

Mawardi dan Ibn Taimiyah menekankan bahwa Islam tidak hanya mengatur urusan 

ibadah, tetapi juga mencakup sistem pemerintahan, hukum, dan kepemimpinan. 

Dalam pandangan ini, negara berfungsi sebagai alat untuk menegakkan keadilan dan 

menjalankan syariat. Dalam pemikiran modern, tokoh seperti Abul A’la Maududi 

dan Sayyid Quthb menolak pemisahan agama dan negara. Mereka mengusulkan 

                                                 
53Muhammad Maliki, "Konsep sy𝑢̂ra Dalam al-Qur’an: Studi Perbandingan Penafsiran 

Sayyid Quthb Dan Buya Hamka", Skripsi (Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2022). 
54Ja’far Muttaqin and Aang Apriadi, " sy𝑢̂ra Atau Musyawarah Dalam Perspektif al-Qur’an", 

al-Urwatul Wutsqo : Jurnal Ilmu Keislaman Dan Pendidikan, Vol. I, No. II (2020), hlm. 57–73. 
55Naili Rohmah Iftitah, "Islam Dan Demokrasi", Islamuna, Vol. I, No. I (2014), . hlm 35–48. 



26 

 

 

 

model negara Islam yang berlandaskan tauhid, syariah, dan kedaulatan hukum 

Allah. Negara dianggap sebagai bagian integral dari penerapan ajaran Islam secara 

menyeluruh. Salah satu prinsip utama dalam politik Islam adalah sy𝑢̂ra, yaitu sistem 

musyawarah dalam pengambilan keputusan. Sy𝑢̂ra menekankan nilai-nilai 

partisipasi, keadilan, dan tanggung jawab, sebagaimana dijelaskan dalam QS. Asy- 

Syûra: 38. Persamaannya, baik konsep negara dalam Islam maupun prinsip sy𝑢̂ra 

sama-sama menolak kekuasaan absolut. Keduanya mendorong kepemimpinan yang 

konsultatif, akuntabel, dan berpihak pada kemaslahatan umat. sy𝑢̂ra berfungsi 

sebagai mekanisme kontrol sosial dalam struktur kenegaraan Islam. Perbedaannya 

yaitu terletak pada penafsirannya yaitu penulis lebih fokus pada Tafsir al-Furqan 

dan Tafsir an-Nur.56 

5. Artikel ini ditulis oleh Fuad Muhammad Zein dengan judul “Konsep sy𝑢̂ra dalam 

Perspektif Islamiq Wordview”. Artikel ini membahas konsep sy𝑢̂ra perspektif Islam 

atau pandangan dunia Islam. Konsep sy𝑢̂ra yang identik dengan pembahasan politik 

diberikan gambaran yang lebih luas sebagai landasan ideal bagi konsep ini dalam 

Islam. Artikel ini sama dengan tema yang di angkat oleh penulis yakni tentang 

sy𝑢̂ra, bedanya adalah artikel ini membahas konsep sy𝑢̂ra dari pandangan dunia 

sedangkan penulis membahas Konsep Sy𝑢̂ra  Dalam Perspektif Ahmad Hassan Dan 

Teungku Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy: Studi Komparatif Tafsir al-Furqan 

Dan an-Nur.57 

6. Artikel ini ditulis oleh Novia Permata Sari dan Irwan Saputra dengan judul “Konsep 

sy𝑢̂ra dan Demokrasi Dalam Pandangan al-Qur’an”. Artikel ini membahas 

mengenai konsep sy𝑢̂ra dan Demokrasi dalam al-Qur’an dimulai dengan 

membandingkan keduanya berdasarkan asal-usul sejarah dan latar belakang 

perkembangannya. Kajian ini muncul dari diskusi panjang di kalangan cendekiawan 

Muslim mengenai apakah demokrasi dapat diterima dalam konteks dunia Islam. 

                                                 
56Khalid Sumatri Tambunan, “Islam dan Masalah Kenegaraan”, hlm. 100-108.   
57Zein Fuad Muhammad, "Konsep sy𝑢̂ra Dalam Perspektif Islamic Worldview Pendahuluan 

Pembahasan Syuro Dalam Islam", Politea Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. II, No. II (2019), hlm. 

199–214. 



27 

 

 

 

Dari kajian ini, terlihat bahwa terdapat hubungan timbal balik yang saling 

melengkapi antara Islam dan demokrasi keduanya dapat berjalan seiring dan 

memberikan manfaat satu sama lain. Di sisi lain, ada juga pandangan yang menolak 

demokrasi dengan alasan bahwa sistem ini berasal dari peradaban Barat dan tidak 

sesuai dengan ajaran Islam. Selanjutnya, dibahas pula bagaimana sikap yang 

seharusnya diambil dalam menyikapi hubungan antara Islam dan demokrasi. Dalam 

hal ini, Islam sebenarnya mengandung nilai-nilai etis yang menjadi dasar dari 

prinsip-prinsip demokrasi, seperti keadilan (al-‘adalah), kesetaraan (al-Musawah), 

dan musyawarah (asy-sy𝑢̂ra). Jurnal ini memiliki kesamaan dengan yang diteliti 

oleh penulis yakni tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an dan memfokuskan kepada dua 

penafsiran saja yakni Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur.58 

7. Artikel ini ditulis oleh Najda Arija Azukma dan Mardian Idris Harahap dengan judul 

“Musyawarah Dalam al-Qur’an Perspektif Tafsir Nusantara (Quraish Shihab dan 

Hasbi Ash-Shiddieqy). Artikel ini membahas bagaimana pandangan kedua penafsir 

tentang sy𝑢̂ra  dalam al-Qur’an. Hal ini sama dengan yang diteliti oleh penulis yakni 

tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an melalui perbandingan antar penafsir, adapun 

perbedaan nya yakni terletak pada penafsir nya. Artikel ini mengambil dari 

penafsiran Quraish Shihab (al-Misbah) dan Hasbi Ash-Shiddieqy (an-Nur), 

sedangkan penulis mengambil penafsiran Ahmad Hassan (al-Furqan) dan Hasbi 

Ash-Shiddieqy (an-Nur).59 

8. Artikel ini ditulis oleh Tasmin Tangareng, Zulfahmi dan Fathul Mujahidin al-

Anshary dengan judul “Kepemimpinan Perspektif Hadist Nabi Saw”. Jurnal ini 

membahas tentang Konsep kepemimpinan dalam Islam banyak dibahas dalam 

hadis-hadis Nabi Muhammad SAW yang menekankan prinsip amanah, tanggung 

jawab, dan keadilan. Dalam sebuah hadis riwayat Bukhari dan Muslim, Rasulullah 

bersabda, "Setiap kalian adalah pemimpin, dan setiap pemimpin akan dimintai 

                                                 
58Novia Permata Sari dan Irwan Saputra, “Konsep sy𝑢̂ra dan Demokrasi dalam al-Qur’an”, 

Lathaif: Literasi Tafsir, Hadist dan Filologi, Vol. III, No. I (2024), hlm. 38-51. 
59Najda Arija Azukma dan Mardian Idris Harahap,”Musyawarah dalam al-Qur’an Perspektif 

Tafsir Nusantara (Quraish Shihab dan Hasbi Ash-Shiddieqy)”, Jurnal Riset Tindakan Indonesia, Vol. 

VIII, No. III (2023), hlm. 320-326. 



28 

 

 

 

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya." Hadis ini menunjukkan bahwa 

kepemimpinan dalam Islam bukanlah hak istimewa, melainkan amanah yang harus 

dijalankan dengan penuh tanggung jawab. Beberapa hadis lainnya menekankan 

pentingnya memilih pemimpin yang adil, berilmu, dan dekat dengan rakyat. 

Kepemimpinan juga harus dijalankan dengan prinsip musyawarah, sebagaimana 

dicontohkan Nabi SAW dalam berbagai peristiwa penting, seperti dalam Perang 

Badar dan Uhud. Para ulama seperti Imam Nawawi dan Al-Ghazali dalam syarah 

hadis menegaskan bahwa pemimpin ideal dalam Islam adalah yang bersikap adil, 

melayani umat, dan tidak menyalahgunakan kekuasaan. Persamaannya dengan 

sy𝑢̂ra, terletak pada prinsip partisipatif dan konsultatif dalam kepemimpinan. Nabi 

SAW tidak bersikap otoriter, tetapi melibatkan para sahabat dalam mengambil 

keputusan. Hal ini menunjukkan bahwa sy𝑢̂ra merupakan bagian integral dari 

kepemimpinan dalam Islam, di mana pemimpin dan rakyat saling terlibat dalam 

menentukan arah kebijakan. Perbedaannya yaitu penulis fokus kepada penafsiran 

al-Qur’an dan Tafsir, yakni Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur.60 

9. Artikel ini ditulis oleh Dudung Abdullah dengan judul “Musyawarah Dalam al-

Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Tematik)”. Artikel ini membahas tentang Musyawarah 

merupakan nilai penting dalam ajaran Islam yang ditegaskan dalam beberapa ayat 

Al-Qur’an, terutama dalam QS. Asy-Syûra: 38 dan QS. Ali Imran: 159. Dalam 

pendekatan tafsir tematik (maudhu’i), para mufasir seperti Sayyid Quthb dalam Fi 

Zilalil Qur’an dan Hasbi Ash-Shiddieqy dalam An-Nur menekankan bahwa 

musyawarah adalah prinsip dasar dalam kehidupan sosial dan politik umat Islam. 

Sayyid Quthb menafsirkan musyawarah sebagai wujud keimanan kolektif yang 

mengakar dalam struktur masyarakat Islam, sedangkan Hasbi Ash-Shiddieqy 

menekankan pentingnya partisipasi masyarakat dalam pengambilan keputusan, baik 

dalam keluarga, masyarakat, maupun pemerintahan. Dalam kajian tematik, 

musyawarah tidak hanya dipahami sebagai metode komunikasi, tetapi juga sebagai 

mekanisme pengambilan keputusan yang adil dan partisipatif dalam kehidupan 

                                                 
60Tasmin Tanggareng, Zulfahmi dan Fathul Mujahidin Al-Anshary, “Kepemimpinan Perspektif 

Hadist Nabi Saw”, Ihyaussunna, Vol. I, No.I (2021), hlm. 45-63.  



29 

 

 

 

umat. Prinsip ini bersifat universal dan dapat diterapkan dalam berbagai bidang, 

mulai dari hukum hingga pemerintahan. Persamaannya dengan syura sangat jelas, 

karena sy𝑢̂ra adalah istilah lain dari musyawarah dalam konteks al-Qur’an. 

Keduanya mengajarkan pentingnya kolaborasi, kebersamaan, dan keadilan dalam 

menentukan kebijakan. Dengan demikian, musyawarah sebagai nilai Qur’ani 

sejalan sepenuhnya dengan konsep sy𝑢̂ra dalam sistem sosial dan politik Islam. 

perbedaannya yaitu penulis fokus kepada Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur.61 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
61Dudung Abdullah, “Musyawarah Dalam Al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Tematik)”, Al-

Daulah, Vol. III, No. II (2014), hlm. 242-253.  



 

30 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang dilakukan ini adalah penelitian kepustakaan (Library 

Research) yakni penelitian dengan cara mengumpulkan data dan informasi yang 

tersedia di perpustakaan serta berbagai sumber, seperti buku, jurnal, catatan, kisah-

kisah sejarah dan lain sebagainya.62 Adapun substansi dari penelitian ini yakni 

terletak pada isi kandungannya. Dengan kata lain, penelitian ini lebih berfokus 

kepada teoritis, konseptual serta gagasan dan ide-ide lainnya.63 Dikarenakan 

sumber dan referensi yang digunakan dalam penelitian ini diambil dari data-data 

seperti buku, artikel dan lain-lain. 

B. Pendekatan Penelitian. 

Dilihat dari karakteristik dan signifikannya, pendekatan penelitian ini 

tergolong kedalam penelitian kualitatif, yaitu pendekatan yang digunakan untuk 

mendapatkan data yang mendalam, yaitu data yang mengandung makna. Data yang 

didapatkan berasal dari buku-buku, hasil laporan penelitian ilmiah maupun dari 

literatur lain. Penelitian kualitatif tentu berbeda dengan penelitian kuantitatif, sebab 

penelitian ini tidak menggunakan statistik tetapi melalui pengumpulan data, analisis 

lalu di interpretasikan.64 

Pendekatan kualitatif merupakan penelitian yang bersifat deskriptif dan 

analisis. Deskriptif dalam penelitian kualitatif yakni menggambarkan dan 

menjabarkan suatu peristiwa, fenomena dan situasi sosial yang diteliti. Analisis 

berarti memaknai dan menginterpretasikan serta membandingkan data hasil 

penelitian.  

Dengan demikian, dapat diambil kesimpulan bahwasanya pendekatan 

kualitatif merupakan suatu teknik penelitian yang menggunakan narasi atau kata-

                                                 
62 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013), hlm. 12. 
63 Nasharuddin Baidan dan Erwati Aziz, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2022), hlm. 27. 
64 Miza Nina Adlini dkk, Metode Penelitian Kualitatif, Jurnal Edumaspul Vol. VI No.I, 

(2022), hlm. 975.  



31 

 

 

 

kata dalam menjelaskan dan menjabarkan makna dari setiap fenomena, gejala, 

peristiwa dan situasi sosial tertentu.65 

C. Sumber Data 

Adapun sumber data yang digunakan dalam penelitian ini diklasifikasikan 

menjadi dua, yakni data primer dan data sekunder. Sebagai berikut: 

1. Data Primer 

Data primer adalah data yang diperoleh dari sumber-sumber yang memuat 

informasi dari data penelitian yang asli. Sumber asli yang dimaksud disini adalah 

sumber pertama sebagai objek penelitian.66 Oleh karena itu, sumber utama dari 

penelitian ini adalah al-Qur’an, Kitab Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur. 

2. Data Sekunder 

Data sekunder adalah data yang diperoleh dari sumber yang kedua atau 

sumber sekunder yang dibutuhkan. Dengan demikian, data yang diambil bukan dari 

data yang asli memuat informasi atau data penelitian.67 Sumber data sekunder ini 

dilihat dari data-data yang berkaitan dengan pembahasan yang diangkat sebagai 

rujukan pendukung. Oleh karena itu, dalam penelitian ini data sekundernya adalah 

buku, skripsi, jurnal, naskah dan tulisan-tulisan lainnya yang berkaitan dengan topik 

pembahasan. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yaitu berupa cara yang digunakan olen penulis 

untuk mengumpulkan data yang dibutuhkan dalam melakukan penelitian. Karena 

sumber data berupa data-data yang tertulis, maka teknik pengumpulan data adalah 

menggunakan data yang berasal dari buku, jurnal atau literatur-literatur lainnya. 

Kemudian pengumpulan data dalam penelitian ini juga menggunakan rujukan kitab 

Tafsir yang relevan dengan penelitian ini. Adapun langkah-langkah pengumpulan 

data dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

                                                 
65Marinu Waruwu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Tambusai, 

Vol. VII, No. I, (2023), hlm. 10.  
66Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian, (Kalimantan Selatan: Antasari Press, 2011), 

hlm.71. 
67Ibid. 



32 

 

 

 

1. Memilih dan menetapkan topik yang akan dikaji, konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an 

studi komparati Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur  adalah topik yang di angkat 

oleh penulis. 

2. Mengidentifikasi dan mengumpulkan ayat yang berkaitan dengan topik terkait 

untuk memastikan pembahasan tetap berfokus pada topik yang di teliti. 

3. Menelusuri dan mengumpulkan berbagai karya tulis dari sumber-sumber yang 

relevan, termasuk kitab Tafsir, buku, skripsi, artikel, dan literature-literatur 

lainnya. 

4. Kemudian melakukan penyusunan secara sistematis pada penelitian dengan 

menganalisa ayat-ayat yang berkaitan dengan topik, sehingga menjadi 

pembahasan yang sedang di teliti. 

E. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini, teknik analisis data yang digunakan adalah analisis 

deskriptif kualitatif yaitu penelitian yang berusaha untuk mendeskripsikan dan 

menginterpretasikan sesuatu, yang bertujuan untuk mengekspos, mengklarif-

ikasikan, menafsirkan dan menguraikan data dari penelitian yang di angkat.68 

Berikut adalah langkah analisis data dalam penelitian ini : 

1. Membaca dan memahami ayat-ayat tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an. Kemudian 

mencarinya dalam kitab Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur . 

2. Memahami dengan sebenar-benarnya mengenai kitab Tafsir al-Furqan dan 

Tafsir an-Nur . Penulis membaca dan memasukkannya dalam penulisan skripsi 

ini biografi tentang Tafsir al-Furqan dan Tafsir an-Nur , guna untuk membantu 

penulis dalam menyimpulkan hasil penelitian 

3. Mencari dan membaca dan memahami buku-buku, skripsi, jurnal, artikel yang 

berkaitan dengan sy𝑢̂ra. Artikel tentang sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an dan artikel 

lainnya yang berkaitan dengan sy𝑢̂ra. 

4. Menelaah dan mengkaji tentang sy𝑢̂ra. Melalui pembahasan pada bab 4 yang 

penulis kaji tentang konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an studi komparatif Tafsir al-

Furqan dan Tafsir an-Nur.  

                                                 
68Rusandi dan Muhammad Rusli, “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif Dan 

Studi Kasus”, Jurnal STTAID Makassar (2022), hlm. 3. 



 

52 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Setelah melalui kajian dan analisis terhadap data yang diperoleh, maka 

kesimpulan dari penelitian ini adalah sebagai berikut; 

1. Penafsiran kata sy𝑢̂ra dalam tiga ayat Al-Qur’an Surah Al-Baqarah (2): 233, Ali 

Imran (3): 159, dan Asy-Syûra (42): 38 menunjukkan bahwa musyawarah 

merupakan prinsip yang integral dalam berbagai aspek kehidupan umat Islam. 

Dalam Surah Al-Baqarah ayat 233, sy𝑢̂ra menjadi dasar pengambilan keputusan 

antara suami dan istri dalam urusan rumah tangga, khususnya tentang penyapihan 

anak, yang menekankan nilai kerelaan, keadilan, dan kebersamaan. Surah Ali 

Imran ayat 159 menekankan pentingnya musyawarah dalam konteks 

kepemimpinan. Nabi Muhammad diperintahkan untuk bermusyawarah dengan 

para sahabat, sekaligus menunjukkan akhlak kepemimpinan yang lemah lembut, 

pemaaf, dan penuh hikmah. Ayat ini menjadi landasan bahwa kepemimpinan Islam 

harus bersifat partisipatif, tidak otoriter, dan selalu melibatkan umat. Sedangkan 

Surah Asy-Syûra ayat 38 menggambarkan sy𝑢̂ra sebagai ciri masyarakat beriman 

yang ideal, di mana setiap keputusan penting dalam kehidupan sosial, ekonomi, dan 

politik diambil secara kolektif dan deliberatif. Musyawarah dalam ayat ini 

mencerminkan nilai-nilai keadilan, kesetaraan, dan penghargaan terhadap pendapat 

dalam rangka membangun tatanan masyarakat yang adil dan berkeadaban. 

2. Tafsir al-Furqan karya Ahmad Hassan dan Tafsir an-Nur karya Teungku 

Muhammad Hasbi Ash-Shiddieqy memiliki persamaan dalam memandang sy𝑢̂ra 

sebagai prinsip utama dalam Islam, baik dalam konteks keluarga, kepemimpinan, 

maupun kehidupan sosial. Keduanya sepakat bahwa sy𝑢̂ra bukan sekadar nilai 

moral, tetapi merupakan instrumen nyata dalam menciptakan harmoni dan keadilan 

dalam masyarakat. Namun demikian, perbedaan mencolok terletak pada 

pendekatan dan titik tekan masing-masing mufasir. Ahmad Hassan menafsirkan 

sy𝑢̂ra dengan pendekatan rasional, yuridis, dan politik. Ia melihat sy𝑢̂ra sebagai 

dasar sistem pemerintahan yang demokratis dan antiautoriter. Sementara itu, Hasbi 



53 

 

 

 

Ash-Shiddieqy lebih menekankan aspek moral, spiritual, dan sosial, dengan fokus 

pada keharmonisan relasi antar individu serta etika kepemimpinan yang persuasif 

dan berakhlak. Dengan demikian, kedua tafsir tersebut saling melengkapi: Tafsir 

al-Furqan menekankan urgensi struktur dan sistem dalam penerapan sy𝑢̂ra, 

sedangkan Tafsir an-Nur memperkuat dimensi etik dan nilai-nilai sosial yang 

mendasari praktik musyawarah dalam kehidupan umat Islam. 

B. Saran  

Hasil penelitian tentang konsep sy𝑢̂ra dalam al-Qur’an dengan mengko-

mparatifkan Tafsir al-Furqan dengan Tafsir an-Nur ini belum maksimal sangat 

sederhana dan masih banyak kekurangan, baik dalam penulisan teknik analisis 

penggunaan bahasa, sistematika penyajian dan penarikan kesimpulan. Penulis berharap 

penelitian terhadap konsep sy𝑢̂ra terus dikembangkan dikarenakan konsep sy𝑢̂ra 

memiliki makna yang sangat luas, namun menggunakan motode pendekatan yang 

berbeda dengan skripsi yang sudah ada dengan upaya upaya yang dilakukan oleh 

mufassir lain.  

 

  

 

 

 

 

 

 



 

54 

DAFTAR KEPUSTAKAAN  

 

Abdullah, Dudung, “Musyawarah Dalam al-Qur’an (Suatu Kajian Tafsir Tematik), Al-

Daulah, Vol. III, No. II, 2014, Makassar: UIN Alauddin Makassar. 

Ahmad, Mughuni Syafiq, 1994, Hassan Bandung: Pemikiran Islam Radikal, Surabaya: 

PT. Bina Ilmu. 

Al-Arabi, Ibn, 1988, Ahkam al-Qur’an, Jilid I, Berut: Dar Al-Fikr. 

Al-Qaurtubi, Syaikh Imam, 2008, Tafsir al-Qurthubi, Penerj. Dudi Rasyadi, Nashirul 

Haq, Jilid 4 Jakarta: Pustaka Azzam. 

Amien, Shiddiq, 2007, Panduan Hidup Berjama’ah Dalam Jam’iyyah Persis, 

Bandung. 

Arija, Azukma Najda dan Mardian Idris Harahap, “Musyawarah dalam al-Qur’an 

perspektif Mufassir Nusantara”, Jurnal Riset Tindakan Indonesia, Vol. VIII, 

No. I, 2023. Sumatera Utara: UIN Sumatera Utara. 

Arni, Jani, 2013, Metode Penelitian Tafsir, Pekanbaru: Pustaka Riau. 

At-Tirmidziy, 1962, Jami’ ash-Shalih Sunan at-Tirmidziy (Musthafa Al-Babi Al-

Halabi) 

Baidan, Nasharuddin Dan Erwati Aziz, 2022, Metodologi Khusus Penelitian Tafsir, 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Bazith, Akhmad, 2020, Metodologi Tafsir al-Furqan, Bandung. 

Departemen Pendidikan Nasional, 2001, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Jakarta: 

Balai Pustaka. 

Hamid, Abdul Ismail Al-Anshari, 1981, Asy-Sy𝑢̂ra Wa Aṡaruha Fi al-Dimuqratiyah 

Kairo: Al-Maktabah Al-Salafiyah. 

Hasbi, Muhammad Amiruddin, 2011, Republik Umar Bin Khattab, Yogyakarta: Kreasi 

Total Media. 

Hassan, Ahmad, 1956, Al-Furqan (Tafsir Qur’an), Surabaya: Al-Ikhwan. 

Hossein, Sayyed, 1997, The Study of Comparative Religion: A Review Of The Major 

World Religion, Albany: State University of New York Press. 



55 

 

 

 

Idris, Muhammad Anwar, “Pemetaan Kajian Tafsir al-Qur’an di Indonesia: studi atas 

Tafsir an-Nur  karya T.M Hasbi Ash-Shiddieqy”, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an dan Tafsir, Vol. V, No. I, 2020. 

Izzan, Ahmad, 2012, Studi Kaedah Tafsir al-Qur’an, Bandung: Humaniora. 

Kusnadi dan Raidatun Nisa, “Eksistensi Tafsir Bil Ra’yi,” Jurnal Kajian al-Quran & 

Tafsir, Vol. VII, No. II, 2022.  

Maliki, Muhammad, 2022. Skripsi. “Konsep Sy𝑢̂ra Dalam al-Qur’an : Studi 

Perbandingan Penafsiran Sayyid Quthb Dan Buya Hamka”, Jakarta: 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah. 

Muhammad, Fuad Zein, “Konsep Sy𝑢̂ra Dalam Perspektif Islamic Wordview”, Politea 

Jurnal Pemikiran Politik Islam, Vol. II, 2019. 

Muhammad, Hasbi Ash-Shiddieqy Teungku, Tafsir Qur’anul Majid an-Nur, Jilid I, 

Jakarta: PT. Pustaka Rizki Putra, 2000. 

Muhammad, Hasbi Ash-Shiddieqy Teungku, Tafsir Qur’anul Majid an-Nur, Jilid V, 

Jakarta: PT. Pustaka Rizki Putra, 2000. 

Muhammad, Kadar Yusuf, 2012, Studi al-Qur’an, Jakarta: Amzah. 

Muttaqin, Ja’far Dan Aang Priadi, “Sy𝑢̂ra Atau Musyawarah Dalam Perspektif al-

Qur’an”, Jurnal Keislaman Dan Pendidikan, Vol. I, No. II, 2020. 

Nina, Miza Adlini, “Metode Penelitian Kualitatif”, Jurnal Edumaspul Vol. VI, No. I 

2022. 

Permata, Sari Novia dan Irwan Saputra, “Konsep Sy𝑢̂ra dan Demokrasi Dalam al-

Qur’an”, Lathaif: Literasi Tafsir, Hadist dan Filologi, Vol. III, No. I, 2024. 

Sumatera Barat: UIN Imam Bonjol Padang dan UIN Mahmud Yunus 

Batusangkar. 

Rahmadi, 2011, Pengantar Metodologi Penelitian, Kalimantan Selatan: Antasari Press. 

Rahman, Abdul Abdul Khaliq, 1975, Asy-Sy𝑢̂ra Fi Zhilli Nidzam al-Hukm al-Islami, 

Kuwait: al-Dar as-Salafiyah. 

Rohmah, Iftitah Naili, "Islam Dan Demokrasi", Islamuna, Vol. I, No. I, 2014. 



56 

 

 

 

Rusandi Dan Muhammad Rusli, “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif 

Dan Studi Kasus”, Jurnal STTAID Makassar, 2022. 

Samuddin, Rapung, 2013, Fiqih Demokrasi Menguak Kekeliruan Pandangan 

Haramnya Umat Terlibat Pemilu Dan Politik, Jakarta: Gozian Press. 

Santoso, Lukman, “Prinsip Sy𝑢̂ra Dalam Konstitusional Islam” As-Salam, Vol. III, No. 

I, 2013. 

Suarim, Biasri Dan Neviyarni, “Hakikat Belajar Konsep Pada Peserta Didik,” Edukatif: 

Jurnal Ilmu Pendidikan Vol. III, No. I, 2021. 

Sumatri, Tambunan Khalid, “Islam dan Masalah Kenegaraan”, Simalungun. 

Supian, Aan, 2015, Kontribusi Pemikiran Hasbi Ash-Shiddieqy dalam Kajian Ilmu 

hadist. Mutawattir. 

Syafi’I, Ahmad  Maarif, 2021, Islam Dan Masalah Kenegaraan, Jakarta: LP3ES.  

Tahir, Masnun, “Pemikiran T.M Hasbi Ash-Shiddieqy sumber Hukum Islam dan 

Relevansinya dengan Pemikiran Hukum Islam di Indonesia”. Vol. I, No. I, 

2008. 

Tanggareng, Tasmin, Zulfahmi dan Fathul Mujahidin Al-Anshary, “Kepemimpinan 

Perspektif Hadist Nabi Saw”, Ihyaussunna, Vol. I, No.I, 2021. 

Umar, Akbar dkk, “Aplikasi Metode Komparatif (Analisis Buku Tafsir Nusantara: 

Analisis Isu-Isu Gender dalam Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan 

Turjuman”, Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Vol. VI, No. II, 

2021. 

Usman, Ismail Asep, “Ahmad Hassan dan Tafsir Al-Furqan: Kontribusi Ulama Persis 

Dalam Penafsiran al-Qur’an di Indonesia”, Jurnal Studi al-Qur’an, Vol. XV, 

No. II, 2019. 

Warson, Ahmad Munawwir, 2002, Al-Munawwir: Kamus Arab-Indonesia, Surabaya: 

Pustaka Progressif. 

Waruwu, Marinu, “Pendekatan Penelitian Pendidikan”, Jurnal Pendidikan Tambusai 

Vol. VII, No.I, 2023. 



57 

 

 

 

Wildan, Dadan, 1997, Yang Da’I Yang Politikus: Hikayat dan Perjuangan Lima Tokoh 

Persis, Bandung: Rosda Karya. 

Zakariah, Ibn, Abu al-Husein Ibn Faris, 1972, Mu’jam Maqayis Al-Lughat, Jilid 3 

Mesir: Mustafa al-Babi al-Halabi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

 

 

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : Badrun Abdul Fattah  

Tempat/Tgl. Lahir  : Teluk Tuasan, 02 Januari 2001 

Pekerjaan   : Mahasiswa  

Alamat Rumah  : Perum Mustamindo Permai III Blok J No. 

9 

No. Telp/HP   : 0822 3982 0028 

Email   : badrunalfattah@gmail.com 

Nama Orang Tua  :  

Ayah    : M. Darmawi (Alm) 

Ibu    : Nurlelawati 

RIWAYAT PENDIDIKAN  

SD    : SD 008 Teluk Tuasan       Lulus Tahun 2013  

SLTP    : Mts Ponpes Bahrul ‘Ulum Al-Islamy Lulus Tahun 2016  

SLTA    : MA Ponpes Bahrul ‘Ulum Al-Islamy Lulus Tahun 2019  

Ma’had ‘Aly  : RTQ Pondok Qur’an Batam   Tahun 2019-2021 

PENGALAMAN ORGANISASI  

1. OSBU (Keamanan) Ponpes Bahrul ‘Ulum Al-Islamy  Tahun 2016-2018 

2. DEMA Ushuluddin (anggota)      Tahun 2022-2023 

3. IPPMAGAS (SOSPOL)      Tahun 2024-2026 

4. Hima Persis       Tahun 2021-2025 

 

KARYA ILMIAH  

1. - 

 

 

 

 

 


