
 

  

MAWADDAH DALAM PERSPEKTIF AL-QUR’AN: ANALISIS SURAT AR-RŪM 21 

DENGAN PENDEKATAN HERMENEUTIK MUHAMMAD ARKOUN 

 

 

TESIS 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh 

Gelar Magister Hukum (MH) pada Program Studi Hukum Keluarga 

Konsentrasi Tafsir Hadis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

Disusun oleh: 

 

MUHAMMAD ZACKY FAWARUQ 

NIM. 22390215054 

 

 

PROGRAM PASCASARJANA (PPS) 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/ 2025 M 













 



 

ii 

KATA PENGANTAR 

 

 ﷽ 

Alhamdulillahi rabbil ’alamin, segala puji bagi Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan Tesis 

ini yang berjudul: “Mawaddah dalam Perspektif al-Qur’an: Analisis Surat ar-

Rūm 21 dengan Pendekatan Hermeneutik Muhammad Arkoun” dan untuk 

memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar Magister Hukum (M.H).  

Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada teladan untuk umat 

manusia yakni Nabi Muhammad SAW, semoga kelak kita bisa mendapatkan 

syafaatnya. 

Penulis menyadari tanpa bantuan dari banyak pihak, penulis tidak akan 

mampu untuk menyelesaikan tulisan ini dengan baik. Terima kasih kepada seluruh 

pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan Tesis ini yang tidak bisa 

penulis sebutkan satu per satu. Hanya Allah SWT yang dapat membalas semua jasa 

dan bantuan yang telah diberikan oleh mereka. Untuk itu penulis ucapkan terima 

kasih kepada: 

1. Teristimewa untuk Papa Azwar dan Mama Nofa Rusyati yang telah 

memberikan dukungan terbaik, teladan terbaik, motivasi terbaik, perjuangan 

terbaik, dan doa terbaik untuk penulis sehingga penulis bisa menyelesaikan 

tesis ini, begitu pula dengan Adinda Muhammad Brylindo Fawaruq dan 

Muhammad Fahri Al Furqon yang selalu memberikan dukungan dan doanya, 

serta kepada seluruh keluarga yang juga memiliki andil yang besar dalam 



 

iii 

proses perkuliahan baik dari segi dukungan moral dan materi. Semoga Allah 

balas kebaikan kalian dengan kebaikan pula. 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim. Prof. Dr. Hj. Leny 

Novianti, MS., SE., AK, CA beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di universitas ini. 

3. Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag. dan Abdul Hadi, S.Pd., MA., Ph.D. selaku 

Direktur dan Wakil Direktur Pascasarjana yang telah menyediakan pelayanan 

akademik kepada penulis selama mengikuti perkuliahan di Pascasarjana UIN 

Suska. 

4. Bapak Dr. Zailani M.Ag selaku Ketua Program studi Pasca Sarjana Hukum 

Keluarga dan Pembimbing Akademik yang telah memberikan tunjuk ajarnya 

kepada penulis selama menjadi mahasiswa di Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim. 

5. Bapak Dr. Junaidi Lubis, MA. dan Bapak Dr. Erman Gani, M.Ag. selaku 

pembimbing Tesis yang telah sangat banyak memberikan bimbingannya 

kepada penulis sehingga penulis bisa menyelesaikan penyusunan tesis ini. 

Terima kasih banyak atas segala nasihat, motivasi, dan bimbingan yang telah 

diberikan kepada penulis. 

6. Seluruh dosen yang telah memberikan materi perkuliahannya. Semoga Allah 

membalas kebaikan yang telah dilakukan dan Allah SWT jadikan ilmu yang 

diajarkan sebagai amal jariyah dan ladang ilmu yang bisa dituai kemudian hari. 

7. Kepala Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

beserta segenap jajarannya yang telah memberikan kesempatan kepada penulis 



 

iv 

untuk meminjam berbagai referensi guna menopang pembahasan yang penulis 

butuhkan dalam penyusunan Tesis ini. 

8. Guru-guru yang selalu membimbing dan mensupport dalam proses penulisan 

tesis ini Dr. Slamet Mulyani, M.Pd. dan Dr. Rusydi Ibrahim, MA. 

9. Deana Putri, S.Ag. yang juga banyak memberikan support serta nasihat untuk 

terus semangat dalam menjalani perkuliahan dan juga menyelesaikan Tesis. 

10. Sahabat Tercinta yakni Firhan Ananda Alfi, A.Md.A.Pj., Satria Wicaksana, 

S.Sos., Muhammad Fauzi Adha, S.E., Rizki Kurniawan, Rama Armando 

Yusran, Lc., Ari Suyatna, S.E., Rafi Laksana Shaummoon, M. Rafizal Ghifari 

S.Pd., Arif Rahmanulhakim, S.Pd., Syauqi Al Faraqi, S.Ikom., Rasyid Aldi, 

S.E., M.B.A., dan Fikri Hidayat, S.Kom. 

11. Seluruh teman-teman yang sama-sama duduk untuk menimba ilmu di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau terutama di Program Studi 

Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadits yang telah memberikan semangat, 

kritik, saran, serta doa terbaik. 

12. Last but not least, I wanna thank me, I wanna thank me for believing me, I 

wanna thank me for doing all this hard work, I wanna thank me for having no 

days off, I wanna thank me for never quitting, I wanna thank me for always 

being a giver and tryna give more than I recive, I wanna thank me for tryna do 

more right than wrong, I wanna thank me for just being me at all times, Zacky 

you’re truly a legend. 

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki dalam 

penulisan Tesis ini. Karena itu, tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan 



 

v 

yang memerlukan kritikan positif demi kesempurnaan skripsi ini. Semoga Tesis 

ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis berdo’a semoga 

kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai sebagai ibadah 

sehingga selalu mendapatkan rahmat dan karunia-Nya. Aamiin ya Rabbal 

‘aalamiin. 

 

 

       Pekanbaru, 24 Juni 2025 

       Penulis, 

 

 

       Muhammad Zacky Fawaruq                        

       NIM. 22390214972 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

DAFTAR ISI 

 

KATA PENGANTAR ........................................................................................... ii 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ....................................................................... viii 

ABSTRAK .......................................................................................................... xvi 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang .......................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ....................................................................................... 7 

C. Permasalahan .......................................................................................... 10 

1. Identifikasi Masalah ........................................................................... 10 

2. Batasan Masalah ................................................................................. 11 

3. Rumusan Masalah .............................................................................. 13 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian ............................................................... 14 

1. Tujuan Penelitian ............................................................................... 14 

2. Manfaat Penelitian ............................................................................. 14 

E. Sistematika Penulisan ............................................................................. 16 

BAB II KERANGKA TEORITIS ..................................................................... 18 

A. Landasan Teori ........................................................................................ 18 

1. Keluarga Harmonis dalam Konteks Modern ...................................... 18 

2. Konsep mawaddah dalam perspektif linguistik dan tafsir ................. 24 

3. Pendekatan Hermeneutika dalam Studi Teks Keagamaan ................. 30 

4. Biografi dan Hermeneutika Muhammad Arkoun............................... 40 

B. Tinjauan Kepustakaan ............................................................................. 51 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 56 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian ............................................................. 56 

B. Data dan Sumber Data ............................................................................ 57 

C. Teknik Pengumpulan Data ...................................................................... 58 

D. Teknik Analisis Data ............................................................................... 58 

 

 



 

vii 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................... 60 

A. Kandungan Makna Mawaddah dalam Perspektif Tradisional ................ 60 

B. Konteks sosial-historis Masa Awal Islam dan Pengaruhnya Terhadap 

Pemaknaan Mawaddah ........................................................................... 75 

C. Reinterpretasi Konsep Mawaddah melalui Pendekatan Hermeneutika 

Muhammad Arkoun ................................................................................ 87 

BAB V PENUTUP ............................................................................................. 129 

A. Kesimpulan ........................................................................................... 129 

B. Saran ..................................................................................................... 131 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 133 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

KEPUTUSAN BERSAMA 

MENTERI AGAMA DAN MENTERI PENDIDIKAN DAN KEBUDAYAAN 

REPUBLIK INDONESIA 

Nomor: 158 Tahun 1987 

Nomor: 0543b//U/1987 

 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih-hurufan dari abjad yang satu ke 

abjad yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf Arab 

dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya.  

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi 

dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif أ
Tidak 

dilambangkan 
Tidak dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت



 

ix 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Ṡa ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż ذ
Zet (dengan titik di 

atas) 

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 Ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 Ṭa ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 Ẓa ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن



 

x 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah ‘ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau 

harakat, transliterasinya sebagai berikut: 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

 

 

 



 

xi 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يَْ... 

 Fathah dan wau au a dan u وَْ... 

 

Contoh: 

 kataba  كَتَبَ  -
 fa`ala  فَ عَلَ  -
 suila  سُئِلَ  -
 kaifa  كَيْفَ  -
 haula حَوْلَ  -

 

C. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif اَ...ىَ... 

atau ya 
ā a dan garis di atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis di atas ىِ... 

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas وُ... 

 

Contoh: 

 qāla  قاَلَ  -
 ramā  رَمَى -



 

xii 

 qīla  قِيْلَ  -
 yaqūlu  يَ قُوْلُ  -

 

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, 

transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah 

“h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  رَؤْضَةُ الَأطْفَالِ  -

 al-madīnah al-munawwarah/ al-madīnatul  الْمَدِيْ نَةُ الْمُنَ وَّرةَُ  -

munawwarah 

 talhah  طلَْحَةْ  -

 

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, 

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 



 

xiii 

Contoh: 

 nazzala  نَ زَّلَ  -

 al-birr  البِر  -

 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, 

yaitu ال, namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas: 

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung 

mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan dengan 

sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang 

ditulis terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa 

sempang. 

Contoh: 

 ar-rajulu  الرَّجُلُ  -

 al-qalamu الْقَلَمُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

 al-jalālu الَْْلَالُ  -

 

 



 

xiv 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تََْخُذُ  -

 syai’un شَيئ   -

 an-nau’u الن َّوْءُ  -

 inna إِنَّ  -

 

H. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh: 

 /Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn وَإِنَّ اَلله فَ هُوَ خَيُْْ الرَّازقِِيَْ  -

 Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

 Bismillāhi majrehā wa mursāhā بِسْمِ اِلله مََْراَهَا وَمُرْسَاهَا  -

 

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 



 

xv 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu 

didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf 

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

 /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn  الْْمَْدُ لِله رَبِ  الْعَالَمِيَْ  -

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm   الرَّحْْنِ الرَّحِيْمِ  -

 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam 

tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan 

dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital 

tidak dipergunakan. 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفُوْر  رَحِيْم   -

عًا لِلِِ   - ي ْ الأمُُوْرُ جََِ   Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an 

 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

 

 



 

xvi 

ABSTRAK 

 

Muhammad Zacky Fawaruq (2025): Mawaddah dalam Perspektif al-Qur’an: 

Analisis Surat ar-Rūm 21 dengan Pendekatan Hermeneutik 

Muhammad Arkoun 

 

Dalam diskursus tafsir al-Qur’an, konsep mawaddah dalam QS. ar-Rūm: 21 

seringkali dipahami secara normatif-biologis sebagaimana penafsiran ibnu Katsir 

dan al-Qurṭūbi. Pemahaman ini tentu menjadi kurang memadai ketika dihadapkan 

dengan dinamika keluarga modern yang menuntut relasi yang lebih setara, dialogis, 

dan berkeadilan. Karenanya, penelitian ini bertujuan untuk mereinterpretasi konsep 

mawaddah dengan pendekatan hermeneutik Muhammad Arkoun (historis-

antropologis, linguistik-semiotik, dan mitis-simbolik). Melalui pendekatan studi 

pustaka dan analisis kritis, penelitian ini menelaah tiga hal pokok: (1) pemaknaan 

mawaddah dalam tafsir klasik, terutama Ibnu Katsir dan al-Qurṭūbi serta pengaruh 

konteks sosial-historis awal Islam terhadap konstruksi maknanya; (2) penafsiran 

ulang mawaddah menggunakan pendekatan hermeneutika Arkoun; dan (3) 

landasan filosofis reinterpretasi tersebut serta relevansinya dengan kehidupan 

masyarakat Muslim kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa: (a) tafsir 

klasik cenderung menempatkan mawaddah sebagai ekspresi biologis yang 

dilegitimasi dengan konsep qiwāmah; (b) reinterpretasi melalui pendekatan Arkoun 

memosisikan mawaddah sebagai etika relasional yang bersifat egaliter dan 

transformatif yang mencakup dimensi emosional, spiritual, dan sosial; (c) secara 

filosofis, penelitian ini berpijak pada kerangka epistemologis yang menolak 

sakralisasi makna tunggal, ontologi relasi manusia yang setara, dan aksiologi nilai-

nilai Qur’ani yang relevan bagi masyarakat modern. Temuan ini tidak hanya 

memperkuat pentingnya pendekatan tafsir kontekstual, tetapi juga menawarkan 

kontribusi praktis dalam penguatan institusi keluarga melalui pemahaman nilai 

kasih sayang yang lebih inklusif dan adaptif. Secara praktis, temuan penelitian ini 

dapat diimplementasikan dalam konseling keluarga dan pendidikan Islam guna 

membangun relasi suami-istri yang dialogis, setara, dan harmonis. 

 

Kata kunci: Ar-Rūm 21, Hermeneutika, Mawaddah, Muhammad Arkoun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xvii 

ABSTRACT 

 

Muhammad Zacky Fawaruq (2025): Mawaddah in the Qur’anic Perspective: 

A Hermeneutic Analysis of Surah al-Rūm 21 Based on 

Muhammad Arkoun’s Approach 

 

In Qur’anic exegesis discourse, mawaddah in QS. ar-Rūm: 21 tends to be 

understood in a normative-biological manner as interpreted by Ibnu Katsir and al-

Qurṭūbi. This interpretation becomes less adequate when confronted with the 

dynamics of modern family life, which demand more egalitarian, dialogical, and 

just relationships. Hence, this research aims to reinterpret its concept based on 

Muhammad Arkoun’s hermeneutic approach (historical-anthropological, 

linguistic-semiotic, and mythical-symbolic). Through a library research method and 

critical analysis, this research explores three main aspects: (1) the classical 

interpretations of mawaddah, particularly those of Ibn Kathīr and al-Qurṭubī, and 

the influence of early Islamic socio-historical contexts on the construction of its 

meaning; (2) the reinterpretation of mawaddah using Arkoun’s hermeneutic 

framework; and (3) the philosophical foundation of this reinterpretation and its 

relevance to contemporary Muslim society. The findings show that: (a) classical 

interpretations tend to define mawaddah as a biological expression legitimized by 

the concept of qiwāmah; (b) reinterpretation through Arkoun’s approach positions 

mawaddah as a relational ethic that is egalitarian and transformative, encompassing 

emotional, spiritual, and social dimensions; (c) philosophically, this study is 

grounded in an epistemological framework that reifies single sacralization meaning, 

an ontology of human relations based on equality, and an axiology of Qur’anic 

values that remain relevant in the modern context. It does not only emphasize the 

importance of contextual Qur’anic interpretation but also offer practical 

contributions to strengthening family institutions through a more inclusive and 

adaptive understanding of compassionate values. Practically, the results can be 

implemented in family counseling and Islamic education to promote dialogical, 

equal, and harmonious marital relationships. 

 

Keywords: Al-Rūm: 21, Hermeneutics, Mawaddah, Muhammad Arkoun’s. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xviii 

 الملخص 
 

 21ية  الآعلى    (: المودّة في منظور القرآن الكريم: التحليل التأويلي 2025كي فوارق )ز محمد  
 بمنهج محمد أركون من سورة الروم

 
الآية    المودة في  من    21تفهم  الأغلب  الروم في  وال  منظورمن سورة  ورد في  ة  بيولوجيالمعيارية  كما 

والقرطبي ابن كثيْ  الاجتماعية .  تفسيْي  التحولات  ظل  تساؤل في  أصبح محل  الفهم  هذا  أن  غيْ 
إعادة قراءة مفهوم  ولهذا، يهدف هذا البحث إلى    المعاصرة التي تتطلب علاقات أكثر حوارية وتكافؤا.

)التاريخي أركون  محمد  عند  التأويل  منهج  خلال  من  اللساني-المودة  السيميائي، -الأنثروبولوجي، 
ثلاث    بحث ال  امن خلال منهج الدراسة المكتبية والتحليل النقدي، تناول هذو   الرمزي(.-والأسطوري
، خصوصا عند ابن كثيْ والقرطبي، وتَثيْ التقليديةة في التفاسيْ  ود( دلالة الم1)  :، وهيقضايا رئيسة

المعنىالتاريخي في صدر الإسلام على تشكيل    السياق الاجتماعي قراءة جديدة (  2؛ )هذا  اقتراح 
( الأسس الفلسفية لإعادة 3؛ )تأويلالمنهج  باستخدام    للمودة ذات صلة بتحولات الأسرة الْديثة 

أن التفاسيْ إلى النتائج التالية: )أ(    البحث توصل  لقد  و   لمعاصر. ومدى صلتها بالمجتمع المسلم ا  تفسيْال
؛ )ب( أن  التقليدية تميل إلى تصوير المودة كتعبيْ بيولوجي مشروع بمفهوم القوامة، مما يعزز تفوق الذكر

ة كأخلاق علاقية قائمة على المساواة والتحول، تشمل الأبعاد ودإعادة التفسيْ بمنهج أركون تقدم الم
من الناحية الفلسفية، تستند البحث إلى الإطار المعرفي الذي و العاطفية والروحية والاجتماعية؛ )ج(  

الواحد، المعنى  تقديس  الأهمية    يرفض  ذات  القرآنية  والقيم  المتساوية،  الإنسانية  العلاقات  ووجودية 
المعاص تقدم .  رللمجتمع  القرآني، كما  للنص  السياقي  التفسيْ  أهمية  تعزيز  في  النتائج  هذه  وتسهم 

إسهاما عمليا في دعم بنية الأسرة من خلال فهم أكثر شمولًا وتكي  فًا لقيم الرحْة. ويمكن توظيف هذه 
 .نسجمةالنتائج عمليا في الإرشاد الأسري والتعليم الإسلامي لبناء علاقات زوجية حوارية ومتكافئة وم

 
 .محمد أركون ،المودة، التأويلي، المنهج 21سورة الروم:  ة:الكلمات المفتاحي

 
 



 
 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Kasih sayang dalam keluarga merupakan nilai fundamental yang menjadi 

pondasi keharmonisan rumah tangga. Kasih sayang tidak hanya menciptakan 

hubungan emosional yang kokoh antara anggota keluarga,1 tetapi juga memainkan 

peran penting dalam menjaga keutuhan rumah tangga.2 Dalam konteks sosial 

modern, topik ini menjadi semakin relevan seiring dengan berbagai tantangan baru 

yang muncul akibat perubahan struktur keluarga, pergeseran peran gender, dan 

dinamika kehidupan perkotaan.3 Selain itu, sejumlah penelitian menunjukkan 

bahwa keluarga dengan tingkat kasih sayang yang tinggi cenderung memiliki 

hubungan yang lebih harmonis4 dan anggota keluarga yang lebih sehat secara 

emosional.5 Hal ini sejalan dengan al-Qur’an yang memberikan perhatian besar 

pada pentingnya kasih sayang dalam keluarga melalui konsep mawaddah wa 

raḥmah yang mencerminkan cinta dan kasih sayang antara pasangan suami-istri. 

 
1 Risa Nurhalisa, “Tinjauan Literatur: Faktor Penyebab Dan Upaya Pencegahan Sistematis 

Terhadap Perceraian,” Media Gizi Kesmas 10, no. 1 (June 1, 2021): 157–64, 

doi:10.20473/mgk.v10i1.2021.157-164. 
2 Hamdi Abdul Karim, “Manajemen Pengelolaan Bimbingan Pranikah Dalam Mewujudkan 

Keluarga Sakinah Mawaddah Wa Rahmah,” Jurnal Bimbingan Penyuluhan Islam 1, no. 2 (2019): 

321–36, doi:10.32332/jbpi.v1i2.1721. 
3 Puji Lestari and Peorwanti Hadi Pratiwi, “Perubahan Dalam Struktur Keluarga,” Dimensia: 

Jurnal Kajian Sosiologi 7, no. 1 (August 30, 2018): 23–44, doi:10.21831/dimensia.v7i1.21053. 
4 Barokatun Nikmah and Nurrus Sa’adah, “Literature Review: Membangun Keluarga 

Harmonis Melalui Pola Asuh Orang Tua,” TAUJIHAT: Jurnal Bimbingan Konseling Islam 2, no. 2 

(December 30, 2021): 142–54, doi:10.21093/tj.v2i2.4269. 
5 Joy Sandra Sigiro, Fransisco Alexander, and Muhammad Avisena Al-Ghifari, “Dampak 

Keluarga Broken Home Pada Kondisi Mental Anak,” Prosiding Seminar Nasional Ilmu Ilmu Sosial 

(SNIIS) 1 (2022): 766–75; Darosy Endah Hyoscyamina, “Peran Keluarga Dalam Membangun 

Karakter Anak,” Jurnal Psikologi 10, no. 2 (2011): 144–52, doi:10.14710/jpu.10.2.144-152. 



2 

 

 

Konsep mawaddah dalam al-Qur’an sebagaimana disebutkan dalam Surah ar-

Rūm ayat 21 menggambarkan bentuk cinta dan kasih sayang yang penuh 

kehangatan antara pasangan suami-istri. Terkait hal ini Allah Swt. berfirman: 

هَا  ل تَِسْكُنُوا  أزَْوَاجًا  أنَفُسِكُمْ   مِ نْ   لَكُم  خَلَقَ   أَنْ   آيَاتهِِ   وَمِنْ  نَكُم  وَجَعَلَ   إلِيَ ْ      وَرَحَْْةً   مَّوَدَّةً   بَ ي ْ
لِكَ  في  إِنَّ   ( 21 الروم:  )سورة يَ تَ فَكَّرُونَ  ل قَِوْم   لَآيَات    ذََٰ

“Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan 

pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu merasa 

tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan kasih 

sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat tanda-

tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.” 

 

 Term mawaddah sebagaimana dijelaskan pada ayat tersebut sering dipahami 

sebagai cinta yang berlandaskan ikatan emosional dan spiritual yang tulus.6 Jika 

dicermati, konsep ini lebih berorientasi pada pembentukan hubungan keluarga yang 

harmonis dengan didasarkan pada kasih sayang yang bersumber pada nilai-nilai 

keagamaan. Meski demikian, konsep dan makna mawaddah dalam al-Qur’an 

seperti yang dijelaskan pada ayat 21 surah ar-Rūm tidak dapat dilepaskan dari 

konteks linguistik-semiotik, mitis-simbolik, dan historis-antropologis saat ayat ini 

diturunkan.7 Hal ini sejalan dengan pandangan Arkoun yang menyatakan bahwa 

teks keagamaan (wahyu) harus dipahami secara komprehensif, termasuk 

 
6 Eka Prasetiawati, “Penafsiran Ayat-Ayat Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah 

Dalam Tafsir Al-Misbah Dan Ibnu Katsir,” Nizham Journal of Islamic Studies 5, no. 2 (December 

26, 2017): 138–66; Nur Faezah Musthapar, Raihanah Hj Azahari, and Bahiyah Ahmad, “Sakinah, 

Mawaddah and Raḥmah in Husband-Wife Relationship: A Literature Review,” Jurnal Syariah 28, 

no. 1 (April 30, 2020): 81–104, doi:10.22452/js.vol28no1.4. 
7 Pernyataan ini senada dengan yang disampaikan Hasan Hanafi melalui tafsir realitasnya, 

bahwa realitas empiris senantiasa menjadi dasar utama dalam penafsiran Al-Qur’an. Oleh karena 

itu, hasil dari penafsiran tersebut seharusnya bersifat kontekstual dan temporal pula sesuai realitas 

yang melingkupinya. Lihat: Asep Mulyaden, Ahmad Hasan Ridwan, and Irma Riyani, 

“Hermeneutika Hasan Hanafi Dalam Konteks Penafsiran Al-Qur’an,” Hanifiya: Jurnal Studi 

Agama-Agama 5, no. 1 (April 27, 2022): 17–24, doi:10.15575/hanifiya.v5i1.14959. 



3 

 

 

memperhatikan dimensi sosial-historisnya karena setiap teks muncul dalam situasi 

sosial tertentu yang memengaruhi bentuk dan pesan yang disampaikannya.8 Oleh 

karena itu, konsep mawaddah perlu ditafsirkan kembali dengan 

mempertimbangkan dimensi-dimensi tersebut. 

Tafsir klasik seperti Mujahid dan Ikrimah, sebagaimana dijelaskan oleh 

Ismatulloh memaknai mawaddah sebagai cinta dalam hubungan pernikahan yang 

sering kali berkaitan dengan aspek biologis.9 Penafsiran ini merefleksikan struktur 

sosial tradisional yang menempatkan keluarga sebagai institusi yang memiliki 

pembagian peran yang tegas dan hirarkis.10 Dalam pandangan tafsir tradisional, 

cinta dan kasih sayang dalam pernikahan erat kaitannya dengan sebab keutuhan 

rumah tangga melalui pengaturan peran yang kaku.11 Karenanya, penafsiran ini 

menjadi kurang relevan untuk diimplementasikan pada keluarga modern yang 

menghadapi berbagai tantangan emosional yang lebih kompleks. 

Sejalan dengan pandangan Arkoun seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, 

maka pemahaman terhadap konsep mawaddah dalam tafsir klasik tidak terlepas 

dari konteks sosial-historis masa awal Islam. Pada masa itu, struktur keluarga 

didasarkan pada nilai-nilai patriarki yang kuat di mana peran suami dan istri 

 
8 Mohammed Arkoun, Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers (Boulder: 

Westview Press, 1994), 5. 
9 Ismatulloh Ismatulloh, “Konsep Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Dalam Al-Qur’an 

(Prespektif Penafsiran Kitab Al-Qur’an Dan Tafsirnya),” Mazahib XIV, no. 1 (2015): 53–64, 

doi:10.21093/mj.v14i1.335. 
10 Lestari and Pratiwi, “Perubahan Dalam Struktur Keluarga.” 
11 Prasetiawati, “Penafsiran Ayat-Ayat Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa Rahmah Dalam 

Tafsir Al-Misbah Dan Ibnu Katsir”; Nurul Afifah, “Mengkaji Ulang Stereotip Gender: Eksplorasi 

Stereotip Gender dalam Konteks Budaya Matrilineal Minangkabau,” Jurnal Dinamika Sosial 

Budaya 26, no. 1 (August 7, 2024): 93–104, doi:10.26623/jdsb.v26i1.9779. 



4 

 

 

dibedakan secara tegas berdasarkan norma sosial yang berlaku.12 Pernikahan 

dipandang sebagai institusi yang berfungsi untuk menjaga tatanan sosial dan 

memperkuat komunitas melalui penerusan generasi. Namun, struktur sosial yang 

membentuk pandangan terhadap mawaddah pada masa itu berbeda dengan kondisi 

sosial masa kini, sehingga reinterpretasi konsep mawaddah menjadi satu hal yang 

sangat urgen agar nilai-nilai al-Qur’an tetap dapat diimplementasikan dalam 

konteks keluarga modern. 

Keluarga modern menghadapi tantangan yang semakin kompleks seperti 

konflik emosional, perubahan peran gender, dan ketidakharmonisan yang sering 

kali berakar pada kurangnya pemahaman tentang nilai kasih sayang.13 Tantangan 

ini menunjukkan adanya kesenjangan antara tafsir klasik mawaddah yang 

berorientasi pada struktur keluarga tradisional dan kebutuhan keluarga modern 

yang lebih dinamis. Reinterpretasi konsep mawaddah menjadi penting untuk 

menjawab kebutuhan ini, tidak hanya dalam rangka menjaga relevansi nilai-nilai 

al-Qur’an tetapi juga untuk memberikan panduan praktis yang sesuai dengan 

dinamika sosial dan realitas keluarga masa kini. 

Pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun menawarkan kerangka 

metodologis untuk memahami teks keagamaan secara lebih kontekstual. 

Pendekatan ini berupaya menggali konteks historis-antropologis, linguistik-

 
12 Najwa Qurrata’Ayun et al., “Menggugat Kekuatan Patriarki: Hak-Hak Perempuan Dalam 

Transformasi Menuju Kesetaraan Gender,” Interdisciplinary Explorations in Research Journal 2, 

no. 2 (June 1, 2024): 677–94, doi:10.62976/ierj.v2i2.528. 
13 Cut Asmaul Husna, “Tantangan Dan Konsep Keluarga Sakinah Mawaddah Wa Rahmah 

Di Era Millenial Ditinjau Dari Perspektif Hukum Keluarga (Studi Kasus Provinsi Aceh),” Ius Civile: 

Refleksi Penegakan Hukum Dan Keadilan 3, no. 2 (2019): 72–82, doi:10.35308/jic.v3i2.1461. 



5 

 

 

semiotik, dan mitis-simbolik14 di balik teks keagamaan sekaligus membuka ruang 

reinterpretasi agar selalu relevan dengan perkembangan zaman. Sebagai contoh, 

konsep jihad sebagaimana terdapat di dalam al-Qur’an surah al-Baqarah ayat 218 

dalam berbagai tafsir tradisional seringkali dimaknai dengan narasi peperangan (al- 

ḥarb dan al-qitāl).15 Pemahaman seperti ini bisa jadi benar, karena dalam situasi 

menghadapi musuh, al-Qur’an memang memaknai jihad sebagai bentuk 

perlawanan fisik.16 Meski demikian, penafsiran semacam inilah yang menjadi salah 

satu fokus perhatian Arkoun, dimana jihad semestinya tidak hanya dimaknai secara 

literal sebagai perang fisik tetapi juga simbol perjuangan untuk mencapai kesadaran 

moral, spiritual, dan sosial.17 

Melalui hermeneutika historis-antropologis diketahui bahwa ayat-ayat 

tentang jihad tidak semuanya diturunkan di Madinah melainkan juga ada yang 

diturunkan di Makkah. Oleh karena itu, tidak semestinya konsep jihad dibatasi 

dengan konteks peperangan sebagaimana lazimnya ayat-ayat jihad yang diturunkan 

di Madinah.18 Perlu ditegaskan bahwa pemisahan konteks ini penting dalam 

 
14 Penggunaan istilah “simbolik” dalam konteks pendekatan ini mengacu langsung pada 

narasi Arkoun dalam Rethinking Islam, di mana ia menyebut bahwa wacana keagamaan menyimpan 

lapisan “symbolic and mythical” yang menjadi bagian penting dari struktur makna keagamaan. Hal 

ini menunjukkan bahwa aspek  simbolik dan mitis merupakan dimensi yang sah untuk dianalisis 

dalam kerangka hermeneutika Arkoun. Lihat: Arkoun, Rethinking Islam, 85. 
15 Penafsiran term jihad dengan konsep peperangan ini diantaranya dapat ditemukan dalam 

tafsir al-Thabari yang menjelaskan bahwa jihad dalam ayat tersebut bermakna peperangan (haarabu 

dan qaatalu). Lihat: Ibn Jarir At-Thabari, Jami’ al-Bayan an Ta’wil Ayi al-Qur’an, vol. 3 (al-Qahira: 

Dar al-Hijr, 2001), 667. 
16 Abdul Rouf, “Jihad: Between Text and Context,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran Dan 

Keislaman 4, no. 01 (2020): 69–85, doi:10.36671/mumtaz.v4i01.92. 
17 Mahbub Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika 

Muhammed Arkoun Atas Ayat Jihad,” Mafatih 2, no. 1 (June 28, 2022): 1–15, 

doi:10.24260/mafatih.v2i1.651. 
18 Seperti diketahui bahwa dalam Islam, perintah perang baru diturunkan pada periode 

Madinah yaitu pada tahun kedua Hijriah yang dikenal dengan peristiwa Perang Badar. Perang ini 

selanjutnya menjadi catatan sejarah sebagai awal terjadinya kontak senjata kaum muslimin dengan 

orang kafir. Lihat: Ahamad Bazith, “Jihad dalam perspektif al-Qur’an” 2, no. 1 (2014): 67–94. 



6 

 

 

pendekatan Arkoun yang menekankan historisitas wahyu. Sebab tidak ada satu pun 

ayat jihad yang turun di Makkah yang bermakna peperangan. Perintah jihad dalam 

konteks sosio-kultural Makkah cenderung memiliki makna upaya yang sungguh-

sungguh. Bandingkan misalnya ayat 218 pada surat al-Baqarah seperti yang telah 

dijelaskan sebelumnya dengan ayat ke-52 pada surat al-Furqan.19 Dengan 

pendekatan ini, makna jihad ditafsirkan kembali secara komprehensif dengan 

mengakomodir perjuangan non-fisik yang relevan dengan masyarakat modern, 

seperti pendidikan, advokasi sosial, dan pengembangan spiritual. Hal ini sejalan 

dengan karakter elastis dari pendekatan hermeneutika Arkoun yang tidak bertujuan 

menemukan satu makna tunggal dan final melainkan membuka ruang penafsiran 

baru yang lebih kontekstual dan transformatif. 

Melalui pendekatan tersebut, konsep mawaddah juga dapat ditafsirkan 

kembali agar tidak hanya bermakna kasih sayang (biologis) seperti dijelaskan oleh 

ibnu Katsir dan al-Qurthubi, tetapi juga sebagai pedoman yang relevan bagi 

keluarga modern. Dengan pendekatan hermeneutika Arkoun, akan terbuka peluang 

untuk memahami konsep mawaddah secara dinamis dan dapat dihubungkan dengan 

kebutuhan emosional, sosial, serta spiritual keluarga era kontemporer. 

 
19 Bandingkan term jihad antara QS. al-Baqarah (2): 218 

 

ىِٕكَ يَرْجُوْنَ رَحْمَتَ اٰللِّه 
ٰۤ
حِيْمٌ اِنَّ الَّذِيْنَ اٰمَنوُْا وَالَّذِيْنَ ھَاجَرُوْا وَجَاھَدوُْا فيِْ سَبِيْلِ اٰللِِّۙ اوُلٰ  ( 218 ) وَاٰللُّ غَفوُْرٌ رَّ

 

dan QS. al-Furqan (25): 52  

 ( 52فلَََ تطُِعِ الْكٰفِرِيْنَ وَجَاھِدْھُمْ بِهٖ جِهَاداً كَبيِْرًا ) 

 

Ayat ke 52 dalam surat al-Furqan ini merupakan ayat pertama tentang jihad yang diturunkan 

(di Makkah). Jihad dalam konteks ayat ini bermakna bahwa umat muslim harus bersungguh 

membacakan dan memperkenalkan ajaran al-Qur’an kepada orang-orang musyrik Makkah yang 

masih mengingkarinya. Lihat: Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, Tafsir Al-Tahrir Wa al-Tanwir, vol. 

19 (Tunis: al-Dar al-Tunisiyah li al-Nasyr, 1984), 53. 



7 

 

 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka penelitian ini bertujuan untuk 

menafsirkan ulang konsep mawaddah dalam al-Qur’an menggunakan pendekatan 

hermeneutika Muhammad Arkoun. Reinterpretasi ini diharapkan mampu 

menjawab kesenjangan antara tafsir klasik dan kebutuhan keluarga modern 

sehingga menghasilkan pemahaman baru yang lebih relevan. Selain memberikan 

kontribusi dalam studi tafsir al-Qur’an, penelitian ini juga bertujuan untuk 

memperkuat nilai kasih sayang dalam kehidupan keluarga kontemporer. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya bermanfaat secara akademis tetapi juga 

memberikan dampak praktis bagi penguatan institusi keluarga di era modern. 

 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari kesalahan pemahaman, maka penulis perlu memberikan 

batasan konsep terhadap istilah-istilah yang digunakan dalam penelitian ini. 

1. Perspektif 

Perspektif dalam kajian tafsir al-Qur’an merupakan sudut pandang atau 

pendekatan yang digunakan oleh mufasir dalam memahami makna ayat-ayat 

suci. Perspektif ini dipengaruhi oleh konteks sosial, latar belakang keilmuan, dan 

metodologi yang dipegang oleh mufasir.20 Dalam konteks penelitian ilmiah, 

Creswell menjelaskan bahwa perspektif memberikan landasan teoretis dalam 

memahami suatu fenomena sehingga membentuk arah dan cara peneliti melihat 

data atau objek yang dikaji.21  Dalam penelitian ini, istilah perspektif digunakan 

 
20 Arkoun, Rethinking Islam, 55–56. 
21 John W. Creswell and Cheryl N. Poth, Qualitative Inquiry & Research Design: Choosing 

among Five Approaches, Fourth edition (Los Angeles: SAGE, 2018), 54–55. 



8 

 

 

untuk merujuk pada pendekatan hermeneutika kritis Muhammad Arkoun yang 

digunakan untuk menafsirkan QS. al-Rūm: 21, khususnya dalam memahami 

konsep mawaddah dalam konteks relasi suami istri secara etis dan historis. 

 

2. QS. ar-Rūm: 21 

Ar-Rūm adalah nama surat ke-30 dalam al-Qur’an yang terdiri dari 60 ayat 

dan merupakan salah satu surat Makkiyah.22 Dari sisi pendekatan dakwah, Surat-

surat Makkiyah cenderung bersifat kultural dan lebih menekankan pada 

pembentukan akhlak serta reformasi moral masyarakat. Selain itu, surat-surat ini 

sering memuat bentuk dialektika atau dialog antara Nabi Muhammad saw. 

dengan kaum musyrik Mekah sebagai respon terhadap penolakan mereka 

terhadap ajaran tauhid. Surat Makkiyah juga banyak menyajikan kisah-kisah 

umat terdahulu secara rinci yang berfungsi sebagai pelajaran dan peringatan bagi 

umat Islam.23 

Terkait ayat ke-21, ayat ini sering dijadikan dasar normatif bagi konsep 

keluarga sakinah dalam Islam, yaitu sebagai bentuk kasih sayang dan 

ketenangan dalam relasi pernikahan. Dalam penelitian ini, istilah ar-Rūm: 21 

digunakan secara khusus untuk merujuk pada objek teks yang dianalisis. Ayat 

ini diposisikan sebagai titik tolak untuk menelaah bagaimana konsep mawaddah 

ditafsirkan, dipahami, dan direinterpretasi dengan pendekatan hermeneutika 

 
22 Abu Al-Fida’ Isma’il Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim, vol. 6 (Riyadh: Dar Thaibah, 

1999), 297. 
23 Mohammad Fauzan Ni’ami, “Tafsir Kontekstual Tujuan Pernikahan Dalam Surat Ar-Rum: 

21,” Nizham: Journal of Islamic Studies 10, no. 1 (June 20, 2022): 11, 

doi:10.32332/nizham.v10i1.4469. 



9 

 

 

Arkoun. Oleh karena itu, penyebutan ar-Rūm 21 dalam judul mencerminkan 

fokus kajian terhadap ayat tersebut secara mendalam dan kontekstual. 

 

3. Hermeneutika 

Hermeneutika berasal dari bahasa Yunani “hermenium” yang bermakna 

sebagai proses penjelasan, penafsiran, dan penerjemahan. Sebagian juga 

berpendapat bahwa asal usul istilah ini terkait dengan nama Hermes dalam 

mitologi Yunani, yang dikenal sebagai pemberi berita dari para dewa yang 

bertugas untuk menjelaskan makna pesan tersebut kepada manusia.24 

Hermeneutika adalah sebuah metode atau pendekatan untuk memahami dan 

menafsirkan teks atau fenomena kebudayaan melalui analisis konteks, bahasa, 

sejarah, dan budaya untuk mencapai pemahaman yang mendalam. 

 

4. Muhammad Arkoun 

Muhammad Arkoun adalah seorang pemikir Islam kontemporer yang 

mengembangkan pendekatan kritis terhadap studi Al-Qur’an yang lahir pada 

tanggal 1 Februari 1928 di Taourirt-Mimoun, Kabilia, sebuah desa di Aljazair. 

Arkoun tumbuh dan berkembang dalam lingkungan yang sarat dengan aktivitas 

keagamaan Islam.25 Di dalam lingkungan hidup kesufian yang sarat dengan 

nafas spiritual itulah, Arkoun lahir dan dibesarkan. 

 
24 Muzayyin Muzayyin, “Resepsi Hermeneutika Dalam Penafsiran Al-Qur’an Oleh M. 

Quraish Shihab: Upaya Negosiasi Antara Hermeneutika Dan Tafsir al-Qur’an Untuk Menemukan 

Titik Persamaan Dan Perbedaan,” Nun: Jurnal Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara 1, no. 1 

(December 28, 2015): 111–39, doi:10.32495/nun.v1i1.11. 
25 Fairuz Hidayat, “Mengenal Pemikiran Muhammad Arkoun Dalam Memahami Wahyu Dan 

Al-Quran,” Fathir: Jurnal Studi Islam 1, no. 2 (June 4, 2024): 100–119. 



10 

 

 

Arkoun hidup dalam tiga bahasa, yaitu bahasa Kabilia, bahasa Arab, dan 

bahasa Perancis. Bahasa Kabilia merupakan bahasa tidak tertulis yang dipahami 

Arkoun karena merupakan bahasa yang digunakan di tempat kelahirannya. 

Sementara itu, sebagai anak seorang petani muslim di salah satu desa di Aljazair, 

Arkoun mengenal bahasa Arab sebagai bahasa keagamaan yang tertulis. 

Sedangkan bahasa Perancis dikenalnya sebagai bahasa non-keagamaan yang 

tertulis dalam dunia pendidikan yang berada di bawah kebijakan pemerintah 

kolonial Perancis.26 

 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Sejumlah permasalahan berpotensi untuk diteliti terkait pemaknaan 

mawaddah dan relevansinya dengan keluarga modern, antara lain: 

a. Pemaknaan tafsir klasik terhadap konsep mawaddah dan sejauh mana 

relevansinya dengan konteks keluarga tradisional. 

b. Perubahan struktur sosial-historis masa awal Islam yang memengaruhi cara 

tafsir klasik memahami mawaddah. 

c. Keterbatasan tafsir klasik dalam menjawab kebutuhan keluarga modern. 

d. Kontekstualisasi konsep mawaddah dalam al-Qur’an untuk keluarga 

modern. 

 
26 Siti Rohmah Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun (Depok: LSM 

Males Arts Studio Pusat Dokumentasi Seni Indonesia, 2019), 12. 



11 

 

 

e. Tantangan yang dihadapi keluarga modern, seperti perubahan peran gender 

dan konflik emosional, yang memengaruhi relevansi konsep mawaddah. 

f. Aplikasi pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun dalam menafsirkan 

ulang konsep mawaddah. 

g. Reinterpretasi mawaddah sehingga menjadi solusi praktis bagi keluarga 

modern. 

 

2. Batasan Masalah 

Keluarga harmonis dalam konteks al-Qur’an sering dideskripsikan dengan 

konsep sakīnah, mawaddah, dan raḥmah. Meski demikian, penelitian ini hanya 

akan difokuskan pada konsep mawaddah dibanding kedua term lainnya. 

Pembatasan ini dilandasi atas satu argumen bahwa mawaddah perlu 

direinterpretasi agar tetap sesuai dengan kondisi keluarga modern saat ini. 

Dalam beberapa tafsir tradisional, mawaddah dalam konteks hubungan keluarga 

sering kali dimaknai dengan bentuk kasih sayang yang termanifestasi ‘hubungan 

badan’ suami-istri, seperti yang ditemukan dalam tafsir Ibnu Katsir27 dan tafsir 

al-Qurṭūbi.28 Penelitian ini tidak menafikan makna tersebut, melainkan berupaya 

melengkapi pemahaman mawaddah dengan dimensi lain yang lebih relevan 

terhadap dinamika relasi emosional dan komunikasi dalam keluarga 

kontemporer. Ini sejalan dengan pendekatan hermeneutika kritis yang dapat 

membuka ruang penafsiran kontekstual terhadap teks keagamaan. 

 
27  Ibn Katsir, Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim, 1999, 6:309. 
28 Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an Wa al-

Mubin Lima Tadhammanahu Min al-Sunnah Wa Ay al-Furqan, vol. 16 (Beirut: Muassasah Ar-

Risalah, 2006), 412. 



12 

 

 

Berdasarkan penelusuran pada kitab Al-Mu’jam al-Mufaḥras Li al-Fādz 

al-Qur’ān al-Karim karya Muhammad Fuad Abd Baqi, ditemukan bahwa kata 

mawaddah dengan seluruh derivasinya di dalam al-Qur’an digunakan dalam 12 

bentuk yang terdapat pada 28 ayat dalam 18 surat. Sementara itu, term 

mawaddah itu sendiri ditemukan dalam tujuh ayat, yaitu: QS al-’Ankabūt: 25, 

QS. ar-Rūm: 21, QS. an-Nisā’: 73, QS. al-Maidah: 82, QS. asy-Syūrā: 23, dan 

QS. al-Mumtaḥanah: 1 dan 7.29 Berdasarkan hasil klasifikasi tersebut, diketahui 

bahwa hanya QS. ar-Rūm: 21 yang secara eksplisit menempatkan term 

mawaddah dalam konteks hubungan keluarga. Sementara yang lainnya lebih 

banyak muncul dalam konteks relasi sosial umum (QS. al-‘Ankabūt: 25), 

hubungan antar kelompok (QS. al-Mumtaḥanah: 1), atau interaksi keagamaan 

yang tidak secara langsung berkaitan dengan struktur dan dinamika keluarga 

(QS. asy-Syūrā: 23). 

Atas klasifikasi makna tersebut dan berdasarkan fokus penelitian ini yaitu 

analisis konsep mawaddah sebagai manifestasi kasih sayang dalam keluarga 

dalam perspektif al-Qur’an dengan menggunakan pendekatan hermeneutika 

Arkoun, maka penulis hanya akan memfokuskan analisis pada QS. ar-Rūm: 21 

yang secara eksplisit menyebutkan konsep ini dalam konteks hubungan 

keluarga. Sejalan dengan itu, term mawaddah dan seluruh derivasinya yang 

terdapat dalam berbagai ayat lainnya yang tidak berkorelasi langsung dengan 

kasih sayang dalam konteks keharmonisan rumah tangga tidak dibahas. Meski 

 
29 Muhammad Fuad Abd Baqi, Al-Mu’jam al-Mufahras Li al-Fadz al-Qur’an al-Karim (al-

Qāhira: Dar al-Kutub Al-Mishriyyah, 1364), 747. 



13 

 

 

demikian, berbagai ayat tersebut tetap akan digunakan sebagai data pembanding 

terutama dalam melakukan analisis semantik dalam interpretasi hermeneutika 

sebagaimana pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini. 

Sementara itu, analisis terhadap tafsir klasik dalam penelitian ini juga 

hanya akan difokuskan pada Tafsir Ibnu Katsir dan Tafsir al-Qurṭūbi, tanpa 

membahas seluruh tafsir yang ada. Analisis tafsir klasik ini berguna sebagai 

pembanding terhadap analisis hermeneutika dengan pendekatan Muhammad 

Arkoun yang digunakan dalam penelitian ini dan relevansinya dengan keluarga 

modern. 

 

3. Rumusan Masalah 

Berdasarkan identifikasi dan batasan masalah yang telah dijelaskan, 

rumusan masalah yang akan dijawab dalam penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1) Bagaimana konsep mawaddah ditafsirkan dalam perspektif klasik dan 

bagaimana konteks sosial-historis membentuk pemaknaan tersebut? 

2) Bagaimana kandungan makna mawaddah ketika ditinjau kembali 

menggunakan pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun? 

3) Apa landasan filosofis dari reinterpretasi tersebut dan bagaimana 

relevansinya terhadap kehidupan masyarakat Muslim kontemporer? 

 



14 

 

 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan mereinterpretasi konsep 

mawaddah dalam al-Qur’an, khususnya dalam konteks relasi keluarga, dengan 

menggunakan pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun. Secara rinci, 

tujuan penelitian ini adalah sebagai berikut: 

1) Menjelaskan pemaknaan mawaddah dalam perspektif tafsir klasik serta 

menganalisis pengaruh konteks sosial-historis terhadap konstruksi maknanya. 

2) Mengkaji ulang makna mawaddah melalui pendekatan hermeneutika 

Muhammad Arkoun. 

3) Menganalisis landasan filosofis dari reinterpretasi tersebut dan menunjukkan 

relevansinya dengan kehidupan masyarakat Muslim kontemporer. 

 

2. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat teoritis dan praktis 

guna mendukung kontekstualisasi konsep mawaddah dalam al-Qur’an, 

khususnya dalam memahami relevansinya dengan tantangan dan kebutuhan 

keluarga modern. Adapun secara spesifik, manfaat penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

1) Manfaat Akademis 

Penelitian ini bermanfaat sebagai salah satu syarat untuk memperoleh gelar 

Magister Hukum (M.H) pada Program Studi Hukum Keluarga Konsentrasi 

Tafsir Hadis, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 



15 

 

 

Riau. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat memberikan kontribusi 

dalam pengembangan kajian tafsir al-Qur’an, khususnya terkait pemahaman 

konsep mawaddah melalui pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun. 

 

2) Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi pada pengembangan teori 

dalam kajian tafsir al-Qur’an, khususnya terkait konsep mawaddah. Dengan 

menggunakan pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun, penelitian ini 

menunjukkan bagaimana teks keagamaan dapat dipahami secara kontekstual 

sesuai dengan tantangan sosial-historis zamannya. Penelitian ini juga 

memperkuat teori bahwa tafsir tidak bersifat statis, tetapi dinamis dan selalu 

dipengaruhi oleh konstruksi sosial-budaya yang melingkupinya. 

 

3) Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan memberikan panduan bagi keluarga modern dalam 

memahami konsep kasih sayang (mawaddah) secara lebih relevan dengan 

kebutuhan dan tantangan era kontemporer, seperti konflik peran gender, 

dinamika emosional, dan upaya membangun keharmonisan rumah tangga. 

Hasil reinterpretasi ini juga dapat menjadi rujukan bagi lembaga pendidikan 

dan konseling keluarga untuk mengintegrasikan nilai-nilai mawaddah dalam 

program pendidikan dan bimbingan keluarga. 



16 

 

 

E. Sistematika Penulisan 

Penelitian ini disusun secara sistematis dalam lima bab mulai dari latar 

belakang hingga analisis hasil dan kesimpulan sebagai berikut: 

BAB I Pendahuluan 

Bab ini memuat dasar-dasar penelitian yang meliputi latar belakang, 

identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan masalah, tujuan penelitian, manfaat 

penelitian, dan sistematika penulisan. Bab ini memberikan landasan teoretis dan 

kontekstual mengenai pentingnya penelitian terhadap konsep mawaddah dalam al-

Qur’an serta relevansinya dengan dinamika keluarga modern. 

BAB II Kerangka Teoritis 

Bab ini membahas kerangka teori yang menjadi dasar dalam memahami 

mawaddah, termasuk pembahasan tentang konsep kasih sayang dalam al-Qur’an, 

pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun, serta analisis teori yang berkaitan 

dengan hubungan teks keagamaan dan dimensi-dimensi lainnya. Selain itu, bab ini 

juga memuat tinjauan pustaka tentang penelitian-penelitian terdahulu terkait tafsir 

konsep mawaddah, keluarga dalam Islam, dan tantangan keluarga modern. 

BAB III Metode Penelitian 

Bab ini menguraikan metode penelitian yang digunakan, termasuk 

pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun, jenis penelitian, sumber data primer 

dan sekunder, teknik pengumpulan data, serta teknik analisis data. Bagian ini juga 

menjelaskan langkah-langkah yang diambil dalam proses penelitian untuk 

mendapatkan hasil yang valid dan relevan. 

 



17 

 

 

BAB IV Hasil Penelitian dan Pembahasan 

Bab ini menyajikan hasil temuan penelitian terkait konsep mawaddah dalam 

tafsir klasik, konteks sosial-historis masa awal Islam, serta relevansinya dengan 

kebutuhan keluarga modern. Bab ini mencakup analisis terhadap tafsir klasik, 

pengaruh sosial-historis terhadap pemaknaan mawaddah, dan hasil reinterpretasi 

menggunakan pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun. Analisis ini berfokus 

pada bagaimana hasil reinterpretasi dapat menjawab tantangan keluarga modern, 

seperti perubahan peran gender dan konflik emosional. 

BAB V Penutup 

Bab ini berisi kesimpulan yang merangkum jawaban atas rumusan masalah 

berdasarkan hasil penelitian dan analisis yang telah dilakukan. Selain itu, bab ini 

juga menyampaikan saran-saran untuk penelitian lanjutan, pengembangan tafsir 

kontekstual, atau implementasi nilai mawaddah dalam upaya memperkuat keluarga 

modern.



 
 

18 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Keluarga Harmonis dalam Konteks Modern 

Pernikahan merupakan sunnah Nabi yang memiliki tujuan mulia, 

diantaranya adalah untuk menciptakan keluarga yang bahagia atau harmonis.30 

Dalam literatur bahasa Arab, keluarga diterjemahkan melalui beberapa term, di 

antaranya adalah al-Ahlu, al- Ālu, dan al-’Iyālu. Setiap kata tersebut memiliki 

makna terminologi yang berbeda sesuai konteks penggunaannya. Al-Ahlu dapat 

diartikan sebagai keluarga atau sanak kerabat seseorang. Lebih spesifik, Ahlu al-

Rajūl merujuk pada keluarga dan sanak kerabat seorang laki-laki, atau dalam 

konteks lain, orang yang teristimewa baginya.31 Selain itu, Ahlu al-Madzhab 

berarti pengikut suatu madzhab, Ahlu al-Islām mengacu pada pemeluk agama 

Islam, dan Ahlu al-Amri digunakan untuk menyebut para pemegang urusan.32 

Selanjutnya, istilah al-Ālu memiliki cakupan makna yang lebih luas, 

mencakup keluarga, sanak kerabat, pengikut, dan simpatisan. Menurut Ibnu 

‘Arafah, al-Ālu dapat berarti orang-orang yang memiliki hubungan senasab, 

semadzhab, atau seagama.33 Adapun istilah al-’Iyālu secara khusus merujuk 

 
30 Agus Hermanto et al., “Keharmonisan Rumah Tangga Dalam Bingkai Beragama,” Sinergi 

Aksi Inovasi Budaya Menulis Inspiratif 2, no. 1 (July 16, 2024): 1–18. 
31 Ahmad Mukhtar Umar, Mu’jam al-Lughah al-Arabiyah al-Mu’ashirah (Kairo: Alam al-

Kutub, 2008), 94. 
32 Ibn Manzur, Lisan Al-Arabi, vol. 11 (Iran: Nasyr Adab Al-Hawza, 1363), 28. 
33 Muhammad al Murtadho Al Zabidi, Taju Al-Arus Min Jawahir al Qamus, vol. 1 (Kuwait: 

Mathba’ah Hukumah Kuwait, 1965), 134. 



19 

 

 

pada keluarga yang tanggung jawab nafkahnya berada di bawah seorang laki-

laki. Frasa ‘Iyālu al-Rajūli berarti anggota keluarga yang menjadi tanggungan 

seorang laki-laki. Dengan demikian, ketiga kata ini, al-Ahlu, al-Ālu, dan al-

’Iyālu, meski memiliki arti dasar yang sama, yaitu keluarga, menunjukkan 

perbedaan makna sesuai konteks sosial dan keagamaan dalam penggunaannya.34 

Keluarga harmonis adalah keluarga yang mampu menciptakan 

keseimbangan antara kebutuhan emosional, spiritual, dan fisik anggota 

keluarganya. Konsep ini mencakup hubungan yang saling mendukung, penuh 

cinta, dan dilandasi rasa tanggung jawab antara anggota keluarga. Dalam 

perspektif Islam, keluarga harmonis sering kali dikaitkan dengan nilai-nilai 

sakīnah, mawaddah, dan raḥmah, sebagaimana dinyatakan dalam Surah ar-Rūm 

ayat 21. Ketiga elemen ini membentuk fondasi bagi keluarga yang harmonis, di 

mana ketenangan (sakīnah) menjadi tujuan, cinta (mawaddah) menjadi pengikat, 

dan kasih sayang (raḥmah) menjadi penjaga hubungan. 

Dalam konteks masyarakat modern, konsep keluarga harmonis tidak hanya 

mencakup pemenuhan kebutuhan material tetapi juga aspek emosional dan 

psikologis yang kompleks. Hal ini mencakup kemampuan anggota keluarga 

untuk saling mendukung dalam menghadapi tantangan hidup, menjaga 

komunikasi yang sehat, dan menciptakan suasana yang nyaman dan aman. 

Konsep keluarga harmonis juga menuntut adanya pembagian peran yang adil, di 

mana semua anggota keluarga memiliki hak dan tanggung jawab yang setara 

sesuai dengan kemampuan dan kebutuhan masing-masing. 

 
34 Mukhtar Umar, Mu’jam al-Lughah al-Arabiyah al-Mu’ashirah, 173. 



20 

 

 

Perspektif kontemporer tentang keluarga harmonis juga menyoroti 

pentingnya kesadaran akan perbedaan individu dalam keluarga, seperti 

perbedaan generasi, kebutuhan emosional, dan aspirasi. Keluarga harmonis 

ditandai oleh kemampuan untuk mengelola perbedaan ini tanpa menciptakan 

konflik yang merusak. Selain itu, konsep ini menekankan pentingnya 

pengembangan karakter dan nilai-nilai moral yang kuat di antara anggota 

keluarga, yang tidak hanya bermanfaat bagi keharmonisan internal tetapi juga 

bagi hubungan dengan masyarakat yang lebih luas. 

Dalam kajian modern, keluarga harmonis sering kali dilihat sebagai 

elemen kunci dalam pembangunan masyarakat yang sehat. Keluarga yang 

mampu menciptakan lingkungan yang mendukung pertumbuhan emosional dan 

spiritual anggotanya berkontribusi pada terbentuknya individu yang stabil, 

mandiri, dan berkontribusi positif terhadap komunitasnya. Dengan demikian, 

keluarga harmonis bukan hanya tujuan individu, tetapi juga pondasi bagi 

kehidupan sosial yang berkelanjutan. 

Jika keluarga harmonis merupakan pondasi kehidupan sosial, maka kasih 

sayang dalam keluarga merupakan adalah pondasi utama bagi keharmonisan 

rumah tangga. Hal ini sejalan dengan konsep mawaddah wa raḥmah dalam al-

Qur’an yang menjelaskan pentingnya cinta dan kasih sayang antara pasangan 

suami-istri, tidak hanya dalam konteks biologis tetapi juga dalam aspek 

emosional dan spiritual. Namun, dalam konteks keluarga modern, peran gender 

yang terus berubah serta tantangan kehidupan perkotaan menciptakan dinamika 



21 

 

 

baru yang kompleks, sehingga konsep kasih sayang tradisional perlu 

direinterpretasi untuk menjaga relevansinya. 

Myers mendefinisikan peran gender sebagai seperangkat perilaku yang 

ditentukan oleh norma sosial dan dihubungkan dengan identitas laki-laki 

maupun perempuan.35 Sejalan dengan itu, Feidman mengungkapkan bahwa 

peran gender mencakup berbagai ekspektasi masyarakat terhadap perilaku yang 

dianggap sesuai bagi pria dan wanita.36 Dengan demikian, peran gender dapat 

dipahami sebagai harapan sosial dan norma perilaku yang ditetapkan oleh 

masyarakat, yang mengatur aktivitas serta pola sikap dan tindakan individu 

berdasarkan jenis kelamin mereka. 

Scanzoni dalam Ginting mengemukakan dua model utama dalam melihat 

peran gender, yakni peran gender tradisional dan peran gender modern.37 Model 

tradisional mendasarkan peran laki-laki dan perempuan pada pembagian tugas 

yang kaku dan tegas, di mana laki-laki dan perempuan diharapkan menjalankan 

peran sesuai dengan norma yang berlaku di masyarakat. Sebaliknya, model 

modern menawarkan pandangan yang lebih fleksibel dan egaliter, di mana peran 

laki-laki dan perempuan dianggap setara tanpa adanya pembagian tugas yang 

kaku berdasarkan jenis kelamin. 

 
35 Meutia Nauly, “Konflik Peran Gender Pada Pria: Teori Dan Pendekatan Empirik” (USU 

Digital Library, 2002). 
36 Qurotul Uyun, “Peran Gender Dalam Budaya Jawa,” Psikologika: Jurnal Pemikiran Dan 

Penelitian Psikologi 7, no. 13 (January 1, 2002): 32–42, doi:10.20885/psikologika.vol7.iss13.art3. 
37 Prestarina Ginting, “Hubungan Antara Pandangan Peran Gender Dengan Keterlibatan 

Suami Dalam Kegiatan Rumah Tangga Di Kesatuan Komando Distrik Militer 0201/BS Medan” 

(Thesis, Universitas Medan Area, 2002). 



22 

 

 

Perubahan peran gender telah membawa dampak signifikan terhadap 

struktur keluarga, yang sebelumnya didasarkan pada pembagian peran 

tradisional yang tegas. Laki-laki sebagai pencari nafkah utama dan perempuan 

sebagai pengurus rumah tangga kini mulai bergeser ke arah peran yang lebih 

egaliter, di mana perempuan berkontribusi dalam sektor publik dan laki-laki 

turut serta dalam tanggung jawab domestik.38 Pergeseran ini, meskipun 

menunjukkan kemajuan dalam kesetaraan gender, juga memunculkan konflik 

emosional akibat benturan antara norma-norma tradisional dengan realitas 

modern. Sejalan dengan itu, Suryadi dalam penelitiannya menemukan bahwa 

konflik peran gender sering kali menyebabkan ketegangan emosional yang 

berdampak pada kesejahteraan psikologis anggota keluarga.39 

Konflik emosional yang muncul akibat perubahan peran gender tidak 

hanya memengaruhi pasangan suami-istri tetapi juga kesejahteraan anak-anak. 

Hikmah menegaskan bahwa ketidakseimbangan peran dan kurangnya waktu 

bersama akibat tuntutan pekerjaan dapat memperlemah ikatan emosional antara 

anggota keluarga.40 Hal ini berpotensi mengurangi implementasi nilai-nilai 

 
38 Anita Rahmawati, “Harmoni Dalam Keluarga Perempuan Karir : Upaya Mewujudkan 

Kesetaraan Dan Keadilan Gender Dalam Keluarga,” PALASTREN:  Jurnal Studi Gender 8, no. 1 

(March 10, 2016): 1–34, doi:10.21043/palastren.v8i1.932; Damiri Damiri, “Transformasi Gender 

Dalam Keluarga Multikultural,” Harakat An-Nisa: Jurnal Studi Gender Dan Anak 8, no. 1 (2023): 

33–42, doi:10.30631/81.33-42. 
39 Nindita Nurillah Suryadi, “Konflik Peran Gender Laki-Laki dengan Penyalahgunaan 

Narkoba Warga Binaan Pemasyarakatan di Lapas Narkotika Klas IIA Jakarta Timur” (Master 

Thesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021). 
40 Siti Hikmah, “Dinamika Konflik Perkawinan Buruh Migran Perempuan (Studi di Desa 

Wanutunggal Kecamatan Godong Kabupaten Grobogan),” Gender Equality: International Journal 

of Child and Gender Studies 4, no. 2 (September 12, 2018): 125–46, 

doi:10.22373/equality.v4i2.4540. 



23 

 

 

mawaddah yang bertujuan menciptakan rasa tenteram dan kasih sayang dalam 

rumah tangga. 

Lebih jauh lagi, dinamika hubungan keluarga modern juga dipengaruhi 

oleh perkembangan teknologi dan media sosial, yang di satu sisi memudahkan 

komunikasi, tetapi di sisi lain menciptakan jarak emosional antar anggota 

keluarga.41 Ketergantungan pada teknologi sering kali mengurangi kualitas 

interaksi langsung, yang pada akhirnya melemahkan implementasi nilai kasih 

sayang dalam keluarga. Oleh sebab itu, digitalisasi konsep mawaddah seperti 

yang diusulkan oleh Ilahi dan Sofa dapat menjadi pendekatan inovatif untuk 

memperkuat pola komunikasi keluarga melalui media berbasis nilai-nilai Islami. 

Mengacu pada pendekatan hermeneutika historis-antropologis yang 

diusulkan oleh Muhammad Arkoun, konsep mawaddah dalam al-Qur’an perlu 

ditafsirkan kembali dengan mempertimbangkan konteks sosial-historis serta 

dinamika keluarga masa kini. Penafsiran klasik yang berfokus pada peran gender 

tradisional kurang relevan dalam menghadapi tantangan keluarga modern yang 

lebih kompleks, seperti konflik emosional, perubahan struktur keluarga, dan 

ketergantungan pada teknologi.42 Dengan reinterpretasi ini, nilai-nilai 

mawaddah dapat diperluas cakupannya, tidak hanya bermakna cinta biologis 

 
41 Dewi Shinta Kurnia Ilahi and Ainur Rofiq Sofa, “Digitalisasi Konsep Mawaddah Wa 

Rahmah Dalam Al-Qur’an Dan Hadist: Strategi Psikologi Keluarga Untuk Membangun 

Keharmonisan Rumah Tangga Di Desa Bucor Wetan Probolinggo,” Jurnal Budi Pekerti Agama 

Islam 3, no. 1 (2025): 180–200, doi:10.61132/jbpai.v3i1.875. 
42 Mochamad Nurdin et al., “Dinamika Poligami Dalam Hukum Keluarga Islam (Analisis 

Terhadap Perspektif Hukum, Kesejahteraan Keluarga, Dan Kesetaraan Gender),” Al-Mashlahah 

Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 12, no. 01 (June 26, 2024), doi:10.30868/am.v12i01.6584. 



24 

 

 

antara pasangan tetapi juga sebagai landasan untuk membangun harmoni 

keluarga yang lebih inklusif dan egaliter. 

 

2. Konsep Mawaddah dalam Perspektif Linguistik dan Tafsir 

Secara linguistik, mawaddah adalah maṣdar mimiy (bentuk kata benda 

yang diawali dengan huruf mim) dari akar kata  ًوّدَّ يوََدُّ وُدًّا مَوَدَّة  yang berarti cinta 

atau kasih sayang.43 Secara psikologis (nafs), kata ini mengacu pada perasaan 

harmoni antara dua orang atau lebih yang muncul dari interaksi sosial dan 

emosional yang terus-menerus.44 Dengan demikian, konsep mawaddah tidak 

hanya terbatas pada hubungan emosional, tetapi juga mencakup harmoni yang 

muncul dari interaksi sosial dan emosional yang berkelanjutan. Dalam Lisān al-

Arab, term mawaddah merujuk pada rasa kasih sayang yang mendalam, penuh 

keikhlasan, serta tanpa pamrih,45 sebagaimana dijelaskan oleh al-Farra’ melalui 

salah satu syair Arab klasik berikut: 

 

نِ أَنْ لَا يَصْرمُِو  لاَّ  ني وَدِدْتُ وِدَادَةً لَوْ أَنَّ حَظِ ي     مِنَ الُْْ
“Aku mendambakan cinta dan kasih sayang yang tulus, 

Seandainya teman-temanku tak pernah memutuskan hubungan denganku” 

 

 
43 Mukhtar Umar, Mu’jam al-Lughah al-Arabiyah al-Mu’ashirah, 2417. 
44 Untuk menggambarkan dimensi psikologis dalam konsep mawaddah, Ahmad Mukhtar 

Umar memberikan contoh berikut: 

 الاجتماعي والعاطفي الدائم شعور بالانسجام بين شخصين أو أكثر ينبع من الاحتكاك 

“perasaan harmoni antara dua orang atau lebih yang muncul dari interaksi sosial dan 

emosional yang terus-menerus” 
45 Kata ini juga dapat bervariasi dalam berbagai bentuk seperti  ودادا,  yang مودةّ atau ,ودادة 

mengandung makna hubungan emosional yang erat dan melibatkan keinginan untuk melihat pihak 

lain bahagia. Lihat: Ibn Manzur, Lisan Al-Arabi, vol. 3 (Iran: Nasyr Adab Al-Hawza, 1363), 453. 



25 

 

 

Syair ini menampilkan makna mawaddah sebagai bentuk kasih sayang 

yang bersifat tulus dan mengakar dalam relasi sosial. Hasrat untuk tetap 

terhubung dengan sahabat mencerminkan bahwa mawaddah bukan hanya emosi 

sementara melainkan komitmen jangka panjang untuk menjaga hubungan sosial. 

Hal ini menegaskan dimensi sosial-afektif dalam penggunaan kata tersebut di 

dalam bahasa Arab klasik. Dalam konteks lain, an-Nabighah melantunkan syair 

berikut yang juga menunjukkan makna cinta dan kasih sayang dari kata 

mawaddah: 

هَُ     بَ عْضُ الْأَوُدِ  حَدِيثاً غَيَْْ مَكْذُوبِ   إِني ِ كَأَني ِ أرََى الن رعْمَانَ خَبَّ
 

“Seakan-akan kulihat Nu’man telah diberitahu, 

Akan kabar kasih sayang dan cinta yang tak bercampur dusta.” 

 

Syair ini menunjukkan bahwa al-awuddu (turunan dari akar yang sama 

dengan kata mawaddah) dipahami sebagai kasih sayang yang benar, tidak 

mengandung kebohongan, dan dipercayai sebagai nilai luhur dalam hubungan 

antar individu. Dengan demikian, mawaddah dalam konteks syair ini tidak hanya 

merepresentasikan perasaan personal tetapi juga kejujuran dan integritas 

emosional dalam membangun relasi. Menurut Quraish Shihab, kasih sayang 

dalam konteks ini adalah kondisi psikis yang muncul dalam hati akibat 

menyaksikan ketidakberdayaan sehingga mendorong yang bersangkutan untuk 

memberdayakannya.46 Berdasarkan hal tersebut, maka term mawaddah bukan 

hanya bermakna perasaan cinta, tetapi juga komitmen untuk mendukung, 

 
46 Muhammad Quraish Shihab, Pengantin Al-Qur’an: Kalung Permata Buat Anak-Anakku 

(Jakarta: Lentera Hati, 2014), 166–68. 



26 

 

 

melindungi, dan membangun kebahagiaan bersama.47 Secara linguistik, 

mawaddah mencakup elemen cinta yang tulus dan tindakan nyata yang 

menguatkan hubungan antar individu. 

Kata mawaddah dengan seluruh derivasinya di dalam Al-Qur’an 

digunakan dalam 12 bentuk yang terdapat pada 28 ayat dalam 18 surat. 

Sementara itu, term mawaddah itu sendiri ditemukan dalam tujuh ayat, yaitu: 

QS al-’Ankabūt: 25, QS. ar-Rūm: 21, QS. an-Nisā’: 73, QS. al-Maidah: 82, QS. 

asy-Syūrā: 23, dan QS. al-Mumtaḥanah: 1 dan 7. Term mawaddah dalam tujuh 

ayat ini diartikan dengan kasih sayang, rasa kasih sayang, kasih dan sayang, dan 

perasaan kasih sayang.48 Berdasarkan temuan tersebut, diketahui bahwa hanya 

QS. ar-Rūm: 21 yang secara eksplisit menyandingkan term mawaddah dengan 

raḥmah dalam konteks hubungan keluarga. Ayat ini banyak dirujuk dalam 

literatur tafsir dan studi keislaman sebagai dasar normatif terbentuknya keluarga 

sakīnah, mawaddah, dan raḥmah. 

Untuk memperluas pemahaman semantik atas term mawaddah, berikut 

akan dijelaskan sejumlah ayat lain yang juga memuat kata tersebut namun dalam 

konteks yang berbeda. Pertama, QS al-‘Ankabūt: 25 menunjukkan penggunaan 

term mawaddah dalam konteks relasi sosial antar orang-orang musyrik yang 

bersifat duniawi dan tidak berlandaskan nilai transendental. Hal ini 

memperlihatkan bahwa mawaddah tidak selalu bermakna luhur dan ilahiah, 

tetapi bisa pula bernuansa negatif tergantung konteksnya: 

 
47 Marice Yuniria, Syahrial Dedi, and Jumira Warlizasusi, “Implementasi Ikrar Sighat Taklik 

Talak Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawaddah Wa Rahmah,” Al Qalam: Jurnal Ilmiah 

Keagamaan Dan Kemasyarakatan 16, no. 5 (July 13, 2022): 1779–86, doi:10.35931/aq.v16i5.1228. 
48 Abd Baqi, Al-Mu’jam al-Mufahras Li al-Fadz al-Qur’an al-Karim, 747. 



27 

 

 

اوَْثََنًًۙ   اَ اتَََّّذْتُُْ مِ نْ دُوْنِ الِل َِٰ  الْقِيَٰمَةِ  بَ يْنِ   مَّوَدَّةَ وَقاَلَ اِنََّّ يَ وْمَ  نْ يَا  ثَُُّ  كُمْ فِِ الْْيََٰوةِ الدر
ىكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِ نْ ن َٰصِريِْنَۖ  يَكْفُرُ بَ عْضُكُمْ ببَِ عْض  وَّيَ لْعَنُ بَ عْضُكُمْ بَ عْضًاۖ وَّمَأْوَٰ

 ( 25)سورة العنكبوت: 
 

“Dia (Ibrahim) berkata: Sesungguhnya apa yang kamu sembah selain 

Allah berupa berhala-berhala hanyalah untuk menciptakan perasaan 

kasih sayang di antara kamu dalam kehidupan dunia. Kemudian, pada 

hari Kiamat sebagian kamu akan saling mengingkari dan saling 

mengutuk. Tempat kembalimu adalah neraka dan sama sekali tidak ada 

penolong bagimu.” 

 

Kedua, QS. al-Mumtaḥanah: 1 menghadirkan mawaddah sebagai relasi 

emosional yang tidak dikehendaki oleh Allah, yaitu kasih sayang antara kaum 

Muslimin dan musyrikin yang memusuhi mereka. Ayat ini memperjelas bahwa 

mawaddah juga bisa menjadi bentuk simpati yang keliru secara teologis apabila 

tidak berada dalam kerangka iman: 

يَ رهَا الَّذِيْنَ اَٰمَنُ وْا لَا تَ تَّخِذُوْا عَدُوِ يْ وَعَدُوَّكُمْ اوَْليَِاۤءَ تُ لْقُوْنَ الِيَْهِمْ   لْمَوَدَّةا  ياَٰا وَقَدْ كَفَرُوْا بِا
كُمْ انَْ تُ ؤْمِنُ وْا بِالِل َِٰ رَبِ كُمْْۗ اِنْ كُ   يُخْرجُِوْنَ الرَّسُوْلَ وَاِياَّ

تُمْ خَرَجْتُمْ بماَ جَاۤءكَُمْ مِ نَ الَْْق ِ  ن ْ
لْمَوَدَّةا جِهَادًا فيْ سَبِيْلِيْ وَابتِْغَاۤءَ مَرْضَاتِْ تُسِرروْنَ الِيَْهِمْ   تُمْ وَمَاا   بِا  اعَْلَمُ بماَا اَخْفَي ْ

وَانًََ۠
تُمْْۗ وَمَنْ ي َّفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَ قَدْ ضَلَّ سَوَاۤءَ السَّبِيْلِ )سورة الممتحنة:    (1اعَْلَن ْ

“Wahai orang-orang yang beriman. Janganlah kamu menjadikan musuh-

Ku dan musuhmu sebagai teman setia. Kamu sampaikan kepada mereka 

(hal-hal yang seharusnya dirahasiakan) karena rasa kasih sayang (kamu 

kepada mereka). Padahal, mereka telah mengingkari kebenaran yang 

datang kepadamu. Mereka mengusir Rasul dan kamu (dari Makkah) 

karena kamu beriman kepada Allah, Tuhanmu. Jika kamu keluar untuk 

berjihad pada jalan-Ku dan mencari keridaan-Ku, (janganlah kamu 

berbuat demikian). Kamu memberitahukan secara rahasia (hal-hal yang 

seharusnya dirahasiakan) kepada mereka karena rasa kasih sayang. Aku 

lebih tahu tentang apa yang kamu sembunyikan dan apa yang kamu 

nyatakan. Siapa di antara kamu yang melakukannya sungguh telah 

tersesat dari jalan yang lurus.” 

 



28 

 

 

Surah ar-Rūm: 21 kemudian menjadi fokus utama dalam penelitian ini 

karena penggunaan term mawaddah di dalamnya secara eksplisit dikaitkan 

dengan struktur relasi keluarga dan menjadi pijakan konseptual bagi 

reinterpretasi makna kasih sayang dalam rumah tangga modern. Di dalamnya, 

mawaddah tidak hanya bermakna emosional melainkan juga menjadi basis etis 

untuk membangun kebersamaan, perlindungan, dan tanggung jawab dalam relasi 

suami istri. Allah Swt. berfirman: 

نَكُم  وَمِنْ آيَاتهِِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِ نْ أنَفُسِكُمْ أزَْوَاجً  هَا وَجَعَلَ بَ ي ْ مَّوَدَّةً ا ل تَِسْكُنُوا إلِيَ ْ
لِكَ لَآيَات  ل قَِوْم  يَ تَ فَكَّرُونَ )سورة الروم:   ( 21وَرَحَْْةً   إِنَّ في ذََٰ

“Di antara tanda-tanda (kebesaran)-Nya ialah bahwa Dia menciptakan 

pasangan-pasangan untukmu dari (jenis) dirimu sendiri agar kamu 

merasa tenteram kepadanya. Dia menjadikan di antaramu rasa cinta dan 

kasih sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar terdapat 

tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.” 

 

Dalam ayat ini, mawaddah menjadi salah satu elemen utama yang 

mendasari keharmonisan rumah tangga. Kasih sayang yang diungkapkan 

melalui mawaddah bukan hanya dimaksudkan untuk memenuhi kebutuhan 

emosional individu, tetapi juga untuk menciptakan lingkungan keluarga yang 

kondusif bagi perkembangan spiritual dan sosial.49 Dengan kata lain, mawaddah 

tidak hanya berfungsi sebagai ikatan emosional, tetapi juga menjadi dasar untuk 

membangun hubungan yang penuh nilai kebersamaan, keadilan, dan tanggung 

jawab.50 Posisi ini memperkuat makna mawaddah sebagai konsep al-Qur’an 

 
49 Ismatulloh, “Konsep Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Dalam Al-Qur’an (Prespektif 

Penafsiran Kitab Al-Qur’an Dan Tafsirnya).” 
50 Musthapar, Azahari, and Ahmad, “Sakinah, Mawaddah and Raḥmah in Husband-Wife 

Relationship.” 



29 

 

 

yang berfungsi sebagai pedoman kehidupan sosial dalam keluarga dan 

masyarakat. 

Dengan demikian, mawaddah dalam konteks QS. ar-Rūm: 21 tidak lagi 

cukup dipahami sebagai ikatan emosional atau romantisme pasangan suami-istri 

dalam makna tradisional. Dalam konteks kehidupan keluarga modern yang 

kompleks, mawaddah perlu dimaknai sebagai bentuk komitmen aktif dalam 

membangun relasi yang adil, suportif, dan setara, termasuk dalam aspek 

komunikasi, pengambilan keputusan bersama, hingga tanggung jawab 

emosional yang berimbang antara pasangan. Makna ini sejalan dengan tuntutan 

zaman yang menekankan nilai kesalingan, kesetaraan gender, dan keberlanjutan 

emosional dalam relasi keluarga. 

QS. ar-Rūm: 21 juga menunjukkan bahwa Allah menciptakan pasangan 

hidup sebagai bagian dari rancangan-Nya untuk menciptakan harmoni dalam 

kehidupan manusia. Frasa li-taskunū ilaihā (“agar kamu merasa tenteram 

kepadanya”) menegaskan bahwa tujuan utama pernikahan adalah mencapai 

ketenangan batin (sakīnah).51 Ketenangan ini tercapai melalui dua elemen 

utama, yaitu mawaddah dan raḥmah (cinta dan kasih sayang). Kedua elemen ini 

bukan hanya aspek emosional, tetapi juga dimensi spiritual yang menjadi 

landasan kehidupan rumah tangga. 

Lebih lanjut, konteks sosial-historis penurunan ayat ini juga penting untuk 

dipahami. Pada masa awal Islam, hubungan pernikahan sering kali didasarkan 

 
51 Nur Arbaiyah, “Keluarga Sakinah Menurut Al-Qur’an Telaah Penafsiran Imam Al-

Baghawi (W. 516 H) Dalam Kitab Ma’álim At-Tanzil Fi Tafsir Al-Quran” (Master Thesis, UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, 2022), https://repository.uin-suska.ac.id/62979/. 



30 

 

 

pada ikatan sosial dan kepentingan keluarga besar. Dalam konteks ini, ayat ini 

datang untuk mengarahkan umat Islam kepada konsep pernikahan yang lebih 

berorientasi pada kehangatan emosional dan kasih sayang.52 Pendekatan ini 

memberikan pesan yang kuat bahwa pernikahan bukan semata-mata kontrak 

sosial, tetapi juga ikatan spiritual yang bertujuan untuk mencapai ketenangan 

batin dan keharmonisan. Dengan demikian, mawaddah tidak hanya menjadi 

pedoman bagi pasangan suami-istri, tetapi juga menjadi landasan bagi penguatan 

institusi keluarga dalam Islam. 

 

3. Pendekatan Hermeneutika dalam Studi Teks Keagamaan 

 Hermeneutika adalah sebuah pendekatan interpretatif atau metode 

penafsiran yang digunakan untuk memahami teks-teks kompleks, terutama teks 

religius, filosofis, atau sastra. Istilah ini berasal dari bahasa Yunani 

“hermenium”, yang berarti “menerjemahkan” atau “menafsirkan”.53 

Hermeneutika telah menjadi satu pendekatan penting dalam berbagai bidang 

studi, termasuk filsafat, teologi, sastra, dan ilmu sosial.54 Sebagai pendekatan 

ilmiah, hermeneutika berfokus pada proses interpretasi yang tidak hanya bersifat 

 
52 Agus Toni, “Membangun Paradigma Kritis Tekstualis Menuju Historis Sosialis Dalam 

Islam,” El-Wasathiya: Jurnal Studi Agama 5, no. 1 (August 14, 2017): 15–26, doi:10.35888/el-

wasathiya.v5i1.3024. 
53 Muzayyin, “Resepsi Hermeneutika Dalam Penafsiran Al-Qur’an Oleh M. Quraish Shihab.” 
54 Nasr Hamid Abu Zayd, Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis 

(Deen Hag: Amsterdam University Press, 2006), 78; Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika Dan 

Pengembangan Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017), 13, 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/40731/. 



31 

 

 

literal tetapi juga mendalam, dengan menggali makna tersembunyi yang 

mungkin tidak langsung terlihat dari teks.55 

Dalam perkembangannya, para ahli juga membagi hermeneutika ke dalam 

beberapa aliran besar berdasarkan pendekatannya. Misalnya, hermeneutika 

romantik yang dikembangkan oleh Friedrich Schleiermacher menekankan 

pentingnya memahami maksud asli penulis teks. Sementara itu, hermeneutika 

historis yang diperkenalkan oleh Wilhelm Dilthey berusaha memahami teks 

sebagai ekspresi pengalaman hidup dalam konteks sejarah tertentu. Berbeda lagi 

dengan hermeneutika filosofis oleh Hans-Georg Gadamer, yang menekankan 

dialog antara teks dan pembaca melalui proses fusi cakrawala (fusion of 

horizons). Ada pula hermeneutika kritis seperti Jürgen Habermas dan Paul 

Ricoeur, yang melihat tafsir sebagai bagian dari kritik ideologi, dan bahkan 

hermeneutika dekonstruktif oleh Jacques Derrida yang menolak makna tunggal 

dan membuka pluralitas penafsiran. 

Dalam konteks Islam, pendekatan hermeneutika yang dikembangkan oleh 

Muhammad Arkoun atau Naṣr Ḥamīd Abu Zayd juga memperluas cakupan 

interpretasi ke wilayah sosio-antropologis dan ideologis. 

Hermeneutika melibatkan metode analitis untuk memahami konteks di 

balik teks, baik itu konteks sejarah, budaya, atau linguistik. Proses ini 

memungkinkan penafsir untuk menghubungkan pesan teks dengan realitas 

 
55 Umar Al Faruq et al., “Tafsir Kontemporer Dan Hermeneutika Al-Qur’an: Memahami 

Teks Suci Al-Qur-an Dalam Konteks Kontemporer,” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial Keagamaan 

1, no. 4 (June 12, 2024): 231–40. 



32 

 

 

sosial.56 Dengan demikian, hermeneutika menjadi salah satu pendekatan yang 

relevan dalam memahami teks keagamaan yang sering kali penuh dengan 

simbolisme dan makna tersirat. 

Jika sejarah hermeneutika ditelusuri, maka dapat ditemukan pendekatan 

penafsiran dalam tiga bentuk utama57 sebagaimana dikemukakan oleh Jean 

Grondin dan diuraikan lebih lanjut oleh Jeanrond. Pertama, hermeneutika 

sebagai metode penafsiran teks mitos yang berkembang di zaman Yunani Kuno, 

seperti dalam tradisi Homerik. Kedua, hermeneutika sebagai metode penafsiran 

teks kitab suci, terutama Bibel,58 yang menjadi dasar bagi tradisi Yahudi dan 

Kristen dalam memahami wahyu ilahi. Ketiga, hermeneutika umum yang 

berkembang pada masa modern sebagai alat untuk mencari objektivitas atau 

keaslian makna dalam teks,59 sebagaimana dicontohkan dalam pemikiran 

Schleiermacher dan Dilthey. 

Dalam perkembangannya, banyak umat Islam yang mengadaptasi model 

hermeneutika yang terakhir ini, seperti pemikiran Gadamer dan Paul Ricoeur.60 

Oleh karena itu, tidaklah tepat jika umat Islam bersikap antipati terhadap 

hermeneutika dan cepat menyimpulkan bahwa hermeneutika hanya cocok untuk 

 
56 Achmad Khudori Soleh, “Membandingkan Hermeneutika Dengan Ilmu Tafsir,” 

TSAQAFAH 7, no. 1 (May 31, 2011): 31, doi:10.21111/tsaqafah.v7i1.106. 
57 Hatib Rachmawan, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan Al-

Qur’an Abdullah Saeed,” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 9, no. 

2 (July 28, 2013): 148–61, doi:10.18196/aiijis.2013.0025.148-161. 
58 Hermeneutika dalam fase inilah yang sering diserang oleh ulama konservatif, karena 

mereka menganggap bahwa hermeneutika lebih cocok untuk Bibel yang kebenarannya 

dipertanyakan. Sedangkan al-Qur’an kebenarannya dianggap final, maka tidak perlu hermeneutik. 
59 Syahiron Syamsudin, Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Yogyakarta: 

Nawasea, 2011), 120. 
60 Muh Hanif, “Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Dan Signifikansinya Terhadap 

Penafsiran Al-Quran,” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 1 (May 10, 2017): 93–

108, doi:10.24090/maghza.v2i1.1546. 



33 

 

 

Bibel dan tidak cocok untuk al-Qur’an. Alasan yang sering digunakan adalah 

karena Bibel memiliki masalah dalam kodifikasinya, sehingga hermeneutika 

diperlukan untuk mendapatkan makna objektif dari teks aslinya. Sementara al-

Qur’an tidak memiliki masalah historis dalam kodifikasinya, sehingga dianggap 

tidak membutuhkan hermeneutika. Ketika hermeneutika digunakan, pengguna 

sering dituduh meragukan keaslian al-Qur’an. 

Argumen tersebut terlalu menyederhanakan persoalan. Faktanya, al-

Qur’an telah menginspirasi banyak ulama untuk menghasilkan ratusan tafsir dari 

masa ke masa. Pertanyaan yang muncul adalah: di antara sekian banyak tafsir 

tersebut, mana yang paling benar? Mana yang paling relevan dengan zaman 

sekarang? Mana yang paling sesuai dengan ilmu pengetahuan? Para pemikir 

seperti Arkoun sebenarnya berfokus pada pencarian makna yang relevan dengan 

zamannya, bukan mempertanyakan keaslian al-Qur’an. 

Mengikuti hermeneutika Gadamer, Essack mengidentifikasi tiga lingkup 

utama dalam pembahasan hermeneutika al-Qur’an, yaitu: 1) sifat dan 

karakteristik teks (nature of text); 2) proses memahami teks (understanding 

text); dan 3) metode memahami dan menafsirkan teks, di mana penafsir 

(interpreter) dan pendengar (audience) memiliki asumsi dan horizon mereka 

sendiri-sendiri (fusion of horizon). Isu terakhir ini memerlukan metodologi yang 

dapat menggabungkan horizon penafsir dan pendengar.61 

 
61 Esack tampaknya terpengaruh oleh ide-ide dari hermeneutika Gadamer. Dalam karyanya 

‘Truth and Method’, Gadamer menjelaskan konsep serupa. Menurutnya, pemahaman baru dapat 

tercapai apabila terjadi peleburan horizon (fusion of horizons) antara penafsir dan audience. Konsep 

ini menekankan pentingnya interaksi dinamis antara perspektif penafsir dan perspektif pendengar 

untuk mencapai pemahaman yang lebih mendalam dan komprehensif terhadap teks. Lihat: Farid 

Esack, The Qurʼan: A User’s Guide : A Guide to Its Key Themes, History and Interpretation 



34 

 

 

 Jika disederhanakan, urutan lingkup tersebut menjadi: epistemologis, 

historis, dan metodologis. Penerapan lingkup ini pada al-Qur’an menghasilkan 

titik pembahasan utama pada masing-masing ranah. Pada ranah epistemologis, 

bahasa Arab (linguistik) menjadi fokus sentral. Pada ranah historis, 

pembahasannya mencakup aspek sosial, ekonomi, politik, dan sebagainya. 

Sedangkan pada ranah metodologis, berbagai disiplin ilmu, termasuk ilmu 

sosial, ilmu alam, dan humaniora kontemporer, digunakan sebagai pendekatan 

untuk menjawab berbagai permasalahan yang ada. Ilustrasi ruang lingkup ini 

secara rinci dapat dilihat pada Tabel 1. 

 

Tabel 1. Ruang lingkup pembahasan hermeneutika 

AL-QUR’AN 

Domain Komponen 

Epistemologis 1. Bahasa Arab 

Historis 1. Sosial 

2. Politik 

3. Ekonomi 

4. Budaya 

5. Dlsb 

Metodologis 1. Social sciences 

2. Natural sciences 

3. Humanities contemporer 

 

Dalam konteks pemahaman teks agama, hermeneutika sering kali 

digunakan untuk memahami dan menafsirkan teks suci, seperti al-Qur’an, Bibel, 

atau kitab-kitab suci lainnya.62 Melalui hermeneutika, pembaca tidak hanya 

 
(England: Oneworld, 2005), 142; Hans-Georg Gadamer, Truth and Method (New York: Continuum, 

2004), 385–87. 
62 Menurut Amin Abdullah, pendekatan ini seringkali dihindari oleh banyak orang. Hanya 

mendengar tentangnya sudah menimbulkan antipati, daripada menggunakan hermeneutika untuk 

penelitian akademik, seperti dalam konteks sosial keagamaan (al-Qur’an dan Hadits). Ada banyak 

pandangan yang terkait dengan hermeneutika, seperti label relativisme, penurunan keyakinan, dan 



35 

 

 

melihat makna literal dari teks, tetapi juga mengeksplorasi dimensi historis, 

budaya, dan sosial di mana teks tersebut diproduksi untuk pertama kalinya.63 

Sebagai contoh, dalam menafsirkan al-Qur’an, seorang ahli hermeneutika akan 

mempertimbangkan konteks kehidupan masyarakat Arab pada masa turunnya 

wahyu (sababun nuzul), serta perubahan-perubahan sosial dan politik yang 

terjadi saat itu.64 Dengan begitu, penafsiran dapat dilakukan dengan lebih 

komprehensif serta dapat mengungkap makna-makna yang lebih dalam. 

Pendekatan hermeneutika tidak hanya berfokus pada aspek literal dari 

teks, tetapi juga memperhatikan konteks historis, budaya, dan sosial di mana teks 

tersebut ditulis.65 Hermeneutika juga membantu pembaca untuk memahami 

bagaimana teks tersebut berinteraksi dengan konteks sejarah dan budaya di 

sekitarnya, sehingga menghasilkan pemahaman yang lebih holistik dan 

mendalam. Oleh karena itu, hermeneutika menjadi sebuah instrumen yang 

sangat berguna dalam memahami teks-teks agama yang kompleks.66 

Dengan memperhatikan faktor eksternal di luar teks, maka pendekatan 

hermeneutika mampu memberikan alternatif penafsiran terhadap teks suci sesuai 

 
pengaruh dari kajian biblical studies di kalangan Kristen. Lihat: Amin Abdullah, “Pendekatan 

Hermeneutik dalam Studi Fatwa-fatwa Keagamaan”, dalam pengantar buku “Atas Nama Tuhan”. 

M. Abou El Fadl Khaled, Atas Nama Tuhan, trans. R. Cecep Lukman Yasin (Jakarta: Penerbit 

Serambi, 2004). 
63 Syamsuddin, Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an. 
64 Mohammad Lutfianto and Fitrotun Nafsiyah, “Hermeneutika Muhammad Syahrur,” Al-

Thiqah : Jurnal Ilmu Keislaman 5, no. 1 (April 1, 2022): 17–30, doi:10.56594/althiqah.v5i1.62. 
65 Muhammad Ramadhan, “Kontekstualisasi Atas QS. Al-Baqarah/2: 223 Terkait Marital 

Rape : Studi Analisis Hermeneutika Ma’na-Cum-Maghza,” ULIL ALBAB : Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin 2, no. 1 (December 31, 2022): 338–44, doi:10.56799/jim.v2i1.1119. 
66 Humar Sidik and Ika Putri Sulistyana, “Hermeneutika Sebuah Metode Interpretasi Dalam 

Kajian Filsafat Sejarah,” Agastya: Jurnal Sejarah dan Pembelajarannya 11, no. 1 (January 31, 

2021): 19–34, doi:10.25273/ajsp.v11i1.6224. 



36 

 

 

perkembangan waktu dan konteks.67 Oleh karena itu, manfaat hermeneutika 

dalam studi teks keagamaan antara lain adalah untuk: 

a. membuka ruang pemaknaan yang lebih luas terhadap teks suci; 

b. menghubungkan makna teks dengan situasi dan kebutuhan masyarakat 

kontemporer; 

c. membongkar tafsir-tafsir lama yang hegemonik dan membuka kemungkinan 

tafsir yang lebih adil dan manusiawi; serta 

d. menjadikan teks sebagai bagian dari dialog kultural yang hidup, bukan hanya 

dokumen historis yang kaku. 

Dengan demikian, penafsiran teks agama tidak bersifat statis, melainkan 

dinamis dan terus berkembang.68 Konteks dalam hal ini merujuk pada situasi 

atau kondisi yang melingkupi terjadinya suatu peristiwa atau munculnya sebuah 

teks. Sementara itu, kontekstual mengacu pada sesuatu yang berkaitan dengan 

konteks tertentu.69 Terminologi kontekstual memiliki beberapa definisi 

sebagaimana dijelaskan oleh Muhadjir, yaitu:70 

a. upaya untuk memahami makna dalam rangka mengantisipasi masalah-

masalah yang mungkin timbul saat ini; 

 
67 Soleh, “Membandingkan Hermeneutika Dengan Ilmu Tafsir.” 
68 Al-Qur’an sebagai teks agama memang sudah final dan tidak akan pernah mengalami 

perubahan, baik kurang ataupun tambah. Namun pemahaman terhadap ayat-ayatnya tetap terbuka 

sesuai dengan perkembangan konteks sosial-budaya. Hal ini senada dengan pernyataan bahwa al-

Qur’an shalih li kulli zaman wa makan. Lihat:  Muzayyin, “Resepsi Hermeneutika Dalam Penafsiran 

Al-Qur’an Oleh M. Quraish Shihab”; M. Ilham Muchtar, “Analisis Konsep Hermeneutika Dalam 

Tafsir Alquran,” Hunafa: Jurnal Studia Islamika 13, no. 1 (July 20, 2016): 67–89. 
69 Ahmad Husein, “Memahami Al-Qur’an Kontemporer Antara Teks, Hermeneutika Dan 

Kontekstualisasi Terhadap Ayat Perbudakan,” Jurnal Ulunnuha 9, no. 2 (December 30, 2020): 120–

35, doi:10.15548/ju.v9i2.1854. 
70 Noeng Muhadjir, Metodologi Penelitian Kualitatif (Yogyakarta: Rake Sarasin, 2000), 263–

64. 



37 

 

 

b. pemaknaan yang mempertimbangkan relevansi masa lalu, masa kini, dan 

masa depan, di mana sesuatu dinilai dari perspektif sejarah masa lampau, 

fungsi masa kini, dan prediksi relevansinya di masa depan; dan 

c. menunjukkan hubungan antara pusat (central) dan pinggiran (periphery). 

Sebagai contoh, interpretasi terhadap ayat-ayat al-Qur’an dapat berbeda 

antara masa klasik, pertengahan, dan modern, tergantung pada perkembangan 

pemikiran dan situasi sosial yang ada. Hal ini menunjukkan bahwa hermeneutika 

memperhatikan dimensi temporal dan perubahan kontekstual dalam penafsiran 

teks. Para ahli hermeneutik sering mempertimbangkan peran tradisi, interpretasi 

sebelumnya, dan perkembangan pemikiran dalam menafsirkan teks suci.71 

Tradisi penafsiran yang telah berkembang selama berabad-abad memberikan 

landasan bagi penafsiran kontemporer. Selain itu, perkembangan pemikiran 

filosofis dan teologis72 juga memainkan peran penting dalam membentuk cara 

pandang terhadap teks suci. 

Sejarah hermeneutika menunjukkan perkembangan yang panjang dan 

kompleks, dengan berbagai kontribusi dari tokoh-tokoh terkemuka dalam bidang 

filsafat dan teologi.73 Dari awalnya sebagai metode untuk menafsirkan teks-teks 

suci, hermeneutika telah berkembang menjadi disiplin yang luas yang mencakup 

berbagai bidang studi. Pemikiran-pemikiran dari tokoh-tokoh seperti Friedrich 

 
71 Sidik and Sulistyana, “Hermeneutika Sebuah Metode Interpretasi Dalam Kajian Filsafat 

Sejarah.” 
72 Hanif, “Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Dan Signifikansinya Terhadap Penafsiran Al-

Quran.” 
73 Rachmawan, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual.” 



38 

 

 

Schleiermacher,74 Wilhelm Dilthey,75 dan Hans-Georg Gadamer76 telah 

memperkaya dan memperluas cakupan hermeneutika sehingga menjadikannya 

salah satu pendekatan yang paling berpengaruh dalam studi humaniora. 

Jeanrond menyebutkan tiga kondisi penting yang memengaruhi 

munculnya hermeneutika sebagai ilmu atau teori interpretasi.77 Tiga kondisi 

tersebut adalah sebagai berikut: 

a. Pertama, kondisi masyarakat yang dipengaruhi oleh pemikiran Yunani 

b. Kedua, kondisi masyarakat Yahudi dan Kristen yang menghadapi masalah 

teks kitab suci agama mereka dan mencari model interpretasi yang sesuai 

c. Ketiga, kondisi masyarakat Eropa pada masa Pencerahan yang berusaha 

melepaskan diri dari tradisi dan otoritas keagamaan, sehingga membawa 

hermeneutika keluar dari konteks keagamaan.78 

Hermeneutika mengajarkan kita bahwa pemahaman teks bukanlah proses 

yang sederhana dan linear, melainkan kompleks dan multidimensional.79 Teks-

teks membawa makna yang dapat berubah dan berkembang seiring waktu, dan 

interpretasi kita terhadap teks-teks tersebut dipengaruhi oleh berbagai faktor 

 
74 Abdul Rohman, “Model Hermeneutika Friedrich Schleiermacher dan Relevasinya dengan 

Ilmu Tafsir Al-Qur’an,” Al-Fanar : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 2 (August 31, 2022): 

134–48, doi:10.33511/alfanar.v5n2.134-148. 
75 Nadya Maharani, “Analisis Makna Syi’ir Tanpo Waton Karya K.H Moh. Nizam As-Shofa 

(Kajian Hermeneutika Wilhelm Dilthey)” (diploma, IAIN Syekh Nurjati Cirebon S1 AFI, 2023), 

https://repository.syekhnurjati.ac.id/10578/. 
76 Hanif, “Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Dan Signifikansinya Terhadap Penafsiran Al-

Quran.” 
77 Muchtar, “Analisis Konsep Hermeneutika Dalam Tafsir Alquran.” 
78 Husein, “Memahami Al-Qur’an Kontemporer Antara Teks, Hermeneutika Dan 

Kontekstualisasi Terhadap Ayat Perbudakan.” 
79 Ahmad Firmansyah, “Rekonstruksi konsep kepemimpinan dalam upaya kesejahteraan 

sosial dalam Al-Qur’an dengan pendekatan hermeneutika Hasan Hanafi” (Thesis, UIN Sunan 

Gunung Djati Bandung, 2024), https://digilib.uinsgd.ac.id/89737/. 



39 

 

 

kontekstual dan subjektif.80 Dengan memahami prinsip-prinsip hermeneutika, 

kita dapat lebih bijaksana dan kritis dalam menafsirkan teks, serta lebih terbuka 

terhadap berbagai makna dan perspektif yang mungkin muncul dari teks 

tersebut. Melalui hermeneutika, kita belajar untuk melihat teks dengan cara yang 

lebih mendalam dan komprehensif, yang dapat memperkaya pemahaman kita 

terhadap dunia dan makna-makna yang terkandung di dalamnya. 

Selain analisis konteks dan struktur, hermeneutika juga mengkaji analisis 

intertekstualitas,81 di mana penafsir memperhatikan bagaimana teks tersebut 

berhubungan dengan teks-teks lain yang relevan.82 Intertekstualitas 

memungkinkan penafsir untuk melihat bagaimana teks tersebut dipengaruhi 

oleh, atau mempengaruhi teks-teks lain dalam tradisi yang sama.83 Hal ini 

membuka peluang untuk penafsiran yang lebih mendalam dan dapat 

memperkaya pemahaman kita terhadap suatu teks. 

Hermeneutika menawarkan pendekatan yang kaya dan multidimensi 

dalam memahami teks dan fenomena kompleks. Dengan mempertimbangkan 

berbagai faktor kontekstual dan subjektif, hermeneutika memungkinkan kita 

untuk mengungkap makna-makna yang lebih dalam dan berlapis dalam teks-teks 

dan fenomena yang kita pelajari. 

 
80 Rachmawan, “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual.” 
81 Umi Wasilatul Firdausiyah, “Kajian Semanalisis Hingga Intertekstualitas Julia Kristeva: 

Analisis Atas Teks Al-Quran Tentang Eksistensi Hujan,” Journal of Islamic Civilization 3, no. 1 

(April 30, 2021): 1–12, doi:10.33086/jic.v3i1.2006. 
82 Rasyid Efendi, “Makna Maulid Nabi Dalam Al-Qur’an Tinjauan Intertekstualitas Julia 

Kristeva,” Khazanah : Journal of Islamic Studies, July 30, 2024, 29–42, 

doi:10.51178/khazanah.v3i2.2012. 
83 Ahmad Askar and Muhammad Aziz, “A Comparative Study of the Bible and the Qur’an 

on the Creation of the Universe Using Julia Kristeva’s Intertextuality Method,” Hanifiya: Jurnal 

Studi Agama-Agama 7, no. 1 (April 24, 2024): 51–60, doi:10.15575/hanifiya.v7i1.34035. 



40 

 

 

4. Biografi dan Hermeneutika Muhammad Arkoun 

Muhammad Arkoun adalah salah seorang pemikir Islam kontemporer 

yang mengembangkan pendekatan kritis terhadap studi al-Qur’an melalui 

pendekatan hermeneutika terhadap studi Islam. Ia berpendapat bahwa teks 

keagamaan, termasuk al-Qur’an, harus dipahami dalam konteks sejarah, budaya, 

dan sosial di mana teks tersebut muncul.84 Pendekatan hermeneutika yang 

diperkenalkan Arkoun bertujuan untuk mengungkap makna teks secara lebih 

komprehensif dengan mempertimbangkan dinamika historis-antropologis serta 

tantangan modern. 

Arkoun lahir pada tanggal 1 Februari 1928 di Taourirt-Mimoun, Kabilia, 

sebuah desa di Aljazair. Arkoun tumbuh dan berkembang dalam lingkungan 

yang sarat dengan aktivitas keagamaan Islam. Di dalam lingkungan kesufian 

yang sarat dengan nafas spiritual itulah, Arkoun lahir dan dibesarkan. Sebagai 

cendekiawan yang lahir dan tumbuh besar di Kabilia, Arkoun menguasai tiga 

bahasa, yaitu bahasa Kabilia, bahasa Arab, dan bahasa Perancis.85 

Bahasa Kabilia merupakan bahasa tidak tertulis yang dipahami Arkoun 

karena merupakan bahasa yang digunakan di tempat kelahirannya. Sementara 

itu, sebagai anak seorang petani muslim, Arkoun mengenal bahasa Arab sebagai 

bahasa keagamaan yang tertulis. Sedangkan bahasa Perancis dikenalnya sebagai 

bahasa non-keagamaan yang tertulis dalam dunia pendidikan yang berada di 

bawah kebijakan pemerintah kolonial Perancis.86 

 
84 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun. 
85 Hidayat, “Mengenal Pemikiran Muhammad Arkoun Dalam Memahami Wahyu Dan Al-

Quran.” 
86 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun, 12. 



41 

 

 

Berdasarkan latar belakang tersebut, objek kajian utama dalam penelitian 

Arkoun adalah bahasa dan sastra Arab serta pemikiran Islam. Fokus 

penelitiannya terletak pada perbedaan mendasar antara bahasa lisan dan bahasa 

tulis, serta keterkaitan antara bahasa, pemikiran historis, dan kekuasaan. Salah 

satu karakteristik pendekatan Arkoun adalah integrasi antara spirit keagamaan 

yang berkembang di kalangan komunitas Muslim dengan pemikiran rasional dan 

kritis dari tradisi intelektual Barat.87 Kritik terhadap nalar keislaman diakui 

sebagai tema sentral yang paling signifikan dalam kerangka pemikirannya. 

Arkoun tampak menaruh perhatian besar pada teks-teks dari tokoh klasik 

seperti Ibnu Miskawaih, serta beberapa tokoh modern yang mewakili tradisi 

intelektual tertentu, seperti al-Jundi. Tujuan utama kritik Arkoun adalah untuk 

membebaskan pemikiran Islam dari kejumudan yang selama ini menghambat 

perkembangannya. Kritik ini bertujuan untuk melahirkan pemikiran Islam yang 

lebih terbuka dan mampu menjawab tantangan zaman. Menurut Arkoun, hal ini 

penting untuk membawa pemikiran Islam keluar dari pola pikir yang kaku dan 

tidak fleksibel. Dengan demikian, umat Muslim diharapkan mampu melepaskan 

diri dari berbagai belenggu pemikiran yang mereka ciptakan sendiri, baik dalam 

ranah intelektual maupun dalam aspek kehidupan sosial lainnya. 

Menurut Arkoun, pemikiran Islam dinilai naif karena cenderung menerima 

ajaran agama secara literal tanpa melalui proses kritis.88 Sifat naif ini, 

 
87 Sholahuddin Al Ayubi and Afandi Kurniawan, “Metodologi Tafsir Al-Qur’an 

Kontemporer: Studi Wacana Mohamed Arkoun tentang Surat Al-Fatihah,” Al-Fath 13, no. 2 

(December 31, 2019): 250–85, doi:10.32678/alfath.v13i2.2900. 
88 Misnawati Misnawati, Samsul Bahri, and Muhammad Nuzul Abrar, “Pemikiran 

Mohammed Arkoun Dalam Penafsiran Kontemporer,” Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan 

Agama Islam 12, no. 2 (June 30, 2022): 271, doi:10.22373/jm.v12i2.13292. 



42 

 

 

menurutnya, terlihat jelas dalam karya-karya para ulama dan fuqaha yang 

menjadi objek analisis dalam banyak tulisannya. Ia menilai bahwa pemikiran 

Islam belum mampu menggapai potensi makna yang lebih luas karena tidak 

menyadari adanya jarak antara makna yang mungkin diinterpretasikan dan 

makna yang telah dikukuhkan secara kaku. Selain itu, pemikiran tersebut juga 

abai terhadap berbagai faktor sosial, budaya, psikologis, dan politik yang 

mempengaruhi pembentukan pemahaman keagamaan. Akibatnya, muncul 

banyak aspek penting yang terabaikan atau “tak terpikirkan (unthought)”, serta 

berkembangnya berbagai kelompok yang terjebak dalam perdebatan apologetik 

dan sikap defensif, sehingga gagal memberikan solusi atas berbagai persoalan 

umat Muslim di era modern. 

Berdasarkan penjelasan tersebut, dapat dipahami bahwa hermeneutika 

Arkoun dibangun atas asumsi bahwa teks keagamaan tidak hanya berfungsi 

sebagai wahyu ilahi tetapi juga sebagai produk sejarah yang berinteraksi dengan 

kondisi sosial dan politik pada masanya.89 Oleh karena itu, ia menekankan 

pentingnya memahami al-Qur’an sebagai teks yang dinamis. Dalam 

pendekatannya, Arkoun menawarkan tiga kerangka utama: hermeneutika 

linguistik-semiotik, historis-antropologis, dan mitis-simbolik.90 

Melalui pendekatan tersebut, Arkoun berupaya mendekonstruksi apa yang 

disebutnya sebagai “pemaknaan resmi” terhadap teks keagamaan yang sering 

 
89 Hidayat, “Mengenal Pemikiran Muhammad Arkoun Dalam Memahami Wahyu Dan Al-

Quran.” 
90 Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika Muhammed 

Arkoun Atas Ayat Jihad”; Fathul Mufid, “Pendekatan Filsafat Hermeneutika Dalam Penafsiran Al-

Quran: Transformasi Global Tafsir al-Quran,” Ulul Albab: Jurnal Studi Islam 12, no. 1 (2011): 31–

49, doi:10.18860/ua.v0i0.2395. 



43 

 

 

kali terkungkung dalam interpretasi tradisional yang kaku. Ia mengusulkan 

reinterpretasi teks dengan mempertimbangkan nilai-nilai kemanusiaan 

universal, seperti keadilan, kesetaraan, dan kebebasan. Dalam hal ini, Arkoun 

mengkritik penafsiran tradisional yang cenderung patriarkal dan tidak responsif 

terhadap isu-isu sosial modern, termasuk gender, hak asasi manusia, dan 

pluralisme.91 Dengan demikian, pemaknaan mawaddah melalui perspektif 

Arkoun tidak lagi dibatasi pada aspek biologis seperti dalam tafsir klasik, tetapi 

dibuka untuk reinterpretasi sebagai nilai sosial yang dibentuk oleh konteks 

historis dan simbolik masyarakat Muslim. 

Salah satu kontribusi besar Arkoun adalah pengembangan konsep “ruang 

interpretasi”, yaitu gagasan bahwa teks keagamaan harus selalu terbuka untuk 

interpretasi baru sesuai dengan perkembangan zaman. Dengan pendekatan ini, 

ia mendorong pembaca modern untuk menggali makna teks al-Qur’an secara 

lebih kritis tanpa mengabaikan konteks historis dan semiotik-kebahasaan yang 

melingkupinya.92 Pendekatan ini relevan untuk mengungkap konsep dan makna 

mawaddah karena agar lebih sesuai dengan tantangan keluarga modern yang 

kompleks dan dinamis. Untuk lebih jelas, berikut penulis jelaskan ketiga konsep 

utama dalam pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun. 

a. Pendekatan Historis-Antropologis 

Muhammad Arkoun tidak hanya menjadi figur penting dalam studi Islam; 

ia memiliki peran yang sangat signifikan dalam mengembangkan pemahaman 

 
91 Zaqlul Fitrian Djalal, “Pembacaan Al-Qur’an Dalam Perspektif Mohammed Arkoun,” 

Islamuna: Jurnal Studi Islam 3, no. 1 (July 1, 2016): 1–21, doi:10.19105/islamuna.v3i1.943. 
92 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun, 71. 



44 

 

 

yang lebih kritis dan kontekstual terhadap agama ini. Perannya dapat 

dicerminkan melalui beberapa aspek kunci dalam studi Islam yang ia sentuh dan 

ubah secara revolusioner, salah satunya adalah melalui pendekatan 

hermeneutika historis-antropologis. 

Hermeneutika historis-antropologis adalah salah satu pendekatan untuk 

memahami teks keagamaan secara lebih kontekstual dan dinamis. Fokus utama 

pendekatan ini adalah pada dua dimensi utama suatu teks, yaitu historis dan 

antropologis, yang bertujuan untuk menggali hubungan antara teks, konteks 

sosial-historis, dan manusia sebagai subjek yang memaknai teks.93 Dalam 

pandangan Arkoun, teks keagamaan, termasuk al-Qur’an, tidak dapat dilepaskan 

dari kondisi sosial, budaya, dan politik pada saat wahyu tersebut diturunkan.94 

Oleh karena itu, pendekatan ini menekankan pentingnya memahami latar 

belakang sejarah dan dinamika masyarakat yang melingkupi teks tersebut. Pola 

pembacaan teks melalui pendekatan historis-antropologis dapat diilustrasikan 

sebagai berikut: 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Pola pembacaan teks melalui pendekatan historis-antropologis 

 
93 Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika Muhammed 

Arkoun Atas Ayat Jihad”; Al Ayubi and Kurniawan, “Metodologi Tafsir Al-Qur’an Kontemporer.” 
94 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun. 

Eksternal 

[Sejarah Teks] 

 

 

Internal 

[Teks/ Ayat] 

Konsep/ Tafsir 

Eksternal 

[Sosio kultural] 



45 

 

 

 

Dimensi historis dalam hermeneutika ini mengacu pada analisis terhadap 

konteks sosial dan politik yang melatarbelakangi penurunan teks. Arkoun 

berpendapat bahwa setiap teks mencerminkan kondisi zamannya, termasuk 

nilai-nilai yang berlaku, struktur sosial, dan tantangan yang dihadapi masyarakat 

pada masa itu.95 Dengan memahami dimensi ini, pembaca dapat menggali 

makna teks yang lebih luas dan relevan untuk menjawab tantangan 

kontemporer.96 

Sementara itu, dimensi antropologis berfokus pada manusia sebagai subjek 

yang berinteraksi dengan teks. Arkoun menekankan bahwa teks keagamaan 

tidak hanya mengandung pesan ilahi tetapi juga merupakan produk budaya yang 

dipengaruhi oleh cara manusia memahaminya.97 Pendekatan ini membuka ruang 

untuk interpretasi yang lebih inklusif, di mana teks tidak hanya dibaca secara 

literal tetapi juga dipahami sebagai refleksi dari nilai-nilai kemanusiaan yang 

universal. 

Dengan memahami konteks sosio-historis dan nilai-nilai budaya yang 

melatarbelakangi ayat-ayat tentang mawaddah, pendekatan ini dapat mengatasi 

bias-bias tradisional yang mungkin tidak lagi sesuai dengan dinamika hubungan 

suami-istri di era kontemporer. Pendekatan ini juga membuka peluang untuk 

 
95 Djalal, “Pembacaan Al-Qur’an Dalam Perspektif Mohammed Arkoun.” 
96 Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika Muhammed 

Arkoun Atas Ayat Jihad”; Misnawati, Bahri, and Abrar, “Pemikiran Mohammed Arkoun Dalam 

Penafsiran Kontemporer.” 
97 Sufrianti Ramdhani and Muhammad Said Said, “Semiotic as Tafsir Approach: A Review 

of Mohammed Arkoun’s Thoughts,” AlifLam Journal of Islamic Studies and Humanities 1, no. 2 

(January 25, 2021): 63–91, doi:10.51700/aliflam.v2i1.287. 



46 

 

 

menafsirkan ulang mawaddah sebagai konsep yang lebih inklusif dan relevan, 

mencerminkan nilai-nilai kesetaraan, kasih sayang, dan harmoni yang menjadi 

kebutuhan utama keluarga modern. 

 

 

b. Pendekatan Linguistik-Semiotik 

Semiotik merupakan cabang ilmu yang berfokus pada kajian tentang tanda 

dan maknanya. Dalam perspektif ini, fenomena sosial serta kebudayaan 

dipahami sebagai kumpulan tanda yang membentuk suatu sistem dengan aturan 

tertentu agar dapat dimaknai.98 Bahasa, sebagai bagian dari kebudayaan 

manusia, juga termasuk dalam sistem tanda tersebut. Oleh karena itu, semiotika 

al-Qur’an dapat dipahami sebagai studi yang meneliti tanda-tanda dalam al-

Qur’an dengan mengacu pada konvensi yang terkandung di dalamnya. 

Dalam analisisnya, Arkoun banyak mengadopsi teori dari para pemikir 

Barat, salah satunya Ferdinand de Saussure.99 Sebagai pelopor dalam bidang 

semiotika, gagasan utama Saussure berfokus pada konsep “tanda” dalam 

komunikasi. Ia memperkenalkan dua istilah kunci, yaitu signifiant (penanda) dan 

signifie (petanda). Signifiant merujuk pada aspek yang menandai atau 

 
98 Al Ayubi and Kurniawan, “Metodologi Tafsir Al-Qur’an Kontemporer.” 
99 Ferdinand de Saussure (1857–1913) adalah seorang linguis modern asal Swiss yang 

mengajar di Paris dan secara luas dianggap sebagai bapak linguistik struktural. Ia menekankan 

pentingnya studi bahasa dalam hubungan sinkronik, dengan fokus pada langue daripada parole, di 

mana langue merujuk pada aspek struktural dan sistemik bahasa yang memungkinkan 

penggunaannya sebagai alat komunikasi. Saussure memperkenalkan sejumlah istilah penting dalam 

kajian linguistik, seperti signifiant, signifie, langage, parole, langue, serta konsep sinkroni dan 

diakroni. Meskipun semasa hidupnya ia tidak banyak menerbitkan karya, pemikirannya 

terdokumentasi dalam buku yang kemudian menjadi mahakarya dan mengangkat namanya, yakni 

Cours de Linguistique Générale (Kuliah tentang Linguistik Umum), yang disusun berdasarkan 

catatan para mahasiswanya di Universitas Jenewa. 



47 

 

 

merepresentasikan sesuatu, sementara signifie mengacu pada makna atau konsep 

yang ditandai oleh penanda tersebut.100 Melalui kedua istilah ini, pendekatan 

hermeneutika linguistik-semiotik Arkoun dapat diilustrasikan sebagaimana pada 

Gambar 2 berikut: 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Pola pembacaan teks melalui pendekatan linguistik-semiotik 

 

Melalui pendekatan linguistik, Arkoun berupaya mengkritisi historisitas 

bahasa al-Qur’an dengan menggunakan analisis semiotik. Menurutnya, kajian 

bahasa memungkinkan seseorang untuk menemukan makna baru tanpa harus 

bergantung pada interpretasi yang telah dirumuskan oleh para mufassir klasik.101 

Hal ini karena al-Qur’an terdiri atas rangkaian kata yang berkaitan dengan 

realitas sejarah tertentu, sehingga maknanya tidak seharusnya dipengaruhi oleh 

kepentingan di luar konteks historisnya. Arkoun menyebut praktik penafsiran 

yang didasarkan pada kepentingan tertentu sebagai manipulasi semiotik serta 

 
100 Ghsoon Reda, “Ferdinand de Saussure in the Era of Cognitive Linguistics,” Language and 

Semiotic Studies 2, no. 2 (June 1, 2016): 89–100, doi:10.1515/lass-2016-020203. 
101 Riska Fauziah Hayati and Arifki Budia Warman, “Metode Penemuan Hukum Islam: Dari 

Tekstual Menuju Kontekstual,” Mantagi: Journal of Interlegality 1, no. 2 (December 31, 2023): 61–

70. 

Signifiant 

(Teks/ Ayat) 

Signifie 

(Ide/Gagasan) 

Sign/ Makna Keseluruhan (Tafsir) 

Pembaca/ Penafsir 

Fenomena linguistik 



48 

 

 

bentuk fundamentalisme dalam agama, karena membatasi pemahaman al-

Qur’an dari perspektif sosio-historis dan linguistiknya. 

Selain itu, Arkoun berpendapat bahwa bahasa al-Qur’an terdiri dari 

simbol-simbol yang bersifat arbitrer. Dalam perspektif semiologi, ia melihat al-

Qur’an sebagai kumpulan tanda yang membutuhkan pemahaman tekstual yang 

mendalam dan kompleks. Dalam kaitannya dengan semiotika, Arkoun 

menerapkan berbagai teori, metode analisis, dan konsep semiotik dalam banyak 

karyanya. Merujuk pada pemikiran L. Hjemslev, Arkoun menyoroti dua manfaat 

utama dari analisis semiotik.102 

Pertama, pendekatan semiotik memandang teks sebagai suatu kesatuan 

utuh, sehingga memungkinkan pemahaman yang lebih menyeluruh terhadap 

berbagai aspeknya. Hal ini berbeda dari metode analisis yang hanya berfokus 

pada elemen tertentu secara terpisah dari keseluruhan teks. Kedua, analisis 

semiotik memungkinkan seseorang untuk mendekati teks tanpa terikat pada 

interpretasi atau asumsi tertentu sebelumnya, sehingga pemaknaan dapat 

dilakukan dengan lebih objektif dan terbuka. 

Meskipun demikian, referensi semiotika yang digunakan Arkoun tidak 

terbatas pada Greimas dan “aliran Paris,” yang dikenal dengan analisis mereka 

terhadap interaksi antar peran dalam teks, seperti hubungan antara subjek dan 

objek suatu tindakan atau antara pengirim dan penerima pesan.103 Arkoun juga 

 
102 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun, 75. 
103 Djalal, “Pembacaan Al-Qur’an Dalam Perspektif Mohammed Arkoun.” 



49 

 

 

mengintegrasikan berbagai elemen dari pemikiran tokoh semiotika lainnya ke 

dalam karyanya, termasuk gagasan Roland Barthes. 

Arkoun menerapkan analisis sintaksis naratif, yang kemudian dikaitkan 

dengan analisis semantis sebagaimana yang dilakukan oleh Greimas. 

Selanjutnya, ia memperluas kajiannya dengan menerapkan berbagai aspek lain 

dari analisis semiotik, seperti pembagian teks ke dalam satuan diskursif serta 

identifikasi berbagai kode yang terkandung dalam teks. Salah satu contoh paling 

jelas pendekatan linguistik-semiotik Arkoun dalam analisis teks terlihat dalam 

artikelnya yang berjudul “Lecture de la Fatiha” (Pembacaan Surah Al-

Fatihah), yang dimuat dalam Lectures du Coran (1982). Dalam artikel tersebut, 

Arkoun secara khusus mengikuti model analisis teks yang dikembangkan oleh 

“aliran Paris”. 

 

c. Pendekatan Mitis-Simbolik 

Arkoun melihat al-Qur’an sebagai teks yang kaya akan simbol dan makna 

serta terbuka terhadap berbagai bentuk penafsiran. Ia juga berpendapat bahwa 

mitos tidak perlu ditinggalkan, melainkan yang harus dihindari adalah 

penyalahgunaannya. Bagi Arkoun, mitos bukan hanya khayalan pra-rasional 

atau sesuatu yang bertentangan dengan rasionalitas, tetapi justru memiliki nilai 

positif dan peran fundamental dalam kehidupan manusia.104 Mitos berfungsi 

untuk menjelaskan, mengarahkan, serta membangun kesadaran kolektif dalam 

suatu kelompok. Namun, yang dikritisinya adalah distorsi mitos yang 

 
104 Soekarba, Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun, 80. 



50 

 

 

dimanipulasi menjadi ideologi, pemistikan, dan pemitologisan yang dapat 

membatasi pemahaman dan perkembangan pemikiran dalam masyarakat. 

 Melalui pendekatan mitis-simbolik, Arkoun berusaha menyingkap 

dimensi tersembunyi dalam teks agama dengan menelusuri unsur mitos dan 

simbolisme yang terkandung di dalamnya. Arkoun menolak anggapan bahwa 

teks-teks suci hanya bisa dipahami melalui pendekatan literal atau historis. 

Sebaliknya, ia menekankan bahwa teks agama juga memiliki dimensi simbolik 

dan mitis yang berfungsi dalam pembentukan makna sosial dan kultural 

sepanjang sejarah. 

Pendekatan ini bertolak dari pemahaman bahwa bahasa dalam teks agama 

bukan hanya sistem linguistik, tetapi juga sarana penyampaian mitos dan simbol 

yang hidup dalam masyarakat. Arkoun memandang teks agama sebagai 

“lapisan-lapisan makna” yang tidak bisa dipahami hanya dari aspek rasional atau 

historis, melainkan juga melalui kajian simbolik. Dalam pendekatan ini, 

beberapa prinsip utama yang digunakan meliputi simbol sebagai jembatan 

makna, mitos sebagai struktur pengetahuan, dan reinterpretasi teks. 

Simbol dalam teks agama tidak hanya memiliki makna linguistik, tetapi 

juga simbolik yang bisa berbeda tergantung pada konteks budaya dan sosial. 

Mitos dalam teks agama tidak dipahami sebagai “cerita fiksi,” tetapi sebagai 

bagian dari struktur pemikiran masyarakat yang membantu mereka memahami 

dunia dan konsep ketuhanan. Oleh karena itu, dalam membaca teks agama, perlu 

ada “dekonstruksi” terhadap simbol dan mitos untuk memahami bagaimana teks 

tersebut telah membentuk dan dibentuk oleh masyarakat sepanjang sejarah. 



51 

 

 

Pendekatan mitis-simbolik dalam hermeneutika Arkoun membuka 

peluang bagi kajian teks agama yang lebih luas dan dinamis. Dengan memahami 

bagaimana teks suci berfungsi sebagai sistem simbol dan mitos, kita dapat 

menggali makna-makna mendalam yang sering tersembunyi di balik pemaknaan 

literal. Pendekatan ini memberikan wawasan baru dalam kajian agama, 

khususnya dalam memahami bagaimana teks membentuk dan dibentuk oleh 

struktur sosial serta kesadaran kolektif umat beragama. 

 

B. Tinjauan Kepustakaan 

Penelitian ini melengkapi kekurangan dari studi terdahulu dengan 

mengeksplorasi konsep mawaddah dalam al-Quran melalui pendekatan 

hermeneutika historis-antropologis untuk mewujudkan keluarga harmonis pada era 

kontemporer. Berdasarkan penelusuran, berikut adalah beberapa penelitian yang 

relevan dengan topik dalam penelitian ini. 

1. Penelitian Nur Arbaiyah dengan judul “Keluarga Sakīnah Menurut Al-Qur’an 

Telaah Penafsiran Imam al-Baghāwī (W. 516 H) Dalam Kitab Ma’ālim at-

Tanzīl fi Tafsīr al-Qur’ān” pada tahun 2022.105 Penelitian ini merupakan kajian 

kepustakaan yang bersifat deskriptif-analitis yang bertujuan untuk mengungkap 

konsep keluarga sakīnah, mawaddah, dan raḥmah yang terdapat dalam al-

Qur’an melalui perspektif Imam al-Baghāwī dalam kitab Ma’ālim at-Tanzīl fi 

Tafsīr al-Qur’ān. Objek utama kajiannya adalah QS. al-Baqarah ayat 35-37 dan 

 
105 Arbaiyah, “Keluarga Sakinah Menurut Al-Qur’an Telaah Penafsiran Imam Al-Baghawi 

(W. 516 H) Dalam Kitab Ma’álim At-Tanzil Fi Tafsir Al-Quran.” 



52 

 

 

surah ar-Rūm ayat 21. Melalui penelitiannya, Arbaiyah menyoroti corak 

penafsiran al-Baghāwī yang bercirikan lughāwi atau berbasis bahasa. Penafsiran 

ini menggunakan metode taḥlīliy, yaitu menjelaskan kandungan ayat secara rinci 

dengan memperhatikan runtutan ayat dalam mushaf Utsmāni. 

2. Kajian Musthapar, dkk tentang “Sakīnah, Mawaddah and Raḥmah in 

Husband-Wife Relationship: A Literature Review” yang terbit pada jurnal 

Jurnal Syariah pada tahun 2020.106 Penelitian ini mengeksplorasi tiga tema 

utama terkait konsep sakīnah, mawaddah, dan raḥmah (SAMARA) dalam 

hubungan suami istri. Tema pertama berfokus pada pemahaman konsep 

SAMARA dalam Islam secara teoretis, sementara tema kedua membahas 

berbagai isu yang berkaitan dengan hubungan suami istri, seperti komunikasi, 

konflik, dan dinamika sosial. Tema ketiga mengulas elemen-elemen 

kesejahteraan dalam keluarga, sedangkan tema keempat menyoroti aplikasi 

konsep SAMARA dalam kehidupan kontemporer. 

3. Penelitian dengan judul “Analisa semantik pada kata mawaddah dan 

derivasinya dalam al-Qur’an” yang ditulis oleh Nina Nuraina Mawaddah.107 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan makna kata mawaddah dan 

konsepnya dalam Alquran serta implikasinya dalam kehidupan. Melalui metode 

deskriptif analitis dengan pendekatan semantik, penelitian ini menemukan 

bahwa mawaddah memiliki makna dasar maḥabbah (cinta) dan tamanniy 

 
106 Musthapar, Azahari, and Ahmad, “Sakinah, Mawaddah and Raḥmah in Husband-Wife 

Relationship.” 
107 Nina Nuraina Mawaddah, “Analisa semantik pada kata mawaddah dan derivasinya dalam 

al-Qur’an” (Master Thesis, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2018), 

https://digilib.uinsgd.ac.id/17089/. 



53 

 

 

(keinginan). Analisis medan semantik menunjukkan bahwa mawaddah 

menempati posisi sentral, dengan kata-kata seperti raḥmah dan maḥabbah 

sebagai pendukung. Penelitian ini juga mengidentifikasi empat aspek relasional 

mawaddah: pelaku, dasar, objek, dan bentuk-bentuknya, yang mencakup sifat 

positif seperti kesetiaan dan ketulusan, serta sifat negatif seperti kedengkian dan 

pengkhianatan. 

4. Penelitian Yolan Nur Rohmah pada tahun 2018 yang berjudul “Penafsiran Kata 

Mawaddah dalam Kitab Tafsir al-Azhar dan al-Ibriz” mengkaji makna kata 

mawaddah melalui penafsiran Hamka dalam Tafsir al-Azhar dan Bisri Musthofa 

dalam Tafsir al-Ibriz.108 Penelitian ini merupakan studi pustaka dengan metode 

analisis-komparatif untuk menjelaskan persamaan dan perbedaan interpretasi 

kedua mufasir. Hasilnya menunjukkan bahwa Hamka cenderung memberikan 

makna cinta dalam konteks persahabatan, sedangkan Bisri Musthofa lebih 

menekankan makna kasih sayang yang relevan dalam konteks lokal Indonesia. 

Penelitian ini juga menyoroti relevansi makna mawaddah dalam membangun 

hubungan harmoni dan nilai-nilai kemanusiaan dalam kehidupan masyarakat 

Indonesia. 

5. Studi Mahbub Ghozali (2022) berjudul “Nalar Mitis dalam Konsep Martir 

Jihadis melalui Hermeneutika Mohammed Arkoun atas Ayat Jihad” dalam 

Jurnal Mafatih yang bertujuan untuk memahami makna jihad dalam konteks 

 
108 Yolan Nur Rohmah, “Penafsiran Kata Mawaddah dalam Kitab Tafsir al-Azhar dan al-

Ibriz” (Master Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018), https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/32429/. 



54 

 

 

modern melalui pendekatan hermeneutika Mohammed Arkoun.109 Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan analisis teks ayat-ayat jihad di Al-

Qur’an, seperti QS. Al-Baqarah: 218. Hasil penelitian menunjukkan bahwa jihad 

tidak hanya terbatas pada peperangan atau pengorbanan fisik, tetapi dapat 

dimaknai dalam berbagai bentuk yang relevan dengan konteks zaman dan 

kebutuhan manusia. Penelitian ini menekankan pentingnya interpretasi historis 

dan antropologis untuk memahami jihad secara lebih kontekstual dan fleksibel, 

sehingga relevan dalam negara damai tanpa mengabaikan dimensi normatif Al-

Qur’an. 

Kelima penelitian tersebut memiliki persamaan dan perbedaan yang cukup 

signifikan dengan penelitian yang penulis lakukan. Fokus penelitian Arbaiyah 

(2022) dan Musthapar, dkk (2020) adalah konsep sakīnah, mawaddah, wa raḥmah 

dalam konteks keluarga harmonis. Arbaiyah menggunakan pendekatan tafsir klasik 

melalui metode taḥlīliy untuk mengeksplorasi pandangan Imam al-Baghāwī tentang 

konsep sakīnah, sementara Musthapar, dkk melakukan tinjauan literatur untuk 

mengidentifikasi berbagai dimensi SAMARA dalam hubungan suami-istri. 

Persamaan tesis ini dengan kedua penelitian tersebut adalah fokus kajiannya yang 

menegaskan relevansi nilai-nilai al-Qur’an untuk menjaga keharmonisan keluarga 

di tengah tantangan modern. Meski demikian, penelitian Arbaiyah dan Musthapar, 

dkk tidak secara spesifik mengeksplorasi konsep mawaddah secara terpisah. 

 
109 Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika Muhammed 

Arkoun Atas Ayat Jihad.” 



55 

 

 

Selanjutnya, penelitian Nina Nuraina Mawaddah dan Yolan Nur Rohmah 

lebih berfokus pada eksplorasi konsep mawaddah dalam al-Qur’an. Nina 

menggunakan pendekatan semantik untuk menggali makna dasar dan relasional 

mawaddah, mengungkapkan posisi kata ini sebagai pusat dari jaringan semantik 

yang lebih luas. Di sisi lain, Yolan mengadopsi pendekatan komparatif untuk 

membandingkan interpretasi mawaddah antara Hamka dalam Tafsir al-Azhar dan 

Bisri Musthofa dalam Tafsir al-Ibriz, menyoroti relevansi tafsir-tafsir ini dalam 

konteks lokal Indonesia. Kedua penelitian ini memberikan kontribusi dalam 

memperluas pemahaman mawaddah melalui metode yang spesifik, tetapi tidak 

melibatkan analisis historis-antropologis atau hermeneutika mendalam. 

Sementara itu, penelitian Ghozali (2022) berfokus pada analisis konsep jihad 

melalui pendekatan hermeneutika historis-antropologis Mohammed Arkoun, yang 

juga menjadi pendekatan utama dalam penelitian ini. Meskipun fokus tematiknya 

berbeda, yaitu jihad dalam konteks sosial dan modernitas, penelitian Ghozali 

menunjukkan relevansi pendekatan Arkoun dalam memahami teks-teks al-Qur’an 

secara kontekstual. Dengan demikian, tesis ini tidak hanya mengisi celah pada 

kajian konsep mawaddah dalam keluarga modern, tetapi juga memperluas 

penerapan hermeneutika historis-antropologis Arkoun untuk menjembatani tafsir 

tradisional dan kebutuhan keluarga modern. 

 

 

 

 



 
 

56 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini dikembangkan melalui pendekatan hermeneutik dengan metode 

studi pustaka (library research). Penelitian kepustakaan atau library research 

adalah metode penelitian yang memanfaatkan sumber-sumber tertulis atau rekaman 

yang ada di perpustakaan dan repositori digital sebagai bahan utama untuk 

mengumpulkan data dan informasi yang relevan dengan topik penelitian.110 

Pendekatan hermeneutika dalam penelitian ini digunakan untuk mengeksplorasi 

kandungan makna kata mawaddah sebagai salah satu pondasi penting dalam 

mewujudkan keluarga harmonis perspektif al-Qur’an.  

Pendekatan hermeneutika yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

hermeneutika Muhammad Arkoun yang terdiri dari tiga pendekatan interpretatif 

yang menekankan pada pemahaman mendalam terhadap teks al-Qur’an melalui 

analisis linguistik, sejarah, konteks sosial, dan simbolisme religius.111 Ketiga 

pendekatan tersebut adalah pendekatan historis-antropologis, pendekatan 

linguistik-semiotik, dan pendekatan mitis-simbolik yakni pendekatan. Arkoun 

mengusulkan agar pembaca al-Qur’an mempertimbangkan konteks budaya, 

sejarah, dan linguistik dalam memahami pesan al-Qur’an secara holistik.112 

 
110 Dimas Assyakurrohim et al., “Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif,” Jurnal 

Pendidikan Sains Dan Komputer 3, no. 01 (2023): 1–9, doi:10.47709/jpsk.v3i01.1951. 
111 Ghozali, “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui Hermeneutika Muhammed 

Arkoun Atas Ayat Jihad.” 
112 Faruq et al., “Tafsir Kontemporer Dan Hermeneutika Al-Qur’an.” 



57 

 

 

B. Data dan Sumber Data 

Penelitian ini menggunakan analisis kepustakaan yang datanya diambil dari 

sumber data primer dan sumber data sekunder. Dalam penelitian kepustakaan, 

sumber primer merupakan dokumen-dokumen utama yang menjadi fokus analisis 

langsung oleh peneliti,113 yang dalam penelitian berupa teks-teks al-Qur’an dan 

karya tafsir serta literatur klasik Islam yang merepresentasikan pemikiran dan 

konstruksi sosial pada masa tertentu. Sedangkan sumber sekunder merupakan 

literatur pendukung.114 

Sumber data Primer yang digunakan dalam penelitian ini adalah al-Qur’an al-

Karim, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm karya Ibnu Katsir, dan Tafsir al-Jāmi’ li Aḥkām 

al-Qur’ān karya al-Qurṭūbi. Sedangkan sumber sekundernya adalah berbagai hasil 

penelitian, buku, artikel jurnal, dan sumber daring yang digunakan untuk 

memperkuat, membandingkan, atau mengelaborasi analisis primer. 

 

Tabel 2. Data Penelitian, Sumber Data, dan Teknik Pengumpulan Data 

No. Data 
Sumber Data 

Teknik 
Primer Sekunder 

1 Tafsir dan 

pemaknaan 

mawaddah 

- al-Qur’ān al-

Karīm 

- Tafsīr al-Qur’ān 

al-Aẓīm 

- al-Jāmi’ li Aḥkām 

al-Qur’ān 

Literatur terkait 

mawaddah dan 

keluarga harmonis 

seperti buku dan 

artikel jurnal ilmiah 

Dokumentasi 

(searching & 

coding) 

 
113 Mudjia Rahardjo, “Mengenal ragam studi teks: dari content analysis hingga pos-

modernisme,” Teaching Resources, (2017), http://repository.uin-malang.ac.id/1105/. 
114 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D, 3rd ed. (Bandung: 

Alfabeta, 2021), 137. 



58 

 

 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data merupakan metode atau alat yang digunakan oleh 

peneliti untuk mengumpulkan informasi yang diperlukan dalam sebuah 

penelitian.115 Dalam penelitian ini, penulis menggunakan teknik dokumentasi 

dengan prosedur searching & coding.116 Penulis menganalisis dokumen baik dari 

sumber primer (al-Qur’an al-Karim, Tafsīr al-Qur’ān al-Aẓīm karya Ibnu Katsir, 

dan Tafsir al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭūbi) maupun sekunder untuk 

mendapatkan informasi yang relevan. Untuk memudahkan proses pencarian, 

penelitian ini menggunakan kitab Mu’jam Mufahras li alfāẓ al-Qur’ān karya 

Muhammad Fu’ad Abdul-Baqi117 untuk mendeteksi term mawaddah dalam al-

Qur’an. 

 

D. Teknik Analisis Data 

Data yang terkumpul dalam penelitian ini dianalisis menggunakan model 

analisis interaktif dengan pendekatan hermeneutika historis-antropologis 

Muhammad Arkoun. Model analisis interaktif merupakan metode analisis data 

kualitatif yang dilaksanakan selama proses penelitian. Analisis ini dilakukan dalam 

tiga tahapan utama, yaitu kondensasi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. 118 

 
115 Ardiansyah, Risnita, and M. Syahran Jailani, “Teknik Pengumpulan Data Dan Instrumen 

Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan Kuantitatif,” IHSAN : Jurnal 

Pendidikan Islam 1, no. 2 (July 1, 2023): 1–9, doi:10.61104/ihsan.v1i2.57. 
116 Mariette Bengtsson, “How to Plan and Perform a Qualitative Study Using Content 

Analysis,” NursingPlus Open 2 (January 1, 2016): 8–14, doi:10.1016/j.npls.2016.01.001. 
117 Abd Baqi, Al-Mu’jam al-Mufahras Li al-Fadz al-Qur’an al-Karim. 
118 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook, Edition 3 (Los Angeles London New Delhi Singapore Washington 

DC: Sage, 2014), 31. 



59 

 

 

Melalui analisis interaktif, seluruh data penelitian kemudian dieksplorasi 

dengan pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun, baik melalui pendekatan 

historis-antropologis, linguistik-semiotik, maupun mitis-simbolik.  

 

 

 

 

 

 

 
 

Gambar 3. Model analisis interaktif Miles, Huberman, dan Saldana 

 

Keterangan: 

1. Data Collection: proses mengumpulkan data mentah secara sistematis, terkait 

penafsiran konsep mawaddah dan konteks sosial-historis masa awal Islam dan 

pengaruhnya terhadap pemaknaan mawaddah. 

2. Data Display: Mengorganisir data mentah ke dalam format terstruktur (tabel, 

matriks, diagram) untuk mempermudah identifikasi pola penafsiran konsep 

mawaddah. 

3. Data Condensation: mereduksi data dengan menyaring informasi tidak relevan, 

memfokuskan pada tema inti, dan menyusun ringkasan analitis. 

4. Drawing Conclusion: memverifikasi temuan dan menjawab pertanyaan 

penelitian melalui analisis komparatif. 

 

Data Collection 

Drawing Conclusion Data Condensation 

Data Display 



 
 

129 

BAB V  

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan tentang reinterpretasi konsep 

mawaddah dalam perspektif al-Qur’an melalui pendekatan hermeneutika 

Muhammad Arkoun, dapat ditarik beberapa kesimpulan sebagai berikut: 

1. Para ulama klasik seperti Ibnu Katsir dan al-Qurṭūbi umumnya memaknai 

konsep mawaddah dalam al-Qur’an secara literal dan tradisional, yang sering 

kali berkaitan dengan aspek biologis dalam hubungan pernikahan. Penafsiran ini 

dipengaruhi secara signifikan oleh konteks sosial-historis masa awal Islam. Pada 

periode tersebut, masyarakat memiliki struktur keluarga yang didominasi oleh 

nilai-nilai patriarkal dan aṣabiyyah yang kuat. Karenanya, konsep mawaddah 

dimaknai dalam kerangka peran-peran gender yang kaku dan fungsi keluarga 

sebagai penjaga tatanan sosial. Dengan demikian, kondisi historis tersebut secara 

langsung membatasi pemahaman konsep mawaddah dalam konteks keluarga 

yang lebih dinamis dan egaliter. Adapun, pendekatan yang digunakan para 

mufassir klasik bertitik tolak dari konsep qiwāmah yang melegitimasi hierarki 

superioritas laki-laki terhadap perempuan. Akibatnya, pemahaman dan 

penafsiran mereka merefleksikan struktur sosial masa lalu yang patriarkis, 

dimana peran gender dibedakan secara tegas. Interpretasi ini menunjukkan 

kecenderungan yang lebih berorientasi pada kebutuhan sosial dan fisik semata, 



130 

 

 

serta kurang mengakomodir dinamika kebutuhan emosional dan spiritual dalam 

konteks keluarga modern. 

2. Melalui pendekatan hermeneutika Muhammad Arkoun yang meliputi analisis 

historis-antropologis, linguistik-semiotik, dan mitis-simbolik, penelitian ini 

menawarkan agar konsep mawaddah dalam al-Qur’an dibaca kembali melalui 

perspektif musyārakah dengan bertitik tolak dari kata kunci azwāj yang 

mengandung nilai-nilai mutual, bukan berangkat dari frase li-taskunū 

sebagaimana yang dilakukan oleh al-Qurṭūbi maupun kata anfus seperti yang 

dilakukan oleh Ibn Katsir. Melalui pendekatan ini, konsep mawaddah dapat 

ditafsirkan secara lebih kontekstual dan relevan dengan kebutuhan keluarga 

modern. Dengan demikian, hermeneutika Arkoun membuka ruang interpretasi 

yang lebih luas, di mana mawaddah harus dipahami sebagai konsep yang 

inklusif dan adaptif terhadap tantangan emosional, spiritual, serta sosial yang 

dihadapi keluarga kontemporer. 

3. Reinterpretasi konsep mawaddah melalui pendekatan hermeneutika Muhammad 

Arkoun memiliki landasan filosofis yang kokoh baik secara epistemologis, 

ontologis, dan aksiologis. Secara epistemologis, pendekatan ini menegaskan 

bahwa al-Qur’an merupakan teks agama yang memiliki lapisan makna (ẓāhir 

dan bāṭin) dan selalu terbuka untuk penafsiran lintas zaman dan budaya. Hal ini 

sejalan dengan semangat tajdīd tafsīr yang menghendaki pembacaan ulang 

terhadap teks keagamaan secara kontekstual dan kritis. Secara ontologis, 

manusia sebagai subjek yang terus berkembang memerlukan relasi yang 

dibangun di atas dasar keadilan, kesalingan, dan kemanusiaan. Oleh karena itu, 



131 

 

 

konsep mawaddah perlu dimaknai ulang bukan hanya sebagai ekspresi biologis 

semata, melainkan sebagai etika relasional yang egaliter. Sementara itu, secara 

aksiologis, penelitian ini menawarkan reinterpretasi yang memiliki nilai guna 

praktis dalam merespons tantangan keluarga Muslim kontemporer, seperti 

ketimpangan peran gender, krisis komunikasi, dan disintegrasi emosional. Oleh 

karena itu, mawaddah dalam penelitian ini diposisikan sebagai nilai 

transformatif dalam membangun relasi keluarga yang dialogis, setara, dan 

berkeadaban. Dengan pendekatan ini, konsep kasih sayang Qur’ani tidak hanya 

dipertahankan relevansinya tetapi juga diperluas maknanya untuk menjawab 

kebutuhan zaman. 

 

B. Saran 

Berdasarkan temuan dan analisis dalam penelitian ini, terdapat beberapa saran 

yang dapat diajukan untuk pengembangan keilmuan maupun penerapan nilai-nilai 

al-Qur’an dalam konteks kehidupan modern, khususnya dalam ranah relasi 

keluarga: 

1. Bagi akademisi dan pengkaji tafsir, disarankan agar pendekatan-pendekatan 

kritis seperti hermeneutika historis dan antropologis lebih diperhatikan dalam 

menafsirkan ayat-ayat sosial dalam al-Qur’an. Penelitian ini menunjukkan 

bahwa pemaknaan terhadap konsep mawaddah dapat lebih kaya dan relevan 

ketika dibaca ulang dengan mempertimbangkan dinamika sosial serta tantangan 

zaman. 



132 

 

 

2. Bagi praktisi, konselor keluarga, dan lembaga keislaman, penting untuk 

menyadari bahwa pemaknaan nilai kasih sayang dalam keluarga tidak cukup 

hanya didasarkan pada narasi klasik yang cenderung berorientasi biologis. 

Pemaknaan ulang mawaddah sebagai nilai etis dan spiritual dapat menjadi dasar 

dalam membangun relasi suami istri yang lebih setara, humanis, dan kontekstual 

sesuai dengan kebutuhan masyarakat urban saat ini. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini membuka ruang untuk kajian yang lebih 

luas terhadap konsep-konsep kunci dalam al-Qur’an dengan pendekatan 

hermeneutika kritis. Kajian terhadap istilah seperti raḥmah, sakīnah, dan bahkan 

konsep keadilan dan kepemimpinan dalam keluarga, bisa dieksplorasi untuk 

mengungkap makna-makna alternatif yang selama ini tertutup oleh dominasi 

tafsir tekstual dan patriarkal. 

Saran-saran ini diharapkan dapat menjadi kontribusi awal untuk membangun 

tradisi penafsiran yang lebih reflektif, historis, dan relevan secara sosial, demi 

mendekatkan pesan al-Qur’an dengan realitas umat manusia secara umum, dan 

umat muslim secara khusus, yang terus berkembang. 

 

 

 

 



133 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd Baqi, Muhammad Fuad. Al-Mu’jam al-Mufahras Li al-Fadz al-Qur’an al-

Karim. al-Qāhira: Dar al-Kutub Al-Mishriyyah, 1364. 

Afifah, Nurul. “Mengkaji Ulang Stereotip Gender: Eksplorasi Stereotip Gender 

dalam Konteks Budaya Matrilineal Minangkabau.” Jurnal Dinamika Sosial 

Budaya 26, no. 1 (August 7, 2024): 93–104. doi:10.26623/jdsb.v26i1.9779. 

Ahmed, Leila. Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate. 

London: Yale University Press, 2021. 

Al Ayubi, Sholahuddin, and Afandi Kurniawan. “Metodologi Tafsir Al-Qur’an 

Kontemporer: Studi Wacana Mohamed Arkoun tentang Surat Al-Fatihah.” 

Al-Fath 13, no. 2 (December 31, 2019): 250–85. 

doi:10.32678/alfath.v13i2.2900. 

Al Zabidi, Muhammad al Murtadho. Taju Al-Arus Min Jawahir al Qamus. Vol. 1. 

40 vols. Kuwait: Mathba’ah Hukumah Kuwait, 1965. 

Al-Andalusi, Abu Hayyan. Tafsir Al-Bahr al-Muhith. Vol. 8. 8 vols. Beirut: Dar al 

Kutub Al Ilmiyyah, 1993. 

Al-Jawzi, Ibn Qayyim. I’lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabb al-‘Alamin. Vol. 3. 7 vols. 

Riyadh: Dar Ibn al-Jawzi, 1423. 

Arbaiyah, Nur. “Keluarga Sakinah Menurut Al-Qur’an Telaah Penafsiran Imam Al-

Baghawi (W. 516 H) Dalam Kitab Ma’álim At-Tanzil Fi Tafsir Al-Quran.” 

Master Thesis, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2022. https://repository.uin-

suska.ac.id/62979/. 

Ardiansyah, Risnita, and M. Syahran Jailani. “Teknik Pengumpulan Data Dan 

Instrumen Penelitian Ilmiah Pendidikan Pada Pendekatan Kualitatif Dan 

Kuantitatif.” IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 (July 1, 2023): 1–9. 

doi:10.61104/ihsan.v1i2.57. 

Arkoun, Mohammed. Al-Fikr Al-Ushuli Wa-Istihalat Al-Ta’shîl: Nahwa Tarikhin 

Akhar Ii Al-Fikr Al-Islami. London: Dar al-Saqi, 1999. 

———. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Boulder: 

Westview Press, 1994. 

———. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. London: Saqi Books, 

2002. 

AS, Abdullah. “Kajian Kitab Tafsir ‘al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an’ Karya : Al-

Qurthubi.” Al-I’jaz : Jurnal Kewahyuan Islam 5, no. 1 (2018): 1–13. 

doi:http://dx.doi.org/10.30821/al-i'jaz.v0iIV.5417. 



134 

 

 

Askar, Ahmad, and Muhammad Aziz. “A Comparative Study of the Bible and the 

Qur’an on the Creation of the Universe Using Julia Kristeva’s 

Intertextuality Method.” Hanifiya: Jurnal Studi Agama-Agama 7, no. 1 

(April 24, 2024): 51–60. doi:10.15575/hanifiya.v7i1.34035. 

Assyakurrohim, Dimas, Dewa Ikhram, Rusdy A. Sirodj, and Muhammad Win 

Afgani. “Metode Studi Kasus Dalam Penelitian Kualitatif.” Jurnal 

Pendidikan Sains Dan Komputer 3, no. 01 (2023): 1–9. 

doi:10.47709/jpsk.v3i01.1951. 

At-Thabari, Ibn Jarir. Jami’ al-Bayan an Ta’wil Ayi al-Qur’an. Vol. 3. 26 vols. al-

Qahira: Dar al-Hijr, 2001. 

Auda, Jasser. Maqāṣid Al-Sharīʻah: A Beginner’s Guide. Occasional Papers Series 

14. London: International Institute of Islamic Thought, 2008. 

Barlas, Asma. Believing Women in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations 

of the Qur’an. Austin: University of Texas Press, 2019. 

Bazith, Ahamad. “Jihad dalam perspektif al-Qur’an” 2, no. 1 (2014): 67–94. 

Bengtsson, Mariette. “How to Plan and Perform a Qualitative Study Using Content 

Analysis.” NursingPlus Open 2 (January 1, 2016): 8–14. 

doi:10.1016/j.npls.2016.01.001. 

Berkey, Jonathan Porter. The Formation of Islam: Eligion and Society in the Near 

East, 600–1800. New York: Cambridge University Press, 2003. 

Budi, Setio. “Menakar Ulang Hermenuetika Al-Quran: Kritik Atas Pemikiran 

Muhammad Arkoun.” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 24, no. 1 

(2022): 16–28. doi:10.22373/substantia.v24i1.12127. 

Chamberlain, Michael. Knowledge and Social Practice in Medieval Damascus: 

1190–1350. New York: Cambridge University Press, 2002. 

Creswell, John W., and Cheryl N. Poth. Qualitative Inquiry & Research Design: 

Choosing among Five Approaches. Fourth edition. Los Angeles: SAGE, 

2018. 

Damiri, Damiri. “Transformasi Gender Dalam Keluarga Multikultural.” Harakat 

An-Nisa: Jurnal Studi Gender Dan Anak 8, no. 1 (2023): 33–42. 

doi:10.30631/81.33-42. 

Djalal, Zaqlul Fitrian. “Pembacaan Al-Qur’an Dalam Perspektif Mohammed 

Arkoun.” Islamuna: Jurnal Studi Islam 3, no. 1 (July 1, 2016): 1–21. 

doi:10.19105/islamuna.v3i1.943. 



135 

 

 

Dozan, Wely. “Dinamika dan Paradigama Studi al-Qur’an: Kontekstualisasi 

Penafsiran Ibn Kathîr dan Fazlurrahman.” Diya Al-Afkar: Jurnal Studi al-

Quran dan al-Hadis 8, no. 1 (June 30, 2020): 32–48. 

doi:10.24235/diyaafkar.v8i1.5618. 

Efendi, Rasyid. “Makna Maulid Nabi Dalam Al-Qur’an Tinjauan Intertekstualitas 

Julia Kristeva.” Khazanah : Journal of Islamic Studies, July 30, 2024, 29–

42. doi:10.51178/khazanah.v3i2.2012. 

Esack, Farid. The Qurʼan: A User’s Guide : A Guide to Its Key Themes, History 

and Interpretation. England: Oneworld, 2005. 

Faruq, Umar Al, Khoiru Turmudzi, Kartika Maulida, and Salman Abdullah. “Tafsir 

Kontemporer Dan Hermeneutika Al-Qur’an: Memahami Teks Suci Al-Qur-

an Dalam Konteks Kontemporer.” Jurnal Kajian Islam Dan Sosial 

Keagamaan 1, no. 4 (June 12, 2024): 231–40. 

Firdausiyah, Umi Wasilatul. “Kajian Semanalisis Hingga Intertekstualitas Julia 

Kristeva: Analisis Atas Teks Al-Quran Tentang Eksistensi Hujan.” Journal 

of Islamic Civilization 3, no. 1 (April 30, 2021): 1–12. 

doi:10.33086/jic.v3i1.2006. 

Firmansyah, Ahmad. “Rekonstruksi konsep kepemimpinan dalam upaya 

kesejahteraan sosial dalam Al-Qur’an dengan pendekatan hermeneutika 

Hasan Hanafi.” Thesis, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2024. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/89737/. 

Gadamer, Hans-Georg. Truth and Method. New York: Continuum, 2004. 

Ghozali, Mahbub. “Nalar Mitis Dalam Konsep Martir Jihadis Melalui 

Hermeneutika Muhammed Arkoun Atas Ayat Jihad.” Mafatih 2, no. 1 (June 

28, 2022): 1–15. doi:10.24260/mafatih.v2i1.651. 

Ginting, Prestarina. “Hubungan Antara Pandangan Peran Gender Dengan 

Keterlibatan Suami Dalam Kegiatan Rumah Tangga Di Kesatuan Komando 

Distrik Militer 0201/BS Medan.” Thesis, Universitas Medan Area, 2002. 

Hanif, Muh. “Hermeneutika Hans-Georg Gadamer Dan Signifikansinya Terhadap 

Penafsiran Al-Quran.” MAGHZA: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 2, no. 

1 (May 10, 2017): 93–108. doi:10.24090/maghza.v2i1.1546. 

Hariyanto, Ishak. “Hermeneutika Al-Qur’an Muhammed Arkoun.” el-Umdah: 

Jurnal Ilmu al-Quran dan Tafsir 1, no. 2 (December 1, 2018): 130–44. 

doi:10.20414/el-umdah.v1i2.549. 



136 

 

 

Ḥassān, Tammām. Al-Uṣūl: Dirāsah Ibistīmūlūjiyyah Li al-Fikr al-Lughawī ‘inda 

al-‘Arab: Al-Naḥw, Fiqh al-Lughah, al-Balāghah. al-Qahira: ‘Ālam al-

Kutub, 2000. 

Hayati, Riska Fauziah, and Arifki Budia Warman. “Metode Penemuan Hukum 

Islam: Dari Tekstual Menuju Kontekstual.” Mantagi: Journal of 

Interlegality 1, no. 2 (December 31, 2023): 61–70. 

Hermanto, Agus, Gesit Yudha, Daffa Malhotra Yasin, and Moh Mukri. 

“Keharmonisan Rumah Tangga Dalam Bingkai Beragama.” Sinergi Aksi 

Inovasi Budaya Menulis Inspiratif 2, no. 1 (July 16, 2024): 1–18. 

Hidayat, Fairuz. “Mengenal Pemikiran Muhammad Arkoun Dalam Memahami 

Wahyu Dan Al-Quran.” Fathir: Jurnal Studi Islam 1, no. 2 (June 4, 2024): 

100–119. 

Hikmah, Siti. “Dinamika Konflik Perkawinan Buruh Migran Perempuan (Studi di 

Desa Wanutunggal Kecamatan Godong Kabupaten Grobogan).” Gender 

Equality: International Journal of Child and Gender Studies 4, no. 2 

(September 12, 2018): 125–46. doi:10.22373/equality.v4i2.4540. 

Husein, Ahmad. “Memahami Al-Qur’an Kontemporer Antara Teks, Hermeneutika 

Dan Kontekstualisasi Terhadap Ayat Perbudakan.” Jurnal Ulunnuha 9, no. 

2 (December 30, 2020): 120–35. doi:10.15548/ju.v9i2.1854. 

Husna, Cut Asmaul. “Tantangan Dan Konsep Keluarga Sakinah Mawaddah Wa 

Rahmah Di Era Millenial Ditinjau Dari Perspektif Hukum Keluarga (Studi 

Kasus Provinsi Aceh).” Ius Civile: Refleksi Penegakan Hukum Dan 

Keadilan 3, no. 2 (2019): 72–82. doi:10.35308/jic.v3i2.1461. 

Hyoscyamina, Darosy Endah. “Peran Keluarga Dalam Membangun Karakter 

Anak.” Jurnal Psikologi 10, no. 2 (2011): 144–52. 

doi:10.14710/jpu.10.2.144-152. 

Ibn ‘Asyur, Muhammad Thahir. Tafsir Al-Tahrir Wa al-Tanwir. Vol. 19. Tunis: al-

Dar al-Tunisiyah li al-Nasyr, 1984. 

Ibn Katsir, Abu Al-Fida’ Isma’il. Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim. Vol. 6. 8 vols. 

Riyadh: Dar Thaibah, 1999. 

———. Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim. Vol. 2. 8 vols. Riyadh: Dar Thaibah, 1999. 

———. Tafsir Al-Qur’an Al-Adzim. Vol. 1. 8 vols. Riyadh: Dar Thaibah, 1999. 

Ibn Khaldun, ‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad. Al-Muqaddimah. Damaskus: Dar 

Ya’rub, 2004. 



137 

 

 

Ilahi, Dewi Shinta Kurnia, and Ainur Rofiq Sofa. “Digitalisasi Konsep Mawaddah 

Wa Rahmah Dalam Al-Qur’an Dan Hadist: Strategi Psikologi Keluarga 

Untuk Membangun Keharmonisan Rumah Tangga Di Desa Bucor Wetan 

Probolinggo.” Jurnal Budi Pekerti Agama Islam 3, no. 1 (2025): 180–200. 

doi:10.61132/jbpai.v3i1.875. 

Ismail, Zaky. “Perempuan Dan Politik Pada Masa Awal Islam (Studi Tentang Peran 

Sosial Dan Politik Perempuan Pada Masa Rasulullah).” Jurnal Review 

Politik 6, no. 1 (June 29, 2016): 140–59. doi:10.15642/jrp.2016.6.1.140-

159. 

Ismatulloh, Ismatulloh. “Konsep Sakinah, Mawaddah Dan Rahmah Dalam Al-

Qur’an (Prespektif Penafsiran Kitab Al-Qur’an Dan Tafsirnya).” Mazahib 

XIV, no. 1 (2015): 53–64. doi:10.21093/mj.v14i1.335. 

Izutsu, Toshihiko. God and Man in the Koran: Semantics of the Koranic 

Weltanschaung. New ed., 2. repr. Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 2008. 

Januario, Ridwan Angga, Fadil Sj, and Moh Thoriquddin. “Hakikat Dan Tujuan 

Pernikahan Di Era Pra-Islam Dan Awal Islam.” Jurnal Al-Ijtimaiyyah 8, no. 

1 (June 30, 2022): 1–18. doi:10.22373/al-ijtimaiyyah.v8i1.11007. 

Karim, Hamdi Abdul. “Manajemen Pengelolaan Bimbingan Pranikah Dalam 

Mewujudkan Keluarga Sakinah Mawaddah Wa Rahmah.” Jurnal 

Bimbingan Penyuluhan Islam 1, no. 2 (2019): 321–36. 

doi:10.32332/jbpi.v1i2.1721. 

Khaled, M. Abou El Fadl. Atas Nama Tuhan. Translated by R. Cecep Lukman 

Yasin. Jakarta: Penerbit Serambi, 2004. 

Kusuma, Melinda, Muhamad Hanif Al Aufa, and Muhammad Ali Nashrulloh 

Usman. “Pandangan Al-Qur’an Terhadap Feminisme dan Gender: Kajian 

Tafsir Maudhu’i.” JISMA: Jurnal Ilmu Sosial, Manajemen, dan Akuntansi 

2, no. 3 (August 12, 2023): 1015–26. 

Lestari, Puji, and Peorwanti Hadi Pratiwi. “Perubahan Dalam Struktur Keluarga.” 

Dimensia: Jurnal Kajian Sosiologi 7, no. 1 (August 30, 2018): 23–44. 

doi:10.21831/dimensia.v7i1.21053. 

Lutfianto, Mohammad, and Fitrotun Nafsiyah. “Hermeneutika Muhammad 

Syahrur.” Al-Thiqah : Jurnal Ilmu Keislaman 5, no. 1 (April 1, 2022): 17–

30. doi:10.56594/althiqah.v5i1.62. 

Ma’arif, Cholid. “Aspek Ushul Fiqih Dalam Tafsir Al Qurthubi: Studi Analisis Q.S. 

An Nur: 31.” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir Dan Pemikiran 

Islam 1, no. 1 (June 7, 2020): 59–81. doi:10.58401/takwiluna.v1i1.95. 



138 

 

 

Manzur, Ibn. Lisan Al-Arabi. Vol. 11. 18 vols. Iran: Nasyr Adab Al-Hawza, 1363. 

———. Lisan Al-Arabi. Vol. 3. 18 vols. Iran: Nasyr Adab Al-Hawza, 1363. 

Mawaddah, Nina Nuraina. “Analisa semantik pada kata mawaddah dan derivasinya 

dalam al-Qur’an.” Master Thesis, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2018. 

https://digilib.uinsgd.ac.id/17089/. 

Mayyadah, Mayyadah. “Perbedaan Manhaj Ulama Dalam Fikih Perempuan 

Kontemporer Dan Realitasnya Di Indonesia.” Al-Manahij: Jurnal Kajian 

Hukum Islam 15, no. 2 (December 1, 2021): 277–92. 

doi:10.24090/mnh.v15i2.5066. 

Menocal, Maria Rosa. The Ornament of the World: How Muslims, Jews, and 

Christians Created a Culture of Tolerance in Medieval Spain. Vol. 40. 

Boston: Little, Brown and Company, 2002. 

Mernissi, Fatima. Beyond the Veil: Male-Female Dynamics in Modern Muslim 

Society. London: Saqi Books, 2011. 

———. The Veil and the Male Elite: A Feminist Interpretation of Women’s Rights 

in Islam. Cambridge: Perseus Books Publishing, 1991. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. Edition 3. Los Angeles London New 

Delhi Singapore Washington DC: Sage, 2014. 

Misnawati, Misnawati, Samsul Bahri, and Muhammad Nuzul Abrar. “Pemikiran 

Mohammed Arkoun Dalam Penafsiran Kontemporer.” Mudarrisuna: 

Media Kajian Pendidikan Agama Islam 12, no. 2 (June 30, 2022): 271. 

doi:10.22373/jm.v12i2.13292. 

Muchtar, M. Ilham. “Analisis Konsep Hermeneutika Dalam Tafsir Alquran.” 

Hunafa: Jurnal Studia Islamika 13, no. 1 (July 20, 2016): 67–89. 

Mufid, Fathul. “Pendekatan Filsafat Hermeneutika Dalam Penafsiran Al-Quran: 

Transformasi Global Tafsir al-Quran.” Ulul Albab: Jurnal Studi Islam 12, 

no. 1 (2011): 31–49. doi:10.18860/ua.v0i0.2395. 

Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian Kualitatif. Yogyakarta: Rake Sarasin, 

2000. 

Mukhtar Umar, Ahmad. Mu’jam al-Lughah al-Arabiyah al-Mu’ashirah. Kairo: 

Alam al-Kutub, 2008. 

Mulia, Siti Musdah. Muslimah Reformis: Perempuan Pembaru Keagamaan. 

Jakarta: Mizan Media Utama, 2005. 



139 

 

 

Mulyaden, Asep, Ahmad Hasan Ridwan, and Irma Riyani. “Hermeneutika Hasan 

Hanafi Dalam Konteks Penafsiran Al-Qur’an.” Hanifiya: Jurnal Studi 

Agama-Agama 5, no. 1 (April 27, 2022): 17–24. 

doi:10.15575/hanifiya.v5i1.14959. 

Musthapar, Nur Faezah, Raihanah Hj Azahari, and Bahiyah Ahmad. “Sakinah, 

Mawaddah and Raḥmah in Husband-Wife Relationship: A Literature 

Review.” Jurnal Syariah 28, no. 1 (April 30, 2020): 81–104. 

doi:10.22452/js.vol28no1.4. 

Muzayyin, Muzayyin. “Resepsi Hermeneutika Dalam Penafsiran Al-Qur’an Oleh 

M. Quraish Shihab: Upaya Negosiasi Antara Hermeneutika Dan Tafsir al-

Qur’an Untuk Menemukan Titik Persamaan Dan Perbedaan.” Nun: Jurnal 

Studi Alquran Dan Tafsir Di Nusantara 1, no. 1 (December 28, 2015): 111–

39. doi:10.32495/nun.v1i1.11. 

Nadya Maharani. “Analisis Makna Syi’ir Tanpo Waton Karya K.H Moh. Nizam 

As-Shofa (Kajian Hermeneutika Wilhelm Dilthey).” Diploma, IAIN Syekh 

Nurjati Cirebon S1 AFI, 2023. https://repository.syekhnurjati.ac.id/10578/. 

Nauly, Meutia. “Konflik Peran Gender Pada Pria: Teori Dan Pendekatan Empirik.” 

USU Digital Library, 2002. 

Ni’ami, Mohammad Fauzan. “Tafsir Kontekstual Tujuan Pernikahan Dalam Surat 

Ar-Rum: 21.” Nizham: Journal of Islamic Studies 10, no. 1 (June 20, 2022): 

11. doi:10.32332/nizham.v10i1.4469. 

Nikmah, Barokatun, and Nurrus Sa’adah. “Literature Review: Membangun 

Keluarga Harmonis Melalui Pola Asuh Orang Tua.” TAUJIHAT: Jurnal 

Bimbingan Konseling Islam 2, no. 2 (December 30, 2021): 142–54. 

doi:10.21093/tj.v2i2.4269. 

Nurdin, Mochamad, Asep Lukman Daris Salam, Irfan Abdurahman, Acip Acip, and 

Rizal Rizal. “Dinamika Poligami Dalam Hukum Keluarga Islam (Analisis 

Terhadap Perspektif Hukum, Kesejahteraan Keluarga, Dan Kesetaraan 

Gender).” Al-Mashlahah Jurnal Hukum Islam Dan Pranata Sosial 12, no. 

01 (June 26, 2024). doi:10.30868/am.v12i01.6584. 

Nurhalisa, Risa. “Tinjauan Literatur: Faktor Penyebab Dan Upaya Pencegahan 

Sistematis Terhadap Perceraian.” Media Gizi Kesmas 10, no. 1 (June 1, 

2021): 157–64. doi:10.20473/mgk.v10i1.2021.157-164. 

Pattiruhu, Fransisca Jallie. “Critical Legal Feminism Pada Kedudukan Perempuan 

Dalam Hak Waris Pada Sistem Patriarki.” Culture & Society: Journal Of 

Anthropological Research 2, no. 1 (September 30, 2020): 24–30. 

doi:10.24036/csjar.v2i1.57. 



140 

 

 

Prasetiawati, Eka. “Penafsiran Ayat-Ayat Keluarga Sakinah, Mawaddah, Wa 

Rahmah Dalam Tafsir Al-Misbah Dan Ibnu Katsir.” Nizham Journal of 

Islamic Studies 5, no. 2 (December 26, 2017): 138–66. 

Qurrata’Ayun, Najwa, Siti eka Pratiwi, Dini Asyifa Sari, and Siti Noormala. 

“Menggugat Kekuatan Patriarki: Hak-Hak Perempuan Dalam Transformasi 

Menuju Kesetaraan Gender.” Interdisciplinary Explorations in Research 

Journal 2, no. 2 (June 1, 2024): 677–94. doi:10.62976/ierj.v2i2.528. 

Qurthubi, Abu Abdillah Muhammad ibn Ahmad al-. Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an 

Wa al-Mubin Lima Tadhammanahu Min al-Sunnah Wa Ay al-Furqan. Vol. 

16. 24 vols. Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2006. 

———. Al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an Wa al-Mubin Lima Tadhammanahu Min al-

Sunnah Wa Ay al-Furqan. Vol. 6. 24 vols. Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 

2006. 

Rachmawan, Hatib. “Hermeneutika Al-Qur’an Kontekstual: Metode Menafsirkan 

Al-Qur’an Abdullah Saeed.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary 

Journal of Islamic Studies 9, no. 2 (July 28, 2013): 148–61. 

doi:10.18196/aiijis.2013.0025.148-161. 

Rahardjo, Mudjia. “Mengenal ragam studi teks: dari content analysis hingga pos-

modernisme.” Teaching Resources, 2017. http://repository.uin-

malang.ac.id/1105/. 

Rahman, Fazlur. Islam & Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Publications of the Center for Middle Eastern Studies 15. London: 

University of Chicago Press, 1982. 

Rahmawati, Anita. “Harmoni Dalam Keluarga Perempuan Karir : Upaya 

Mewujudkan Kesetaraan Dan Keadilan Gender Dalam Keluarga.” 

PALASTREN:  Jurnal Studi Gender 8, no. 1 (March 10, 2016): 1–34. 

doi:10.21043/palastren.v8i1.932. 

Ramadhan, Muhammad. “Kontekstualisasi Atas QS. Al-Baqarah/2: 223 Terkait 

Marital Rape : Studi Analisis Hermeneutika Ma’na-Cum-Maghza.” ULIL 

ALBAB : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 2, no. 1 (December 31, 2022): 338–44. 

doi:10.56799/jim.v2i1.1119. 

Ramdhani, Sufrianti, and Muhammad Said Said. “Semiotic as Tafsir Approach: A 

Review of Mohammed Arkoun’s Thoughts.” AlifLam Journal of Islamic 

Studies and Humanities 1, no. 2 (January 25, 2021): 63–91. 

doi:10.51700/aliflam.v2i1.287. 



141 

 

 

Reda, Ghsoon. “Ferdinand de Saussure in the Era of Cognitive Linguistics.” 

Language and Semiotic Studies 2, no. 2 (June 1, 2016): 89–100. 

doi:10.1515/lass-2016-020203. 

Rohmah, Yolan Nur. “Penafsiran Kata Mawaddah dalam Kitab Tafsir al-Azhar dan 

al-Ibriz.” Master Thesis, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2018. 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/32429/. 

Rohman, Abdul. “Model Hermeneutika Friedrich Schleiermacher dan Relevasinya 

dengan Ilmu Tafsir Al-Qur’an.” Al-Fanar : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 5, no. 2 (August 31, 2022): 134–48. doi:10.33511/alfanar.v5n2.134-

148. 

Rouf, Abdul. “Jihad: Between Text and Context.” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran 

Dan Keislaman 4, no. 01 (2020): 69–85. doi:10.36671/mumtaz.v4i01.92. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. 

Abingdon; New York: Routledge, 2006. 

Shihab, Muhammad Quraish. Pengantin Al-Qur’an: Kalung Permata Buat Anak-

Anakku. Jakarta: Lentera Hati, 2014. 

Sidik, Humar, and Ika Putri Sulistyana. “Hermeneutika Sebuah Metode Interpretasi 

Dalam Kajian Filsafat Sejarah.” Agastya: Jurnal Sejarah dan 

Pembelajarannya 11, no. 1 (January 31, 2021): 19–34. 

doi:10.25273/ajsp.v11i1.6224. 

Sigiro, Joy Sandra, Fransisco Alexander, and Muhammad Avisena Al-Ghifari. 

“Dampak Keluarga Broken Home Pada Kondisi Mental Anak.” Prosiding 

Seminar Nasional Ilmu Ilmu Sosial (SNIIS) 1 (2022): 766–75. 

Soekarba, Siti Rohmah. Dekonstruksi Dan Pemikiran Mohammed Arkoun. Depok: 

LSM Males Arts Studio Pusat Dokumentasi Seni Indonesia, 2019. 

Soleh, Achmad Khudori. “Membandingkan Hermeneutika Dengan Ilmu Tafsir.” 

TSAQAFAH 7, no. 1 (May 31, 2011): 31. doi:10.21111/tsaqafah.v7i1.106. 

Spellberg, D. A. Politics, Gender, and the Islamic Past: The Legacy of ’A’isha Bint 

Abi Bakr. New York: Columbia University Press, 1995. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 3rd ed. Bandung: 

Alfabeta, 2021. 

Suleiman, Yasir. The Arabic Language and National Identity: A Study in Ideology. 

Edinburgh: Edinburgh University Press, 2003. 

doi:10.1515/9781474472937. 



142 

 

 

Suryadi, Nindita Nurillah. “Konflik Peran Gender Laki-Laki dengan 

Penyalahgunaan Narkoba Warga Binaan Pemasyarakatan di Lapas 

Narkotika Klas IIA Jakarta Timur.” Master Thesis, UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2021. 

Syamsuddin, Sahiron. Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an. 

Yogyakarta: Pesantren Nawasea Press, 2017. https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/40731/. 

Syamsudin, Syahiron. Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an. 

Yogyakarta: Nawasea, 2011. 

Syathibi, Abu Ishaq al-. Al-Muwāfaqāt Fī Ushūl al-Syarīʿah. Beirut: Dar al Kutub 

Al Ilmiyyah, 2004. 

Toni, Agus. “Membangun Paradigma Kritis Tekstualis Menuju Historis Sosialis 

Dalam Islam.” El-Wasathiya: Jurnal Studi Agama 5, no. 1 (August 14, 

2017): 15–26. doi:10.35888/el-wasathiya.v5i1.3024. 

Tucker, Judith E. Women in Nineteenth-Century Egypt. Nachdruck d. Ausgabe von 

1985, Cambridge Univ. Pr. Melbourne: Cambridge University Press, 2002. 

Ulya, Risqo Faridatul, and Ummi Kalsum Hasibuan. “Studi Kitab Hadis: Kitab Al-

Nihayah Fi Al-Fitan Wa Al-Malahim Karya Ibnu Katsir.” Jurnal Ulunnuha 

9, no. 2 (December 30, 2020): 202–13. doi:10.15548/ju.v9i2.1824. 

Umar, M. Hasbi, and Zahidin Zahidin. “Pendekatan Hukum Zakat Profesi Menurut 

Ulama Konservatif Dan Progresif.” Jurnal Literasiologi 3, no. 4 (July 6, 

2020): 89–100. doi:10.47783/literasiologi.v3i4.125. 

Uyun, Qurotul. “Peran Gender Dalam Budaya Jawa.” Psikologika: Jurnal 

Pemikiran Dan Penelitian Psikologi 7, no. 13 (January 1, 2002): 32–42. 

doi:10.20885/psikologika.vol7.iss13.art3. 

Wadud, Amina. Qur’an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s 

Perspective. 2nd ed. New York: Oxford University Press, 1999. 

Yuniria, Marice, Syahrial Dedi, and Jumira Warlizasusi. “Implementasi Ikrar 

Sighat Taklik Talak Dalam Membentuk Keluarga Sakinah Mawaddah Wa 

Rahmah.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 16, 

no. 5 (July 13, 2022): 1779–86. doi:10.35931/aq.v16i5.1228. 

Zayd, Nasr Hamid Abu. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical 

Analysis. Deen Hag: Amsterdam University Press, 2006. 

 

















 


