
PROSES PENCIPTAAN ALAM SEMESTA MENURUT AL-

QUR’AN: ANALISIS PENAFSIRAN PENCIPTAAN LANGIT 

DAN BUMI MENURUT M ABDUH DAN ZAGHLUL 

PERSPEKTIF TAFSIR ILMI 

 

TESIS 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar 

Magister Hukum (M.H) Pada Program Studi Hukum Keluarga Islam Konsentrasi 

Tafsir Hadis 

 
 

 
 

 

oleh: 

RIZKI RIAN SAPUTRA 

NIM. 22390214972 

 

Pembimbing I 

Dr. Junaidi Lubis M.Ag 

 

Pembimbing II 

Dr. Zailani M.Ag 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H/ 2025 M 











 



i 

 

KATA PENGANTAR 

 

    ﷽ 

Alhamdulillahi rabbil ‟alamin, segala puji bagi Allah SWT yang telah 

melimpahkan rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan Tesis 

ini yang berjudul: ―Proses Penciptaan Alam Semesta Menurut Al-Qur’an: 

Analisis Penafsiran Penciptaan Langit Dan Bumi Menurut M Abduh Dan 

Zaghlul Perspektif Tafsir Ilmi” dan untuk memenuhi tugas akhir sebagai syarat 

memperoleh gelar Magister Hukum (M.H).  

Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada teladan untuk umat 

manusia yakni Nabi Muhammad SAW, semoga kelak kita bisa mendapatkan 

syafaatnya. 

Penulis menyadari tanpa bantuan dari banyak pihak, penulis tidak akan 

mampu untuk menyelesaikan tulisan ini dengan baik. Terima kasih kepada seluruh 

pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan Tesis ini yang tidak bisa 

penulis sebutkan satu per satu. Hanya Allah SWT yang dapat membalas semua 

jasa dan bantuan yang telah diberikan oleh mereka. Untuk itu penulis ucapkan 

terima kasih kepada: 

1. Teristimewa untuk Ayahanda Amin dan Ibunda Manijem yang telah 

memberikan dukungan terbaik, teladan terbaik, motivasi terbaik, perjuangan 

terbaik, dan doa terbaik untuk penulis sehingga penulis bisa menyelesaikan 

Tesis ini. begitu pula dengan Kakanda Supadli, Suikarman, Suprianto dan Ai 

Sumantri S.Pd, serta Adinda Welly Asmarita S.Pd yang selalu memberikan 



ii 

 

dukungan dan doanya. Begitupula dengan seluruh keluarga yang juga 

memiliki andil yang besar dalam proses perkuliahan baik dari segi dukungan 

dan materi. Semoga Allah balas kebaikan kalian dengan kebaikan pula. 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim. Prof. Dr. Hj. Leny 

Novianti, MS., SE., AK, CA beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di universitas ini. 

3. Direktur Pascasarjana Uin Suska Riau Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag beserta 

para Jajarannya. 

4. Bapak Dr. Zailani M.Ag selaku Ketua Program Pasca Sarjana Studi Hukum  

Keluarga Tafsir Hadis, Pembimbing Akademik serta peran beliau sebagai 

Pembimbing Tesis yang telah memberikan tunjuk ajarnya kepada penulis 

selama menjadi mahasiswa di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim. 

5. Bapak Dr. Junaidi Lubis, M.Ag selaku pembimbing Tesis yang telah sangat 

banyak memberikan bimbingannya kepada penulis sehingga penulis bisa 

menyelesaikan penyusunan tesis ini. Terima kasih banyak atas segala nasihat, 

motivasi, dan bimbingan yang telah diberikan kepada penulis. 

6. Seluruh dosen yang telah memberikan materi perkuliahannya. Semoga Allah 

membalas kebaikan yang telah dilakukan dan Allah SWT jadikan ilmu yang 

diajarkan sebagai amal jariyah dan ladang ilmu yang bisa dituai kemudian 

hari. 

7. Kepala Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

beserta segenap jajarannya yang telah memberikan kesempatan kepada 



iii 

 

penulis untuk meminjam berbagai referensi guna menopang pembahasan 

yang penulis butuhkan dalam penyusunan Tesis ini. 

8. Sahabat Tercinta yakni Muhammad Arif L.c, Fadli Ayu al Ghifari S.Ag, Arif 

Budiman L.c, Siti Maisarah S.H, Miftahul Jannah S.Ag, M.H, M.Zacky 

Fawarud L.c, M.H. 

9. Seluruh teman-teman yang sama-sama duduk untuk menimba ilmu di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau terutama di Program 

Studi Ilmu al-Qur‘an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin yang telah memberikan 

semangat, kritik, saran, serta doa terbaik. 

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki dalam 

penulisan Tesis ini. Karena itu, tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan 

yang memerlukan kritikan positif demi kesempurnaan Tesis ini. Semoga Tesis 

ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis berdo‘a semoga 

kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai sebagai ibadah 

sehingga selalu mendapatkan rahmat dan karunia-Nya. Aamiin ya Rabbal 

„aalamiin. 

 

       Pekanbaru, 24 Juni 2025 

       Penulis, 

 

 

       Rizki Rian Saputra                        

       NIM. 22390214972 

 



 

iv 

DAFTAR ISI 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ i 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... iv 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... vi 

ABSTRAK .......................................................................................................... viii 

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ................................................................................ 8 

C. Permasalahan ................................................................................. 9 

1. Identifikasi Masalah ................................................................... 9 

2. Batasan Masalah ........................................................................ 9 

3. Rumusan Masalah .................................................................... 10 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................... 10 

E. Sistematika Penulisan .................................................................. 11 

BAB II LANDASAN TEORI ............................................................................. 13 

A. Penciptaan Langit dan Bumi Menurut Al-Qur‘an ....................... 13 

B. Pengertian Tafsir Ilmi .................................................................. 18 

C. Sejarah Perkembangan Tafsir Ilmi .............................................. 22 

1. Era Klasik ................................................................................ 24 

2. Era Pertengahan ....................................................................... 26 

3. Era Kebangkitan (Modernisme Islam) ..................................... 26 

4. Era Kontemporer...................................................................... 28 

D. Penciptaan Langit dan Bumi dari Satu Kesatuan (Big Bang) ..... 29 

E. Pendapat Mayoritas Ulama Terhadap Penafsiran Ayat-ayat 

Penciptaan Alam Semesta .................................................................... 31 

F. Analisis Komprehensif Pemikiran Muhammad Abduh Dan 

Zaghloul El-Naggar .............................................................................. 35 

G. Tantangan dan Problematika Tafsir Ilmi dalam Kajian Al-Qur'an . 

  ..................................................................................................... 66 

H. Tinjauan Kepustakaan ................................................................. 71 

 



 

v 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 77 

A. Jenis Penelitian ............................................................................ 77 

B. Sumber Data ................................................................................ 77 

C. Teknik Pengumpulan Data (Konten Analisis) ............................. 78 

D. Teknik Analisis Data ................................................................... 80 

BAB IV   .............................................................................................................. 83 

HASIL DAN PEMBAHASAN ........................................................................... 83 

A. Analis Ayat-ayat Al-Qur'an tentang Penciptaan Alam semesta .. 83 

B. Komparasi dan Sintesis Pemikiran Kedua Tokoh ..................... 109 

C. Relevansi Pendekatan Tafsir Muhammad Abduh dan Zaghloul El-

Naggar di Era Modern ........................................................................ 115 

D. Kritik Terhadap Pemikiran Kedua Tokoh ................................. 117 

BAB V   ............................................................................................................ 128 

PENUTUP .......................................................................................................... 128 

A. Kesimpulan ................................................................................ 128 

B. Saran .......................................................................................... 129 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 131 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ن Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ر

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ي S ش

 ` ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

 Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dlommah dengan ―u‖, sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = Â  misalnya  لال menjadi qâla 

Vokal (i) panjang  = Î  misalnya  ليل menjadi qîla 



 

vii 

Vokal (u) panjang = Û  misalnya دون menjadi dûna 

 Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga dengan suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah 

ditulis dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) =  ــــى misalnya  لىل menjadi qawlun 

Diftong (ay) =  ــيـ misalnya  خير menjadi khayrun 

C. Ta’ Marbûthah )ة( 

Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya  الرسالة للمذرسةmenjadi al-

risalah li al mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  في

 .menjadi fi rahmatillahرحمة الله 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalalah 

 Kata sandang berupa ―al‖ (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut ini: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan.... 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

c. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya‟ lam yakun. 

E. Daftar Singkatan 

AS : Alaihis Salam 

SAW : Shallallahu ‗Alaihi Salam 

SWT : Subhanahu Wa Ta‘ala 

RA : Radhiyallahu Anhu/a 

 

 



 

viii 

ABSTRAK 

Penelitian ini membahas proses penciptaan alam semesta menurut Al-

Qur‘an dengan fokus pada penafsiran dua tokoh penting, yaitu Muhammad Abduh 

dan Zaghloul El-Naggar, dalam kerangka pendekatan tafsir ilmi. Tafsir ilmi 

merupakan pendekatan penafsiran yang mengintegrasikan wahyu Al-Qur‘an 

dengan temuan-temuan sains modern. Ayat-ayat kauniyah yang berkaitan dengan 

penciptaan langit dan bumi menjadi objek utama kajian, terutama QS. Al-Anbiya: 

30, QS. Hud: 7, QS. Al-Baqarah: 164, QS. Fussilat: 11, dan QS. Az-Zariyat: 47. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan studi 

pustaka dan analisis isi (content analysis). Data dikaji melalui analisis komparatif 

terhadap dua kitab tafsir utama, yaitu Tafsir al-Manar karya Muhammad Abduh 

dan Tafsir al-Jiyulujiyah fi al-Qur‟an al-Karim karya Zaghloul El-Naggar. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Muhammad Abduh menafsirkan ayat-ayat 

penciptaan dengan pendekatan rasional dan filosofis, yang menekankan nilai-nilai 

moral dan spiritual serta pentingnya penggunaan akal. Sementara itu, Zaghloul El-

Naggar menekankan kesesuaian Al-Qur‘an dengan sains kontemporer, seperti 

teori Big Bang dan pentingnya air dalam kehidupan, sehingga memperkuat 

argumentasi mengenai kemukjizatan ilmiah Al-Qur‘an (i‘jaz ilmi). Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa kedua pendekatan memiliki kekuatan masing-masing: 

Abduh unggul dalam membangun kesadaran spiritual dan intelektual, sedangkan 

El-Naggar relevan dalam menjembatani dialog antara Al-Qur‘an dan ilmu 

pengetahuan. Studi ini menawarkan kontribusi terhadap pengembangan tafsir ilmi 

yang seimbang antara aspek rasional, spiritual, dan ilmiah, serta mendorong 

integrasi antara agama dan sains dalam menjawab tantangan kontemporer. 

 

 

Kata kunci: M.Abduh, El-Naggar, Tafsir Ilmi. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 

ABSTRACT 

This research explores the process of the creation of the universe as 

described in the Qur‘an by analyzing the interpretations of two prominent 

scholars: Muhammad Abduh and Zaghloul El-Naggar, through the framework of 

tafsir ilmi (scientific exegesis). Tafsir ilmi is an interpretative method that 

integrates Qur'anic revelation with modern scientific discoveries. The primary 

verses examined include QS. Al-Anbiya: 30, QS. Hud: 7, QS. Al-Baqarah: 164, 

QS. Fussilat: 11, and QS. Az-Zariyat: 47, which are often considered to carry 

cosmological and scientific significance. This study adopts a qualitative-

descriptive approach, utilizing literature review and content analysis. The data 

were analyzed through a comparative study of two key tafsir works: Tafsir al-

Manar by Muhammad Abduh and Tafsir al-Jiyulujiyah fi al-Qur‟an al-Karim by 

Zaghloul El-Naggar. The findings indicate that Muhammad Abduh interprets the 

verses through a rational-philosophical lens, emphasizing moral, spiritual, and 

intellectual reflection. In contrast, Zaghloul El-Naggar emphasizes the scientific 

relevance of the Qur‘an by linking the verses to contemporary scientific theories, 

such as the Big Bang and the biological significance of water, highlighting the 

miraculous scientific dimension (i‟jaz ilmi) of the Qur‘an. The study concludes 

that both approaches have unique strengths: Abduh's method reinforces 

intellectual and spiritual awareness, while El-Naggar‘s perspective effectively 

bridges Qur‘anic revelation with modern science. This comparative analysis 

contributes to the development of a more balanced scientific exegesis that 

harmonizes rationality, spirituality, and empirical knowledge in addressing 

contemporary challenges. 

 

Keywords: M.Abduh, El-Naggar, scientific interpretation. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

x 

 ملخص

تتناول ىذه الدراسة عملية خلق الكون وفقًا للقرآن الكريم، مع التركيز على تفسير شخصيتين 
مهمتين هما محمد عبده وزغلول النجار، في إطار نهج التفسير العلمي. التفسير العلمي ىو نهج 

الحديث. تتناول ىذه الدراسة الآيات الكونية تفسيري يدمج الوحي القرآني مع اكتشافات العلم 
، 461، وسورة البقرة: 7، وسورة ىود: 03الدتعلقة بخلق السماء والأرض، ولا سيما سورة الأنبياء: 

تستخدم ىذه الدراسة طريقة نوعية وصفية مع نهج  .17، وسورة الذاريات: 44وسورة فصلت: 
تم تحليل البيانات من خلال تحليل مقارن  .(content analysis) دراسة الدراجع وتحليل المحتوى

لكتابين رئيسيين في التفسير، وهما تفسير الدنار لمحمد عبده وتفسير الجيولوجية في القرآن الكريم 
لزغلول النجار. أظهرت نتائج البحث أن محمد عبده يفسر آيات الخلق بنهج عقلاني وفلسفي، 

ة استخدام العقل. في حين أن زغلول النجار يؤكد على يركز على القيم الأخلاقية والروحية وأهمي
توافق القرآن مع العلوم الدعاصرة، مثل نظرية الانفجار العظيم وأهمية الداء في الحياة، مما يعزز الحجة 

تخلص ىذه الدراسة إلى أن كلا النهجين لذما  .الدتعلقة بإعجاز القرآن العلمي )إعجاز علمي(
ق في بناء الوعي الروحي والفكري، بينما النجار ذو صلة في بناء جسر قوتهما الخاصة: عبده يتفو 

الحوار بين القرآن والعلم. تقدم ىذه الدراسة مساهمة في تطوير تفسير علمي متوازن بين الجوانب 
 .العقلانية والروحية والعلمية، وتشجع على التكامل بين الدين والعلم في مواجهة التحديات الدعاصرة

 

التفسير العلميمحمد عبده، النجار، : المفتاحيةالكلمات   

 
 

 

 

 

 



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Al-Qur‘an sebagai kitab petunjuk kehidupan umat Islam memiliki 

kedalaman makna yang tak terbatas, menyentuh berbagai aspek kehidupan 

manusia, mulai dari spiritualitas, moralitas, hingga tata cara berinteraksi 

dengan alam dan sesama.
1
 Al-Qur'an mengandung banyak ayat yang merujuk 

pada proses penciptaan alam semesta, bumi, dan manusia.
2
 Ayat-ayat ini 

seringkali dijadikan landasan untuk mendalami hubungan antara wahyu Ilahi 

dan ilmu pengetahuan. Beberapa ayat kunci mengenai penciptaan di antaranya: 

هُمَا  ٓ  آ  أوَلََْ يَ رَ ٱلَّذِينَ كَفَرُو تِ وَٱلْأَرْضَ كَانَ تَا رَتْ قًا فَ فَتَ قْنََٰ وََٰ مََٰ ءِ كُلَّ ٓ  وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَا ٓ  أنََّ ٱلسَّ

أفََلَا يُ ؤْمِنُونَ  ٓ  شَىْءٍ حَىٍّ   

Artinya: Dan apakah orang-orang yang kafir tidak 

mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu keduanya dahulu 

adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara 

keduanya. Dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. 

Maka mengapakah mereka tiada juga beriman? (QS Al-Anbiya‟ 

[21]: 30)
3
 

 

Ayat ini dianggap sebagai indikasi awal dalam Al-Qur'an yang 

berkaitan dengan teori ilmiah modern seperti Big Bang. Dalam tafsir ilmi, 

proses pemisahan langit dan bumi serta peran air dalam kehidupan memiliki 

                                                 
1
 Haidar Bagir, Islam Tuhan Islam Manusia (Almizan, 2017). 

2
 Hidayatul Mardiah, ―Ayat-Ayat Alam Semesta Dalam Al-Qur‘an (Penafsiran Tentang 

Langit Dan Bumi) Prespektif Tafsir Ilmi Kemenag–LIPI‖ (UIN Raden Intan Lampung, 2018). 
3
 Al-Qur'an, Surah Al-Anbiya' (21:30), terjemahan oleh Departemen Agama Republik 

Indonesia, (Jakarta: Departemen Agama, 2002), 371. 



2 

 

 

relevansi mendalam dengan penelitian ilmiah modern.
4
 Kemudian di ayat lain 

Allah Swt berfirman: 

تِ وَٱلْأَرْضَ فِِ سِتَّةِ أيََّامٍ وكََانَ عَرْشُوُ  وََٰ مََٰ لُوكَُمْ أيَُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ٓ  عَلَى ٱلْمَا ۥوَىُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّ  ٓ  ءِ ليَِب ْ

عُوثوُنَ مِن وَلئَِن قُ لْتَ إنَِّكُم ذَا ٓ  آ  بَ عْدِ ٱلْمَوْتِ ليََ قُولَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُو ٓ  مَّب ْ بِينٌ  ٓ  إِنْ ىََٰ  إِلاَّ سِحْرٌ مُّ

Artinya: Dan Dialah yang menciptakan langit dan bumi dalam 

enam masa, dan adalah singgasana-Nya (sebelum itu) di atas air, 

agar Dia menguji siapakah di antara kamu yang lebih baik amalnya, 

dan jika kamu berkata (kepada penduduk Mekah): "Sesungguhnya 

kamu akan dibangkitkan sesudah mati", niscaya orang-orang yang 

kafir itu akan berkata: "Ini tidak lain hanyalah sihir yang nyata". 

(QS Hud [11]: 7)
5
 

 

Ayat ini sering dibahas dalam kaitannya dengan periode penciptaan 

yang menunjukkan keteraturan dan tahapan penciptaan, yang sejalan dengan 

pandangan ilmiah tentang pembentukan alam semesta secara bertahap.
6
 

Al-Qur‘an sering dianggap sebagai sumber pengetahuan yang 

melampaui zamannya. Ayat-ayat yang membahas penciptaan alam semesta, 

seperti QS Al-Anbiya‘ [21]: 30, yang menyebutkan bahwa langit dan bumi 

awalnya menyatu sebelum dipisahkan, telah diinterpretasikan oleh banyak 

ilmuwan sebagai referensi terhadap teori Big Bang. Teori ini, yang 

dikemukakan oleh Georges Lemaître pada tahun 1927 dan didukung oleh 

bukti observasi seperti radiasi latar belakang kosmik, menyatakan bahwa 

alam semesta bermula dari sebuah titik singularitas yang kemudian 

                                                 
4
 Dedeh Uies, ―Penafsiran Teori Big Bang Dalam Perspektif Al-Qur‘an,‖ Al-Fath 10, no. 

1 (2016): 57–80. 
5
 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur'an dan Terjemahannya (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2017), QS Hud [11]: 7. 
6
 Penafsiran M Quraish Shihab Terhadap Ayat, ―Penafsiran M. Quraish Shihab Terhadap 

Ayat-Ayat Tentang Penciptaan Alam Semesta‖ (2008). 



3 

 

 

mengembang secara dramatis.
7
 Selain itu, ayat ini juga menyebutkan peran 

air dalam penciptaan kehidupan, yang sejalan dengan temuan ilmiah bahwa 

air adalah elemen fundamental bagi keberlangsungan kehidupan. Dalam 

konteks ini, Al-Qur‘an tidak hanya memberikan pandangan teologis tentang 

penciptaan, tetapi juga menawarkan isyarat-isyarat yang dapat dihubungkan 

dengan penemuan ilmiah modern.
8
 

Tafsir ilmi, atau penafsiran Al-Qur‘an melalui pendekatan ilmiah, telah 

menjadi metode yang populer di kalangan ilmuwan Muslim kontemporer. 

Metode ini bertujuan untuk menunjukkan bahwa Al-Qur‘an tidak 

bertentangan dengan sains, melainkan mengandung kebenaran ilmiah yang 

dapat diverifikasi melalui penelitian. Zaghloul El-Naggar (1933), dalam 

karyanya, Tafsir Al-Jiyulujiyah fi al-Qur‘an al-Karim atau yang 

diterjemahkan dan banyak beredar di Eropa yaitu The Geological Concepts in 

the Qur‟an, menjelaskan bagaimana ayat-ayat Al-Qur‘an tentang penciptaan 

bumi, atmosfer, dan kehidupan memiliki relevansi dengan temuan geologi 

modern.
9
 Zaghloul El-Naggar adalah seorang ilmuwan Muslim kontemporer 

yang dikenal luas atas dedikasinya dalam mengembangkan tafsir ilmi. Beliau 

memiliki latar belakang keilmuan di bidang geologi dan ilmu bumi, dengan 

gelar doktor dari University of Wales, Inggris. Selain keahliannya sebagai 

seorang akademisi, El-Naggar juga aktif menulis dan berdakwah, menjadikan 

                                                 
7
 Georges Lemaître, The Primeval Atom: An Essay on the Origin of the Universe 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1950), 45-47. 
8
 Muhammad al-Ghazali, Al-Qur'an dan Ilmu Pengetahuan Modern (Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2009), 123-125. 
9
 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Qur'an (Cairo: Al-Azhar 

University Press, 2007), 1-3. 



4 

 

 

Al-Qur'an sebagai rujukan utama untuk memahami keajaiban alam semesta 

melalui sains.
10

 

El-Naggar menegaskan bahwa Al-Qur‘an bukan hanya kitab petunjuk 

spiritual, tetapi juga sumber pengetahuan ilmiah yang dapat menginspirasi 

penelitian lebih lanjut. Misalnya, dalam menafsirkan QS Al-Anbiya‘ [21]: 30, 

ia menghubungkan pemisahan langit dan bumi dengan teori Big Bang, serta 

menekankan pentingnya air dalam penciptaan kehidupan, yang sesuai dengan 

temuan ilmiah tentang peran air dalam biokimia.  

Zaghloul El-Naggar, dengan latar belakang keilmuannya di bidang 

geologi, menafsirkan ayat ini melalui lensa sains modern. Ia melihat frasa 

“langit dan bumi dahulu adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan 

antara keduanya” sebagai isyarat ilmiah yang selaras dengan teori Big Bang, 

yaitu teori kosmologis yang menjelaskan bahwa alam semesta bermula dari 

sebuah titik singularitas yang kemudian mengembang. El-Naggar juga 

menekankan peran air dalam penciptaan kehidupan, sebagaimana disebutkan 

dalam ayat tersebut, yang sejalan dengan temuan ilmiah bahwa air adalah 

elemen fundamental bagi keberlangsungan kehidupan di bumi.
11

 Bagi El-

Naggar, penafsiran ilmiah ini tidak hanya memperkuat kebenaran Al-Qur‘an 

sebagai wahyu Ilahi, tetapi juga menunjukkan bahwa Al-Qur‘an mengandung 

isyarat-isyarat ilmiah yang dapat menginspirasi penelitian lebih lanjut. 

Pendekatannya bertujuan untuk menjembatani kesenjangan antara agama dan 

                                                 
10

 Dinni Nazhifah, ―Tafsir-Tafsir Modern Dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M,‖ Jurnal 

Iman Dan Spiritualitas 1, no. 2 (2021): 211–218. 
11

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Qur'an, (Cairo: Al-Azhar 

University Press, 2007), 54-56. 



5 

 

 

sains, serta menjawab tantangan modern tentang relevansi Al-Qur‘an di era 

perkembangan ilmu pengetahuan yang pesat. Pendekatannya menekankan 

bahwa mukjizat Al-Qur'an tidak hanya berlaku untuk umat terdahulu, tetapi 

terus relevan dengan temuan sains modern.
12

 

Sedangkan di pembahasan yang sama Muhammad Abduh (1849-1905), 

sebagai pembaharu Islam dan penafsir Al-Qur‘an, memiliki pendekatan 

berbeda dalam memahami ayat-ayat yang berkaitan dengan penciptaan alam 

semesta. Dalam Tafsir Al-Manar, yang ditulis bersama muridnya, Rasyid 

Ridha (1865-1935), Abduh menekankan penafsiran rasional dan kontekstual 

terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an. Ia tidak secara eksplisit menjadikan ilmu 

pengetahuan modern sebagai alat utama untuk memahami Al-Qur‘an, tetapi 

berupaya menghubungkan ajaran Al-Qur‘an dengan akal dan realitas.
13

 

sebagai seorang reformis Islam dan pemikir rasional, menafsirkan QS Al-

Anbiya‘ [21]: 30 dengan pendekatan yang lebih filosofis dan spiritual. Abduh 

tidak secara eksplisit mengaitkan ayat ini dengan teori ilmiah tertentu, seperti 

Big Bang atau peran air dalam biokimia. Sebaliknya, ia melihat ayat ini 

sebagai undangan untuk merenungkan kebesaran Allah melalui keteraturan 

dan keindahan alam semesta. Bagi Abduh, pesan utama ayat ini adalah 

membangun kesadaran spiritual dan moral, serta mengajak manusia untuk 

menggunakan akalnya dalam memahami tanda-tanda kebesaran Allah di alam 

semesta. Ia menekankan bahwa Al-Qur‘an tidak hanya berbicara tentang 

                                                 
12

 Mahmud Rifaannudin, ―Nafs Wahidah Dalam Al-Qur‘an Al-Karim Menurut Zaghlul 

Raghib Muhammad An-Najjar,‖ ZAD Al-Mufassirin 5, no. 1 (2023): 60–77. 
13

 Yasif Maladi, Makna Dan Manfaat Tafsir Maudhu‟i (Prodi S2 Studi Agama-Agama 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021). 



6 

 

 

fakta-fakta ilmiah, tetapi juga mengajarkan nilai-nilai spiritual dan etika yang 

dapat membimbing manusia dalam kehidupan. Pendekatan Abduh lebih 

bertujuan untuk memperkuat iman dan akhlak umat Islam, tanpa harus 

mengaitkannya secara langsung dengan temuan ilmiah modern.
14

 

Penafsiran-penafsiran di atas mengandung dimensi yang tidak hanya 

bersifat spiritual tetapi juga intelektual. Tafsir ilmi berfungsi untuk 

menjelaskan bahwa Al-Qur'an bukan hanya kitab petunjuk, tetapi juga 

mengandung isyarat-isyarat ilmiah yang dapat menginspirasi penelitian sains. 

Pendekatan ini memberikan jawaban atas keraguan modern mengenai 

keselarasan antara agama dan sains, terutama di tengah perkembangan 

teknologi dan ilmu pengetahuan.
15

 

Perbedaan mendasar antara Zaghloul El-Naggar dan Muhammad 

Abduh terletak pada fokus dan pendekatan mereka. Zaghloul El-Naggar 

memadukan pengetahuan ilmiah dengan ayat-ayat Al-Qur'an untuk 

menunjukkan bahwa Al-Qur'an selaras dengan sains modern. Ia 

memanfaatkan penemuan ilmiah seperti teori Big Bang dan perkembangan 

embriologi untuk memperkuat argumen bahwa Al-Qur'an adalah mukjizat 

Ilahi yang relevan sepanjang masa. 

Di sisi lain, Muhammad Abduh lebih mengedepankan aspek filosofis 

dan rasionalitas dalam tafsir. Ia memandang ayat-ayat Al-Qur‘an sebagai 

panduan untuk memahami alam melalui akal, tanpa berusaha mengaitkannya 

                                                 
14

 Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, vol. 1, bersama Rasyid Ridha (Beirut: Dar al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), 189-191 
15

 M Syaeful Bahri, ―Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian Agama 

RI‖ (Institut PTIQ Jakarta, 2022). 



7 

 

 

secara spesifik dengan teori-teori ilmiah modern. Abduh lebih menekankan 

pada pentingnya membangun kesadaran spiritual dan moral daripada mencari 

pembuktian sains dalam teks Al-Qur'an.
16

 

Dengan mengkaji pendekatan kedua tokoh ini, penelitian ini 

menawarkan pemahaman mendalam tentang bagaimana ayat-ayat Al-Qur'an 

tentang penciptaan Alam semesta dipahami dan dijelaskan melalui perspektif 

ilmiah yang berbeda. Kajian komparatif ini tidak hanya penting untuk 

memahami kontribusi keduanya terhadap tafsir ilmi tetapi juga memperkaya 

dialog antara agama dan sains dalam konteks modern. Zaghloul El-Naggar 

dan Muhammad Abduh menjadi representasi penting dari bagaimana ilmu 

pengetahuan dapat menjadi alat untuk memahami pesan wahyu secara lebih 

luas. 

Berdasarkan latar belakang di atas maka dengan fokus pada ayat-ayat 

penciptaan alam semesta, tesis ini menggarisbawahi relevansi Al-Qur‘an 

dalam menjawab pertanyaan-pertanyaan besar tentang asal-usul alam semesta 

di tengah perkembangan ilmu pengetahuan yang pesat dengan judul Proses 

Penciptaan Alam Semesta Menurut Al-Qur‘an: Analisis Penafsiran 

Penciptaan Langit Dan Bumi Menurut M Abduh Dan Zaghlul Perspektif 

Tafsir Ilmi. 

                                                 
16

 Rizki Firmansyah and Sufian Bosu, ―Jejak Penafsiran Rasional Pada Kitab Tafsir Juz 

‗Amma Karya Muhammad Abduh,‖ Mimesis 4, no. 1 (2023): 23–38. 



8 

 

 

B. Penegasan Istilah 

Untuk memberikan kejelasan terhadap tulisan ini, maka penulis perlu 

mejelaskan istilah-istilah yang ada di dalamnya dan menghindari                         kemungkinan 

terjadi kesalah pahaman, yaitu : 

1. Tafsir Ilmi 

Pendekatan tafsir ilmi adalah metode penafsiran Al-Qur'an yang 

berupaya memahami ayat-ayat melalui integrasi antara teks Al-Qur'an 

dengan ilmu pengetahuan modern. Pendekatan ini bertujuan untuk 

menunjukkan bahwa kandungan Al-Qur'an tidak hanya relevan dalam 

konteks spiritual dan moral, tetapi juga memiliki korelasi dengan fakta 

ilmiah kontemporer. 

2. Ayat penciptaan  

Ayat penciptaan merujuk pada ayat-ayat Al-Qur'an yang 

membahas proses penciptaan alam semesta, bumi, langit, kehidupan, 

dan makhluk hidup. Ayat-ayat ini sering kali menjadi objek kajian 

dalam tafsir ilmi karena relevansinya dengan ilmu pengetahuan 

modern, seperti kosmologi, biologi, dan geologi. 

3. Alam semesta 

Alam semesta adalah keseluruhan ciptaan yang meliputi segala 

sesuatu yang ada, baik yang tampak maupun yang tidak tampak, 

seperti langit, bumi, planet, bintang, galaksi, serta ruang dan waktu itu 

sendiri. Alam semesta mencakup segala materi dan energi yang ada, 

serta hukum-hukum alam yang mengatur segala fenomena yang 



9 

 

 

terjadi di dalamnya, seperti gravitasi, gerakan planet, dan interaksi 

antara partikel-partikel subatomik. 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Identifikasi permasalahan terkait topik penelitian ini adalah sebagai 

berikut: 

a. Kedua tokoh memiliki pendekatan yang berbeda dalam menafsirkan ayat-

ayat penciptaan di Al-Qur'an menggunakan sains. Bagaimana perbedaan 

ini memengaruhi interpretasi mereka terhadap ayat-ayat tersebut? 

b. Sejauh mana pendekatan sains dalam tafsir ilmi yang digunakan oleh 

Muhammad Abduh dan Zaghloul El-Naggar dapat dianggap valid dan 

relevan untuk memahami ayat-ayat Al-Qur'an, terutama dalam konteks 

penciptaan alam semesta ? 

c. Bagaimana latar belakang keilmuan dan pengalaman religius masing-

masing tokoh memengaruhi pendekatan mereka terhadap ayat-ayat 

penciptaan alam semesta? 

d. Bagaimana pendekatan keduanya dapat berkontribusi terhadap 

pengembangan tafsir modern? 

e. Apakah studi komparatif ini dapat memberikan model pendekatan tafsir 

ilmi yang lebih inklusif dan seimbang? 

2. Batasan Masalah 

Batasan masalah bertujuan agar penelitian ini terfokus kepada 

permasalahan yang memang menjadi inti diadakan penelitian ini. dari 



10 

 

 

berbagai identifikasi masalah yang telah dipaparkan sebelumnya, dan juga 

dari banyaknya Ayat-ayat Al-Qur‘an yang menjalaskan proses penciptaan 

Alam Semesta sebanyak 30 Ayat, maka peneliti membatasi penelitian ini 

dengan hanya merujuk pada Q.S. Al-Anbiya‘ ayat 30, Q.S. Hud ayat 7, Q.S. 

Al-Baqarah ayat 164, QS Al-Fussilat ayat 11, dan QS Az-Zariat ayat 47. 

 Selain itu, Penelitian hanya fokus pada dua kitab tafsir, yakni Tafsir 

Al-Manar dan Tafsir Al-Jiyulujiyah fi al-Qur‘an al-Karim, tanpa membahas 

kitab tafsir lain yang juga berkontribusi dalam tafsir ilmi. 

3.  Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan sebelumnya, penulis 

mengangkat dua rumusan masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pemikiran M. Abduh dan Zaghlul dalam menjelaskan ayat-ayat 

tentang Proses penciptaan Langit dan Bumi? 

2. Apa perbedaan dan persamaan Pemikiran M. Abduh dan Zaghlul dalam 

menjelaskan ayat-ayat tentang Proses Penciptaan langit dan bumi? 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Tujuan dari dilaksanakannya penelitian ini adalah: 

1. Untuk mengetahui pemikiran M. Abduh dan Zaghlul dalam 

menjelaskan ayat-ayat tentang Proses penciptaan Langit dan Bumi 



11 

 

 

2. Untuk mengetahui perbedaan dan persamaan Pemikiran M. Abduh dan 

Zaghlul dalam menjelaskan ayat-ayat tentang Proses Penciptaan langit 

dan bumi 

B. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat yang dapat diambil dari penelitian ini adalah: 

a. Secara akademis, penelitian ini bermanfaat sebagai salah satu syarat 

untuk mendapatkan gelar Magister Hukum (M.H) pada program studi 

Hukum Keluarga konsentrasi Tafsir Hadis, Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

b. Secara teoritis, Penelitian ini dapat memberikan kontribusi akademis 

dalam menjelaskan bagaimana ayat-ayat Al-Qur‘an, terutama yang 

bersifat alamiah seperti penciptaan alam semesta. 

c. Secara praktis, Penelitian ini juga bermanfaat sebagai bahan 

perbandingan antara tafsir maqasidi dengan tafsir klasik, sehingga bisa 

menjadi referensi penting bagi para peneliti yang tertarik pada studi 

komparatif dalam ilmu tafsir. 

E. Sistematika Penulisan 

Agar penelitian ini terpapar secara terarah, sistematis dan sesuai dengan 

tujuan serta kegunaanya, maka sistematika pembahasannya adalah sebagai 

berikut. 

BAB I merupakan bab pendahuluan yang memuat beberapa sub-bab yakni 

latar belakang permasalahan, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan. 



12 

 

 

BAB II merupakan kerangka teoritis yang memuat berbagai teori yang 

terkait dengan penelitian. Selain itu dalam bab ini juga akan dimuat beberapa 

penelitian-penelitian yang pernah dilakukan sebelumnya yang berguna sebagai 

perbandingan penelitian tersebut dengan penelitian yang akan dilakukan ini. 

BAB III merupakan bab yang berisikan metodologi penelitian yang 

membuat beberapa sub-bab yakni jenis penelitian, sumber data penelitian, 

teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data. 

BAB IV merupakan inti dari dilakukannya penelitian ini. Dalam bab ini 

akan dimuat jawaban dari rumusan masalah yang telah dibuat sebelumnya. 

Untuk penelitian ini, isi dari bab ini adalah konsep pendekatan tafsir ilmi yang 

digunakan oleh Muhammad Abduh dan Zaghloul El-Naggar, Apa persamaan 

dan perbedaan antara penafsiran mereka terhadap ayat-ayat penciptaan dan 

Apa implikasi pendekatan mereka dalam membangun dialog antara agama dan 

sains. 

BAB V merupakan bab penutup yang memuat kesimpulan dari hasil 

penelitian yang telah didapat serta saran untuk para peneliti selanjutnya yang 

juga meneliti objek penelitian yang sama seperti yang peneliti kaji. 

  



13 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI  

A. Penciptaan Langit dan Bumi Menurut Al-Qur’an 

Al-Qur‘an sebagai kitab suci umat Islam mengandung banyak 

sekali ayat yang berbicara tentang penciptaan langit dan bumi, yang tidak 

hanya menjadi penegas atas kekuasaan Allah, tetapi juga sebagai tanda-

tanda (ayat) bagi manusia yang berpikir dan merenung. Menurut para 

ulama tafsir dan pengkaji mu‘jizat ilmiah dalam Al-Qur‘an, terdapat lebih 

dari 750 ayat yang secara langsung atau tidak langsung mengarahkan 

manusia untuk memperhatikan, mengamati, dan memahami fenomena 

alam semesta, termasuk proses penciptaan langit dan bumi
17

. Beberapa 

ayat tersebut menggunakan bentuk naratif historis, sementara lainnya 

berupa perintah untuk berpikir, bertadabbur, atau renungan kosmik. 

Dalam menelaah struktur kronologis wahyu, penting untuk 

diketahui bahwa QS. Al-A‗lā (87) yang merupakan surat Makkiyyah dan 

termasuk wahyu awal, sudah mengandung isyarat tentang penciptaan 

dalam firman-Nya: “Sabbih isma rabbika al-a„lā, alladhī khalaqa 

fasawwā.” (Sucikan nama Tuhanmu Yang Mahatinggi, yang menciptakan 

lalu menyempurnakan). Ini menunjukkan bahwa sejak awal dakwah di 

Mekah, pesan-pesan tauhid yang berbasis kosmologi telah disampaikan 

                                                 
17

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhū„i atas Pelbagai Persoalan 

Umat, (Bandung: Mizan, 1996), hlm. 152. 



14 

 

 

 

kepada umat melalui pendekatan reflektif terhadap ciptaan Tuhan.
18

 Di sisi 

lain, ayat yang secara eksplisit menyebut penciptaan langit dan bumi 

dalam enam masa baru ditemukan dalam wahyu-wahyu berikutnya, seperti 

dalam QS. Al-A‗rāf ayat 54, yang juga termasuk surat Makkiyyah. Maka, 

meskipun bukan ayat pertama yang turun, tetapi ayat-ayat tentang langit 

dan bumi dalam surat-surat Makkiyyah menunjukkan bahwa tema kosmis 

digunakan secara intensif pada periode awal untuk mengokohkan 

keimanan kepada Allah sebagai Sang Pencipta.
19

 

Salah satu ayat yang kerap dijadikan pijakan oleh para ulama dalam 

memahami asal-mula penciptaan alam adalah QS. Fussilat ayat 11: 

"Kemudian Dia menuju kepada penciptaan langit dan langit itu masih 

berupa asap (dukhan)...” Ayat ini menggambarkan kondisi awal langit 

yang belum berbentuk dan masih berupa gumpalan kabut atau gas, yang 

dalam sains modern dapat dikaitkan dengan teori nebula atau kondisi awal 

alam semesta.
20

 Surat Fussilat juga termasuk surat Makkiyyah, dan secara 

historis diturunkan pada masa Rasulullah SAW sedang menghadapi 

perlawanan ideologis dari kaum Quraisy. Karena itu, penggunaan dalil-

dalil kosmik dalam surat ini ditujukan sebagai hujjah untuk mengajak 

                                                 
18

 Jalaluddin Al-Suyuthi, Al-Itqan fi „Ulum al-Qur‟an, (Beirut: Dar al-Fikr, 2004), Jilid 1, 

hlm. 54. 
19

 Al-Tabari, Jāmi‟ al-Bayān fī Ta‟wīl Āy al-Qur‟ān, Beirut: Dar al-Fikr, 2001, Juz 9, 

hlm. 104. 
20

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concept of Mountains in the Qur‟an, (Cairo: Al-

Falah Foundation, 2003), hlm. 17–19. 



15 

 

 

 

mereka merenungi penciptaan semesta, sebagai langkah awal menuju 

keimanan.
21

 

Sementara itu, dalam hal urutan penyebutan antara langit dan bumi, 

Al-Qur‘an cenderung lebih dahulu menyebut langit sebelum bumi, seperti 

dalam QS. Al-Baqarah ayat 29: “Dia-lah Allah yang menciptakan segala 

yang ada di bumi untuk kamu, kemudian Dia menuju ke langit lalu 

menjadikannya tujuh langit.” Namun, ada juga ayat lain seperti dalam QS. 

Hāmid Sajadah ayat 4 (Fussilat) yang menyebut bumi lebih dahulu. Ini 

menunjukkan bahwa penyebutan tersebut tidak selalu kronologis, 

melainkan bersifat kontekstual dan teologis. Para ulama seperti 

Fakhruddin al-Razi dan Al-Suyuthi menjelaskan bahwa urutan penyebutan 

ini tidak menunjukkan urutan penciptaan secara mutlak, tetapi disesuaikan 

dengan konteks penekanan dalam ayat.
22

 

Mengenai asbāb al-nuzūl, mayoritas ayat-ayat tentang penciptaan 

langit dan bumi tidak memiliki sebab turunnya yang spesifik. Hal ini 

karena tema tersebut termasuk dalam kategori al-mawā„iẓ (peringatan 

umum) dan tauhidiyyah yang disampaikan secara universal. Namun 

demikian, ayat-ayat ini memiliki tujuan didaktik dan apologetik yang kuat, 

terutama pada masa dakwah di Mekah. Ayat-ayat Makkiyyah dengan 

muatan kosmologis sangat banyak karena masyarakat Mekah saat itu 

                                                 
21

 Fakhruddin Al-Razi, Mafātih al-Ghayb, (Beirut: Dar Ihya‘ at-Turats al-‗Arabi, 1990), 

Jilid 18, hlm. 71. 
22

 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 1995), 

hlm. 226. 



16 

 

 

 

belum memerlukan hukum fikih, melainkan landasan akidah yang kuat. 

Karenanya, mayoritas ayat tentang penciptaan langit dan bumi adalah 

Makkiyyah, dan mukhāṭab-nya (pihak yang diajak bicara) adalah 

masyarakat musyrik Mekah yang masih menyekutukan Tuhan, agar 

mereka mentauhidkan Allah dengan melihat tanda-tanda kekuasaan-Nya di 

alam semesta.
23

 

Salah satu ayat yang paling dikenal terkait hal ini adalah firman 

Allah SWT dalam QS. Al-A‘raf ayat 54, yang berbunyi: ―Sesungguhnya 

Tuhan kamu ialah Allah yang telah menciptakan langit dan bumi dalam 

enam masa, lalu Dia bersemayam di atas ‗Arsy. Dia menutupkan malam 

kepada siang yang mengikutinya dengan cepat, dan (diciptakan-Nya pula) 

matahari, bulan, dan bintang-bintang (masing-masing) tunduk kepada 

perintah-Nya. Ingatlah, menciptakan dan memerintah hanyalah hak Allah. 

Maha Suci Allah, Tuhan semesta alam.‖ Ayat ini menjelaskan bahwa 

penciptaan alam semesta terjadi dalam enam fase atau masa, bukan dalam 

pengertian waktu manusia seperti hari dalam 24 jam, melainkan 

mengindikasikan tahapan-tahapan dalam proses penciptaan yang kompleks 

dan bertahap. Para mufassir klasik seperti Al-Tabari maupun mufassir 

kontemporer seperti Quraish Shihab menegaskan bahwa penggunaan kata 

"yaum" dalam konteks ini bersifat simbolik dan tidak mesti merujuk pada 

                                                 
23

 Manna‘ Khalil Al-Qattan, Mabāḥits fī „Ulūm al-Qur‟ān, (Beirut: Muassasah al-Risalah, 

2000), hlm. 64. 



17 

 

 

 

hari literal, melainkan fase-fase kekuasaan ilahi dalam menciptakan 

struktur kosmis yang teratur dan tertib.
24

 

Dalam konteks wahyu Madaniyyah, tema penciptaan langit dan 

bumi tetap muncul, tetapi dengan nuansa yang lebih reflektif dan 

mendalam, seperti dalam QS. Ali ‗Imran ayat 190–191: “Sesungguhnya 

dalam penciptaan langit dan bumi dan pergantian malam dan siang 

terdapat tanda-tanda bagi orang yang berakal…” Ayat ini turun kepada 

kaum Mukminin yang telah mengimani Allah, untuk menguatkan mereka 

agar tidak hanya beriman secara dogmatis, tetapi juga secara intelektual 

dan spiritual. Maka, mukhāṭab dalam ayat ini adalah kaum Muslim yang 

telah matang dalam spiritualitas, dan diingatkan untuk tidak lepas dari 

kontemplasi ilmiah dan spiritual terhadap ayat-ayat kauniyah. 

Dengan demikian, ayat-ayat Al-Qur‘an tentang penciptaan langit 

dan bumi hadir dalam konteks yang sangat strategis dalam dakwah Islam. 

Pada periode awal (Makkiyyah), ayat-ayat tersebut berfungsi sebagai 

argumentasi tauhid terhadap kaum kafir Quraisy. Sedangkan pada periode 

Madaniyyah, ayat-ayat ini memperkuat kesadaran eksistensial dan 

intelektual kaum Muslim terhadap kebesaran Allah. Penyebutan langit dan 

bumi dalam berbagai susunan menunjukkan kekayaan retorika Al-Qur‘an, 

yang disesuaikan dengan konteks dan tujuan penurunan wahyu. 

Kesemuanya membuktikan bahwa Al-Qur‘an tidak hanya kitab petunjuk 

                                                 
24

 Al-Tabari, Jāmi‟ al-Bayān fī Ta‟wīl Āy al-Qur‟ān, Beirut: Dar al-Fikr, 2001, Juz 9, 

hlm. 104. 



18 

 

 

 

ibadah, tetapi juga merupakan kitab refleksi semesta yang menuntun 

manusia untuk menyadari keberadaan Allah melalui observasi ilmiah 

terhadap ciptaan-Nya. 

B. Pengertian Tafsir Ilmi 

Tafsir ilmi, secara bahasa, berasal dari dua kata, yaitu tafsir (تفسير) 

yang berarti menjelaskan, menyingkap, atau menerangkan sesuatu yang 

samar agar menjadi jelas, dan ilmi (علمي) yang berarti ilmu, pengetahuan, 

atau sains. Dengan demikian, secara bahasa tafsir ilmi dapat diartikan 

sebagai penafsiran yang menggunakan pendekatan ilmu pengetahuan 

untuk memahami sesuatu. Secara istilah, tafsir ilmi adalah metode 

penafsiran Al-Qur'an yang berupaya menjelaskan makna ayat-ayat Al-

Qur'an dengan bantuan ilmu pengetahuan modern untuk menunjukkan 

relevansi dan kebenaran Al-Qur'an dalam menjelaskan fenomena alam dan 

kehidupan.
25

 

Beberapa ulama memberikan definisi yang memperjelas konsep ini. 

Muhammad Abduh mendefinisikan tafsir ilmi sebagai penafsiran ayat-ayat 

Al-Qur'an dengan menggunakan pengetahuan ilmiah yang bertujuan 

membuktikan kesesuaian Al-Qur‘an dengan fakta-fakta ilmiah yang telah 

teruji.
26

 Rasyid Ridha menekankan bahwa tafsir ilmi menggali ayat-ayat 

kauniyah, yaitu ayat-ayat yang berkaitan dengan ilmu pengetahuan alam, 

sehingga menunjukkan bahwa Al-Qur'an mencakup pengetahuan tentang 

                                                 
25

 Ahmad A. S. Samir, Tafsir Ilmi: Konsep dan Aplikasinya dalam Penafsiran Al-Qur'an, 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2014), 23-25. 
26

 Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, Juz I, (Kairo: Dar al-Manar, 

1947), hlm. 32–33. 



19 

 

 

 

fenomena alam.
27

 Sementara itu, Zaghloul El-Naggar menjelaskan tafsir 

ilmi sebagai metode yang menunjukkan mukjizat ilmiah (i'jaz ilmi) Al-

Qur'an dengan cara membuktikan kesesuaiannya dengan fakta sains 

modern yang tidak mungkin diketahui manusia pada masa turunnya 

wahyu.
28

 

Secara umum, metode tafsir dalam ilmu tafsir terbagi ke dalam 

beberapa kategori besar. Pertama, metode Tahlili, yakni menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur‘an secara urut berdasarkan mushaf dan menjelaskan 

kandungan setiap ayat dengan mendetail. Kedua, metode Ijmali, yaitu 

menjelaskan makna ayat-ayat Al-Qur‘an secara ringkas. Ketiga, metode 

Muqaran, yakni metode perbandingan antara ayat dengan ayat lain atau 

antara tafsir satu mufassir dengan mufassir lainnya. Keempat, metode 

Maudhu‘i, yaitu penafsiran tematik yang menghimpun ayat-ayat Al-

Qur‘an yang membahas suatu tema tertentu lalu dijelaskan secara 

komprehensif. Tafsir ilmi sendiri pada umumnya menggunakan 

pendekatan maudhu‘i, karena mengangkat tema-tema tertentu yang 

berkaitan dengan sains, seperti penciptaan manusia, alam semesta, gunung, 

air, dan lain sebagainya.
29

 

Sebuah penafsiran dikategorikan sebagai tafsir ilmi apabila tafsir 

tersebut memfokuskan pada pemahaman ayat-ayat Al-Qur‘an melalui 

                                                 
27

 Farhan Muhammad Hanna Salsabila, Eni Zulaiha, and Muhamad Yoga Firdaus, 

―Eksplorasi Tafsir Ilmi: Sebuah Corak Penafsiran Al-Qur‘an Berbasis Sains‖ (n.d.). 
28

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concept of Mountains in the Qur‟an, (Cairo: Al-

Falah Foundation, 2003), hlm. 9. 
29

 Manna' Khalil al-Qattan, Mabahits fi Ulum al-Qur‟an, (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 

2000), hlm. 378. 



20 

 

 

 

pendekatan ilmu pengetahuan alam dan eksakta, seperti fisika, biologi, 

astronomi, geologi, dan sejenisnya. Tafsir ini menjadikan hasil-hasil 

ilmiah sebagai jembatan untuk mengungkap makna simbolik atau eksplisit 

dari ayat-ayat kauniyah. Namun demikian, tafsir ilmi tidak berarti 

memaksakan teori ilmiah ke dalam teks Al-Qur‘an, melainkan 

memposisikan Al-Qur‘an sebagai kitab petunjuk yang mengandung isyarat 

kebenaran ilmiah yang bisa terus diuji dan dikaji.
30

 Quraish Shihab 

menjelaskan bahwa tafsir ilmi harus tetap mengedepankan kaidah-kaidah 

tafsir yang benar, tidak sekadar menyematkan teori ilmiah ke dalam teks 

wahyu secara serampangan, agar tidak jatuh dalam jebakan sainsisme atau 

penafsiran spekulatif yang tidak berdasar.
31

 

Terkait ruang lingkupnya, para ulama berbeda pandangan mengenai 

apakah tafsir ilmi hanya berlaku pada ayat-ayat tertentu atau mencakup 

seluruh ayat. Sebagian ulama berpandangan bahwa tidak semua ayat dapat 

ditafsirkan secara ilmi, karena banyak ayat bersifat normatif, hukum, atau 

kisah yang tidak memiliki korelasi langsung dengan ilmu pengetahuan 

alam. Namun, ayat-ayat kauniya yang jumlahnya mencapai sekitar 750 

ayat dalam Al-Qur‘an adalah wilayah yang paling potensial untuk 

ditafsirkan secara ilmi.
32

 Ulama seperti Zaghloul El-Naggar dan Syekh 

Tantawi Jauhari meyakini bahwa ayat-ayat tersebut mengandung muatan 

sains yang sangat dalam, bahkan menjadi titik tolak kemajuan sains dalam 

                                                 
30

 Zaghloul El-Naggar, Scientific Notions in the Glorious Qur‟an, (Cairo: Islamic 

Research Academy, 1997), hlm. 33–36. 
31

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur‟an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), Jilid 1, hlm. 15. 
32

 Muhammad al-Ghazali, Nazharat fi al-Qur‟an, (Kairo: Dar al-Syuruq, 1996), hlm. 72. 



21 

 

 

 

dunia Islam klasik. Namun demikian, sebagian mufassir lain seperti 

Fakhruddin ar-Razi juga memberikan ruang bagi pendekatan rasional dan 

ilmiah dalam menafsirkan ayat-ayat yang tidak secara langsung membahas 

sains, selama tidak menyimpang dari tujuan utama Al-Qur‘an sebagai 

petunjuk hidup.
33

 

Karakteristik tafsir ilmi adalah fokus pada ayat-ayat kauniyah dan 

penggunaan sains modern sebagai alat bantu dalam menafsirkan ayat-ayat 

tersebut.
34

 Pendekatan ini sering bertujuan membuktikan mukjizat Al-

Qur'an, khususnya dalam aspek ilmiah, untuk memperkuat keyakinan umat 

Islam dan menarik perhatian non-Muslim.
35

 Sebagai contoh, ayat QS Al-

Anbiya: 30  

هُمَا ۖ  لَْْرْضَ كََهتََا رَثلًْا ففََتلَْنَ َٰ
 
تِ وَأ وََٰ مَ َٰ لسذ

 
ينَ كَفَرُوٓا۟ أَنذ أ ِ لَّذ

 
لمَْاءِٓ كُُذ أَوَلمَْ يرََ أ

 
وَجَعَلْناَ مِنَ أ

ءٍ حٍَّ ۖ أَفلَََ يؤُْمِنوُنَ   شََْ

Artinya: Dan apakah orang-orang yang kafir tidak 

mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu keduanya dahulu 

adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara 

keduanya. Dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. 

Maka mengapakah mereka tiada juga beriman? 

 

Pada ayat ini sering dikaitkan dengan teori Big Bang dalam sains 

modern tentang asal mula penciptaan alam semesta. Begitu juga ayat QS 

Az-Zumar: 6 yang menjelaskan bahwa manusia dijadikan dalam rahim 

                                                 
33

 Syekh Muhammad Abduh, Tafsir al-Manar, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 1947), Juz 1, 

hlm. 201–203. 
34

 Niken Sylvia Puspitasari and Dihin Muriyatmoko, ―Preliminary Study of Development 

of Mobile Learning Laboratorium Tafsir Sains (Labtafsin),‖ Jurnal At-Ta‟dib Vol 15, no. 2 (2020). 
35

 Muhammad Rifqi Muchtar, ―Ayat-Ayat Kauniyah Tentang Menjaga Keseimbangan 

Ekologi (Studi Komparatif Penafsiran Thantāwī Jauhārī Dan Zaghlul Al-Najjār‖ (UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta: Fakultas Ushuluddin dan Filsafat, 2017, 2017). 



22 

 

 

 

melalui ―kejadian demi kejadian dalam tiga kegelapan,‖ dipahami melalui 

tafsir ilmi sebagai proses perkembangan embrio yang terjadi dalam tiga 

lapisan perlindungan (rahim, dinding rahim, dan cairan ketuban).
36

 

Tafsir ilmi memiliki keuntungan, seperti menunjukkan relevansi Al-

Qur'an dengan ilmu pengetahuan modern sehingga memperkuat keimanan 

umat Islam dan menarik perhatian non-Muslim terhadap Al-Qur'an sebagai 

kitab yang tidak bertentangan dengan sains. Namun, metode ini juga 

menghadapi tantangan, seperti risiko perubahan atau pembaruan teori 

ilmiah yang dapat memengaruhi interpretasi, potensi memaksakan ayat 

untuk disesuaikan dengan teori ilmiah tertentu, serta kemungkinan 

mengabaikan dimensi spiritual, moral, atau kontekstual ayat. Dengan 

demikian, tafsir ilmi adalah pendekatan yang memerlukan kehati-hatian 

agar tetap selaras dengan prinsip tafsir tradisional sekaligus memanfaatkan 

potensi ilmu pengetahuan modern untuk menjelaskan kandungan Al-

Qur'an.
37

 

C. Sejarah Perkembangan Tafsir Ilmi 

Tafsir ilmi adalah salah satu cabang dalam kajian tafsir Al-Qur'an 

yang memanfaatkan ilmu pengetahuan sebagai alat untuk memahami ayat-

ayat Al-Qur'an, khususnya ayat-ayat kauniyah.  

Ayat kauniyah adalah istilah dalam kajian tafsir dan ilmu Al-Qur‘an 

yang merujuk pada ayat-ayat Allah yang terdapat di alam semesta, yaitu 

                                                 
36

 Intan Fathia Rahmi Rahmi, Yollanda Syafmitha, and Sherli Fransiska, ―Identifikasi 

Ayat-Ayat Al Qur‘an Berhubungan Dengan Motivasi Belajar Dalam Ilmu Sains,‖ EDU-BIO: 

Jurnal Pendidikan Biologi 6, no. 2 (2023): 115–122. 
37

 Aisyah Afifah and Lilik Nurhidayah, ―Tafsir ‗Ilmi Dalam Perspektif Ulama Klasik Dan 

Kontemporer,‖ Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 4, no. 1 (2023): 1–7. 



23 

 

 

 

tanda-tanda kebesaran, kekuasaan, dan keesaan Allah yang dapat 

disaksikan melalui fenomena alam, hukum-hukum alam, dan realitas fisik 

di dunia ini. Berbeda dengan ayat qauliyah, yaitu firman Allah yang 

tertulis dalam Al-Qur‘an, ayat kauniyah merujuk pada ciptaan Allah yang 

dapat dikaji dengan pendekatan empiris dan ilmiah.
38

 Ayat-ayat kauniyah 

ini tidak tersusun dalam bentuk teks, melainkan dalam bentuk kejadian, 

proses, dan struktur alam yang bisa dipelajari melalui sains dan observasi. 

Dalam pandangan Islam, alam semesta dipandang sebagai kitab terbuka 

(kitāb manẓūr) yang sejalan dan tidak bertentangan dengan kitab suci 

(kitāb maqru‘), yaitu Al-Qur‘an.
39

 

Konsep ini sangat ditekankan dalam banyak ayat Al-Qur‘an yang 

mengajak manusia untuk memperhatikan, meneliti, dan merenungkan alam 

semesta sebagai sarana mengenal dan mendekatkan diri kepada Allah.
40

 

Seperti dalam firman-Nya: 

فِ ٱلَّيْلِ وَٱ تِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلََٰ وََٰ مََٰ ُوإِنَّ فِِ خَلْقِ ٱلسَّ بِ ٓ  لن َّهَارِ لَءاَيََٰتٍ لأأ لِى ٱلْألَْبََٰ  

"Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan silih 

bergantinya malam dan siang terdapat tanda-tanda (ayat) bagi orang-orang 

yang berakal." (QS. Ali 'Imran [3]: 190) 

                                                 
38

 Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, (Bandung: Mizan, 1995), 

hlm. 226. 
39

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concept of Mountains in the Qur‟an, (Cairo: Al-

Falah Foundation, 2003), hlm. 11. 
40

 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat, (Bandung: Mizan, 1999), hlm. 173. 



24 

 

 

 

Ayat ini menunjukkan bahwa fenomena alam merupakan ―tanda‖ atau 

―ayat‖ yang menjadi media refleksi bagi manusia untuk mengenal Tuhan 

melalui pemahaman terhadap ciptaan-Nya.
41

 

Sejarah perkembangannya menunjukkan bagaimana umat Islam telah 

berusaha mengintegrasikan wahyu dan ilmu pengetahuan sejak era klasik 

hingga kontemporer. Perkembangan ini terbagi dalam beberapa fase yang 

mencerminkan perubahan pendekatan, tantangan, dan pemikiran. 

1. Era Klasik 

Pada era klasik, umat Islam mulai mengembangkan sains 

berdasarkan dorongan dari Al-Qur'an yang memuat banyak ayat yang 

merangsang pemikiran tentang alam semesta, manusia, dan 

kehidupan. Meskipun tafsir ilmi belum menjadi pendekatan tersendiri, 

benih-benihnya sudah terlihat dalam karya-karya ulama klasik.
42

 

Beberapa tokoh penting dalam fase ini adalah: 

a. Ibnu Abbas (619-687 M) 

Ibnu Abbas, seorang sahabat Nabi Muhammad SAW, 

dikenal sebagai pelopor tafsir Al-Qur'an. Dalam menafsirkan 

ayat-ayat kauniyah, ia sering menggunakan pendekatan yang 

mendekati tafsir ilmi, walaupun berbasis pada pengetahuan 

yang tersedia pada masanya. Sebagai contoh, ia memberikan 

                                                 
41

 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir al-Munir fi al-„Aqidah wa al-Syari‟ah wa al-Manhaj, 

(Beirut: Dar al-Fikr, 1991), jilid 4, hlm. 430. 
42

 Arief Hidayat Afendi, Al-Islam Studi Al-Qur‟an (Kajian Tafsir Tarbawi) (Deepublish, 

2016). 



25 

 

 

 

penjelasan tentang langit dan bumi berdasarkan pemahaman 

ilmiah sederhana di zamannya.
43

 

b. Al-Farabi (872-950 M), Ibnu Sina (980-1037 M), dan Al-

Biruni (973-1048 M) 

Para filsuf dan ilmuwan Muslim ini tidak secara 

langsung menulis tafsir, tetapi pemikiran mereka dipengaruhi 

oleh Al-Qur'an. Mereka memadukan sains, filsafat, dan 

agama dalam menjelaskan fenomena alam, yang 

menunjukkan bagaimana Al-Qur'an menjadi inspirasi untuk 

eksplorasi ilmiah.
44

 

c. Al-Ghazali (1058-1111 M) 

Al-Ghazali, dalam karyanya seperti Ihya Ulum al-Din, 

mengakui pentingnya memahami alam sebagai cara untuk 

mengenal Allah. Ia mengaitkan fenomena alam dengan 

tanda-tanda kebesaran-Nya, meskipun belum secara eksplisit 

menggunakan istilah "tafsir ilmi."
45

 

d. Al-Razi (865-925 M) 

Al-Razi, seorang ahli tafsir dan filsuf, menulis tafsir 

Mafatih al-Ghaib (Kunci-kunci Gaib). Dalam karyanya, ia 

mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, termasuk filsafat 

                                                 
43

 muhammad Patri Arifin, ―Applied Science Dalam Wacana Tafsir Ilmi,‖ Al-Munir: 

Jurnal Studi Ilmu Al-Qur‟an dan Tafsir 5, no. 1 (2023): 1–42. 
44

 Ahmad Husnul Hakim and Amiril Ahmad, ―Tafsir Falsafi: Pemetaan Tipologi, 

Epistemologi Dan Implementasi,‖ Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadith 12, no. 2 (2022): 

191–214. 
45

 Harun Arrazet, ―Pandangan Islam Terhadap Peran Filsafat Dalam Pembentukan Ilmu 

Dan Etika Menurut Pemikiran Al-Ghazali‖ (Fakultas Agama Islam dan Humainora, 2022). 



26 

 

 

 

dan sains, untuk menafsirkan Al-Qur'an. Sebagai contoh, ia 

menggunakan astronomi dalam menjelaskan ayat-ayat 

tentang langit dan bintang.
46

 

2. Era Pertengahan 

Pada era pertengahan, tafsir mulai berkembang dengan lebih 

terstruktur, dan tafsir ilmi mendapatkan tempat dalam kajian Al-

Qur'an. Namun, pendekatan ini belum menjadi metode utama, karena 

kebanyakan ulama lebih fokus pada tafsir bil-ma'tsur (berbasis 

riwayat) dan tafsir bil-ra‘yi (berbasis akal). Salah satu tokoh penting 

pada fase ini adalah Fakhruddin Al-Razi (1149-1209 M).
47

 

Dalam tafsirnya, Al-Tafsir al-Kabir, Fakhruddin Al-Razi sering 

memasukkan unsur sains dan filsafat dalam menjelaskan ayat-ayat Al-

Qur'an. Ia berpendapat bahwa setiap ayat Al-Qur'an memiliki makna 

yang dalam dan bisa dipahami dengan bantuan akal dan ilmu. 

Tafsirnya menjadi salah satu referensi utama dalam pengembangan 

tafsir ilmi di era selanjutnya.
48

 

3. Era Kebangkitan (Modernisme Islam) 

Pada abad ke-19 dan ke-20, tafsir ilmi mulai mendapatkan 

perhatian lebih besar. Ini seiring dengan kebangkitan pemikiran 

modernisme Islam yang berusaha mengintegrasikan agama dan sains 

                                                 
46

 Reza Adeputra Tohis and Mustahidin Malula, ―Metodologi Tafsir Al-Qur‘an,‖ Al-

Mustafid: Journal of Quran and Hadith Studies 2, no. 1 (2023): 12–22. 
47

 Ahmad Mudzakkir, Wahyuddin Naro, and Muhammad Yahdi, ―Sejarah Pendidikan 

Islam: Karakter Pendidikan Islam Klasik & Modern,‖ Indonesian Journal of Islamic Educational 

Review 1, no. 3 (2024): 176–186. 
48

 Mudzakkir, Naro, and Yahdi, ―Sejarah Pendidikan Islam: Karakter Pendidikan Islam 

Klasik & Modern.‖ 



27 

 

 

 

dalam menghadapi tantangan kolonialisme dan kemajuan ilmu 

pengetahuan Barat.
49

 Tokoh-tokoh penting pada era ini adalah 

1) Syed Ahmad Khan (1817-1898 M) 

Seorang reformis Muslim dari India yang menyatakan 

bahwa Al-Qur'an tidak bertentangan dengan sains. Ia 

berusaha menafsirkan ayat-ayat kauniyah dengan pendekatan 

ilmiah untuk menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang 

rasional dan selaras dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan.
50

 

2) Muhammad Abduh (1849-1905 M) 

Muhammad Abduh, seorang reformis Mesir, 

menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an dalam konteks 

modern. Dalam tafsirnya, ia menggunakan pendekatan ilmiah 

untuk menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan 

dengan alam, seperti proses penciptaan dan fenomena alam 

lainnya. Ia percaya bahwa ilmu pengetahuan adalah alat 

untuk memahami ayat-ayat kauniyah.
51

 

3) Rasyid Ridha (1865-1935 M) 

Murid Muhammad Abduh ini melanjutkan pemikiran 

gurunya melalui tafsirnya, Tafsir Al-Manar. Rasyid Ridha 

lebih spesifik dalam menggunakan sains untuk menjelaskan 

                                                 
49

 Budi Sujati, ―Sejarah Perkembangan Globalisasi Dalam Dunia Islam,‖ NALAR: Jurnal 

Peradaban Dan Pemikiran Islam 2, no. 2 (2018): 98–109. 
50

 D R H Abuddin Nata, Studi Islam Komprehensif (Prenada Media, 2015). 
51

 Muhammad Abduh, Risalatu al-Tawhid (Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1987), 45-

47. 



28 

 

 

 

fenomena yang disebutkan dalam Al-Qur'an, seperti 

penciptaan manusia dan gejala-gejala alam.
52

 

4. Era Kontemporer 

Pada era kontemporer, tafsir ilmi berkembang pesat sebagai 

metode tafsir yang berdiri sendiri. Banyak ulama dan ilmuwan 

Muslim mulai menjadikan tafsir ilmi sebagai fokus kajian, terutama 

untuk membuktikan bahwa Al-Qur'an selaras dengan penemuan-

penemuan ilmiah modern.
53

 Beberapa tokoh penting dalam era ini 

adalah 

a. Maurice Bucaille (1920-1998 M) 

Seorang dokter Perancis yang memeluk Islam setelah 

mempelajari Al-Qur'an. Dalam bukunya La Bible, le Coran et 

la Science (Bibel, Al-Qur'an, dan Sains), ia menunjukkan 

bahwa ayat-ayat Al-Qur'an selaras dengan fakta ilmiah, 

berbeda dengan Bibel yang mengandung banyak kontradiksi. 

Bucaille memopulerkan konsep bahwa Al-Qur'an adalah 

kitab yang bebas dari kesalahan ilmiah.
54

 

b. Zaghloul El-Naggar (lahir 1933 M) 

Seorang ahli geologi Mesir yang dikenal sebagai tokoh 

utama dalam tafsir ilmi. El-Naggar menggunakan penemuan-

penemuan ilmiah modern untuk menjelaskan ayat-ayat 

                                                 
52

 Rasyid Ridha, Tafsir al-Manar, vol. 2, (Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996), 210-

212. 
53

 Muh Tulus Yamani, ―Memahami Al-Qur‘an Dengan Metode Tafsir Maudhu‘i,‖ J-PAI: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2015). 
54

 Syamsuddin Arif, Orientalis & Diabolisme Pemikiran (Gema Insani, 2008). 



29 

 

 

 

kauniyah dalam Al-Qur'an, seperti teori Big Bang yang 

dikaitkan dengan QS Al-Anbiya: 30. Ia juga menekankan 

mukjizat ilmiah Al-Qur'an yang tidak mungkin diketahui 

manusia pada zaman Nabi Muhammad SAW.
55

 

c. Harun Yahya (Adnan Oktar) 

Seorang penulis kontemporer yang banyak 

mempublikasikan karya tentang keselarasan antara Al-Qur'an 

dan ilmu pengetahuan, terutama dalam bidang biologi, 

geologi, dan astronomi. Namun, karya-karyanya sering 

dikritik karena dianggap terlalu spekulatif. 

Pada era ini, tafsir ilmi semakin populer di kalangan umat Islam, 

terutama sebagai respons terhadap tantangan modernisasi dan 

sekularisasi. Tafsir ini digunakan untuk memperkuat keimanan umat 

Muslim dan menarik perhatian dunia terhadap relevansi Al-Qur'an 

dalam menjelaskan fenomena ilmiah. 

D. Penciptaan Langit dan Bumi dari Satu Kesatuan (Big Bang) 

Ayat Al-Anbiya‘ [21]: 30 menggambarkan dua fase fundamental 

dalam penciptaan: pertama, kondisi awal langit dan bumi yang menyatu 

(ratqan), dan kedua, pemisahan (fataqna) keduanya. Frasa ratqan secara 

harfiah berarti "sesuatu yang tertutup rapat, menyatu, atau terikat," 

sedangkan fataqna berarti "memisahkan, merobek, atau membuka." 

Tafsir tradisional seringkali menjelaskan ratqan sebagai kondisi di mana 

                                                 
55

 Ratna Juwita, ―Pandangan Mufasir Klasik Dan Modern Terhadap Ungkapan Al Bahr Al 

Masjūr‖ (UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2019). 



30 

 

 

 

langit tidak menurunkan hujan dan bumi tidak menumbuhkan tanaman, 

yang kemudian dipisahkan sehingga langit menurunkan hujan dan bumi 

menumbuhkan tanaman.
56

 Namun, seiring dengan kemajuan ilmu 

pengetahuan, terutama dalam bidang kosmologi, penafsiran ini mulai 

diperluas dan dikaitkan dengan konsep ilmiah yang lebih besar. 

Teori Big Bang, yang didukung oleh bukti-bukti observasional 

seperti perluasan alam semesta (Redshift galaksi) dan keberadaan radiasi 

latar belakang kosmik (Cosmic Microwave Background/CMB), 

menjelaskan bahwa seluruh materi dan energi alam semesta pernah 

terkumpul dalam volume yang sangat kecil dan sangat panas. Sekitar 

13.8 miliar tahun yang lalu, titik singularitas ini mulai mengembang 

secara eksponensial.
57

 Dalam konteks ini, frasa "keduanya dahulu 

menyatu" dapat diinterpretasikan sebagai keadaan awal alam semesta 

yang padu dan tak terpisahkan, sedangkan "kemudian Kami pisahkan" 

merujuk pada proses pengembangan dan pembentukan struktur alam 

semesta yang terpisah-pisah, seperti galaksi, bintang, dan sistem tata 

surya kita.
58

 

Korelasi antara ayat Al-Qur'an ini dengan Teori Big Bang menjadi 

landasan bagi tafsir ilmi, sebuah pendekatan yang mencari keselarasan 

antara wahyu ilahi dan temuan ilmiah. Bagi para penganut tafsir ilmi, 

                                                 
56

 Al-Ṭabarī, Jāmi„ al-Bayān „an Ta‟wīl Āy al-Qur‟ān, ed. Mahmūd Shākir (Beirut: Dār 

al-Ma‗rifah, 2001), 17:25. 
57

 Stephen Hawking, A Brief History of Time (New York: Bantam Books, 1988), hlm. 46–

48. 
58

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Qur‟an (Cairo: Al-Falah 

Foundation, 2006), hlm. 42–44. 



31 

 

 

 

ayat ini bukan sekadar sebuah narasi historis tentang penciptaan, 

melainkan sebuah pernyataan yang mengandung isyarat ilmiah yang 

mendahului penemuan manusia berabad-abad.
59

 Ini mengukuhkan 

keyakinan akan kemukjizatan Al-Qur'an (I'jaz al-Qur'an) yang mencakup 

dimensi ilmiah. 

Selain itu, ayat yang sama juga menyatakan, "dan Kami jadikan 

segala sesuatu yang hidup berasal dari air." Bagian ayat ini juga memiliki 

relevansi ilmiah yang mendalam. Penemuan biologi modern telah 

menegaskan bahwa air adalah komponen esensial bagi semua bentuk 

kehidupan yang kita ketahui. Sebagian besar massa organisme hidup 

terdiri dari air, dan air berfungsi sebagai medium untuk reaksi-reaksi 

biokimia yang vital.
60

 Ini menunjukkan bahwa Al-Qur'an tidak hanya 

menyingkap asal-usul alam semesta secara makrokosmis, tetapi juga 

memberikan petunjuk tentang esensi kehidupan di tingkat mikrokosmis, 

jauh sebelum sains modern memahami peran vital air.
61

 

E. Pendapat Mayoritas Ulama Terhadap Penafsiran Ayat-ayat Penciptaan 

Alam Semesta 

Mayoritas ulama sepanjang sejarah Islam memiliki pandangan yang 

relatif seimbang dalam menafsirkan ayat-ayat tentang penciptaan alam 

semesta. Sebagian besar mereka menekankan bahwa ayat-ayat tersebut 

                                                 
59

 Maurice Bucaille, The Bible, The Qur‟an and Science, trans. Alastair D. Pannell 

(Indianapolis: American Trust Publications, 1978), hlm. 143. 
60

 Bruce Alberts et al., Molecular Biology of the Cell, 6th ed. (New York: Garland 

Science, 2015), hlm. 70–75. 
61

 Muhammad al-Ghazali, Al-Qur'an dan Ilmu Pengetahuan Modern (Jakarta: Pustaka al-

Kautsar, 2009), hlm. 123–125. 



32 

 

 

 

merupakan ayat-ayat kauniyah yang tidak hanya menyingkap aspek material 

dari penciptaan, tetapi juga sarat dengan muatan teologis, moral, dan 

spiritual. Ulama seperti Al-Tabari, Al-Razi, Al-Ghazali, Fakhruddin Al-

Razi, dan Ibn Kathir menyadari adanya makna kosmologis dalam ayat-ayat 

tersebut, namun tetap menjaga kehati-hatian agar tidak terlalu memasukkan 

spekulasi ilmiah yang belum terbukti.
62

 

Misalnya, Imam Al-Tabari dalam tafsirnya terhadap QS. Al-Anbiya: 

30 menyatakan bahwa penyatuan langit dan bumi yang kemudian 

dipisahkan adalah isyarat atas kekuasaan Allah dalam menciptakan segala 

sesuatu dari kondisi tidak beraturan menjadi teratur. Ia tidak menafsirkan 

ayat ini secara ilmiah, tetapi menunjukkan aspek keimanan bahwa 

penciptaan tersebut adalah tanda-tanda kekuasaan Allah yang patut 

direnungkan.
63

 

Fakhruddin Al-Razi dalam "Tafsir al-Kabir" memasukkan unsur-unsur 

astronomi dan kosmologi dalam penafsirannya, walaupun masih sangat 

dipengaruhi oleh kosmologi Aristotelian dan geosentris.
64

 Namun, 

pendekatannya membuka ruang bagi pemahaman bahwa Al-Qur'an memberi 

                                                 

62
 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur‟an al-Azim, (Riyadh: Dar Thibah, 1999), hlm. 442. 

63
 Al-Tabari, Jami‟ al-Bayan fi Ta‟wil Ay al-Qur‟an, (Beirut: Dar al-Ma‘arif, 1992), vol. 

17, hlm. 245. 

64
 Fakhruddin al-Razi, Tafsir al-Kabir, vol. 11, (Beirut: Dar Ihya al-Turath, 2004), hlm. 

121. 



33 

 

 

 

isyarat pada keteraturan dan struktur sistemik alam semesta, yang bisa 

selaras dengan pendekatan rasional Muhammad Abduh.
65

 

Imam Ghazali menggarisbawahi bahwa alam semesta diciptakan 

untuk menjadi tanda-tanda (ayat) kekuasaan dan keagungan Allah, dan 

bukan semata-mata objek kajian ilmiah.
66

 Namun, beliau juga mendorong 

umat Islam untuk merenungi dan memahami alam agar semakin mengenal 

Penciptanya.
67

 Pendekatan ini juga menguatkan prinsip Muhammad Abduh 

bahwa akal dan wahyu dapat bekerja secara harmonis dalam menafsirkan 

ayat-ayat penciptaan.
68

 

Dalam era modern, ulama seperti Muhammad Quraish Shihab dalam 

"Tafsir Al-Mishbah" menjembatani antara pendekatan spiritual dan ilmiah. 

Ia menafsirkan QS. Al-Anbiya: 30 sebagai ayat yang mengandung pesan 

kosmologis yang bisa dikaitkan dengan teori Big Bang, namun ia 

menekankan bahwa Al-Qur‘an tidak bermaksud menjadi buku fisika.
69

 Ini 

mendekati pendekatan moderat yang menggabungkan semangat ilmiah dari 

El-Naggar dan kehati-hatian intelektual dari Abduh.
70

 

                                                 
65

 Ibid., hlm. 123. 

66
 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya‟ Ulum al-Din, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2002), hlm. 112. 

67
 Ibid., hlm. 113. 

68
 Ibid., hlm. 118. 

69
 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, vol. 8, hlm. 335. 

70
 Ibid., hlm. 337. 



34 

 

 

 

Banyak mufassir kontemporer lainnya juga memberikan ruang bagi 

penafsiran ilmiah terhadap ayat-ayat kauniyah. Namun, mereka menekankan 

bahwa makna spiritual, etika, dan tauhid tidak boleh hilang dalam 

penekanan terhadap dimensi ilmiah.
71

 Oleh karena itu, meskipun pendekatan 

Zaghloul El-Naggar menawarkan interpretasi yang inovatif dan kontekstual, 

pendekatan Abduh tetap mendapat legitimasi kuat dari warisan intelektual 

klasik yang lebih hati-hati.
72

 

Dengan demikian, mayoritas ulama memberikan dukungan tidak 

langsung terhadap kedua pendekatan. Mereka tidak menolak tafsir ilmiah 

selama tidak menghilangkan makna esensial dari Al-Qur‘an sebagai 

petunjuk hidup.
73

 Dalam konteks ini, pendekatan Muhammad Abduh 

mendapat penguatan dari metodologi tafsir klasik yang menekankan 

kebijaksanaan dalam menafsirkan ayat-ayat kauniyah, sementara 

pendekatan El-Naggar mendapatkan dukungan dari semangat ilmiah dan 

keterbukaan ulama kontemporer dalam merespons perkembangan zaman.
74

 

Keseimbangan antara dua pendekatan ini mencerminkan maqasid al-

Qur‘an (tujuan-tujuan luhur Al-Qur‘an) dalam menyampaikan petunjuk bagi 

                                                 
71

 Jamal Badawi, "Scientific Signs in the Qur‘an", dalam Islamic Horizons, vol. 27, no. 3, 

2001, hlm. 19. 

72
 Ahmad Thayyib, al-Tafsir al-„Ilmi bayn al-Qabul wa al-Radd, (Kairo: Dar al-Fikr, 

2008), hlm. 66. 

73
 Yusuf al-Qaradawi, Kaifa Nata‟amal Ma‟a al-Qur‟an, (Kairo: Dar al-Shuruq, 2003), 

hlm. 97. 

74
 Ibid., hlm. 99. 

 



35 

 

 

 

umat manusia, baik dari sisi keyakinan, pemikiran, maupun kemajuan sains 

dan peradaban. Dengan mengakui dimensi kosmologis Al-Qur‘an, para 

ulama memberikan landasan bagi integrasi yang harmonis antara ilmu dan 

iman, antara logika dan wahyu, antara eksistensi dan spiritualitas. Oleh 

karena itu, pendekatan tafsir terhadap ayat-ayat penciptaan alam semesta 

harus senantiasa bersandar pada prinsip kehati-hatian ilmiah, keterbukaan 

metodologis, dan komitmen spiritual yang kuat. 

F. Analisis Komprehensif Pemikiran Muhammad Abduh Dan Zaghloul 

El-Naggar 

1. Muhammad Abduh 

A. Biografi dan Latar belakang Keluarga 

Muhammad Abduh lahir pada tahun 1849 di desa Mahallat 

Nasr, dekat al-Buhairah, Mesir. Ia berasal dari keluarga kelas 

menengah dengan akar keagamaan yang kuat. Ayahnya seorang petani 

yang taat, sementara ibunya memiliki hubungan kekerabatan dengan 

keluarga bangsawan Turki. Sejak kecil, Abduh mendapatkan 

pendidikan dasar di desanya, terutama dalam membaca Al-Qur'an dan 

dasar-dasar agama Islam.
75

 

Pada usia 13 tahun, ia melanjutkan pendidikannya ke sekolah 

tradisional (kuttab), namun ia merasa jenuh dengan metode 

pengajaran yang terlalu kaku dan dogmatis. Pada usia 16 tahun, ia 

menikah dan mulai bekerja sebagai petani untuk membantu 

                                                 
75

 Ahmad Rifqi Muchtar, ―Konsep Imām Dalam Tafsīr Al-Manār,‖ n.d. 



36 

 

 

 

keluarganya. Namun, dorongan untuk belajar kembali muncul ketika 

ia bertemu dengan seorang ulama terkenal, Syaikh Darwish Khudairi, 

yang memperkenalkannya pada ajaran Islam yang lebih mendalam. 
76

 

Pada tahun 1866, Abduh masuk ke Universitas Al-Azhar di 

Kairo, yang saat itu merupakan pusat pendidikan Islam tradisional. Di 

Al-Azhar, ia mulai menguasai ilmu tafsir, hadis, fiqh, dan ilmu kalam, 

tetapi merasa tidak puas dengan kurikulum yang kurang relevan 

dengan tantangan zaman. Perubahan besar dalam hidupnya terjadi 

ketika ia bertemu dengan Jamaluddin Al-Afghani, seorang pemikir 

revolusioner yang memiliki visi pembaruan Islam.
77

 

Di bawah bimbingan Al-Afghani, Abduh terinspirasi untuk 

mengintegrasikan Islam dengan ilmu pengetahuan modern. Hubungan 

ini sangat memengaruhi pandangan intelektualnya, dan ia mulai 

mengkritik kebekuan pemikiran Islam tradisional. Abduh mengadopsi 

gagasan reformasi Al-Afghani dan mengembangkan pendekatan baru 

terhadap Islam yang lebih progresif dan rasional.
78

 

Abduh dikenal sebagai salah satu pelopor gerakan reformasi 

Islam (tajdid). Ia berpendapat bahwa umat Islam harus kembali 

kepada ajaran Islam yang murni, seperti yang tercermin dalam Al-

                                                 
76

 Muhammad Abduh, Siyar al-Muhaddithin: Biografi Muhammad Abduh (Cairo: Dar al-

Ma'arif, 1984), 12-14. 
77

 Saifuddin Herlambang Munthe, ―Studi Tokoh Tafsir,‖ Pontianak: IAIN Pontianak 

Press, Cet 1 (2018). 
78

 Abdul Pirol, ―Dinamika Pemikiran Islam Modern‖ (Laskar Perubahan, 2017). 



37 

 

 

 

Qur'an dan Sunnah, sambil membuka diri terhadap modernisasi dan 

ilmu pengetahuan.
79

 Berikut adalah beberapa kontribusi pentingnya: 

1) Reformasi Pendidikan 

Abduh percaya bahwa pendidikan adalah kunci untuk 

mengangkat umat Islam dari keterbelakangan. Ia mengkritik 

sistem pendidikan tradisional yang hanya berfokus pada hafalan 

teks agama tanpa memahami maknanya.
80

 

Sebagai Rektor Al-Azhar (1899–1905), ia melakukan 

reformasi besar-besaran, termasuk memperkenalkan kurikulum 

baru yang mencakup ilmu pengetahuan modern dan filsafat, 

selain ilmu agama.
81

 

2) Pemikiran Rasional dalam Islam 

Abduh mempromosikan pemikiran rasional dalam 

memahami teks-teks agama. Baginya, Islam adalah agama yang 

sejalan dengan akal sehat dan logika. Ia menekankan pentingnya 

ijtihad (penafsiran independen) sebagai sarana untuk menjawab 

tantangan zaman, daripada mengikuti tradisi (taqlid) secara 

membabi buta.
82

 

3) Pembaruan Hukum Islam 

                                                 
79

 Haryati Haryati, ―Benang Merah Dari Pemikiran Jamaludin Al Afghani Dan 

Muhammad Abduh Dalam Isu Pembaharuan Islam,‖ Al-Tadabbur 8, no. 2 (2022): 255–278. 
80

 Muhammad Yasser and Muhtarom Muhtarom, ―Kritik Metode Hafalan Dalam Agenda 

Pembaruan Pendidikan Islam Muhammad Abduh,‖ Jurnal Mathlaul Fattah: Jurnal Pendidikan 

dan Studi Islam 14, no. 2 (2023): 1–32. 
81

 Muhammad Qorib, ―[Buku Referensi] Pembaruan Pemikiran Islam Agama, Sosial, 

Politik, Dan Pendidikan Islam,‖ Kumpulan Berkas Kepangkatan Dosen (2024). 
82

 Haidar Bagir and Ulil Abshar Abdalla, Sains Religius, Agama Saintifik (Mizan 

Publishing, 2020). 



38 

 

 

 

Abduh percaya bahwa hukum Islam harus relevan dengan 

konteks sosial dan ekonomi umat. Ia mendukung revisi hukum 

keluarga dan penghapusan praktik yang tidak sesuai dengan 

nilai-nilai Islam, seperti pernikahan paksa dan monopoli 

kekuasaan ulama.
83

 

4) Penyebaran Idealisme Islam Modern 

Abduh berusaha menjembatani kesenjangan antara Islam 

dan Barat. Ia menolak pandangan bahwa Islam bertentangan 

dengan modernitas, tetapi juga mengkritik kebudayaan Barat 

yang sekuler. Ia mengajarkan bahwa umat Islam dapat 

mengambil manfaat dari ilmu pengetahuan dan teknologi Barat 

tanpa meninggalkan identitas keagamaannya.
84

 

B. Warisan Intelektual dan Pengaruh Global 

Muhammad Abduh bukan hanya seorang pembaru dalam lingkup 

lokal Mesir, melainkan tokoh yang meletakkan dasar intelektual bagi 

perkembangan pemikiran Islam modern di berbagai belahan dunia. 

Gagasan-gagasannya telah melintasi batas-batas geografis dan mazhab, 

serta memengaruhi tokoh-tokoh besar dalam sejarah Islam 

kontemporer, termasuk di Asia Tenggara. Warisan intelektualnya 

menyebar melalui murid-muridnya, tulisan-tulisannya, serta institusi-

                                                 
83

 M Dawam Rahardjo, Merayakan Kemajemukan Kebebasan Dan Kebangsaan 

(Kencana, 2010). 
84

 Azyumardi Azra, Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, Dan 

Demokrasi (Kencana, 2016). 



39 

 

 

 

institusi pendidikan yang menyerap semangat reformis yang ia 

gaungkan.
85

  

Salah satu murid terpenting Muhammad Abduh adalah Rasyid 

Ridha, yang meneruskan ide-ide gurunya melalui majalah Al-Manar. 

Majalah ini menjadi corong utama penyebaran pemikiran reformasi 

Islam ke seluruh dunia Islam, termasuk ke wilayah Asia Selatan dan 

Asia Tenggara. Dalam tulisan-tulisannya, Ridha memperjelas dan 

mengembangkan lebih lanjut gagasan Abduh tentang rasionalisme 

Islam, pendidikan, ijtihad, dan pembaruan hukum Islam.
86

 

Selain Ridha, Abduh juga memiliki pengaruh besar terhadap 

institusi Al-Azhar. Reformasi kurikulum Al-Azhar yang ia dorong 

menjadikan universitas tersebut lebih terbuka terhadap ilmu-ilmu 

modern, logika, filsafat, dan bahasa asing. Hal ini memungkinkan 

lahirnya generasi ulama yang berpikiran terbuka dan mampu 

berinteraksi dengan tantangan modern.
87

 

Di luar Mesir, pemikiran Abduh diterima dengan antusias oleh 

kalangan intelektual Muslim di India, seperti Sayyid Ahmad Khan, dan 

kemudian diadopsi oleh tokoh seperti Muhammad Iqbal. Di Asia 

Tenggara, pemikiran Abduh masuk melalui jaringan haji, pelajar 

                                                 
85

 Kerr, Malcolm H. Islamic Reform: The Political and Legal Theories of Muhammad Abduh and 

Rashid Rida. University of California Press, 1966. 
86

 Haddad, Yvonne Yazbeck. Contemporary Islam and the Challenge of History. State 

University of New York Press, 1982. 
87

 Moosa, Ebrahim. What is a Madrasa? University of North Carolina Press, 2015. 



40 

 

 

 

Indonesia-Malaysia di Timur Tengah, dan penerbitan literatur 

reformis.
88

 

Warisan pemikiran Muhammad Abduh juga tercatat dalam kajian 

akademik dunia Barat. Banyak universitas ternama seperti Harvard, 

Oxford, dan Leiden yang menjadikan pemikirannya sebagai bagian dari 

kurikulum studi Islam modern.
89

 Abduh dipandang sebagai tokoh 

penting dalam dialog Islam dan modernitas, karena pendekatannya yang 

menggabungkan nalar keagamaan dan nalar ilmiah.
90

 

Dalam konteks filsafat, Abduh disebut sebagai salah satu tokoh 

Islam yang menghidupkan kembali rasionalisme Islam klasik 

sebagaimana diwariskan oleh al-Farabi, Ibn Sina, dan al-Ghazali. 

Namun berbeda dari filsuf klasik, Abduh membawa nuansa praksis 

yang lebih kuat dengan fokus pada pendidikan, hukum, dan reformasi 

sosial.
91

 

C. Karya karya Muhammad Abduh 

Muhammad Abduh meninggalkan sejumlah karya penting yang 

menjadi rujukan dalam pemikiran Islam modern. Beberapa di 

antaranya: 

1) Tafsir Al-Manar 

                                                 
88

 Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII & XVIII. Kencana, 2004. 
89

 Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Science: An Illustrated Study. World Wisdom, 2010. 
90

 Arkoun, Mohammed. The Unthought in Contemporary Islamic Thought. Saqi Books, 

2002. 
91

 Abduh, Muhammad. Risalat al-Tawhid. Kairo: Dar al-Manar, 1897. 



41 

 

 

 

Tafsir Al-Manar adalah salah satu karya tafsir Al-Qur'an 

yang paling berpengaruh dalam tradisi keilmuan Islam modern. 

Ditulis oleh dua tokoh besar dalam sejarah pemikiran Islam, 

Muhammad Abduh dan Muhammad Rashid Rida, tafsir ini 

dimulai pada akhir abad ke-19 dan selesai pada awal abad ke-20. 

Karya ini tidak hanya sekadar menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an 

tapi juga menginterpretasikan pesan-pesan moral, sosial, dan 

politik yang terkandung di dalamnya.
92

 

Muhammad Abduh, yang merupakan pelopor gerakan 

reformasi dalam Islam, menekankan pentingnya pendekatan 

rasional dan ilmiah dalam memahami teks-teks suci. Ia 

berkeyakinan bahwa Al-Qur'an tidak hanya harus dipahami 

secara tekstual, tetapi juga dalam konteks sosial dan historis. 

Pemikirannya ini muncul sebagai respon terhadap tantangan 

yang dihadapi dunia Muslim pada waktu itu, termasuk 

kolonialisme dan kemunduran intelektual. Dalam penafsirannya, 

Abduh sering kali mengajak pembaca untuk melihat hubungan 

antara dasar-dasar ajaran Islam dan realita kehidupan sehari-

hari.
93

 

Setelah Muhammad Abduh wafat pada tahun 1905, tugas 

untuk menyelesaikan tafsir ini dilanjutkan oleh muridnya, 

                                                 
92

 Dudung Abdullah, ―Pemikiran Syekh Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-Manar,‖ Al 

Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan 1, no. 1 (2012): 33–42. 
93

 Mahfud Ifendi, ―Syaikh Muhammad Abduh: Gagasan Pembaharuannya Dalam 

Pendidikan Islam,‖ Jurnal Man-anaa 1, no. 1 (2024): 12–27. 



42 

 

 

 

Muhammad Rashid Rida. Rida meneruskan dan 

mengembangkan pemikiran tokoh gurunya, dengan menambah 

banyak kajian dan penafsiran yang relevan dengan 

perkembangan zaman. Ia juga dikenal sebagai seorang reformis 

dan intelektual yang memperluas cakupan tema dalam tafsir, 

termasuk aspek politik dan sosial yang menjadi perhatian umat 

Islam pada masa itu.
94

 

Salah satu karakteristik utama Tafsir Al-Manar adalah 

penggunaan metode tafsir yang sistematis dan kritis. Rida tidak 

hanya menerapkan teknik penafsiran klasik, tetapi juga 

memanfaatkan referensi dari ilmu pengetahuan modern untuk 

memberikan pemahaman yang lebih mendalam. Ia sering 

menyertakan argumen-argumen rasional dan membahas 

pandangan para mufasir sebelumnya, sehingga pembaca dapat 

melihat evolusi pemikiran dalam penafsiran Al-Qur'an. Hal ini 

membuat Tafsir Al-Manar menjadi teks yang masih relevan 

untuk dibaca dan dipelajari di era kontemporer.
95

 

Keberadaan Tafsir Al-Manar memberikan kontribusi besar 

terhadap gerakan pembaruan Islam di berbagai belahan dunia. 

Banyak ulama dan cendekiawan Muslim telah menjadikannya 

sebagai rujukan penting dalam kajian klasik dan modern. Karya 

                                                 
94

 Sumper Mulia Harahap, ―Karakteristik Tafsir Syaikh Muhammad Abduh; Tafsir Yang 

Berorientasi Pada Aspek Sastra, Budaya, Dan Kemasyarakatan,‖ Yurisprudentia: Jurnal Hukum 

Ekonomi 2, no. 1 (2016): 85–98. 
95

 Nazhifah, ―Tafsir-Tafsir Modern Dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M.‖ 



43 

 

 

 

ini tidak hanya berfungsi sebagai tafsir, tetapi juga sebagai 

sumber inspirasi bagi individu yang mencari pemahaman yang 

lebih baik tentang Al-Qur'an dalam konteks kehidupan yang 

terus berubah. Dengan demikian, Tafsir Al-Manar tetap menjadi 

salah satu pilar dalam literatur Islam yang menuntun umat untuk 

tetap relevan dengan tantangan zaman.
96

 

2) Risalah at-Tauhid 

Buku ini membahas konsep tauhid (keesaan Allah) dengan 

pendekatan rasional, serta menjelaskan bagaimana tauhid menjadi 

landasan untuk membangun masyarakat yang adil dan progresif.
97

 

3) Al-Islam wa al-Nasraniyah ma'a al-‗Ilm wa al-Madaniyah 

Buku ini membahas perbandingan antara Islam dan Kristen 

dalam kaitannya dengan ilmu pengetahuan dan peradaban, serta 

mengkritik pandangan keliru tentang Islam yang berkembang di 

Barat.
98

 

D. Eksplorasi Mendalam Pemikiran Muhammad Abduh 

a. Latar Belakang Kehidupan dan Intelektual 

Muhammad Abduh (1849–1905) adalah seorang ulama, 

pembaharu, dan mufasir Mesir yang memainkan peran penting 

                                                 
96

 Ahmad Athaillah, Rasyid Ridha: Konsep Teologi Rasional Dalam Tafsir Al-Manar 

(Erlangga, 2006). 
97

 Eni Wahyuni, Busra Febriyarni, and Hasep Saputra, ―Konsep Tauhid Uluhiyah Dalam 

Membantah Pemahaman Trinitas, Perspektif Muhammad Abduh Dan Rasyid Ridha Dalam Tafsir 

Al-MANAR‖ (IAIN CURUP, 2022). 
98

 Muhammad Abduh, ―Al-Islam Wa-Al-Nasraniya Ma‘a Al-‗ilm Wa Al Madaniya,‖ 

Science and civilization in Islam and Christianity] Cairo: np (1905). 



44 

 

 

 

dalam modernisasi pemikiran Islam pada abad ke-19.
99

 Ia merupakan 

murid dari Jamaluddin al-Afghani dan tokoh utama dalam gerakan 

reformasi Islam yang menekankan pentingnya akal, ilmu 

pengetahuan, dan pembaruan pemahaman keagamaan.
100

 Melalui 

karyanya yang paling dikenal, yaitu Tafsir al-Manar (bersama 

Rasyid Ridha), Abduh mengembangkan pendekatan tafsir yang 

rasional dan relevan dengan persoalan sosial-modern.
101

 

b. Pokok-Pokok Pemikiran Muhammad Abduh 

Asas-asas pemikiran Tafsir Muhammad Abduh diantaranya 

Rasionalisme dalam penafsiran. Abduh menekankan bahwa ayat-

ayat Al-Qur‘an harus didekati dengan akal sehat (al-‗aql al-salim) 

dan tidak hanya menerima secara tekstual atau dogmatis.
102

 Abduh 

menggabungkan metode bayani (tekstual) dan burhani ( rasional) 

untuk memahami kandungan al-qur‘an terutama yang menyangkut 

isu-isu kontemporer.
103

 Asas selanjutnya yakni penolakan terhadap 

israiliyat dan takwil berlebihan. Abduh menolak keras kisah-kisah 

tafsir yang bersumber dari tradisi Yahudi-Kristen (Israiliyat) dan 

                                                 
99

 Hourani, Albert. Arabic Thought in the Liberal Age, 1798–1939. Cambridge University 

Press, 1983. 
100

 Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press, 1982. 
101

 Ridha, Rasyid. Tafsir al-Manar. Kairo: Al-Manar, berbagai jilid, 1898–1935. 
102

 Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press, 1982, hlm. 8–10. 
103

 Arkoun, Mohammed. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. 

Westview Press, 1994. 



45 

 

 

 

menghindari takwil yang tidak berdasarkan akal dan ilmu.
104

 Asas 

terakhir yang dipakai Muhammad Abduh yakni pemahaman 

kontekstual terhadap ayat kauniyah. Dalam menafsirkan ayat-ayat 

tentang alam semesta, Muhammad Abduh tidak menekankan 

scientific proof sebagaimana pendekatan I‘jaz ilmi. Namun Abduh 

tetap mengakui bahwa alam semesta adalah ayat-ayat Allah (Ayat 

Kauniyah) yang mengajak manusia untuk berfikir dan mencari 

makna.
105

 Ayat-ayat tersebut bertujuan menyadarkan manusia akan 

keesahan tuhan melalui keteraturan dan keindahan ciptaan-Nya. 

Muhammad Abduh memandang penciptaan alam semesta 

melalui pendekatan rasional-teologis yang revolusioner pada 

masanya. Dalam Tafsir Al-Manar, ia menafsirkan QS. Al-Anbiya: 30 

tentang penyatuan langit dan bumi sebagai gambaran keadaan awal 

alam yang kemudian terpisah, suatu penafsiran yang meskipun tidak 

secara eksplisit merujuk pada teori Big Bang namun membuka pintu 

bagi pemahaman kosmologis modern.
106

 Abduh memahami konsep 

"dukhan" dalam QS. Fussilat: 11 sebagai materi kosmik primitif 

yang mencerminkan pemahaman ilmiah tentang nebula dan 

pembentukan galaksi.
107

 Pendekatannya yang menekankan 

keselarasan antara akal dan wahyu ini merupakan respons terhadap 

                                                 
104

 Rippin, Andrew. The Qur'an and Its Interpretative Tradition. Routledge, 2001. 
105

 Nasr, Seyyed Hossein. The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of 

Modern Man. ABC International Group, 1997. 
106

 Ridha, Rasyid. Tafsir al-Manar, vol. 8, Kairo: Al-Manar, 1928, hlm. 276–278. 
107

 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 

International Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995. 



46 

 

 

 

stagnasi pemikiran Islam di era kolonial, sekaligus upaya untuk 

menunjukkan bahwa Al-Qur'an tidak bertentangan dengan 

perkembangan sains.
108

 Namun, keterbatasan pengetahuan 

kosmologi pada akhir abad ke-19 membuat beberapa tafsirannya 

belum mencapai tingkat presisi ilmiah yang memadai menurut 

standar modern.
109

 

c. Relevansi Pemikiran Abduh dalam Konteks Kontemporer 

1) Reformasi Kurikulum Pendidikan Islam 

Di era globalisasi saat ini, pemikiran Abduh mengenai 

integrasi ilmu agama dan ilmu modern sangat relevan untuk 

reformasi pendidikan Islam di Indonesia. Madrasah dan 

pesantren perlu mengadopsi kurikulum yang lebih holistik dan 

kontekstual agar lulusannya mampu bersaing di kancah 

global.
110

 

2) Moderasi Beragama dan Anti Ekstremisme 

Abduh menjadi rujukan utama dalam gerakan Islam 

moderat. Pandangannya bahwa agama harus selaras dengan akal 

dan nilai-nilai kemanusiaan dapat menjadi landasan dalam 

                                                 
108

 Esack, Farid. Qur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity Against Oppression. Oneworld, 1997. 
109

 Bucaille, Maurice. The Bible, The Qur'an and Science. Seghers Publishers, 1976, 

hlm. 143–147. 
110

 Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Milenium III. Jakarta: Kencana, 2002. 



47 

 

 

 

menangkal radikalisme dan ekstremisme yang 

mengatasnamakan agama.
111

 

3) Fiqh Sosial dan Hukum Islam Kontekstual 

Pemikiran fiqh-nya yang fleksibel dan adaptif terhadap 

zaman menjadi inspirasi bagi kalangan fuqaha modern dalam 

merespons isu-isu kontemporer seperti ekonomi syariah, hukum 

keluarga, hak perempuan, hingga bioetika.
112

 

E. Pendekatan Muhammad Abduh terhadap Al-Qur'an dan Sains 

Pendekatan Muhammad Abduh terhadap Al-Qur'an dan sains 

mencerminkan visi pembaruan yang mengintegrasikan wahyu ilahi 

dengan pengetahuan rasional dan ilmiah. Sebagai seorang reformis 

Islam, Abduh percaya bahwa Islam adalah agama yang harmonis 

dengan akal dan sains, dan ia berupaya membuktikan bahwa Al-Qur'an 

mampu memberikan landasan untuk kemajuan ilmiah dan intelektual.
113

 

1. Al-Qur'an sebagai Sumber Utama Pengetahuan 

Abduh berkeyakinan bahwa Al-Qur'an adalah kitab petunjuk 

yang universal. Ia menekankan bahwa wahyu ilahi tidak hanya 

relevan untuk aspek spiritual tetapi juga mampu memandu umat 

manusia dalam memahami fenomena alam. Menurutnya, Al-Qur'an 

                                                 
111

 Esposito, John L. The Future of Islam. Oxford University Press, 2010. 
112

 Kamali, Mohammad Hashim. Shari'ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld 

Publications, 2008. 
113

 Ahmad Farouk Musa, Sumbangan Imam Muhammad Abduh Kepada Sains Dan 

Teknologi (Islamic Renaissance Front, 2021). 



48 

 

 

 

mendorong umat Islam untuk menggunakan akal dan 

mengembangkan ilmu pengetahuan sebagai bentuk ketaatan kepada 

Allah.
114

 

2. Harmoni antara Wahyu dan Akal 

Bagi Abduh, tidak ada kontradiksi antara wahyu dan akal. 

Keduanya berasal dari sumber yang sama, yaitu Allah, sehingga 

wahyu memberikan pedoman moral dan spiritual, sementara akal 

berfungsi untuk memahami dunia fisik. Ia mengkritik pemikiran 

tradisional yang mengabaikan peran akal dalam memahami Al-

Qur'an, serta mengajak umat Islam untuk mengembangkan 

pengetahuan ilmiah berdasarkan prinsip-prinsip Al-Qur'an.
115

 

3. Al-Qur'an dan Fenomena Alam 

Abduh percaya bahwa ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara 

tentang alam memiliki nilai ilmiah yang dapat mendorong manusia 

untuk merenungkan keajaiban ciptaan Allah. Ayat-ayat ini tidak 

selalu menjelaskan detail teknis ilmu pengetahuan, tetapi 

memberikan motivasi untuk mengamati, menganalisis, dan 

memahami alam semesta. 

Ia menafsirkan bahwa eksplorasi ilmiah adalah salah satu 

cara untuk mengenal kebesaran Allah, sebagaimana firman Allah 

                                                 
114

 H Nunu Burhanuddin, Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur‟an (Prenada Media, 2022). 
115

 Abas Mansur Tamam, Islamic World View Paradigma Intelektual Muslim (Spirit 

Media Press, 2017). 



49 

 

 

 

yang mengajak manusia untuk "memperhatikan" dan "memikirkan" 

tanda-tanda-Nya di alam semesta.
116

 

F. Karakteristik Pendekatan Muhammad Abduh terhadap Al-Qur'an dan 

Sains 

1 Pendekatan Rasional dan Kontekstual 

Abduh menggunakan pendekatan rasional dalam menafsirkan 

Al-Qur'an. Baginya, ayat-ayat Al-Qur'an harus dipahami dalam 

konteks zamannya dan tidak selalu dimaknai secara harfiah. Ia 

menekankan bahwa penafsiran harus relevan dengan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan tantangan modern, sehingga 

Al-Qur'an tetap relevan bagi umat Islam sepanjang masa.
117

 

2 Menolak Tafsir Ilmi yang Berlebihan 

Abduh berhati-hati terhadap tafsir ilmi yang memaksakan 

makna ilmiah ke dalam ayat-ayat Al-Qur'an. Ia percaya bahwa Al-

Qur'an bukanlah kitab sains, tetapi kitab petunjuk yang 

menginspirasi umat untuk mencari ilmu. afsir ilmi menurut Abduh 

harus dilakukan dengan prinsip yang moderat, tidak menambahkan 

makna yang tidak ada dalam teks Al-Qur'an.
118

 

3 Mengintegrasikan Sains sebagai Bagian dari Ibadah 

                                                 
116

 rani Khairun Nisa, ―Ayat-Ayat Kauniyah Dan Implikasi Teologisnya Dalam Al-

Qur‘an‖ (Universitas Ptiq Jakarta, 2023). 
117

 Rosa, Tafsir Kontemporer: Metode Dan Orientasi Modern Dari Para Ahli Dalam 

Menafsirkan Ayat Al-Qur‟an. 
118

 Burhanuddin, Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur‟an. 



50 

 

 

 

Bagi Abduh, pengembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 

adalah bagian dari ibadah kepada Allah. Umat Islam diperintahkan 

untuk menguasai ilmu sains sebagai cara untuk menegakkan 

kekhalifahan manusia di bumi. Ia mengajarkan bahwa pengetahuan 

ilmiah harus digunakan untuk kemaslahatan umat dan memuliakan 

Allah, bukan untuk eksploitasi atau kerusakan.
119

 

2. Zaghloul El-Naggar 

A. Biografi Singkat dan Latar Keluarga 

Zaghloul El-Naggar adalah seorang ilmuwan Muslim 

terkemuka, ahli geologi, dan penafsir Al-Qur'an yang dikenal 

sebagai salah satu tokoh utama dalam pengembangan tafsir ilmi, 

terutama dalam mengungkapkan mukjizat ilmiah (i'jaz ilmi) Al-

Qur'an. Melalui karya-karyanya, ia telah mengintegrasikan ilmu 

pengetahuan modern dengan ajaran Islam, khususnya dalam 

menafsirkan ayat-ayat kauniyah yang berkaitan dengan fenomena 

alam semesta.
120

 

Zaghloul El-Naggar lahir pada 17 November 1933 di 

Gharbia, Mesir. Ia berasal dari keluarga Muslim yang religius dan 

sangat menekankan pentingnya pendidikan. Beliau telah Al-Qur‘an 

semenjak usia sepuluh tahun. Ketertarikan El-Naggar terhadap ilmu 

pengetahuan dan agama sudah tampak sejak usia muda, di mana ia 

                                                 
119

 Bobbi Aidi Rahman, ―Modernisme Islam Dalam Pandangan Muhammad Abduh,‖ 

Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 2, no. 1 (2017): 39–50. 
120

 Menyatu Menurut Zaghloul El-Naggar, ―Fenomena Dua Lautan Yang Tidak Saling‖ 

(2022). 



51 

 

 

 

menunjukkan kecerdasan luar biasa dalam memahami ilmu-ilmu 

sains sekaligus memiliki minat mendalam terhadap Al-Qur'an dan 

ajaran Islam.
121

 

Ia menempuh pendidikan dasar dan menengahnya di Mesir 

sebelum melanjutkan ke Universitas Kairo, di mana ia meraih gelar 

sarjana dalam bidang geologi pada tahun 1955. Setelah itu, ia 

melanjutkan pendidikan tinggi di Wales University Inggris dan 

meraih Ph.D dalam bidang geologi pada tahun 1963 serta 

Fellowship Wales University pada tahun yang sama. Karya 

Zaghloul el Naggar yakni lebih dari 45 buku, 150 Artikel dan 

membimbing 45 thesis dan disertasi di berbagai perguruan tinggi.  

Sepanjang kariernya, El-Naggar aktif dalam penelitian ilmiah 

dan pendidikan. Ia mengajar di berbagai universitas ternama di 

dunia, termasuk di Mesir, Arab Saudi, Kuwait, Qatar, dan Inggris. 

Selain menjadi dosen dan peneliti, ia juga menjabat sebagai 

anggota berbagai lembaga ilmiah internasional, seperti Geological 

Society of London dan American Association of Petroleum 

Geologists.
122

 

Namun, yang membuat El-Naggar istimewa adalah 

dedikasinya untuk memadukan ilmu pengetahuan modern dengan 

Islam. Ia melihat Al-Qur'an sebagai sumber utama inspirasi ilmiah 

                                                 
121

 Zaghloul El-Naggar, The Qur'an and Modern Science: A Summary of the Studies and 

Research of Dr. Zaghloul El-Naggar, ed. Ibrahim M. A. (Cairo: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2001), 

12-14. 
122

 Nazhifah, ―Tafsir-Tafsir Modern Dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M.‖ 



52 

 

 

 

dan percaya bahwa banyak penemuan sains modern telah 

dijelaskan dalam Al-Qur'an jauh sebelum ditemukan oleh manusia. 

B. Pendidikan Formal dan Perkembangan Akademik 

El-Naggar menyelesaikan pendidikan menengahnya di Mesir 

sebelum melanjutkan studi sarjana di bidang geologi di Fakultas 

Sains, Universitas Kairo. Ia kemudian memperoleh gelar doktor di 

bidang geologi dari University of Wales, Inggris. Spesialisasinya 

adalah dalam bidang paleontologi dan stratigrafi, dua cabang utama 

dalam geologi yang berhubungan dengan fosil dan lapisan 

batuan.
123

 

Penelitiannya di bidang geologi tidak hanya menghasilkan 

banyak temuan ilmiah, tetapi juga mempertemukannya dengan 

fenomena-fenomena alam yang disebut dalam Al-Qur‘an. Inilah 

yang kemudian membangkitkan ketertarikannya untuk mendalami 

relasi antara ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur‘an dan ilmu 

pengetahuan modern.
124

 

Ia dikenal sebagai sosok ilmuwan yang produktif. Lebih dari 

200 karya ilmiah telah dipublikasikan, baik dalam jurnal 

internasional maupun presentasi dalam berbagai forum ilmiah. Ia 

juga berperan aktif dalam berbagai organisasi ilmiah dan 

                                                 
123

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Holy Qur'an, (Cairo: Islamic 

Research Foundation, 2005), hlm. 12. 
124

 Zaghloul El-Naggar, Scientific Miracles in the Qur'an & Sunnah, (Kuala Lumpur: 

Islamic Book Trust, 2006), hlm. 45. 



53 

 

 

 

keagamaan, termasuk menjadi Ketua Komite Ilmu Pengetahuan 

dalam Dewan Tinggi Urusan Islam Mesir.
125

 

Hal yang menonjol dalam sosok El-Naggar adalah 

kemampuannya mengintegrasikan pendekatan ilmiah dan spiritual. 

Ia tidak memisahkan pencarian ilmu dengan pendekatan religius. 

Dalam pandangannya, ilmu adalah jalan menuju pengenalan 

terhadap Sang Pencipta. Melalui geologi, ia menyaksikan 

keteraturan ciptaan yang tidak mungkin terjadi tanpa desain ilahi. 

Dalam berbagai ceramah dan tulisannya, El-Naggar 

menekankan bahwa pengamatan terhadap alam merupakan bentuk 

ibadah. Baginya, setiap fenomena alam adalah "tanda" (ayat) yang 

mengarah kepada kekuasaan Tuhan. Ia berpendapat bahwa banyak 

ilmuwan modern telah buta terhadap makna transendental dari ilmu 

karena pendekatan mereka yang sekular. 

Oleh karena itu, ia mengembangkan pendekatan i‘jaz ilmi 

konsep kemukjizatan ilmiah Al-Qur‘an di mana ayat-ayat kauniyah 

ditafsirkan melalui lensa sains modern. Ia menggunakan keahlian 

geologinya untuk menafsirkan ayat-ayat seperti tentang gunung, 

lempeng tektonik, atau struktur bumi secara ilmiah.
126

 

Zaghloul El-Naggar tidak hanya aktif dalam dunia akademik 

di Mesir, tetapi juga menjadi pembicara internasional di berbagai 

                                                 
125

 M. Hisham al-Talib, Science and Islam: The Contribution of Muslim Scientists, 

(Amman: International Institute of Islamic Thought, 2012), hlm. 98. 
126

 El-Naggar, Scientific Miracles in the Quran: A New Approach (Kairo: Al-Falah 

Foundation, 2001), hlm. 45–62. 



54 

 

 

 

universitas di Eropa, Amerika, dan Timur Tengah. Ia sering 

diundang untuk memberikan kuliah umum tentang sains dalam Al-

Qur‘an, dan dikenal luas dalam forum-forum dialog antara agama 

dan sains.
127

Di samping itu, ia menjabat sebagai anggota dan 

penasihat dalam berbagai lembaga seperti: 

 Komite I‘jaz Ilmi di Liga Dunia Islam (Makkah) 

 Dewan Tinggi Islam Mesir 

 Lembaga Penelitian Geologi Mesir 

 Anggota aktif dalam International Association for the Study of 

Fossils 

Ia juga mendirikan dan membina berbagai forum ilmiah 

Islam yang bertujuan untuk mendorong para ilmuwan Muslim agar 

melihat sains sebagai jalan menuju iman. 

Reputasi El-Naggar sebagai ilmuwan Muslim yang 

terkemuka dibangun bukan hanya melalui penguasaan akademik, 

tetapi juga komitmen pada pengembangan ilmu berbasis Islam. 

Beberapa karyanya yang terkenal meliputi: 

 The Geological Concepts in the Holy Quran 

 The Earth: Its Creation and Structure in the Light of Quran 

 The Scientific Miracles in the Holy Quran 

                                                 
127

 El-Naggar, The Earth: Its Creation and Structure in the Light of Quran (Kairo: Dar al-

Ma‗arif, 2005), hlm. 12–34 



55 

 

 

 

Karya-karya tersebut menggabungkan data empiris dari ilmu 

geologi modern dengan tafsir ayat Al-Qur‘an. Dengan pendekatan 

ini, ia memberikan dimensi baru dalam tafsir tematik yang 

memadukan nash (teks) dan fakta ilmiah (realitas) secara 

harmonis.
128

 

Banyak ilmuwan dan ulama kontemporer mengakui 

kontribusinya sebagai pelopor gerakan ―sains Islam‖ yang tidak 

hanya retoris, tetapi berbasis riset. Di dunia Arab, ia bahkan 

dijuluki sebagai ―Al-‗Alim al-Islami al-Awwal fi al-I‘jaz al-‗Ilmi‖ 

(Ilmuwan Islam pertama dalam kajian kemukjizatan ilmiah Al-

Qur‘an). 

C. Pemikiran Zaghloul El-Naggar dalam Tafsir Ilmi 

Zaghloul El-Naggar dikenal sebagai salah satu pionir tafsir 

ilmi kontemporer, di mana ia menekankan pentingnya menjelaskan 

ayat-ayat Al-Qur'an dengan menggunakan pengetahuan ilmiah 

modern. Pendekatan ini tidak hanya bertujuan untuk menunjukkan 

relevansi Al-Qur'an di era modern, tetapi juga untuk membuktikan 

mukjizat ilmiah yang terkandung di dalamnya.
129

 

1) Al-Qur'an sebagai Sumber Pengetahuan Ilmiah 

El-Naggar percaya bahwa Al-Qur'an adalah kitab yang 

sempurna dan mencakup semua aspek kehidupan, termasuk ilmu 

                                                 
128

 Zaghloul El-Naggar, The Scientific Miracles in the Holy Quran (Cairo: Dar al-Ma'arif, 

2001), 56-78 
129

 Sulfikar Amir, ―Tuhan Dalam Islam, Filsafat Dan Sains‖ (n.d.). 



56 

 

 

 

pengetahuan. Menurutnya, ayat-ayat kauniyah dalam Al-Qur'an 

merupakan tanda-tanda kebesaran Allah yang dapat dijelaskan 

melalui sains modern.
130

 Ia sering mengutip QS Al-Anbiya: 30 

وََٰ  مَ َٰ لسذ
 
ينَ كَفَرُوٓا۟ أَنذ أ ِ لَّذ

 
هُمَا ۖ وَجَعَلْناَ مِنَ أَوَلمَْ يرََ أ لَْْرْضَ كََهتََا رَثلًْا ففََتلَْنَ َٰ

 
تِ وَأ

ءٍ حٍَّ ۖ أَفلَََ يؤُْمِنوُنَ  لمَْاءِٓ كُُذ شََْ
 
 أ

Artinya: Dan apakah orang-orang yang kafir tidak 

mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu keduanya dahulu 

adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara 

keduanya. Dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. 

Maka mengapakah mereka tiada juga beriman? 

 

Ayat ini, menurut El-Naggar, merupakan deskripsi yang 

sesuai dengan teori Big Bang, yaitu teori tentang penciptaan alam 

semesta yang menjelaskan bahwa seluruh materi dan energi pada 

awalnya berada dalam satu titik sebelum terpisah dan membentuk 

alam semesta.
131

 

2) Mukjizat Ilmiah dalam Al-Qur'an 

El-Naggar adalah pendukung utama konsep i'jaz ilmi, yaitu 

mukjizat ilmiah dalam Al-Qur'an. Ia berpendapat bahwa banyak 

penemuan ilmiah modern telah disebutkan dalam Al-Qur'an 

dengan bahasa yang sesuai dengan tingkat pemahaman manusia 

pada masa Nabi Muhammad SAW, namun memiliki relevansi 

                                                 
130

 Rachma, Semut Dalam Tafsir Saintifik. 
131

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Qur'an, (Cairo: Al-Azhar 

University Press, 2007), 45-47. 



57 

 

 

 

dengan pengetahuan kontemporer. Sebagai contoh, ia 

menafsirkan QS Az-Zumar: 6: 

نِيَةَ  مِ جمََ َٰ هعَْ َٰ لَْْ
 
نَ أ حِدَةٍ ثُُذ جَعَلَ مِنْْاَ زَوْجَََا وَأَنزَلَ لكَُُ مِّ ذفْسٍ وََٰ ن ه خَللََكُُ مِّ

لِكُُُ  ثٍ ۚ ذََٰ تٍ جلََ َٰ نۢ بعَْدِ خَلْقٍ فِِ ظُلمَُ َٰ تِكُُْ خَللًْا مِّ هَ َٰ للُُكُُْ فِِ بطُُونِ أُمذ جٍ ۚ يََْ  أَزْوََٰ

فوُنَ  ٰ ثصَُْْ لَذ هُوَ ۖ فأَنََّذ
ِ
هَ ا لَ َٰ

ِ
لمُْلُْْ ۖ لََٓ ا

 
ُّكُُْ لََُ أ ُ رَب للَّذ

 
 أ

Artinya: Dia menciptakan kamu dari seorang diri 

kemudian Dia jadikan daripadanya isterinya dan Dia 

menurunkan untuk kamu delapan ekor yang berpasangan dari 

binatang ternak. Dia menjadikan kamu dalam perut ibumu 

kejadian demi kejadian dalam tiga kegelapan. Yang (berbuat) 

demikian itu adalah Allah, Tuhan kamu, Tuhan Yang 

mempunyai kerajaan. Tidak ada Tuhan selain Dia; maka 

bagaimana kamu dapat dipalingkan? 

 

Menurut El-Naggar, ayat ini mengacu pada proses 

perkembangan janin dalam rahim, yang terjadi di dalam tiga 

lapisan pelindung: dinding rahim, cairan ketuban, dan plasenta. 

Penjelasan ini sejalan dengan temuan ilmu embriologi modern.
132

 

3) Kritik terhadap Sekularisasi Ilmu Pengetahuan 

El-Naggar sering mengkritik pendekatan sekular yang 

memisahkan sains dari agama. Ia menegaskan bahwa ilmu 

pengetahuan yang sejati harus mengakui keberadaan Tuhan 

sebagai Pencipta. Baginya, ilmu pengetahuan tidak boleh 

                                                 
132

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concepts in the Qur'an, (Cairo: Al-Azhar 

University Press, 2007), 112-114. 



58 

 

 

 

digunakan untuk menafikan keberadaan Allah, melainkan untuk 

memahami kebesaran-Nya melalui ciptaan-Nya.
133

 

4) Keseimbangan antara Ilmu dan Wahyu 

Meskipun mendukung tafsir ilmi, El-Naggar juga 

menekankan pentingnya menjaga keseimbangan antara ilmu 

pengetahuan dan wahyu. Ia mengingatkan bahwa ilmu 

pengetahuan bersifat dinamis dan terbatas, sementara Al-Qur'an 

adalah firman Allah yang tidak berubah. Oleh karena itu, 

penafsiran ayat-ayat kauniyah dengan sains harus dilakukan 

dengan hati-hati, agar tidak mengurangi makna spiritual dan 

moral ayat tersebut.
134

 

5) Pemikiran tentang Pendidikan Sains dalam Islam 

El-Naggar juga menekankan pentingnya pendidikan sains 

berbasis Islam. Ia percaya bahwa umat Islam harus kembali 

kepada tradisi keilmuan yang pernah menjadi keunggulan 

peradaban Islam pada masa klasik. Menurutnya, kemunduran 

umat Islam di bidang sains disebabkan oleh jauhnya mereka dari 

ajaran Al-Qur'an yang sebenarnya menginspirasi penelitian dan 

penemuan.
135

 

                                                 
133

 Sekar Ayu Aryani, ―Psikologi Islami Sejarah, Corak Dan Model‖ (SUKA-Press, 

2018). 
134

 Zaghloul El-Naggar, The Qur‟an and the Modern Science: A Critical Approach, 

(Cairo: Dar al-Fikr, 2004), 112-115. 
135

 Kholid Idham, ―Harmonisasi Sains & Agama (Panduan Praktis Untuk Pembelajaran 

Biologi)‖ (UIN Raden Intan Lampung, n.d.). 



59 

 

 

 

D. Karya-Karya dan Kontribusi 

Zaghloul El-Naggar telah menulis banyak buku dan artikel 

yang mengintegrasikan ilmu pengetahuan dan Islam. Salah satu 

karyanya yang terkenal adalah Quranic Verses in the Light of 

Modern Science, di mana ia menguraikan ayat-ayat Al-Qur'an 

yang berkaitan dengan fenomena ilmiah. Buku ini menjadi 

referensi penting dalam kajian tafsir ilmi. Selain itu, ia aktif 

memberikan ceramah di berbagai konferensi internasional, 

mempromosikan pentingnya menghubungkan sains dan agama.
136

 

Quranic Verses in the Light of Modern Science lebih 

banyak fokus pada hubungan antara ayat-ayat yang berkaitan 

dengan alam semesta dan sains. Misalnya, dalam penafsiran ayat-

ayat yang berbicara tentang penciptaan bumi dan langit, atau ayat-

ayat yang berkaitan dengan proses kehidupan. 

Pembuatan karya ini diawali dari adanya kesadaran bahwa 

banyak orang, baik muslim maupun non muslim, sering 

memandang agama dan ilmu pengetahuan sebagai dua bidang 

yang terpisah atau bahkan bertentangan. Zaghloul El Niggar, 

dalam konteks ini, berusaha untuk menjembatani pertemuan 

tersebut dengan menunjukkan bahwa Al-Qur'an, sebagai kitab 

suci umat Islam, tidak hanya mengandung petunjuk spiritual, 

tetapi juga memiliki dimensi ilmiah yang relevan dengan 

                                                 
136

 Zaghloul El-Naggar, Quranic Verses in the Light of Modern Science (Cairo: Dar Al-

Kutub Al-Ilmiyyah, 2003), 42-45. 



60 

 

 

 

pengetahuan modern. El Niggar percaya bahwa Al-Qur'an sudah 

menyebutkan banyak fenomena ilmiah yang hanya bisa dipahami 

oleh umat manusia. 

Langkah pertama dalam pembuatan karya ini adalah 

melakukan penelitian mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an 

yang dianggap berkaitan dengan berbagai cabang ilmu 

pengetahuan. El Niggar melakukan kajian terhadap tafsir-tafsir 

klasik dan tafsir kontemporer untuk mendapatkan pemahaman 

yang lebih komprehensif tentang makna ayat-ayat tersebut. Di 

samping itu, ia juga mempelajari perkembangan ilmu 

pengetahuan modern dalam bidang-bidang seperti fisika, biologi, 

astronomi, dan kimia.
137

 

E. Pengaruh dan Inspirasi Global 

1) Peran Internasional dalam Pengarusutamaan Integrasi Sains 

dan Islam 

Zaghloul El-Naggar memainkan peran yang sangat 

penting dalam mengarusutamakan integrasi antara ilmu 

pengetahuan modern dan nilai-nilai Islam ke dalam ranah 

akademik dan sosial secara global. Gagasannya tentang i‟jaz 

ilmi fi al-Qur‟an (kemukjizatan ilmiah Al-Qur‘an) telah 

                                                 
137

 Zaghloul El-Naggar, Islam and the Sciences: The Interplay of Faith and Knowledge, 

(Cairo: Al-Azhar University Press, 2008), 32-34. 



61 

 

 

 

menjadi wacana transnasional yang diperbincangkan di 

berbagai forum ilmiah dan keagamaan.
138

 

Melalui karya dan ceramahnya di lebih dari 40 negara, 

El-Naggar memperkenalkan pendekatan yang tidak sekadar 

apologetik, melainkan metodologis dan empiris.
139

 Ia 

mengedepankan bahwa setiap ayat dalam Al-Qur‘an yang 

berkaitan dengan fenomena alam dapat menjadi titik tolak riset 

sains modern, asalkan ditafsirkan secara ilmiah dan tidak 

melampaui konteks maknanya.
140

 

Hal ini sangat berpengaruh terhadap sistem pendidikan 

tinggi Islam di berbagai negara. Banyak universitas Islam di 

Timur Tengah, Asia Tenggara, bahkan Afrika, mulai membuka 

program studi atau pusat kajian tentang Qur‟an and Science, 

terinspirasi dari pendekatan El-Naggar.
141

 

2) Pengaruh terhadap Dunia Akademik di Dunia Muslim 

Di Mesir, gagasan El-Naggar banyak memengaruhi 

kurikulum fakultas sains dan studi Islam. Ia aktif memberi 

pelatihan dan kuliah umum di Universitas Al-Azhar, 

Universitas Kairo, serta institusi lain seperti Universitas Ain 

                                                 
138

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concept of Mountains in the Qur‟an, (Cairo: 

Islamic Research Academy, 2005), hlm. 12–15. 
139

 Azyumardi Azra, Islam Substantif: Mengurai Problematika Keumatan, Kebangsaan, 

dan Internasionalisasi Islam, (Jakarta: Mizan, 2004), hlm. 181–183. 
140

 El-Naggar, Scientific Notions in the Glorious Qur‟an, (Cairo: Dar Al-Nashr, 2006), 

hlm. 35–40. 
141

 Mohammad Hashim Kamali, ―Integration of Knowledge and Islamization of 

Education: The Role of IIUM,‖ Islam & Science, Vol. 1, No. 1 (2003), hlm. 55–60. 



62 

 

 

 

Shams dan Universitas Alexandria. Para akademisi di bidang 

tafsir dan sains kini lebih terbuka untuk mengintegrasikan 

penemuan ilmiah ke dalam studi tafsir kauniyah.
142

 

Di Malaysia dan Indonesia, pengaruhnya terasa dalam 

pembentukan kurikulum integratif di International Islamic 

University Malaysia (IIUM), Universitas Islam Negeri (UIN), 

serta sejumlah pesantren modern. Buku-bukunya telah 

diterjemahkan ke dalam bahasa Melayu dan Indonesia, dan 

dijadikan literatur wajib di beberapa program pascasarjana.
143

 

Contohnya, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga 

Yogyakarta melalui Pusat Studi Al-Qur‘an dan Sains 

menggunakan metode analisis El-Naggar dalam menafsirkan 

ayat-ayat kauniyah. Kajian ini tidak hanya bersifat teoritis, 

tetapi juga memicu munculnya riset-riset baru berbasis 

observasi ilmiah yang merujuk langsung pada Al-Qur‘an 

sebagai inspirasi.
144

 

3) Inspirasi Bagi Generasi Muda Muslim 

Zaghloul El-Naggar berhasil memosisikan dirinya 

sebagai ikon ilmuwan Muslim yang menjadikan sains sebagai 

ladang dakwah. Ia menjadi figur yang menginspirasi generasi 

                                                 
142

 Saiful Mujani, ―Pengaruh Pemikiran Zaghloul El-Naggar dalam Kurikulum PTKI di 

Indonesia,‖ Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur‟an dan Hadis, Vol. 18, No. 2 (2020), hlm. 225–230. 
143

 Tim Peneliti Pusat Studi Al-Qur‘an dan Sains UIN Sunan Kalijaga, Laporan 

Pengembangan Kurikulum Integratif Tafsir Kauniyah, (Yogyakarta: PSQ, 2018), hlm. 22–28. 
144

 El-Naggar, Islamic View of the Universe, (London: Islamic Cultural Centre, 2008), hlm. 

50–52. 



63 

 

 

 

muda Muslim untuk mencintai ilmu pengetahuan tanpa harus 

kehilangan identitas keagamaannya. Di era krisis identitas 

antara modernitas dan spiritualitas, El-Naggar hadir sebagai 

teladan yang membuktikan bahwa keduanya bisa saling 

mendukung.
145

 

Salah satu bentuk nyata pengaruh ini adalah 

berkembangnya gerakan ―Qur‘anic Science Movement‖ di 

kalangan mahasiswa Muslim di Eropa dan Amerika. Mereka 

membuat komunitas kajian yang menjadikan tafsir ilmiah 

sebagai bahan diskusi, mengkaji bukti-bukti keilmuan dalam 

Al-Qur‘an, serta mengaitkannya dengan kurikulum sains yang 

mereka pelajari. 

4) Kontribusi dalam Dialog Antaragama dan Peradaban 

Salah satu keistimewaan El-Naggar adalah 

kemampuannya membawa narasi Al-Qur‘an ke ranah dialog 

lintas iman dan peradaban.
146

 Ia dikenal sebagai pembicara 

dalam forum-forum interfaith dialogue yang mempertemukan 

ilmuwan Muslim dan non-Muslim. Di situ, ia sering 

mempresentasikan hasil penelitiannya mengenai keselarasan 

antara sains dan wahyu.
147

 

                                                 
145

 Noor Aisha Abdul Rahman, ―Qur‘anic Science Movement in the West: A Critical 

Review,‖ American Journal of Islamic Social Sciences, Vol. 26, No. 3 (2009), hlm. 71–76. 
146

 World Council of Churches, Interfaith Dialogue Report: Science and Faith, (Geneva: 

WCC Publications, 2011), hlm. 64–66. 
147

 El-Naggar, Harmony Between Revelation and Science, (London: International Institute 

of Islamic Thought, 2010), hlm. 98–105. 



64 

 

 

 

Dengan cara ini, El-Naggar menepis stigma bahwa Islam 

anti-sains atau dogmatis. Ia menyajikan argumen rasional dan 

empiris bahwa teks-teks Al-Qur‘an tidak bertentangan dengan 

ilmu pengetahuan, bahkan dalam banyak hal, lebih dulu 

memberikan isyarat tentang fenomena ilmiah yang baru 

ditemukan belakangan. 

Sebagai contoh, ia pernah menjadi pembicara dalam 

Konferensi Sains dan Agama di London, serta menjadi tamu 

kehormatan dalam dialog Islam-Kristen yang diselenggarakan 

oleh World Council of Churches, di mana ia menekankan 

pentingnya mengembangkan spiritual science sebagai 

jembatan antarbudaya. 

5) Pengaruh Terhadap Pembangunan Wacana Islam dan 

Peradaban 

El-Naggar merupakan tokoh yang sering menekankan 

bahwa pembangunan peradaban Islam masa depan harus 

dimulai dari integrasi antara sains dan wahyu.
148

 

Pandangannya ini banyak diadopsi dalam dokumen strategis 

berbagai lembaga Islam internasional,
149

 seperti: 

                                                 

148
 Islamic Educational, Scientific and Cultural Organization (ISESCO), Strategic Vision 

on Science and Islamic Civilization, (Rabat: ISESCO Publications, 2015), hlm. 14–20. 

149
 Organisation of Islamic Cooperation (OIC), Science, Technology and Innovation 

Agenda 2026, (Jeddah: OIC Secretariat, 2017), hlm. 5–7. 



65 

 

 

 

 ISESCO (Islamic World Educational, Scientific and 

Cultural Organization) 

 Liga Dunia Islam 

 OIC (Organisation of Islamic Cooperation) 

Konferensi-konferensi yang diselenggarakan oleh 

lembaga-lembaga tersebut seringkali mengangkat tema tentang 

peran sains dalam menghidupkan kembali kejayaan Islam, 

dengan pemikiran El-Naggar sebagai salah satu rujukan utama. 

Di level negara, pemerintah Turki, Arab Saudi, dan bahkan 

Indonesia pernah menyusun rencana strategis pendidikan Islam 

berbasis sains dengan menjadikan El-Naggar sebagai 

narasumber atau ahli rujukan. 

F. Pemikiran Zaghloul El-Naggar tentang Kemukjizatan Kosmologis 

Zaghloul El-Naggar mengembangkan pendekatan yang lebih 

teknis dan spesifik dalam menghubungkan ayat-ayat Al-Qur'an 

dengan temuan sains modern. Sebagai ahli geologi, ia secara detail 

menghubungkan QS. Al-Anbiya: 30 dengan teori Big Bang, 

termasuk bukti-bukti seperti radiasi latar belakang kosmik, serta 

menafsirkan QS. Adz-Dzariyat: 47 tentang perluasan langit sebagai 

bukti mukjizat ilmiah terkait ekspansi alam semesta.
150

 El-Naggar 

membangun metodologi sistematis dalam mengidentifikasi 

                                                 
150

 Zaghloul El-Naggar, The Geological Concept of Mountains in the Qur'an, (Cairo: 

Islamic Research Academy, 2005), hlm. 57. 



66 

 

 

 

kemukjizatan ilmiah dengan langkah-langkah yang ketat: 

mengumpulkan temuan sains terkini, mencari korelasi dengan ayat 

Al-Qur'an, kemudian memverifikasi kesesuaiannya melalui kajian 

linguistik dan konsultasi dengan pakar multidisiplin.
151

 Pendekatan 

ini memberikan kontribusi signifikan dalam memperkuat wacana 

I'jaz Ilmi di era kontemporer, meskipun tidak lepas dari kritik 

tentang potensi pemaksaan makna dan reduksionisme ilmiah.
152

 

G. Tantangan dan Problematika Tafsir Ilmi dalam Kajian Al-Qur'an 

Tafsir ilmi sebagai pendekatan yang menggunakan ilmu 

pengetahuan untuk menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an memiliki daya tarik 

yang besar, terutama di era modern yang dipenuhi oleh kemajuan 

teknologi dan sains. Pendekatan ini memberikan cara baru untuk 

memahami relevansi Al-Qur'an dalam kehidupan kontemporer dan 

membuktikan mukjizat ilmiah yang terkandung di dalamnya. Namun, 

seperti halnya metode penafsiran lainnya, tafsir ilmi juga menghadapi 

sejumlah isu kritis. Beberapa di antaranya adalah potensi reduksionisme, 

interpretasi berlebihan, dan risiko mencampuradukkan fakta ilmiah 

dengan teori yang belum pasti.
153

 

1) Potensi Reduksionisme dalam Tafsir Ilmi 

                                                 
151

 Zaghloul El-Naggar, ―I'jaz Ilmi dalam Perspektif Modern,‖ Journal of Quranic 

Studies, vol. 3, no. 1 (2008): 22–34. 
152

 Nidhal Guessoum, Islam‟s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition and 

Modern Science, (London: I.B. Tauris, 2011), hlm. 175. 
153

 Abd al-Karim Soroush, Rethinking Islamic Philosophy: A Critical Reconsideration of 

Tafsir Ilmi (Tehran: Institute for Research in Philosophy, 2015), 45-47. 



67 

 

 

 

Reduksionisme dalam konteks tafsir ilmi merujuk pada upaya 

menyederhanakan atau membatasi makna ayat-ayat Al-Qur'an hanya 

pada aspek ilmiah. Hal ini menjadi masalah serius karena Al-Qur'an 

adalah kitab petunjuk yang tidak hanya berbicara tentang fenomena 

alam, tetapi juga tentang akhlak, spiritualitas, dan kehidupan 

manusia secara holistik.
154

 

Ayat-ayat Al-Qur'an yang bersifat kauniyah, seperti QS Al-

Anbiya: 30 tentang penciptaan langit dan bumi, sering kali 

diinterpretasikan dalam kerangka teori Big Bang. Meskipun 

pendekatan ini menarik dan dapat memperkuat keimanan umat 

Islam, ada risiko bahwa pesan spiritual dan moral ayat tersebut 

diabaikan. Sebagai contoh, ayat tersebut tidak hanya 

menggambarkan penciptaan alam semesta, tetapi juga mengajak 

manusia untuk merenungkan kekuasaan Allah sebagai Pencipta. Jika 

tafsir hanya fokus pada aspek ilmiahnya, dimensi spiritual dan 

hikmah di balik ayat bisa hilang.
155

 

Selain itu, reduksionisme juga dapat muncul ketika tafsir ilmi 

terlalu terikat pada penemuan-penemuan ilmiah yang sifatnya 

sementara. Sains adalah disiplin yang terus berkembang, dan teori-

teori ilmiah yang dianggap benar pada satu masa dapat direvisi atau 

dibantah di masa depan. Misalnya, teori steady state tentang alam 

                                                 
154

 Dedy Irawan, ―The Urgency of Religious Education and Its Implications for the 

Concept of Human in the Islamic Worldview,‖ At-Ta‟dib 15, no. 1 (2020). 
155

 Gagah Daruhadi, ―Kritik Wacana Tafsir Tentang Tafsir Ilmi: Ilmu-Ilmu Murni (Pure 

Sciencies),‖ Jurnal Locus Penelitian dan Pengabdian 3, no. 8 (2024): 704–716. 



68 

 

 

 

semesta pernah populer sebelum digantikan oleh teori Big Bang. Jika 

tafsir ilmi terlalu mengandalkan teori-teori yang belum final, ada 

risiko ayat Al-Qur'an akan dianggap "salah" ketika teori tersebut 

terbantahkan, meskipun sebenarnya kesalahan terletak pada 

pendekatan tafsir yang reduksionis.
156

 

2) Interpretasi Berlebihan (Overinterpretation) 

Interpretasi berlebihan dalam tafsir ilmi adalah kecenderungan 

untuk memaksakan makna ayat Al-Qur'an agar sesuai dengan teori 

ilmiah tertentu, meskipun tidak ada indikasi jelas dalam teks Al-

Qur'an. Fenomena ini sering disebut sebagai scientific overreach 

atau ―Pemaksaan Sains‖. Hal ini biasanya dilakukan untuk 

menunjukkan bahwa Al-Qur'an sejalan dengan sains modern, tetapi 

pendekatan ini bisa kontraproduktif.
157

 

Contoh interpretasi berlebihan dapat ditemukan dalam upaya 

menjelaskan QS At-Tariq: 7, "Yang keluar dari antara tulang sulbi 

dan tulang dada." Beberapa penafsir ilmi mencoba mengaitkan ayat 

ini dengan proses pembentukan sperma dalam tubuh manusia 

berdasarkan teori anatomi modern, meskipun secara literal teks ayat 

tidak mendukung interpretasi tersebut. Ketika tafsir seperti ini 

                                                 
156

 Andi Rosadisastra, Metode Tafsir Ayat-Ayat Sains Dan Sosial (Amzah, 2024). 
157

 Ahmad Soleh Sakni, ―Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam,‖ Jurnal Ilmu 

Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama 14, no. 2 (2013): 61–75. 



69 

 

 

 

dipaksakan, kredibilitas Al-Qur'an justru dapat diragukan oleh 

kalangan yang kritis.
158

 

Selain itu, interpretasi berlebihan juga dapat terjadi ketika 

ilmuwan Muslim berusaha menyesuaikan ayat Al-Qur'an dengan 

penemuan teknologi modern tanpa mempertimbangkan konteks 

linguistik dan historis ayat. Sebagai contoh, beberapa orang 

mengklaim bahwa Al-Qur'an telah "memprediksi" penemuan 

komputer atau teknologi antariksa. Meskipun klaim semacam ini 

menarik, sering kali tidak memiliki dasar tafsir yang kuat dan hanya 

berfungsi sebagai propaganda.
159

 

3) Kecenderungan Mengabaikan Konteks Ayat 

Tafsir ilmi kadang mengabaikan konteks ayat (asbabun nuzul) 

dan pesan utama yang ingin disampaikan. Ayat-ayat kauniyah dalam 

Al-Qur'an sering kali bertujuan untuk mengingatkan manusia tentang 

kebesaran Allah, mengajak mereka merenungkan ciptaan-Nya, dan 

memperkuat iman. Namun, tafsir ilmi terkadang hanya berfokus 

pada hubungan ayat tersebut dengan teori-teori ilmiah, sehingga 

pesan moral dan spiritualnya terlupakan.
160

 

Sebagai contoh, QS Al-Mu‘minun: 12-14 tentang penciptaan 

manusia sering dijelaskan menggunakan ilmu embriologi modern, 

                                                 
158

 Iendy Zelviean Adhari et al., Kumpulan Teori Penafsiran Al Qur‟an-Al Hadis Dan 

Teori Ekonomi Islam Menurut Para Ahli (Penerbit Widina, 2021). 
159

 Zainal Abidin Bagir, Integrasi Ilmu Dan Agama: Interpretasi Dan Aksi (Mizan 

Pustaka, 2005). 
160

 Agus Purwanto, Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Quran Sebagai Basis 

Konstruksi Ilmu Pengetahuan (Mizan, 2015). 



70 

 

 

 

yang memang menarik dan relevan. Namun, ayat ini juga memiliki 

pesan teologis tentang kekuasaan Allah dalam menciptakan manusia 

dari sesuatu yang sederhana menjadi makhluk yang sempurna. Tafsir 

yang terlalu berorientasi ilmiah dapat mengesampingkan pesan 

spiritual ini, sehingga ayat kehilangan makna utamanya.
161

 

4) Ketergantungan pada Teori Ilmiah yang Belum Pasti 

Ilmu pengetahuan bersifat dinamis dan sering kali menghasilkan 

teori-teori yang saling bertentangan. Ketika tafsir ilmi bergantung 

pada teori tertentu yang belum terbukti sepenuhnya, hal ini dapat 

menjadi masalah jika teori tersebut kemudian dibantah atau direvisi. 

Sebagai contoh, teori evolusi sering menjadi bahan perdebatan dalam 

tafsir ilmi. Beberapa penafsir mencoba menafsirkan ayat-ayat 

tentang penciptaan manusia agar sesuai dengan teori evolusi, 

sementara yang lain menolaknya dengan keras. Ketergantungan 

semacam ini dapat menyebabkan ketidakpastian dalam memahami 

makna ayat, terutama jika teori yang digunakan sebagai dasar 

berubah di masa depan.
162

 

5) Penggunaan Sains untuk Legitimasi Ayat 

Terkadang, tafsir ilmi digunakan untuk membuktikan bahwa Al-

Qur'an adalah kitab ilmiah, dengan fokus pada keselarasan antara 

ayat-ayat kauniyah dan penemuan ilmiah. Meskipun hal ini dapat 

                                                 
161

 Mohamad Athar, ―Corak Penafsiran Ayat-Ayat Al-Qur‘an Yang Terkonfirmasi Oleh 

Fakta Ilmiah Modern: Kajian Komparatif,‖ MODELING: Jurnal Program Studi PGMI 11, no. 1 

(2024): 1274–1309. 
162

 Ananda Putri Prihastanti, ―Penciptaan Manusia (Telaah Tafsir Al-Misbah Dan 

Relevansinya Dengan Teori Evolusi Darwin)‖ (IAIN KUDUS, 2022). 



71 

 

 

 

memperkuat keimanan umat Islam, pendekatan ini juga dapat 

menimbulkan kesan bahwa Al-Qur'an memerlukan legitimasi dari 

sains untuk membuktikan kebenarannya. Padahal, Al-Qur'an adalah 

kitab petunjuk yang berdiri sendiri dan tidak memerlukan 

pembenaran dari sains.
163

 

6) Risiko Fragmentasi Makna 

Tafsir ilmi berpotensi menyebabkan fragmentasi makna ayat, di 

mana satu ayat hanya dilihat dari sudut pandang ilmiah dan tidak 

sebagai bagian dari keseluruhan pesan Al-Qur'an. Pendekatan ini 

dapat membuat tafsir menjadi parsial dan kehilangan kedalaman 

maknanya. Ayat-ayat kauniyah yang sebenarnya merupakan 

pengingat akan kebesaran Allah bisa direduksi menjadi sekadar 

deskripsi fenomena ilmiah.
164

 

H. Tinjauan Kepustakaan 

Pada dasarnya penelitian tentang ―Pendekatan Tafsir Ilmi 

Muhammad Abduh dan Zaghloul El-Naggar: Studi Komparatif Terhadap 

Ayat Penciptaan alam semesta‖ bukanlah suatu penelitian yang baru dan 

sudah pernah diteliti oleh beberapa orang sebelumnya. Namun, penelitian 

ini bersifat memperkaya khazanah penelitian yang telah dilakukan 

sebelumnya dengan kembali meneliti aspek-aspek yang belum tersentuh 

terutama dari lokasi dan objek penelitian. Beberapa peneitian yang 

memiliki kemiripan pembahasan dengan penelitian ini adalah: 

                                                 
163

 Ellya Rachma, Semut Dalam Tafsir Saintifik (Akbar Maulana, 2021). 
164

 Nata, Studi Islam Komprehensif. 



72 

 

 

 

1. Ainur Rosyidah dengan judul ―Penafsiran Ayat-Ayat Penciptaan 

Bumi (Telaah Komparatif Surat Al-Baqarah dan Fushilat Al-

Qur‘an dan Tafsirnya dan Tafsir ‗Ilmi: Penciptaan Bumi)‖. Hasil 

penelitian penafsiran ayat-ayat penciptaan bumi dari kedua kitab 

tersebut adalah dilihat dari segi manfaat penciptaan bumi kedua 

kitab tersebut menjelaskan bahwa bumi sebagai tempat tinggal 

manusia dan menyediakan segala macam kebutuhan manusia oleh 

karena itu bumi harus dijaga kelestarianya. Selanjutnya dilihat dari 

segi persamaanya, kedua kitab tersebut menunjukkan bahwa tujuan 

penciptaan bumi yaitu mengajak manusia memikirkan tentang 

segala macam ciptaan Allah. Sehingga seseorang semakin kuat 

imannya dan mendapatkan ilmu pengetahuan. Dan dilihat dari segi 

wujudnya, Allah menciptakan wujud bumi dengan luas yang bisa 

ditempati oleh manusia, tumbuhan dan hewan dengan waktu yang 

sangat singkat.
165

  

Penelitian saya yakni lebih luasnya membahas tentang penafsiran 

ayat-ayat penciptaan Alam semesta. Selain itu penelitian saya juga 

membandingan penafsiran dua tokoh mufassir yang berbeda.  

2. Muhammad Rusli dengan judul, ―Konsep Penciptaan Alam 

Semesta  Dalam Tafsir al-Mishbah Karya M. Quraish Shihab 

(Tinjauan Tafsir Tematik dan Sains)‖. Skiripsi ini membahas 

tentang bagaimana pandangan M. Quraish Shihab dalam 

                                                 
165

 ainur Rosyidah, ―Penafsiran Ayat-Ayat Penciptaan Bumi (Telaah Komparatif Surat 

Al-Baqarah Dan Fushilat Al-Qur ‗an Dan Tafsirnya Dan Tafsir ‗Ilmi: Penciptaan Bumi)‖ (IAIN 

Tulungagung, 2019). 



73 

 

 

 

menafsirkan ayat-ayat tentang penciptaan alam dan melihat 

relevansinya dengan penciptaan alam semesta menurut ilmuan 

sains. Di sisi lain ada perbedaan antara keduanya kalau menurut 

teori osilasi ada teori ekspansi dengan adanya terori ekspansi ini, 

ilmuan sains berpandangan bahwa alam ini tidak ada awal dan 

tidak ada akhirnya. Sementara M. Quraish sihab menyebutkan awal 

alam ini dimulai penciptaannya selama enam hari dan berakhir 

pada saat Kiamat telah tiba.
166

 

Dalam penelitian saya memaparkan tentang kedua tokoh tafsir 

yang berbeda yakni Muhammad Abduh dan Zaghloul El Naggar 

dalam menafsirkan ayat ayat penciptaan Alam semesta, sehingga 

akhir daripada penelitian saya adalah menemukan perbedaan 

mereka dalam menafsirkan Ayat ayat Penciptaan alam semesta.  

3. Inka Auria Prasela dengan judul, ―Penafsiran Ayat-Ayat Tentang 

Penciptaan Manusia Menurut Quraish Shihab Dan Hamka‖. Hasil 

dari penelitian ini adalah tahapan penciptaan manusia dalam al-

Quran ini terbagi menjadi empat yaitu, pertama: dari setetes mani 

yang hina, kedua: kemudian setelah 40 hari allah menjadikannya 

segumpal darah, ketiga: kemudian setelah 80 hari di fase 

nuthfah‗alaqahmudghah dijadikan-Nya segumpal daging, keempat: 

                                                 
166

 Muhammad Rusli, ―Konsep Penciptaan Alam Semesta Dalam Tafsir Al-Mishbah 

(Tinjauan Tafsir Tematik Dan Sains)‖ (Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, 2013). 



74 

 

 

 

setelah 120 hari di jadikan-Nya segumpal daging itu menjadi 

daging yang bertulang. Dan di tiupkan ruh kepada janin tersebut.
167

 

Dalam penelitian saya, hanya fokus terhadap Penciptaan Alam 

semesta dengan memaparkan dua penafsiran tokoh yang berbeda 

yakni Muhammad Abduh dan Zaghloul El Naggar 

4. Muhammad Irfan Kholilurrahman dengan ―judul Penciptaan Alam 

Semesta Dalam Al-Qur‘an (Kajian Analitis Perspektif Tafsir Al-

Jawahir Fi Tafsir Al-Qur‘an Al-Karim)‖. Penelitian ini memiliki 

fokus pembahasan pada analisa penciptaan alam semesta 

berdasarkan pandangan al-Qur‘an, Syaikh Thanthwy, serta 

pandangan para Ilmuan. Hemat peneliti, penafsiran Thanthwy 

mengenai ayat-ayat penciptaan alam semesta memiliki relevansi 

yang signifikan dengan para Mufassir dan sebagian besar para 

Ilmuan. Hal ini mencerminkan keilmiahan yang sangat kental 

dalam tafsirnya tersebut sesuai dengan perkembangan ilmu 

pengetahuan dan teknologi pada masanya.
168

 

Penelitian saya Memaparkan tentang perbedaan penafsiran dua 

tokoh Mufassir yang berbeda terhadap ayat-ayat penciptaan yakni 

Muhammad Abduh dan Zaghloul El Naggar.  

5. Muhammad Makrus dengan judul ―Penciptaan Alam Semesta 

Dalam Perspektif Al-Qur‘an (Studi Komparatif Tafsiral-Azhar Dan 

                                                 
167

 Inka Auria Prasela, ―Penafsiran Ayat-Ayat Tentang Penciptaan Manusia Menurut 

Quraish Shihab Dan Hamka‖ (Uin Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2022). 
168

 Muhammad Irfan Kholilurrahman, ―Penciptaan Alam Semesta Dalam Al-Qur‘an 

(Kajian Analitis Perspektif Tafsir Al-Jawahir Fi Tafsir Al-Qur‘an Al-Karim)‖ (UIN Mataram, 

2024). 



75 

 

 

 

Tafsir Al-Mi bā  Tentang Ayat Sains)‖. penelitian ini menemukan 

dua temuan yaitu Proses terjadinya alam semesta diantaranya 

:penciptaan alam semesta tercipta dari dzat uap atau air yang secara 

teratur dan tersusun membentuk alam semesta melalui keteraturan 

yang sempurna yang dimulai dari tahap penciptaan langit selama 2 

periode, kemudian tahap penciptaan bumi selama 2 periode, hingga 

tahap penciptaan sarana kehidupan selama 2 periode, penciptaan 

alam semesta tidak membutuhkan ―masa‖, pembentukkan alam 

semesta ketika materi air telah diciptakan, penyebab terjadinya 

pembentukkan alam semesta adalah keberadaan manusia yang akan 

dikembalikan kepada Rabb-Nya, dankeadaan alam semesta terus 

berkembangpasca penciptaan. Kemudian Perbedaan pendapat 

antara Hamka dan Quraish Shihab dalam teori tentang peran tuhan 

dan bahan materi dalam penciptaan alam semesta diantaranya alam 

semesta telah ada karena adanya pencipta paling awal, pengada, 

dan pembentuk rupa, yaitu Allah Swt yang pertama kali 

menjadikan, menciptakan, memecah dan mengukur kadar 

ciptaanNya. Hamka berpendapat dari sudut pandang sifat Allah 

Swt yang Maha Berkehendak menciptakan alam semesta 

sedangkan Quraish Shihab berpendapat dari sudut pandang sifat 

alam semesta (makhluk) yang terbatas pada ukuran atau kadar. 

Alam semesta berasal dari bahan materi cair dan dingin yaitu air. 



76 

 

 

 

Hamka berpendapat bahan materi alam semesta tercipta dari air 

kabut, sedangkan Quraish Shihab tidak berpendapat.
169

 

Penelitian saya tentunya memaparkan pendapat Ulama Tafsir yang 

berbeda terhadap Ayat-ayat Penciptaan. Selain itu Fokus ayat yang 

dihadirkan juga berbeda dengan penelitian saya.  

Dengan demikian kajian ini bukan pengulangan dari penulisan 

sebelumya. Melainkan penelitian baru yang berbeda tempat penelitian dan 

objek penelitian. Hal itu menyebabkan bedanya hasil penelitian yang di 

dapat kemudian 

 

                                                 
169

 makrus Muhammad, ―Penciptaan Alam Semesta Dalam Perspektif Al-Qur‘an (Studi 

Komparatif TafsirAl-Azhar Dan Tafsir Al-Mi bā  Tentang Ayat Sains)‖ (Uin Raden Intan 

Lampung, 2023). 



77 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

 Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

penelitian kualitatif, yaitu dengan menekankan analisisnya pada proses 

penyimpulan komparasi serta pada analisis terhadap dinamika hubungan 

fenomena yang diamati dengan menggunakan logika ilmiah. Penelitian 

kualitatif merupakan pendekatan yang menghasilkan data deskriptif berupa 

kata-kata tertulis dari orang-orang yang diamati
170

. 

Penelitian ini menggunakan teknik kepustakaan (library 

research). dengan mengumpulkan data-data baik primer maupun sekunder. 

Yang dimaksud dengan kajian pustaka (library research) ialah penelitian 

dengan sumber-sumber yang relevan dengan topik yang dikaji, seperti 

buku-buku kepustakaan, kitab, dan literatur lainnya seperti jurnal dan 

media online. Fokus utama penelitian adalah untuk menggali Penafsiran 

dari masing masing tokoh terhadap Ayat ayat Penciptaan di dalam Al-

Qur‘an. nilai-nilai. 

B. Sumber Data 

1. Sumber Primer 

Sumber Primer adalah sumber utama yang berhubungan 

secara langsung dengan masalah yang dibahas dalam penelitian, 

                                                 
170

 Saifuddin Azmar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), hlm 5. 



78 

 

 

 

yaitu Al-Qur'an dan kitab-kitab Tafsir dari masing-masing tokoh 

yakni Kitab Tafsir Al-Manar karya Muhammad Abduh dan para 

muridnya serta Tafsir Quranic Verses in the Light of Modern 

Science Karya Zaghloul El Naggar itu sendiri.  

2. Sumber Sekunder 

Sumber sekunder merupakan data pendukung yang diperoleh 

tidak secara langsung, seperti literatur dari berbagai jurnal, buku, 

penelitian yang terkait pembahasan. Literatur pendukung: Buku-

buku dan artikel tentang proses penciptaan Alam semesta dalam 

perspektif Islam dan Relevansinya dengan Sains.  

C. Teknik Pengumpulan Data (Konten Analisis) 

 Untuk mendapatkan data dalam penyusunan penelitian ini, maka 

penulis menggunakan metode library research, yaitu studi literature dan 

studi dokumentasi. Metode dokumen adalah teknik pengumpulan data dan 

informasi melalui pencarian dan penemuan bukti-bukti. Dokumen-

dokumen yang dikumpulkan agar membantu penelitian dalam memahami 

fenomenayang terjadi dan membantu dalam membuat intreprestasi data.
171

  

 Teknik pengumpulan data merupakan kegitatan teknis yang 

dikerjakan seorang peneliti untuk mengumpulkan data-data yang berkaitan 

dengan penelitiannya. Untuk mendapatkan data-data yang berkaitan 

dengan Pendekatan Tafsir Ilmi Muhammad Abduh dan Zaghloul El-

                                                 
171

 Afifudin & Beni Ahmad Saebani, Metodelogi Penelitian Kualitatif (Bandung: 

CVPustaka Setia, 2009). hlm 140-141. 



79 

 

 

 

Naggar: Studi Komparatif Terhadap Ayat-ayat Penciptaan alam semesta. 

Teknik pengumpulan data dalam tesis ini menggunakan dua teknik, yakni: 

1. Teknik literer (Studi Pustaka) 

 Teknik literer adalah teknik dengan menggali bahan-bahan 

kepustakaan yang koheren dengan objek pembahasan yang sedang 

diteliti.  

2. Teknik dokumenter (Studi Dokumentasi)  

Teknik dokumenter merupakan upaya yang dilakukan peneliti 

untuk mengumpulkan data yang bersumber dari berbagai dokumen, 

baik dalam bentuk tulisan, karya monumental, maupun karya ilmiah 

lainnya. Dokumen-dokumen ini dapat berupa arsip, catatan historis, 

atau sumber tertulis lain yang mendukung penelitian. 
172

 

 Dalam penelitian ini, penulis melakukan beberapa tahapan dalam 

pengumpulan data, yaitu :  

a. Mencari dan mengumpulkan berbagai macam literatur 

yang berkaitan dengan topik penelitian, khususnya yang 

membahas tentang tafsir ilmi Muhammad Abduh dan Zaghloul 

El-Naggar terkait ayat-ayat penciptaan alam semesta.  

b. Mengklasifikasi sumber sumber referensi itu menurut jenis atau 

content nya (data primer atau data data sekunder). Setelah 

mengumpulkan literatur, penulis mengklasifikasi sumber-

sumber referensi tersebut berdasarkan jenis atau kontennya, 

                                                 
172

 Sugiono,Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan R&D,( 

Bandung: Alfabeta, 2006), h, 329. 



80 

 

 

 

yaitu apakah termasuk data primer (seperti karya asli 

Muhammad Abduh dan Zaghloul El-Naggar) atau data 

sekunder (seperti analisis atau interpretasi dari peneliti lain). 

c. Menyadur data, teori, atau konsep lengkap dengan disertai 

sumber aslinya (nama penulis, judul tulisan, tempat penerbit, 

nama penerbit, tahun terbit, jilid dan cetakan (jika ada) serta 

halaman).  

d. Memvalidasi atau mengkonfirmasi yang disertai dengan chros 

chek sebuah teori atau data dengan sumber sumber lainnya 

(validasi, realibisasi atau trhusworthiness), untuk memperoleh 

data yang benar dan terpercaya serta selanjutnya penulis akan 

mengelompokkan data tersebut berdasarkan sistematika 

penelitian yang penulis siapkan
173

. 

D. Teknik Analisis Data 

 Analisa data yang telah dikumpulkan dalam penelitian ini memakai 

content analysis, yakni telaah data secara sitematis atas catatan-catatan 

dokumen sebagai referensi data
174

. Metode berfikir yang penulis gunakan 

dalam penelitian ini adalah metode deduktif, yaitu sebuah metode yang 

digunakan dalam memperoleh pengetahuan ilmiah yang bertitik tolak dari 

                                                 
173

 Mukthar,Bimbingan Skripsi, Tesis, dan Artikel Ilmiah: Panduan Berbasis Penelitian 

Kualitatif Lapangan dan Perpustakaan (Jakarta: Gaung Persada Press, 2009), h, 198. 
174

 Suhendri, Pendidik Profesional dalam Al-Qur‘an, Tesis, PTIQ Jakarta, Program Studi 

Manaemen Pendidikan Islam, tahun 2019, h. 18. 



81 

 

 

 

pengamatan berbagai macam hal, atau masalah-masalah yang berkarakter 

umum, setelah itu penulis menarik kesimpulan yang bersifat khusus
175

 .  

Melalui metode ini, penulis memaparkan penafsiran dua tokoh 

Ulama tafsir terhadap ayat-ayat penciptaan Kitab Tafsir Al-Manar karya 

Muhammad Abduh dan para muridnya serta Tafsir Quranic Verses in the 

Light of Modern Science Karya Zaghloul El Naggar itu sendiri.  

 Tahapan-tahapan yang penulis tempuh dalam menerapkan 

deskriptif pada penelitian ini adalah sebagai berikut:  

1. Menganalisis Ayat Penciptaan Alam Semesta. Melakukan analisis 

mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang membahas penciptaan 

alam semesta dengan pendekatan tekstual, kontekstual, dan ilmiah. 

Analisis ini mencakup pemahaman terhadap asbabun nuzul, tafsir 

mufradat, makna kata dalam ayat-ayat tersebut, munasabah ayat 

dengan ayat-ayat sebelumnya atau setelahnya, serta korelasinya 

dengan pengetahuan ilmiah modern. 

2. Mengidentifikasi Pendekatan Tafsir Muhammad Abduh dan Zaghloul 

El-Naggar. Mengkaji pendekatan tafsir Muhammad Abduh dan 

Zaghloul El-Naggar, khususnya dalam memahami ayat-ayat 

penciptaan alam semesta. Penelitian dilakukan dengan mengeksplorasi 

karya-karya mereka, metode interpretasi yang digunakan, dan relevansi 

penafsiran mereka dengan perkembangan sains kontemporer. 

                                                 
175

 Sudarto, Metodologi Penelitian Filsafat, (Jakarta: Fajar Interpratama Offset, 1997), h, 

58. 



82 

 

 

 

3. Melakukan Komparasi Antara Pendekatan Tafsir Ilmi Keduanya. 

Membandingkan pandangan dan metode yang digunakan oleh 

Muhammad Abduh dan Zaghloul El-Naggar terhadap ayat-ayat 

penciptaan alam semesta. Perbandingan ini mencakup analisis terhadap 

kesamaan, perbedaan, serta kontribusi masing-masing pendekatan 

terhadap integrasi ilmu pengetahuan dan agama. 

4. Menyusun Kesimpulan dan Konteksualisasi. Menyimpulkan hasil 

analisis dan komparasi terhadap pendekatan tafsir Muhammad Abduh 

dan Zaghloul El-Naggar. Hasil penelitian ini kemudian 

dikontekstualisasikan dengan situasi ilmiah dan sosial kontemporer, 

untuk menunjukkan relevansi penafsiran tersebut dalam memahami 

hubungan antara Al-Qur'an dan sains modern. 

5. Mendeskripsikan Temuan dalam Narasi Ilmiah. Menyusun hasil 

penelitian dalam bentuk narasi deskriptif yang disertai dengan analisis 

penulis. Narasi ini mengintegrasikan data tafsir, pandangan ulama, dan 

relevansi ilmiah secara sistematis dan terstruktur. 



128 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Berdasarkan hasil analisis terhadap penafsiran Muhammad Abduh dan 

Zaghloul El-Naggar terhadap ayat-ayat penciptaan alam semesta, khususnya 

pada QS. Al-Anbiya: 30, QS. Hud: 7, QS. Al-Baqarah: 164, QS. Fussilat: 

11, dan QS. Az-Zariyat: 47, dapat disimpulkan bahwa keduanya 

menampilkan pendekatan tafsir ilmi dengan karakteristik yang saling 

melengkapi namun berlainan secara metodologis. Muhammad Abduh 

memosisikan dirinya sebagai pembaharu dengan pendekatan rasional-

filosofis dan maqashidi. Ia lebih menekankan makna spiritual dan etis dari 

ayat-ayat kauniyah dengan tujuan memperkuat akidah dan membentuk 

kesadaran intelektual umat. Penafsirannya tidak dikaitkan langsung dengan 

temuan ilmiah modern, melainkan diarahkan pada peneguhan nilai-nilai 

tauhid dan motivasi berpikir kritis melalui penggunaan akal. Sementara itu, 

Zaghloul El-Naggar menafsirkan ayat-ayat penciptaan dengan pendekatan 

saintifik dan empiris. Ia mengaitkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan penemuan-

penemuan ilmiah mutakhir seperti teori Big Bang, ekspansi alam semesta, 

serta asal-usul kehidupan dari air. El-Naggar berupaya menunjukkan 

kemukjizatan ilmiah (i‗jaz ‗ilmi) Al-Qur‘an sebagai bukti bahwa Al-Qur‘an 

telah mendahului sains modern. 

 



129 

 

 

 

2. Hasil komparasi menunjukkan bahwa pendekatan Abduh lebih menjaga 

kaidah tafsir klasik dan menekankan universalitas pesan wahyu, sedangkan 

pendekatan El-Naggar lebih bersifat apologetik dan digunakan untuk 

membuktikan kebenaran wahyu secara ilmiah. Meski berbeda metode, 

keduanya sepakat bahwa Al-Qur‘an tidak bertentangan dengan sains dan 

justru mendorong eksplorasi ilmiah. Dengan demikian, kontribusi 

Muhammad Abduh terletak pada landasan metodologis dan filsafat tafsir 

yang rasional serta relevan dengan problem sosial umat. Sedangkan 

kontribusi Zaghloul El-Naggar ialah dalam memperluas cakupan tafsir ilmi 

melalui penguatan bukti-bukti ilmiah kontemporer. Keduanya secara 

bersama-sama membangun jembatan antara wahyu dan akal, antara agama 

dan sains, yang relevan untuk memperkuat iman umat dalam era ilmu 

pengetahuan modern 

B. Saran 

Melihat adanya perbedaan pendekatan antara Muhammad Abduh yang 

rasional-filosofis dan maqashidi dengan Zaghloul El-Naggar yang saintifik-

empiris, maka disarankan agar pengembangan tafsir ilmi di masa depan 

diarahkan pada penciptaan model integratif yang tidak hanya 

mempertimbangkan validitas teks wahyu dan prinsip-prinsip keislaman, tetapi 

juga membuka ruang kritis terhadap dialog dengan temuan-temuan sains 

modern. Model ini dapat dirancang dengan menggabungkan kekuatan 

pemikiran Abduh dalam menjaga substansi spiritual dan nilai etis universal 

dari ayat-ayat kauniyah, serta pendekatan El-Naggar dalam mengangkat 



130 

 

 

 

dimensi empirik dan fenomenologis Al-Qur‘an. Dengan begitu, tafsir ilmi 

tidak sekadar menjadi instrumen pembuktian ilmiah atas wahyu, tetapi juga 

menjadi metode tafsir dinamis yang mendorong eksplorasi intelektual, 

memperkuat akidah, dan menjawab tantangan kontemporer berbasis ilmu 

pengetahuan. 

Dari hasil komparasi kedua tokoh, terlihat bahwa perbedaan metode 

mereka sebenarnya saling melengkapi dan membuka potensi besar untuk 

dikembangkan dalam kerangka pendidikan tafsir yang relevan dengan 

kebutuhan zaman. Oleh karena itu, disarankan agar lembaga pendidikan 

tinggi Islam mulai merumuskan kurikulum tafsir ilmi yang berakar pada 

prinsip konvergensi metodologis—yakni menggabungkan epistemologi 

bayani (tekstual), burhani (rasional), dan ‗irfani (intuisi spiritual). Kurikulum 

semacam ini akan mendorong lahirnya generasi mufassir yang tidak hanya 

memahami Al-Qur‘an dalam konteks tradisional, tetapi juga mampu 

menganalisisnya secara ilmiah, filosofis, dan sosial. Dengan pendekatan 

tersebut, tafsir ilmi akan berperan aktif dalam membangun kesadaran umat 

terhadap integrasi antara ilmu agama dan sains modern, sekaligus menjadi 

basis pengembangan peradaban Islam yang responsif terhadap perubahan 

global. 

 

 

 

 



131 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, Muhammad. Risalah al-Tauhid. Mesir: Al-Matba‗ah al-Bahiyyah, 1897. 

Abduh, Muhammad. Risalah al-Tauhid. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1997. 

Abduh, Muhammad. Risalah al-Tawhid. Kairo: Dar al-Shorouk, 2002. 

Abduh, Muhammad. Risalah at-Tauhid. Kairo: Dar al-Manar, 1901. 

Abduh, Muhammad. Siyar al-Muhaddithin: Biografi Muhammad Abduh. Cairo: 

Dar al-Ma'arif, 1984. 

Abduh, Muhammad. Tafsir al-Manar. Kairo: Dar al-Manar, 1947. 

Abduh, Muhammad. ―Al-Islam Wa-Al-Nasraniya Ma‘a Al-‗ilm Wa Al 

Madaniya.‖ Science and civilization in Islam and Christianity] Cairo: np 

(1905). 

Abdullah, M. Amin. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas?. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2010. 

Abdullah, Dudung. ―Pemikiran Syekh Muhammad Abduh Dalam Tafsir Al-

Manar.‖ Al Daulah: Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan 1, no. 1 

(2012). 

Adhari, Iendy Zelviean, et al. Kumpulan Teori Penafsiran Al Qur‘an-Al Hadis 

Dan Teori Ekonomi Islam Menurut Para Ahli. Penerbit Widina, 2021. 

Afendi, Arief Hidayat. Al-Islam Studi Al-Qur‘an (Kajian Tafsir Tarbawi). 

Deepublish, 2016. 

Afifudin & Saebani, Beni Ahmad. Metodelogi Penelitian Kualitatif. Bandung: 

CVPustaka Setia, 2009. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam. 

International Institute of Islamic Thought and Civilization, 1995. 

Al-Qur'an. QS Hud [11]: 7, dalam Al-Qur'an al-Karim. Jakarta: Departemen 

Agama Republik Indonesia, 2002. 

Al-Qur'an. Surah Al-Anbiya' (21:30), terjemahan oleh Departemen Agama 

Republik Indonesia. Jakarta: Departemen Agama, 2002. 

Al-Tabari. Jami‘ al-Bayan fi Ta‘wil Ay al-Qur‘an. Beirut: Dar al-Ma‘arif, 1992, 

vol. 17. 

al-Qaradawi, Yusuf. Kaifa Nata‘amal Ma‘a al-Qur‘an. Kairo: Dar al-Shuruq, 

2003. 

al-Razi, Fakhruddin. Tafsir al-Kabir. vol. 11. Beirut: Dar Ihya al-Turath, 2004. 



132 

 

 

 

al-Talib, M. Hisham. Science and Islam: The Contribution of Muslim Scientists. 

Amman: International Institute of Islamic Thought, 2012. 

al-Tahir ibn Ashur, Muhammad. Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir. Juz 1–30. Tunisia: 

Dar Suhnun, 1997. 

Amhar, Fahmi. ―Tafsir Ilmiah: Sintesis Epistemologis?‖ Jurnal Iqra, Vol. 5, No. 1 

(2022). 

Amir, Sulfikar. ―Tuhan Dalam Islam, Filsafat Dan Sains‖ (n.d.). 

Arif, Syamsuddin. Orientalis & Diabolisme Pemikiran. Gema Insani, 2008. 

Arif, Syamsuddin. Orientalisme dan Diabolisme Pemikiran. Jakarta: Gema Insani, 

2008. 

Arifin, muhammad Patri. ―Applied Science Dalam Wacana Tafsir Ilmi.‖ Al-

Munir: Jurnal Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 5, no. 1 (2023). 

Armas, Adnin. Pengaruh Kristen-Orientalis terhadap Islam Liberal di Indonesia. 

Jakarta: Gema Insani, 2003. 

Arrazet, Harun. ―Pandangan Islam Terhadap Peran Filsafat Dalam Pembentukan 

Ilmu Dan Etika Menurut Pemikiran Al-Ghazali‖ (Fakultas Agama Islam 

dan Humainora, 2022). 

Aryani, Sekar Ayu. ―Psikologi Islami Sejarah, Corak Dan Model‖ (SUKA-Press, 

2018). 

Aslan, Adnan. Religious Pluralism in Christian and Islamic Philosophy: The 

Thought of John Hick and Seyyed Hossein Nasr. New York: Routledge, 

1998. 

Athar, Mohamad. ―Corak Penafsiran Ayat-Ayat Al-Qur‘an Yang Terkonfirmasi 

Oleh Fakta Ilmiah Modern: Kajian Komparatif.‖ MODELING: Jurnal 

Program Studi PGMI 11, no. 1 (2024). 

Auria Prasela, Inka. ―Penafsiran Ayat-Ayat Tentang Penciptaan Manusia Menurut 

Quraish Shihab Dan Hamka‖ (Uin Fatmawati Sukarno Bengkulu, 2022). 

Azmar, Saifuddin. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad 

XVII & XVIII. Kencana, 2004. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi di Tengah 

Tantangan Milenium III. Jakarta: Kencana, 2002. 

Azra, Azyumardi. ―Wahyu dan Rasionalitas,‖ dalam Islam dan Sains Modern, ed. 

Zainal Abidin Bagir. Jakarta: Mizan, 2001. 



133 

 

 

 

Azra, Azyumardi. Islam Substantif. Jakarta: Mizan, 2000. 

Azra, Azyumardi. Islam Substantif: Mengurai Problematika Keumatan, 

Kebangsaan, dan Internasionalisasi Islam. Jakarta: Mizan, 2004. 

Azra, Azyumardi. Transformasi Politik Islam: Radikalisme, Khilafatisme, Dan 

Demokrasi. Kencana, 2016. 

az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Shari‘ah wa al-Manhaj. 

Beirut: Dar al-Fikr al-Mu‘ashir, 2000. 

Badawi, Jamal. "Scientific Signs in the Qur‘an". dalam Islamic Horizons, vol. 27, 

no. 3, 2001. 

Bagir, Haidar, and Abdalla, Ulil Abshar. Sains Religius, Agama Saintifik. Mizan 

Publishing, 2020. 

Bagir, Haidar. Islam Tuhan Islam Manusia. Almizan, 2017. 

Bagir, Zainal Abidin. Integrasi Ilmu Dan Agama: Interpretasi Dan Aksi. Mizan 

Pustaka, 2005. 

Bahri, M. Syaeful. ―Relasi Agama Dan Sains Dalam Tafsir Ilmi Kementerian 

Agama RI‖ (Institut PTIQ Jakarta, 2022). 

Baidhawy, Zakiyuddin. ―Reformasi Pendidikan Islam Abduh.‖ Tarbiya: Jurnal 

Pendidikan Islam, Vol. 6, No. 2 (2008). 

Bucaille, Maurice. The Bible, The Qur'an and Science. Seghers Publishers, 1976. 

Burhanuddin, H. Nunu. Filsafat Takwil: Kajian Teks Al-Qur‘an. Prenada Media, 

2022. 

Daruhadi, Gagah. ―Kritik Wacana Tafsir Tentang Tafsir Ilmi: Ilmu-Ilmu Murni 

(Pure Sciencies).‖ Jurnal Locus Penelitian dan Pengabdian 3, no. 8 (2024). 

Dawi, M. N. (2021). Alam semesta dalam perspektif filsafat Islam. Hibrul Ulama. 

El Fadl, Khaled Abou. Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and 

Women. Oneworld, 2001. 

El Fadl, Khaled Abou. Speaking in God's Name: Islamic Law, Authority and 

Women. Oxford: Oneworld Publications, 2001. 

El Naggar, Zaghloul. ―Selekta dari tafsir Ayat-ayat kosmos dalam Al-Qur‘an Al 

Karim.‖ Jakarta: shorouk International Bookshoop, 2010. 

El-Naggar, Zaghloul. "The Scientific Miracles in the Qur'an." Journal of Islam 

and Science 3, no. 2 (2005). 



134 

 

 

 

El-Naggar, Zaghloul. ―I'jaz Ilmi dalam Perspektif Modern.‖ Journal of Quranic 

Studies, vol. 3, no. 1 (2008). 

El-Naggar, Zaghloul. Harmony Between Revelation and Science. London: 

International Institute of Islamic Thought, 2010. 

El-Naggar, Zaghloul. Islam and Science: The Intellectual Discourse of Zaghloul 

El-Naggar. Cairo: Dar Al-Kutub Al-‗Ilmiyyah, 2010. 

El-Naggar, Zaghloul. Islam and the Sciences: The Interplay of Faith and 

Knowledge. Cairo: Al-Azhar University Press, 2008. 

El-Naggar, Zaghloul. Islamic View of the Universe. London: Islamic Cultural 

Centre, 2008. 

El-Naggar, Zaghloul. Quranic Verses in the Light of Modern Science. Cairo: Dar 

Al-Kutub Al-Ilmiyyah, 2003. 

El-Naggar, Zaghloul. Scientific Facts in the Qur'an. Cairo: Dar Al-Nashr, 2009. 

El-Naggar, Zaghloul. Scientific Miracles in the Qur'an & Sunnah. Kuala Lumpur: 

Islamic Book Trust, 2006. 

El-Naggar, Zaghloul. Scientific Miracles in the Quran: A New Approach. Kairo: 

Al-Falah Foundation, 2001. 

El-Naggar, Zaghloul. Scientific Notions in the Glorious Qur‘an. Cairo: Dar Al-

Nashr, 2006. 

El-Naggar, Zaghloul. Tafsir al-Ayat al-Kawniyyah fi al-Qur'an al-Karim. Cairo: 

Dar al-Shorouk, 2007. 

El-Naggar, Zaghloul. The Earth: Its Creation and Structure in the Light of Quran. 

Kairo: Dar al-Ma‗arif, 2005. 

El-Naggar, Zaghloul. The Geological Concept of Mountains in the Qur‘an. Cairo: 

Islamic Research Academy, 2005. 

El-Naggar, Zaghloul. The Geological Concepts in the Holy Qur'an. Cairo: Islamic 

Research Foundation, 2005. 

El-Naggar, Zaghloul. The Geological Concepts in the Qur'an. Cairo: Al-Azhar 

University Press, 2007. 

El-Naggar, Zaghloul. The Qur‘an and the Modern Science: A Critical Approach. 

Cairo: Dar al-Fikr, 2004. 

El-Naggar, Zaghloul. The Qur'an and Modern Science: A Summary of the Studies 

and Research of Dr. Zaghloul El-Naggar, ed. Ibrahim M. A. Cairo: Dar al-

Kutub al-‗Ilmiyyah, 2001. 



135 

 

 

 

El-Naggar, Zaghloul. The Qur'an and Modern Science: Compatibility or 

Contradiction?. Cairo: Dar al-Maarif, 2001. 

El-Naggar, Zaghloul. The Scientific Miracles in the Holy Quran. Cairo: Dar al-

Ma'arif, 2001. 

Enayat, Hamid. Modern Islamic Political Thought. I.B. Tauris, 2005. 

Esack, Farid. Qur'an, Liberation and Pluralism: An Islamic Perspective of 

Interreligious Solidarity Against Oppression. Oneworld, 1997. 

Esposito, John L. Islam and Politics. Syracuse University Press, 1991. 

Esposito, John L. The Future of Islam. Oxford University Press, 2010. 

Firdaus, Muhamad Yoga, Salsabila, Farhan Muhammad Hanna, & Zulaiha, Eni. 

―Eksplorasi Tafsir Ilmi: Sebuah Corak Penafsiran Al-Qur‘an Berbasis 

Sains‖ (n.d.). 

Firmansyah, Rizki, and Bosu, Sufian. ―Jejak Penafsiran Rasional Pada Kitab 

Tafsir Juz ‗Amma Karya Muhammad Abduh.‖ Mimesis 4, no. 1 (2023). 

Ghazali, Abu Hamid al-. Ihya‘ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 2002. 

Guessoum, Nidhal. Islam‘s Quantum Question: Reconciling Muslim Tradition 

and Modern Science. London: I.B. Tauris, 2011. 

Gülen, Fethullah. Essays, Perspectives, Opinions. New Jersey: Tughra Books, 

2007. 

Haddad, Yvonne Yazbeck. Contemporary Islam and the Challenge of History. 

State University of New York Press, 1982. 

Hakim, Ahmad Husnul, and Ahmad, Amiril. ―Tafsir Falsafi: Pemetaan Tipologi, 

Epistemologi Dan Implementasi.‖ Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadith 12, no. 2 (2022). 

Haleem, M.A.S. Abdel. Understanding the Qur‘an: Themes and Style. I.B. Tauris, 

1999. 

Halawa, R. V. (2022). God as creator: Konsep penciptaan alam semesta 

berdasarkan kitab kejadian pasal 1-2. Phronesis: Jurnal Teologi dan Misi. 

Hanafi, A. Pengantar Filsafat Islam. Bandung: Bulan Bintang, 2003. 

Harahap, Sumper Mulia. ―Karakteristik Tafsir Syaikh Muhammad Abduh; Tafsir 

Yang Berorientasi Pada Aspek Sastra, Budaya, Dan Kemasyarakatan.‖ 

Yurisprudentia: Jurnal Hukum Ekonomi 2, no. 1 (2016). 



136 

 

 

 

Haryati, Haryati. ―Benang Merah Dari Pemikiran Jamaludin Al Afghani Dan 

Muhammad Abduh Dalam Isu Pembaharuan Islam.‖ Al-Tadabbur 8, no. 2 

(2022). 

Hoodbhoy, Pervez. Islam and Science: Religious Orthodoxy and the Battle for 

Rationality. London: Zed Books, 1991. 

Hourani, Albert. Arabic Thought in the Liberal Age, 1798–1939. Cambridge 

University Press, 1983. 

Husaini, Adian. Wajah Peradaban Barat. Jakarta: Gema Insani, 2005. 

Ifendi, Mahfud. ―Syaikh Muhammad Abduh: Gagasan Pembaharuannya Dalam 

Pendidikan Islam.‖ Jurnal Man-anaa 1, no. 1 (2024). 

Irawan, Dedy. ―The Urgency of Religious Education and Its Implications for the 

Concept of Human in the Islamic Worldview.‖ At-Ta‘dib 15, no. 1 (2020). 

Islamic Educational, Scientific and Cultural Organization (ISESCO). Strategic 

Vision on Science and Islamic Civilization. Rabat: ISESCO Publications, 

2015. 

Jamarudin, A. (2010). Konsep alam semesta menurut Al-Quran. 

Juwita, Ratna. ―Pandangan Mufasir Klasik Dan Modern Terhadap Ungkapan Al 

Bahr Al Masjūr‖ (UIN Ar-Raniry Banda Aceh, 2019). 

Kamali, Mohammad Hashim. Shari'ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld 

Publications, 2008. 

Kamali, Mohammad Hashim. ―Integration of Knowledge and Islamization of 

Education: The Role of IIUM.‖ Islam & Science, Vol. 1, No. 1 (2003). 

Kedourie, Elie. Afghani and Abduh: An Essay on Religious Unbelief and Political 

Activism in Modern Islam. Frank Cass & Co., 1966. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Qur'an dan Terjemahannya. Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2017. 

Kerr, Malcolm H. Islamic Reform: The Political and Legal Theories of 

Muhammad Abduh and Rashid Rida. University of California Press, 1966. 

Khairun Nisa, Rani. ―Ayat-Ayat Kauniyah Dan Implikasi Teologisnya Dalam Al-

Qur‘an‖ (Universitas Ptiq Jakarta, 2023). 

Kholilurrahman, Muhammad Irfan. ―Penciptaan Alam Semesta Dalam Al-Qur‘an 

(Kajian Analitis Perspektif Tafsir Al-Jawahir Fi Tafsir Al-Qur‘an Al-

Karim)‖ (UIN Mataram, 2024). 



137 

 

 

 

Khotimah, H. (2020). Kajian tentang penciptaan alam semesta dalam perspektif 

kitab Tafsir Al-Azhar dan ilmuwan sains. Al Karima: Jurnal Studi Ilmu 

Al-Qur‘an dan Tafsir. 

Kramer, Martin. Islam Assembled: The Advent of the Muslim Congresses. 

Columbia University Press, 1986. 

Lemaître, Georges. The Primeval Atom: An Essay on the Origin of the Universe. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1950. 

Lubis, Ridwan. ―Kritik terhadap I‘jaz Ilmi.‖ Jurnal Ushuluddin, Vol. 19, No. 1 

(2022). 

Makdisi, George. The Rise of Colleges: Institutions of Learning in Islam and the 

West. Edinburgh University Press, 1981. 

Maladi, Yasif. Makna Dan Manfaat Tafsir Maudhu‘i. Prodi S2 Studi Agama-

Agama UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021. 

Mardiah, Hidayatul. ―Ayat-Ayat Alam Semesta Dalam Al-Qur‘an (Penafsiran 

Tentang Langit Dan Bumi) Prespektif Tafsir Ilmi Kemenag–LIPI‖ (UIN 

Raden Intan Lampung, 2018). 

Moosa, Ebrahim. Ghazali and the Poetics of Imagination. UNC Press, 2005. 

Moosa, Ebrahim. What is a Madrasa?. University of North Carolina Press, 2015. 

Muchtar, Ahmad Rifqi. ―Konsep Imām Dalam Tafsīr Al-Manār,‖ n.d. 

Muchtar, Muhammad Rifqi. ―Ayat-Ayat Kauniyah Tentang Menjaga 

Keseimbangan Ekologi (Studi Komparatif Penafsiran Thantāwī Jauhārī 

Dan Zaghlul Al-Najjār‖ (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta: Fakultas 

Ushuluddin dan Filsafat, 2017, 2017). 

Mudzakkir, Ahmad, Naro, Wahyuddin, and Yahdi, Muhammad. ―Sejarah 

Pendidikan Islam: Karakter Pendidikan Islam Klasik & Modern.‖ 

Indonesian Journal of Islamic Educational Review 1, no. 3 (2024). 

Mujani, Saiful. ―Pengaruh Pemikiran Zaghloul El-Naggar dalam Kurikulum PTKI 

di Indonesia.‖ Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur‘an dan Hadis, Vol. 18, No. 2 

(2020). 

Mukthar. Bimbingan Skripsi, Tesis, dan Artikel Ilmiah: Panduan Berbasis 

Penelitian Kualitatif Lapangan dan Perpustakaan. Jakarta: Gaung Persada 

Press, 2009. 

Munthe, Saifuddin Herlambang. ―Studi Tokoh Tafsir.‖ Pontianak: IAIN 

Pontianak Press, Cet 1 (2018). 



138 

 

 

 

Nasr, Seyyed Hossein. Islamic Science: An Illustrated Study. World Wisdom, 

2007. 

Nasr, Seyyed Hossein. Science and Civilization in Islam. Cambridge: Harvard 

University Press, 1968. 

Nasr, Seyyed Hossein. The Encounter of Man and Nature: The Spiritual Crisis of 

Modern Man. ABC International Group, 1997. 

Nazhifah, Dinni. ―Tafsir-Tafsir Modern Dan Kontemporer Abad Ke-19-21 M.‖ 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1, no. 2 (2021). 

Organisation of Islamic Cooperation (OIC). Science, Technology and Innovation 

Agenda 2026. Jeddah: OIC Secretariat, 2017. 

Penafsiran M Quraish Shihab Terhadap Ayat. ―Penafsiran M. Quraish Shihab 

Terhadap Ayat-Ayat Tentang Penciptaan Alam Semesta‖ (2008). 

Pirol, Abdul. ―Dinamika Pemikiran Islam Modern‖ (Laskar Perubahan, 2017). 

Purwanto, Agus. Nalar Ayat-Ayat Semesta: Menjadikan Al-Quran Sebagai Basis 

Konstruksi Ilmu Pengetahuan. Mizan, 2015. 

Rahardjo, M. Dawam. Merayakan Kemajemukan Kebebasan Dan Kebangsaan. 

Kencana, 2010. 

Rahman, Bobbi Aidi. ―Modernisme Islam Dalam Pandangan Muhammad 

Abduh.‖ Tsaqofah Dan Tarikh: Jurnal Kebudayaan Dan Sejarah Islam 2, 

no. 1 (2017). 

Rahman, Noor Aisha Abdul. ―Qur‘anic Science Movement in the West: A Critical 

Review.‖ American Journal of Islamic Social Sciences, Vol. 26, No. 3 

(2009). 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Rachma, Ellya. Semut Dalam Tafsir Saintifik. Akbar Maulana, 2021. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. University of Chicago Press, 1982. 

Reid, Donald M. Cairo University and the Making of Modern Egypt. Cambridge 

University Press, 1990. 

Rifaannudin, Mahmud. ―Nafs Wahidah Dalam Al-Qur‘an Al-Karim Menurut 

Zaghlul Raghib Muhammad An-Najjar.‖ ZAD Al-Mufassirin 5, no. 1 

(2023). 

Rippin, Andrew. Approaches to the History of the Interpretation of the Qur‘an. 

Oxford University Press, 1988. 



139 

 

 

 

Rippin, Andrew. The Qur'an and Its Interpretative Tradition. Routledge, 2001. 

Ridha, Rasyid. Tafsir al-Manar. vol. 2. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 1996. 

Ridha, Rasyid. Tafsir al-Manar. vol. 8. Kairo: Al-Manar, 1928. 

Rosa, Andi. Tafsir Kontemporer: Metode Dan Orientasi Modern Dari Para Ahli 

Dalam Menafsirkan Ayat Al-Qur‘an. DepdikbudBantenPress, 2024. 

Rosadisastra, Andi. Metode Tafsir Ayat-Ayat Sains Dan Sosial. Amzah, 2024. 

Rosyidah, Ainur. ―Penafsiran Ayat-Ayat Penciptaan Bumi (Telaah Komparatif 

Surat Al-Baqarah Dan Fushilat Al-Qur ‗an Dan Tafsirnya Dan Tafsir 

‗Ilmi: Penciptaan Bumi)‖ (IAIN Tulungagung, 2019). 

Rusli, Muhammad. ―Konsep Penciptaan Alam Semesta Dalam Tafsir Al-Mishbah 

(Tinjauan Tafsir Tematik Dan Sains)‖ (Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau, 2013). 

Sakni, Ahmad Soleh. ―Model Pendekatan Tafsir Dalam Kajian Islam.‖ Jurnal 

Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, Dan Fenomena Agama 14, 

no. 2 (2013). 

Saputra, Hadi. ―Konsep Concordisme dalam Penafsiran Ayat-Ayat Kauniyah.‖ 

Tafsiruna, Vol. 4, No. 2 (2021). 

Saputra, Hadi. ―Metodologi Tafsir Ilmi: Kajian Kritis atas Pendekatan Zaghloul 

El-Naggar.‖ Tafsiruna, Vol. 5, No. 2 (2021). 

Saputra, Hadi. ―Pendekatan Sains dalam Tafsir El-Naggar.‖ Jurnal Ulumul 

Qur‘an, Vol. 10, No. 2 (2020). 

Schuon, Frithjof. Understanding Islam. World Wisdom, 1976. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur‘an. Bandung: Mizan, 2004. 

Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Mishbah, vol. 8. 

Soroush, Abd al-Karim. Rethinking Islamic Philosophy: A Critical 

Reconsideration of Tafsir Ilmi. Tehran: Institute for Research in 

Philosophy, 2015. 

Studi Al-Qur‘an dan Sains UIN Sunan Kalijaga, Tim Peneliti Pusat. Laporan 

Pengembangan Kurikulum Integratif Tafsir Kauniyah. Yogyakarta: PSQ, 

2018. 

Sudarto. Metodologi Penelitian Filsafat. Jakarta: Fajar Interpratama Offset, 1997. 

Sujati, Budi. ―Sejarah Perkembangan Globalisasi Dalam Dunia Islam.‖ NALAR: 

Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam 2, no. 2 (2018). 



140 

 

 

 

Sugiono. Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif dan 

R&D. Bandung: Alfabeta, 2006. 

Suhendri. Pendidik Profesional dalam Al-Qur‘an, Tesis, PTIQ Jakarta, Program 

Studi Manaemen Pendidikan Islam, tahun 2019. 

Thayyib, Ahmad. al-Tafsir al-‗Ilmi bayn al-Qabul wa al-Radd. Kairo: Dar al-Fikr, 

2008. 

Tohis, Reza Adeputra, and Malula, Mustahidin. ―Metodologi Tafsir Al-Qur‘an.‖ 

Al-Mustafid: Journal of Quran and Hadith Studies 2, no. 1 (2023). 

Uies, Dedeh. ―Penafsiran Teori Big Bang Dalam Perspektif Al-Qur‘an.‖ Al-Fath 

10, no. 1 (2016). 

Wahyuni, Eni, Febriyarni, Busra, and Saputra, Hasep. ―Konsep Tauhid Uluhiyah 

Dalam Membantah Pemahaman Trinitas, Perspektif Muhammad Abduh 

Dan Rasyid Ridha Dalam Tafsir Al-MANAR‖ (IAIN CURUP, 2022). 

World Council of Churches. Interfaith Dialogue Report: Science and Faith. 

Geneva: WCC Publications, 2011. 

Yamani, Muh Tulus. ―Memahami Al-Qur‘an Dengan Metode Tafsir Maudhu‘i.‖ 

J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1, no. 2 (2015). 

Yasser, Muhammad, and Muhtarom, Muhtarom. ―Kritik Metode Hafalan Dalam 

Agenda Pembaruan Pendidikan Islam Muhammad Abduh.‖ Jurnal 

Mathlaul Fattah: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 14, no. 2 (2023). 

Yusuf, Hamza. ―Science vs. Spirituality.‖ Zaytuna Institute Lectures, 2018. 

Zayd, Nasr Hamid Abu. Mafhum al-Nass: Dirasah fi ‗Ulum al-Qur‘an. Beirut: Al-

Markaz al-Thaqafi al-‗Arabi, 1990. 

















 


