
PERAN NADZIR DALAM MENGELOLA WAKAF 

PRODUKTIF PADA MASJID JAMI AIR TIRIS  

KABUPATEN KAMPAR 

 

 

 

 

 

  

 

SKRIPSI 

 
Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh 

Gelar Sarjana Strata Satu (S1) Sarjana Sosial (S.Sos) 

 

 

Oleh: 
 

M. ALFIN AGIL 

NIM. 12140410438 

 
 

PROGRAM STRATA 1 (S1) 

PROGRAM STUDI MANAJEMEN DAKWAH 

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM 

RIAU 

2025 M / 1447 H 

7591/MD-D/SD-S1/2025 



  



  



  



  



 

PERSEMBAHAN 

 بسم الله الرحمن الرحيم

Allah tidak akan membebani seseorang melainkan sesuai dengan 

kesanggupannya, Dia mendapat (pahala) dari (kebajikan) yang dikerjakannnya 

dan mendapat (siksa) dari (kejahatan) yang diperbuatnya.” (QS.Albaqarah: 286) 

“Selalu ada harga dalam sebuah proses. Nikmati saja lelah-lelah itu. Lebarkan 

lagi rasa sabar itu. Semua yang kau investasikan untuk menjadikan dirimu 

serupa yang impikan, mungkin tidak akan selalu berjalan lancar. Tapi, 

gelombang-gelombang itu yang bisa kau ceritakan.” (Boy Candra) 

 

tiada lembar yang paling indah dalam laporan skripsi ini kecuali lembar 

persembahan, Bismillahirrahmanirrahim skripsi ini saya persembahkan untuk: 

Allah SWT yang telah memberikan kemudahan dan pertolongan sehingga saya 

dapat menyelesaikan skripsi ini dengan baik. 

 

Kepada kedua orang tua saya tercinta yaitu Ayahanda Ilyas dan Ibunda Gusneli 

yang selalu melangitkan doa-doa baik dan menjadikan motivasi untuk saya 

dalam menyelsaikan skripsi ini. Terimakasih telah mengantarkan saya sampai 

ditempat ini, saya sampaikan karya tulis ini dan gelar ini untuk ayah dan ibu, Diri 

saya sendiri, M. Alfin Agil karena telah mampu berusaha dan berjuang menerjang 

rasa malas tidak mudah tapi endingnya tidak berhenti bilang Alhamdulillah.. 



 

i 

ABSTRAK 

 

Nama :  M. Alfin Agil 

NIM :  12140410438 

Jurusan : Manajemen Dakwah 

Judul  :  Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf Produktif Pada Masjid 

Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar 

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui bagaimana peran nazhir dalam 

mengelola wakaf produktif pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar, serta 

untuk mengetahui bentuk pemanfaatan wakaf produktif dan hambatan yang 

dihadapi dalam proses pengelolaannya. Wakaf produktif merupakan salah satu 

bentuk pengembangan harta wakaf yang dapat memberikan manfaat ekonomi 

berkelanjutan bagi masyarakat dan lembaga penerima manfaat. Wakaf memiliki 

potensi besar untuk dikembangkan sebagai wakaf produktif melalui 

pengembangan wisata religi, ekonomi kreatif, dan pemberdayaan masyarakat. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan teknik pengumpulan data 

melalui obesrvasi dan wawancara. Subjek penelitian adalah nazhir Masjid Jami’ 

Air Tiris dan pihak-pihak terkait dalam pengelolaan aset wakaf. Data dianalisis 

dengan pendekatan induktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan 

penarikan kesimpulan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa peran nadzir dalam 

mengelola wakaf produktif masih bersifat pasif. Aset wakaf produktif berupa 

kebun jeruk telah dimanfaatkan sebagai sumber pendapatan masjid, namun 

pengelolaannya belum dilakukan secara optimal dan profesional. Pengamanan 

aset wakaf juga masih menghadapi kendala, terutama dalam hal pencatatan dan 

legalitas. Beberapa aset belum memiliki dokumen resmi dan hanya dijaga 

berdasarkan kepercayaan masyarakat. Hambatan yang dihadapi meliputi 

keterbatasan sumber daya manusia, kurangnya pelatihan, serta minimnya 

pendampingan dari lembaga wakaf resmi (BWI). Selain itu, masih terbatasnya 

penelitian dan optimalisasi pengelolaan wakaf produktif pada masjid bersejarah 

yang menunjukkan sebagian nadzir belum maksimal dalam mengembangkan 

potensi wakaf Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar. 

 

Kata kunci: Peran Nadzir, Mengelola, Wakaf Produktif 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ii 

ABSTRACT 

 

Name            :  M. Alfin Agil 

NIM              :  12140410438 

Department :  Da'wah Management 

Title               :  The Role Of Nadzir In Managing Productive Wakaf At The 

Jami' Air Tiris Mosque, Kampar Regency 

 

This study aims to find out how the role of nazhir in managing productive waqf at 

the Jami' Air Tiris Mosque, Kampar Regency, as well as to find out the form of 

utilization of productive waqf and the obstacles faced in the management process. 

Productive waqf is a form of development of waqf assets that can provide 

sustainable economic benefits for the community and beneficiary institutions. 

Waqf has great potential to be developed as a productive waqf through the 

development of religious tourism, creative economy, and community 

empowerment. This study uses a qualitative method with data collection 

techniques through observation and interviews. The subjects of the study are the 

nazhir of the Jami' Air Tiris Mosque and related parties in the management of 

waqf assets. Data is analyzed with an inductive approach through the stages of 

data reduction, data presentation, and conclusion drawn. The results of the study 

show that the role of nadzir in managing productive waqf is still passive. 

Productive waqf assets in the form of orange groves have been used as a source of 

income for the mosque, but their management has not been carried out optimally 

and professionally. The security of waqf assets also still faces obstacles, especially 

in terms of recording and legality. Some assets do not have official documents and 

are only maintained based on public trust. The obstacles faced include limited 

human resources, lack of training, and lack of assistance from official waqf 

institutions (BWI). In addition, there is still limited research and optimization of 

productive waqf management in historic mosques which shows that some nadzir 

have not been maximized in developing the potential of Productive Waqf at the 

Jami’ Air Tiris Mosque, Kampar Regency. 

 

Keywords: Role of Nadzir, Managing, Productive Waqf 

 

 

 

 

 

  



 

iii 

KATA PENGANTAR 

 

                
Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

Alhamdulillahirabbil’alamin, dengan mengucapkan puji syukur atas 

kehadiran Allah SWT yang telah melimpahkan rahmat, hidayah, dan 

kesehatannya, Maha Suci Allah, segala puji bagi-Nya, tiada Tuhan selain Allah. 

Allah yang memberikan hikmah benih-benih kehidupan. Dialah yang memiliki 

nama-nama yang indah dan hanya Dialah yang Maha Kuasa atas segala sesuatu. 

Shalawat beriring salam semoga dilimpahkan kepada baginda Nabi Besar 

Rasulullah SAW, teladan utama bagi manusia dan rahmat bagi seluruh alam. 

Seiring dengan itu, atas izin-Nya jugalah penulis telah dapat menyelesaikan 

skripsi ini dengan judul “Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf Produktif 

Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar”. 

Dalam menyelesaikan skripsi ini penulis banyak mendapat semangat, 

motivasi, dan bantuan dari orang-orang tercinta. Pada kesempatan ini penulis 

ingin menyatakan dengan penuh hormat ucapan terimakasih kepada kedua orang 

tua yaitu Ayahanda Ilyas dan Ibunda Gusneli tercinta, yang telah banyak 

memberikan dukungan baik moral maupun material, jasa Ayahanda dan Ibunda 

tidak akan Ananda lupakan, karena berkat iringan doa dan pengorbanan Ayahanda 

dan Ibunda yang tulus sehingga Ananda bisa menyelesaikan pendidikan strata satu 

(S1) ini. Semoga Ayahanda dan Ibunda selalu dalam lindungan rahmat dan 

karunia-Nya. Serta kakak dan adik tersayang yaitu Oktarinelsi, S.Pd dan M. Dafi 

Ananda terima kasih telah mendukung dan memberikan semangat selama ini 

Selain itu, dalam proses penulisan skripsi ini tidak lepas dari kesulitan maupun 

hambatan, akan tetapi berkat dukungan, saran dan bimbingan serta bantuan dari 

berbagai pihak maka semua ini dapat dijalani dengan baik. 

Tujuan dari skripsi ini adalah untuk melengkapi persyaratan yang 

diperlukan untuk mendapatkan gelar sarjana sosial (S.Sos) di program studi 

Manajemen Dakwah di Fakultas Dakwah dan Komunikasi Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau.  

Selanjutnya tak lupa penulis mengucapkan terimakasih kepada:  

1. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., SE., AK, CA, selaku Rektor Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Wakil Rektor I Ibu Prof. Dr. Hj. 

Helmiati, M.Ag., Wakil Rektor II Bapak Prof. H. Mas’ud Zein, M.Pd., Wakil 

Rektor III Bapak Prof. Edi Erwan, S.Pt., M.Sc., Ph.D Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah memfasilitasi penulis dalam 

menyelesaikan studi di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

2.  Bapak Prof Dr. Masduki, M.A. selaku Dekan Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Bapak Dr. 



 

iv 

Muhammad Badri, M.Si selaku PJ Wakil Dekan II, dan Bapak Dr. Arwan 

M.Ag selaku Wakil Dekan III Fakultas Dakwah dan Komunikasi Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Bapak Khairuddin, M.Ag selaku ketua Prodi Manajemen Dakwah Fakultas 

Dakwah dan Komunikasi  Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

dan Bapak Muhlasin, S.Ag., M.Pd.I selaku Sekretaris Prodi Manajemen 

Dakwah dan Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Bapak Perdamain, M.Ag selaku Dosen Penasehat Akademik (PA) yang telah 

memberikan dorongan dan motivasi untuk menyelesaikan skripsi ini. 

5. Bapak Zulkarnaini M.Ag selaku dosen pembimbing yang selalu meluangkan 

waktu, memberikan motivasi, masukan, bimbingan dan pengarahan kepada 

penulis dalam penyusunan skripsi sehingga skripsi ini dapat diselesaikan 

dengan baik. 

6. Seluruh Bapak dan Ibu Dosen, Staff dan TU Fakultas Dakwah dan 

Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah 

memberikan bekal ilmu pengetahuan selama penulis mengikuti perkuliahan di 

Fakultas Dakwah dan Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

7. Terkhusus kepada orang tua tercinta ayahanda Ilyas dan ibunda Gusneli. Dua 

orang yang sangat berjasa dalam hidup saya, dua orang yang selalu 

mengusahakan anak laki-lakinya ini menempuh pendidikan setinggi-tingginya 

meskipun mereka berdua sendiri hanya bisa menempuh pendidikan sampai 

tahap Madrasah Aliyah. Kepada ayah saya, terima kasih atas setiap cucuran 

keringat dan kerja keras yang beliau tukarkan menjadi sebuah nafkahdemi 

anakmu bisa sampai kepada tahap ini, demi anakmu dapat mengenyam 

pendidikan sampai ke tingkat ini, dan terima kasih telah menjadi contoh untuk 

menjadi seorang laki-laki yang bertanggung jawab penuh terhadap keluarga. 

Untuk ibu saya, terima kasih atas segala motivasi, pesan, doa, dan harapan 

yang selalu mendampingi setiap langkah dan ikhtiar anakmu untuk menjadi 

seseorang yang berpendidikan, terima kasih atas kasih sayang tanpa batas 

yang tak pernah lekang oleh waktu, atas kesabaran dan pengorbanan yang 

selalu mengiringi perjalanan hidup saya, terima kasih telah menjadi sumber 

kekuatan dan inspirasi, serta pelita yang tak pernah padam dalam setiap 

langkah yang saya tempuh. Terakhir, terima kasih atas segala hal yang kalian 

berikan yang tak terhitung jumlahnya. 

8. Dan teruntuk kakak dan adik penulis Oktarinelsi, S.Pd dan M. Dafi Ananda 

terima kasih atas segala doa, usaha, motivasi, dan support yang di berikan baik 

berupa material maupun imaterial kepada penulis. 

9. Pengurus Masjid Jami’ Air Tiris Desa Tanjung Terulak terima kasih telah 

membantu dan memberikan kesempatan kepada penulis untuk melakukan 



 

v 

penelitian peda kepengurusan ini sehingga skripsi ini dapat selesai dengan 

baik. 

10. Teman-teman seperjuangan Program Studi Manajemen Dakwah Kelas A 

Angkatan 2021 yang telah berjuang dari awal kuliah sampai menyelesaikan 

penelitian ini yang selalu memberikan support serta pengetahuan bagi penulis. 

11. Terakhir, penulis ingin mengucapkan kepada satu sosok yang selama ini diam-

diam berjuang tanpa henti, seorang anak laki-laki sederhana dengan impian 

yang tinggi, namun sering kali susah di tebak isi pikiran dan hatinya. Terima 

kasih kepada penulis skripsi ini yaitu diriku sendiri, M. Alfin Agil, anak kedua 

yang sedang melangkah menuju usia 22 tahun yang dikenal dengan keras 

kepala namun terkadang sifatnya seperti anak kecil. Terima kasih telah turut 

hadir di dunia ini, telah bertahan sejauh ini, dan terus berjalan melewati 

tantangan yang semesta hadirkan. Terima kasih karena tetap berani manjadi 

dirimu sendiri. Aku bangga atas setiap langkah kecil yang kau ambil. Atas 

pencapaian yang mungkin tak selalu dirayakan orang lain. Jangan pernah lelah 

untuk berusaha, berbahagialah di manapun kamu berada. Aku berdoa semoga 

langkah dari kaki kecilmu selalu di perkuat, dikelilingi oleh orang-orang yang 

hebat, serta impianmu satu persatu akan tercapai. Aamiin. 

12. Dan ucapan terimakasih kepada semua pihak yang terlibat lainnya baik secara 

langsung maupun tidak langsung dalam penulis menyelesaikan penyusunan 

skripsi ini yang tidak dapat disebut satu persatu. 

Kepada mereka semua penulis ucapkan “Jazakumullah Khairon Katsiron 

Wa Jazakumullah Ahsanal Jaza”. Semoga Allah SWT membalas semua kebaikan 

kalian lebih dari yang telah diberikan. Jauh daripada itu, penulis menyadari bahwa 

dalam penulisan skripsi ini jauh dari kesempurnaan, sehingga segala bentuk kritik 

dan saran sangat diharapkan dan nantinya akan diterima dengan senang hati. Dan 

semoga skripsi ini dapat bermanfaat baik bagi penulis juga para pembaca. Aamiin 

Ya Rabbal Alamiin  

Wassalamualaikum Wr.Wb. 

 

Pekanbaru 19 Juni 2025 

Penulis, 

 

 

 

  

M. Alfin Agil 

NIM. 12140410438 

  



 

vi 

DAFTAR ISI 

 

 

ABSTRAK  ................................................................................................  i 

ABSTRACT ...............................................................................................  ii 

KATA PENGANTAR  ...............................................................................  iii 

DAFTAR ISI  .............................................................................................      vi 

DAFTAR TABEL  .....................................................................................  vii 

DAFTAR GAMBAR  ................................................................................  viii 

BAB I PENDAHULUAN  

A. Latar Belakang Masalah ............................................................   1 

B. Penegasan Istilah .......................................................................  4 

C. Rumusan Masalah .....................................................................  6 

D. Tujuan dan kegunaan Penelitian ...............................................  6 
 

BAB II KAJIAN TEORI 

A. Kajian Terdahulu .......................................................................  7 

B. Kajian Teori ...............................................................................  12 

C. Kerangka Pikir  .........................................................................  24 
 

BAB III METODE PENELITIAN  

A. Desain Penelitian .......................................................................  25 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian .....................................................  25 

C. Sumber Data Penelitian .............................................................  25 

D. Informan Penelitian ...................................................................  26 

E. Teknik Pengumpulan Data ........................................................  26 

F. Validitas Data ............................................................................  27 

G. Teknik Analisis Data .................................................................  28 
 

BAB IV GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN 

A. Sejarah Masjid Jami’ Air Tiris ...................................................  29 

B. Konstruksi Masjid Jammi’ Air Tiris ..........................................  33 
 

BAB V HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian .........................................................................  38 

B. Pembahasan ...............................................................................  47 
 

BAB VI PENUTUP 

A. Kesimpulan ...............................................................................  62 

B. Saran ..........................................................................................  63 
 

DAFTAR PUSTAKA  ................................................................................  64 

LAMPIRAN ...............................................................................................  68 

 



 

vii 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 2.1 Kajian Terdahulu ........................................................................  7 

Tabel 3.1 Informan Penelitian .....................................................................  26 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

viii 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 2.1 Kerangka Pikir.........................................................................   24 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Wakaf sebagai salah satu instrumen filantropi Islam memiliki 

kontribusi yang signifikan dalam memberikan manfaat sosial untuk 

memenuhi kebutuhan jangka panjang masyarakat (Nadzir dalam Perspektif 

Kelembagaan Wakaf di Indonesia, 2020). Sebagai institusi keagamaan yang 

memiliki potensi manfaat ekonomi, pemberdayaan wakaf yang efektif dan 

efisien untuk tujuan produktif merupakan suatu keharusan (Wakaf Produktif 

Sebagai Instrumen Kesejahteraan Sosial dan Pemberdayaan Ekonomi Umat, 

2019). Dalam konteks Indonesia, pengembangan wakaf produktif telah 

menjadi prioritas nasional sebagai upaya untuk mengoptimalkan potensi aset 

wakaf yang mencapai triliunan rupiah. Badan Wakaf Indonesia (BWI) sebagai 

lembaga yang berwenang mengatur perwakafan di Indonesia telah 

menyiapkan Peta Jalan Wakaf Nasional untuk melakukan transformasi dari 

pengelolaan wakaf yang semula berfokus untuk memperbanyak wakif 

menjadi fokus pada produktivitas dan profesionalisme pengelolaan (BWI, 

2023). Transformasi ini menunjukkan pentingnya peran nadzir sebagai 

pengelola wakaf yang profesional dan bertanggung jawab dalam 

mengoptimalkan manfaat harta wakaf bagi kesejahteraan umat. (H, Khusaeri 

2015). 

Provinsi Riau sebagai salah satu daerah dengan kekayaan budaya 

Melayu yang kental dengan nuansa Islami memiliki berbagai peninggalan 

sejarah berupa masjid-masjid bersejarah yang berpotensi untuk 

dikembangkan sebagai wakaf produktif. Kabupaten Kampar sebagai bagian 

dari Provinsi Riau memiliki potensi ekonomi yang cukup baik dengan 

pertumbuhan ekonomi mencapai 7,46% dan PDRB perkapita yang terus 

mengalami peningkatan (Database Potensi dan Peluang Investasi Kabupaten-

Kota di Provinsi Riau, 2024). Salah satu masjid bersejarah yang memiliki 

nilai strategis tinggi adalah Masjid Jami’ Air Tiris yang terletak di Kabupaten 

Kampar. Masjid ini tidak hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, tetapi juga 

memiliki nilai historis dan budaya yang dapat menjadi aset ekonomi produktif 

jika dikelola dengan baik oleh nadzir yang kompeten (Disparbud Kampar, 

2019). Keberadaan masjid bersejarah ini memberikan peluang besar untuk 

pengembangan wakaf produktif yang menggabungkan aspek spiritual, 

budaya, dan ekonomi. 

Penelitian sebelumnya mengenai pengelolaan wakaf produktif di 

Kabupaten Kampar telah dilakukan di Pondok Modern Darussalam Gontor 

Putri 7 yang menunjukkan adanya praktik pengelolaan dan pengembangan 

wakaf produktif yang dapat menjadi pembelajaran bagi lembaga wakaf 



2 

 

 

lainnya (Pelaksanaan Pengelolaan dan Pengembangan Wakaf Produktif, 

2019). Namun, penelitian khusus mengenai peran nadzir dalam mengelola 

wakaf produktif pada masjid bersejarah seperti Masjid Jami' Air Tiris masih 

terbatas. Padahal, masjid bersejarah memiliki karakteristik dan tantangan 

yang berbeda dalam pengelolaannya dibandingkan dengan lembaga wakaf 

pada umumnya, terutama dalam hal keseimbangan antara pelestarian nilai 

sejarah dengan pengembangan ekonomi produktif. 

Keunikan arsitektur dan sejarah Masjid Jami' Air Tiris menjadi faktor 

penting dalam pengembangan wakaf produktif. Masjid ini dibangun atas 

prakarsa seorang ulama bernama Engku Mudo Songkal dengan gotong 

royong dan sukarela oleh 'Ninik Mamak Nan Dua Belas', yaitu para ninik 

mamak dari berbagai suku yang ada di seluruh kampung (RiauOnline, 2022). 

Proses pembangunan yang melibatkan seluruh elemen masyarakat ini 

mencerminkan nilai-nilai kebersamaan dan kegotong-royongan yang masih 

relevan untuk diterapkan dalam pengelolaan wakaf produktif. Selain itu, 

masjid ini memiliki karakteristik arsitektur yang unik dengan perpaduan gaya 

Melayu dan Tionghoa, atap bertingkat tiga berbentuk piramid, dan struktur 

bangunan yang seluruhnya terbuat dari kayu tanpa menggunakan paku 

(Wikipedia, 2024).  

Dalam konteks pengelolaan wakaf produktif, peran nadzir menjadi 

sangat krusial karena mereka adalah pihak yang memegang amanat untuk 

memelihara dan mengurus harta wakaf sesuai dengan wujud dan tujuan wakaf 

tersebut Menurut Badan Wakaf Indonesia, nadzir wakaf adalah orang atau 

badan hukum yang memegang amanat untuk memelihara dan mengurus harta 

wakaf sesuai dengan wujud dan tujuan wakaf tersebut (BWI, 2022). Dalam 

etimologi bahasa Arab, nadzir berasal dari kata kerja nadzara-yandzuru-

nadzaran yang mempunyai arti menjaga, memelihara, mengelola dan 

mengawasi, sehingga nadzir dapat diartikan sebagai pengawas atau penjaga 

harta wakaf (BWI, 2021). Definisi ini menunjukkan bahwa peran nadzir tidak 

hanya sebatas penjaga fisik, tetapi juga pengelola yang bertanggung jawab 

untuk mengembangkan dan memproduktifkan harta wakaf. 

Profesionalisme dan standarisasi nadzir wakaf di Indonesia menjadi 

fokus utama dalam pengembangan wakaf produktif. Hal ini dilatarbelakangi 

oleh kebutuhan untuk meningkatkan kualitas pengelolaan wakaf agar dapat 

memberikan manfaat yang optimal bagi masyarakat. Pengembangan harta 

wakaf terikat dengan mekanisme dan faktor produksi yang dipergunakan 

untuk menghasilkan harta, sedangkan pengembangan kepemilikan harta 

wakaf terkait dengan suatu mekanisme yang dipergunakan oleh seseorang 

untuk menghasilkan pertambahan kepemilikan tersebut (BWI, 2011). Oleh 

karena itu, nadzir wakaf harus memiliki kompetensi dan profesionalisme 



3 

 

 

yang memadai untuk mengelola aset wakaf secara produktif dan 

berkelanjutan. 

Masjid sebagai tempat ibadah memiliki potensi besar untuk 

dikembangkan sebagai wakaf produktif karena tidak hanya berfungsi sebagai 

tempat ritual murni seperti salat dan iktikaf, tetapi juga dapat menjadi pusat 

aktivitas ekonomi dan sosial masyarakat. Sejak zaman Nabi Muhammad 14 

abad silam, masjid telah memiliki ragam fungsi yang tidak terbatas pada 

tempat ibadah saja, tetapi juga sebagai pusat kegiatan kemasyarakatan (BWI, 

2011). Konsep ini sangat relevan untuk diterapkan pada Masjid Jami' Air Tiris 

yang memiliki nilai sejarah dan budaya tinggi, sehingga dapat dikembangkan 

sebagai pusat wisata religi, pendidikan budaya, dan kegiatan ekonomi kreatif 

yang dapat memberikan manfaat ekonomi bagi masyarakat sekitar. 

Tantangan dalam pengelolaan wakaf produktif pada masjid bersejarah 

seperti Masjid Jami’ Air Tiris adalah bagaimana menyeimbangkan antara 

pelestarian nilai sejarah dan budaya dengan pengembangan ekonomi 

produktif. Nadzir harus mampu mengembangkan program-program yang 

dapat menghasilkan manfaat ekonomi tanpa merusak nilai historis dan fungsi 

utama masjid sebagai tempat ibadah. Hal ini memerlukan pemahaman yang 

mendalam tentang aspek hukum wakaf, manajemen aset, pelestarian budaya, 

dan pengembangan ekonomi kreatif. Selain itu, nadzir juga harus mampu 

membangun kerjasama dengan berbagai pihak termasuk pemerintah daerah, 

akademisi, dan pelaku industri pariwisata untuk mengoptimalkan potensi 

wakaf produktif. 

Regulasi perwakafan di Indonesia telah mengalami perkembangan 

yang signifikan untuk mendukung pengembangan wakaf produktif. Meskipun 

peraturan perundang-undangan tentang wakaf di Indonesia sudah ada jauh 

sebelum Indonesia merdeka, namun peraturan-peraturan yang ada pada waktu 

itu belum cukup memadai dari sisi kandungan pengaturannya maupun jenis 

peraturannya (BWI, 2025). Pengaturan yang ada pada peraturan-peraturan 

lama masih sangat sederhana dan tidak mencakup banyak aspek dari wakaf 

itu sendiri, sehingga diperlukan regulasi yang lebih komprehensif untuk 

mendukung pengembangan wakaf produktif. Perkembangan regulasi ini 

memberikan landasan hukum yang kuat bagi nadzir untuk mengelola wakaf 

produktif secara profesional dan berkelanjutan.  (Fuadi, 2018). 

Kolaborasi antara berbagai lembaga wakaf produktif dengan Badan 

Wakaf Indonesia menunjukkan komitmen serius terhadap pengembangan 

wakaf produktif di Indonesia. Forum Wakaf Produktif yang bekerja sama 

dengan BWI telah menggelar Rapat Kerja Nadzir yang diikuti oleh puluhan 

nadzir tergabung dalam forum tersebut, termasuk BMM (Baitul Mal 

Muamalat), Wakaf BSM Umat, Rumah Wakaf, Dompet Dhuafa, dan berbagai 



4 

 

 

lembaga wakaf lainnya (BWI, 2022). Kolaborasi ini menciptakan sinergi 

dalam pengembangan wakaf produktif dan memberikan pembelajaran bagi 

nadzir-nadzir lain, termasuk nadzir masjid bersejarah seperti Masjid Jami’ Air 

Tiris, untuk menerapkan praktik terbaik dalam pengelolaan wakaf produktif 

Potensi ekonomi yang dapat dikembangkan dari Masjid Jami’ Air Tiris 

sebagai wakaf produktif sangat besar mengingat lokasinya yang strategis di 

Kabupaten Kampar, Riau, dengan jarak sekitar 13 km dari Bangkinang 

sebagai ibu kota kabupaten. Masjid ini memiliki daya tarik wisata religi yang 

tinggi karena keunikan arsitekturnya, nilai sejarahnya, dan legenda-legenda 

yang menyertainya. Nadzir dapat mengembangkan berbagai program 

ekonomi kreatif seperti paket wisata religi, penjualan cinderamata, kuliner 

khas daerah, homestay, dan berbagai kegiatan budaya yang dapat memberikan 

manfaat ekonomi bagi masyarakat sekitar. Dengan pengelolaan yang 

profesional, Masjid Jami’ Air Tiris dapat menjadi model pengembangan 

wakaf produktif untuk masjid-masjid bersejarah lainnya di Indonesia, 

sehingga berkontribusi pada peningkatan kesejahteraan umat dan pelestarian 

warisan budaya bangsa.  (Fahmi, 2017). 

Maka berdasarkan pemaparan di atas, peneliti tertarik untuk 

melakukan penelitian tentang “Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf 

Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar”. 

 

B. Penegasan Istialah 

Untuk menghindari kesalahpahaman terhadap istilah pada judul 

penulisan, maka penulis akan memberikan penegasan maknanya secara 

singkat: 

1. Peran  

Peran mengacu pada seperangkat perilaku, hak, kewajiban, dan 

harapan yang melekat pada suatu posisi atau status tertentu dalam sebuah 

sistem atau kelompok. Ini adalah fungsi yang dijalankan seseorang dalam 

suatu konteks, dan bagaimana mereka berinteraksi dengan orang lain 

berdasarkan posisi mereka. Peran bisa bersifat formal, seperti peran 

seorang manajer di perusahaan, atau informal, seperti peran seorang 

penasihat dalam lingkaran pertemanan. Singkatnya, peran adalah apa yang 

diharapkan seseorang lakukan dan bagaimana mereka seharusnya 

bertindak dalam situasi atau lingkungan tertentu. . (Syaron, 2019) 

2. Nadzir 

Nadzir adalah pihak yang menerima harta wakaf dari wakif 

(pemberi wakaf) untuk dikelola dan dikembangkan sesuai peruntukan 1  

wakaf. Tugas nadzir meliputi pengadministrasian harta benda wakaf, 

menjaga, mengelola, dan mengembangkan harta benda wakaf sesuai 



5 

 

 

dengan tujuan, fungsi, dan peruntukannya. Nadzir juga bertanggung 

jawab untuk mengawasi dan melindungi harta benda wakaf serta 

melaporkan pelaksanaan kegiatan pengelolaan wakaf. (Kasdi 2014) 

2. Mengelola 

Mengelola adalah proses merencanakan, mengatur, mengarahkan, 

dan mengendalikan sumber daya (manusia, keuangan, material, 

informasi) untuk mencapai tujuan tertentu secara efektif dan efisien. 

Kegiatan mengelola melibatkan pengambilan keputusan, 

pengorganisasian tugas, pengawasan pelaksanaan, dan evaluasi hasil. 

Dalam konteks yang lebih luas, mengelola juga berarti menjaga, 

memelihara, dan mengembangkan sesuatu agar tetap berfungsi dengan 

baik atau bahkan meningkat kualitasnya. (Khoerudin 2018) 

3. Wakaf Produktif 

Wakaf produktif adalah skema pengelolaan harta wakaf yang tidak 

hanya disimpan atau dimanfaatkan secara langsung, tetapi juga 

diinvestasikan atau dikelola secara komersial untuk menghasilkan 

keuntungan yang berkelanjutan. Keuntungan ini kemudian digunakan 

untuk membiayai berbagai program sosial, pendidikan, kesehatan, atau 

kegiatan keagamaan yang telah ditentukan oleh wakif (pemberi wakaf). 

Dengan demikian, wakaf produktif memungkinkan harta wakaf untuk 

terus berkembang dan memberikan manfaat yang lebih besar dan 

berkelanjutan bagi masyarakat. (Abdullah 2018) 

4. Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar 

Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar merujuk pada sebuah 

masjid utama yang berlokasi di daerah Air Tiris, Kabupaten Kampar, 

Provinsi Riau, Indonesia. Istilah "Jami" dalam konteks ini mengacu pada 

masjid yang berfungsi sebagai tempat pelaksanaan shalat Jumat dan 

aktivitas keagamaan utama bagi masyarakat setempat, yang biasanya 

memiliki kapasitas lebih besar dan fasilitas lebih lengkap dibandingkan 

musholla atau surau. Air Tiris sendiri merupakan salah satu wilayah 

administratif di Kabupaten Kampar yang terkenal dengan potensi wisata 

alamnya, sementara Kabupaten Kampar adalah salah satu kabupaten di 

Provinsi Riau yang berbatasan dengan Provinsi Sumatera Barat dan 

memiliki karakteristik geografis berupa dataran tinggi dengan udara yang 

sejuk. Dalam penelitian ini, Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar 

menjadi objek kajian sebagai institusi keagamaan yang memiliki peran 

penting dalam kehidupan sosial, budaya, dan spiritual masyarakat Muslim 

di kawasan tersebut. 

 

 



6 

 

 

C. Rumusan Masalah 

Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah “Bagaimana Peran 

Nadzir Dalam Mengelola Wakaf Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris 

Kabupaten Kampar? 

 

D. Tujuan Dan Kegunaan Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan permasalahan di atas, tujuan dari penelitian ini untuk 

mengkaji secara mendalam tentang Bagaimana Peran Nadzir Dalam 

Mengelola Wakaf Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten 

Kampar. 

2. Kegunaan Penelitian 

a. Kegunaan Akademis 

a) Untuk menambah ilmu pengetahuan Tentang Peran Nadzir Dalam 

Mengelola Wakaf Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten 

Kampar 

b) Sebagai tambahan referensi untuk melakukan penelitian 

selanjutnya terkait Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf 

Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar 

b. Kegunaan Praktis 

Hasil penelitian ini sebagai salah satu syarat untuk 

menyelesaikan program sarjana sastra 1 (S1) guna Untuk Memperoleh 

Gelar Sarjana Sosial (S.Sos) Program Studi Manajemen Dakwah 

Fakultas Dakwah Dan Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau. 

 



 

7 

BAB II 

KAJIAN TEORI DAN KERANGKA BERPIKIR 

 

A. Kajian Terdahulu 

Dalam penelitian ini penulis akan mendeskripsikan pada penelitian-

penelitian lainnya yang hampir mendekati dengan penelitian ini, Adapun 

judul yang hampir mendekati dan sama dengan penelitian ini antara lain: 

Tabel 2.1 

Kajian Terdahulu 

No 

Nama Dan 

Judul 

Penelitian 

Teori / Metode 

Dan 

Permasalahan 

Hasil Penelitian 

Persamaan Dan 

Perbedaan 

Penelitian 

1. Nur Hishaly  

(2022) Peran 

Nazhir Dalam 

Mengelola dan 

Mengembangkan 

Tanah Wakaf 

Tanpa Dokumen 

Legalitas 

Pada penelitian 

ini menggunakan 

jenis metode 

kualitatif 

deskriptif. 

Adapun teknik 

pengumpulan 

data yang 

digunakan yaitu 

observasi, 

wawancara dan 

dokumentasi. 

Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa 

pengelolaan dan 

pengembangan tanah 

wakaf yang belum 

memiliki dokumen 

legal sudah sesuai 

dengan peruntukkan 

dan niat wakif untuk 

mendirikan masjid 

diatas tanah wakaf 

tersebut. Masjid 

sebagai sarana ibadah 

juga dikembang 

sebagai Taman 

Pendidikan Al – 

Qur’an dan tempat 

memperingati hari 

keagamaan umat 

muslim. Adapun 

peran nazhir dalam 

menjaga harta wakif 

belum optimal, hal ini 

ditunjukkan secara 

administratif 

dokumen tersebut 

belum berada di pihak 

nazhir selaku pihak 

Adanya 

persamaan 

penelitian ini 

adalah kesamaan 

dalam 

membahas topik 

peran nadzir . 

Sedangkan 

perbedaannya 

adalah pada 

lokasi yang 

berbeda  



8 

 

 

yang menjadi penjaga 

tanah wakaf tersebut. 

Temuan ini memiliki 

implikasi agar praktek 

wakaf dapat 

dilakukan sesuai 

dengan ketentuan – 

ketentuan hukum 

yang berlaku, 

sehingga tidak akan 

menimbulkan 

masalah dikemudian 

hari. 

2. Abdurrahman 

Kasdi (2014) 

“Peran Nadzir 

Dalam 

Pengembangan 

Wakaf“ 

Penelitian ini 

menggunakan 

pendekatan 

deskriptif 

kualitatif. 

Adapun teknik 

yang digunakan 

dalam 

pengumpulan 

data yaitu 

observasi, 

wawancara dan 

dokumentasi. 

Ada beberapa hal 

yang harus dilakukan 

oleh Inspektur, yaitu: 

pertama, segera 

menyediakan 

sertifikat hak milik 

atas tanah (jika 

berupa aset wakaf, 

seperti tanah). Kedua, 

melakukan advokasi 

terhadap aset wakaf 

yang masih 

disengketakan. 

Ketiga, melakukan 

penguatan terhadap 

aset wakaf produktif. 

Nadzir memiliki 

peran sentral dalam 

pengelolaan wakaf 

secara umum. Oleh 

karena itu, 

keberadaan dan 

kualitas sumber daya 

manusia nadzir harus 

benar-benar 

diperhatikan. Nadzir 

Terdapat 

persamaan 

penelitian ini 

yaitu peran 

nadzir Adapun 

perbedaannya 

pada lokasi 

penelitian dan 

fokus penelitian. 



9 

 

 

(baik perorangan, 

organisasi, maupun 

badan hukum) harus 

terdiri dari orang-

orang yang terhormat, 

jujur, berperilaku 

baik, berpengalaman, 

menguasai ilmu 

administrasi dan 

keuangan yang 

diperlukan untuk 

melaksanakan 

tugasnya sesuai 

dengan jenis 

kepemilikan dan 

tujuannya. Secara 

umum, pengelolaan 

wakaf dapat 

diarahkan dan 

dibangun secara 

optimal, apabila 

nadzirnya amanah 

(dapat dipercaya) dan 

profesional. 

3. Annisa Syafariah  

(2020) Peran 

Nadzir dalam 

Pengelolaan 

Wakaf Produktif 

(Studi Kasus di 

Majelis 

Wakaf dan 

Kehartabendaan 

Pimpinan 

Daerah 

Muhammadiyah 

Kabupaten 

Bogor)” 

Jenis penelitian 

yang digunakan 

yaitu deskriptif 

kualitatif dengan 

teknik 

pengumpulan 

data yang 

digunakan yaitu 

observasi, 

wawancara dan 

dokumentasi. 

Hasil penelitian ini 

menunjukan bahwa 

Majelis Wakaf dan 

KehartabendaanPDM 

Kabupaten Bogor 

telah menjalankan 

peran dan fungsinya 

sebagai nadzir wakaf, 

namun dalam 

pelaksanaannya 

belum optimal. Peran 

yang dilakukan 

diantaranya adalah 

inovasi produk wakaf 

yang bernilai aset 

tinggi dan 

memanfaatkan hasil 

pengelolaan. Adapun 

Persamaan 

dengan 

penelitian ini 

yaitu membahas 

Peran Nadzir 

dan 

perbedaannya 

pada lokasi 

penelitian dan 

fokus penelitian  

 

 

 



10 

 

 

tantangan yang di 

hadapi diantaranya 

yaitu PDM Kabupaten 

Bogor belum mampu 

menjangkau sektor 

ekonomis dalam 

melakukan 

pengelolaan wakaf, 

masih adanya tanah 

wakaf yang dikelola 

bukan atas nama 

PDM Kabupaten 

Bogor, kurangnya 

pengawasan terhadap 

aset tanah wakaf, dan 

lemahnya manajemen 

administrasi tanah 

wakaf. 

 

4. Salimudin
 

2021) “Sistem 

Pendataan 

Muzakki Pada 

Badan Amil 

Zakat Nasional 

(Baznas) 

Kabupaten 

Kampar 

Penelitian ini 

menggunakan 

jenis kualitatif 

dengan 

pendekatan studi 

lapangan. Teknik 

pengumpulan 

data yang 

digunakan yaitu 

observasi, 

wawancara dan 

dokumentasi 

Berdasarakan data 

yang disajikan 

penelitian ini dapat 

disimpulkan bahwa 

sistem pendataan 

muzakki zakat yang 

dilakukan BAZNAS 

Kabupaten Kampar 

yaitu pertama, 

melakukan pendataan 

muzakki zakat. 

Kedua, musyawarah 

penetapan muzakki 

zakat. Ketiga, 

melaksankan survey 

ke lapangan. 

Keempat, menetapkan 

muzakki zakat. 

Sistem di atas 

menunjukan bahwa 

tiap-tiap sub sistem 

merupakan satu 

kesatuan yang teratur 

dan sitematis 

sehingga satu bagian 

tidak dapat dipisahkan 

dengan bagian 

Persamaan pada 

penelitian ini 

adalah 

membahas 

tentang 

BAZNAS 

Kampar 

sedangkan 

perbedaannya 

terletak pada 

fokus penelitian. 



11 

 

 

lainnnya. Dengan 

demikian sistem yang 

diterapkan Badan 

Amil Zakat Nasional 

(BAZNAS)Kabupaten 

Kampar, sistem 

pendataan muzakki 

dalam upaya 

meningkatkan 

kesadaran berzakat 

bagi umat islam. 

5. Adellia Rahma 

(2023) 

“Pelaksanaan 

Pengelolaan 

Zakat Pada Masa 

Pandemi Covid-

19 Di Baznas 

Kabupaten 

Kampar Ditinjau 

Dari Fiqh 

Muamalah 

Penelitian ini 

menggunakan 

jenis penelitian 

kualitatif dengan 

pendekatan studi 

kasus. Teknik 

pengumpulan 

data yang 

digunakan yaitu 

observasi, 

wawancara dan 

dokumentasi. 

Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa 

pelaksanaan 

pengelolaan Zakat 

padamasa pandemi 

Covid-19 di Baznas 

Kabupaten Kampar 

melalui empat tahap 

yaitupengumpulan, 

pendistribusian, 

pendayagunaan dan 

pelaporan sesuai 

denganamanat 

Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 

2011 tentang 

Pengelolaan 

Zakat.Adapun faktor 

pendukungnya: 

penghimpunan dana 

zakat yang cukup 

untukmelaksanakan 

program zakat 

produktif dan 

konsumtif di masa 

pandemi.kepedulian 

dan komitmen dari 

staf yang bertanggung 

jawab terhadap 

pengelolaanzakat. 

Sedangkan faktor 

penghambatnya: UPZ 

yang telah dibentuk di 

setiap Desadan 

Persamaan pada 

penelitian ini 

yaitu membahas 

tentang 

BAZNAS 

Kampar. 

Sedangkan 

perbedaanya 

pada fokus 

kajiani 

penelitian. 



12 

 

 

Kecamatan belum 

bisa melaksanakan 

kinerjanya dengan 

maksimal. 

karnawabah covid-19 

baznas dituntut untuk 

tidak membuat 

keramaian dan 

semuaaktifitas 

pendistribusian 

dilakukan secara 

perlahan. Tinjauan 

fiqh 

muamalahterhadap 

pengelolaan zakat 

pada masa pandemi 

Covid-19 di Baznas 

KabupatenKampar 

bahwa dana zakat 

boleh di gunakan 

untuk wabah bencana 

seperti covid19, 

penggunaan dana 

zakat dan wakaf dapat 

ditasarufkan kepada 

korban bencanakarena 

mereka kekurangan 

dan membutuhkan 

sehingga dapat 

dikategorikansebagai 

ashnaf zakat, yakni 

fakir dan miskin 

 

B. Landasan Teori 

Pada penelitian “Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf Produktif di 

Baznas Kabupaten Kampar’ membahas tentang implementasi program 

dakwah. Untuk itu perlunya beberapa teori, yaitu: 

1. Peran  

a. Pengertian Peran 

Peran adalah konsep yang merujuk pada serangkaian perilaku, 

tanggung jawab, dan fungsi yang diharapkan dari seseorang atau 

entitas dalam konteks tertentu. Peran mencakup ekspektasi sosial, 

norma, dan nilai-nilai yang mengatur bagaimana individu atau 

kelompok berinteraksi dan berkontribusi dalam suatu sistem. Dalam 



13 

 

 

konteks sosial, peran membantu menciptakan struktur dan keteraturan, 

memungkinkan anggota masyarakat untuk memahami dan 

memprediksi perilaku satu sama lain (Syaron, 2019). 

Peran dapat bersifat formal atau informal. Peran formal 

biasanya ditetapkan oleh organisasi, institusi, atau hukum, seperti 

peran seorang guru, dokter, atau manajer. Peran informal, di sisi lain, 

muncul dari interaksi sosial sehari-hari, seperti peran seorang teman, 

saudara, atau tetangga. Kedua jenis peran ini sama-sama penting dalam 

membentuk identitas dan perilaku individu, serta dalam menjaga 

keseimbangan dan kohesi sosial. 

Peran juga dapat dilihat dari perspektif psikologis. Teori peran 

dalam psikologi sosial menekankan bagaimana individu 

menginternalisasi dan memainkan peran mereka, serta bagaimana 

peran tersebut memengaruhi persepsi, sikap, dan perilaku mereka. 

Individu dapat memainkan berbagai peran dalam kehidupan mereka, 

dan kemampuan untuk beradaptasi dengan peran yang berbeda 

merupakan bagian penting dari perkembangan sosial dan emosional. 

Dalam konteks yang lebih luas, peran dapat diterapkan pada 

berbagai entitas, seperti organisasi, negara, atau bahkan benda. 

Misalnya, peran sebuah perusahaan dalam perekonomian, peran 

sebuah negara dalam hubungan internasional, atau peran teknologi 

dalam kehidupan sehari-hari. Dalam setiap kasus, peran mencerminkan 

fungsi dan kontribusi unik yang diharapkan dari entitas tersebut dalam 

sistem yang lebih besar. 

b. Fungsi Peranan 

Peranan lebih banyak menekankan pada fungsi, penyesuaian 

diri dan sebagai suatu proses. Suatu peranan paling tidak mencakup 

tiga hal berikut: 

1) Peranan yang meliputi norma-norma yang berhubungan dengan 

posisi atau tempat seseorang dalam masyarakat  

2) Peranan merupakan suatu konsep perihal apa yang dapat dilakukan 

oleh individu dalam masyarakat sebagai organisasi. 

3) Peranan juga dapat dikatakan sebagai perilaku individu yang 

penting bagi struktur sosial. 

Teori peranan berkaitan peranan lembaga organisasi dengan 

teori struktural fungsional dalam sosiologi. Teori ini beranggapan 

bahwa setiap orang memiliki kedudukan posisi dalam struktur sosial 

dan setiap posisi memiliki peranan. Peranan adalah sekumpulan 

harapan atau perilaku yang berhubungan dengan posisi dalam struktur 

sosial, dan dalam gagasan ini menyatakan peranan selalu 



14 

 

 

dipertimbangkan dalam kontek relasi karena dalam relasi peranan 

dapat dikenali. 

Peranan yang melekat pada diri seseorang harus dibedakan 

dengan posisi dalam pergaulan kemasyarakatan. Posisi seseorang 

dalam masyarakat (socialposition) merupakan unsur statis yang 

menunjukkan tempat individu pada organisasi masyarakat. Peranan 

lebih banyak menunjuk pada fungsi, penyesuaian diri dan sebagai 

suatu proses. Peranan mencakup tiga hal, yaitu: 

1) Peranan meliputi norma-norma yang dihubungkan dengan posisi     

atau tempat seseorang dalam masyarakat. Peranan dalam arti ini     

merupakan rangkaian peraturan-peraturan yang membimbing        

seseorang dalam kehidupan kemasyarakatan.  

2) Peranan adalah suatu konsep tentang apa yang dapat dilakukan 

oleh individu dalam masyarakat sebagai organisasi.  

3) Peranan juga dapat dikatakan sebagai perilaku individu yang 

penting bagi struktur sosial masyarakat. Berdasarkan ketiga hal 

diatas, maka dalam peran perlu adanya fasilitas-fasilitas bagi 

seseorang atau kelompok untuk menjalankan peranannya. 

Lembaga-lembaga kemasyarakatan yang ada merupakan bagian 

dari masyarakat yang dapat memberikan peluang – peluang untuk 

pelaksanaan peranan seseorang atau kelompok. 

c. Jenis-jenis Peranan 

Mengacu pada penjelasan di atas, peran dapat dibagi menjadi 

tiga jenis. Menurut Soerjono Soekamto, adapun jenis-jenis peran 

adalah sebagai berikut (Soekamto, 2002) : 

1) Peran aktif adalah peran seseorang seutuhnya selalu aktif dalam 

tindakannya pada suatu organisasi. Hal tersebut dapat dilihat atau 

diukur dari kehadirannya dan kontribusinya terhadap suatu 

organisasi.  

2) Peran partisipasif adalah peran yang dilakukan seseorang 

berdasarkan kebutuhan atau hanya pada saat tertentu saja. 

3) Peran pasif adalah suatu peran yang tidak dilaksanakan oleh 

individu. Artinya, peran pasif hanya dipakai sebagai simbol dalam 

kondisi tertentu di dalam kehidupan masyarakat 

2. Nadzir  

Nadzir secara etimologi berasal dari kata kerja bahasa Arab 

"nadzara" yang berarti menjaga, memelihara, mengelola, dan mengawasi. 

Dalam terminologi fikih wakaf, nadzir didefinisikan sebagai pihak yang 

diberikan kepercayaan dan tanggung jawab untuk mengelola, memelihara, 

dan mengembangkan harta benda wakaf sesuai dengan tujuan, fungsi, dan 



15 

 

 

peruntukannya (Al-Zuhaili, 2015). Nadzir memiliki posisi strategis 

sebagai garda terdepan dalam mengamankan aset wakaf dan 

mengoptimalkan manfaatnya bagi kemaslahatan umat. Menurut Undang-

Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf, nadzir adalah pihak yang 

menerima harta benda wakaf dari wakif untuk dikelola dan dikembangkan 

sesuai dengan peruntukannya. 

Dalam sejarah perkembangan wakaf Islam, konsep nadzir telah 

mengalami evolusi dari waktu ke waktu. Pada masa awal Islam, fungsi 

nadzir umumnya dijalankan langsung oleh wakif atau keluarganya, namun 

seiring dengan berkembangnya kompleksitas pengelolaan wakaf, fungsi 

nadzir mulai dilembagakan dan diatur secara formal. Menurut studi yang 

dilakukan oleh Kahf (2018), institusionalisasi peran nadzir menjadi lebih 

kentara pada masa Dinasti Abbasiyah, di mana dibentuk lembaga khusus 

yang disebut "Diwan al-Ahbas" yang bertanggung jawab dalam 

pengelolaan dan pengawasan aset wakaf. Perkembangan ini menandai 

transformasi peran nadzir dari pengelolaan personal menjadi pengelolaan 

institusional yang lebih terstruktur dan profesional. 

Berdasarkan subjek pengelolaannya, nadzir dapat diklasifikasikan 

menjadi tiga kategori sebagaimana diatur dalam perundang-undangan 

wakaf di Indonesia, yaitu nadzir perseorangan, nadzir organisasi, dan 

nadzir badan hukum. Menurut Fauzia dan Garadian (2019), klasifikasi ini 

mencerminkan kompleksitas dan beragamnya skala pengelolaan wakaf 

yang ada di masyarakat, mulai dari wakaf dalam skala kecil yang dikelola 

oleh individu hingga wakaf dengan skala besar yang memerlukan 

pengelolaan oleh institusi formal. Namun demikian, terlepas dari 

perbedaan bentuknya, semua kategori nadzir memiliki tanggung jawab 

yang sama dalam mengoptimalkan pengelolaan aset wakaf sesuai dengan 

prinsip syariah dan tujuan pewakafan. (Rahmania, Jannah, and Sofyan 

2020) 

Dalam paradigma wakaf produktif, nadzir tidak hanya berperan 

sebagai penjaga dan pemelihara aset wakaf, tetapi juga sebagai manajer 

investasi dan pengembang yang bertanggung jawab dalam 

mengoptimalkan nilai ekonomi dari aset wakaf. Menurut Nasution dan 

Wibisono (2020), peran nadzir dalam konteks wakaf produktif mencakup 

lima fungsi utama, yaitu:  

a. Pengamanan aset wakaf;  

b. Pemeliharaan dan perawatan;  

c. Produktivitasi dan pengembangan;  

d. Pelaporan dan akuntabilitas; serta  

e. Distribusi manfaat kepada mauquf 'alaih (penerima manfaat wakaf).  



16 

 

 

Kompleksitas peran ini menuntut nadzir tidak hanya memiliki 

pemahaman yang mendalam tentang fikih wakaf, tetapi juga kemampuan 

manajerial, entrepreneurship, dan literasi keuangan yang memadai. 

Tantangan utama dalam pengembangan wakaf produktif di 

Indonesia, termasuk di BAZNAS Kabupaten Kampar, adalah keterbatasan 

kapasitas nadzir dalam mengelola aset wakaf secara profesional dan 

produktif. Penelitian yang dilakukan oleh Hasan dan Abdullah (2021) 

mengungkapkan bahwa mayoritas nadzir di Indonesia masih menjalankan 

perannya secara konvensional dan belum berorientasi pada optimalisasi 

nilai ekonomi dari aset wakaf. Keterbatasan ini disebabkan oleh berbagai 

faktor, antara lain: rendahnya pemahaman tentang konsep wakaf produktif, 

minimnya keterampilan manajemen aset dan investasi, serta terbatasnya 

dukungan sistem dan infrastruktur dalam pengelolaan wakaf produktif. 

Kondisi ini menjadi hambatan signifikan dalam mengoptimalkan potensi 

wakaf sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat. 

Pengembangan kapasitas nadzir menjadi prasyarat utama dalam 

mendorong transformasi pengelolaan wakaf dari model konvensional 

menuju model produktif. Menurut Rahman dan Widiastuti (2022), strategi 

pengembangan kapasitas nadzir harus bersifat komprehensif dan 

mencakup aspek pengetahuan (knowledge), keterampilan (skill), dan sikap 

(attitude). Dalam aspek pengetahuan, nadzir perlu dibekali dengan 

pemahaman yang mendalam tentang fikih wakaf, regulasi, dan tren 

perkembangan wakaf kontemporer. Dalam aspek keterampilan, nadzir 

perlu diperkuat dengan kompetensi manajerial, literasi keuangan, 

kewirausahaan, dan teknologi informasi. Sementara dalam aspek sikap, 

nadzir perlu ditanamkan nilai-nilai integritas, amanah, inovatif, dan 

berorientasi pada hasil. Implementasi strategi ini memerlukan kolaborasi 

sinergis antara berbagai pemangku kepentingan, termasuk pemerintah, 

lembaga pendidikan, organisasi masyarakat sipil, dan sektor swasta. 

Melihat kompleksitas peran dan tanggung jawab nadzir 

sebagaimana diuraikan di atas, dapat disimpulkan bahwa nadzir 

merupakan aktor kunci dalam ekosistem wakaf produktif. Dalam konteks 

BAZNAS Kabupaten Kampar, penguatan peran nadzir menjadi strategi 

fundamental dalam mengoptimalkan pengelolaan wakaf produktif sebagai 

instrumen pemberdayaan ekonomi masyarakat. Menurut Ismail dan 

Muljawan (2023), keberhasilan transformasi pengelolaan wakaf produktif 

sangat ditentukan oleh kapasitas dan profesionalisme nadzir dalam 

mengembangkan dan mengelola aset wakaf. Oleh karena itu, investasi 

dalam pengembangan kapasitas nadzir harus menjadi prioritas utama 

dalam mewujudkan tata kelola wakaf yang profesional, produktif, dan 

berkelanjutan di BAZNAS Kabupaten Kampar. 



17 

 

 

a. Syarat Nadzir 

Nadzir menurut hukum Islam, harus memenuhi beberapa syarat 

yaitu: 

1) adil, yaitu menjalankan perintah dan menjauhkan diri dari segala 

yang dilarang syariat; 

2) Mampu, yaitu kekuatan seseorang dan kemampuannya mengelola 

apa yang dijaganya dan diwarisinya. Menurut Wabbah al-Zuhaili 

syarat mampu di sini menutut adanya taklif yaitu baligh dan 

berakal. 

3) beragama Islam 

Syarat nadzir menurut Peraturan Pemerintah Republik 

Indonesia No. 42 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan Undang-undang 

Republik Indonesia No. 41 tentang Wakaf Bab II Pasal 2, bahwa 

nadzir dibagi menjadi 3, sebagai berikut: 

1) Perseorangan; 

2) Organisasi; atau 

3) Badan hukum. 

Nadzir perseorangan harus memenuhi persyaratan sebagai 

berikut: 

a) Perseorangan sebagaimana dimaksud Pasal 9 huruf a hanya dapat 

menjadi nadzir apabila memenuhi persyaratan: 

1) Warga negara Indonesia; 

2) Beragama Islam; 

3) Dewasa; 

4) Amanah; 

5) Mampu secara jasmani dan rohani; dan 

6) Tidak terhalang dalam perbuatan hukum. 

b) Organisasi sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 huruf b hanya 

dapat menjadi nadzir apabila memenuhi persyaratan: 

(1) pengurus organisasi yang bersangkutan memenuhi persyaratan 

nadzir perseoranggan sebagaimana dimaksud pada ayat (1); dan 2) 

organisasi yang bergerak di bidang sosial, pendidikan, 

kemasyarakatan dan/atau keagamaan Islam. c) Badan hukum 

sebagaimana dimaksud dalam Pasal 9 huruf c hanya dapat menjadi 

nadzir apabila memenuhi persyaratan: 

1) Pengurus badan hukum yang bersangkutan memenuhi 

persyaratan nadzir perseroangan sebagaimana yang dimaksud 

pada ayat (1); 

2) Badan hukum Indonesia yang dibentuk sesuai dengan peraturan 

perundang-undangan yang berlaku; dan 



18 

 

 

3) Badan hukum yang bersangkutan bergerak di bidang sosial, 

pendidikan, kemasyarakatan, dan/atau keagamaan Islam. 

b. Tugas dan Fungsi Nadzir 

Nadzir mempunyai tugas sebagai berikut: 

1) Melakukan pengadministrasian harta benda wakaf; 

2) Mengelola dan mengembangkan harta benda wakaf sesuai dengan 

3) Tujuan, fungsi dan peruntukannya; 

4) Mengawasi dan melindungi harta benda wakaf; dan 

5) Melaporkan pelaksanaan tugas kepada badan wakaf indonesia 

Fungsi nadzir adalah sebagai pengelola wakaf, ibarat dalam 

sebuah perusahaan, nadzir adalah manajer perusahaan. Nadzir harus 

mampu membuat rencana, mengatur, memimpin, dan mengendalikan 

pelaksanaan pengelolaan, pengembangan hingga sampai pada tahap 

pendistribusian hasil pemanfaatan wakaf kepada mauwuf’alaih. 

Berhasil atau tidaknya pengelolaan dan pengembangan menjadi beban 

bagi nadzir sebagai pemegang amanah atas harta yang diwakafkan oleh 

wakif 

c. Hak dan Tanggungjawab Nadzir 

Inti ajaran yang terkandung dalam wakaf menghendaki agar 

harta wakaf itu tidak dibiarkan tanpa hasil. Karena semakin banyak 

hasil harta wakaf yang dapat dinikmati orang, akan semakin besar pula 

pahala yang akan mengalir kepda wakif. Berdasarkan hal tersebut, 

pengembangan harta wakaf secara produktif merupakan kewajiban 

yang harus dilakukan oleh nadzir. Nadzir wakaf adalah orang yang 

berwenang dalam pengurusan wakaf. 

Hak-hak nadzir dalam Kompilasi Hukum Islam Pasal 220 

adalah: 

1) Nadzir berkewajiban untuk mengurus dan bertanggungjawab atas 

kekayaan wakaf serta hasilnya, dan pelaksanaan perwakafan sesuai 

dengan tujuan menurut ketentuan-ketentuan yang diatur oleh 

Menteri Agama; 

2) Nadzir berkewajiban membuat laporan secara berkala atas semua 

hal yang menjadi tanggungjawabnya sebagaimana dimaskud dalam 

ayat 

3) Kepada Kepala Kantor Urusan Agama Kecamatan setempat 

dengan tebusan kepada Majelis Ulama Kecamatan dan Camat 

setempat; dan tata cara pembuatan laporan seperti dimaksud dalam 

ayat (2) dilaksanakan dengan peraturan Menteri Agama. 

Nadzir mempunyai tanggungjawab untuk menangani hal-hal di 

bawah ini:  



19 

 

 

1) Mengelola dan memelihara harta wakaf, kewajiban utama seorang 

nadzir adalah melakukan pengelolaan dan pemeliharaan harta 

wakaf sebab mengabaikan pemeliharaan harta wakaf akan 

berakibat pada kerusakan dan kehilangan fungsi wakaf. Kemudian, 

memelihara dan mengelola wakaf ini harus didahulukan dari 

membagikan hasil wakaf kepada mauquf’alaih; 

2) Menyewakan harta wakaf jika hal itu akan mendatangkan 

keuntungan dan tidak ada pihak yang melarangnya. Hasilnya dapat 

digunakan untuk membiayai hal-hal yang berkaitan dengan 

pemeliharaan harta wakaf dan disalurkan kepada mauquf’alaih; 

3) Menanami harta wakaf untuk pertanian dan perkebunan, baik 

dengan cara menyewakan maupun dengan cara kerja sama bagi 

3. Pengelolaan 

Pengelolaan dalam konteks organisasi dan manajemen merujuk 

pada serangkaian proses dan aktivitas yang terencana, terorganisir, dan 

terarah untuk mengoptimalkan penggunaan sumber daya dalam rangka 

mencapai tujuan yang telah ditetapkan. Menurut Robbins dan Coulter 

(2018), pengelolaan mencakup empat fungsi utama, yaitu perencanaan 

(planning), pengorganisasian (organizing), pengarahan (directing), dan 

pengawasan (controlling). Dalam konteks wakaf, pengelolaan mengacu 

pada aktivitas mengelola, memelihara, dan mengembangkan aset wakaf 

secara profesional untuk memaksimalkan manfaat yang berkelanjutan 

sesuai dengan tujuan pewakafan. Hasanah (2019) menjelaskan bahwa 

pengelolaan wakaf yang efektif merupakan prasyarat utama dalam 

mewujudkan wakaf sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat yang 

berkelanjutan. 

a. Fungsi perencanaan dalam pengelolaan wakaf meliputi aktivitas 

menentukan tujuan, strategi, program, dan anggaran dalam 

pengelolaan aset wakaf baik jangka pendek maupun jangka panjang. 

Menurut Kahf (2020), perencanaan yang komprehensif dalam 

pengelolaan wakaf harus mempertimbangkan beberapa aspek, antara 

lain: potensi ekonomi aset wakaf, kebutuhan mauquf 'alaih (penerima 

manfaat wakaf), kapasitas organisasi pengelola, serta kondisi sosial-

ekonomi masyarakat. Rozalinda (2020) menambahkan bahwa 

perencanaan yang baik dalam pengelolaan wakaf harus berorientasi 

pada optimalisasi nilai manfaat (utility maximization) dan 

keberlanjutan (sustainability) dengan tetap memperhatikan aspek 

kepatuhan syariah dan tujuan pewakafan. Dalam konteks BAZNAS 

Kabupaten Kampar, implementasi fungsi perencanaan menjadi krusial 

dalam menentukan arah pengembangan wakaf produktif yang sesuai 

dengan potensi dan kebutuhan masyarakat setempat. 



20 

 

 

b. Fungsi pengorganisasian dalam pengelolaan wakaf berkaitan dengan 

pengaturan struktur organisasi, pembagian tugas dan tanggung jawab, 

serta koordinasi antar unit dalam organisasi pengelola wakaf. Nasution 

dan Abdullah (2021) menyatakan bahwa struktur organisasi pengelola 

wakaf yang efektif harus mencerminkan prinsip spesialisasi dan 

koordinasi, di mana setiap unit atau divisi memiliki fokus dan keahlian 

khusus namun tetap terkoordinasi untuk mencapai tujuan bersama. 

Dalam konteks wakaf produktif, struktur organisasi pengelola idealnya 

mencakup divisi-divisi yang menangani aspek manajerial, investasi, 

pengembangan aset, akuntansi dan keuangan, serta distribusi manfaat. 

Menurut Ibrahim dan Ahmad (2019), perkembangan wakaf di era 

modern menuntut transformasi organisasi pengelola wakaf dari model 

tradisional yang sederhana menjadi model korporasi yang profesional, 

adaptif, dan berorientasi pada kinerja. 

c. Fungsi pengarahan dalam pengelolaan wakaf meliputi aktivitas 

kepemimpinan, motivasi, komunikasi, dan koordinasi dalam mencapai 

tujuan pengelolaan wakaf. Menurut Raimi dan Mobolaji (2018), 

kepemimpinan yang efektif dalam pengelolaan wakaf produktif harus 

menggabungkan kompetensi manajerial, kewirausahaan, dan 

pemahaman yang mendalam tentang prinsip-prinsip syariah. Selain itu, 

sistem motivasi dan insentif yang tepat juga diperlukan untuk 

mendorong kinerja optimal dari pengelola wakaf. Huda et al. (2021) 

menekankan pentingnya budaya kerja yang berorientasi pada hasil 

(result-oriented) dan akuntabilitas dalam organisasi pengelola wakaf, 

di mana setiap anggota organisasi memiliki kesadaran penuh terhadap 

tanggung jawab mereka dalam mengoptimalkan nilai manfaat dari aset 

wakaf. Implementasi fungsi pengarahan yang efektif menjadi kunci 

dalam membangun tim pengelola wakaf yang profesional, inovatif, dan 

berintegritas tinggi. 

d. Fungsi pengawasan dalam pengelolaan wakaf mencakup aktivitas 

monitoring, evaluasi, dan pengendalian terhadap pelaksanaan program 

dan penggunaan sumber daya dalam pengelolaan aset wakaf. Ismail 

dan Possumah (2022) menyatakan bahwa sistem pengawasan dalam 

pengelolaan wakaf harus bersifat komprehensif, meliputi aspek 

kepatuhan syariah (shariah compliance), legalitas, keuangan, dan 

operasional. Dalam praktiknya, pengawasan dapat dilakukan baik 

secara internal oleh organ pengawas dalam organisasi maupun secara 

eksternal oleh regulator, auditor independen, atau masyarakat. Menurut 

Abdullah dan Ismail (2020), transparansi dan akuntabilitas menjadi 

prinsip fundamental dalam pengawasan pengelolaan wakaf, di mana 



21 

 

 

organisasi pengelola wakaf harus menyediakan informasi yang akurat, 

lengkap, dan tepat waktu tentang pengelolaan aset wakaf kepada 

pemangku kepentingan, termasuk wakif (pemberi wakaf), mauquf 

'alaih, regulator, dan masyarakat umum. 

Implementasi keempat fungsi pengelolaan tersebut dalam 

konteks wakaf produktif memerlukan pendekatan komprehensif dan 

integral, di mana setiap fungsi saling berkaitan dan mendukung. 

Rahman dan Widiastuti (2022) mengidentifikasi beberapa pendekatan 

kontemporer dalam pengelolaan wakaf produktif, antara lain: 

pendekatan korporasi (corporate approach), pendekatan kewirausahaan 

sosial (social entrepreneurship approach), dan pendekatan berbasis 

teknologi (technology-based approach). Pendekatan korporasi 

menekankan pada profesionalisme, efisiensi, dan orientasi hasil dalam 

pengelolaan wakaf. Pendekatan kewirausahaan sosial fokus pada 

inovasi dan dampak sosial dari pengembangan wakaf produktif. 

Sementara pendekatan berbasis teknologi mengoptimalkan 

pemanfaatan teknologi informasi dan digital dalam pengelolaan wakaf, 

seperti sistem informasi manajemen wakaf, crowdfunding wakaf, dan 

blockchain untuk transparansi wakaf. Penerapan pendekatan-

pendekatan tersebut perlu disesuaikan dengan konteks, kapasitas, dan 

tahap perkembangan organisasi pengelola wakaf. 

Tantangan utama dalam pengelolaan wakaf produktif di 

Indonesia, termasuk di BAZNAS Kabupaten Kampar, mencakup aspek 

regulasi, kelembagaan, sumber daya manusia, dan partisipasi 

masyarakat. Penelitian yang dilakukan oleh Hasan dan Abdullah 

(2021) menunjukkan bahwa sebagian besar organisasi pengelola wakaf 

di Indonesia masih menghadapi keterbatasan dalam kapasitas 

manajemen, kemampuan investasi, dan orientasi pengembangan. 

Menurut Fauzia et al. (2023), transformasi pengelolaan wakaf dari 

model tradisional menuju model produktif memerlukan intervensi 

sistematis yang mencakup aspek regulasi yang adaptif, penguatan 

kapasitas kelembagaan, pengembangan sumber daya manusia, dan 

edukasi masyarakat. Dalam konteks BAZNAS Kabupaten Kampar, 

implementasi pengelolaan wakaf produktif yang efektif memerlukan 

komitmen dan kolaborasi sinergis dari berbagai pemangku 

kepentingan, termasuk pemerintah daerah, ulama, akademisi, praktisi, 

dan masyarakat umum. Hanya dengan pendekatan yang komprehensif 

dan partisipatif, potensi wakaf produktif di Kabupaten Kampar dapat 



22 

 

 

dioptimalkan untuk mendukung pemberdayaan ekonomi umat dan 

pengentasan kemiskinan. 

 

4. Wakaf Produktif 

Wakaf produktif merupakan transformasi paradigmatik dalam 

pengelolaan aset wakaf yang bertujuan mengoptimalkan fungsi ekonomi 

dari harta benda wakaf. Berbeda dengan wakaf konvensional yang 

cenderung bersifat konsumtif dan statis, wakaf produktif mengedepankan 

pendekatan investasi dan pengembangan aset untuk menghasilkan surplus 

ekonomi yang berkelanjutan. Menurut Qahaf (2019), wakaf produktif 

didefinisikan sebagai pengelolaan harta benda wakaf dengan cara-cara 

yang produktif dan menghasilkan nilai tambah ekonomi secara 

berkelanjutan, sehingga manfaatnya dapat didistribusikan kepada 

penerima manfaat (mauquf 'alaih) secara optimal. Dalam konteks ini, aset 

wakaf tidak hanya berfungsi sebagai sarana ibadah dan sosial, tetapi juga 

sebagai instrumen ekonomi yang mampu menghasilkan pendapatan dan 

kesejahteraan bagi masyarakat. 

Secara historis, praktik wakaf produktif sebenarnya telah dikenal 

sejak masa awal perkembangan Islam. Kahf (2017), menyebutkan bahwa 

salah satu bentuk wakaf produktif tertua dalam sejarah Islam adalah wakaf 

Khaibar oleh Umar bin Khattab, di mana hasil dari kebun yang 

diwakafkan didistribusikan untuk kepentingan fakir miskin dan ibnu sabil. 

Praktik ini kemudian berkembang pesat pada masa Dinasti Umayyah dan 

Abbasiyah, di mana wakaf tidak hanya berupa tanah pertanian tetapi juga 

aset komersial seperti pasar, karavansarai (penginapan pedagang), dan 

infrastruktur perdagangan lainnya. Pada masa kejayaan peradaban Islam, 

wakaf produktif menjadi salah satu instrumen utama dalam pembiayaan 

pelayanan publik seperti pendidikan, kesehatan, dan infrastruktur, 

sehingga mengurangi ketergantungan pada anggaran negara (Sadeq, 2015). 

Dalam konteks regulasi di Indonesia, pengembangan wakaf 

produktif telah memperoleh landasan hukum yang kuat melalui Undang-

Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf dan Peraturan Pemerintah 

Nomor 42 Tahun 2006. Menurut Hasanah (2018), regulasi ini memberikan 

kerangka hukum yang memadai bagi pengembangan wakaf produktif 

melalui beberapa aspek, antara lain: perluasan objek wakaf yang 

mencakup benda bergerak dan tidak bergerak, pengakuan terhadap wakaf 

uang dan surat berharga, serta penguatan kelembagaan nadzir sebagai 

pengelola wakaf. Selain itu, pembentukan Badan Wakaf Indonesia (BWI) 

sebagai lembaga independen yang mengkoordinasikan nadzir juga 

memberikan dorongan signifikan bagi pengembangan wakaf produktif di 

Indonesia. Namun demikian, menurut Rozalinda (2021), implementasi 



23 

 

 

regulasi tersebut masih menghadapi berbagai tantangan, terutama terkait 

dengan harmonisasi regulasi, kapasitas kelembagaan, dan kesadaran 

masyarakat. 

Dari perspektif pengelolaan, wakaf produktif dapat dikembangkan 

melalui berbagai model atau skema yang disesuaikan dengan karakteristik 

aset wakaf dan konteks sosial-ekonomi setempat. Huda dan Heykal (2020) 

mengidentifikasi empat model utama pengembangan wakaf produktif, 

yaitu:  

1) Model pengembangan properti komersial, seperti pusat perbelanjaan, 

perkantoran, dan apartemen;  

2) Model bisnis retail, seperti minimarket dan toko;  

3) Model agribisnis, seperti pertanian dan perkebunan modern; dan  

4) Model usaha mikro, seperti industri rumahan dan kerajinan. Menurut 

Islahi (2022),  

Pemilihan model pengembangan wakaf produktif harus 

mempertimbangkan beberapa faktor, antara lain: potensi ekonomi aset 

wakaf, kapasitas nadzir, risiko usaha, keberlanjutan, serta dampak sosial-

ekonomi bagi masyarakat. Analisis komprehensif terhadap faktor-faktor 

tersebut menjadi prasyarat dalam mewujudkan pengelolaan wakaf 

produktif yang efektif dan berkelanjutan. 

Dalam implementasinya, wakaf produktif telah memberikan 

dampak signifikan terhadap pemberdayaan ekonomi umat di berbagai 

negara. Studi yang dilakukan oleh Mokhtar et al. (2019) di Malaysia 

menunjukkan bahwa pengembangan wakaf produktif dalam bentuk 

kompleks komersial, hotel, dan toko telah menghasilkan surplus ekonomi 

yang digunakan untuk pembiayaan pendidikan, kesehatan, dan 

pemberdayaan ekonomi kaum dhuafa. Sementara itu, penelitian Abdullah 

dan Ismail (2021) di Indonesia menemukan bahwa wakaf produktif yang 

dikembangkan oleh beberapa lembaga wakaf terkemuka telah memberikan 

kontribusi nyata dalam pengurangan kemiskinan melalui penciptaan 

lapangan kerja, peningkatan akses terhadap layanan dasar, dan 

pemberdayaan usaha mikro. Namun demikian, pengelolaan wakaf 

produktif di Indonesia masih menghadapi berbagai tantangan, terutama 

terkait dengan kapasitas nadzir, literasi masyarakat tentang wakaf 

produktif, serta keterbatasan modal dan teknologi. 

Transformasi wakaf menuju model produktif memerlukan 

pendekatan komprehensif yang mencakup aspek regulasi, kelembagaan, 

sumber daya manusia, dan partisipasi masyarakat. Menurut Ihsan dan 



24 

 

 

Ibrahim (2022), strategi pengembangan wakaf produktif harus mencakup 

lima aspek utama, yaitu:  

a. Penguatan regulasi dan tata kelola;  

b. Pengembangan kapasitas nadzir;  

c. Inovasi instrumen dan model wakaf;  

d. Pengembangan kemitraan strategis; dan  

e. Peningkatan literasi masyarakat tentang wakaf produktif.  
 

C. Kerangka Berpikir 

Kerangka berpikir merupakan konseptual mengenai bagaimana suatu 

teori saling berhubungan diantara berbagai faktor yang telah di 

identifikasikan. Penelitian ini, berbagai kerangka konseptualnya yang 

menjelaskan Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf Produktif Pada Masjid 

Jami’ Air Tiris Kabupaten Kampar 

 

        Bagan 2.1 

Kerangka Pemikiran 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dampak Sosial Pemanfaatan Ekonomi 

 Peran Nadzir Dalam Mengelola Wakaf 

Produktif Pada Masjid Jami’ Air Tiris 

Kabupaten Kampar 

     Pengamanan Aset 

Jenis Peranan            

 ( Nasution dan Wibisono 2002 ) 



 

25 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Dan Pendekatan Penelitian 

Dalam penelitian ini peneliti menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan menggambarkan dan mendeskripsikan fenomena-fenomena dengan 

terperinci, akurat, faktual dan sistematis. Penggunaan pendekatan kualitatif 

dengan menggambarkan suatu fenomena sosial pada masyarakat untuk 

menemukan sebuah hasil yang sesuai dengan fakta dilapangan. 

Pendekatan kualitatif menjadikan pernyataan-pernyataan dari informan 

atau narasumber sebagai sebuah data yang kemudian dianalisis dengan 

menggunakan kata-kata dan bahasa sehingga menjadi sebuah konteks ilmiah. 

Metode kualitatif mendapatkan sebuah pemahaman mengenai kenyataan dan 

kejadian di lapangan (Adlini, Dinda, Yulinda, Chotimah, & Merliyana, 2022). 

Tujuan penggunaan metode kualitatif yaitu untuk memahami interaksi dan 

fenomena sosial dengan memusatkan perhatian pada gambaran keseluruhan 

sebuah fenomena yang diamati. 

Data penelitian kualitatif pada penelitian ini bersifat deskriptif dengan 

memfokuskan dalam memberikan gambaran sistematis yang lebih rinci dan 

jelas mengenai fenomena sosial. Pendekatan kualitatif deskriptif memberikan 

sebuah hasil berupa data yang dideskripsikan menggunakan kata-kata dari 

subjek dan objek yang diamati. 

 

B. Lokasi Dan Waktu Penelitian 

1. Lokasi Penelitian 

Penelitian Ini Dilakukan Di Masjid Jami' Air Tiris Kabupaten 

Kampar 

2. Waktu Penelitian 

Waktu penelitian ini dilakukan dari bulan januari hingga bulan Juni 

tahun 2025. 

 

C. Sumber Data 

Ada dua jenis sumber data yang penulis ambil sebagaimana dalam 

penulisan-penulisan kualitatif yaitu data primer dan data sekunder. Adapun 

sumber data tersebut sebagai berikut: 

1. Data Primer 

Data primer adalah data yang dikumpulkan sendiri oleh peneliti 

atau suatu organisasi secara langsung dari objek yang sudah di teliti untuk 

kepentingan penelitian interview maupun observasi. 

 



26 

 

 

2. Data Sekunder  

Data sekunder adalah data yang didapatkan kemudian 

dikumpulkan menjadi satu oleh studi-studi sebelumnya, biasanya seperti 

arsip data atau dokumentasi penting. 

 

D. Informan Penelitian 

Dalam mendapatkan data penelitian pada Baznas Kabupaten Kampar 

maka diperlukan sumber informasi yaitu informan. Dalam penelitian ini, 

metode yang digunakan adalah purposive sampling dimana pemilihan 

narasumber atau informan didasarkan pada apa yang sudah direncanakan. 

Adapun informan pada penelitian ini terdiri dari 4 orang yang menjadi 

pengurus dari Masjid Jami’ Air Tiris 
 

Tabel 3.1 

Informan Penelitian 

No Nama Jabatan 

1. Amiruddin Khatib  Ketua Pengurus 

2. Nazaruddin Bendahara 

3. Heriawan Nadzir 

4. Wahyuni Wakif 

 

E. Teknik Pengumpulan Data 

Adapun beberapa macam teknik dalam pengumpulan data, dalam 

penulisan ini Teknik pengumpulan data yang digunakan, yaitu: 

1. Observasi  

Observasi adalah suatu cara yang dilakukan dalam penelitian untuk 

memperoleh data dalam bentuk pencatatan dan pengamatan secara 

langsung pada objek yang diteliti.  

a. Observasi partisipatif 

Observasi parsipatif merupakan observasi yang terlibat dalam 

kegiatan sehari-hari orang yang sedang diamati atau yang digunakan 

sebagai sumber data penelitian. Sambil melakukan pengamatan, peneti 

juga ikut apa yang dikerjakan oleh sumber data dan ikut merasakan 

suka dukanya. (Sugiyono, 2020) 

Bentuk penelitian yang penulis lakukan adalah observasi 

partisipatif yaitu dengan secara langsung mengamati kondisi Kantor 

Kementerian agama kota pekanbaru di bagian penyelenggaraan haji 

dan umroh. 

2. Wawancara  

Wawancara merupakan suatu cara untuk mengumpulkan data 

dengan mengajukan pertanyaan secara langsung kepada subjek penelitian. 



27 

 

 

Wawancara dapat di lakukan secara tersususun, maupun tidak tersususun 

dan dapat dilakukan secara tatap muka ( face to face) maupun dengan 

menggunakan teknologi digital. (Sugiyono,  2015)  

Wawancara terstruktur adalah wawanara yang digunakan sebagai 

Teknik pengumpulan data, apabila peneliti atau pengumpul data telah 

mengetahui dengan pasti tentang informasi apa yang di peroleh. Pada 

penelitian ini penulis melakukan wawancara dengan menggunakan 

wawancara terstuktur dengan menanyakan data yang valid 

3. Dokumentasi  

Dokumentasi merupakan pengumpulan data dari dokumen-

dokumen yang berhubungan dengan pembahasan penelitian. dokumentasi 

bisa berbentuk tulisan, gambar atau karya-karya monumental seseorang. 

Dokumentasi pada penelitian ini berupa foto dan gambar yang di lakukan 

saat wawancara di lakukan. 

 

F. Validasi Data 

Validitas data merupakan derajad ketepatan anatar data yang terjadi 

pada obyek penelitian dengan daya yang dapat dilaporkan oleh peneliti pada 

penelitian ini untuk mendapatkan keabsahan data maka digunakan teori 

triangulasi. Triangulasi merupakan sebagai pengecekan data dari berbagai 

sumber dengan berbagai cara yang di lakukan dengan penguji pemahaman 

peneliti dengan pemahaman informan tentang hal-hal yang di indormasikan 

informan kepada peneliti (Burhan Bungin 2007).  

1. Triangulasi dengan sumber data 

Triangulasi sumber data melakukan pengecakekan terhadap metode 

pengumpulan data yang di dapatkan kemudian dibandingkan apakah 

hasilnya sesuai dengan hasil observasi atau berbeda. 

Dalam Teknik ini, peneliti mendapatkan data dari informan atau 

subjek penelitian yang berjumlah 5 orang informan, informan tersebut 

antara lain ketua seksi dan staf penyelenggaraan haji dan umroh serta 

calon jamaah haji.  

2. Triangulasi dengan metode  

Dalam Teknik ini, peneliti melakukan pengecekan beberapa data 

dengan metode yang sama dan peneliti melakukan pengecekan terhadap 

metode pengumpulan data, apakah informasi yang didapatkan dengan 

metode interview sama dengan metode observasi atau metode observasi 

sama yang dberikan ketika interview.  

  



28 

 

 

G. Teknik Analisis Data 

Setelah semua data terkumpul, maka data tersebut di analisa dan di 

klasifikasikan menjadi satu kelompok, data kualitatif merupakan gambaran 

dalam bentuk kata-kata, data kualitatif di gunakan sebagai landasan untuk 

analisis deskriptif, yaitu suatu analisis yang mendeskripsikan variabel- 

variabel penelitian dengan membandingkan data hasil penelitian dengan teori-

teori yang ada, sehingga permasalahan yang ada pada penelitian ini dapat 

diuji. Jadi teknik analisis data yang digunakan penelitian ini adalah Teknik 

analisis deskriptif kualitatif. 

1. Reduksi data  

Reduksi data Merupakan merangkum memeilih hal-hal yang pokok 

memfokuskan pada hal-hal yang penting sehingga lebih muda 

mendapatkan kesimpulannya. Pada penelitian ini, akan mereduksi data 

pada Kantor kementrian agama Kota Pekanbaru. Dengan judul: 

Implementasi sistem informasi pelayanan haji di kantor kementrian agama 

Kota Pekanbaru. Dengan mencatat, mengumpulkan data yang diperoleh 

dan dibutuhkan dalam penelitian. Sedangkan data yang tidak valid akan di 

reduksi. 

2. Data display (Penyajian data) 

Data display merupakan penyajian data yang dapat di lakukan 

dengan mengumpulkan data dalam bentuk table, bagan, grafik, phie chard, 

pictogram dan sejenisnya. Pada penelitian ini mengumpulkan data dalam 

bentuk catatan, bagan, table dari pengurus PHU. 

3. Verifikasi dan Kesimpulan 

Tahap ini bertujuan untuk mencari makna data yang diterima 

dengan mencari hubungan, persamaan atau perbedaan untuk diambil 

sebuah kesimpulan dari permasalahan yang ada pada PHU Kantor 

kementrian agama kota pekanbaru. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

29 

BAB IV 

GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN 

 

A. Sejarah Masjid Jami’ Air Tiris 

1. Sejarah Masjid Jami’ Air Tiris 

Pembangunan Masjid Jami’ diusulkan oleh Datuk Ongku Mudo 

Songkal, yang pada suatu hari berjalan-jalan di Pasar Air Tiris, beliau tidak 

menemukan masjid untuk sholat berjamaah saat waktu sholat Dzuhur telah 

tiba. Beliau berfikir bahwa perlu adanya sebuah masjid di dalam pasar, 

melihat banyaknya warga yang beraktivitas di pasar tersebut. Hasil 

pemikiran ini beliau sampaikan kepada Datuk Palo dan diterima, 

kemudian diteruskan kepada Ninik Mamak XII Kenegrian Air Tiris. 

Menanggapi hal tersebut, para Ninik Mamak pun menggelar rapat di 

Kantor Kepala Negeri Air Tiris yang dipimpin oleh Datuk Palo. Pada rapat 

tersebut beliau menyampaikan usulan Datuk Ongku Mudo Songkal hingga 

Ninik Mamak XII Kenegrian Air Tiris pun setuju. Akhirnya semua sepakat 

untuk membangun masjid di tengah Pasar Air Tiris secara bergotong-

royong bersama masyarakat sekitar. 

Areal pembangunan masjid diperoleh dari tanah wakaf seluas 40 x 

40 m milik Ninik Timaisa yang rumahnya berdekatan dengan areal 

tersebut. Setelah tanah didapat, maka berikutnya kayu untuk 4 tiang 

penyangga masjid dibebankan pencariannya kepada banjau (desa) Sawah, 

Nago Baralih, Tanjung Belit dan Batubelah. Sedangkan untuk batu Sondi 

(batu pondasi untuk mengokohkan tiang poenyangga) dicari oleh warga 

dan dikumpulkan dari Sungai Kampar. Proses pengumpulan bahan 

pembangunan masjid memakan waktu hingga 1 tahun. Proses 

pembangunannya sendiri dibentuk tanpa menggunakan paku dan tanpa 

menggunakan uang sepeserpun.  

Semuanya hasil dari gotong royong warga. Dalam kurun waktu 3 

tahun, akhirnya Masjid Jami’ resmi berdiri pada hari Jum’at di tahun 1901 

dengan bantuan seorang arsitek yang berasal dari Desa Batubelah yaitu H. 

Burhanudin. Pada masjid dapat kita temukan berbagai ukiran bermotif 

buah manggis yang memiliki filosofi kemakmuran dan motif matahari 

yang memiliki filosofi tanpa cahaya dunia akan gelap. Cahaya yang 

dimaksudkan di sini adalah cahaya tauhid atau keimanan pada Allah SWT 

Sepanjang pengerjaannya, banyak terdapat keanehan-keanehan 

diantaranya tiang yang berasal dari banjau Sawah dan Tanjung Belit.  

Pada saat masa pencariannya di hutan, batang pohonnya dapat 

terlihat dari jauh. Namun, saat didekati pohon tersebut akan menghilang. 

Setelah berkonsultasi dengan tetua adat di sana, para pemuda diminta 



30 

 

 

untuk mengumandangkan adzan saat mendekati pohon besar tersebut. 

Alhasil pohon itu pun dapat kembali terlihat dari dekat dan bisa ditebang. 

Lalu kedua batang pohon yang dijadikan tiang masjid tersebut ditandai 

dengan ukiran khusus. Berikutnya adalah pada saat hendak mendirikan 

tiang masjid, warga secara bersama-sama menghelo (menarik) tiang 

masjid namun tidak dapat terangkat sedikitpun. Setelah diusut oleh Datuk 

Ongku Mudo Songkal, barangkali penyebabnya adalah kehadiran orang 

Belanda yang ada di sekitar areal pembangunan Masjid Jami’, sehingga 

tiang tidak mau berdiri karena adanya orang kafir yang membaur dengan 

Muslim.  

Datuk Datuk Ongku Mudo Songkal dengan cerdasnya mengatakan 

kepada orang Belanda tersebut agar tidak mendekati areal pembangunan 

masjid, dikarenakan para warga tidak ingin membahayakan orang Belanda 

tersebut, mengingat lokasi kerja sangat rentan akan kecelakaan. 

Selanjutnya ada batu yang berbentuk kepala kerbau, dahulu batu ini akan 

dijadikan batu Sondi. Akan tetapi karena bentuknya yang tidak rata 

akhirnya batu ini diletakkan di halaman masjid. Selama diletakkan di 

halaman, letak batu ini dapat berpindah-pindah dan warga dapat 

mendengar suara erangan kerbau di malam hari. Ada pula yang pernah 

melihat batu ini mengeluarkan asap. Sekian lama waktu berjalan akhirnya 

batu ini tidak lagi berpindah tempat dan menetap di belakang masjid.  

Para tetua akhirnya sepakat untuk membuat kolam kecil atau bak 

air di sekitar batu kepala kerbau tersebut. Sehingga kini posisinya 

terendam di dalam bak dan hanya dapat berubah-ubah arah saja. Konon, 

Batu Kepala Kerbau ini dipercaya dapat menyembuhkan berbagai macam 

penyakit ringan dan melancarkan jodoh bagi siapa saja yang mandi atau 

meminum air dari kolam rendaman batu tersebut dengan seizin Allah 

SWT. 

Masjid Jami’ dibangun pada 1901 Masehi. Kemudian selesai 

dibangun dan diresmikan pada 1904 Masehi. Masjid Jami' sekarang 

berusia 118 tahun. Masjid ini masih berdiri kokoh. Arsitektur bangunan 

masjid ini menunjukkan adanya perpaduan budaya Melayu dan China, 

dengan atap tiga tingkat berbentuk limas. Seluruh bangunannya terbuat 

dari kayu, termasuk atapnya juga kayu. Tapi sekarang sudah diganti 

dengan atap seng. Setiap dinding masjid terdapat ukiran yang memiliki 

makna. Sebelum Masjid Jami' dibangun, lokasi dulunya Pasar Kenegerian 

Air Tiris yang berada di dekat Sungai Kampar yang berjarak sekitar 200 

meter. 

Pasar Kenegerian Air Tiris didirikan pada tahun 1881 Masehi. 

Pasar di Kampar ini dulunya tetap di tepi sungai, karena belum ada jalan 



31 

 

 

raya dan belum ada mobil. Angkutan saat itu perahu dan sampan-sampan 

besar. Dua puluh tahun setelah dibangunnya pasar Air Tiris, barulah 

dibangun Masjid Jami' yang merupakan masjid tertua di Kabupaten 

Kampar. Pendiri Masjid Jami’ adalah Datuok Ongku Mudo Songkal. 

Sedangkan Arsiteknya H. Burhanuddin. Datuok Ongku Mudo Songkal 

inilah yang mengajak tokoh-tokoh masyarakat, alim ulama cerdik pandai 

bermusyawarah untuk membuat masjid tersebut. Panitia pembangunannya 

disebut dengan Ninik Mamak Nan Dua Belas. Ninik Mamak dari berbagai 

suku di kampung tersebut. Datuok Ongku Mudo Songkal itu melihat 

contoh masjid di Demak. Namun datuk itu tidak pergi ke sana. Tapi 

dengan memejamkan matanya, serta dengan amal ibadah serta 

karomahnya. Jadi beliu diberi petunjuk untuk membangun majid dengan 

atap tiga tingkat yang bervariasi. 

Datuok Ongku Mudo Songkal selanjutnya meminta masyarakat 

untuk mencari kayu ke hutan untuk dijadikan tiang. "Jadi masjid ini ada 40 

tiang. Kenapa 40 tiang, karena dalam shalat Jumat jemaah minimal 40 

orang. Setelah selesai dibangun, Masjid Jami' diresmikan dengan 

menyembelih 10 ekor kerbau. Di dalam Masjid Jami' terdapat dua tiang 

kayu yang memiliki kisah misteri. Di mana kayu tersebut bisa menghilang 

sebelum ditebang masyarakat. "Jadi orang kampung saat itu pergilah ke 

hutan ambil kayu besar yang berusia ratusan tahun. Setelah didekati, kayu 

itu menghilang," ucap Pak Udin yang sudah 10 tahun menjadi garim 

Masjid Jami'. Lantaran kayu itu menghilang secara misterius, lanjut dia, 

masyarakat melaporkan ke Datuok Ongku Mudo Songkal. Lalu Datuok 

Ongku Mudo Songkal membaca 'Subhanallah'. Keesokan harinya, datuk 

dan masyarakat datang ke lokasi kayu itu. Sampai di lokasi, datuk 

meminta seorang pemuda untuk adzan. 

Setelah adzan, Datuok Ongku Mudo Songkal baca doa dan dua 

batang kayu yang hilang tadi muncul. "Jadi kekuatan adzan itu ada tiga. 

Yang pertama, apabila masuk waktu shalat boleh kita adzan. Kedua 

apabila benda-benda penting hilang dengan adzan juga lalu bisa timbul 

lagi. Ketiga apabila ada kebakaran besar-besaran dulu, itu mengumpulkan 

orang-orang dengan adzan," kata Pak Udin. Dua tiang itu sekarang berada 

dibagian dalam masjid. Kedua tiang tersebut diukir dengan kalimat 

Basmalah. 

2. Masjid Bertuah 

Menurut Amiruddin Khatib alias Pak Udin, Masjid Jami' yang 

dibangun pada masa penjajahan Belanda itu memiliki dua keistimewaan, 

yaitu keramat dan bertuah. Keramat adalah, dulu pernah disiram dengan 

minyak lalu dibakar oleh orang Belanda. Namun, setelah itu tidak ada 



32 

 

 

tanda-tanda terbakar. “Setelah dibakar orang Belanda, tidak ada sedikitpun 

ada tanda kebakaran. Tidak ada yang hangus sama sekali”. 

Kemudian Bertuah, lanjut dia, di kawasan masjid sering kali 

dilanda banjir yang hampir menenggelamkan rumah warga. Sebab 

kawasan perkampungan dekat sungai. “Tahun 2016 pernah banjir parah. 

Warga mengungsi. Tapi anehnya air tidak bisa naik di kawasan masjid, 

sedangkan rumah warga di sekitarnya hampir tenggelam” 

Di sebuah bak air dibagian timur Masjid Jami' terdapat batu yang 

berbentuk kepala kerbau. Batu itu disebut keramat, karena bisa pindah dari 

bak satu ke bak air yang lainnya. Menurut Pak Udin, sejarah batu itu 

awalnya dari pembangunan Masjid Jami'. Saat itu warga bergotong royong 

mencari batu-batu besar sungai untuk tapak tiang masjid. "Jadi warga 

kampung pergilah ke sungai mencari 40 buah batu sondi untuk bantalan 

tiang. Kemudian semua batu itu dipasang, tapi ada satu batu yang tidak 

bisa ditegakkan tiang diatasnya. 

Melihat keanehan batu itu, kata dia, warga melapor lagi ke Datuk 

Ongku Mudo Songkal. Setelah dilihat oleh datuk, kemudian meminta 

warga untuk mengasingkan batu tersebut. "Kata datuk batu itu nanti akan 

ada khasiatnya," ucapnya. Pak Udin menceritakan, dulunya batu mirip 

kepala itu sering berpindah-pindah tempat tanpa diangkat oleh orang. 

Namun sejak beberapa tahun terakhir, batu tersebut hanya bisa berputar di 

dalam bak air saja. "Kalau dulu sering pindah-pindah. Bahkan ada masuk 

ke sumur, lalu kembali ke bak lagi.  

Tapi sekarang cuma berputar saja di selama bak. Kadang bisa arah 

ke timur, barat, utara dan selatan. Kalau sekarang arah kiblat," katan Air 

dalam bak yang ada batu mirip kepala kerbau itu juga dipercaya sebagian 

masyarakat bisa menyembuhkan bermacam penyakit. Sudah banyak 

masyarakat yang datang kesini mengambil airnya untuk dijadikan obat. 

Ada yang diminum maupun dimandikan. Karena airnya ini atas izin Allah 

SWT bisa menyembuhkan bermacam penyakit, seperti demam dan 

sebagainya. Selain itu, tambah dia, dulunya pernah ada seorang anak 

berusia tiga tahun belum bisa berjalan dibawa oleh orangtuanya untuk 

dimandikan dengan air di bak tersebut. 

"Alhamdulillah, anak itu sekarang bisa jalan. Dulu juga ada 

seorang anak muda yang dapat jodoh setelah memandikan airnya. Caranya 

dia mandikan air itu, ambil wudhu, shalat dan berdoa kepada Allah. Tapi 

yang mengatur itu semua adalah Allah SWT. Barangkali batu ini bisa jadi 

sebagai perantara saja. Sementara itu, menjelang bulan Ramadhan cukup 

banyak wisatawan yang berkunjung ke Masjid Jami'. Selain wisatawan 

lokal, juga ada dari berbagai negara. Masjid Jami' ramai dikunjungi saat 



33 

 

 

perayaan hari besar Islam, seperti Israj Mi'raj, Maulid Nabi, dan Lebaran 

Idul Fitri. "Sekarang lumayan ramai jelang puasa. Biasanya pengunjung 

ada dari Malaysia dan juga ada dari Singapura”. 

Wisata Pilgrim, jenis wisata ini sedikit banyak dikaitkan dengan 

agama, sejarah, adat istiadat dan kepercayaan umat atau kelompok dalam 

masyarakat. Wisata Pilgrim banyak dilakukan oleh perorangan atau 

rombongan ke tempat- tempat suci, ke makam-makam orang besar atau 

pemimpin yang diagungkan, ke bukit atau gunung yang dianggap keramat, 

tempat pemakaman tokoh atau pemimpin sebagai manusia ajaib penuh 

legenda. Wisata Pilgrim ini banyak dihubungkan dengan niat atau hasrat 

sang wisatawan untuk memperoleh restu, kekuatan batin, keteguhan iman 

dan tidak jarang pula untuk tujuan memperoleh berkah dan kekayaan 

melimpah. Dalam 
 

B. Konstruksi Masjid Jami' Air Tiris 

1. Konstruksi Masjid Jami' Air Tiris 

Keberadaan masjid Jami' yang terletak di tepian sungai Kampar, 

waktu-waktu tertentu mengalami kebanjiran dengan meluapnya air sungai 

Kampar. Sehingga struktur bawah bangunan masjid dengan material kayu 

mudah rusak mengalami perlapukan. Gagasan pembangunan masjid 

dengan kondisi alam dan lingkungan menjadikan bentuk masjid berbentuk 

bangunan panggung dengan bahan struktur dari kayu. Bangunan terdiri 

dari dua massa bangunan yang menyatu, terdiri dari massa bangunan 

induk dengan fungsi ruang sholat dan massa ruang mihrab.  

Masa bangunan induk berfungsi untuk ruang sholat dengan 

penutup atap limas bersusun tiga, sedangkan ruang mihrap penutup atap 

limas bersusun dua. Pada bangunan terdapat menara yang bagian atas 

bangunan terdapat ruang azan, sedangkan pintu masuk ke dalam masjid 

terdapat dari tiga arah dengan tinggi pintu rendah dengan memaksa setiap 

jamaah yang masuk kedalam masjid harus menundukkan kepala dengan 

melambangkan orang yang masuk kedalam masjid harus merendahkan 

hati. 

Bentuk struktur bangunan masjid Jami' dari struktur bawah dan 

atas terdiri dari: 

a. Struktur Lantai 

Lantai bangunan masjid terdiri dari tiga lantai, lantai pertama di 

peruntukan untuk ruang sholat, sedangkan lantai dua dan tiga berada di 

bawah atap yang fungsinya hanya untuk ruang penyimpanan barang. 

Struktur lantai ditopang oleh balok terdiri dari gelagar dan rusuk, 

dimana papan lantai yang digunakan setebal 3 cm. 



34 

 

 

b. Struktur Bawah Bangunan 

Konstruksi bawah bangunan terdapat tiang-tiang yang 

diletakkan diatas sendi batu, dimensi tiang kayu berukuran 20 x 20 

dengan tinggi 80 cm dari muka tanah. Bagian dari tiang bawah 

bangunan yang berada di pinggir bangunan terdapat dua atau tiga tiang 

untuk memikul beban diatasnya, dan untuk tiang bangunan pagian 

tengah hanya satu tiang. Beberapa tiang bangunan pada bagian bawah 

sudah ada yang diganti dengan beton, disebabkan kayunya sudah 

lapuk. 

c. Struktur Tiang 

Struktur tiang pada bangunan masjid terdiri dari dua macam 

yakni struktur utama atau saka guru dan struktur pendukung. Struktur 

utama pada ruang sholat ditopang oleh 4 saka guru berukuran 40 cm x 

40 cm dengan tinggi 20 m dari muka tanah hingga ke bagian atas atap 

atau lantai tiga. Tiang yang berukuran 25 cm x 25 cm pada lantai satu 

berjumlaj 24 buah dan di lantai dua berjumlah 12 buah. Saka guru 

berjumlah empat buah menopang atap masjid yang paling atas (tajug 

susun 3). Bentuk sambungan tiang yakni sambungan purus dan lobang 

terbuka serta lobang tertutup. 

d. Dinding 

Dinding pada bangunan masjid tidak dipaku pada balok atau 

tiang namun dipasang miring dengan menggunakan kait kayu dibagian 

atas. Sihingga bentuk dinding seperti wadah dengan bagian atas 

melebar keluar. Adapun maknanya menurut masyarakat setempat 

diibaratkan buah jeruk jika digelindingkan dari atas akan jatuh menuju 

ketengah ruangan yang maknanyan semua permasalahan dapat 

dipecahkan jika dilakukan musyawarah mufakat. Dinding masjid 

terdapat beragam ornament, merupakan sumbangan dari seluruh suku 

yang ada di daerah Air Tiris. 

e. Struktur Atap 

Bentuk atap bangunan masjid Jami' atap limas atau atap tajug 

disusun bertingkat tiga dengan penutup atap yang dahulunya 

menggunakan atap daun, saat ini menggunakan genteng metal. 

Bangunan masjid Jami' merupakan masjid tertua di Kabupaten 

Kampar yang memiliki nilai sejarah yang pembangunannya diprakarsai 

oleh ulama di Kampar.  

Gagasan bentuk bangungan menyesuaikan dengan kondisi alam 

dan lingkungan dengan bangunan panggung dan material dari kayu. 

Struktur bangunan masjid berupa struktur bawah, tengah dan atas 

menggunakan struktur kayu sistem Bahan Kayu yang dipakai pada 



35 

 

 

bangunan masjid Jami' merupakan bahan dasar sederhana namun 

memiliki kekuatan struktur yang sangat kokoh, fleksibel dan kuat 

terutama mampu menahan arus yang deras pada saat banjir mengingat 

letak masjid berada di tepian sungai. 

2. Ornament Masjid Jami' Air Tiris 

Masjid Jami' merupakan sebuah produk budaya peninggalan 

masyarakat Air Tiris pada masa lampau. Menurut Raymond Williams, 

budaya dibagi menjadi tiga bagian, yaitu: produk budaya itu sendiri, 

pendukung dari pada budaya yang ada, dan efek yang ditimbulkan oleh 

keberadaan budaya itu sendiri. Produk budaya yang terdapat adalah sebuah 

bangunan Masjid jami'. Pendukung daripada budaya yang ada yaitu 

penduduk ataupun masyarakat daerah Air Tiris. Efek yang ditimbulkan 

akibat keberadaan Masjid Jami', adalah:  

1) adanya rasa memiliki, bahwa masjid yang ada merupakan “kepunyaan 

masyarakat Air Tiris”, karena artefak budaya ini berada dalamkawasan 

daerah air Tiris Kampar;  

2) masjid Jami' Air Tiris Kampar merupakan simbol kebesaran 

masyarakat pada masa lalu sampai masa sekarang, secara tak langsung 

menim-bulkan rasa bangga pada diri masyarakatnya, karena di 

daerahnya terdapat sebuah artefak budaya bersejarah, sehingga daerah 

ini dikenal dan didatangi oleh masyarakat dari luar daerah Air Tiris. 

a. Bentuk dan Makna Ornamen Masjid Jami'  Air Tiris 

Bentuk ornamen yang terdapat pada Masjid berdasarkan pada 

bentuk alam sekitar, merupakan ragam hias yang umumnya terdapat di 

daerah Melayu Riau. Seperti bentuk tumbuh-tumbuhan (bunga dan 

kuntum, Kaluk Pakis/Akar Pakis, dan Gombak Berlenggek), bentuk 

Hewan (Lebah Bergantung), bentuk alam (Bintang, Bulan Sabit, dan 

awan, gasing-gasing), bentuk Geometris dan bentuk lain (Kisi-kisi dan 

bentuk garis yang timbul dari susunan papan), serta bentuk Kaligrafi. 

Pemaknaan ornamen disetiap daerah hampir sama, begitu juga 

di daerah Riau. Umumnya, makna ornamen yang ada merupakan 

simbol kemakmuran, kesejahteraan dan kehidupan yang harmonis 

dunia dan akhirat. Ornamen juga merupakan bagian yang tak 

terpisahkan dengan bangunan. Tidak semua ornamen berbentuk ukiran, 

adakalanya ornamen berbentuk susunan dari papan-papan yang 

langsung dijadikan dinding pada bangunan yang ada, ataupun memberi 

lukisan ragamhias pada dinding rumah sebagai pengganti ukiran kayu. 

b. Fungsi dan Penerapan Ornamen pada Masjid Jami' Air Tiris Kampar  

Masjid Jami' Air Tiris Kampar merupakan simbol kebesaran nagori, 

hal ini dikarenakan masyarakat Air Tiris dengan bergotong royong. 



36 

 

 

Tanda dari kebesaran ini dilengkapi dengan penerapan ragam hias pada 

Masjid. Jadi jelaslah bahwa hubungan antara ragam hias dan fungsi 

sosial masyarakat Air Tiris adalah membangun makna status sosial, 

baik bagi masyarakat Air Tiris maupun bagi nagori. Gustami dalam 

buku Nukilan Seni Ornamen Indonesia juga menjelaskan bahwa 

ekspresi estetis yang lahir dari ornamen atau ragam hias tersebut lebih 

berfungsi sebagai simbol yang sangat dekat dengan kondisi dan situasi 

sekitarnya. 

Ornamen berfungsi sebagai dekorasi dan simbol yang berkaitan 

dengan kehidupan masyarakat. Ornamen berfungsi dekorasi yaitu 

sebagai pelengkap bangunan masjid dan menambah keindahan masjid. 

Ornamen berfungsi sebagai simbol, maksudnya ialah ornamen masjid 

Jami' melambangkan keselamatan pemakai dan pengunjung masjid, 

penolak bala, memberikan rezeki, kemakmuran dan kesuburan, keda- 

maian, kerukunan hidup, serta ketaq- waan terhadap Tuhan Yang Maha 

Esa. Ornamen diterapkan pada atap bangunan, di bawah atap, Di 

dinding, di atas pintu dan di atas jendela bangunan, serta pada tiang, 

mimbar dan mihrab. Yakob Sumardjo mengataan bahwa selain 

berfungsi sebagai penghias dan pelengkap bangunan, ornamen ini juga 

berfungsi sebagai simbol kebesaran masyarakat. Fungsi simbol adalah 

keselamatan, manusia mencari keselamatan dengan menghindari 

malapetaka, manusia mempunyai keinginan untuk selalu hidup dan 

selamat. 

Bentuk-bentuk ornamen yang ada merupakan simbol yang 

melambangkan atau menandakan kebesaran (status) pemilik bangunan, 

kemakmuran, ketaqwaan terhadap Sang Pencipta, dan lain sebagainya. 

Dalam semiotika, ilmu yang mempelajari peran tanda (sign) sebagai 

bagian dari kehidupan sosial (Ferdinand de Saussure), tanda 

merupakan sebuah kesatuan antara sesuatu yang bersifat material yang 

disebut sebagai penanda (signifier), dan sesuatu yang bersifat 

konseptual yang disebut dengan petanda (signified). Dikaitkan dengan 

ragam hias yang melekat pada bangunan istana, bentuk ragam hias 

yang ada pada bangunan merupakan sebuah simbol yang merupakan 

penanda (signifier), dan makna ataupun fungsi daripada ragam hias 

pada istana merupakan petanda (signified) dari simbol ataupun bentuk 

ragam hias yang ada. 

Masyarakat atau penduduk yang bermukim di daerah Air 

Tirissebagian besar merupakan keturunan dari penduduk atau 

masyarakat Sumatera barat (Minangkabau), hal ini terbukti dari suku-

suku dan sistem kekerabatan yang terdapat di daerah Gunung Sahilan. 



37 

 

 

Terdapat suku Piliang dan suku Caniago, serta sistem Matrilineal 

(mengikuti garis keturunan dari ibu) yang merupakan bahagian dari 

kebudayaan Minangkabau. Selain kebudayaan Minangkabau yang 

berasal dari Sumatera Barat, di daerah Air Tiris Kampar juga terdapat 

kebudayaan Sumatera Utara dengan bukti adanya suku 

Mandailiangyang berasal dari Provinsi Sumatera Utara. 

 



 

62 

BAB VI 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang dilakukan mengenai peran nadzir 

dalam mengelola wakaf produktif pada Masjid Jami’ Air Tiris Kabupaten 

Kampar, maka dapat disimpulkan bahwa Nadzir Masjid Jami’ Air Tiris 

berperan dalam mengelola wakaf produktif dengan memanfaatkan tanah 

wakaf sebagai sumber pemasukan bagi kebutuhan operasional masjid. Namun 

peran tersebut masih bersifat pasif karena belum didukung oleh sistem 

manajemen wakaf yang profesional dan berkelanjutan. Peran mereka 

cenderung terbatas pada pengawasan dan pemeliharaan, bukan pengembangan 

aset secara produktif dan strategis. Bentuk Pemanfaatan Wakaf Produktif, aset 

wakaf produktif berupa kebun jeruk telah memberikan kontribusi terhadap 

kebutuhan masjid, tetapi belum dimaksimalkan secara optimal. Tidak semua 

potensi wakaf dimanfaatkan untuk kegiatan produktif yang berorientasi jangka 

panjang. Hal ini menunjukkan perlunya inovasi dan pelatihan bagi nadzir agar 

lebih mampu memaksimalkan manfaat ekonomi dari aset wakaf. Pengamanan 

dan Pendataan Aset Wakaf, tanah utama Masjid Jami’ Air Tiris telah 

bersertifikat sebagai tanah wakaf. Namun, aset wakaf produktif lainnya belum 

seluruhnya terdokumentasi secara resmi. Pendataan aset masih dilakukan 

secara manual dan belum menggunakan sistem administrasi yang rapi. 

Pengamanan aset lebih banyak dilakukan secara sosial dan fisik, seperti 

memasang plang dan menjaga hubungan baik dengan masyarakat sekitar. 

kendala yang dihadapi Nadzir, Beberapa kendala yang dihadapi oleh nadzir 

dalam pengelolaan wakaf produktif antara lain adalah keterbatasan sumber 

daya manusia yang profesional, kurangnya pelatihan dan pemahaman 

mengenai wakaf produktif, serta tidak adanya pendampingan dari lembaga 

wakaf seperti BWI. Selain itu, pencatatan aset yang tidak lengkap menjadi 

hambatan dalam pengamanan dan pengembangan wakaf, serta masih 

terbatasnya penelitian dan optimalisasi pengelolaan wakaf produktif pada 

masjid bersejarah yang menunjukkan sebagian nadzir belum maksimal dalam 

mengembangkan potensi wakaf. 

Terdapat Lahan perkebunan jeruk seluas 3 hektar yang merupakan 

bagian dari aset wakaf produktif Masjid Jami' Air Tiris dikelola oleh nadzir 

dengan sistem yang terorganisir dan menghasilkan panen rata-rata 4-5 ton 

buah jeruk per bulan dengan nilai ekonomis sekitar Rp 15-18 juta rupiah. 

Hasil pengelolaan wakaf produktif ini dipergunakan sesuai dengan tujuan 

wakaf, yaitu 50% dialokasikan untuk pemeliharaan dan operasional masjid 

termasuk biaya listrik, air, kebersihan, dan perawatan bangunan bersejarah, 



63 
 

 

25% digunakan untuk program dakwah dan pendidikan agama masyarakat 

sekitar seperti pengajian rutin, madrasah diniyah, dan kegiatan keagamaan, 

15% diinvestasikan kembali untuk pengembangan kebun jeruk dan 

diversifikasi tanaman guna meningkatkan produktivitas wakaf, serta 10% 

sisanya disalurkan untuk bantuan sosial kepada fakir miskin dan anak yatim di 

wilayah Kabupaten Kampar, sehingga pengelolaan wakaf produktif ini tidak 

hanya menjaga keberlanjutan fungsi masjid sebagai tempat ibadah tetapi juga 

memberikan manfaat ekonomi dan sosial yang luas bagi kesejahteraan umat 

sesuai dengan maqashid wakaf yang sesungguhnya. 
 

B. Saran  

1. Untuk Pemerintah Daerah Kabupaten Kampar perlu menerbitkan regulasi 

khusus berupa Peraturan Daerah tentang Pengembangan Wakaf Produktif 

Berbasis Masjid Bersejarah yang mengatur mekanisme perizinan, insentif 

pajak, dan skema pendanaan untuk mendukung pengembangan wakaf 

produktif. Regulasi ini harus mencakup standar pelestarian budaya, zonasi 

pengembangan, dan mekanisme kemitraan antara pemerintah dengan 

nadzir, sehingga dapat memberikan kepastian hukum dan dukungan 

konkret bagi pengembangan wakaf produktif yang berkelanjutan. 

2. Untuk Nadzir Masjid Jami' Air Tiris harus segera menyusun business plan 

komprehensif yang mengintegrasikan pengembangan wisata religi dengan 

program pemberdayaan ekonomi masyarakat lokal melalui sistem 

kemitraan dan bagi hasil. Business plan ini harus mencakup analisis 

kelayakan finansial, strategi pemasaran digital, pengembangan produk 

wisata yang unik, dan sistem manajemen yang profesional, sehingga dapat 

mewujudkan transformasi dari pengelolaan wakaf tradisional menjadi 

wakaf produktif yang memberikan manfaat ekonomi berkelanjutan bagi 

umat. 

3. Untuk Peneliti selanjutnya disarankan untuk melakukan studi komparatif 

tentang model pengelolaan wakaf produktif pada berbagai masjid 

bersejarah di Indonesia dengan fokus pada analisis faktor-faktor 

keberhasilan dan kegagalan dalam mengintegrasikan pelestarian budaya 

dengan pengembangan ekonomi produktif. Penelitian ini perlu 

menggunakan pendekatan mixed method dengan analisis kuantitatif 

terhadap dampak ekonomi dan analisis kualitatif terhadap aspek sosial-

budaya, sehingga dapat menghasilkan framework teoritis yang dapat 

dijadikan acuan pengembangan wakaf produktif berbasis masjid bersejarah 

secara nasional. 

  



64 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

BUKU 

Syafariah, Annisa. (2020). Peran Nazir Dalam Pengelolaan Wakaf Produktif. 

Jakarta: Fakultas Agama Islam Universitas Muhammadiyah Jakarta.  

Nadzir dalam Perspektif Kelembagaan Wakaf di Indonesia. (2020). Jakarta: 

Penelitian Wakaf Indonesia. 

Burhan Bungin. 2007. “Penelitian Kualitatif.” In , ke-2. jl. tambra raya No 23 

rawamangun -jakarta: prenada media group. 

Drs. H. Noor Hamid, M.Pd.I. 2020. “Manajemen Haji Dan Umroh.” In , Cetakan 

pertama. Semesta Aksara Jalan Garuda, Kepanjen Banguntapan Bantul 

Daerah Istimewa Yogyakarta. 

Erwan Effendy, dkk. 2023. “Mengenal Sistem Informasi Manajemen Dakwah 

(Pengertian Sistem, Karakteristik Sistem).” Jurnal Pendidikan Dan 

Konseling Vol 5 No 2. 

FF Maharani. 2020. “Implementasi Program Boarding School Dalam Pementukan 

Karakter Siswa Di SD Islam Miftahul Huda Keringan Nganjuk.” 

Hellen Oktarina Sari, dkk. 2022. “Manajemen Pelayanan Ibadah Haji Pada Lanjut 

Usia Di Kementerian Agama Kabupaten Kaur” vol 3 no 1 (November). 

https://doi.org/10.54396/qlb.v3i1.361. 

Kasmir. 2004. “Manajemen Perbankan.” In , Edisi 1 cet 5. Jakarta: Rajagrafindo 

persada. 

Mulyadi, 2015, Implementasi Organisasi, Yogyakarta, Gadjah Mada 

Univercity Press. 

Nurfazila. 2022. “Implementasi Sistem Informasi Haji Di Kantor Kementerian 

Agama Kabupaten Kampar.”  

R. Abuy Sodikin, 2003. “Konsep Agama Dan Islam” Vol. 20 No 97. 

R Sinulingga. 2014. “Implementasi Program Bantuan Siswa Miskin Bagi Siwa 

SMA Negeri Dikota Binjai.” Hukum Islam Dan Hukum Positif Di 

Indonesia.” 

Sugiyono. 2020. “Metode Penelitian Kualitatif.” In . Bandung: Alfabeta, CV. 

Tata sutabri. 2012. “Analisis Sistem Informasi.” In . CV Andi Offset 



65 
 

 

JURNAL 

Abdullah, M., & Ismail, C. T. M. (2021). Wakaf Produktif dan Pemberdayaan 

Ekonomi Umat: Studi Kasus di Lima Provinsi di Indonesia. Journal of 

Islamic Social Finance, 3(2), 125-142. 

Hasanah, U. (2018). Peranan Regulasi dalam Pengembangan Wakaf Produktif di 

Indonesia. Jurnal Bimas Islam, 11(3), 493-516. 

Huda, N., & Heykal, M. (2020). Model Pengembangan Wakaf Produktif. Kencana 

Prenada Media Group. 

Ihsan, H., & Ibrahim, S. H. M. (2022). Revitalisasi Wakaf Produktif di Era 

Digital: Tantangan dan Peluang. Journal of Islamic Economics and 

Finance Studies, 8(1), 45-67. 

Islahi, A. A. (2022). Wakaf Produktif dalam Perspektif Ekonomi Islam 

Kontemporer. Jurnal Ekonomi Syariah Teori dan Terapan, 9(2), 112-128. 

Kahf, M. (2017). Waqf and Its Sociopolitical Aspects. Islamic Research and 

Training Institute, Islamic Development Bank. 

Mokhtar, S., Iman, A. H. M., & Ismail, R. (2019). Productive Waqf Models and 

Their Implementation in Malaysia. International Journal of Islamic 

Economics and Finance, 2(1), 73-94. 

Pusat Kajian Strategis BAZNAS. (2023). Outlook Wakaf Indonesia 2023. Pusat 

Kajian Strategis BAZNAS. 

Qahaf, M. (2019). Manajemen Wakaf Produktif (Terj.). Khalifa. 

Rahman, T., & Alam, N. (2023). Model Kolaborasi Pentahelix dalam 

Pengembangan Wakaf Produktif di Tingkat Daerah. Jurnal Wakaf dan 

Ekonomi Islam, 6(1), 56-74. 

Rozalinda. (2021). Manajemen Wakaf Produktif di Indonesia: Teori dan Praktik. 

RajaGrafindo Persada. 

Sadeq, A. M. (2015). Waqf, Perpetual Charity and Poverty Alleviation. 

International Journal of Social Economics, 29(1/2), 135-151. 

Adlini, M. N., Dinda, A. H., Yulinda, S., Chotimah, O., & Merliyana, S. J. (2022). 

Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka. Edumaspul: Jurnal 

Pendidikan, 6(1), 974–980. 

Https://Doi.Org/10.33487/Edumaspul.V6i1.3394 

Adriansyah, A., Alexandri, M. B., & Halimah, M. (2021). Implementasi 

Kebijakan Perencanaan Pengadaan Barang Dan Jasa Pemerintah Di Dinas 

Kesehatan Kabupaten Bandung. Responsive, 4(1), 13. 

Https://Doi.Org/10.24198/Responsive.V4i1.34108 



66 
 

 

Akib, H. (2010). Implementasi Kebijakan: Apa, Mengapa, Dan Bagaimana. 

Jurnal Ilmu Administrasi Publik, 1(1). 

Akib, H., & Taringan, A. (2008). Artikulasi Konsep Implementasi Kebijakan: 

Perspektif, Model Dan Kriteria Pengukurannya. Jurnal Kebijakan Publik, 

1–19. 

Aminudin, A. (2016). Konsep Dasar Dakwah. Al- Munzir, 9(1), 36–44. 

Anisah Puteri Djatmiko, Yusuf Hariyoko, & Adi Soesiantoro. (2023). 

Implementasi Program Pemeliharaan Penyandang Masalah Kesejahteraan 

Sosial Anak (Studi Kasus Uptd Kampung Anak Negeri Wonorejo). 

Eksekusi : Jurnal Ilmu Hukum Dan Administrasi Negara, 2(1), 31–44. 

Https://Doi.Org/10.55606/Eksekusi.V2i1.732 

Djaffar, R., & Cangara, H. (2011). Internet Dan Masyarakat Marginal  Di Kota 

Makassar; Studi Kasus Pemanfaatan Galeri Internet Bbppki. Jurnal 

Komunikasi Kareba, 1(4), 363. Https://Doi.Org/10.31947/Kjik.V1i4.316 

Handitya, B. (2019). Menyemai Nilai Pancasila Pada Generasi Muda Cendekia. 

Adil Indonesia Jurnal:  Jurnal Ilmiah Bidang Hukum, 2(1), 13–23. 

Mahmuda, M., & Bukhari. (2020). Dakwah Pada Masyarakat Marginal Perkotaan 

(Studi Kasus Kota Padang). Jurnal At-Taghyir (Jurnal Dakwah Dan 

Pengembangan Masyarakat Desa), 2(2), 134. 

Https://Doi.Org/10.24952/Taghyir.V2i2.2127 

Mamonto, N., Sumanpouw, I., & Undap, G. (2018). Implementasi Pembangunan 

Infrastruktur Desa Dalam Penggunaan Dana Desa Tahun 2017 (Studi) 

Desa Ongkaw Ii Kecamatan Sinonsayang Kabupaten Minahasa Selatan. 

Eksekutif Jurnal Jurusan Ilmu Pemerintahan, 1(1), 1–11. 

Masyithoh, Tamam, A. M., & Supraha, W. (2020). Pengembangan Program 

Dakwah Rohani Islam Menurut Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Tingkat Sma/Sederajat (Studi Kasus Man 2 Kota Bogor). Edukasi Islami: 

Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 173–201. 

Nabilah, N. A., & Darmaningrum, K. T. (2023). Peran Penyuluh Agama Dalam 

Kehidupan Masyarakat Marginal. Jurnal Bimbingan Penyuluhan Islam, 

5(2), 198. Https://Doi.Org/10.32332/Jbpi.V5i2.7914 

Nasution, A. P. (2013). Karakteristik Ketertinggalan Wilayah Hinterland Di Kota 

Batam. Jurnal Dimensi Universitas Riau Kepulauan, 2(3), 1–26. 

Poti, J. (2016). Jurnal Ilmu Administrasi Negara (Juan)1membangun National 

Branding Imagekepulauan Riau Sebagai Poros Maritim Dunia. Jurnal 

Ilmu Administrasi Negara (Juan), 4(1), 1–13. 



67 
 

 

Prafitasari, A., & Wiludjeng, F. A. (2018). Organisasi Kepemudaan Yang Efektif 

Dan Efisien Dalam Meningkatan Partisipasi Masyarakat Desa Darungan 

Kecamatan Wlingi. Translitera : Jurnal Kajian Komunikasi Dan Studi 

Media, 4(2), 31–48. Https://Doi.Org/10.35457/Translitera.V4i2.351 

Putra, B. M. (2021). Benang merah peredaran narkoba di kota batam dan strategi 

penanggulangannya. Mimbar: Jurnal Penelitian Sosial Dan Politik, 10(2), 

182–191. Https://Doi.Org/10.32663/Jpsp.V10i2.2317 

Sura Adi Tanaya, N. (2015). Analisis Implementasi Kebijakan Program Nasional 

Pemberdayaan Masyarakat Mandiri Perdesaan (Pnpm Mp) Studi Kasus Di 

Kecamatan Manggis Kabupaten Karangasem Tahun 2009 Dan 2010. 

Jurnal Penelitian Administrasi Publik, 1(3), 395–403. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



68 
 

 

LAMPIRAN  

 

WAWANCARA DENGAN NARASUMBER 

 
Narasumber 1 

Wawancara bersama Ketua Pengurus Masjid 

 

 

 

 

 
 



69 
 

 

 
Narasumber 2 

Wawancara bersama Nadzir 

 

 

 
 

 



70 
 

 

 
Narasumber 3 

Wawancara bersama Wakif 

 
 
 
 

  



71 
 

 

Lampiran 

Dokumentasi 

 

 

 

 
 



72 
 

 

 



 

 

  



 

 

 


