
 
 

PERSEPSI MASYARAKAT DESA SUKA DAMAI KEC. 

TAMBUSAI UTARA KAB. ROKAN HULU TENTANG  

KERUKUNAN HIDUP BERAGAMA  

 

SKRIPSI  

Diajukan untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar  

Sarjana Agama (S.Ag) pada Program studi Studi Agama Agama 

 

 

Oleh :  

 

AULIYA AZMITA  

NIM. 12130322804 

 

Pembimbing I 

Dr.Alpizar,M.Si 

 

Pembimbing II 

Dr.Muhammad Yasir,MA 

 

PRODI STUDI AGAMA AGAMA 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H. / 2025 M. 

NOMOR SKRIPSI 

312/SAA-U/SU-S1/2025 



 
 

  



 
 

 

  



 
 

 

 

  



 
 

 

  



 
 

 

  



 
 

 

MOTTO 

 

“Memahami perbedaan adalah Langkah awal menuju kedamaian yang 

hakiki, dan meneliti agama-agama itu bukan untuk membandingkan 

kebenaran, tetapi untuk membangun jembatan pengertian” 

 

 

 
 



 
 

i 

 

KATA PENGANTAR 
 

 بسم الله الرحمن الرحيم
Alhamdulillahi rabbil-‘alamin, Segala puji serta syukur yang tiada henti 

penulis panjatkan ke hadirat Allah Subhanahu Wata‘ala Tuhan semesta alam, 

yang dengan kasih sayang, limpahan rahmat, serta karunia-Nya yang begitu besar, 

penulis diberikan kekuatan, kesehatan, dan kesempatan menyelesaikan Skripsi ini 

untuk memenuhi salah satu syarat memperoleh gelar sarjana (S.Ag) pada jurusan 

Studi Agama Agama Fakultas Ushuluddin di Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau. Tak lupa, shalawat dan salam senantiasa tercurah kepada 

junjungan kita, Nabi besar Muhammad Shallallahu ‘Alaihi Wasallam, yang telah 

diutus oleh Allah sebagai rahmat bagi seluruh alam dan telah membawa umat 

manusia keluar dari masa kegelapan (jahiliyyah) menuju era penuh cahaya 

petunjuk (islamiyyah) yang kini dapat kita rasakan manfaatnya dalam berbagai 

aspek kehidupan. 

Pada pembahasan ini ditulis untuk mengetahui bagaimana “Persepsi 

Masyarakat Desa Suka Damai  Kec. Tambusai Utara Kab. Rokan Hulu 

Tentang Kerukunan Hidup Beragama.” tujuan skripsi ini di susun sebagai 

bagian dari pemenuhan syarat untuk meraih gelar Sarjana Agama pada fakultas 

Ushuluddin. 

Penulis menyadari bahwa penulis tidak akan mempu menyelesaikan skripsi 

ini tanpa bantuan yang telah diberikan baik dorongan secara langsung, moral 

ataupun dalam bentuk material. Oleh karena itu, dalam kesempatan ini, penulis 

ingin menyampaikan rasa terima kasih yang sebesar-besarnya kepada sem ua 

pihak yang telah berkontribusi. diantaranya: 

1. Rektor  Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr.Hj. Leny 

Nofianti MS, SE, M.Si, Ak, CA beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di universitas ini. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin Dr. Rina Rehayati, M.Ag. Wakil Dekan II Dr. Af-

rizal Nur, MIS. dan Wakil Dekan III Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., M.Ag. 



 
 

ii 

 

3. Bapak H Abd Ghofur,M.Ag selaku Ketua Program Studi Agama Agama dan 

Seluruh dosen, staf  serta seluruh jajarannya. 

4. Ibunda  Dr. Khotimah,M.Ag. selaku Penasehat Akademik yang selalu mem-

berikan arahan dan bimbingan kepada penulis hingga sampai ke tahap 

penyusunan skripsi seprti saat sekarang ini.  

5. Bapak Dr. Alfijar,M. Si  selaku Pembimbing I dan bapak Dr.Muhammad Ya-

sir M.A Selaku Pembimbing  II  yang telah mendampingi penulis dan mem-

berikan arahan hingga penulis bisa menyelesaikan penyusunan skripsi ini. Ter-

imakasih penulis ucapkan kepada beliau atas segala nasihat, motivasi dan 

bimbingannya yang telah diberikan kepada penulis. 

6. Seluruh dosen yang telah memberikan materi perkuliahan, semoga Allah 

membalas kebaikan yang telah dilakukan dan Allah jadikan ilmu yang diberi-

kan menjadi bermanfaat serta menjadi amal jariyah. 

7. Kepala Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

beserta staf jajarannya yang telah memberi  kesempatan kepada penulis untuk 

membaca dan meminjam buku sebagai referensi yang mendukung  pembaha-

san dalam penyusunan skripsi  ini. 

8. Cinta pertama dan panutanku, Ayahanda Sugeng Mulyadi . Terima kasih telah 

membantu penulis membentuk hidup dengan penuh semangat, memperla-

kukan penulis sebagai putri terbaik di dunia, tanpa ragu mendukung, mem-

berikan do'a, motivasi, dan menjadi inspirasi terbaik, mendidik dengan penuh 

kasih sayang, memberikan segala hal yang Ayah bisa agar penulis bisa men-

capai impian, menghapus kesedihan dan kesulitan apa pun yang dirasakan. 

Terima kasih kesayanganku, Ayahanda terbaik dalam kehidupanku semoga 

Allah senantiasa memberkahi dan melindungi ayah. 

9. Pintu surgaku, Ibunda tercinta Wiwik Subiyati . Terima kasih yang sebesar-

besarnya penulis sampaikan kepada Ibunda yang tiada henti mendo'akan ke-

baikan dan senantiasa mendampingi penulis melewati kehidupan yang penuh 

tantangan dan misteri. Sosok penyemangat dan teman terbaik, tempat nyaman 

untuk berbagi segala cerita, terima kasih Ibunda telah sepenuhnya percaya 

melepaskan putri kesayangan melangkah ke tanah rantauan untuk belajar dan 



 
 

iii 

 

menimba ilmu. Segenap cinta, kasih sayang yang tiada akhir, pelukan hangat 

dan kesetiaan yang beliau berikan, putri kecil ibu mengucapkan terima kasih. 

10. Tak lupa juga adik penulis yang sangat penulis sayangi dan banggakan  

Akifah Naila Az Zahra, dan Alm Muhammad Rio Alhusaini, yang semoga 

ditempatkan di sisi Allah yang paling terbaik amin ya rabbal alamin. 

11. Keluarga besar Studi Agama Agama (SAA) khusus nya angkatan 2021 dan se-

luruh teman- teman yang telah berjuang bersama, menjadi cerita indah dan 

kenangan manis turut menghiasi kehidupan di masa perkuliahan. Semoga, Ja-

rak dan waktu  tidak  memisahkan  kita untuk terus menjalin silaturahmi, 

sukses dan jadilah orang- orang hebat.   

12. Teruntuk teman-teman keluh kesah seperjuangan penulis, Evi Nuryanti, Eva 

Rahayu, Tiara Ramadhani, Prabu Byan, halimatu Sya‟diah,wahyu Syapu-

tri,Shirliy Camelia. Terimakasih sudah membersamai, mendengarkan keluh 

kesah dan memberikan support, ide, dan saran pada penulis dalam proses 

penyusunan skripsi ini. Dan Semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan 

satu per satu, tetapi telah memberikan kontribusi secara langsung maupun tid-

ak langsung dalam penyusunan skripsi ini.  

Akhir kata, Penulis menyadari adanya keterbatasan dan kekurangan dalam 

penyusunan skripsi ini. Oleh karena itu, penulis sangat mengharapkan kritik dan 

saran yang membangun dari para pembaca demi perbaikan skripsi ini. Semoga 

skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi kita semua. Aamiin yaa rabbal 

'Alamin. 

Pekanbaru, 8 Juli 2025 

 

 

AULIYA AZMITA 

 NIM. 12130322804  



 
 

iv 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL 

LEMBAR PEGESAHAN 

NOTA DINAS 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS 

MOTTO 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ i 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... iv 

DAFTAR TABEL................................................................................................. vi 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................ ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

 xi ..................................................................................................................... الملخص

BAB I  PENDAHULUAN ..................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .......................................................................................... 8 

C. Identifikasi Masalah ..................................................................................... 9 

D. Batasan Masalah........................................................................................... 9 

E. Rumusan Masalah ...................................................................................... 10 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................. 10 

G. Sistematika Penulisan................................................................................. 11 

BAB II  KERANGKA TEORITIS .................................................................... 13 

A. Landasan Teori ........................................................................................... 13 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review).................................................. 37 

BAB III  METODE PENELITIAN ................................................................... 39 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................... 39 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian ..................................................................... 40 

C. Sumber Data Penelitian .............................................................................. 40 

D. Informan Penelitian .................................................................................... 41 

E. Subjek dan Objek Penelitian ...................................................................... 42 



 
 

v 

 

F. Teknik Pengumpulan Data ......................................................................... 43 

G. Teknik Analisis Data .................................................................................. 44 

BAB IV HASIL PENELITIAN .......................................................................... 46 

A. Gambaran Umum Lokasi Penelitian .......................................................... 46 

B. Persepsi Masyarakat terhadap Kerukunan hidup beragama....................... 50 

C. Pembahasan ................................................................................................ 78 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN .............................................................. 82 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 82 

B. Saran ........................................................................................................... 83 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 85 

LAMPIRAN ......................................................................................................... 88 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vi 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 2. 1  Kajian yang Relevan .................................................................... 37 

Tabel 4. 1  Temuan Penelitian Persepsi Masyarakat ..................................... 55 

Tabel 4. 2  Temuan Penelitian Pandangan Terhadap Hubungan ................... 60 

Tabel 4. 3  Temuan Penelitian Persepsi Terhadap Kegiatan Sosial ............... 66 

Tabel 4. 4  Temuan Penelitian Sikap Terhadap Perbedaan Ibadah ................ 71 

Tabel 4. 5  Temuan Penelitian Harapan dan Tantangan ................................ 77 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

 



 
 

viii 

 

B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang  =   Misalnya  قال  menjadi   la  

Vokal (I) Panjang  = Î Misalnya  قيل  menjadi   la  

Vokal (u) panjang  =     Misalnya  دون  menjadi   na 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah 

ditulis dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) = و  Misalnya  قول  Menjadi Qawlun  

Diftong (ay)  = ي  Misalnya  خير  Menjadi Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta‟marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‟ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya   الرسلة المدرسة  menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  فى

 .menjadi fi rahmatillah رحمة الله

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan “al” lafadl jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan…. 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

Masya‟Allah ka‟na wa ma‟lam yasya‟lam yakun.   



 
 

ix 

 

ABSTRAK 

 

Kerukunan hidup beragama  merupakan landasan penting dalam menjaga kehar-

monisan sosial di tengah masyarakat yang majemuk. Penelitian ini dilatarbe-

lakangi oleh pentingnya memahami persepsi masyarakat terhadap kerukunan 

hidup beragama  di Desa Suka Damai, Kecamatan Tambusai Utara, Kabupaten 

Rokan Hulu, yang dihuni oleh pemeluk agama yang beragam seperti Islam, Kris-

ten, dan Katolik. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan persepsi 

masyarakat mengenai kehidupan beragama yang damai serta mengidentifikasi 

faktor-faktor yang mendukung kerukunan tersebut. Penelitian ini menggunakan 

metode deskriptif kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi. Informan dalam penelitian ini terdiri 

dari tokoh agama, tokoh masyarakat, dan warga desa dari latar belakang agama 

yang berbeda. Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat Desa Suka Damai 

memaknai kerukunan hidup beragama  sebagai bentuk kehidupan yang saling 

menghargai, saling membantu, dan mampu hidup berdampingan dalam perbe-

daan. Bentuk kerukunan tersebut tampak dalam partisipasi bersama pada kegiatan 

gotong royong, acara keagamaan, dan komunikasi yang baik antarumat beragama. 

Faktor pendukung kerukunan di antaranya adalah sikap saling menghormati, 

kepemimpinan tokoh agama yang bijaksana, kebersamaan dalam kegiatan sosial, 

serta peran budaya lokal yang memperkuat hubungan antarwarga. Penelitian ini 

menegaskan bahwa kerukunan hidup beragama  dapat tercipta secara nyata me-

lalui sikap hidup bersama yang mengutamakan keharmonisan dan kebersamaan. 

Kata Kunci: Kerukunan hidup beragama , Persepsi Masyarakat, Kehidupan 

Damai, Desa Suka Damai, Hubungan Sosial 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

x 

 

ABSTRACT  

  

Religious harmony is an important foundation for maintaining social harmony in a 

pluralistic society.  This research was instigated with the importance of under-

standing community perceptions of religious harmony in Suka Damai Village, 

North Tambusai District, Rokan Hulu Regency, which is inhabited by adherents of 

various religions, including Islam, Christianity, and Catholicism.  This research 

aimed at describing community perceptions of peaceful religious life and identify-

ing factors supporting this harmony.  Qualitative descriptive method was used in 

this research.  The techniques of collecting data were observation, in-depth inter-

view, and documentation.  Informants in this research consisted of religious lead-

ers, community leaders, and villagers from various religious backgrounds.  The 

research findings showed that the people of Suka Damai Village interpreted reli-

gious harmony as a form of life respecting each other, helping each other, and be-

ing able to live side by side despite differences.  This form of harmony was evi-

dent in joint participation in mutual cooperation activities, religious events, and 

good communication among religious communities.  The factors supporting har-

mony were mutual respect, wise leadership by religious leaders, togetherness in 

social activities, and the role of local culture in strengthening relationships among 

residents.  This research confirmed that religious harmony can be truly created 

through a shared attitude prioritizing harmony and togetherness. 

Keywords: Religious Harmony, Public Perception, Peaceful Life, Suka 

Damai Village, Social Relations 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xi 

 

 الملخص

في الـحياة الدًيية أساسا مهمّا في الحفاظ على الاوسجام الاجحماعي  الاوسجامجعد 

ر المجحمع حىل  د. ًيبع هذا البحث مً أهمية فهم ثصىُّ في وسط مجحمع محعدِّّ

ة سىكا داماي،  الاوسجام   ةفي الحياة الدًيية في قزٍ ، الشماليةثمبىساي  مدًزٍ

روكان هىلى، التي ٌسكنها أثباع دًاهات مخحلفة مثل الإسلام والمسيحية مىطقة 

ر المجحمع عً الحياة الدًيية  والكاثىليكية. يهدف هذا البحث إلى وصف ثصىُّ

. هذا الاوسجامالسلمية، وكذلك إلى الكشف عً العىامل الداعمة لححقيق 

مع البياهات مثل اسحخدم هذا البحث المىهج الىصفي الىىعي، مً خلال ثقىيات ج

الملاحغة، والمقابلات المعمقة، والحىثيق. أما المشاركىن في هذا البحث فهم 

ة مً خلفيات دًيية محعددة. وقد  شخصيات دًيية، وسعماء المجحمع، وسكان القزٍ

ة سىكا داماي ًفهم  الدًني بىصفها  الاوسجامأعهزت هحائج البحث أن مجحمع قزٍ

بادل، والمساعدة المحبادلة، والقدرة على الحعاٌش في عل حياة ثقىم على الاحترام المح

حجلى هذا الحعاٌش في المشاركة في أوشطة الحعاون الجماعي،  الاخحلاف. وٍ

والمىاسبات الدًيية، والحىاصل الجيد بين أثباع الأدًان. أما العىامل الداعمة 

عمل الجماعي فخشمل: الاحترام المحبادل، وحكمة القيادات الدًيية، وال وسجامللا

ة العلاقات بين  في الأوشطة الاجحماعية، والدور الذي ثؤدًه الثقافة المحلية في ثقىٍ

ؤكد هذا البحث أن  في الحياة الدًيية ًمكً أن ثححقق مً  الاوسجامالسكان. وٍ

ش على الاوسجام والحآسر 
ّ
 .خلال أسلىب حياة جماعي ًزك

ة، ثصىّر المجحمع، الحياة السلمية، في الحياة الدًيي الاوسجام :الكلمات المفتاحية

ة سىكا داماي، العلاقات الاجحماعية  .قزٍ

 



 
 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

       Kerukunan hidup beragama  merupakan elemen fundamental dalam 

menjaga keharmonisan sosial di tengah masyarakat majemuk.
1

 Dalam 

kehidupan sosial yang sarat dengan keberagaman agama, etnis, dan budaya, 

sikap saling menghargai serta Sikap rukun antarumat beragama antarumat 

beragama menjadi prasyarat utama terciptanya ketentraman bersama. 

Indonesia sebagai negara yang memiliki tingkat pluralitas tinggi menghadapi 

tantangan yang kompleks dalam menjaga hubungan antaragama. Konflik-

konflik berlatar belakang agama seperti perusakan rumah ibadah, diskriminasi 

terhadap kelompok minoritas, hingga kekerasan fisik yang terjadi di berbagai 

daerah menunjukkan bahwa harmoni sosial masih rapuh. Menurut laporan 

SETARA Institute, kasus penodaan agama dan gangguan terhadap tempat 

ibadah terus terjadi setiap tahun, menunjukkan bahwa Sikap rukun antarumat 

beragama belum sepenuhnya mengakar dalam kehidupan bermasyarakat. 

2
Oleh karena itu, solidaritas dan Sikap rukun antarumat beragama menjadi 

syarat penting demi mewujudkan stabilitas dan persatuan di tengah perbedaan 

keyakinan. 

        Kerukunan hidup beragama  memiliki peran strategis dalam menjaga 

integrasi sosial di masyarakat multikultural. Ketika warga dari latar belakang 

keyakinan yang berbeda mampu hidup berdampingan secara damai, maka 

terbentuk ruang sosial yang inklusif dan kondusif bagi pembangunan bangsa. 

Sebaliknya, ketidakharmonisan antar umat beragama dapat memicu 

disintegrasi sosial yang membahayakan keberlangsungan hidup berbangsa. Di 

berbagai daerah di Indonesia, termasuk dalam kasus seperti konflik Aceh 

                                                             

1
 Wildan Yusran Hutabarat, Henni Muchtar, and Susi Fitria Dewi, “Pandangan Forum 

Kerukunan Umat Beragama Dan Masyarakat Multiagama Terhadap Nilai- Nilai Kerukunan,” 

2025. 
2
 Muhammad Abror, “Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi,” RUSYDIAH: Jurnal 

Pemikiran Islam 1, no. 2 (2020): 137–48, https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174. 



2 
 

 

 

Singkil dan Tolikara, ketidakhadiran kerukunan terbukti menimbulkan 

kerugian material, korban jiwa, hingga keretakan sosial. Kerukunan bukan 

sekadar kondisi ideal, melainkan kebutuhan nyata untuk memastikan bahwa  

perbedaan agama tidak menjadi pemicu kekacauan, tetapi justru menjadi 

kekayaan yang mempersatukan. 

       Salah satu pilar utama dalam menciptakan kerukunan adalah Sikap rukun 

antarumat beragama yang lahir dari persepsi sosial masyarakat terhadap 

keberagaman.
3
 Persepsi masyarakat terhadap pemeluk agama lain sangat 

menentukan bentuk interaksi sosial yang terjadi sehari-hari. Persepsi yang 

positif cenderung menghasilkan hubungan yang harmonis, sedangkan 

prasangka negatif sering menjadi akar dari eksklusivisme sosial. persepsi 

terbentuk melalui pemrosesan informasi yang dipengaruhi oleh pengalaman, 

nilai-nilai, dan lingkungan. Dengan kata lain, sikap seseorang terhadap 

kelompok agama lain sangat ditentukan oleh bagaimana ia memaknai 

keberadaan kelompok tersebut dalam kerangka kehidupannya.
4
 Oleh karena 

itu, memahami persepsi masyarakat terhadap kerukunan hidup beragama  

menjadi penting untuk mengetahui seberapa besar potensi konflik maupun 

keharmonisan yang mungkin terbentuk di suatu wilayah. 

       Dalam konteks Indonesia, upaya untuk menjaga kerukunan antar umat 

beragama telah dilakukan melalui berbagai cara, salah satunya adalah 

kolaborasi antara pemerintah, tokoh agama, dan masyarakat sipil. Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) menjadi salah satu lembaga yang 

berperan aktif dalam membangun ruang dialog dan menyelesaikan konflik 

antaragama. kolaborasi yang terjalin masih bersifat sporadis dan insidental, 

belum berjalan secara sistemik dan berkelanjutan.
5
 Padahal, kolaborasi yang 

                                                             

3
 Indah Sari and Tasman Hamami, “Pengembangan Metode Flipped Classroom Dalam 

Pendidikan Agama Islam: Solusi Pembelajaran Di Masa Pandemi Covid-19,” Edukatif : Jurnal 

Ilmu Pendidikan 4, no. 4 (2022): 5744–53, https://doi.org/10.31004/edukatif.v4i4.3420. 
4
  Kirti V. Das et al., “Understanding Subjective Well-Being: Perspectives from Psychology 

and Public Health,” Public Health Reviews 41, no. 1 (2020): 1–32, https://doi.org/10.1186/s40985-

020-00142-5. 
5

 Agus Budiman, Mohammad Tajuddin Al-afghani, and Maston Akbar Sansayto, 

“Menanggulangi Ekstremisme Melalui Pendidikan Agama: Strategi Untuk Mendorong Moderasi 



3 
 

 

 

konsisten dan menyeluruh sangat dibutuhkan untuk membangun kepercayaan 

lintas kelompok agama dan mencegah munculnya gerakan intoleran yang 

mengancam keharmonisan sosial. Terlebih di era digital seperti sekarang, isu-

isu keagamaan sangat rentan dimanipulasi untuk kepentingan tertentu, 

sehingga memicu ketegangan yang meluas. 

        Kerukunan hidup beragama tidak hanya menjadi tolok ukur 

keharmonisan sosial, tetapi juga menjadi refleksi dari keberhasilan suatu 

masyarakat dalam mengelola pluralitas. Dalam masyarakat majemuk, gesekan 

antar kelompok sangat mungkin terjadi apabila tidak ditopang oleh semangat 

kebersamaan dan toleransi. Oleh karena itu, penting bagi setiap individu 

untuk menginternalisasi nilai-nilai kerukunan melalui pendidikan, interaksi 

sosial, dan keteladanan. Pendidikan lintas iman, misalnya, dapat menjadi 

ruang strategis untuk membangun pemahaman dan penghargaan terhadap 

keyakinan yang berbeda. Hal ini sekaligus menjadi langkah preventif dalam 

mencegah berkembangnya paham eksklusif yang dapat memicu disintegrasi 

sosial. 

       Penguatan kerukunan hidup beragama juga menuntut peran aktif dari 

institusi keagamaan, media, dan pemerintah dalam menciptakan narasi positif 

tentang keberagaman. Media massa memiliki kekuatan besar dalam 

membentuk opini publik; dengan menyebarkan wacana yang mendukung 

toleransi dan saling pengertian, media dapat berkontribusi terhadap 

pembangunan masyarakat yang inklusif. Demikian pula, kebijakan 

pemerintah yang adil dan tidak diskriminatif terhadap kelompok agama 

tertentu akan memperkuat rasa keadilan dan kesetaraan di tengah masyarakat. 

Dengan adanya sinergi antara masyarakat sipil, pemuka agama, dan institusi 

negara, kerukunan hidup beragama dapat diwujudkan bukan hanya sebagai 

slogan, melainkan sebagai budaya sosial yang mengakar kuat. 

        Berdasarkan paparan tersebut, penting untuk menelusuri bagaimana 

persepsi masyarakat terbentuk dalam kerangka kerukunan hidup beragama , 

                                                                                                                                                                       

Di Sekolah,” Aksiologi : Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial 5, no. 1 (2024): 31–43, 

https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.210. 



4 
 

 

 

khususnya dalam konteks keberagaman yang kerap melahirkan potensi 

konflik maupun solidaritas sosial. Persepsi bukan hanya dipengaruhi oleh 

faktor keagamaan semata, tetapi juga oleh pengalaman hidup, pola 

komunikasi antar kelompok, dan konstruksi sosial yang berkembang di 

masyarakat. Kajian ini bertujuan untuk menggali dimensi-dimensi sosial yang 

melatarbelakangi sikap masyarakat terhadap umat beragama lain, serta 

menilai sejauh mana nilai-nilai Sikap rukun antarumat beragama, saling 

menghargai, dan kerja sama lintas iman mampu diinternalisasi dalam 

kehidupan bersama. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

memperkaya pemahaman akademik mengenai peran persepsi sosial dalam 

memperkuat atau justru melemahkan kerukunan antarumat beragama di 

Indonesia. 

         Desa Suka Damai, yang terletak di Kecamatan Tambusai Utara, 

Kabupaten Rokan Hulu, Provinsi Riau, merupakan salah satu wilayah 

pedesaan yang memiliki karakteristik sosial dan keagamaan yang beragam. 

Masyarakat di desa ini berasal dari latar belakang agama yang berbeda, 

termasuk Islam, Kristen, Katolik, dan kepercayaan lokal lainnya, yang hidup 

berdampingan dalam satu komunitas. Keberagaman tersebut tercermin dalam 

kehidupan sehari-hari, baik dalam kegiatan sosial kemasyarakatan maupun 

dalam perayaan hari-hari besar keagamaan. Dalam praktiknya, masyarakat 

Desa Suka Damai menunjukkan kemampuan adaptasi sosial yang tinggi 

dengan menjunjung nilai-nilai saling menghormati dan Sikap rukun 

antarumat beragama antarumat beragama. Meski demikian, keberagaman ini 

tidak sepenuhnya bebas dari potensi gesekan. Perbedaan cara pandang dan 

praktik ibadah bisa saja menjadi titik rawan jika tidak dikelola dengan bijak, 

terutama ketika muncul provokasi dari pihak luar atau kesalahpahaman 

antarkelompok. Namun hingga kini, indikasi harmoni tetap lebih dominan, 

ditandai dengan adanya kerja sama dalam kegiatan gotong royong, 

musyawarah desa, dan partisipasi lintas agama dalam acara sosial. 

        Untuk memperoleh data yang akurat dan representatif, penelitian ini 

melibatkan informan dari berbagai unsur masyarakat di Desa Suka Damai, 



5 
 

 

 

yaitu tokoh agama, tokoh masyarakat, dan warga umum dari latar belakang 

agama yang berbeda. Tokoh agama dipilih karena mereka memiliki posisi 

strategis dalam membentuk opini publik serta berperan aktif dalam membina 

umat masing-masing. Sementara tokoh masyarakat dipilih karena mereka 

terlibat langsung dalam aktivitas sosial dan kerap menjadi penengah ketika 

terjadi perbedaan pandangan antar kelompok. Warga biasa juga dilibatkan 

untuk mengetahui bagaimana persepsi kerukunan hidup beragama  dirasakan 

dan dijalankan dalam keseharian, tidak hanya dari sudut pandang elite sosial. 

Para informan ini dipilih secara purposif karena memiliki pengalaman serta 

pengetahuan yang relevan terhadap kehidupan antarumat beragama di desa 

mereka. Dengan demikian, data yang diperoleh dapat mencerminkan 

pandangan dari berbagai sisi, baik yang bersifat struktural maupun kultural, 

dalam upaya memahami kerukunan secara lebih holistik. 

       Desa ini merupakan contoh representatif dari masyarakat pedesaan 

Indonesia yang hidup dalam keberagaman agama namun mampu 

menciptakan tatanan sosial yang relatif harmonis. Keberagaman masyarakat 

di desa ini memberikan peluang untuk menggali bagaimana persepsi 

kerukunan dibentuk dan dipertahankan di tengah potensi perbedaan yang ada. 

Selain itu, Desa Suka Damai menunjukkan dinamika sosial yang menarik 

untuk diteliti secara ilmiah, karena di satu sisi ia mencerminkan semangat 

pluralisme, dan di sisi lain tetap memelihara kearifan lokal serta nilai-nilai 

tradisional yang memperkuat kohesi sosial. Hal ini menjadikan desa ini 

sebagai laboratorium sosial yang ideal untuk mengamati bagaimana 

kerukunan hidup beragama  dipraktikkan dalam keseharian, serta bagaimana 

masyarakat merespons isu-isu yang berkaitan dengan perbedaan keyakinan. 

Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi pada pemahaman 

tentang pola-pola hubungan lintas agama di tingkat lokal yang bisa direplikasi 

di wilayah lain. 

       Berbagai penelitian telah mengkaji kerukunan antarumat beragama di 

Indonesia dengan pendekatan dan konteks yang beragam.  model kerukunan 

di Desa Nawangsari, Kendal, yang menekankan peran inkulturasi budaya 



6 
 

 

 

lokal sebagai sarana menyatukan umat Islam dan Kristen dalam kehidupan 

sosial sehari-hari.  Faktor-faktor seperti ajaran agama, peran tokoh agama, 

dan sistem gotong royong menjadi penopang utama kerukunan di desa 

tersebut  . dalam studinya di Desa Pabuaran, Bogor, menemukan bahwa 

ikatan kewargaan dan asosiasional, seperti perkawinan lintas agama dan 

partisipasi dalam organisasi pemuda, berkontribusi signifikan terhadap 

terciptanya harmoni antarumat beragama.
6
 di Pulau Enggano menunjukkan 

bahwa hukum adat setempat memainkan peran sentral dalam menjaga Sikap 

rukun antarumat beragama dan kerukunan antarumat beragama di komunitas 

terpencil .
7
 

       Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini berbeda dari sebagian 

besar penelitian terdahulu yang lebih fokus pada aktor formal seperti FKUB 

atau tokoh elite agama.  Penelitian ini mengadopsi pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan menggali persepsi masyarakat akar rumput (grassroots) 

melalui observasi langsung dan wawancara mendalam.  Lokasi penelitian, 

yaitu Desa Suka Damai, juga menjadi pembeda karena wilayah ini memiliki 

karakteristik sosial dan budaya khas pedesaan, di mana interaksi antarumat 

beragama lebih bersifat informal dan berbasis kedekatan sosial.  Hal ini 

berbeda dengan konteks kota-kota besar seperti Solo Raya yang telah 

memiliki struktur formal dalam mengelola kerukunan keagamaan.  Dengan 

fokus pada persepsi warga biasa, penelitian ini mampu menangkap dimensi 

empatik dan naratif dari praktik kerukunan yang tidak selalu terekam dalam 

kerangka formal kelembagaan seperti FKUB.  

       Meskipun isu kerukunan antarumat beragama telah banyak dikaji, masih 

terdapat kekosongan dalam studi yang secara spesifik mengeksplorasi 

persepsi masyarakat di tingkat desa terhadap kerukunan hidup beragama , 

khususnya di wilayah-wilayah yang belum terlalu terekspos secara akademik 

                                                             

6
 Jane Malen Makalew, “Akibat Hukum Dari Perkawinan Beda Agama Di Indonesia,” Lex 

Privatum 1, no. 2 (2019): 131–44, http://journal.unnes.ac.id/sju/index.php/jess. 
7
 Ani Mardiantari et al., “Tradisi Masyarakat Adat Jawa Terhadap Pantangan Pernikahan Di 

Bulan Muharam Perspektif Hukum Islam,” Jurnal At-Tahdzib 10, no. 2 (2022): 69–78, 

https://doi.org/10.61181/at-tahdzib.v10i2.282. 



7 
 

 

 

seperti Desa Suka Damai, Rokan Hulu.  Selama ini, mayoritas penelitian 

lebih terfokus pada daerah dengan dinamika konflik tinggi atau yang telah 

memiliki sistem manajemen konflik keagamaan yang mapan.  Penelitian ini 

hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan memberikan gambaran 

nyata tentang bagaimana kerukunan dibangun, dijaga, dan dipersepsikan oleh 

masyarakat pedesaan.  Selain sebagai pelengkap bagi kajian sebelumnya, 

penelitian ini juga berkontribusi dalam memperkaya literatur tentang 

hubungan sosial lintas agama di Indonesia serta dapat menjadi referensi 

kebijakan lokal dalam mengembangkan model-model kerukunan yang 

kontekstual dan berbasis budaya lokal.  

         Fenomena kerukunan hidup beragama  di Indonesia menjadi sorotan 

penting di tengah realitas masyarakat yang majemuk dan heterogen. Di 

beberapa daerah, konflik berlatar belakang agama masih kerap terjadi akibat 

kesalahpahaman, inSikap rukun antarumat beragama, atau provokasi dari 

pihak tertentu. Namun, di sisi lain, terdapat pula banyak wilayah yang justru 

menunjukkan praktik kerukunan yang kuat dan berkelanjutan. Salah satu 

contohnya adalah Desa Suka Damai di Kecamatan Tambusai Utara, 

Kabupaten Rokan Hulu, Provinsi Riau. Masyarakat di desa ini berasal dari 

berbagai latar belakang agama, namun mampu hidup berdampingan secara 

damai melalui praktik sosial seperti gotong royong, partisipasi bersama dalam 

kegiatan kemasyarakatan, serta saling menghormati perbedaan keyakinan. 

Fenomena ini menjadi menarik untuk diteliti karena mencerminkan 

keberhasilan masyarakat lokal dalam membangun Sikap rukun antarumat 

beragama dan harmoni tanpa banyak intervensi dari lembaga formal. 

Keberadaan kerukunan di tengah potensi perbedaan yang tajam menunjukkan 

adanya persepsi positif masyarakat terhadap kehidupan antarumat beragama 

yang layak untuk dikaji lebih dalam secara ilmiah. 

       Kerukunan hidup beragama  merupakan isu yang sangat penting dan 

relevan, tidak hanya pada tataran nasional tetapi juga dalam konteks lokal 

seperti di desa. Kehidupan masyarakat Indonesia yang majemuk menuntut 

adanya pemahaman dan penghargaan yang mendalam terhadap perbedaan 



8 
 

 

 

agama. Pada level desa, interaksi antarumat beragama lebih sering terjadi 

dalam keseharian yang bersifat langsung dan personal, sehingga nilai-nilai 

Sikap rukun antarumat beragama, saling menghargai, dan solidaritas sosial 

menjadi landasan penting dalam membangun kehidupan yang harmonis. 

Untuk itu, persepsi masyarakat terhadap kerukunan hidup beragama  menjadi 

aspek krusial yang perlu digali guna mengetahui bagaimana harmoni tersebut 

dibentuk, dirawat, dan diwariskan dari generasi ke generasi. Kajian terhadap 

persepsi ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkuat 

nilai-nilai kebangsaan dan keagamaan yang toleran di tengah masyarakat. 

        Berdasarkan penjelasan di atas, maka peneliti tertarik melakukan 

penelitian dengan judul “Persepsi Masyarakat terhadap Kerukunan hidup 

beragama  di Desa Suka Damai, Kab. Rokan Hulu, Kec. Tambusai Utara, 

Riau” guna memperoleh pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

bagaimana masyarakat memaknai dan menjalani kehidupan bersama dalam 

perbedaan agama serta faktor-faktor yang memengaruhi kerukunan tersebut. 

B. Penegasan Istilah 

         Untuk menghindari ambiguitas dalam penelitian ini, beberapa istilah 

utama perlu ditegaskan maknanya: 

1. Persepsi masyarakat adalah proses kognitif yang mencerminkan 

bagaimana individu atau kelompok masyarakat memahami, menilai, 

dan memberikan makna terhadap suatu fenomena sosial. Dalam konteks 

ini, persepsi masyarakat merujuk pada pandangan dan pemahaman 

masyarakat terhadap pentingnya dan keberlangsungan kerukunan 

antarumat beragama di lingkungan tempat tinggal masyarakat. 

2. Kerukunan hidup beragama  adalah kondisi sosial yang ditandai oleh 

sikap saling menghargai, Sikap rukun antarumat beragama, dan kerja 

sama antar pemeluk agama yang berbeda dalam suatu komunitas. 

Kerukunan ini tidak hanya mengacu pada ketiadaan konflik, tetapi juga 



9 
 

 

 

pada keterlibatan aktif dalam membina hubungan harmonis di tengah 

perbedaan keyakinan. 

3. Desa Suka Damai adalah wilayah administratif yang menjadi lokasi 

penelitian ini. Desa ini terletak di Kecamatan Tambusai Utara, 

Kabupaten Rokan Hulu, Provinsi Riau, dan dikenal sebagai wilayah 

dengan masyarakat yang memiliki latar belakang agama yang beragam 

namun hidup berdampingan secara damai. 

4. Masyarakat Desa Suka Damai,adalah salah satu contoh dari banyak nya 

masyarakat di Kecamatan Tambusai Utara Kabupaten Rokan Hulu 

Riau, yang hidup rukun walau memiliki beragam agama yang berbeda-

beda,dan tetap memiliki pandangan/persepsi yang positif terhadap umat 

beragama lain. 

C. Identifikasi Masalah 

        Berdasarkan latar belakang yang telah diuraikan, terdapat beberapa isu 

penting yang menjadi fokus dalam penelitian ini: 

1. Masyarakat di Desa Suka Damai hidup dalam keberagaman agama, 

sehingga memunculkan tantangan dan potensi dalam menjaga 

kerukunan. 

2. Munculnya persepsi yang berbeda-beda tentang kerukunan antarumat 

beragama dan interaksi antara umat beragama dapat mempengaruhi 

dinamika sosial masyarakat. 

3. Perlu nya masyarakat membangun dan memelihara kerukunan dalam 

kehidupan beragama, serta faktor-faktor yang mendukung atau 

menghambat proses tersebut. 

D. Batasan Masalah 

Untuk menjaga agar ruang lingkup penelitian ini tetap fokus dan tidak 

melebar ke luar konteks, maka penelitian ini dibatasi pada pembahasan 

mengenai persepsi masyarakat terhadap kerukunan hidup beragama  yang 

terjadi di Desa Suka Damai. Fokus utama diarahkan pada bagaimana 



10 
 

 

 

pandangan, pemahaman, serta pengalaman warga dalam menjalin hubungan 

antarumat beragama dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini menekankan 

aspek sosial dan kultural dalam interaksi keagamaan masyarakat, seperti 

bentuk-bentuk kehidupan rukun, kegiatan bersama lintas agama, serta sikap 

masyarakat dalam menghadapi perbedaan keyakinan. 

Perlu ditegaskan bahwa Penelitian ini lebih menitikberatkan pada 

realitas sosial, yaitu bagaimana masyarakat dengan latar belakang agama 

yang berbeda dapat hidup berdampingan secara damai, menjalin interaksi 

sosial, dan membangun solidaritas dalam konteks kehidupan bermasyarakat 

di tingkat lokal. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang dan fokus penelitian, maka rumusan 

masalah dalam penelitian ini adalah: 

1. Bagaimana kehidupan beragama masyarakat Desa Suka Damai? 

2. Bagaimana persepsi masyarakat terhadap kerukunan hidup beragama  di 

Desa Suka Damai, Kecamatan Tambusai Utara, Kabupaten Rokan 

Hulu, Provinsi Riau? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian  

        Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengetahui dan 

mendeskripsikan persepsi masyarakat terhadap kerukunan hidup beragama  

di Desa Suka Damai, Kabupaten Rokan Hulu, Kecamatan Tambusai Utara, 

Provinsi Riau. 

2. Manfaat Penelitian  

a) Manfaat Praktis  

1) Bagi akademisi, hasil penelitian ini diharapkan dapat menambah 

khazanah pengetahuan dalam kajian ilmu sosial dan hubungan 

antarumat beragama, khususnya dalam konteks masyarakat 

multikultural. 



11 
 

 

 

2) Bagi penelitian selanjutnya, penelitian ini dapat menjadi referensi 

awal serta dasar perbandingan untuk kajian-kajian lanjutan yang 

membahas isu kerukunan hidup beragama  di wilayah berbeda atau 

dengan pendekatan yang berbeda. 

 

 

b) Manfaat Teoritis  

1) Bagi masyarakat Desa Suka Damai, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kesadaran kolektif akan pentingnya menjaga dan 

memperkuat kerukunan antarumat beragama sebagai aset sosial yang 

harus dijaga bersama. 

2) Bagi masyarakat umum, hasil penelitian ini dapat menjadi inspirasi 

dalam membina kehidupan yang harmonis di tengah keberagaman 

keyakinan dan budaya. 

3) Bagi universitas, penelitian ini memberikan kontribusi dalam 

mendukung Tri Dharma Perguruan Tinggi, khususnya pada aspek 

penelitian dan pengabdian kepada masyarakat. 

4) Bagi peneliti, penelitian ini menjadi pengalaman akademis dan 

praktik lapangan yang memperkaya wawasan serta keterampilan 

dalam melakukan riset kualitatif berbasis masyarakat. 

G. Sistematika Penulisan 

BAB I : PENDAHULUAN 

Bab ini berisi penjelasan tentang latar belakang masalah, 

penegasan istilah, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika 

penulisan. 

BAB II : KERANGKA TEORETIS 

Bab ini membahas teori-teori yang relevan sebagai landasan 

dalam penelitian, antara lain pengertian persepsi, faktor-faktor 

yang memengaruhi persepsi, pengertian kerukunan hidup 



12 
 

 

 

beragama , dimensi kerukunan, serta teori identitas sosial dan 

multikulturalisme. Bab ini juga dilengkapi dengan kajian 

penelitian terdahulu yang mendukung pembahasan. 

BAB III : METODE PENELITIAN 

Bab ini menjelaskan tentang jenis dan pendekatan penelitian, 

lokasi dan waktu penelitian, sumber data, informan penelitian, 

subjek dan objek penelitian, teknik pengumpulan data (observasi, 

wawancara, dan dokumentasi), serta teknik analisis data 

menggunakan model Miles dan Huberman. 

BAB IV : HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Bab ini menyajikan hasil penelitian berupa deskripsi temuan di 

lapangan mengenai persepsi masyarakat terhadap kerukunan 

hidup beragama  di Desa Suka Damai. Bab ini juga memuat 

pembahasan secara analitis berdasarkan teori-teori yang telah 

diuraikan dalam Bab II. 

BAB V : PENUTUP 

Bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian serta saran-saran 

yang ditujukan kepada pihak-pihak terkait seperti masyarakat, 

pemerintah, dan akademisi, untuk mempertahankan dan 

memperkuat kerukunan antarumat beragama. 



 

 

13 

BAB II  

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Landasan Teori 

1. Pengertian Persepsi 

         Persepsi adalah proses kompleks yang memungkinkan individu 

untuk menangkap, menyaring, dan memahami rangsangan dari lingkungan 

sekitar maupun dari dalam tubuhnya sendiri.
8

 Proses ini melibatkan 

serangkaian tahapan mulai dari deteksi stimulus, transmisi melalui sistem 

saraf, hingga interpretasi di tingkat kognitif. Pada tahap awal, stimulus 

yang datang dari lingkungan baik berupa cahaya, suara, bau, rasa, tekanan, 

maupun suhu ditangkap oleh reseptor sensorik khusus seperti mata, 

telinga, hidung, lidah, dan kulit. Informasi ini kemudian diteruskan ke 

otak, tempat di mana stimulus tersebut diolah menjadi makna. Yang 

membuat persepsi menjadi unik adalah bahwa hasil akhirnya yakni 

pemahaman individu terhadap stimulus tersebut sering kali merupakan 

konstruksi yang sangat dipengaruhi oleh berbagai faktor subjektif, seperti 

pengalaman sebelumnya, harapan, perhatian, serta kondisi emosional dan 

biologis saat itu. Maka dari itu, dua individu yang menerima stimulus yang 

sama belum tentu membentuk persepsi yang identik. 

         Persepsi bukanlah cerminan langsung dari kenyataan objektif, 

melainkan hasil dari proses interpretasi aktif yang dilakukan oleh otak 

terhadap informasi yang diterima dari indera. realitas yang dihadirkan oleh 

persepsi merupakan versi subjektif dari dunia luar, yang dibentuk melalui 

seleksi dan interpretasi stimulus berdasarkan relevansi dan kepentingan 

individu. Hal ini menjelaskan mengapa persepsi seringkali berbeda antara 

satu orang dengan orang lain meskipun mereka berada dalam situasi yang 

sama. Fenomena ini dikenal sebagai “umwelt”, yaitu dunia subjektif yang 

                                                             

8
 Ananda Hulwatun Nisa, Hidayatul Hasna, and Linda Yarni, “Persepsi,” Jurnal 

Multidisiplin Ilmu 2, no. 4 (2023): 213–26, 

https://koloni.or.id/index.php/koloni/article/view/568/541. 



14 
 

 

terbentuk dari kumpulan stimulus yang telah diproses dan ditafsirkan oleh 

sistem kognitif individu.
9
 Dunia subjektif ini merupakan kerangka dasar  

yang digunakan oleh setiap individu untuk membuat keputusan, bertindak, 

dan merespons lingkungannya.
10

 Bahkan pada tingkat biologis, perbedaan 

dalam struktur indera dan kapasitas otak dapat memengaruhi sejauh mana 

dan bagaimana suatu stimulus dapat dipersepsi. 

Proses persepsi juga sangat bergantung pada perangkat biologis 

yang dimiliki individu. Struktur dan fungsi alat indera menentukan jenis 

dan intensitas stimulus yang bisa diterima, sementara sistem saraf, 

terutama otak, memainkan peran dalam menentukan makna dari stimulus 

tersebut.
11

 Misalnya, manusia memiliki penglihatan trikomatik yang 

memungkinkan mereka membedakan ribuan warna, sedangkan sebagian 

besar mamalia lain memiliki penglihatan dikromatik yang terbatas pada 

dua warna dasar . Hal serupa terjadi pada pendengaran, penciuman, dan 

sensitivitas sentuhan. Oleh karena itu, apa yang dianggap penting dan 

bermakna oleh satu spesies belum tentu sama bagi spesies lain. 

Keanekaragaman dalam sistem sensorik ini menunjukkan bahwa persepsi 

adalah hasil dari adaptasi evolusioner yang mengarahkan perhatian 

makhluk hidup kepada aspek-aspek lingkungan yang paling penting bagi 

kelangsungan hidupnya. 

Makna persepsi juga mengalami pergeseran bergantung pada 

konteks ilmiah yang membahasnya. Dalam studi tentang deteksi sensorik, 

persepsi didefinisikan sebagai “penangkapan informasi” dari lingkungan 

sekitar. Sedangkan dalam bidang yang fokus pada evaluasi stimulus, 

persepsi bisa dipandang sebagai proses pembentukan hipotesis tentang 

                                                             

9
 Mohammad Rokib, “Teori Resepsi Mazhab Konstanz Dalam Studi Sastra,” Jilsa: Jurnal 

Ilmu Linguistik & Sastra Arab 7, no. 1 (2023): 83–98 
10

 Amrul Aysar Ahsan, Fadila Muchtar, and Ali Imran, “Menakar Potensi Kerukunan Antar 

Umat Beragama Melalui Studi Persepsi Terkait Dengan Realitas Pluralisme Agama Pada Siswa/i 

Sekolah Dasar Islam Terpadu Di Kota Palopo,” Didaktika: Jurnal Kependidikan 13, no. 1 (2024): 

555–68. 
11

 David Dunaetz, “Interpersonal Conflict Goals: A Literature Review,” SSRN Electronic 

Journal, 2020, https://doi.org/10.2139/ssrn.3540592. 



15 
 

 

realitas. Artinya, individu mengembangkan dugaan-dugaan awal mengenai 

apa yang sedang dihadapinya, lalu melalui tindakan dan pengamatan 

lanjutan, dugaan tersebut bisa diperkuat atau dibantah. Konsep ini 

menjelaskan bagaimana persepsi mencerminkan keterlibatan aktif individu 

dalam memahami lingkungannya, tidak hanya menerima informasi secara 

pasif tetapi juga mengujinya melalui perilaku. Sebagai contoh, seseorang 

yang melihat objek gelap menyerupai ular di jalan mungkin langsung 

merasa takut dan bersiap menghindar, tetapi ketika diamati lebih seksama, 

objek tersebut ternyata hanya seutas tali. 

Dalam beberapa kasus, persepsi dapat berlangsung tanpa kesadaran 

penuh, seperti yang terlihat dalam fenomena „blindsight‟, di mana 

seseorang tidak bisa melihat secara sadar akibat kerusakan di korteks 

visual, tetapi masih mampu mengenali karakteristik stimulus secara akurat. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa persepsi memiliki dua dimensi utama, 

yakni sadar dan tidak sadar. Stimulus bisa saja terdeteksi oleh sistem 

sensorik dan memengaruhi perilaku, meskipun individu tidak menyadari 

keberadaannya secara eksplisit. Perbedaan antara persepsi sadar dan tidak 

sadar menjadi bukti bahwa persepsi adalah proses bertingkat, dengan 

sebagian terjadi di luar jangkauan kesadaran. Perhatian, motivasi, dan 

fokus juga menjadi penentu utama apakah suatu stimulus akan menjadi 

bagian dari persepsi sadar atau tetap berada di level bawah sadar. 

Faktor internal seperti emosi, memori, pengalaman masa lalu, dan 

kondisi biologis turut membentuk cara individu mengevaluasi dan 

menanggapi stimulus yang dipersepsi. Sebagai contoh, seseorang yang 

sedang lapar mungkin akan lebih tertarik pada stimulus visual maupun 

olfaktori yang berhubungan dengan makanan, dibandingkan seseorang 

yang kenyang. Demikian pula, seseorang yang baru mengalami trauma 

bisa saja mempersepsi suara keras sebagai ancaman, sedangkan orang lain 

menganggapnya sebagai suara biasa. Ini menunjukkan bahwa persepsi 

tidak hanya bersifat pasif tetapi juga aktif dan evaluatif, dipengaruhi oleh 

kebutuhan dan kondisi individu saat itu. Evaluasi ini bisa terjadi secara 



16 
 

 

sadar maupun tidak sadar dan sering kali berkaitan erat dengan respon 

emosional terhadap stimulus tertentu. 

Pembentukan persepsi juga sangat erat kaitannya dengan proses 

pembelajaran. Melalui pengalaman berulang, individu dapat belajar untuk 

mengaitkan stimulus tertentu dengan hasil atau konsekuensi tertentu. 

Stimulus yang semula netral dapat memperoleh makna positif atau negatif 

tergantung pada asosiasi yang dibentuk. Sebagai contoh, seekor anjing 

yang mendengar suara lonceng setiap kali diberi makan akan 

mengasosiasikan suara tersebut dengan makanan dan menunjukkan 

perilaku lapar saat mendengarnya. Dalam konteks ini, persepsi bukan 

hanya produk dari sistem sensorik dan otak, tetapi juga hasil dari 

pembelajaran dan pembentukan makna yang berlangsung sepanjang hidup. 

Ini menunjukkan bahwa persepsi bersifat plastis dan dapat dimodifikasi 

seiring waktu. 

Pada akhirnya, persepsi merupakan konstruksi mental yang 

kompleks, yang menggabungkan informasi sensorik, kapasitas kognitif, 

pengalaman masa lalu, serta keadaan emosional dan biologis untuk 

menciptakan pemahaman tentang dunia. Proses ini tidak hanya 

mencerminkan apa yang terjadi di luar diri individu, tetapi juga 

memperlihatkan bagaimana individu membentuk realitasnya sendiri. 

Dengan memahami persepsi sebagai suatu proses yang aktif, selektif, dan 

sangat subjektif, kita bisa lebih memahami bagaimana perbedaan dalam 

persepsi dapat memengaruhi perilaku, keputusan, dan bahkan hubungan 

sosial antar individu. Pengetahuan ini menjadi penting, terutama dalam 

upaya mengembangkan pendekatan yang lebih manusiawi dan adaptif 

dalam berbagai bidang, termasuk pendidikan, komunikasi, dan perilaku 

sosial. 

2. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Persepsi 

Dalam memahami persepsi secara lebih menyeluruh, penting untuk 

mengenali berbagai faktor utama yang memengaruhi bagaimana suatu 

individu menangkap, memproses, dan mengevaluasi stimulus dari 



17 
 

 

lingkungannya. Persepsi tidak terbentuk secara acak, melainkan melalui 

interaksi kompleks antara elemen biologis, kognitif, dan lingkungan. 

Faktor-faktor ini tidak hanya menentukan apa yang dapat dipersepsi, tetapi 

juga bagaimana stimulus tersebut dimaknai dan direspons. Berikut adalah 

beberapa faktor utama yang membentuk proses persepsi:
12

 

a) Perangkat Sensorik (Sensory Apparatus) 

        Persepsi sangat bergantung pada kemampuan alat indera individu 

dalam mendeteksi stimulus dari lingkungan. Setiap spesies, bahkan 

setiap individu, memiliki perangkat sensorik yang berbeda-beda dalam 

hal sensitivitas dan rentang deteksinya. Misalnya, manusia memiliki 

penglihatan trikomatik, sementara banyak hewan memiliki 

penglihatan dikromatik, tetrachromatik, atau bahkan kemampuan 

melihat ultraviolet. Dengan demikian, perbedaan fisiologis ini 

menyebabkan persepsi atas dunia menjadi berbeda-beda. Sistem 

sensorik menjadi pintu gerbang utama terhadap dunia luar dan 

menentukan sejauh mana stimulus bisa ditangkap. 

b) Sistem Pemrosesan Saraf dan Kognitif 

        Informasi yang ditangkap oleh alat indera harus diproses oleh 

sistem saraf pusat, terutama otak. Proses ini tidak bersifat pasif, 

melainkan aktif dan melibatkan pengintegrasian informasi sensorik, 

pengenalan pola, serta evaluasi berdasarkan pengalaman dan struktur 

kognitif. Kompleksitas pemrosesan ini berbeda-beda tergantung pada 

kapasitas neurologis suatu organisme. Organisme yang memiliki 

kemampuan kognitif tinggi, seperti manusia dan beberapa hewan 

mamalia, mampu memproses stimulus tidak hanya sebagai rangsangan 

fisik, tetapi juga sebagai informasi yang bermakna dan relevan 

terhadap situasi saat itu.   

                                                             

12
 Colic, “Social Theory,” Sustainability (Switzerland) 11, no. 1 (2019): 1–14, 

http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/RED2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciurbeco.2008.06.005%0

Ahttps://www.researchgate.net/publication/305320484_SISTEM_PEMBETUNGAN_TERPUSAT

_STRATEGI_MELESTARI. 



18 
 

 

c) Pengalaman dan Pembelajaran 

       Pengalaman masa lalu dan proses belajar turut berperan besar 

dalam membentuk persepsi. Stimulus yang awalnya netral bisa 

menjadi bermakna melalui asosiasi dengan hasil tertentu. Misalnya, 

stimulus tertentu bisa dipersepsi sebagai ancaman jika sebelumnya 

dikaitkan dengan pengalaman negatif. Hal ini memperlihatkan bahwa 

persepsi bersifat plastis dan bisa berubah tergantung pada proses 

belajar individu. Konsep ini terlihat jelas dalam eksperimen klasik 

seperti refleks Pavlov, di mana stimulus bunyi lonceng menjadi 

bermakna setelah diasosiasikan dengan pemberian makanan. 

d) Keadaan Fisiologis dan Psikologis 

        Kondisi biologis seperti rasa lapar, hormon, dan kesehatan umum 

memengaruhi cara individu memaknai stimulus. Misalnya, ketika 

lapar, makanan menjadi lebih menarik; ketika kenyang, daya tarik 

makanan menurun. Demikian pula, kondisi psikologis seperti stres, 

kecemasan, atau suasana hati dapat menyebabkan bias dalam persepsi. 

Studi tentang bias kognitif menunjukkan bahwa individu yang 

mengalami peristiwa negatif cenderung memaknai stimulus ambigu 

dengan cara yang lebih pesimis atau mengancam dibandingkan 

individu dalam kondisi netral atau positif. 

e) Relevansi dan Fokus Perhatian 

        Tidak semua stimulus yang ditangkap oleh indera akan masuk ke 

dalam kesadaran. Proses seleksi berdasarkan relevansi sangat 

menentukan stimulus mana yang akan diproses lebih lanjut dan mana 

yang akan diabaikan. Fokus perhatian merupakan bagian penting dari 

mekanisme ini. Contoh yang sering dikutip adalah fenomena 

“inattentional blindness”, di mana individu gagal melihat stimulus 

mencolok karena perhatian terfokus pada hal lain. Hal ini 

menunjukkan bahwa persepsi sadar membutuhkan perhatian aktif 

terhadap stimulus yang dianggap penting. 

 



19 
 

 

f) Modalitas Sensorik dan Integrasinya 

        Stimulus sering kali diterima melalui lebih dari satu saluran 

sensorik. Dalam banyak kasus, informasi dari berbagai modalitas 

seperti penglihatan, pendengaran, dan penciuman digabungkan untuk 

menciptakan pemahaman yang lebih utuh tentang lingkungan. 

Integrasi sensorik ini memperkaya persepsi dan memungkinkan 

individu membuat penilaian yang lebih akurat. Misalnya, pengenalan 

individu lain bisa terjadi melalui kombinasi suara, bentuk wajah, dan 

bau tubuh. Proses ini memperlihatkan bagaimana sistem persepsi 

mampu mensinergikan berbagai jenis data sensorik menjadi makna 

yang utuh. 

3. Pengertian Kerukunan Hidup Beragama 

        Kerukunan hidup beragama  adalah suatu kondisi sosial yang 

menggambarkan adanya keharmonisan dalam interaksi antar pemeluk 

agama yang berbeda dalam suatu masyarakat. konsep ini bukan hanya 

berorientasi pada tidak adanya konflik, melainkan juga mencerminkan 

adanya sikap saling menghormati, Sikap rukun antarumat beragama yang 

mendalam, serta kesediaan untuk hidup berdampingan dalam damai dan 

keadilan.
13

 Dalam kehidupan sehari-hari, kerukunan hidup beragama  

tampak dalam bentuk hubungan sosial yang sehat, interaksi yang saling 

menguntungkan, serta kerja sama lintas agama yang menciptakan stabilitas 

sosial. Di tengah keberagaman agama, etnis, dan budaya, kerukunan 

menjadi fondasi penting yang memungkinkan masyarakat untuk mengelola 

perbedaan secara bijak. Dengan kata lain, kerukunan bukan sekadar 

retorika, melainkan sebuah realitas yang harus diwujudkan dalam sikap 

dan tindakan nyata di berbagai aspek kehidupan. seperti dalam ayat Al-

Kafirun ayat 6 yg mengajarkan tentang tolerans : 

 

                                                             

13
  Hutabarat, Muchtar, and Dewi, “Pandangan Forum Kerukunan Umat Beragama Dan 

Masyarakat Multiagama Terhadap Nilai- Nilai Kerukunan.” 



20 
 

 

         

Artinya : “ untukmu agamamu, dan untukkulah, agamaku."( Al-Kafirun 

ayat 6) 

       Dalam konteks hubungan sosial yang kompleks, kerukunan hidup 

beragama  membutuhkan lebih dari sekadar Sikap rukun antarumat 

beragama pasif. Ia memerlukan bentuk Sikap rukun antarumat beragama 

yang aktif dan dinamis, di mana individu tidak hanya menerima 

keberadaan agama lain, tetapi juga bersedia terlibat dalam kegiatan 

bersama yang membangun solidaritas sosial. Kerukunan diwujudkan 

melalui saling membantu, berbagi saat perayaan keagamaan, dan 

menunjukkan empati terhadap kesulitan yang dialami oleh umat agama 

lain. Hal-hal semacam ini menjadi indikator kuat bahwa masyarakat 

mampu membangun relasi yang sehat di atas perbedaan. Ketika umat 

beragama mau bekerja sama dalam kegiatan sosial, seperti kerja bakti, 

perayaan kemerdekaan, atau penanggulangan bencana, hal ini memperkuat 

rasa persaudaraan yang melampaui identitas keagamaan semata. Maka 

kerukunan bukan sekadar ide moral, tetapi strategi kultural yang 

membentuk kohesi sosial yang kuat. 

        Salah satu pilar utama dalam kerukunan hidup beragama  adalah 

prinsip Sikap rukun antarumat beragama. Sikap rukun antarumat beragama 

bukan berarti menyamakan semua ajaran agama atau mengabaikan prinsip-

prinsip keimanan, tetapi lebih pada kesediaan untuk menerima perbedaan 

sebagai sesuatu yang wajar dan tidak mengancam eksistensi kelompok 

tertentu. Sikap rukun antarumat beragama berarti memahami bahwa 

keberagaman merupakan bagian tak terpisahkan dari realitas sosial, dan 

bahwa tidak ada satu pun agama yang dapat memonopoli kebenaran secara 

mutlak dalam ruang publik yang pluralistik. Sikap toleran memungkinkan 

masyarakat untuk menahan diri dari prasangka, tidak mudah tersulut 

provokasi, dan menempatkan kemanusiaan sebagai nilai bersama yang 

menjembatani perbedaan. Tanpa Sikap rukun antarumat beragama, 



21 
 

 

perbedaan akan mudah berubah menjadi benih konflik yang terus tumbuh 

dan melahirkan disintegrasi sosial yang merugikan semua pihak. 

       Di samping Sikap rukun antarumat beragama, kesetaraan juga 

merupakan aspek fundamental dalam membangun kerukunan antarumat 

beragama. Kesetaraan berarti bahwa setiap warga negara, apapun agama 

dan kepercayaannya, memiliki hak yang sama untuk menjalankan ibadah, 

membangun rumah ibadah, dan mengekspresikan keyakinannya secara 

terbuka selama tidak melanggar hukum yang berlaku. Jaminan ini tertuang 

dalam konstitusi dan menjadi tanggung jawab negara untuk 

menegakkannya. Ketika prinsip kesetaraan diterapkan secara adil, 

masyarakat akan merasa diakui dan dihargai keberadaannya. Ini mencegah 

terbentuknya rasa eksklusivitas atau marginalisasi yang berpotensi memicu 

resistensi. Dalam masyarakat yang menjunjung kesetaraan, diskriminasi 

atas dasar agama bisa ditekan seminimal mungkin, sehingga semua pihak 

merasa memiliki ruang dan peran dalam kehidupan bersama yang 

demokratis. 

       Kesadaran masyarakat menjadi elemen yang sangat vital dalam 

menjaga dan memperkuat kerukunan hidup beragama . Masyarakat yang 

memiliki kesadaran tinggi terhadap pentingnya hidup damai di tengah 

perbedaan akan lebih mampu menahan diri dari sikap intoleran, tidak 

mudah terprovokasi, dan cenderung lebih terbuka untuk berdialog. 

Kesadaran ini biasanya terbentuk melalui pendidikan, pengalaman sosial, 

serta keteladanan dari tokoh masyarakat dan pemuka agama. Jika 

masyarakat diberi pemahaman yang cukup mengenai nilai-nilai hidup 

bersama, pentingnya menjaga komunikasi lintas iman, dan dampak buruk 

dari konflik keagamaan, maka mereka akan lebih siap menghadapi 

perbedaan. Tanpa kesadaran yang kuat, peraturan hukum dan seruan moral 

tidak akan efektif dalam mencegah tindakan diskriminatif atau kekerasan 

yang berlatar belakang agama. 

       Tantangan dalam mewujudkan kerukunan hidup beragama  juga tidak 

sedikit. Salah satunya adalah penyebaran informasi keliru yang seringkali 



22 
 

 

memicu kebencian antar kelompok agama. Media sosial kerap menjadi 

sarana penyebaran hoaks yang bersifat provokatif dan merusak persepsi 

masyarakat terhadap kelompok tertentu. Ketika hoaks tersebut menyasar 

isu-isu keagamaan, dampaknya bisa sangat destruktif. Oleh karena itu, 

peran media, lembaga pendidikan, dan tokoh masyarakat sangat penting 

dalam menyaring informasi dan mengedukasi publik agar tidak terjebak 

dalam narasi kebencian. Tantangan lainnya datang dari sikap 

eksklusivisme, di mana suatu kelompok merasa paling benar dan 

memandang kelompok lain dengan sinis. Jika tidak diatasi, sikap ini akan 

membentuk tembok pemisah yang sulit ditembus dan menghambat upaya 

membangun dialog serta saling pengertian antar umat beragama. 

       Penanaman nilai kerukunan harus dimulai dari lingkup terkecil, yakni 

keluarga. Orang tua berperan penting dalam memperkenalkan anak pada 

konsep Sikap rukun antarumat beragama dan menghargai keberagaman 

sejak usia dini. Anak-anak yang tumbuh dalam lingkungan keluarga yang 

terbuka terhadap perbedaan akan memiliki kemampuan lebih baik dalam 

beradaptasi, memahami orang lain, dan menyikapi konflik secara 

bijaksana. Pendidikan formal pun harus memasukkan materi tentang 

keberagaman dan Sikap rukun antarumat beragama sebagai bagian dari 

kurikulum. Guru dan lembaga pendidikan perlu menjadi agen perubahan 

yang aktif dalam menyemai benih kerukunan. Ketika keluarga dan sekolah 

bersinergi dalam menanamkan nilai-nilai positif ini, akan tercipta generasi 

masa depan yang lebih inklusif, berempati, dan mampu menciptakan 

kehidupan sosial yang damai di tengah keberagaman. Kerukunan yang 

tumbuh dari kesadaran dan nilai luhur seperti ini adalah fondasi kokoh 

bagi keberlangsungan bangsa yang damai dan adil. 

4. Dimensi Kerukunan Hidup Beragama 

         Dalam mewujudkan kehidupan beragama yang harmonis, kerukunan 

tidak hanya dipahami sebagai konsep yang abstrak, melainkan memiliki 

dimensi-dimensi yang konkret dan dapat diamati dalam interaksi sosial 



23 
 

 

masyarakat. Dimensi-dimensi ini menjadi landasan penting dalam 

mengukur sejauh mana kerukunan antarumat beragama telah diterapkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan mengenali dimensi-dimensi tersebut, 

masyarakat dan pemangku kebijakan dapat menyusun langkah-langkah 

yang lebih efektif dalam memperkuat ikatan sosial lintas agama. Berikut 

adalah beberapa dimensi utama dari kerukunan hidup beragama : 

a) Sikap rukun antarumat beragama 

        Sikap rukun antarumat beragama merupakan dimensi 

fundamental dalam kerukunan hidup beragama  yang mengacu pada 

sikap saling menerima dan menghargai perbedaan antar keyakinan. 

Sikap rukun antarumat beragama bukan berarti menyamakan seluruh 

ajaran agama, melainkan memberikan ruang bagi setiap individu 

untuk menjalankan agamanya tanpa gangguan dari pihak lain. Dalam 

praktiknya, Sikap rukun antarumat beragama tercermin melalui sikap 

tidak memaksakan kehendak, tidak mengolok-olok keyakinan lain, 

serta bersedia hidup berdampingan secara damai dengan pemeluk 

agama yang berbeda.
14

 Ketika masyarakat menanamkan nilai Sikap 

rukun antarumat beragama, potensi konflik keagamaan dapat ditekan 

dan digantikan oleh semangat saling menghormati. 

b) Kesetaraan 

        Dimensi kesetaraan dalam kerukunan hidup beragama  

menekankan pada perlakuan yang adil dan setara terhadap semua 

pemeluk agama. Setiap individu memiliki hak yang sama dalam 

menjalankan ibadah, membangun tempat peribadatan, serta 

berpartisipasi dalam kehidupan sosial tanpa diskriminasi berdasarkan 

agama.
15

 Kesetaraan menjadi indikator penting bahwa negara dan 

                                                             

14
 amsul Susilawati, “Pembelajaran Yang Menumbuhkembangkan Karakter Religius Pada 

Anak Usia Dini,” Aulad : Journal on Early Childhood 3, no. 1 (2020): 14–19, 

https://doi.org/10.31004/aulad.v3i1.46. 
15

 Agus Yasin and Muhammad Iksan Rahmadian, “Strategi Pendidikan Agama Islam 

Dalam Menghadapi Tantangan Pluralisme Agama Di Masyarakat Multikultural,” Aksiologi : 



24 
 

 

masyarakat menghargai kebebasan beragama sebagai bagian dari hak 

asasi manusia. Jika prinsip kesetaraan diterapkan secara konsisten, 

maka semua pihak akan merasa diakui dan dihargai keberadaannya, 

sehingga memperkuat solidaritas sosial. 

 

 

c) Kerja Sama Sosial 

         Kerja sama lintas agama menjadi salah satu bentuk konkret dari 

kerukunan hidup beragama  yang berkelanjutan. Dimensi ini 

mencerminkan partisipasi aktif pemeluk agama berbeda dalam 

berbagai kegiatan sosial, seperti gotong royong, bakti sosial, atau 

penanggulangan bencana. Melalui kerja sama sosial, masyarakat dapat 

membangun empati, menghapus prasangka, dan mempererat 

hubungan interpersonal tanpa memandang perbedaan keyakinan. 

Kegiatan semacam ini berfungsi sebagai ruang interaksi yang sehat, 

yang memperkuat semangat kebangsaan dan keutuhan sosial dalam 

bingkai keberagaman. 

d) Komunikasi dan Dialog Antarumat Beragama 

         Komunikasi yang terbuka dan dialog yang jujur antarumat 

beragama menjadi dimensi penting dalam merawat kerukunan. 

16
Melalui dialog, umat beragama dapat saling memahami ajaran dan 

nilai-nilai yang dianut masing-masing, serta mencari titik temu untuk 

menghindari konflik. Dialog juga menjadi sarana untuk 

mengklarifikasi kesalahpahaman dan mencegah penyebaran informasi 

keliru yang dapat memicu inSikap rukun antarumat beragama. Di 

samping itu, komunikasi yang baik memperkuat hubungan sosial, 

                                                                                                                                                                       

Jurnal Pendidikan Dan Ilmu Sosial 5, no. 1 (2024): 44–54, 

https://doi.org/10.47134/aksiologi.v5i1.208. 
16

 Lastri Khasanah, “Akulturasi Agama Dan Budaya Lokal,” AT-THARIQ: Jurnal Studi 

Islam Dan Budaya 2, no. 02 (2022), https://doi.org/10.57210/trq.v2i02.171. 



25 
 

 

menciptakan rasa saling percaya, dan membuka jalan menuju 

kolaborasi lintas iman yang lebih luas. 

e) Kepedulian Sosial dan Solidaritas 

         Kerukunan hidup beragama  juga tercermin dalam kepedulian 

sosial terhadap sesama, terlepas dari latar belakang agamanya. 

Solidaritas muncul ketika pemeluk agama menunjukkan rasa empati 

dan siap membantu kelompok lain dalam situasi sulit, misalnya saat 

terjadi musibah, kemiskinan, atau ketidakadilan. Kepedulian semacam 

ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai kemanusiaan mampu 

menjembatani sekat-sekat keagamaan. Dimensi ini menjadi kekuatan 

moral masyarakat yang menjunjung tinggi prinsip gotong royong dan 

saling menguatkan dalam kebhinekaan.
17

 

5. Faktor-faktor yang Mempengaruhi Kerukunan hidup beragama  

Dalam menciptakan dan menjaga kerukunan antarumat beragama, 

terdapat sejumlah faktor yang menjadi penentu utama keberhasilan 

hubungan yang harmonis antar pemeluk agama yang berbeda. Faktor-

faktor ini bekerja secara saling melengkapi dan memiliki peran penting 

dalam memperkuat fondasi sosial dalam masyarakat plural. Dengan 

memahami faktor-faktor ini, kita dapat menyusun strategi yang lebih tepat 

dalam membangun kerukunan dan merespons tantangan yang muncul. 

Berikut ini adalah faktor-faktor utama yang memengaruhi kerukunan 

hidup beragama : 

a) Komitmen terhadap Kebebasan Beragama 

        Kebebasan beragama merupakan pilar penting dalam kehidupan 

masyarakat majemuk. Ketika setiap individu diberikan ruang yang 

sama untuk menjalankan keyakinannya tanpa tekanan atau 

diskriminasi, maka tercipta suasana yang aman dan damai. Komitmen 

                                                             

17
 A L Mikraj, Tamrin Fathoni, and Fitri Wahyuni, “Peran Teori Sosial Émile Durkheim 

Dalam Pengembangan Pendidikan Agama Islam ( Perspektif Solidaritas Sosial Dan Integrasi 

Masyarakat )” 5, no. 1 (2024): 1654–68. 



26 
 

 

terhadap kebebasan ini mencakup pengakuan terhadap hak setiap 

kelompok untuk membangun tempat ibadah, menjalankan ajaran 

agamanya, serta berpartisipasi dalam kehidupan publik tanpa merasa 

terpinggirkan. Ketika negara dan masyarakat secara bersama-sama 

menjamin dan melindungi kebebasan beragama, maka potensi konflik 

dapat diminimalkan dan kepercayaan antar umat beragama akan 

tumbuh dengan sendirinya. 

 

b) Kerja Sama Antara Lembaga Keagamaan dan Pemerintah 

       Kerukunan tidak akan tercapai tanpa adanya sinergi antara 

lembaga keagamaan dan institusi pemerintah. Kerja sama yang 

sistematis dan berkelanjutan antara keduanya diperlukan untuk 

merespons dinamika sosial yang kompleks. Misalnya, dalam 

menangani persoalan pendirian rumah ibadah, konflik antar kelompok 

agama, atau isu-isu radikalisme, dibutuhkan pendekatan yang 

kolaboratif dan terpadu. Ketika komunikasi antara pemuka agama dan 

pejabat pemerintah terjalin dengan baik, penyelesaian masalah dapat 

dilakukan secara cepat dan tepat. FKUB (Forum Kerukunan Umat 

Beragama) menjadi contoh konkret lembaga yang menjembatani 

kedua pihak dalam menciptakan ruang dialog dan kerja sama yang 

konstruktif. 

c) Dialog dan Komunikasi Antarumat Beragama 

        Salah satu kunci keberhasilan menjaga kerukunan adalah melalui 

dialog yang terbuka dan jujur. Dialog antarumat beragama berfungsi 

sebagai media untuk saling memahami, mengklarifikasi 

kesalahpahaman, dan membangun empati lintas keyakinan. Dialog 

tidak hanya mengurangi ketegangan, tetapi juga memperkuat 

solidaritas sosial di tengah perbedaan. Melalui diskusi, seminar, dan 

kegiatan lintas iman, umat beragama dapat bertukar pandangan tanpa 

rasa curiga atau defensif. Praktik ini telah dilakukan di banyak 

wilayah, termasuk melalui program yang diselenggarakan oleh FKUB 



27 
 

 

di berbagai kabupaten/kota, yang menunjukkan bahwa komunikasi 

efektif mampu memperkuat relasi sosial yang inklusif. 

d) Kepemimpinan Tokoh Agama dan Masyarakat 

        Tokoh agama memiliki pengaruh besar dalam membentuk sikap 

dan perilaku umatnya. Ketika para pemuka agama menunjukkan sikap 

inklusif, moderat, dan terbuka terhadap perbedaan, umat akan lebih 

mudah meneladaninya. Kepemimpinan yang bijak dapat meredam 

potensi konflik, menyebarkan nilai-nilai perdamaian, serta menjadi 

jembatan dalam penyelesaian konflik antar kelompok. Tidak hanya 

tokoh agama, pemimpin masyarakat juga memiliki tanggung jawab 

dalam mengedukasi warga agar mampu hidup berdampingan dengan 

damai. Peran aktif mereka dalam menciptakan ruang perjumpaan dan 

kerja sama lintas agama menjadi salah satu elemen kunci dalam 

merawat harmoni sosial. 

e) Pendekatan Budaya dan Kearifan Lokal 

       Nilai-nilai budaya lokal yang menjunjung tinggi gotong royong, 

musyawarah, dan rasa hormat terhadap orang lain merupakan fondasi 

kuat dalam membangun kerukunan. Di banyak daerah, pendekatan 

berbasis kearifan lokal terbukti efektif dalam menyelesaikan konflik 

dan mendorong harmoni antar kelompok agama. Misalnya, budaya 

"patembayan" di Wonogiri yang menekankan pentingnya kerja sama 

dan penghormatan terhadap pemimpin, menjadi landasan sosial yang 

kuat dalam menjaga hubungan antarumat beragama. Ketika tradisi 

lokal dijadikan alat untuk membangun hubungan yang inklusif, maka 

masyarakat akan merasa lebih terikat secara emosional dan sosial 

dalam menjaga perdamaian. 

f) Partisipasi Aktif Masyarakat Sipil 

       Kerukunan tidak hanya menjadi tanggung jawab pemerintah atau 

tokoh agama, tetapi juga seluruh elemen masyarakat. Partisipasi aktif 

warga dalam kegiatan lintas agama, kerja sosial bersama, dan forum-

forum dialog memperkuat ikatan sosial antar kelompok. Keterlibatan 



28 
 

 

ini membentuk kesadaran kolektif bahwa harmoni hanya bisa dicapai 

melalui kerja sama dan saling pengertian. Ketika masyarakat terlibat 

secara langsung dalam merawat kerukunan, mereka akan merasa 

memiliki tanggung jawab bersama untuk mempertahankan suasana 

damai di lingkungannya. 

g) Kepekaan Terhadap Isu-Isu Sosial dan Keadilan 

         Faktor lain yang berpengaruh besar terhadap kerukunan adalah 

sejauh mana masyarakat dan pemerintah peka terhadap isu-isu sosial, 

seperti ketimpangan ekonomi, diskriminasi, atau ketidakadilan. 

Ketidaksetaraan dalam akses terhadap pendidikan, kesehatan, dan 

layanan publik dapat memicu ketegangan antar kelompok, termasuk 

antar umat beragama. Oleh karena itu, keadilan sosial harus menjadi 

bagian dari agenda utama dalam membangun kerukunan. Ketika 

semua kelompok merasa diperlakukan secara adil, potensi konflik 

akan menurun dan solidaritas antar komunitas dapat tumbuh lebih 

kuat. 

6. Teori Identitas Sosial dan Multikulturalisme  

         Teori Identitas Sosial merupakan salah satu teori fundamental 

dalam psikologi sosial yang menjelaskan bahwa sebagian dari konsep diri 

individu terbentuk melalui keanggotaan mereka dalam kelompok sosial 

tertentu, seperti etnisitas, kebangsaan, agama, atau organisasi. Identitas 

sosial bukan hanya mencerminkan siapa kita di mata kita sendiri, tetapi 

juga bagaimana kita memosisikan diri terhadap orang lain berdasarkan 

afiliasi kelompok tersebut. individu memiliki kecenderungan untuk 

mengkategorikan diri dan orang lain ke dalam kelompok-kelompok 

sosial (in-group dan out-group), dan proses ini mendorong pembentukan 

persepsi kolektif yang bisa menimbulkan kesetiaan terhadap kelompok 

sendiri serta stereotip atau bahkan diskriminasi terhadap kelompok lain.
18

 

                                                             

18
 Yasin and Rahmadian, “Strategi Pendidikan Agama Islam Dalam Menghadapi Tantangan 

Pluralisme Agama Di Masyarakat Multikultural.” 



29 
 

 

Dalam masyarakat yang berstruktur hierarkis atau di mana ada kelompok 

dominan secara politik, ekonomi, atau budaya, identitas sosial kelompok 

dominan bisa sangat kuat dan cenderung digunakan sebagai pembenaran 

untuk mempertahankan status quo. Keanggotaan dalam kelompok ini 

tidak hanya membentuk persepsi diri, tetapi juga bisa memengaruhi cara 

individu merespons keragaman budaya yang hadir dalam kehidupan 

sehari-hari. 

         Dalam kaitannya dengan multikulturalisme, teori identitas sosial 

memiliki peran yang sangat signifikan. Multikulturalisme merupakan 

pendekatan sosial dan kebijakan yang menekankan pada penghargaan 

terhadap keberagaman budaya dan kesediaan untuk hidup berdampingan 

secara setara dengan kelompok yang berbeda latar belakang budaya, 

etnis, atau nilai.
19

 Meskipun secara ideal pendekatan ini mendorong 

inklusi dan pengakuan atas kontribusi setiap kelompok budaya, tantangan 

muncul ketika nilai-nilai identitas kelompok dominan dianggap terancam 

oleh kehadiran dan pengakuan kelompok lain. Banyak penelitian 

menunjukkan bahwa individu yang sangat melekat pada identitas 

kelompok mayoritas, terutama dalam masyarakat Barat, memiliki 

kecenderungan untuk memandang multikulturalisme sebagai ancaman 

terhadap kesatuan dan homogenitas sosial. Hal ini disebabkan oleh 

adanya kebutuhan untuk mempertahankan distingsi kelompok serta 

perasaan superioritas yang muncul melalui pembandingan antar 

kelompok. Dalam konteks ini, identitas sosial justru dapat menjadi 

penghalang bagi penerimaan terhadap keragaman budaya. 

        Perbedaan penting dalam cara masyarakat memaknai identitas sosial 

dapat ditemukan antara budaya Barat dan budaya non-Barat. Dalam 

budaya Barat, identitas sosial cenderung dikonstruksi secara kolektif, 

yaitu melalui keanggotaan simbolik dalam suatu kelompok yang abstrak 

                                                             

19
 Rahmad Mulyad, Diah Sartika, and Hasrian Rudi Setiawan, “Pendidikan Agama Islam 

Sebagai Sarana Membentuk Identitas Keagamaan Dalam Masyarakat Multikultural” 08 (2023): 

6684–96. 



30 
 

 

dan depersonalisasi, seperti bangsa atau ras. Model kolektif ini 

menekankan pentingnya perbandingan antara kelompok sendiri dan 

kelompok lain, yang kemudian memperkuat batas-batas sosial antar 

kelompok. Sementara itu, dalam budaya Asia, seperti di Jepang, identitas 

sosial lebih banyak dibentuk melalui hubungan interpersonal, yang 

dikenal sebagai identitas relasional. Dalam model relasional ini, 

penekanan utama bukan pada kategori kelompok, melainkan pada 

kualitas hubungan antar individu dalam kelompok, seperti keharmonisan, 

kelekatan emosional, dan kerja sama. Dengan kata lain, representasi 

identitas sosial di masyarakat non-Barat lebih difokuskan pada kedekatan 

dan bukan pada diferensiasi antar kelompok. 

        Perbedaan representasi ini berdampak pada cara masyarakat 

merespons multikulturalisme. Dalam model identitas kolektif, perhatian 

besar terhadap perbandingan antar kelompok menyebabkan sikap 

terhadap keberagaman cenderung negatif ketika kelompok dominan 

merasa bahwa posisinya terancam oleh pengakuan terhadap kelompok 

minoritas. Multikulturalisme dapat ditafsirkan sebagai bentuk pengakuan 

atas kelompok lain yang secara implisit mereduksi eksklusivitas atau 

keistimewaan kelompok sendiri. Hal ini menjelaskan mengapa dalam 

banyak masyarakat Barat, terdapat resistensi terhadap kebijakan 

multikulturalisme, bahkan munculnya narasi bahwa keberagaman justru 

menggerus persatuan nasional. Sebaliknya, dalam masyarakat yang lebih 

relasional, di mana fokus sosial tertuju pada keharmonisan antar individu, 

keberagaman tidak secara otomatis dianggap sebagai ancaman. Individu 

dengan identitas relasional justru menunjukkan keterbukaan terhadap 

keragaman budaya karena mereka melihatnya sebagai bagian dari 

interaksi sosial yang perlu dijaga secara harmonis. 

       Studi empiris menunjukkan bahwa keterkaitan antara identitas sosial 

dan sikap terhadap multikulturalisme sangat dipengaruhi oleh bagaimana 

identitas sosial tersebut dikonstruksikan. Dalam masyarakat yang 

mengedepankan identitas kolektif, individu cenderung menunjukkan 



31 
 

 

sikap negatif terhadap multikulturalisme karena mereka lebih sensitif 

terhadap perbandingan antar kelompok yang dianggap merugikan 

kelompok mereka. Di sisi lain, individu yang memiliki identitas 

relasional cenderung lebih menerima keberagaman budaya karena 

mereka lebih berorientasi pada kualitas hubungan interpersonal daripada 

kategori sosial yang memisahkan. Temuan ini menekankan bahwa bukan 

identitas sosial itu sendiri yang menjadi masalah, melainkan bentuk atau 

model representasi identitas tersebut. Dalam konteks globalisasi, di mana 

mobilitas dan interaksi lintas budaya semakin intensif, penting untuk 

memahami bagaimana dinamika identitas ini memengaruhi penerimaan 

terhadap keberagaman. 

        Perlu juga dicermati bahwa pengalaman sejarah dan konfigurasi 

sosial politik suatu negara mempengaruhi konstruksi identitas sosial dan 

sikap terhadap multikulturalisme. Negara-negara Barat yang memiliki 

sejarah panjang sebagai masyarakat pemukim atau penjajah seringkali 

memiliki dinamika sosial yang kompleks terkait dengan ras, etnisitas, dan 

warisan kolonial. Pengalaman panjang dengan keberagaman dapat 

menyebabkan masyarakat menjadi lebih sadar akan isu-isu diskriminasi, 

tetapi pada saat yang sama juga meningkatkan kepekaan terhadap 

perubahan sosial yang dipersepsikan mengganggu homogenitas budaya. 

Dalam kondisi ini, identitas nasional yang dikonstruksi secara kolektif 

menjadi sangat defensif terhadap kebijakan yang dianggap memberi 

ruang lebih besar bagi kelompok minoritas. Hal ini tidak terjadi dengan 

intensitas yang sama di masyarakat non-Barat yang mungkin memiliki 

struktur sosial dan sejarah yang berbeda dalam merespons pluralitas. 

         Kajian terhadap teori identitas sosial dan multikulturalisme 

menunjukkan bahwa integrasi antar kelompok tidak cukup hanya melalui 

kebijakan formal atau deklaratif. Diperlukan pemahaman yang mendalam 

tentang bagaimana individu membentuk dan memaknai identitas mereka 

serta bagaimana persepsi mereka terhadap kelompok lain terbentuk dari 

pengalaman sosial dan budaya. Pendidikan multikultural dan dialog 



32 
 

 

antarbudaya menjadi strategi penting dalam membentuk identitas sosial 

yang lebih inklusif dan relasional, bukan kompetitif dan eksklusif. 

Dengan demikian, untuk mencapai masyarakat yang benar-benar 

menerima keberagaman, transformasi identitas sosial yang menekankan 

hubungan interpersonal dan rasa saling menghormati perlu diperkuat 

melalui pendidikan, media, dan interaksi sosial yang intensif di berbagai 

lapisan masyarakat. 

7. Kerukunan Antarumat Beragama di Indonesia 

        Kerukunan hidup beragama  di Indonesia merupakan manifestasi 

dari semangat kebangsaan yang menjunjung tinggi keberagaman sebagai 

kekayaan bangsa. Sebagai negara dengan populasi yang sangat majemuk, 

Indonesia terdiri dari ratusan suku, bahasa daerah, dan pemeluk berbagai 

agama yang hidup berdampingan di wilayah yang tersebar dari Sabang 

hingga Merauke. Dalam konteks ini, kerukunan hidup beragama  bukan 

hanya menjadi sebuah cita-cita moral atau wacana idealistik, tetapi 

sebuah keniscayaan yang harus dijaga dan diwujudkan secara terus 

menerus dalam praktik kehidupan sehari-hari. Tantangan terhadap 

kerukunan tidak hanya datang dari luar, tetapi juga dari dalam komunitas 

beragama itu sendiri yang kadang terjebak dalam eksklusivisme, 

fanatisme, atau pemahaman sempit terhadap ajaran agamanya. Oleh 

karena itu, kerukunan membutuhkan kesadaran kolektif dan partisipasi 

aktif dari seluruh elemen bangsa, baik pemerintah, tokoh agama, 

masyarakat sipil, maupun warga negara biasa, agar tidak mudah terpecah 

oleh isu-isu sensitif yang kerap dimainkan untuk kepentingan tertentu. 

        Perjalanan sejarah menunjukkan bahwa kerukunan hidup beragama  

di Indonesia tidak terbentuk dengan sendirinya, melainkan melalui proses 

dialog yang panjang dan penuh dinamika. Sejak masa perumusan dasar 

negara, perdebatan mengenai peran agama dalam kehidupan berbangsa 

dan bernegara sudah menjadi isu utama. Perbedaan pandangan antara 

kelompok nasionalis dan kelompok agamis saat merumuskan Piagam 



33 
 

 

Jakarta adalah contoh nyata bagaimana Indonesia sejak awal harus 

bergulat dengan cara mengakomodasi keberagaman tanpa mengorbankan 

prinsip-prinsip keadilan sosial. Meskipun terjadi tarik-menarik ideologis, 

kompromi yang dicapai menunjukkan kematangan politik dan 

kebijaksanaan dalam membangun fondasi kerukunan. Hal ini 

menegaskan bahwa semangat Sikap rukun antarumat beragama dan 

penghormatan terhadap perbedaan telah tertanam sejak awal berdirinya 

negara. Peristiwa penghapusan tujuh kata dalam Piagam Jakarta 

menunjukkan bahwa kepentingan nasional dan persatuan lebih 

diutamakan daripada keinginan satu kelompok untuk mendominasi narasi 

kebangsaan. 

        Kerukunan hidup beragama  di Indonesia tidak dapat dilepaskan dari 

peran negara yang secara aktif berupaya memfasilitasi dan menjaga 

harmoni sosial.
20

 Sejak era Orde Baru hingga reformasi, pemerintah telah 

mengambil berbagai kebijakan strategis untuk meminimalkan potensi 

konflik antaragama. Salah satu bentuk intervensi negara adalah 

pembentukan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB), yang menjadi 

wadah dialog antar pemeluk agama di tingkat lokal. FKUB dibentuk 

untuk mendorong partisipasi aktif tokoh-tokoh agama dalam membahas 

isu-isu keagamaan dan menyelesaikan konflik yang timbul di 

masyarakat. Di samping itu, pemerintah juga meluncurkan program 

Moderasi Beragama sebagai upaya jangka panjang untuk membentuk 

cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang tidak ekstrem, baik ke 

kanan maupun ke kiri. Program ini ditekankan dalam pendidikan, 

pelayanan publik, serta dalam pelatihan-pelatihan bagi tokoh agama dan 

pejabat negara. Tujuan utamanya adalah agar masyarakat bisa 

mengembangkan sikap keberagamaan yang inklusif, damai, dan 

menghargai pluralitas. 

                                                             

20
 Artariah, “Strategi Tokoh Agama Dalam Membangun Kerukunan Antarumat Beragama 

Indonesia,” Jurnal Insan Pendidikan Dan Sosial Humaniora 2, no. 1 (2024): 176–88, 

https://doi.org/10.59581/jipsoshum-widyakarya.v2i1.2259. 



34 
 

 

        Kendati upaya negara cukup sistematis, kenyataannya kerukunan 

hidup beragama  di Indonesia masih menghadapi tantangan serius, 

terutama di level akar rumput. Banyak peristiwa konflik antaragama 

justru terjadi bukan karena ketegangan antar elite agama, tetapi karena 

kesalahpahaman di tingkat masyarakat. Kasus pembakaran rumah ibadah, 

penolakan terhadap pendirian tempat ibadah, serta penyebaran ujaran 

kebencian berbasis agama mencerminkan betapa rentannya kerukunan 

jika tidak dibarengi dengan pendidikan sosial yang memadai. Dalam 

banyak kasus, konflik beragama bukan hanya dipicu oleh perbedaan 

ajaran, melainkan karena faktor sosial-ekonomi, politik lokal, atau 

kepentingan kelompok tertentu yang membungkus motifnya dengan 

narasi keagamaan.
21

 Fenomena ini menunjukkan bahwa kerukunan harus 

dijaga secara aktif, bukan pasif, dan bahwa keberagaman tidak cukup 

hanya dirayakan di permukaan, melainkan harus disertai dengan dialog 

yang jujur, empati, dan keberanian untuk mengakui kekurangan masing-

masing. 

        Peran tokoh agama sangat penting dalam memperkuat kerukunan, 

sebab mereka memiliki pengaruh besar dalam membentuk pola pikir 

dan sikap umatnya.
22

 Ketika tokoh agama menunjukkan teladan sikap 

terbuka, bijaksana, dan tidak memihak, umat akan lebih mudah diajak 

untuk bersikap moderat dan toleran terhadap kelompok lain. Di sisi 

lain, jika tokoh agama justru memperkeruh suasana dengan retorika 

eksklusif atau membenarkan tindakan kekerasan atas nama agama, 

maka kerukunan akan mudah terkoyak. Oleh karena itu, pembinaan 

terhadap tokoh agama dari berbagai latar belakang sangat krusial. 

                                                             

21
  Eka Wahyu Sri Wilujeng, Anwar Sa‟dullah, and Dzulfikar Rodafi, “Pembiasaan 

Kegiatan-Kegiatan Keagamaan Dalam Pembentukan Karakter Disiplin Di Smpi Karangploso,” 

VICRATINA: Jurnal Pendidikan Islam 5, no. 8 (2020): 17–23, 

https://jim.unisma.ac.id/index.php/fai/article/view/7564/6075. 
22

 Wiliansyah Pikoli, Yosafat Hermawan Trinugraha, and Yuhastina Yuhastina, “Peran 

Tokoh Agama Islam, Hindu, Dan Kristen Dalam Menjaga Kerukunan hidup beragama  Di Desa 

Banuroja, Gorontalo,” Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan Keagamaan 16, no. 1 (2021): 79–95, 

https://doi.org/10.37680/adabiya.v16i1.827. 



35 
 

 

Pemerintah dan lembaga keagamaan perlu bekerja sama dalam 

menyediakan ruang-ruang perjumpaan lintas iman yang tidak hanya 

bersifat seremonial, tetapi membangun pemahaman bersama yang 

mendalam tentang pentingnya hidup berdampingan dalam damai. 

Inisiatif seperti pelatihan moderasi beragama, kampanye Sikap rukun 

antarumat beragama, serta keterlibatan tokoh lintas agama dalam 

menyikapi isu-isu sensitif bisa menjadi langkah konkret dalam 

memperkuat fondasi kerukunan di masyarakat. 

        Tantangan kerukunan hidup beragama  di Indonesia juga semakin 

kompleks di era digital. Informasi menyebar sangat cepat melalui media 

sosial, dan sering kali tidak melalui verifikasi yang ketat. Berita hoaks, 

ujaran kebencian, dan propaganda berbasis agama sangat mudah 

diakses oleh masyarakat, bahkan kadang sengaja disebarkan oleh pihak-

pihak yang ingin menciptakan disintegrasi. Dalam situasi seperti ini, 

masyarakat membutuhkan literasi digital yang kuat agar tidak mudah 

terprovokasi oleh informasi menyesatkan.
23

 Upaya membangun 

kerukunan harus disesuaikan dengan perkembangan zaman, termasuk 

dengan melakukan pengawasan dan pengendalian terhadap konten-

konten digital yang berpotensi memicu konflik antaragama. Perlu juga 

diciptakan ruang digital yang mendorong interaksi lintas agama secara 

sehat, seperti forum diskusi daring, kanal edukatif lintas iman, dan 

media alternatif yang mempromosikan nilai-nilai kemanusiaan 

universal. Jika ruang-ruang ini diisi dengan narasi-narasi positif, maka 

teknologi bisa menjadi alat pendukung kerukunan, bukan sumber 

perpecahan. 

        Kerukunan hidup beragama  di Indonesia akan terus diuji oleh 

dinamika sosial, politik, dan budaya yang bergerak cepat. Penting untuk 

disadari bahwa kerukunan bukanlah kondisi final yang sekali terbentuk 

akan bertahan selamanya, melainkan sebuah proses yang membutuhkan 

                                                             

23
 Theguh Saumantri, “Memahami Kekerasan Terhadap Kelompok Minoritas Dalam 

Konteks Kerukunan hidup beragama ,” Jurnal Studi Keagamaan 2, no. 1 (2024): 10–18. 



36 
 

 

pemeliharaan terus-menerus. Ketika masyarakat secara aktif 

membangun sikap saling percaya, menghormati perbedaan, dan bekerja 

sama dalam berbagai aspek kehidupan, maka kerukunan akan menjadi 

budaya kolektif yang tertanam kuat. Dalam konteks ini, pendidikan 

menjadi kunci utama. Pendidikan yang inklusif dan berorientasi pada 

nilai-nilai multikultural akan melahirkan generasi yang berpikir terbuka 

dan empatik.
24

 Kurikulum yang memperkenalkan siswa pada 

keragaman budaya dan agama di Indonesia akan membentuk pola pikir 

yang tidak sempit dan mampu melihat perbedaan sebagai kekuatan, 

bukan ancaman. Inilah investasi jangka panjang yang akan menentukan 

arah masa depan kerukunan di Indonesia. 

         Dengan semua realitas yang dihadapi, kerukunan hidup beragama  

di Indonesia adalah kerja bersama yang melibatkan berbagai aktor dan 

membutuhkan keteguhan serta komitmen untuk menjaga persatuan. 

Tidak cukup hanya mengandalkan instrumen hukum atau retorika 

normatif dari pemerintah, tetapi diperlukan kesadaran kolektif bahwa 

keberagaman adalah identitas dan kekuatan bangsa. Upaya membangun 

kerukunan harus dimulai dari lingkungan terkecil, yaitu keluarga, 

kemudian dikembangkan dalam komunitas, lembaga pendidikan, dan 

ruang publik lainnya.
25

 Jika setiap individu merasa memiliki tanggung 

jawab untuk menjaga hubungan yang damai dengan sesama umat 

beragama, maka kerukunan tidak akan hanya menjadi slogan, tetapi 

menjadi realitas sosial yang hidup dan berkembang dalam masyarakat. 

Dengan terus merefleksikan sejarah dan belajar dari berbagai konflik 

yang pernah terjadi, bangsa Indonesia dapat tumbuh menjadi bangsa 

                                                             

24
 Rahma Nurbaiti, Susiati Alwy, and Imam Taulabi, “Pembentukan Karakter Religius 

Siswa Melalui Pembiasaan Aktivitas Keagamaan,” EL Bidayah: Journal of Islamic Elementary 

Education 2, no. 1 (2020): 55–66, https://doi.org/10.33367/jiee.v2i1.995. 
25

  R Nurhayati, L Qadrianti, and N Islamiah, “Pedoman Hidup Islami Warga 

Muhammadiyah Dalam Berpakaian Syar‟I,” Journal of Islamic …, no. 10 (2023): 22–31, 

http://jurnal.upmk.ac.id/index.php/JIESS/article/view/3288%0Ahttp://jurnal.upmk.ac.id/index.php/

JIESS/article/download/3288/1386. 



37 
 

 

yang tidak hanya plural secara struktur, tetapi juga matang secara 

budaya dalam mengelola keberagaman. 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) 

 Kajian yang relevan merupakan sekumpulan penelitian terdahulu yang 

digunakan acuan pada penelitian saat ini. Adapun kajian yang relevan yang 

digunakan pada penelitian ini yaitu meliputi: 

Tabel 2. 1 Kajian yang Relevan 

No Judul & 

Nama 

Peneliti 

(Tahun) 

Metode 

Penelitian 

Hasil 

Penelitian 

Persamaan Perbedaan 

1 Pandangan 

FKUB dan 

Masyarakat 

Multiagam

a terhadap 

Nilai-nilai 

Kerukunan 

(Hutabarat 

et al., 2025) 

Kualitatif 

Deskriptif 

dengan 

wawancara, 

observasi, 

dokumentasi 

Masyarakat 

menunjukkan 

sikap 

menghargai 

dan bekerja 

sama, namun 

eksistensi 

FKUB belum 

dirasakan 

semua 

lapisan 

masyarakat 

Sama-sama 

membahas 

kerukunan 

antarumat 

beragama dan 

menggunakan 

pendekatan 

kualitatif 

Fokus lokasi 

di Kota 

Padang 

Panjang dan 

menekankan 

peran FKUB 

2 Moderasi 

Beragama 

dalam 

Bingkai 

Sikap 

rukun 

antarumat 

beragama 

(Abror, 

2020) 

Studi 

Kepustakaa

n (Library 

Research) 

Moderasi 

beragama 

penting 

untuk 

membangun 

kerukunan 

dan 

membatasi 

inSikap 

rukun 

antarumat 

beragama 

serta 

ekstremisme 

Sama-sama 

membahas 

Sikap rukun 

antarumat 

beragama dan 

pentingnya 

penghormata

n antarumat 

beragama 

Metode 

berbeda 

(kepustakaan)

, tidak 

menggunakan 

data lapangan 

3 Peran 

Tokoh 

Agama 

Kualitatif 

dengan 

pendekatan 

Tokoh agama 

memiliki 

peran aktif 

Sama-sama 

menyoroti 

peran tokoh 

Fokus pada 

peran tokoh 

agama; lokasi 



38 
 

 

Islam, 

Hindu, dan 

Kristen 

dalam 

Menjaga 

Kerukunan 

di 

Banuroja, 

Gorontalo 

Wiliansyah 

(Pikoli et 

al., 2021) 

studi kasus dalam 

menjaga 

kerukunan 

melalui 

ajakan 

gotong 

royong dan 

komunikasi 

lintas agama 

dan 

kerjasama 

antarumat 

beragama 

penelitian 

berbeda 

4 Aktualisasi 

Moderasi 

Beragama 

dalam 

Media 

Sosial 

(Saumantri, 

2023) 

Deskriptif 

Analisis 

Media sosial 

dapat 

menjadi 

pemicu 

konflik 

agama, 

namun 

moderasi 

beragama 

dapat 

mencegahny

a 

Sama-sama 

bertujuan 

membangun 

kerukunan 

umat 

beragama 

Fokus pada 

media sosial 

sebagai objek 

dan penyebab 

konflik 

5 Memahami 

Kekerasan 

terhadap 

Kelompok 

Minoritas 

dalam 

Konteks 

Kerukunan 

hidup 

beragama  

(Saumantri, 

2024) 

Kualitatif 

dengan studi 

pustaka 

Kekerasan 

pada 

minoritas 

dipicu 

inSikap 

rukun 

antarumat 

beragama 

dan 

diskriminasi, 

solusinya 

adalah 

penguatan 

dialog 

antaragama 

dan edukasi 

Sama-sama 

membahas 

upaya 

menjaga 

kerukunan 

antar 

kelompok 

Fokus pada 

kelompok 

minoritas dan 

kekerasan 

yang terjadi 

Sumber: Dikelola oleh Peneliti 

 



 

 

39 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan yang dilakukan secara 

langsung di lokasi tempat fenomena sosial terjadi, yakni di Desa Suka 

Damai, Kecamatan Tambusai Utara, Kabupaten Rokan Hulu. Sebagai 

penelitian lapangan, proses pengumpulan data dilakukan dengan terjun 

langsung ke masyarakat untuk memahami secara nyata bagaimana 

kehidupan beragama berlangsung serta bagaimana hubungan antarumat 

beragama terbentuk dan dijalankan dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian 

ini tidak hanya mengandalkan data sekunder atau literatur tertulis, 

melainkan bertumpu pada realitas empiris yang dialami dan dirasakan oleh 

masyarakat desa. 

Jenis pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah 

pendekatan kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena fokus utama penelitian 

adalah menggali pandangan, pengalaman, serta makna sosial yang muncul 

dari interaksi antarumat beragama dalam kehidupan bermasyarakat. Dengan 

pendekatan kualitatif, peneliti dapat menangkap hal-hal yang bersifat 

subjektif, kontekstual, dan mendalam, yang tidak bisa dijelaskan secara 

kuantitatif atau melalui angka-angka statistik. Penggunaan kata, narasi, dan 

penjelasan langsung dari warga menjadi sumber utama dalam memahami 

bagaimana kerukunan hidup beragama  diwujudkan dalam kehidupan nyata. 

Dalam pelaksanaannya, penelitian ini menggunakan metode 

deskriptif kualitatif. Artinya, data yang diperoleh dari lapangan disusun, 

diolah, dan dipaparkan dalam bentuk uraian naratif agar memberikan 

gambaran utuh mengenai fenomena yang dikaji. Tujuan utama dari metode 

deskriptif ini adalah untuk menjelaskan secara rinci bagaimana masyarakat 

memahami, merasakan, serta menjalani kehidupan beragama yang rukun, 

sekaligus melihat bagaimana relasi antarumat beragama dibentuk, dijaga, 

dan diwariskan dalam lingkungan sosial mereka. Metode ini memungkinkan 



40 
 

 

 

peneliti untuk mengeksplorasi berbagai peristiwa, simbol, nilai, dan norma 

yang berperan dalam menciptakan kehidupan yang harmonis. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bertujuan untuk 

memotret kondisi yang ada, tetapi juga untuk menggali makna-makna sosial 

yang tersembunyi di balik praktik kerukunan hidup beragama  di masyarakat. 

Proses ini dilakukan melalui interaksi langsung dengan informan kunci yang 

terdiri dari tokoh masyarakat, tokoh agama, dan warga dari berbagai latar 

belakang agama. Penelitian kualitatif lapangan ini diyakini dapat memberikan 

pemahaman yang menyeluruh mengenai dinamika sosial keagamaan di Desa 

Suka Damai serta memperkaya kajian tentang kerukunan antarumat beragama 

dalam konteks masyarakat desa yang multikultural. 

B. Lokasi dan Waktu Penelitian 

               Penelitian ini dilakukan di Desa Suka Damai, Kecamatan Tambusai 

Utara, Kabupaten Rokan Hulu, Provinsi Riau. Pemilihan lokasi ini didasarkan 

pada keberagaman agama yang ada di desa tersebut, di mana masyarakatnya 

terdiri dari berbagai pemeluk agama yang hidup berdampingan secara damai. 

Desa ini juga memiliki struktur sosial yang inklusif dan aktivitas masyarakat 

yang mencerminkan semangat Sikap rukun antarumat beragama antarumat 

beragama. Keunikan ini menjadi alasan utama peneliti memilih Desa Suka 

Damai sebagai lokasi untuk menggali persepsi masyarakat terhadap 

kerukunan hidup beragama , serta untuk memahami lebih jauh bentuk 

interaksi sosial yang membangun suasana harmonis dalam kehidupan 

keagamaan masyarakat setempat. Penelitian dilakukan pada tanggal 12 juni 

sampai 18  Juni 2025. 

C. Sumber Data Penelitian 

   Dalam penelitian ini, terdapat dua jenis data yang digunakan, yaitu 

data primer dan data sekunder.  

 

 



41 
 

 

 

1. Sumber Data Primer 

                  Data primer diperoleh langsung dari hasil wawancara 

mendalam yang dilakukan dengan 6 orang narasumber di Desa Suka 

Damai. Narasumber tersebut terdiri dari tokoh agama, tokoh masyarakat, 

dan warga dari latar belakang keagamaan yang berbeda, yaitu Islam dan 

Kristen. Para narasumber ini dipilih secara purposif karena dinilai 

memahami dinamika kehidupan sosial keagamaan di desa dan memiliki 

pengalaman langsung dalam menjalin relasi antarumat beragama. 

Melalui wawancara yang bersifat terbuka dan fleksibel, peneliti menggali 

persepsi, pandangan, serta pengalaman para narasumber terkait 

kehidupan beragama yang rukun dan harmonis. 

2. Sumber Data Sekunder 

Sementara itu, data sekunder diperoleh dari berbagai sumber 

literatur yang relevan dengan topik penelitian. Sumber ini mencakup 

buku-buku ilmiah, jurnal akademik, artikel, serta dokumen resmi 

pemerintah yang memuat informasi mengenai kerukunan antarumat 

beragama, hubungan sosial-keagamaan, dan kondisi demografis 

masyarakat. Dokumen statistik seperti BPS Kecamatan Tambusai Utara 

Dalam Angka 2024 dan Kabupaten Rokan Hulu Dalam Angka 2025 juga 

digunakan untuk memberikan data pendukung mengenai kondisi 

wilayah, jumlah penduduk, serta persebaran agama di lokasi penelitian. 

D. Informan Penelitian 

       Informan dalam penelitian ini dipilih secara purposif dengan 

pertimbangan bahwa mereka memiliki pengetahuan, pengalaman, serta 

keterlibatan langsung dalam kehidupan sosial keagamaan di Desa Suka 

Damai. Informan terdiri dari tokoh agama, tokoh masyarakat, serta warga dari 

berbagai latar belakang agama yang berdomisili dan aktif dalam kegiatan 

sosial di lingkungan mereka. Kriteria informan dalam penelitian ini meliputi: 

 



42 
 

 

 

1. Tokoh agama yang diakui dan dihormati oleh masyarakat setempat. 

2. Tokoh masyarakat atau aparat desa yang memahami dinamika sosial 

kemasyarakatan dan keberagamaan di desa. 

3.  Warga desa yang telah tinggal minimal 5 tahun di Desa Suka Damai dan 

memiliki pengalaman berinteraksi dengan umat beragama lainnya. 

4. Bersedia memberikan informasi secara terbuka dan jujur mengenai 

persepsinya terhadap kerukunan antarumat beragama. 

Adapun informan dari penelitian ini yaitu 3 orang beragama Islam, 2 

orang beragama Kristen, dan 1 orang beragama Protestan. 

 

E. Subjek dan Objek Penelitian 

1. Subjek Penelitian  

       Subjek dalam penelitian ini adalah masyarakat Desa Suka Damai, 

yang terdiri atas individu-individu dari berbagai latar belakang agama dan 

budaya. Fokus subjek diarahkan pada mereka yang memiliki pengalaman 

nyata dalam menjalin hubungan sosial lintas agama, baik melalui kegiatan 

keagamaan, kemasyarakatan, maupun kehidupan sehari-hari. 

2. Objek Penelitian  

         Objek dalam penelitian ini adalah persepsi masyarakat terhadap 

kerukunan hidup beragama . Persepsi ini mencakup pandangan, 

pemahaman, sikap, serta pengalaman masyarakat dalam menjaga dan 

membangun hubungan harmonis antarumat beragama di lingkungan 

tempat tinggal mereka. Objek ini diamati melalui interaksi sosial, praktik 

kehidupan beragama, serta mekanisme sosial yang digunakan masyarakat 

untuk memelihara keharmonisan dan Sikap rukun antarumat beragama 

beragama di Desa Suka Damai. 



43 
 

 

 

F. Teknik Pengumpulan Data 

       Penelitian ini menggunakan teknik pengumpulan data sebagaimana 

dijelaskan oleh Creswell,
26

 yang meliputi tiga metode utama, yaitu: 

1. Observasi 

         Observasi dalam penelitian ini merupakan proses pengamatan 

langsung terhadap fenomena sosial yang berkaitan dengan interaksi 

antarumat beragama dalam kehidupan sehari-hari masyarakat di Desa Suka 

Damai. Observasi dilakukan secara sistematis terhadap praktik-praktik 

sosial yang mencerminkan kerukunan hidup beragama , seperti kegiatan 

gotong royong, acara keagamaan lintas umat, dan forum komunikasi 

antarwarga. observasi merupakan teknik untuk mencermati gejala sosial 

secara langsung di lapangan.
27

 Creswell menekankan bahwa observasi 

adalah proses pengumpulan informasi secara terbuka dan langsung 

terhadap aktivitas yang sedang berlangsung. Dalam konteks ini, peneliti 

mencatat bagaimana interaksi harmonis terbentuk, simbol-simbol Sikap 

rukun antarumat beragama yang muncul, serta dinamika sosial yang 

memperlihatkan sikap saling menghargai antarumat beragama di 

masyarakat Desa Suka Damai. 

2. Wawancara Mendalam 

        Wawancara dilakukan secara langsung dengan informan yang telah 

dipilih secara purposif, yaitu tokoh agama, tokoh masyarakat, dan warga 

yang dianggap memahami serta mengalami secara langsung interaksi lintas 

agama di desa tersebut. Wawancara ini bertujuan menggali persepsi 

mereka terhadap kerukunan hidup beragama , nilai-nilai yang melandasi 

Sikap rukun antarumat beragama, serta hambatan yang mungkin muncul 

dalam menjaga keharmonisan antarumat beragama. Wawancara bertujuan 

                                                             

26
 Eko Harianto et al., “The Compatibility of Outdoor Study Application of Environmental 

Subject Using Psychological Theories of Intelligence and Meaningful Learning in Senior High 

School,” Geosfera Indonesia 4, no. 2 (2019): 201, https://doi.org/10.19184/geosi.v4i2.9903. 
27

   Yanyi K. Djamba and W. Lawrence Neuman, Social Research Methods: Qualitative and 

Quantitative Approaches, Teaching Sociology, vol. 30, 2014, https://doi.org/10.2307/3211488. 



44 
 

 

 

untuk menggali informasi yang relevan dan mendalam sesuai dengan 

fokus penelitian. Teknik wawancara bersifat semi-terstruktur dengan 

panduan pertanyaan yang terbuka dan fleksibel agar informan dapat 

menyampaikan pandangannya secara naratif dan reflektif. Wawancara 

dilakukan selama 20–30 menit, disesuaikan dengan waktu luang informan, 

dan dilaksanakan secara fleksibel antara hari Senin hingga Sabtu pukul 

08.00–14.00 WIB. 

3. Dokumentasi 

         Dokumen-dokumen kualitatif yang relevan dikumpulkan sebagai 

data sekunder untuk mendukung data primer dari hasil observasi dan 

wawancara. Dokumen yang dikumpulkan meliputi notulen rapat forum 

kerukunan umat beragama, arsip kegiatan lintas agama, pernyataan tokoh 

masyarakat, hingga peraturan desa terkait Sikap rukun antarumat 

beragama beragama. Dokumen juga bisa berupa artikel lokal, berita 

komunitas, atau hasil musyawarah warga yang menyentuh isu kerukunan. 

Semua dokumen dianalisis secara kualitatif untuk memahami narasi 

masyarakat tentang kerukunan hidup beragama  serta memperkuat 

triangulasi data dari observasi dan wawancara. 

G. Teknik Analisis Data 

        Data yang telah dikumpulkan kemudian dianalisis dan disusun secara 

sistematis ke dalam bentuk laporan penelitian. Analisis data dilakukan dengan 

menelaah, memilah, dan menafsirkan informasi yang diperoleh dari 

observasi, wawancara, dan dokumentasi agar menghasilkan informasi yang 

bermakna dan mudah dipahami. Peneliti menggunakan model analisis data 

menurut Miles dan Huberman,
28

 yang mencakup tiga tahapan utama: reduksi 

data, penyajian data, dan verifikasi atau penarikan kesimpulan. 

 

                                                             

28
 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, and Johnny Saldana, Qualitative Data 

Analysis, 2020. 



45 
 

 

 

1 Reduksi Data 

       Tahap ini dilakukan dengan menyeleksi data dari hasil wawancara 

dengan tokoh agama, tokoh masyarakat, dan warga Desa Suka Damai 

untuk menemukan pola persepsi mereka terhadap kerukunan hidup 

beragama . Informasi yang berkaitan langsung dengan bentuk interaksi 

harmonis, pengalaman hidup berdampingan secara damai, serta sikap 

saling menghormati antarumat beragama dipertahankan. Data yang tidak 

relevan dengan fokus penelitian dieliminasi untuk mempertajam analisis 

terhadap isu utama, yaitu persepsi masyarakat tentang kerukunan 

antarumat beragama. 

2 Penyajian Data (Data Display) 

     Setelah data direduksi, informasi disusun dalam bentuk naratif 

deskriptif agar memudahkan pemahaman. Hasil wawancara ditampilkan 

melalui kutipan langsung, deskripsi tematik, serta diklasifikasikan 

berdasarkan kategori pandangan masyarakat terhadap nilai-nilai Sikap 

rukun antarumat beragama, mekanisme penyelesaian konflik, dan bentuk 

dukungan sosial antarumat beragama. Penyajian data ini juga 

menunjukkan bagaimana kerukunan dibangun dalam realitas sosial 

masyarakat Desa Suka Damai secara kontekstual. 

3. Verifikasi (Penarikan Kesimpulan) 

      Tahap akhir analisis adalah verifikasi atau penarikan kesimpulan. 

Kesimpulan yang dihasilkan merupakan hasil dari pengamatan dan 

interaksi langsung dengan masyarakat, yang menggambarkan persepsi 

mereka terhadap kerukunan hidup beragama . Kesimpulan disusun 

berdasarkan triangulasi data dan konfirmasi dari berbagai narasumber, 

sehingga mampu merepresentasikan kondisi sosial yang sebenarnya. 

Proses ini tidak spekulatif, melainkan berdasarkan data yang diperoleh 

secara bertahap dan sistematis di lapangan, serta memberikan kontribusi 

ilmiah terhadap studi Sikap rukun antarumat beragama dan keharmonisan 

antarumat beragama dalam konteks lokal. 



 

 

82 

 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan  

Berdasarkan hasil penelitian dan analisis data yang dilakukan di Desa 

Suka Damai, dapat disimpulkan bahwa 

1. kehidupan masyarakat di desa Suka Damai Kec.Tambusai Utara Kab 

Rokan Hulu terhadap kerukunan antarumat beragama, berada pada 

tingkat yang positif dan konstruktif. Masyarakat dari berbagai latar 

belakang agama, seperti Islam, Kristen Protestan, dan Katolik, 

menunjukkan sikap saling menghormati, hidup berdampingan, serta 

terbuka terhadap perbedaan keyakinan. Mereka memandang bahwa 

kerukunan antarumat beragama merupakan kebutuhan sosial yang 

penting untuk menjaga stabilitas dan keharmonisan kehidupan 

bermasyarakat. 

2. Persepsi positif dari masyarakat desa Suka Damai, tercermin dalam 

pola interaksi sosial yang harmonis, di mana masyarakat tidak hanya 

bertoleransi secara pasif, tetapi juga aktif dalam membangun 

hubungan sosial yang rukun. Mereka terlibat dalam kegiatan sosial 

dan kemasyarakatan secara bersama-sama, seperti kerja bakti, 

perayaan hari besar agama, dan kegiatan desa lainnya yang melibatkan 

seluruh lapisan masyarakat tanpa memandang agama. Sikap inklusif 

ini menjadi bentuk nyata dari kesadaran bersama akan pentingnya 

menjaga kerukunan demi terciptanya kehidupan sosial yang aman dan 

damai. 

Selain itu, masyarakat Desa Suka Damai memiliki kesadaran yang 

tinggi terhadap potensi gangguan kerukunan, baik dari isu-isu 

keagamaan maupun provokasi yang muncul melalui media sosial. 

Namun, persepsi mereka terhadap keberagaman tetap kuat karena 

dibentuk oleh pengalaman hidup berdampingan selama bertahun-

tahun. Identitas sosial yang terbentuk bersifat relasional dan terbuka, 

di mana nilai-nilai penghormatan terhadap perbedaan, solidaritas, dan 



83 
 

 

 

dialog menjadi bagian dari kehidupan sehari-hari. Hal ini sejalan 

dengan prinsip multikulturalisme dan interaksi sosial yang 

mendukung terciptanya kohesi sosial yang sehat. 

B. Saran 

Berikut saran yang dapat diberikan berdasarkan hasil penelitian tentang 

persepsi masyarakat Desa Suka Damai Kab. Rokan Hulu Kec. Tambusai 

Utara Riau mengenai kerukunan hidup beragama : 

1 Penguatan Pendidikan Sikap rukun antarumat beragama dan 

Multikulturalisme 

      Pemerintah desa, tokoh agama, dan lembaga pendidikan di 

Desa Suka Damai hendaknya secara rutin mengadakan program 

pendidikan dan sosialisasi tentang pentingnya Sikap rukun antarumat 

beragama beragama dan nilai-nilai multikulturalisme. Pendidikan ini 

perlu menyasar semua kalangan, khususnya generasi muda, agar 

pemahaman dan sikap saling menghormati semakin kuat dan tertanam 

sejak dini. 

2. Peningkatan Dialog Antarumat Beragama 

      Dialog dan komunikasi antarumat beragama harus terus 

difasilitasi dan dikembangkan melalui kegiatan bersama, seperti 

pertemuan rutin, kerja bakti, dan kegiatan sosial lintas agama. Forum-

forum dialog ini akan memperkuat hubungan interpersonal sekaligus 

menekan potensi kesalahpahaman yang dapat memicu konflik. 

3. Pengawasan Terhadap Pengaruh Negatif Media Sosial 

      Mengingat tantangan utama dalam menjaga kerukunan berasal 

dari provokasi dan informasi yang tidak benar di media sosial, perlu ada 

upaya edukasi literasi digital bagi masyarakat agar dapat memilah dan 

menyaring informasi secara kritis. Peran aktif aparat desa dan tokoh 

masyarakat dalam mengawasi dan memberikan klarifikasi terhadap isu-

isu yang berpotensi memecah belah sangat penting. 

 



84 
 

 

 

4. Penguatan Peran Tokoh Agama dan Masyarakat 

     Tokoh agama dan tokoh masyarakat harus terus berperan sebagai 

penengah dan contoh teladan dalam kehidupan beragama yang damai 

dan toleran. Dukungan dari mereka sangat vital dalam meredam konflik 

dan mendorong masyarakat untuk hidup berdampingan secara 

harmonis. 

5. Pemberdayaan Kegiatan Sosial Bersama 

      Kegiatan sosial yang melibatkan berbagai kelompok agama 

secara bersama-sama perlu dipertahankan dan dikembangkan lebih 

lanjut. Aktivitas seperti kerja bakti, penggalangan dana untuk kegiatan 

sosial, dan perayaan bersama dapat meningkatkan solidaritas dan rasa 

kebersamaan di antara warga. 

 

 

 

 



 

 

85 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdi. (2020). Metode Penelitian Kualitatif (Teori & Panduan Praktis Analisis 

Data Kualitatif) (Issue August). 

Abror, M. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Sikap rukun antarumat 

beragama. RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran Islam, 1(2), 137–148. 

https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174 

Ahsan, A. A., Muchtar, F., & Imran, A. (2024). Menakar Potensi Kerukunan 

Antar Umat Beragama melalui Studi Persepsi Terkait dengan Realitas 

Pluralisme Agama pada Siswa/i Sekolah Dasar Islam Terpadu di Kota 

Palopo. Didaktika: Jurnal Kependidikan, 13(1), 555-568. 

Badan Pusat Statistik Kabupaten Rokan Hulu. (2016). Statistik daerah Kecamatan 

Tambusai Utara 2016. Badan Pusat Statistik. https://rohulkab.bps.go.id 

CNN Indonesia. (2024). Setara-institute. https://setara-institute.org/setara-

institute-catat-329-pelanggaran-kbb-sepanjang-2023/. Diakses pada 18 Mei 

2025 

Dakhi, T. N. (2023). Peran Tokoh Agama Dalam Menciptakan Kerukunan Antara 

Umat Beragama Di Tengah Masyarakat Majemuk. Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin, 1(1), 282-291. 

Dewata, A. M. J., Bagaskara, G. P., Muttaqin, D., Salam, A. M., Fauzan, A. R., 

Khasanah, U., & Sadari, S. (2025). KERUKUNAN UMAT BERAGAMA 

SEBAGAI WUJUD IMPLEMENTASI SIKAP RUKUN ANTARUMAT 

BERAGAMA. Moderation| Journal of Islamic Studies Review, 5(1), 1-10. 

Hans, S. D. F. Y. (2022). Persepsi Tentang Kerukunan hidup beragama  Kalangan 

Pemuka Agama Di Depok. (Doctoral dissertation, Universitas Nasional). 

Harianto, E., Nursalam, L. O., Ikhsan, F. A., Zakaria, Z., Damhuri, D., & Sejati, 

A. E. (2019). the Compatibility of Outdoor Study Application of 

Environmental Subject Using Psychological Theories of Intelligence and 

Meaningful Learning in Senior High School. Geosfera Indonesia, 4(2), 201. 

https://doi.org/10.19184/geosi.v4i2.9903 

Hutabarat, W. Y., Muchtar, H., & Dewi, S. F. (2025). Pandangan Forum 

Kerukunan Umat Beragama dan masyarakat multiagama terhadap nilai- 

nilai kerukunan. 

Kholisah, N., Dewi, D. A., & Furnamasari, Y. F. (2021). Meningkatkan sikap 

Sikap rukun antarumat beragama antar sesama masyarakat di Indonesia. 

Jurnal Pendidikan Tambusai, 5(3), 9021-9025. 

Kibtiyah, M., & Erna, S. (2023). Sikap Sikap rukun antarumat beragama, 

Kesetaraan, dan Kerjasama Antar Umat Beragama dalam Mewujudkan Nilai 

https://doi.org/10.35961/rsd.v1i2.174
https://rohulkab.bps.go.id/
https://setara-institute.org/setara-institute-catat-329-pelanggaran-kbb-sepanjang-2023/
https://setara-institute.org/setara-institute-catat-329-pelanggaran-kbb-sepanjang-2023/
https://doi.org/10.19184/geosi.v4i2.9903


86 
 

 

 

Moderasi Beragama pada Pemuda Kecamatan Waikabubak, Kabupaten 

Sumba Barat, Nusa Tenggara Timur. seulanga, 2(1), 27-39. 

Laten, Hanifa, L. (2025). Implementasi Pendidikan Multikultural dalam 

Membentuk Nilai Sikap rukun antarumat beragama Peserta Didik di MIN 6 

Bandar Lampung. Tesis, Lampung: Fakultas Tarbiyah dan Keguruan 

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung 

Lona, R. T., Nurbaya, H., & Eva, J. T. (2025). Peran Agama Secara Perspektif 

Sosiologi Dalam Membangun Perilaku Solidaritas Sosial Masyarakat. JISIP 

(Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik), 1(1), 8-12. 

Lukas, L. M., & Boby, Y. O. (2024). Ancaman Moderasi Beragama Dari Ekspresi 

Persepsi Pribadi Dalam Berteologi Di Media Sosial Pada Era Teknologi 

Digital Masa Kini. Beno Alekot: Jurnal Ilmiah Bimbingan Masyarakat 

Kristen, 1(2), 18-18. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2020). Qualitative Data Analysis. 

Mubarok, A. R., & Sunarto, S. (2024). Moderasi beragama di era digital: 

Tantangan dan peluang. Journal of Islamic Communication Studies, 2(1), 1-

11. 

Munasir, Mahmudin, W., Nahar, . S., Ilyas, . M. M., & Ruswandi, Uus. (2024). 

Konsep Pendidikan Multikultural Di Indonesia Dalam Pandangan Islam dan 

Barat. Naturalistic: Jurnal Kajian Penelitian dan Pendidikan dan 

Pembelajaran, 9 (1), 519-528 

Nisa, A. H., Hasna, H., & Yarni, L. (2023). Persepsi. KOLONI, 2(4), 213-226. 

Pikoli, W., Trinugraha, Y. H., & Yuhastina, Y. (2021). Peran Tokoh Agama 

Islam, Hindu, dan Kristen dalam Menjaga Kerukunan hidup beragama  di 

Desa Banuroja, Gorontalo. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan Dan 

Keagamaan, 16(1), 79–95. https://doi.org/10.37680/adabiya.v16i1.827 

Ritonga, G. P., Amaliah, A., Limbong, N. Q. A., & Ikhsan, M. (2023). 

Menumbuhkan Sikap Sikap rukun antarumat beragama Beragama Melalui 

Kegiatan Gotong Royong di Desa Kuta Jungak. Jurnal Abdimas Bina 

Bangsa, 4(2), 1400-1409. 

Sari, Y. (2023). Kerukunan Umat Beragama Sebagai Wujud Implementasi Sikap 

rukun antarumat beragama (Perspektif Agama-Agama). In Gunung Djati 

Conference Series (Vol. 23, pp. 237-256). 

Saumantri, T. (2023). Aktualisasi Moderasi Beragama Dalam Media Sosial. 

MODERATIO: Jurnal Moderasi Beragama, 3(1), 64. 

https://doi.org/10.32332/moderatio.v3i1.6534 

Saumantri, T. (2024). Memahami Kekerasan Terhadap Kelompok Minoritas 

dalam Konteks Kerukunan hidup beragama . Jurnal Studi Keagamaan, 2(1), 

10–18. 

https://doi.org/10.37680/adabiya.v16i1.827
https://doi.org/10.32332/moderatio.v3i1.6534


87 
 

 

 

Setyorini, W & Yani, M. T. (2020). Interaksi sosial masyarakat dalam menjaga 

Sikap rukun antarumat beragama antar umat beragama (Desa Gumeng 

Kecamatan Jenawi Kabupaten Karanganyar). Kajian Moral dan 

kewarganegaraan, 8(3), 1078-1093. 

Siswanto, Aksa, A. H., Sahrudin, M. I. M., & Wafa, M. S. (2024). Kampung 

Moderasi Beragama; Merajut Kerukunan Umat Beragama Melalui Modal 

Sosial di Desa Tempur. NAJWA: Jurnal Pengabdian Dan Pemberdayaan 

Masyarakat, 2(1), 1-13. 

Soffi, D. A. (2023). Dialog Lintas Iman: Upaya Forum Kerukunan Umat 

Beragama Dalam Membangun Kehidupan Sikap rukun antarumat beragama 

Umat Beragama. Waskita: Jurnal Pendidikan Nilai dan Pembangunan 

Karakter, 7(2), 176-192. 

Sulastri. (2024). Peran Keluarga dalam Menanamkan Nilai-Nilai Pendidikan 

Agama Islam pada Anak Remaja (Studi Kasus Desa Bekutuk Jawa Tengah). 

Tesis, Jakata: Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan Universitas Islam 

Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

Swift, Amarante. (2022). The SAGE Handbook of Qualitative Research Design: 

Being Creative with Resources in Qualitative Research. 55 City Road: 

SAGE Publication Ltd.  

Tobroni. (2023). Pendidikan Agama Multikultural: Dai Etika Religius, Kajian 

Empiris hingga Praksis Implementatif Sikap rukun antarumat beragama 

Beragama. Malang: Penerbit Universitas Muhammadiyah Malang 

Venansius & Atok, K. (2025). Artikel MODERASI BERAGAMA SEBAGAI 

SARANA MEMPERTAHANKAN PREDIKAT SINGKAWANG KOTA 

TERTOLERAN. In Veritate Lux: Jurnal Ilmu Kateketik Pastoral Teologi, 

Pendidikan, Antropologi, dan Budaya, 8(1), 57-71. 

 

 

 

 

 

 

 

 



88 
 

 

 

LAMPIRAN  

 

PEDOMAN WAWANCARA 

1. Bagaimana Persepsi Masyarakat Mengenai Kehidupan Bersikap Rukun 

Antara Umat Beragama? 

2. Bagaimana Pandangan  Masarakat Terhadap Hubungan Antar Umat 

Beragama (Islam, Khatolik, Protestan) 

3. Seperti Apa Persepsi Masyarakat Terhadap Kegiatan Sosial dan 

Keagamaan Bersama? 

4. Bagaimana Sikap Masarakat Terhadap Perbedaan Ibadah dan Keyakinan 

di Desa Suka Damai? 

5. Apa Harapan dan Tantangan dalam Menjaga Kerukunan di Desa Suka 

Damai? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



89 
 

 

 

DOKUMENTASI HASIL PENELITIAN 

1. Wawancara penulis dengan bapak kepala Desa Suka Damai, bapak 

Gunarin,pada hari kamis 12 juni 2025. 

  

Gambar.1 

2. Wawancara peneliti dengan bapak Mulyadi selaku ustadz dan guru ngaji,pada 

hari jum‟at 13 juni 2025. 

  

Gambar.2 

 



90 
 

 

 

 

3. Wawancara peneliti dengan Ibu Marta, sebagai warga yang beragama 

khatolik,pada hari jum‟at 13 juni 2025. 

  

Gambar.3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

 

 

 

4. Dokumentasi Pastor Frely Pasaribu, saat sedang beribadah di Gereja 

Khatolik,di ambil pada hari minggu 15 juni 2025. 

  

Gambar.4 

5. Wawancara peneliti dengan Ibu Juwita,sebagai warga yang beragama kristen 

Protestan, pada hari jum‟at 13 juni 2025. 

  



92 
 

 

 

Gambar.5 

 

6. Dokumentasi Bpk Pujiono selaku orang yang di tuakan di Desa,di ambil pada 

hari sabtu 14 juni 2025. 

  

Gambar.6 

 

7. Dokumentasi dengan Sekretaris Desa Suka Damai dan penyerahan bukti 

penyelesaian riset penelitian,pada hari rabu 18 juni 2025 

  

Gambar.7.1 

 



93 
 

 

 

  

Gambar.7.2 

 

 

 

 

 

 

  



94 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



95 
 

 

 

 

  



96 
 

 

 

 

  



97 
 

 

 

 

  



98 
 

 

 

 


