
 
 

25 
 

BAB IV 

HASIL DAN ANALISIS 

 

A. Status dan Pemahaman Hadis Tentang Kepemilikan Harta Anak terhadap 

Orang Tua Riwayat Sunan Abu Daud no. 3532 

1. Lafal Hadis 

ثَ نَا حَبِيبٌ الْمُعَلِّمُ عَنْ عَمْروِ بْنِ 3532-  ثَ نَا يزَيِدُ بْنُ زُرَيْعٍ حَدَّ هَالِ حَدَّ دُ بْنُ الْمِن ْ ثَ نَا مَُُمَّ  حَدَّ

هِ أَنَّ رَجُلاً أتََى النَّبَِّ   فَ قَالَ يََ رَسُولَ اللََِّّ إِنَّ   - صلى الله عليه وسلم-شُعَيْبٍ عَنْ أبَيِهِ عَنْ جَدِّ

 وَإِنَّ وَالِدِى يََْتَاحُ مَالِِ. قاَلَ » أنَْتَ وَمَالُكَ لِوَالِدِكَ إِنَّ أوَْلَادكَُمْ مِنْ أَطْيَبِ  لِِ مَالًا وَوَلَدًا  

 كَسْبِكُمْ فَكُلُوا مِنْ كَسْبِ أوَْلَادكُِمْ «. 

3532- Telah meriwayatkan kepada kami Muhammad bin Minhal, telah 

meriwayatkan kepada kami Yazid bin Zurai’, telah meriwayatkan kepada 

kami Habib al-Mu’allim, dari Amr bin Shu’ayb, dari bapaknya, dan dari 

kakeknya bahwa ada seorang laki-laki datang kepada Nabi shallallahu 

‘alaihi wa sallam dan berkata, “Wahai Rasulullah, aku memiliki harta dan 

anak, sedangkan ayahku menghabiskan hartaku.” Beliau bersabda, “Kamu 

dan hartamu adalah milik orang tuamu. Anak-anakmu termasuk hasil 

usahamu yang terbaik, maka makanlah dari hasil usaha anak-anakmu."54 

 

2. Pencarian hadis berdasarkan tema hadis menggunakan kitab Mu’jam al-

Mufarras 

 

 

Dalam Mu’jam al-Mufarras dengan pencarian kata terdapat hadits 

riwayat Imam Abu Daud dalam sunannya dengan tema  pemuda"dan"   كسب 

nomor bab 77, dan an-Nasa’i degan tema pemuda dan pada nomor bab 1, Ibnu 

 
54 Abu Daud Sulaiman bin Al-Asy’ats as- Sijistani, Sunan Abu Daud, Darr Kutub ‘Arabi: Beirut 

Jilid 3, hlm. 312. 



 
 

26 
 

 
 

Majah dengan tema perdagangan dan nomor bab 64, Musnad Imam Ahmad 

dengan nomor jilid 2 dan halaman 214, 6, 41, dan 201.55  

Adapun skema sanad dari hadis riwayat Abu Daud nomor 3530 adalah 

sebagai berikut. 

a. Skema Sanad 

1) Riwayat Abu Daud 

 

 

 

 

 

           

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
55 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Al- Mu’jam Al- Mufarras li Alfazh Al- Hadits (Kairo: Dar al- 

Hadith, 1926), Jilid 6, hlm. 10. 

ق ال  ف     

ه  ج د     
63  ه   -ت

 

   ه  ي  ب  أ  
 

رُو ب ن شُع ي ب    ع م 
 

ب يبُ ال مُع ل  مُ   ح 
 

 رسول الله 
ه 11-ت  

 

 ع ن  

 

 ي ز يدُ ب نُ زرُ ي ع  
ه 183 -ت  

ث نا    ح دَّ

 

 ع ن  

 ع ن  

 

ن  ه ال    مُُ مَّدُ ب نُ ال م 
 

د اوُد   اأ بُ و    
ه  275-ت  

ث  ن ا ح د    

ث نا    ح دَّ
 



 
 

27 
 

 
 

2) Skema Sanad Gabungan 

 

 

 

 

           

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                        مي  ك  ح   نُ  ب  ي  ي     

 

 

 
             
 

    
    

 

 

 
 

 

 
ه  ج د     

   ه  ي  ب  أ  

رُو ب ن شُع ي ب    ع م 

ب يبُ ال مُع ل  مُ   ح 

رسول الله صلى الله عليه  
 و سلم

 ي ز يدُ ب نُ زرُ ي ع  

ن  ه ال    مُُ مَّدُ ب نُ ال م 
 

د اوُد   اأ بُ و    

 ح جَّاج  

 ي ز يدُ ب نُ ه ارُون  

 أب 

 عفان 

 عبد الله

 مُُ مَّدُ ب نُ ي  ي  

 اب نُ م اج ة  

ب ل   ن    ا حم  دُ ب نُ ح 



 
 

28 
 

 
 

b. Biografi Perawi Riwayat Sunan Abu Daud 

a) Kakeknya 

Yang dimaksud dari ‘kakeknya’ dalam hadis yang sedang 

dikaji adalah ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash. Beliau memiliki nama 

lengkap ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash bin Wa-il bin Hasyim al-

Qurasyi al Sahmi. Beliau berada dalam tingkatan sahabat. Di antara 

guru-guru beliau adalah Nabi saw., Suraqah bin Malik bin Ju’syum, 

‘Abdurraḥman bin ‘Auf, ‘Umar bin al-Khatthab, Ayahnya (‘Amr bin 

al-‘Ash), Mu’adz bin Jabal, Abu Bakar al-Ṣiddiq, Abu Tsa’labah al-

Khusyanni, Abu Darda’, dan masih banyak lainnya.  

Adapun di antara murid-murid beliau adalah Ibrahim bin 

Muḥammad bin Ṭhalḥah, Abu Umamah As’ad bin Sahl, Anas bin 

Malik, Ḥiban bin Zaid, cucunya (Syu’aib bin Muḥammad bin 

Abdullah), Syahr bin Ḥausyab, ‘Abdullah bin Buraidah, ‘Abdullah 

bin Rabaḥ dan masih banyak lagi. Beliau meninggal pada tahun 63 

H.56Beliau merupakan sahabat yang jarh dan ta’dilnya tidak 

diragukan kebenarannya sehingga hadis yang beliau riwayatkan 

dapat diterima Al-‘Ijli dan Ibnu Ḥibban memasukkan beliau dalam 

al-tsiqat.57 

b) Bapaknya 

Yang dimaksud ‘bapaknya’ dalam hadis adalah ayah dari ‘Amr 

bin Syu’aib yaitu Syu’aib bin Muhammad. Beliau adalah Syu’aib bin 

Muhammad bin ‘Abdulah bin ‘Amr bin al-Ash al-Quraisyi al-Hijazi. 

Diantara guru-guru beliau adalah ‘Ubadah bin Shamit, ‘Abdullah bin 

‘Abbas, ‘Abdullah bin ‘Umar bin al-Khattab, dan kakeknya 

‘Abdullah bin ‘Amr bin al- Ash, dan bapaknya, Muhammad bin 

‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash dan juga Mu’awiyah bin Abi 

Sufyan.58 

 
56Al-Mizzi, Tahzib- al-Kamal fii Asma’u wa-Rijal (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1400 H/1980 

M), Jilid.15, hlm. 357-362. 
57 Ibid, Jilid. 25, hlm. 514. 
58 Ibid, Jilid. 12, hlm. 534-535. 



 
 

29 
 

 
 

Adapun murid-murid beliau di antaranya yaitu, Tsabit al-

Bunani, Abu Saḥabah Ziyad bin ‘Amr, Salamah bin Abi Abi al-

Khusam , Usman bin Ḥakim al-Anṣhari, ‘Atha’ al-Khurasani, juga 

anak beliau; ‘Umar bin Syu’aib dan ‘Amr bin Syu’aib. Abū Ḥatim 

al-Razi dan al-Dzahabi beranggapan bahwa Syu’aib bin Muḥammad 

adalah orang yang shuduq. Adapun Yaḥya bin Ma’in, Aḥmad bin 

Ḥanbal, Abu Daud, Al-Darimi dan al-Ḥusain bin Aḥmad bin Bukair 

berpendapat bahwa beliau adalah orang yang tsiqah. Ibnu Ḥibban 

bahkan menyebutkan nama beliau dalam al-tsiqat sebagai bukti jarh 

dan ta’dil beliau.59 

Dengan demikian dapat dipastikan bahwa hadis yang 

diriwayatkan oleh Syu’aib bin Muhammad dapat diterima 

kebenarannya. 

c) ‘Amr bin Syu’aib 

Beliau memiliki nama lengkap ‘Amr bin Syu’aib bin 

Muhammad bin ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-Ash al-Quraisyi al- Sahmi 

dan memiliki kunyah Abu Ibrahim. Diantara guru-guru beliau adalah 

Salim (hamba sahaya kakeknya ‘Abdullah bin ‘Amr), Sa’id Ibnu Abi 

Sa’id al-Maqburi, Sa’id bin al-Musayyab, Sulaiman bin Yasar, 

bapaknya (Syu’aib bin Muhammad al- Sahmi), Thawus Ibnu 

Kaisan, ‘Ashim bin Sufyan bin ‘Abdullah as- Saqafi,’Urwah bin 

Zubair dan masih banyak lainnya.60 

Adapun diantara murid-murid beliau adalah Ibrahim bin 

Maisarah al-Thaifi, Ibrahim bin Yazid al-Khuzi, Usamah bin Zaid al-

Laishi, Ishaq bin ‘Abdullah  bin Abi Farwah, Ayyub al-Sakhtiyani, 

Habib al-Mu’allim, Hariz bin ‘Utsman al-Rahabi, Yahya bin Sa’id 

al-Anshari, dan masih banyak lainnya. Shadaqah bin al- Fadhl dari 

 
59 Ibid. 
60 Ibid, Jilid. 22, hlm. 64–72. 



 
 

30 
 

 
 

Yahya bin Sa’id al-Qatthan berkata: apabila al- Tsiqat meriwayatkan 

darinya maka ia adalah tsiqah yang dapat dijadikan hujjah.61 

Adapun terkait jarh dan ta’dilnya, ‘Abbas dan Mu’awiyah bin 

Shalih dari Yahya bin Ma’in menyatakan bahwa ‘Amr bin Syu’aib 

adalah orang yang tsiqah atau dapat dipercaya. Demikian juga 

pendapat Ahmad bin ‘Abdullah  al-‘Ijli dan an-Nasa’i. Dengan 

demikian dapat dipastikan bahwa hadis yang disampaikan oleh ‘Amr 

bin Syu’aib dapat diterima kebenarannya.62 

d) Habib al-Mu’allim 

Beliau memiliki nama lengkap Abu Muhammad bin Habib bin 

Zaidah al-Basri. Diantara guru-guru beliau adalah al-Hasan al- Basri, 

Attha’ bin Abi Rabbah, ‘Amr bin Syu’aib, Hisyam bin ‘Urwah bin 

Abi al-Muhazzim at- Tamimi. Adapun murid-murid beliau 

diantaranya yaitu Hammad bin Salamah, ‘Abdu al-Waris ibnu al-

Sa’id, Abdu al-Wahhab as-Saqafi, Marhum bin ‘Abdu al-‘Aziz al- 

Attar, dan Yazid bin Zura’i.63 

Adapun terkait jarh dan ta’dilnya, Ahmad bin Hanbal, Yahya 

bin Ma’in dan Abu Zur’ah menyatakan bahwa beliau adalah orang 

yang tsiqah, akan tetapi an-Nasa’i beranggapan bahwa beliau 

bukanlah orang yang kuat hafalannya. Meski an-Nasa’i menyebutnya 

sebagai orang yang tidak kuat hafalannya, Habib al-Mu’allim dapat 

dipastikan keadilan dan ke-dhabit-annya sebagaimana yang diklaim 

oleh Ahmad bin Hanbal , Yahya bin Ma’in,, dan Abu Zur’ah. Selain 

itu, ketersambungan sanad beliau dalam hadis yang sedang dikaji 

terbukti benar adanya Yazid bin Zura’i sebagai murid beliau dan 

‘Amr bin Syu’aib adalah salah satu guru beliau.64 

 

 

 
61 Ibid. 
62 Ibid. 
63 Ibid., Jilid. 5, hlm. 412–413. 
64 Ibid. 



 
 

31 
 

 
 

e) Yazid bin Zurai’ 

Beliau memiliki kunyah  Abu Mu’awiyah al-Basri. Menurut 

Ibnu Hibban, nama beliau adalah Yazid bin Zura’i bin Yazid. Diantara 

guru-guru beliau adalah Ibrahim bin al-A’laa, Israil bin Yunus, Ayyub 

al-Sakhtiyani, Ja’far bin Hayyan Habib bin Syahid, Habib al-

Mu’allim, Hajjaj bin al-Hajjaj al-Bahili, Syu’bah bin Hajjaj, 

Muhammad bin Ishaq, Hisyam bin ‘Urwah, dan masih banyak 

lainnya. Adapun diantara murid-murid beliau adalah Humaid bin 

Mas’adah, Khalifah bin Khayyat, Salih bin Hatim, Zakariya bin ‘Abdi, 

Ali Ibnu al-Madini, Quthaibah bin Sa’id, Muhammad bin Minhal, 

Musaddad bin Musarhad.65 

Adapun terkait jarh dan ta’dilnya, menurut Yahya bin Ma’in 

beliau adalah orang yang shaduq, tsiqah, dan dapat dipercaya. Adapun 

menurut Abu Hatim beliau adalah seorang yang tsiqah sekaligus 

imam. Bisyr bin Haris menyebutkan bahwa Yazid bin Zura’i adalah 

sosok yang mutqin dan hafizh, dan juga menyatakan bahwa ia tidak 

menemui sosok yang semisal dengan Yazid bin Zura’i dalam segi 

kesahihan hadisnya. Beliau wafat paada tahun 182 atau 183 Hijiriah.66 

Melalui rincian diatas, dapat dipastikan bahwa beliau adalah 

sosok yang adil dan kuat hafalannya. Selain itu, ketersambungan  

sanadnya dapat dipastikan melalui keberadaan Muhammad bin 

Minhal sebagai salah satu muridnya yang memang benar bahwa beliau 

berguru kepada Habib bin al-Mu’allim. 

f) Muhammad bin Al-Minhal  

Dalam Tahzib al-Kamal fi Asma ar- Rijal , tertulis nama asli 

beliau adalah Muhammad bin al-Minhal at-Tamimi al-Basri. Diantara 

guru-guru beliau adalah Ja’far bin Sulaiman ad-Dhuba’i, Abdul 

Wahid bin Ziyad, al-Fayyad bin Tsabital-Maushili, dan Yazid bin 

Zura’i. Adapun diantara murid-murid beliau adalah Abu Ya’laa 

 
65 Ibid, Jilid. 32, hlm. 124-129  
66 Ibid. 



 
 

32 
 

 
 

Ahmad bin ‘Ali al-Maushili, Ahmad bin ‘Isa al-Basri, Sulaiman bin 

al-Hasan al-Mu’addal, ‘Abdullah bin Ahmad bin Hanbal , Muhammad 

bin ‘Abdullah al- Hadrami, Abi Hatim, Abu Zur’ah al- Raziyan. 

Bukhari, Muslim, dan Abu Daud juga termasuk diantara murid-murid 

beliau.67 

Menurut Abu Hatim, beliau adalah orang yang tsiqah, adapaun 

ad- Dharir menganggap bahwa beliau adalah orang yang tsiqah, 

ahfazh, serta paling cerdas. Ibnu Hibban bahkan memasukkan beliau 

dalam kitab al-Tsiqat sebagai  bukti akan jarh dan ta’dilnya.68 

g) Abu Daud 

Menurut ‘Abdurrahman bin Hatim, nama asli beliau adalah 

Sulaiman bin Al-Asy’ats bin Syaddad bin ‘Amr bin ‘Amr, sedangkan 

menurut Abu Husein bin Jumi’ al- Saidawi, nama lengkap beliau 

adalah Sulaiman bin al-Asy’ats bin Basyr bin Syaddad, adapun 

menurut Abu Bakar bin Dasah, Abu ‘Ubaid al-Jurri, dan Abu Bakar 

al-Khatib, nama beliau adalah Sulaiman bin al-Asy’ats bin Ishaq bin 

Basyir bin Syaddad. Ibnu ‘Amr bin ‘Imran bin ‘Azdi menyebut beliau 

dengan Abu Daud as- Sijistani al-Hafizh. Beliau lahir pada tahun 202 

H.69 

Diantara guru-guru Abu Daud adalah Ibrahim bin Bassyar al-

Ramadi, Ziyad bin Ayyub al-Tusi, Sulaiman bin Harb, Muhammmad 

bin Minhal al- Darir, Hilal bin Bisyr al-Basri, Yusuf bin Musa al- 

Qaththan, Abi al-Abba al-Qalawwari, dan masih banyak lainnya.70 

Adapun diantara murid-murid beliau adalah at-Tirmidzi, 

Ibrahim bin Hamdan bin Ibahim bin Yunus al-‘Aquli, Abu Bakar 

Ahmad bin Salman al-Najad al-Faqih Ahmad bin Muhammmad  bin 

 
67 Ibnu Hajar al-Asqalani, Tahzib al- Tahzib (Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1326 H/1908 M), Jilid. 9, 

hlm. 475–476. 
68 Al-Mizzi, Tahzib al- Kamal Fii Asma wa Rijal (Beirut: Muassasah ar-Risalah,1400/1980 M) 

Jilid. 26, hlm. 513-514. 
69 Yusuf bin Abdurraḥmān al-Mizzi, Tahzib Al-Kamal Fi Asma al-Rijal (Beirut: Muassasah al-

Risalah, 1992), Jilid. 11, hlm. 355–361. 
70 Ibid. 



 
 

33 
 

 
 

Daud bin Sulaim, al-Hasan bin Abdullah al-Zari’Abu ‘Awanah 

Ya’qub bin Ishaq al-Isfarayini, dan masih banyak lainnya.71Ahmad 

bin Muhammmad bin Yasin al-Harun beranggapan bahwa Abu Daud 

adalah salah satu huffazh dalam bidang hadis Rasulullah saw. Baik 

dari segi keilmuwan, ‘illat, an sanadnya. Menurut beliau Abu Daud 

memiliki derajat tertinggi dalam ketakwaan, kesucian, kesalehan, dan 

ke-wara’-an nya diantara para fursan al-hadits. 

Adapun terkait jarh dan ta’dilnya, Abu Hatim bin Hibban 

berpendapat bahwa Abu Daud adalah salah satu pemimpin dunia 

dalam bidang fiqh, keilmuan, hafalan, ibadah, wara’, dan itqan. Selain 

itu, Abu Daud juga telah mengumpulkan, menyusun, dan membela 

sunnah.72 Beliau wafat di Basrah pada tanggal 16 Syawal tahun 275 

H.73 

Dengan demikian dapat dipastikan bahwa Abu Daud 

merupakan sosok yang adil dan kuat hafalannya. Selain itu, beliau 

memang benar berguru pada Muhammad bin Al-Minhal sehingga 

ketersambungan sanadnya dapat diakui kebenarannya. 

 

c. Tabel Praktis 

Dari penjelasan diatas, dapat penulis rincikan dengan tabel sebagai 

berikut. 

Nama 

Perawi 

Tahun 

Lahir 

Tahun 

Wafat 

Guru Murid Jarh wa Ta’dil 

Kakeknya 

yaitu 

‘Abdullah 

bin ‘Amr 

bin al-‘Ash 

 63 H 1. Nabi saw. 

2. Suraqah bin 

Malik bin 

Ju’syum 

3. ‘Abdurraḥman 

bin ‘Auf 

4. ‘Umar bin al-

Khatthab 

1. Ibrahim bin 

Muḥammad 

bin Ṭhalḥah 

2. Abu Umamah 

As’ad bin 

Sahl 

3. Anas bin 

Malik 

Beliau 

merupakan 

sahabat yang 

jarh dan 

ta’dilnya 

tidak 

diragukan 

kebenarannya 

sehingga 

 
71 Ibid. 
72 Ibid, hlm. 365. 
73 Ibid, hlm. 367. 



 
 

34 
 

 
 

5. Ayahnya 

(‘Amr bin al-

‘Ash) 

6. Mu’adz bin 

Jabal 

7. Abu Bakar al-

Ṣiddiq 

8. Abu Tsa’labah 

al-Khusyanni 

9. Abu Darda’ 

4. Ḥiban bin 

Zaid 

5. cucunya 

(Syu’aib bin 

Muḥammad 

bin 

Abdullah) 

6. Syahr bin 

Ḥausyab 

10. ‘Abdullah bin 

Buraidah 

11. ‘Abdullah bin 

Rabaḥ 

hadis yang 

beliau 

riwayatkan 

dapat 

diterima Al-

‘Ijli dan Ibnu 

Ḥibban 

memasukkan 

beliau dalam 

al-tsiqat. 

Bapaknya, 

ayah dari 

‘Amr bin 

Syu’aib 

yaitu 

Syu’aib bin 

Muhammad 

al-Sahmi 

  1. Ubadah bin 

Shamit 

2. ‘Abdullah bin 

‘Abbas 

3. ‘Abdullah bin 

‘Umar bin al-

Khattab 

4. kakeknya 

‘Abdullah bin 

‘Amr bin al- 

Ash 

5. bapaknya, 

Muhammad 

bin ‘Abdullah 

bin ‘Amr bin 

al-‘Ash. 

1. Tsabit al-

Bunani 

2. Abu Saḥabah 

Ziyad bin 

‘Amr 

3. Salamah bin 

Abi Abi al-

Khusam , 

Usman bin 

Ḥakim al-

Anṣhari 

4. ‘Atha’ al-

Khurasani 

5. juga anak 

beliau; ‘Umar 

bin Syu’aib  

dan ‘Amr bin 

Syu’aib. 

Abu Ḥatim 

al-Razi dan 

al-Dzahabi 

beranggapan 

bahwa 

Syu’aib bin 

Muḥammad 

adalah orang 

yang shuduq. 

‘Amr bin 

Syu’aib 

 

  1. Salim (hamba 

sahaya 

kakeknya 

‘Abdullah bin 

‘Amr) 

2. Sa’id Ibnu Abi 

Sa’id al-

Maqburi 

3. Sa’id bin al-

Musayyab 

4. Sulaiman bin 

Yasar 

1. Ibrahim bin 

Maisarah al-

Thaifi 

2. Ibrahim bin 

Yazid al-

Khuzi 

3. Usamah bin 

Zaid al-Laishi 

4. Ishaq bin 

‘Abdullah  

bin Abi 

Farwah 

‘Abbas dan 

Mu’awiyah 

bin Shalih 

dari Yahya 

bin Ma’in 

menyatakan 

bahwa ‘Amr 

bin Syu’aib 

adalah orang 

yang tsiqah. 



 
 

35 
 

 
 

5. Bapaknya 

(Syu’aib bin 

Muhammad 

al- Sahmi) 

6. Thawus Ibnu 

Kaisan 

7. ‘Ashim bin 

Sufyan bin 

‘Abdullah as- 

Saqafi 

8. ’Urwah bin 

Zubair 

5. Ayyub al-

Sakhtiyani, 

Habib al-

Mu’allim 

6. Hariz bin 

‘Utsman al-

Rahabi 

7. Yahya bin 

Sa’id al-

Anshari 

Habib al-

Mu’allim 

 

  1. Hasan al- Basri 

2. Attha’ bin Abi 

Rabbah 

3. ‘Umar bin 

Syu’aib 

4. Hisyam bin 

‘Urwah bin 

Abi al-

Muhazzim at- 

Tamimi. 

1. Hammad bin 

Salamah 

2. ‘Abdu al-

Waris ibnu al-

Sa’id 

3. ‘Abdu al-

Wahhab as-

Saqafi 

4. Marhum bin 

‘Abdu al-

‘Aziz al- 

Attar 

5.  Yazid bin 

Zura’i. 

Ahmad bin 

Hanbal, 

Yahya bin 

Ma’in dan 

Abu Zur’ah 

menyatakan 

bahwa beliau 

adalah orang 

yang tsiqah, 

Yazid bin 

Zurai’ 

 

 182/183 

H 

1. Ibrahim bin al-

A’laa, Israil 

bin Yunus 

2. Ayyub al-

Sakhtiyani 

3. Ja’far bin 

Hayyan Habib 

bin Syahid 

4. Habib al-

Mu’allim 

5. Hajjaj bin al-

Hajjaj al-

Bahili 

6. Syu’bah bin 

Hajjaj 

7. Muhammad 

bin Ishaq 

1. Humaid bin 

Mas’adah 

2. Khalifah bin 

Khayyat 

3. Salih bin 

Hatim 

4. Zakariya bin 

‘Abdi 

5. Ali Ibnu al-

Madini 

6. Quthaibah 

bin Sa’id 

7. Muhammad 

bin Minhal 

8. Musaddad 

bin Musarhad 

Yahya bin 

Ma’in 

mengatakan 

beliau adalah 

orang yang 

shaduq, 

tsiqah, dan 

dapat 

dipercaya. 



 
 

36 
 

 
 

8. Hisyam bin 

‘Urwah 

Muhammad 

bin Al-

Minhal  

 

  1. Ja’far bin 

Sulaiman ad-

Dhuba’i 

2. Abdul Wahid 

bin Ziyad 

3. al-Fayyad bin 

Tsabital 

Maushili 

4. Yazid bin 

Zura’i. 

1. Abu Ya’laa 

Ahmad bin 

‘Ali al-

Maushili 

2. Ahmad bin 

‘Isa al-Basri 

3. Sulaiman bin 

al-Hasan al-

Mu’addal 

4. ‘Abdullah bin 

Ahmad bin 

Hanbal 

5. Muhammad 

bin ‘Abdullah 

al- Hadrami 

6. Abi Hatim 

7. Abu Zur’ah 

al- Raziyan 

8. Abu Daud 

Menurut Abu 

Hatim, beliau 

adalah orang 

yang tsiqah. 

Abu Daud 202 

H 

275 H 1. Ibrahim bin 

Bassyar al-

Ramadi 

2. Ziyad bin 

Ayyub al-Tusi 

3. Sulaiman bin 

Harb 

4. Muhammmad 

bin Minhal al- 

Darir 

5. Hilal bin Bisyr 

al-Basr 

6. Yusuf bin 

Musa al- 

Qaththan 

7. Abi al-Abba 

al-Qalawwari 

1. at-Tirmidzi 

2. Ibrahim bin 

Hamdan bin 

Ibahim bin 

Yunus al-

‘Aquli 

3. Abu Bakar 

Ahmad bin 

Salman al-

Najad al-

Faqih Ahmad 

bin 

Muhammmad  

bin Daud bin 

Sulaim 

4. al-Hasan bin 

Abdullah al-

Zari’Abu 

‘Awanah 

Ya’qub bin 

Ishaq al-

Isfarayini 

Beliau 

merupakan 

sahabat yang 

jarh dan 

ta’dilnya 

tidak 

diragukan 

kebenarannya 

sehingga 

hadis yang 

beliau 

riwayatkan 

dapat 

diterima Al-

‘Ijli dan Ibnu 

Ḥibban 

memasukkan 

beliau dalam 

al-tsiqat. 

 

 

 



 
 

37 
 

 
 

d. Analisa Perawi 

a) Kakeknya 

b) Bapaknya 

c) ‘Amr bin Syu’aib 

d) Habib al-Mu’allim 

e) Yazid bin Zurai’ 

f) Muhammad bin Al-Minhal  

g) Abu Daud 

 

3. Analisis Kualitas Sanad Hadis 

Setelah peneliti nelakukan analisa terhadap sanad hadis yang 

diriwayatkan oleh Abu Daud dengan nomor 3532 tersebut maka dapat 

diketahui bahwa hadis tersebut adalah sahih. Hal itu dikarenakan seluruh 

perawi yang menyampaikan hadis tersebut merupakan perawi yang tsiqah, 

dan ketersambungan sanad antara satu perawi dengan perawi lain adalah 

benar merupakan guru dan murid sebagaimana yang sudah peneliti 

sampaikan di atas.  

Sementara kritikus hadis seperti Syu’aib al -Arnauth dalam Musnad 

Imam Ahmad bin Hanbal,menilai bahwa hadis di atas merupakan hadis 

bersanad hasan.74 Demikian juga menurut Muhammad Kamil Qurrah Balali 

sebagaimana yang termaktub dalam Sunan Abu Daud.75 Selain keduanya, 

at-Tirmidzi juga menilai bahwa hadis ini memiliki sanad hasan, adapun al-

Bushiri menilai hadis di atas adalah hadis yang sahih.76 

 

      4.  Pemahaman Hadis 

Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin al-Minhal, 

berkata: Telah menceritakan kepada kami Yazid bin Zurai’, berkata: Telah 

menceritakan kepada kami Habib al-Mu‘allim, dari Amr bin Syu‘aib, dari 

 
74 Ḥanbal, Musnad Al-Imam Ahmad Ḥanbal, jilid. 11, hlm. 580. 
75 Al-Sijistani, Sunan Abi Daud, jilid 5, hlm. 390. 
76 Muhammad Syaraf bin Amir al-’Azim Abadi, ’Aun Al Ma’bud ’Ala Sunan Abi Daud 

(Amman: Bait al-Afkar al-Dauliyyah, 2009), hlm. 1510. 



 
 

38 
 

 
 

ayahnya, dari kakeknya (yakni ‘Abdullah bin ‘Amr bin al-‘Ash),ra. 

:"Seorang laki-laki datang kepada Nabi saw. dan berkata: ‘Wahai 

Rasulullah! Aku memiliki harta dan anak, namun ayahku mengambil 

hartaku hingga nyaris habis’. Maka Rasulullah saw. bersabda: 'Engkau dan 

hartamu adalah milik ayahmu’. Sesungguhnya anak-anakmu adalah bagian 

dari hasil usahamu yang terbaik. Maka makanlah dari harta anak-

anakmu."77 

Hadis ini diriwayatkan oleh ‘Abdullah bin ‘Amr, dan hadis 

sebelumnya (yang serupa) diriwayatkan oleh ‘A’isyah mengenai seorang 

wanita yang tidak disebutkan namanya. Riwayat ini memiliki jalur yang 

jelas dan isi maknanya sama. Dalam hadis ini disebutkan bahwa seorang 

lelaki mengadu kepada Nabi saw. karena ayahnya sering mengambil 

hartanya hingga mengganggu keuangannya. Kita tahu bahwa seorang anak 

memang wajib memberikan nafkah kepada orang tuanya. Karena itu, Nabi 

saw. menjawab: "Engkau dan hartamu adalah milik ayahmu", yang 

maksudnya, orang tua punya hak terhadap harta anaknya.78 

Lalu Nabi saw. juga bersabda: "Anak adalah bagian dari usaha 

terbaik orang tua." Namun, ini tidak berarti orang tua boleh mengambil 

harta anak seenaknya hingga membuat sang anak kesulitan hidup. Orang tua 

tetap harus bijak dan tidak merugikan anaknya secara berlebihan dalam 

menggunakan hartanya.79 

 

5. Asbabul Wurud  

  Dapat dipahami bahwa asbabul wurud (penyebab turunnya hadis) 

adalah seorang laki-laki datang kepada Nabi saw. dan mengadu perihal 

ayahnya yang membutuhkan harta yang ia miliki sedangkan ia juga 

memiliki anak yang nafkahnya juga wajib ia tanggung.  Namun, jelas bahwa 

laki-laki yang datang kepada Nabi saw. adalah seorang a'rabi jika dilihat 

 
77 Abdul Muhsin al-‘Ibad, Syarah Sunan Abu Daud, Jilid. 19, hlm. 15. 
78 Ibid. 

       79 Ibid.  



 
 

39 
 

 
 

dari pada masa periwayatan hadis. A'rabi adalah orang yang berasal dari 

suku pedalaman Arab badui, dengan segala kebiasaan kuno dan kekurangan, 

karena mereka cenderung terbelakang dibandingkan dengan masyarakat 

kota. Ada kemungkinan bahwa sang ayah tidak mampu memenuhi 

kebutuhannya dan bergantung pada harta anaknya, seperti yang ditunjukkan 

oleh kebiasaan arab badui saat itu. Meskipun keduanya berasal dari suku 

pedalaman, sang anak tentu lebih mampu bekerja karena lebih muda dan 

lebih sehat secara fisik. Pada konteks ini, alasan yang mendasari perintah 

wajib nafkah kepada orang tua harus diketahui. Pemahaman tentang hadis 

di atas, sebagaimana disebutkan sebelumnya, menunjukkan bahwa 

ketidakberdayaan orang tua untuk memenuhi kebutuhan hidup mereka 

adalah alasan nafkah kepada orang tua dihukumi wajib. Oleh karena itu, 

perintah wajib nafkah ini berlaku bagi sang anak yang dianggap memiliki 

kemampuan yang lebih besar untuk mencari nafkah. Namun, jika situasi 

sebaliknya terjadi, yaitu orang tua berkecukupan dan anaknya memiliki 

keterbatasan fisik atau materi, maka kewajiban nafkah dapat berpindah ke 

orang tuanya. Adapun tujuan Nabi saw. menetapkan wajib nafkah kepada 

orang tua adalah untuk menjaga kehormatan mereka. Kehormatan yang 

dimaksud adalah kehormatan orang tua (yang dinafkahi) dan anak (yang 

menafkahi). Kemampuan untuk memenuhi kebutuhan diri dan keluarganya 

akan membantunya memperoleh kehormatan diri dan mencegah tindakan 

memalukan seperti mencuri atau semisalnya. 80 

 

5. Pendapat Para Ulama  

 Dalam kitab Al-Mughniy, Imam Ibnu Qudamah l-Maqdisi 

mengatakan, "Boleh saja seorang ayah mengambil harta anaknya semaunya 

lalu ia miliki, apalagi hal itu dibutuhkan oleh ayahnya."  Mengambilnya 

tanpa alasan juga boleh.  Ayah dapat mengambil harta tersebut dari anak-

 
80 Salim al-Hilali, Bahj Nazhirin, (Darr Ibnu Jauzi: Beirut Jilid 3, 1425 H), hlm. 123. 



 
 

40 
 

 
 

anaknya, baik yang masih kecil maupun dewasa.  Namun, pembolehan 

harus memenuhi dua syarat. 

a) Tidak boleh mengambil harta secara keseluruhan dan 

membahayakan anak atau mengambil barang-barang penting 

anaknya.  

b) Tidak boleh mengambil harta dengan maksud untuk 

memberikannya kepada orang lain.81 

  Berbeda dengan Syaikh Utsaimin, dia mengatakan bahwa 

mengambil harta anak harus memenuhi beberapa syarat, tetapi tidak secara 

mutlak. 

a) Pengambilan harta tidak boleh menimbulkan kerugian bagi anak. 

seperti mengambil makanan anak yang dibutuhkan untuk 

menghilangkan lapar atau pakaian anak yang dibutuhkan untuk 

melindungi tubuhnya dari cuaca dingin. 

b) Harta yang diambil tidak harus memenuhi kebutuhan dasar anak. 

Misalnya, ayah tidak boleh mengambil harta budak perempuan yang 

menjadi pelayannya karena hal ini berkaitan dengan kebutuhan 

anak. Begitu juga, jika anak hanya memiliki mobil yang dibutuhkan 

untuk pulang pergi tetapi tidak memiliki uang yang cukup untuk 

membeli mobil pengganti, maka ayah tidak boleh mengambil harta 

tersebut.  

c) Ayah tidak boleh mengambil harta milik salah satu anaknya untuk 

diberikan kepada anak lain. Hal ini akan menimbulkan permusuhan 

antara anak-anaknya.  Selain itu, ada pengistimewaan terhadap 

beberapa anak, meskipun mereka tidak membutuhkannya. Jika anak 

yang diberikan memang membutuhkannya, maka harus diberikan 

kepada anak yang membutuhkannya, selama tidak ada 

pengistimewaan.82 

 
  81 Ibnu Qudamah, al-Mughni, Jilid. 5(Beirut: Darr al-Fikr, 1985), hlm. 368. 

82 Abdul ‘Aziz al- Utsaimin, Fatwa Islamiyyah, Jilid. 5(Beirut: Dar al- Kutub al-‘Ilmiyyah:  

,1993), hlm. 108. 



 
 

41 
 

 
 

B. Analisis Hadis Tentang Kepemilikan Harta Anak Terhadap Orang Tua 

serta Relevansinya terhadap Birrul Walidain 

1. Menemukan Muatan Birrul Walidain Dalam Hadist Kepemilikan Harta 

Anak Terhadap Orang Tua 

  Secara tekstual, hadis ini menyatakan bahwa seorang ayah boleh 

mengambil harta anaknya selama masih dalam kadar sewajarnya dan tanpa 

maksud menguasai harta anaknya. Namun, jika dipahami lebih jauh, 

sebagaimana dikutip dari 'Aun al Ma'bud 'Alaa Sunan Abu Daud, makna 

hadis ini berkembang menjadi kewajiban anak untuk menafkahi orang tua 

yang membutuhkan mereka.83 

 قاَلَ » أنَْتَ وَمَالُكَ لِوَالِدِكَ إِنَّ أوَْلَادكَُمْ مِنْ أَطْيَبِ كَسْبِكُمْ فَكُلُوا مِنْ كَسْبِ أوَْلَادكُِمْ «. 

Artinya :  

Beliau bersabda, “Kamu dan hartamu adalah milik orang tuamu. 

Anak-anakmu termasuk hasil usahamu yang terbaik, maka makanlah 

dari hasil usaha anak-anakmu."84 

  

  Kebolehan orang tua untuk menggunakan harta anaknya untuk 

kepentingan mereka sendiri adalah contoh makna tekstual dari hadis ini 

sehingga ada perintah untuk memberi nafkah kepada orang tua ini. Selain 

itu, perintah ini didasarkan pada ketidakmampuan orang tua untuk 

memenuhi kebutuhan mereka sendiri, seperti yang dilakukan oleh orang 

Arab badui yang datang kepada Nabi Muhammad dengan segala 

keterbatasannya dan orang-orang dari suku tersebut. Namun, dalam kasus 

di mana orang tua memiliki sumber daya keuangan yang cukup dan sang 

anak mengalami kesulitan keuangan, tanggung jawab nafkah juga beralih 

ke orang tua.85 

  Kewajiban ini tetap ada, tidak peduli apakah anak berada dalam 

kondisi terdesak atau tidak memiliki penghasilan. Lebih jauh lagi, semua 

 
83 Abadi, ’Aun Al-Ma’bud ’Alaa Sunan Abu Daud, hlm. 1510. 
84 Abu Daud Sulaiman bin Al-Asy’ats as- Sijistani, Sunan Abu Daud, Darr Kutub ‘Arabi: Beirut 

Jilid 3, hlm. 312. 
85 Ibid. 



 
 

42 
 

 
 

anak harus bekerja untuk mencari uang untuk memenuhi kebutuhan orang 

tuanya. Jika hadis ini dikombinasikan dengan situasi kontemporer, seperti 

fenomena sosial generasi sandwich, maka menjadi bagian dari generasi 

sandwich bukanlah beban, tetapi sebuah kewajiban yang tidak perlu 

diperdebatkan. Mengingat banyaknya keluhan kepada orang tua tentang 

ketidakmampuan mereka untuk merencanakan keuangan untuk membantu 

anak-anak mereka memenuhi kebutuhan. Faktanya, ketika anak masih kecil, 

orang tua bertanggung jawab atas nafkah orang tua.86 

  Adapun perantara yang digunakan dalam pemenuhan nafkah kepada 

orang tua bersifat semampunya sehingga tidak ada ketentuan maupun 

pembatasan terkait materi tertentu yang harus diberikan baik itu berupa  

uang, benda, makanan dan juga semisalnya tentu dibolehkan selama dapat 

memenuhi kebutuhan orang tua. 

  Jika kewajiban menafkahi pasangan tidak dianggap sebagai beban, 

kewajiban menafkahi orang tua juga seharusnya. Nabi Muhammad saw. 

bahkan berkata, "  yang berarti bahwa jiwa dan harta anak ,"  أنَْتَ وَمَالُكَ لِوَالِدِكَ   

tidak boleh diberikan kepada orang tuanya. Oleh karena itu, penting bagi 

orang tua untuk memahami hak mereka terhadap harta anak dan diri mereka 

sendiri. 

  Kewajiban menafkahkan orang tuanya, tidak terlepas dari beberapa 

syarat, yaitu:87 

a) Istilah "anak dalam kelonggaran rezeki" merujuk pada kondisi di 

mana seorang anak tidak berada dalam kesulitan ekonomi dan 

memiliki persediaan makanan atau harta yang lebih dari cukup untuk 

dirinya sendiri pada waktu tersebut. 

b) Kewajiban seorang anak untuk menafkahi orang tuanya bergantung 

sepenuhnya pada kondisi finansial orang tua tersebut. Kewajiban ini 

hanya berlaku apabila orang tua tidak memiliki harta atau aset sama 

 
86 Ibid. 

 87 Syamsul Bahri, Nafkah Anak kepada Orang Tua dalam Pandangan Hukum Islam, Jurnal 

Hukum, Vol. 2 Tahun 2016, hlm. 162. 



 
 

43 
 

 
 

sekali untuk memenuhi kebutuhannya. Sebaliknya, jika orang tua 

masih memiliki kekayaan yang cukup, maka kewajiban nafkah dari 

anak menjadi gugur. Aturan ini tetap berlaku sekalipun orang tua 

berada dalam kondisi fisik yang lemah atau sakit. 

  Imam Syafi'i berpendat orang tua yang wajib diberi nafkah oleh 

anaknya, dengan dua syarat, yaitu: 

a) Apabila orang tua fakir dan tidak kuat bekerja. 

b) Apabila orang tua fakir dan tidak luat otaknya. 

  Dalam konteks tanggung jawab nafkah antara anak dan orang tua, 

terdapat dua pandangan yang berbeda. Imam Syafi'i menekankan 

pentingnya anak untuk memenuhi kewajiban nafkah kepada orang tua, 

tanpa mempertimbangkan keadaan anak itu sendiri. Hal ini didasarkan pada 

dalil dari Al-Qur'an, khususnya dalam surat Luqman ayat 15, yang 

menekankan bahwa seorang anak harus berbuat baik dan menjaga orang 

tuanya dengan sebaik-baiknya. Dalam pandangan ini, tanggung jawab 

nafkah dari orang tua kepada anak dianggap sebagai suatu kewajiban yang 

tidak dapat diabaikan.  

  Di sisi lain, pandangan pertama yang lebih seimbang 

mempertimbangkan keadaan kedua belah pihak, baik orang tua maupun 

anak. Dalam hal ini, kelahiran seorang anak membawa tanggung jawab bagi 

orang tua untuk memberikan nafkah dan pendidikan yang baik. Allah 

memerintahkan anak untuk membalas budi baik orang tua dengan kasih 

sayang, perlindungan, dan perhatian sepanjang waktu. Hal ini dapat 

dianalogikan dengan situasi sebagai berikut.88 

a) Ketika orang tua berada dalam keadaan yang sangat kaya atau tidak 

memerlukan nafkah dari anak, maka kewajiban anak untuk memberikan 

nafkah dapat dianggap hilang. Hal ini dapat dianalogikan dengan situasi 

di mana seseorang yang berutang tidak perlu mengembalikan utangnya 

jika pemilik utang tersebut merelakannya. Dengan kata lain, jika orang 

 
 88 Ibid. 



 
 

44 
 

 
 

tua tidak memerlukan nafkah, maka kewajiban anak untuk memberikan 

nafkah menjadi gugur. 

b) Selain itu, ada juga pengecualian lain yang perlu dipertimbangkan. Jika 

anak benar-benar tidak mampu atau tidak memiliki kekuatan untuk 

berusaha, maka kewajiban untuk memberikan nafkah juga dapat gugur. 

Namun, jika keadaan anak dan orang tua sejajar, di mana keduanya 

sama-sama tidak mampu, maka anak tetap dianjurkan untuk berbuat 

ihsan kepada orang tua dengan memberikan nafkah sesuai dengan 

kemampuannya. Pemberian ini tidak harus mencukupi kebutuhan orang 

tua secara penuh, tetapi cukup. 

  Dengan demikian, birrul walidain dapat dilihat dari kewajiban anak 

untuk memberikan nafkah kepada orang tua adalah suatu hal yang tidak 

dapat diabaikan. Dalam masyarakat, sering kali anak yang sudah dewasa 

dan mampu mengurus diri sendiri masih diharapkan untuk menafkahi orang 

tua. Kewajiban ini memiliki ketentuan dan syarat tertentu yang harus 

dipenuhi, dan dapat gugur jika syarat-syarat tersebut tidak terpenuhi atau 

jika terdapat alasan-alasan tertentu yang mendasarinya. Oleh karena itu, 

penting untuk memahami konteks dan keadaan masing-masing individu 

dalam menjalankan kewajiban ini. 

 

2. Hikmah Dan Relevansinya di Zaman Sekarang Perihal Birrul Walidain 

Dalam Hadis Kepemilikan Harta Anak Terhadap Orang Tua 

  Menurut penulis, hadis yang telah dipaparkan sebelumnya ada 

kaitannya dengan fenomena sosial kontemporer yang dikenal sebagai 

generasi sandwich, di mana seseorang terhimpit di antara dua generasi: 

tanggung jawab finansial dan pengasuhan terhadap anak yang beranjak 

dewasa sekaligus menanggung biaya orang tuanya yang berusia senja. 

Merasa puas dengan kondisi keuangan dapat dicapai dengan memahami 

bahwa memberi nafkah kepada orang tua bukanlah tanggung jawab, 

melainkan kewajiban seorang anak kepada orang tuanya, seperti yang 

terlihat dalam hadis yang dibahas. Selama ini, masih belum dipahami 



 
 

45 
 

 
 

dengan baik tentang kewajiban nafkah orang tua menyebabkan asumsi 

bahwa orang tua gagal mempersiapkan uang untuk masa depan mereka 

dengan baik, sehingga membebankan tanggung jawab nafkah kepada anak.  

  Perlu diketahui bahwa hikmah dalam birrul walidain di zaman 

sekarang ini sangat luar biasa impact yang didapatkan, maka hikmah ini bisa 

dilihat dari cara sebagai berikut.  

a) Kriteria anak menunjukkan ekspresi senang dan berbicara dengan 

santun ketika mendengar orang tuanya memanggilnya atau mengatakan 

sesuatu kepadanya. Ia tidak hanya menanggapi dengan cepat, tetapi 

memberi respons yang lebih baik daripada orang tua. Dalam contoh lain, 

jika seorang anak diberikan oleh orang tuanya uang untuk belajar di luar 

kota, anak tersebut harus menjaga uang tersebut sebagai janji dan 

berusaha sebaik mungkin untuk belajar sebanyak mungkin. Ketika 

anak-anak berhasil dan mendapatkan pekerjaan, mereka juga harus 

menjadi lebih pengertian dalam memperhatikan kebutuhan orang tua 

dan meluangkan waktu untuk bertemu dengan orang tua.89 

b) Ketika mereka menikmati makanan lezat di restoran, banyak orang yang 

teringat kepada orang tuanya. Mereka sering berpikir apakah orang tua 

mereka sudah makan atau tidak, atau apakah mereka pernah makan 

makanan yang enak seperti ini atau tidak. Seperti yang terdapat kisah 

pada zaman nabi, yaitu kisah Abu Hurairah ra. Ketika Abu Hurairah ra. 

dan beberapa sahabat lainnya berkunjung ke rumah Rasulullah saw. 

pada suatu hari, dia hanya makan satu biji kurma dan menyisihkan satu 

biji lainnya. Ketika ditanya oleh Rasulullah saw mengapa hanya 

memakan satu biji dan menyisihkan yang satu biji?, jawabnya satu biji 

kurma ini akan diperuntukkan ibunya. 90Berbuat baiklah kepada orang 

tua (ibu dan bapak). Sungguh tiada tara kebaikan seorang ibu kepada 

anaknya, tidak pernah terdengar keluhannya ketika mengandung, 

 
 89 Uswatun Fajriatin, Berbakti kepada Orang Tua Dalam Perspektif Al- Qur’an, Jurnal 

Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 2 Tahun 2020, hlm. 19. 

 90 Mahmud Musthafa Sa’ad, “ Golden Stories: Kisah- Kisah Indah dalam Sejarah Islam” 

(Pustaka al- Kautsar: Jakarta Timur, 2017), hlm. 550.  



 
 

46 
 

 
 

melahirkan, menyusui, merawat dan membesarkan anak meski ia 

ngantuk, lelah, dan lapar. Mendampingi dengan menyediakan waktu 

berharga bersama mereka, meringankan beban kehidupan sehari-hari 

orang tua. Ini adalah tindakan yang sama seperti yang dilakukan oleh 

orang tua ketika seorang anak masih kecil.91 

c) Berbakti kepada orang tua dapat mencakup perawatan fisik dan mental 

selama mereka sakit atau lemah. Merawat orang tua yang sakit adalah 

bentuk pengabdian yang sangat tinggi di mana anak tidak hanya 

memberikan perawatan medis yang diperlukan, tetapi juga memastikan 

bahwa orang tua merasa dihargai dan dicintai. Merawat orang tua 

dengan kesabaran dan ketekunan terutama di masa sulit adalah contoh 

nyata dari kasih sayang dan penghormatan yang mendalam. Salah satu 

cara lain untuk menjadi berbakti kepada orang tua adalah dengan 

menghormati keputusan dan pendapat orang tua, bahkan jika itu berbeda 

dengan keinginan pribadi.92 

d) Berbagai perubahan yang dialami orang tua lanjut usia baik dari segi 

fisik maupun psikologis, sehingga membuat mereka menjadi lebih 

sensitif dan mudah tersinggung. Tanggung jawab dalam pengasuhan 

anak sejatinya adalah kewajiban utama kita sebagai orang tua, bukan 

semata-mata dibebankan kepada orang tua. Jika kita mengabaikan 

tanggung jawab ini hingga menimbulkan dampak negatif bagi 

perkembangan anak, maka kita sendirilah yang harus dimintai 

pertanggungjawaban, terlebih apabila kelalaian tersebut timbul karena 

ambisi karier atau kepentingan pribadi.93Meskipun pada umumnya 

orang tua (kakek dan nenek) merasa bahagia dengan kehadiran cucu-

cucu mereka, bukan berarti mereka wajib mengambil alih tanggung 

jawab pengasuhan sepenuhnya. Jika mereka harus mengasuh cucu 

sepanjang hari, setiap hari, atau bahkan sepanjang minggu, hal ini dapat 

 
 91 Ibid, hlm. 43. 

 92 Ibid. 

 93 Alfian Muhammad, “Optimalisasi Financial Well Being Generasi Sandwich di Indonesia”, 

Jurnal Hukum Keluarga,  Vol. 5, No. 1 Tahun  2022, hlm. 129. 



 
 

47 
 

 
 

menjadi beban fisik maupun emosional yang besar, terutama di usia 

lanjut. Namun demikian, dalam konteks birrul walidain, menitipkan 

anak kepada orang tua sesekali dengan niat yang tulus dan cara yang 

penuh hormat dapat menjadi bentuk kebaikan, selama hal tersebut tidak 

memberatkan dan dilakukan dengan komunikasi yang baik. Generasi 

sandwich dituntut untuk bijaksana dalam menyeimbangkan tanggung 

jawab sebagai anak dan sebagai orang tua.94 

e) Berbakti kepada orang tua dapat diwujudkan melalui bantuan fisik dan 

material. Ini meliputi membantu pekerjaan rumah tangga, memenuhi 

kebutuhan hidup orang tua, dan memberikan dukungan finansial jika 

diperlukan. Bantuan fisik dan material adalah bentuk konkret dari rasa 

tanggung jawab anak kepada orang tua. 

f) Orang tua juga membutuhkan dukungan emosional, terutama di masa 

lanjut usia. Memberikan perhatian, mendengarkan keluh kesah, dan 

menemani mereka di saat mereka membutuhkan adalah wujud nyata 

dari berbakti. Bahwa dukungan emosional dari anak dapat 

meningkatkan kebahagiaan dan kesejahteraan psikologis orang tua. 

g) Menghormati dan mematuhi orang tua adalah bentuk lain dari bakti 

yang penting. Hal ini termasuk berbicara dengan sopan, tidak 

membantah, dan menghormati keputusan atau pendapat mereka selama 

tidak bertentangan dengan nilai-nilai kebaikan. Penghormatan kepada 

orang tua mencerminkan tingkat kematangan moral seorang anak. 

h) Doa untuk kesejahteraan orang tua, baik yang masih hidup maupun yang 

telah meninggal, adalah bagian integral dari berbakti. Dalam Islam, hal 

ini sering diungkapkan dengan do’a seperti "Rabbighfir li 

waliwalidayya warhamhuma kama rabbayani shaghira" (QS. Al-Isra: 

24). Do’a anak adalah salah satu bentuk bakti spiritual kepada orang tua. 

i) Melanjutkan nilai-nilai dan cita-cita mulia yang diajarkan orang tua. 

Misalnya, menjaga nama baik keluarga, meneruskan usaha atau 

 
 94 Ibid.  



 
 

48 
 

 
 

pekerjaan yang mereka mulai, serta mewujudkan harapan mereka yang 

positif. Melanjutkan warisan keluarga adalah salah satu cara anak untuk 

menunjukkan penghormatan kepada pengorbanan orang tua mereka. 

 Berbakti kepada orang tua memiliki dampak positif yang luas, baik 

bagi anak maupun orang tua. Orang tua merasa dihargai dan dihormati, 

sementara anak mendapatkan keberkahan dan pelajaran moral yang 

mendalam. Selain itu, berbakti kepada orang tua menciptakan hubungan 

keluarga yang erat dan harmonis, yang pada akhirnya berkontribusi pada 

stabilitas sosial. Sebagaimana disebutkan, nilai berbakti kepada orang 

tua tidak hanya memiliki dampak individual tetapi juga sosial. Nilai ini 

mengajarkan generasi muda untuk menghargai hubungan kekeluargaan 

dan menjadi teladan bagi generasi berikutnya.95 

 Menurut penulis, berbakti kepada orang tua berarti menjalin 

hubungan baik dengan mereka dengan cinta dan rendah diri bukan takut 

mendapat ancaman atau takut mereka tidak akan menerima apa yang 

mereka butuhkan. Oleh karena itu, tindakan bakti tersebut harus benar-

benar tulus untuk kedua orang tua, bukan karena keuntungan atau 

keterpaksaan, tapi dengan niat yang tulus. Dengan menerapkan ajaran ini 

secara konsisten, seorang anak dapat memastikan bahwa ia telah 

melaksanakan salah satu kewajiban dalam hidupnya, yakni, berbakti 

kepada orang tua. 

   

  

 
95 Ibid. 


