
 
 

KONSEP JIHAD DALAM AL-QUR‟AN  

STUDI KOMPARATIF TAFSIR IBNU KATSIR DAN 

TAFSIR IBNU „ASYUR 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk Memenuhi Salah Satu Syarat guna Memperoleh  

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 

 

 

 

 

Oleh : 

 

M. RISMAN MUKHONIADI 

NIM : 12130212560 

 

Pembimbing I 

Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc. MA 

 

Pembimbing II 

Syahrul Rahman, MA 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

TA. 1447 H / 2025 M 

318/IAT-U/SU-S1/2025 



 
 

  



 
 

  



 
 

  



 
 

  



 
 

MOTTO 

احِداً ينُْسِيْكا أالْفاً مِها النعِّام ا وا  لَا تاجْعالْ هامًّ

―Jangan sampai satu kesusahan melupakanmu dari seribu kenikmatan‖ 

  

JANGAN LUPA UNTUK SELALU BERSYUKUR 

KARNA KESULITAN YANG DATANG MENIMPA HANYALAH UJIAN 

UNTUK MENGHADIRKAN KENIKMATAN YANG LAINNYA 

  



 

i 
 

KATA PENGANTAR 

 بسم الله الرحمن الرحيم
Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah Subhanahu wa Ta‘ala yang telah 

melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya sehinga penulis dapat menyelesaikan 

skripsi yang berjudul “Konsep Jihad dalam Al-Qur‟an Studi Komparatif Tafsir 

Ibnu Katsir dan Tafsir Ibnu „Asyur” ini dengan baik. Selanjutnya, shalawat serta 

salam semoga senantiasa tercurah untuk baginda Nabi Muhammad Shallallahu 

‗Alaihi Wasallam yang telah menuntun manusia dari alam kejahilan menuju alam 

yang penuh dengan ilmu pengetahuan seperti saat ini.  

Maksud dari penulisan skripsi ini adalah untuk memenuhi syarat penelitian 

skripsi guna memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) di Prodi Ilmu Al-Qur‘an 

dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau. Skripsi ini membahas tentang bagaimana makna jihad yang terkandung 

dalam QS. Al-Baqarah ayat 217-218 dan bagaimana konsep jihad dari dua 

mufassir (Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur). 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan skripsi ini tidak akan 

bisa selesai tanpa bantuan dari banyak pihak. Oleh karena itu, penulis 

mengucapkan terima kasih kepada semua pihak yang terkait. Mohon maaf karena 

keterbatasan ruang dan waktu, penulis tidak bisa menyebutkan nama satu per satu, 

namun setiap kontribusi dan do‘a yang telah diberikan tidak akan terlupakan. 

Semoga Allah Subhanahu wa Ta‘ala membalas segala kebaikan dan melimpahkan 

karunia terbaik kepada kita semua. Penulis mengucapkan terima kasih kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti, MS, SE, M.Si, AK, CA beserta jajarannya yang telah memberikan 

kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di universitas ini. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin Dr. Rina Rehayati, M.Ag., Wakil Dekan I Dr. H. 

Iskandar Arnel,MA, Ph.D, Wakil Dekan II Dr. Afrizal Nur, M.IS. dan Wakil 

Dekan III Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA. 

3. Bapak Dr. H. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA selaku Ketua Program Studi 

Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir dan Bapak Syahrul Rahman, MA selaku sekretaris 

Program Studi Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir serta seluruh jajarannya. 



 

ii 
 

4. Bapak Dr. H. Agustiar M.Ag selaku Penasehat Akademik yang selalu 

memberikan arahan dan bimbingan kepada penulis hingga sampai ke tahap 

penyusunan skripsi seperti saat sekarang ini.  

5. Bapak Dr. H. Agus Firdaus Chandra, Lc. MA selaku Pembimbing I dan 

Bapak Syahrul Rahman, MA selaku Pembimbing II yang telah mendampingi 

penulis dan memberikan arahan hingga penulis bisa menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini. Terima kasih penulis ucapkan kepada beliau atas 

segala nasihat, motivasi dan bimbingannya yang telah diberikan kepada 

penulis. 

6. Bapak Dr. H. Agus Firdaus Chandra, Lc., M.Ag selaku Ketua/Penguji I, Ibu 

Dr. Khairiah, M.Ag selaku Sekretaris/Penguji II, Bapak Usman, M. Ag, Dr. 

H. Ali Akbar, MIS selaku Penguji III, dan Bapak Dr. H. Agustiar, M.Ag 

dengan hormat dan penuh rasa syukur, penulis menyampaikan terima kasih 

yang sebesar-besarnya kepada dosen penguji yang telah memberikan arahan, 

masukan, dan kritik yang membangun demi kesempurnaan skripsi ini. Setiap 

saran dan koreksi yang diberikan sangat membantu penulis dalam 

memperbaiki dan menyempurnakan isi karya ini. Segala ilmu, waktu, dan 

dedikasi yang telah diberikan merupakan kontribusi berharga dalam proses 

akademik penulis. 

7. Seluruh dosen yang telah memberikan materi perkuliahan, semoga Allah 

membalas kebaikan yang telah dilakukan dan Allah jadikan ilmu yang 

diberikan menjadi bermanfaat serta menjadi amal jariyah.  

8. Kepala Perpustakaan Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

beserta staf jajarannya yang telah memberikan kesempatan kepada penulis 

untuk membaca dan meminjam buku sebagai referensi yang mendukung 

pembahasan dalam penyusunan skripsi ini. 

9. Cinta pertama dan panutanku, Ayahanda Andy Syahputra. Terima kasih telah 

membantu penulis membentuk hidup dengan penuh semangat, 

memperlakukan penulis sebagai putra terbaik di dunia, tanpa ragu 

mendukung, memberikan do‘a, motivasi, dan menjadi inspirasi terbaik, 

mendidik dengan penuh kasih sayang, memberikan segala hal yang Ayah bisa 



 

iii 
 

agar penulis bisa mencapai impian, menghapus kesedihan dan kesulitan apa 

pun yang dirasakan. Terima kasih kesayanganku, Ayahanda terbaik dalam 

kehidupanku semoga Allah senantiasa memberkahi dan melindungi ayah. 

10. Pintu surgaku, Ummi tercinta Nurul Anjani. Terima kasih yang sebesar-

besarnya penulis sampaikan kepada Ummi yang tiada henti mendo‘akan 

kebaikan dan senantiasa mendampingi penulis melewati kehidupan yang 

penuh tantangan dan misteri. Sosok penyemangat dan teman terbaik, tempat 

nyaman untuk berbagi segala cerita, terima kasih Ummi telah sepenuhnya 

percaya melepaskan putra kesayangan melangkah ke tanah rantauan untuk 

belajar dan menimba ilmu. Segenap cinta, kasih sayang yang tiada akhir, 

pelukan hangat dan kesetiaan yang beliau berikan, putra kecil Ummi 

mengucapkan terima kasih. 

11. Tak lupa juga saudara-saudara penulis yang sangat penulis sayangi dan 

banggakan, M. Rispan Mukhoniadi, Genta Samudra Ramadhan, Sherin 

Syahilla Andini, dan Muhammad Hawari Abdillah yang senantiasa 

memberikan doa dan dukungan terbaik sehingga dapat membantu penulis 

baik dari segi materi maupun non materi. Semoga Allah senantiasa 

memberikan rezeki yang berlimpah serta kesehatan. Aamiin. 

12. Keluarga besar Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir, khususnya Kelas C Angkatan 2021 

dan seluruh teman-teman terbaik yang telah berjuang bersama, menjadi cerita 

indah dan kenangan manis turut menghiasi kehidupan di masa perkuliahan. 

Semoga, jarak dan waktu tidak memisahkan kita untuk terus menjalin 

silaturahmi, sukses dan jadilah orang-orang hebat.  

13. Untuk sahabat terbaik Mhd. Sholeh Irfansyah, Mhd. Irwan Maulana, Khoirul 

Hamza Hasibuan, M. Zainur Candra Saputra, Muhammad Affan, M. Zacky, 

Mhd. Hadi Wahyudi, Ilham Vandu Anugerah, Muhammad Syahir Bin Anwar, 

dan Munna ‗Ulya Zakiyah terima kasih atas pertemuan kita dibangku 

perkuliahan sehingga menjadi teman dalam berbagi cerita dan kebersamaan 

mengiringi perjalanan kita selama masa perkuliahan. 

Penulis menyadari akan keterbatasan ilmu dan kemampuan penulis dalam 

penyusunan skripsi ini. Oleh karena itu, penulis mengharapkan kritik dan saran 



 

iv 
 

yang bersifat membangun untuk kesempurnaan skripsi ini. Semoga skripsi ini 

bermanfaat bagi semua pihak dan kepada Allah penulis berdo‘a semoga kebaikan 

mengiringi kita semua serta semua orang yang terlibat dalam proses hingga 

selesainya penulisan skripsi ini senantiasa dilimpahi rahmat dan karunia dari-Nya. 

Aamiin ya rabbal ‗alamin. 

Pekanbaru, 03 Juli 2025 

 

 

  

       M. Risman Mukhoniadi 

       NIM: 12130212560  



 

v 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN JUDUL 

LEMBAR PENGESAHAN 

NOTA DINAS 

SURAT PERNYATAAN KEASLIAN KARYA TULIS
i
 

MOTTO 

KATA PENGANTAR ............................................................................................. i 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ........................................................................ vii 

ABSTRAK ............................................................................................................ ix 

ABSTRACT ............................................................................................................ x 

 xi ..................................................................................................................... الملخص

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

B. Penegasan Istilah ........................................................................................... 6 

C. Identifikasi Masalah ...................................................................................... 8 

D. Batasan Masalah............................................................................................ 8 

E. Rumusan Masalah ......................................................................................... 9 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ..................................................................... 9 

G. Sistematika Penulisan ................................................................................. 10 

BAB II KAJIAN TEORITIS ........................................................................ 12 

A. Landasan Teori ............................................................................................ 12 

1. Jihad ................................................................................................................. 12 

2. Kitab Tafsir Al-Quran Al-„Azim .................................................................... 14 



 

vi 
 

3. Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir ........................................................... 16 

B. Literatur Review.......................................................................................... 19 

BAB III METODE PENELITIAN ..................................................................... 24 

A. Jenis Penelitian ............................................................................................ 24 

B. Sumber Data Penelitian ............................................................................... 24 

C. Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 25 

D. Teknik Analisis Data ................................................................................... 26 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS .............................................. 28 

A. Penafsiran Ayat-ayat Jihad Perspektif Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur ........... 28 

B. Konsep Jihad Perspektif Ibnu Katsir dan Ibnu Asyur ................................. 41 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 50 

A. Kesimpulan ................................................................................................. 50 

B. Saran ............................................................................................................ 51 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

BIODATA PENULIS 

 

  



 

vii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 „ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

 



 

viii 
 

B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dan dhommah dengan ―u‖ sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang  = Â Misalnya  قال  menjadi Qâla  

Vokal (I) Panjang  = Î Misalnya  قيل  menjadi Qîla  

Vokal (u) panjang  = Û   Misalnya  دون  menjadi Dûna 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

―i‖, melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah 

ditulis dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)  = و  Misalnya  قىل  Menjadi Qawlun  

Diftong (ay)  = ي  Misalnya  خيز  Menjadi Khayrun 

C. Ta‟ marbuthah (ة) 

Ta‘marbuthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‘ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya   الزسلة المدرسة  menjadi 

al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  فى

 .menjadi fi rahmatillah رحمة الله

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali 

terletak di awal kalimat, sedangkan ―al‖ lafadl jalalah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan 

contoh-contoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan…. 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masya‘Allah ka‘na wa ma‘lam yasya‘lam yakun....  



 

ix 
 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji konsep jihad dalam Al-Qur‘an merupakan tema yang kaya 

dan kompleks, yang tidak hanya terbatas pada aspek konfrontasi fisik atau militer, 

tetapi juga mencakup perjuangan spiritual, sosial, dan moral dalam membela 

agama serta menegakkan nilai-nilai keadilan. Keragaman penafsiran terhadap 

ayat-ayat jihad menunjukkan bahwa setiap mufassir memiliki pendekatan dan 

kerangka pemikiran yang berbeda, yang dipengaruhi oleh latar belakang 

metodologi, konteks zaman, dan orientasi epistemologis masing-masing. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi ayat-ayat tentang jihad dalam Al-

Qur‘an serta menganalisis perbandingan penafsiran antara dua mufassir 

terkemuka, yakni Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Āsyūr, terhadap empat ayat utama yang 

memuat konsep jihad, yaitu QS. An-Naḥl/16:110, QS. Al-‗Ankabūt/29:69, QS. 

Muḥammad/47:31, dan QS. Aṣ-Ṣaff/61:11. Metode yang digunakan adalah 

kualitatif-deskriptif dengan pendekatan kepustakaan (library research) dan analisis 

komparatif. Sumber primer diperoleh dari Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm karya Ibnu 

Katsir dan Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr karya Ibnu ‗Āsyūr. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Ibnu Katsir cenderung menafsirkan jihad secara tekstual dan 

historis, dengan penekanan pada aspek pahala dan legitimasi syar‗i dalam konteks 

asbāb al-nuzūl. Sebaliknya, Ibnu ‗Āsyūr menekankan pendekatan linguistik, 

maqāṣidī, dan kontekstual, yang memandang jihad sebagai sarana pembentukan 

karakter umat dan transformasi sosial. Perbandingan ini memperlihatkan bahwa 

makna jihad dalam Al-Qur‘an bersifat multidimensional dan adaptif, serta 

menuntut pendekatan tafsir yang responsif terhadap dinamika zaman. 

Kata Kunci: Jihad, Al-Qur‟an, Ibnu Katsir, Ibnu „Asyur 

  



 

x 
 

ABSTRACT 

This research the concept of jihad in the Qur'an is a rich and complex theme that 

is not limited to physical or military confrontation, but also encompasses spiritual, 

social, and moral struggles in defending religion and upholding justice values. The 

diversity of interpretations of jihad verses shows that each exegete has a different 

approach and framework of thought, influenced by methodological backgrounds, 

historical contexts, and individual epistemological orientations. This research 

aims to identify verses about jihad in the Qur'an and analyze the comparative 

interpretations between two prominent exegetes, namely Ibn Kathir and Ibn 

'Āshūr, regarding four main verses containing the concept of jihad, namely QS. 

An-Naḥl/16:110, QS. Al-'Ankabūt/29:69, QS. Muḥammad/47:31, and QS. Aṣ-

Ṣaff/61:11. The method used is qualitative-descriptive with a literature approach 

and comparative analysis. Primary sources were obtained from Tafsīr al-Qur'ān al-

'Aẓīm by Ibn Kathir and Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr by Ibn 'Āshūr. The research 

results show that Ibn Kathir tends to interpret jihad textually and historically, with 

an emphasis on reward aspects and shar'i legitimacy in the context of asbāb al-

nuzūl. In contrast, Ibn 'Āshūr emphasizes a linguistic, maqāṣidī, and contextual 

approach, viewing jihad as a means of forming the character of the community 

and social transformation. This comparison shows that the meaning of jihad in the 

Qur'an is multidimensional and adaptive, and requires an interpretive approach 

that is responsive to the dynamics of the times. 

Keywords: Jihad, Qur'an, Ibn Kathir, Ibn 'Ashur 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 
 

 الموخص  

مفيوم الجياد في امقرآنٓ امكريم ىو موضوع غني ومؼقد، لا ًقتصر ػلى جاهب المواجهة  ا امبحثىذ

الجسدًة آٔو امؼسكرًة فحسب، بل ٌشمل آًٔضًا امكفاح امروحي والاجتماغي والٔخلاقي في الدفاع غن 

كري الدٍن وإرساء قيم امؼدالة. إن تنوع تفسيرات آيٓات الجياد ًدل ػلى آٔن كل مفسر لدًو منهج وإطار ف

مختوف، ًتأثٔر بخوفِتو المنهجَة، وس َاق غصره، وتوجهو المؼرفي. تهدف ىذه الدراسة إلى تحدًد آيٓات 

الجياد في امقرآنٓ امكريم وتحوَل مقارهة امتفسيرات بين اجنين من مبار المفسرٍن، وىما ابن لثير وابن 

، سورة 611661ػاشور، لٔربع آيٓات رئُس َة تتضمن مفيوم الجياد، وهي سورة امنحل/

. المنهج المس تخدم ىو المنهج اموضفي 16166، وسورة امطف/13176، سورة محمد/92112امؼنكبوت/

وامتحوَل المقارن. تم الحطول ػلى المطادر الٔومَة من تفسير امقرآنٓ امؼظيم  امنوغي مع منهج امبحث المكتبي

آٔن ابن لثير يمَل إلى تفسير الجياد  لابن لثير وتفسير امتحرٍر وامتنوٍر لابن ػاشور. آٔظيرت هتائج الدراسة

ًَا، مع امترليز ػلى جاهب امثواب وامشرغَة في س َاق آٔس باب امنزول. ػلى امؼكس من ذلك،  ًَا وتاريخ هط

ًؤلد ابن ػاشور ػلى المنهج انوغوي والمقاضدي وامس َاقي، الذي ًنظر إلى الجياد موس َلة متكوٍن شخطَة 

المقارهة آٔن مؼنى الجياد في امقرآنٓ امكريم متؼدد الٔبؼاد وقابل الٔمة وامتحول الاجتماغي. تظير ىذه 

تطوب منهجًا تفسيريًا ٌس تجَب لدًنامِكِة امؼصر  .نوتكِف، وً

 

 الجياد، امقرآنٓ امكريم، ابن لثير، ابن ػاشور امكلمات المفتاحِة1
 

 

 

 

 



 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Jihad merupakan salah satu konsep fundamental dalam Islam yang 

sering menjadi perbincangan, baik di kalangan akademisi, ulama, maupun 

masyarakat umum. Kata jihad berasal dari akar kata jahada, yang berarti 

bersungguh-sungguh atau berjuang dalam suatu usaha. Dalam Al-Qur'an, 

konsep jihad memiliki berbagai makna tergantung pada konteks ayat yang 

membahasnya. Beberapa ayat menekankan jihad sebagai perjuangan spiritual 

dan intelektual, sementara yang lain menyinggung aspek perjuangan fisik 

dalam mempertahankan agama. Perbedaan pemahaman ini memunculkan 

berbagai tafsir terhadap makna jihad dalam Islam. Oleh karena itu, penting 

untuk mengkaji bagaimana para mufasir menafsirkan konsep jihad dalam Al-

Qur'an, terutama dari perspektif tafsir modern seperti Tafsir Al-Qur‟an Al-

„Adzim dan Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir. 

Jihad juga bermakna peningkatan kualitas. Salah satu firman Allah swt. 

dalam QS. Al-Anfal/8:65 menyebutkan bahwa 20 orang yang sabar mampu 

mengungguli 200 lawan.
1
 

وْنَ ًغَْوِبُوْا مِا وْنَ ضٓبُِِ نكُُْْ غِشْرُ اَ امنَّبِيه حَرِّضِ اممُْؤْمِنِيْنَ ػلََى امقِْتاَلِِۗ اِنْ ٍَّكُنْ مِّ َيُّه ئتَيَْنِِۚ وَاِنْ يٓآ

ٍْنَ لَفَرُوْا بَِ  ِ نَ الذَّ ا اَمفًْا مِّ َّغْوِبُوْٓ ائةٌَ ً نْكُُْ مِّ ُْ  قوَْمٌ لاَّ ًفَْقيَوُْنَ ٍَّكُنْ مِّ  1٦نَّهَُّ
―Wahai Nabi (Muhammad), kobarkanlah semangat orang-orang mukmin 

untuk berperang. Jika ada dua puluh orang yang sabar di antara kamu, niscaya 

mereka dapat mengalahkan dua ratus (orang musuh); dan jika ada seratus 

orang (yang sabar) di antara kamu, niscaya mereka dapat mengalahkan seribu 

orang kafir karena mereka (orang-orang kafir itu) adalah kaum yang tidak 

memahami.‖ 

 

Mereka tidak mengerti bahwa berperang itu harus didasari semangat 

membela keyakinan dan menaati perintah Allah Swt. Mereka berperang 

semata-mata mempertahankan tradisi jahiliah dan maksud-maksud duniawi 

lainnya. 
                                                           

1
 Kemenag, Alquran Terjemahan Kementerian Agama Republik Indonesia (Bandung: 

Sigma Eksa Media, 2009). Alquran ini diterbitkan dan mengacu pada rekomendai sidang pleno 

Lajnah Pentashihan Mushaf Alquran tahun 2007 di Wisma Haji Tugu Bogor. 



2 

 

 
 

 Ini berarti umat Islam dituntut untuk berjihad meningkatkan kualitas 

diri mereka, baik kualitas iman maupun kualitas keterampilan dan keilmuan. 

Muslim yang berkualits dalam pandangan Islam sangat terhormat. Kualitas 

seseorang juga menjadi salah satu syarat mendapatkan kecintaan Allah swt. 

sebagaimana dalam hadis Rasulullah saw;
2
 

َ 1 اَمـْمُؤْمِنُ امقْـَوِيه  غَنْ آَبِِْ ىُرٍَْرَةَ رَضَِِ اُلله غَنْوُ قاَل1َ قاَلَ رَسُوْلُ اللهِ  وِ وَسَلََّّ َْ َ ضَلىَّ اُلله ػوَ

ِْـرٌ ، اِحْـرِصْ غَـوـَى مَا  َْفِ، وَفِـيْ لُـلٍّ خَـ ؼِ مـَى اِلله مِنَ امـْمُؤْمِنِ امضَّ
ِ
خَـيْرٌ وَآَحَبه ا

نْ آَضَابكََ شَـيْءٌ فـَلَا 
ِ
تؼَِنْ بِلِله وَلَا تـَؼْجَـزْ ، وَا نَ لَذَا ًـَنـْفَـؼُـكَ وَاس ْ ََ  ُُ  تقَُل1ْ موَْ آَهِـيّْ فؼََوْ

طَانِ  َْ نَّ موَْ تـَفْـتـَحُ عَََلَ امش َّ
ِ
 وَلَـذَا ، وَمـَكِنْ قل1ُْ قـَدَرُ اِلله وَمَا شَاءَ فؼََلَ، فاَ

―Dari Abu Hurairah radhiyallahu anhu, beliau berkata, Rasulullâh Shallallahu 

‗alaihi wa sallam bersabda, ‗Mukmin yang kuat lebih baik dan lebih dicintai 

Allah Azza wa Jalla daripada mukmin yang lemah; dan pada keduanya ada 

kebaikan. Bersungguh-sungguhlah untuk mendapatkan apa yang bermanfaat 

bagimu dan mintalah pertolongan kepada Allah (dalam segala urusanmu) 

serta janganlah sekali-kali engkau merasa lemah. Apabila engkau tertimpa 

musibah, janganlah engkau berkata, seandainya aku berbuat demikian, tentu 

tidak akan begini dan begitu, tetapi katakanlah, ini telah ditakdirkan Allah, 

dan Allah berbuat apa saja yang Dia kehendaki, karena ucapan seandainya 

akan membuka (pintu) perbuatan syaitan.‖ (HR. Muslim No. 2664 ). 
 

Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah radhiyallāhu ‗anhu, di 

mana Rasulullah Shallallāhu ‗alaihi wa sallam bersabda bahwa ―Mukmin 

yang kuat lebih baik dan lebih dicintai Allah daripada mukmin yang lemah; 

dan pada keduanya terdapat kebaikan,‖ memberikan penegasan penting 

mengenai nilai kekuatan dalam Islam, baik kekuatan fisik, mental, maupun 

spiritual. Dalam konteks jihad berperang, hadis ini menjadi landasan normatif 

yang menekankan bahwa kekuatan bukan hanya instrumen taktis dalam 

pertempuran, tetapi juga bagian dari kualitas keimanan yang diperintahkan 

dan dicintai oleh Allah. Kekuatan seorang mukmin mencerminkan 

                                                           
2
 Shahih Muslim, Ensiklopedia Hadits, https://dorar.net/hadith/sharh/62791. Diakses pada 

10 Juni 2025. 

https://dorar.net/hadith/sharh/62791


3 

 

 
 

kesiapannya untuk menghadapi tantangan hidup, termasuk tantangan yang 

datang dari musuh dalam konteks konflik fisik, seperti jihad di medan perang. 

Sabda Rasulullah tentang kesungguhan dalam meraih hal-hal yang 

bermanfaat dan larangan untuk bersikap lemah menegaskan pentingnya aspek 

keteguhan jiwa dalam jihad. Seorang mujahid dituntut untuk senantiasa 

proaktif, tidak menyerah pada kelemahan atau keraguan, serta 

menggantungkan segala urusannya kepada pertolongan Allah. Hal ini 

menunjukkan bahwa jihad tidak hanya dimaknai sebagai aktivitas militer 

semata, tetapi juga sebagai bentuk totalitas pengabdian kepada Allah yang 

mensyaratkan integritas diri, keberanian, dan keikhlasan. Bahkan, dalam 

kondisi pasca-kekalahan atau musibah sekalipun, larangan mengucap 

―seandainya‖ mengajarkan sikap tawakal dan ketundukan kepada takdir Ilahi, 

sehingga seorang pejuang tetap terjaga dari keraguan dan bisikan syaitan 

yang melemahkan tekad. 

Dengan demikian, hadis ini memberi kerangka etis dan spiritual dalam 

pelaksanaan jihad berperang: bahwa jihad membutuhkan kekuatan lahir dan 

batin, kesungguhan dalam bertindak, serta kesadaran penuh terhadap takdir 

Allah. Nilai-nilai ini menjadi modal utama dalam membangun kekuatan 

kolektif umat Islam dalam menghadapi tantangan eksternal, sekaligus 

menghindarkan mereka dari sikap lemah, ragu, dan pasrah yang tidak pada 

tempatnya. 

Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm merupakan salah satu karya tafsir paling 

berpengaruh dalam khazanah keilmuan Islam klasik. Karya ini disusun oleh 

Ismā‗īl ibn ‗Umar ibn Katsīr ad-Dimashqī (w. 774 H/1373 M), seorang ulama 

besar dari kalangan Ahlus Sunnah yang hidup pada masa Dinasti Mamluk di 

Syam (Suriah). Ibnu Katsir dikenal sebagai murid dari Syaikh al-Islām Ibn 

Taimiyyah, dan memiliki latar belakang keilmuan yang kuat dalam bidang 

tafsir, hadis, fiqh, dan sejarah.
3
 

                                                           
3
 Adz-Dzahabi, Tafsir wa al-Mufassirun, Jil. 1 (Beirut: Muassasah ar-Risalah, 1990), h. 

202. 



4 

 

 
 

Penulisan Tafsir Al-Qur‟an Al-„Aẓīm dilatarbelakangi oleh kebutuhan 

akan tafsir yang berdasarkan riwayat otentik (tafsir bi al-ma‘tsūr), dengan 

pendekatan yang terjaga dari penafsiran spekulatif yang lemah atau 

bertentangan dengan prinsip-prinsip akidah. Dalam pengantar tafsirnya, Ibnu 

Katsir menyatakan bahwa ia ingin menafsirkan al-Qur‘an dengan al-Qur‘an, 

kemudian dengan hadis Nabi, lalu dengan pendapat sahabat, dan tabi'in.
4
 

Dengan metode ini, ia berusaha memelihara kemurnian makna al-Qur‘an 

berdasarkan sumber-sumber primer Islam. 

Latar sosio-intelektual abad ke-8 Hijriyah, di mana berkembang 

berbagai corak tafsir yang bercampur dengan filsafat, isyarat tasawuf, bahkan 

takwil ekstrem, turut mendorong Ibnu Katsir menyusun tafsir ini untuk 

menghadirkan pendekatan yang berimbang, kritikal terhadap hadis dha‗if, dan 

berorientasi pada kebenaran ilmiah yang bersumber dari wahyu.
5
 Karya ini 

kemudian menjadi rujukan utama dalam dunia Islam, khususnya dalam tafsir 

Sunni, karena berhasil menyajikan penafsiran yang bersandar kuat pada dalil, 

tetapi tetap terbuka terhadap perbedaan pendapat dengan argumentasi yang 

adil dan ilmiah. 

Beberapa penelitian terdahulu sudah banyak pembahasan mengenai 

makna jihad dari berbagai literatur akademik dan keislaman dengan definisi 

yang beragam sesuai dengan perspektif dan pendekatan yang digunakan. 

Pertama, menurut Azyumardi Azra dalam artikelnya ―Reaktualisasi Konsep 

Jihad di Era Globalisasi‖, jihad dimaknai sebagai ―upaya aktif dan proaktif 

umat Islam dalam meningkatkan kualitas kehidupan umat melalui pendidikan, 

pengembangan ekonomi, dakwah, serta partisipasi sosial yang positif di 

tengah masyarakat global.‖
6
 Definisi ini memberikan penekanan pada aspek 

jihad sebagai gerakan pembaruan dan kontribusi sosial dalam era modern. 

                                                           
4
 Ibn Katsir, Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm, ed. Sāmī ibn Muḥammad Salāmah (Riyadh: Dār 

Ṭayyibah, 1999), Jil. 1, h. 5. 
5
 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhu„i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Bandung: Mizan, 1996), h. 27. 
6
 Azyumardi Azra, “Reaktualisasi Konsep Jihad di Era Globalisasi”, Jurnal Ilmu Sosial 

dan Humaniora, Vol. 7, No. 1 (2020), h. 67. 



5 

 

 
 

Kedua, Thesis yang ditulis oleh Anggi Wahyu Ari mengkaji secara mendalam 

konsep jihad dalam Tafsir al-Qur‟an al-„Azhim karya Ibn Kathīr dengan pendekatan 

hermeneutika sosio-historis. Kajian ini menunjukkan bahwa penafsiran Ibn Kathīr 

terhadap ayat-ayat jihad tidak lahir dalam ruang hampa, melainkan dipengaruhi oleh 

konteks politik abad ke-8 H. Penulis berhasil memetakan derivasi kata jihad dan 

qitāl dalam berbagai bentuk gramatikal serta menguraikan fase-fase jihad, 

etika berperang, keutamaan syahid, dan konsep perdamaian. Thesis ini juga 

menyoroti bahwa pendekatan bi al-ma‟tsūr Ibn Kathīr tidak bersifat 

literalistik semata, tetapi menunjukkan upaya kontekstualisasi melalui riwayat 

sahih. Meskipun terdapat kekurangan seperti pengulangan literatur dan 

minimnya perbandingan dengan tafsir kontemporer, penelitian ini 

memberikan kontribusi penting dalam studi tafsir tematik dengan 

menunjukkan relevansi tafsir klasik dalam merespons isu-isu kontemporer 

seperti ekstremisme dan moderasi Islam.
7
 

Ketiga, dalam artikel yang ditulis oleh Ahmad Syafii Maarif berjudul 

―Dimensi Etis Jihad dalam Perspektif Islam Moderat‖, jihad dipahami sebagai 

―usaha sungguh-sungguh seorang Muslim untuk menegakkan nilai-nilai 

kebenaran dan keadilan, baik dalam ranah pribadi maupun sosial, dengan 

cara-cara yang damai dan konstruktif.‖
8
 Pengertian ini menyoroti dimensi 

moral dan etis dari jihad yang lebih luas daripada sekadar pertempuran fisik. 

Keempat, dalam kajian yang dilakukan oleh Mohammad Hashim 

Kamali dalam artikelnya ―Jihad and the Islamic Law of War‖, jihad diartikan 

sebagai ―komitmen spiritual dan sosial umat Islam dalam melawan segala 

bentuk penindasan dan ketidakadilan, yang meliputi jihad melawan hawa 

nafsu, jihad intelektual, serta jihad militer dalam kondisi yang dibenarkan 

oleh syariat.‖
9
 Kamali menggarisbawahi bahwa jihad mencakup berbagai 

                                                           
7
 Lihat Anggi Wahyu Ari, Jihad Menurut Ibn Kathir di Dalam Tafsir al-Qur‟an al-„Azhim, 

Tesis Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2014, h. 78–85. 
8
 Ahmad Syafii Maarif, “Dimensi Etis Jihad dalam Perspektif Islam Moderat”, Jurnal 

Pemikiran Islam Kontemporer, Vol. 5, No. 2 (2018), h. 112. 
9
  Mohammad Hashim Kamali, “Jihad and the Islamic Law of War”, Islamic Studies 

Review, Vol. 10, No. 1 (2019), h. 45. 



6 

 

 
 

tingkatan perjuangan, di mana jihad militer hanyalah salah satu aspeknya 

yang paling ekstrem dan hanya dilakukan dalam konteks tertentu. 

Penelitian ini bertujuan untuk membandingkan bagaimana Tafsir al-

Qur‟an Al-„Adzim dan Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir menafsirkan ayat-ayat 

jihad dalam Al-Qur'an. Dengan pendekatan studi komparatif, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih dalam mengenai 

bagaimana para mufasir dari berbagai latar belakang intelektual dan 

metodologi berbeda menafsirkan konsep jihad. Selain itu, penelitian ini juga 

ingin melihat relevansi penafsiran kedua tafsir tersebut dalam konteks dunia 

Islam saat ini, terutama dalam menghadapi tantangan radikalisme dan 

mispersepsi terhadap konsep jihad dalam Islam.   

Dari segi metodologi, penelitian ini akan menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan analisis teks terhadap ayat-ayat jihad dalam Al-Qur‘an yang 

akan dikaji berdasarkan interpretasi dalam Tafsir Al-Qur‟an Al-„Adzim dan 

Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir. Selain itu, penelitian ini juga akan mengkaji 

latar belakang sosial dan historis dari masing-masing mufasir guna 

memahami faktor-faktor yang mempengaruhi pemikiran mereka dalam 

menafsirkan jihad. Dengan demikian, diharapkan penelitian ini dapat 

memberikan kontribusi bagi kajian tafsir Al-Qur'an serta membantu 

mengklarifikasi makna jihad dalam perspektif Islam yang lebih autentik dan 

kontekstual. Dari latar belakang masalah tersebut, maka penulisan ini diberi 

judul “KONSEP JIHAD DALAM AL-QUR‟AN STUDI KOMPARATIF 

TAFSIR IBNU KATSIR DAN TAFSIR IBNU „ASYUR”.  

B. Penegasan Istilah 

Penegasan istilah menjadi hal yang penting untuk mencegah terjadinya 

kesalahpahaman serta membantu dalam memberikan pemahaman yang lebih 

jelas mengenai isi skripsi. Oleh karena itu, penulis akan menjelaskan 

beberapa istilah yang terdapat dalam judul skripsi ini.  

1. Jihad : Jihad dalam ajaran Islam secara umum merujuk pada segala bentuk 

usaha dan perjuangan yang dilakukan untuk mencapai kebaikan dan 



7 

 

 
 

menegakkan ajaran Allah, baik dalam ranah pribadi (spiritual dan moral) 

maupun sosial (sosial-politik dan keadilan).
10

Secara etimologis, istilah 

jihad berasal dari kata kerja Arab jahada ( اهادا  yang berarti ―berusaha (جا

keras‖ atau ―berjuang secara maksimal.‖
11

  

2. Al-Qur'an: Kitab suci umat Islam yang diyakini sebagai wahyu Allah SWT 

yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW. Al-Qur'an merupakan 

sumber utama ajaran Islam yang berisi petunjuk, hukum, kisah, dan 

nasihat yang menjadi pedoman hidup bagi seluruh umat Islam. Penafsiran 

Al-Qur'an memiliki peran penting dalam memahami dan mengamalkan 

ajaran-ajaran Islam yang terkandung di dalamnya, sehingga umat Islam 

dapat memperoleh pemahaman yang benar dan komprehensif tentang 

agama mereka. 

3. Studi Komparatif: Studi komparatif merupakan metode penelitian yang 

digunakan untuk melakukan perbandingan secara sistematis antara dua 

atau lebih entitas seperti individu, kelompok, lembaga, negara, atau 

bahkan teks dengan tujuan mengidentifikasi persamaan, perbedaan, serta 

relasi di antara objek-objek tersebut.
12

 

4. Tafsir Al-Qur‟an Al-„Aẓīm: Tafsir Al-Qur‟an aAl-„Aẓīm merupakan salah 

satu karya tafsir paling otoritatif dan luas digunakan dalam tradisi Islam. 

Kitab ini disusun oleh Abū al-Fidā‘ Ismā‗īl ibn ‗Umar ibn Kathīr ad-

Dimashqī (w. 774 H/1373 M), yang dikenal sebagai Ibnu Katsir. Tafsir ini 

tergolong ke dalam kategori tafsir bi al-ma‘tsūr, yaitu penafsiran ayat-ayat 

al-Qur‘an berdasarkan riwayat-riwayat yang datang dari al-Qur‘an sendiri, 

hadis Nabi SAW, para sahabat, dan tabiin.
13

 

5. Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir: Tafsir Al-Taḥrīr wa Al-Tanwīr adalah karya 

monumental dari Muhammad Ṭāhir ibn ‗Āsyūr (w. 1393 H/1973 M), 

seorang ulama dan reformis asal Tunisia. Tafsir ini disusun dengan 

                                                           
10

  Yusuf al-Qaradawi, Fiqh al-Jihād (Kairo: Maktabah Wahbah, 2009), jil. 1, h. 8. 
11

 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. J. Milton Cowan (Urbana: 

Spoken Language Services, 1994), h. 164. 
12

 Neil J. Smelser, Sociology (Englewood Cliffs: Prentice Hall, 1991), h. 27. 
13

 Ismā‗īl ibn ‗Umar ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm, ed. Sāmī ibn Muḥammad 

Salāmah (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999), jil. 1, h. 5. 



8 

 

 
 

menggunakan metode tahlīlī (analitis), yang mengupas setiap ayat secara 

mendalam dari berbagai aspek seperti linguistik, hukum, sejarah, sosial, 

dan teologis.
14

 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang diatas, maka dapat diidentifikasi beberapa 

masalah yaitu sebagai berikut: 

1. Apa saja ayat-ayat tentang jihad dalam Al-Qur‘an ? 

2. Bagaimana penafsiran kata jihad perspektif Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur? 

3. Apakah perbedaan ini berkontribusi pada keragaman pandangan tentang 

jihad di kalangan umat Islam? 

4. Apa dampak dari pemahaman yang berbeda terhadap makna jihad dalam 

masyarakat? 

5. Apa kontribusi studi komparatif ini terhadap pemahaman yang lebih 

mendalam tentang penafsiran Al-Qur'an, khususnya terkait dengan 

konsep jihad, serta terhadap studi Islam secara umum? 

6. Bagaimana pemahaman tentang jihad dalam Al-Qur‘an dapat 

memperbaiki kesalahpahaman tentang konsep jihad di kalangan umat 

Islam dan masyarakat umum? 

D. Batasan Masalah 

Setelah dilakukannya identifikasi ada beberapa masalah yang 

ditemukan penulis. Maka penulis akan membatasi atau memfokuskan kajian 

pada dua point saja, yaitu penelitian ini akan membatasi kajian pada ayat-ayat 

yang secara eksplisit atau implisit berbicara tentang jihad. Penelitian ini 

hanya akan membandingkan penafsiran makna jihad dalam Al-Qur‘an dengan 

menggunakan dua kitab tafsir. 

 

                                                           
14

 Ibn ‗Āsyūr, al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, Juz 1 (Tunis: ad-Dār at-Tūnisiyyah li al-Nashr, 

1984), h. 7. 



9 

 

 
 

E. Rumusan Masalah 

Agar pembahasan tetap terarah dan tidak melebar, penulis membatasi 

ruang lingkup kajian ini dengan merumuskan permasalahan sebagai berikut: 

1. Apa saja ayat-ayat tentang jihad dalam Al-Qur‘an ? 

2. Bagaimana penafsiran kata jihad perspektif Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah yang telah dikemukakan, penelitian ini 

diarahkan untuk mencapai tujuan-tujuan tertentu dan diharapkan dapat 

memberikan kontribusi manfaat, baik secara teoritis maupun praktis. 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk menjawab permasalahan yang terdapat 

pada rumusan masalah, di antaranya adalah: 

a. Untuk mengidentifikasi dan mengklasifikasikan ayat-ayat Al-Qur‘an 

yang berbicara tentang jihad, baik dari segi bentuk, konteks, maupun 

kategori makna yang terkandung di dalamnya. 

b. Untuk menganalisis dan membandingkan penafsiran kata "jihad" 

menurut Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur, khususnya dalam pendekatan 

metodologis, konteks penafsiran, serta implikasi pemaknaan jihad 

dalam kerangka sosial dan syar‘i. 

2. Manfaat Penelitian 

Adapun manfaat penelitian ini terbagi dua, yaitu: 

1) Manfaat Praktis 

a. Memberikan kontribusi terhadap khazanah ilmu tafsir tematik (tafsir 

maudhū‘i) dengan menyoroti makna jihad dalam Al-Qur‘an dari 

berbagai sudut pandang klasik dan modern. 

b. Memperkaya kajian perbandingan tafsir dengan menampilkan dua 

corak pendekatan yang berbeda, yaitu historis-legal (Ibnu Katsir) dan 

maqashidi-etis (Ibnu ‗Asyur). 

 



10 

 

 
 

2) Manfaat Teoritis 

a. Membantu masyarakat dan akademisi memahami makna jihad secara 

lebih komprehensif dan kontekstual, sehingga terhindar dari 

pemahaman yang sempit, ekstrem, atau salah kaprah. 

b. Menjadi referensi bagi pengembangan pendidikan Islam yang 

moderat, dengan pemahaman yang utuh terhadap konsep jihad dalam 

Al-Qur‘an. 

c. Memberikan landasan akademik untuk membangun narasi keislaman 

yang damai, rasional, dan relevan dengan tantangan zaman. 

G. Sistematika Penulisan 

BAB I: Bab ini memberikan gambaran umum mengenai hal-hal yang 

berkaitan dengan penelitian yang dilakukan. Pendahuluan berfungsi 

sebagai bagian pengantar yang menjelaskan isi penelitian secara 

menyeluruh. Dalam bab ini memuat latar belakang masalah, 

penegasan istilah, identifikasi masalah, batasan dan rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan 

yang menjadi panduan untuk memahami keseluruhan isi penelitian. 

BAB II: Bab ini membahas landasan teori yang meliputi pengertian jihad, 

klasifikasi jihad, serta ulasan tentang kitab Tafsir Al-Qur‘an Al-

‗Adzim karya Ibnu Katsir dan Tafsir Al-Tahrir wa Al-Tanwir karya 

Ibnu ‗Asyur, serta metode penafsiran yang digunakan oleh masing-

masing mufasir. Bab ini juga memuat literature review dari 

penelitian-penelitian sebelumnya yang relevan dengan topik yang 

dibahas. 

BAB III: Bab ini menjelaskan jenis dan pendekatan penelitian yang 

digunakan, yaitu penelitian kepustakaan dengan pendekatan 

komparatif. Di dalamnya dibahas sumber data, teknik pengumpulan 

data melalui studi dokumentasi, serta teknik analisis data dengan 

menggunakan metode tafsir tematik (maudhu‘i). 



11 

 

 
 

BAB IV: Bab ini berisi hasil penelitian berupa penafsiran ayat-ayat jihad 

dalam Al-Qur‘an berdasarkan Tafsir Ibnu Katsir dan Tafsir Ibnu 

‗Asyur. Selanjutnya dilakukan analisis perbandingan antara kedua 

tafsir tersebut untuk mengidentifikasi persamaan, perbedaan, serta 

relevansi makna jihad dalam konteks saat ini. 

BAB V: Bab ini berisi kesimpulan dari hasil penelitian yang telah dilakukan 

dan saran-saran yang dapat diberikan untuk pengembangan kajian 

tafsir maupun untuk penelitian selanjutnya.



 

12 

 

BAB II 

KAJIAN TEORITIS 

A. Landasan Teori 

1. Jihad 

a. Definisi jihad dalam konteks islam 

Secara etimologis, kata jihad merupakan bentuk masdar dari kata kerja  جهد- 

جهاداً  -جهداً  -يجهد  . Lafaz  الجهد memiliki arti al-ṭāqah (kemampuan). Para ahli 

bahasa Arab membedakan antara bacaan al-jahd dan al-juhd. Jika dibaca al-jahd, 

maka bermakna al-masyaqqah (kesulitan atau rintangan), sedangkan jika dibaca 

al-juhd, berarti al-ṭāqah (kemampuan). Ada pula pendapat yang menyatakan 

bahwa kedua lafaz tersebut memiliki makna yang serupa, yakni al-mubālaghah 

(kesungguhan yang berlebihan) dan al-ghāyah (tujuan), sebagaimana dalam 

ungkapan "wajāhada al-„aduwwa mujāhadatan wa jihādan", yang berarti 

―memerangi musuh dengan sungguh-sungguh dan sepenuh tenaga.‖ Berdasarkan 

berbagai penjelasan tersebut, maka makna jihad secara etimologis, baik berasal 

dari kata juhd maupun jahd, menggambarkan suatu bentuk usaha maksimal dan 

kesungguhan dalam mencurahkan segala kemampuan untuk mencapai tujuan 

tertentu. 

Secara terminologis, definisi jihad menurut para ulama sangat beragam, 

menunjukkan bahwa istilah ini memiliki cakupan semantik yang luas. Jihad 

mencakup segala bentuk usaha sungguh-sungguh untuk memperoleh sesuatu yang 

diinginkan atau untuk menghindari hal-hal yang tidak diinginkan. Oleh karena itu, 

jihad sebagai salah satu konsep ajaran Islam harus dipahami secara proporsional, 

tidak dibatasi hanya pada pengertian perang fisik, sebagaimana yang sering 

disalahpahami oleh sebagian orang.
15

 

Dari berbagai pendapat yang telah dikemukakan, dapat disimpulkan bahwa 

perbedaan definisi jihad lebih terletak pada luas dan sempitnya cakupan makna 

yang diberikan. Dalam pengertian sempit, jihad dimaknai sebagai peperangan 

melawan orang kafir di medan tempur. Sedangkan dalam pengertian yang lebih 

                                                           
15

 Yusuf Qardhawi, Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan Al-Banna, terj. Bustami A 

Gani dan Zainal Abidin Ahmad (Jakarta: Bulan Bintang, 1950), h. 74. 



13 

 

 
 

luas, jihad mencakup segala bentuk kesungguhan seorang muslim dalam 

beribadah dan beramal saleh, dengan tujuan utama untuk meraih ridha Allah Swt. 

b. Klasifikasi jihad 

1) Jihad Fisik 

Jihad fisik merupakan bentuk jihad yang dilakukan melalui pertempuran 

bersenjata, dan pelaksanaannya hanya dibenarkan apabila terdapat perintah 

yang sah dari otoritas negara atau pemimpin yang berwenang. Jihad ini 

ditujukan untuk menghadapi musuh-musuh yang secara nyata mengancam 

eksistensi dan kelestarian agama Allah. Dengan kata lain, jihad fisik adalah 

perjuangan dengan mengorbankan jiwa raga di medan tempur melawan pihak-

pihak yang berupaya menghancurkan Islam. Tujuan utama dari jihad ini adalah 

untuk membela diri, menjaga kehormatan, serta mempertahankan kejayaan dan 

kedaulatan umat Islam dari serangan eksternal.
16

 

2) Jihad Non Fisik 

Jihad non fisik mencakup segala bentuk amal kebajikan dan perjuangan 

yang memberikan manfaat bagi agama, tanpa melalui konfrontasi fisik. 

Berdasarkan tafsir Hamka terhadap sejumlah ayat Al-Qur'an, jihad non fisik ini 

dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa bentuk, antara lain: 

a. Jihad melawan orang munafik, yaitu menghadapi mereka dengan hujjah 

dan kejelasan argumen. 

b. Jihad dakwah, yaitu menyampaikan ajaran Islam kepada masyarakat 

dengan hikmah dan pengajaran yang baik. 

c. Jihad melawan hawa nafsu, yakni mengendalikan diri dari dorongan 

negatif. 

d. Jihad terhadap diri sendiri, berupa usaha untuk terus memperbaiki dan 

menyucikan jiwa. 

e. Jihad dalam berhijrah, yaitu meninggalkan segala hal yang bertentangan 

dengan nilai-nilai Islam menuju kehidupan yang lebih baik. 

                                                           
16

 Fauzan Al-Anshari dan Abdurrahman Madjrie, Pedoman Jihad Menang atau Syahid, 

Jakarta: Departemen Data dan Informasi Majelis Mujahidin Indonesia, 2003, h. 4. 



14 

 

 
 

f. Jihad dengan harta (jihad bil-māl), yakni menginfakkan harta di jalan 

Allah. 

g. Jihad dalam kesabaran, yaitu keteguhan dalam menghadapi ujian dan 

tantangan hidup demi mempertahankan keimanan. 

2. Kitab Tafsir Al-Quran Al-‘Azim 

a. Biografi Ibnu Katsir (Damaskus, 705 H/1300 M-774 H/1373 M) 

Di kalangan para mufassir, nama Ibnu Katsir sudah tidak asing lagi. Ia 

merupakan salah satu tokoh tafsir yang sangat dikenal luas. Nama lengkapnya 

adalah Imāduddīn Abū al-Fidā‘ Ismā‗īl bin ‗Umar bin Katsīr bin Ḍhau‘ bin Katsīr 

bin Dzar‗ al-Baṣrawī ad-Dimasyqī asy-Syāfi‗ī, yang lebih populer dengan sebutan 

Ibnu Katsir.
17

 

Beliau merupakan salah satu ulama besar dalam disiplin tafsir, hadis, dan 

sejarah Islam. Ia lahir pada tahun 705 H/1300 M di Mijdal, sebuah desa di 

wilayah Bushra, Damaskus. Meskipun ayahnya wafat saat ia masih berusia tiga 

tahun, Ibnu Katsir tumbuh dalam lingkungan ilmiah di Damaskus dan menimba 

ilmu dari para ulama terkemuka, termasuk kakaknya sendiri, Abdul Wahhab. 

Keunggulan Ibnu Katsir terletak pada kekuatan hafalan, kecermatan dalam 

menelaah ilmu, serta keluasan pengetahuan di berbagai bidang seperti fiqih, hadis, 

tafsir, dan sastra Arab. Di antara guru-gurunya yang berpengaruh besar adalah 

Burhanuddin Ibnu Farhah, Jamaluddin Al-Mizzi yang kelak menjadi mertuanya 

serta Ibnu Taimiyyah dalam bidang hadis dan ushul.
18

 

Ibnu Katsir dikenal sebagai mufassir kritis dan mufti terkemuka dalam 

mazhab Syafi‘i. Karya monumentalnya Tafsir al-Qur‟an al-„Azhim menjadi salah 

satu referensi utama dalam dunia tafsir, karena pendekatannya yang 

menitikberatkan pada tafsir bil ma‘tsur dengan metodologi yang sistematis dan 

ilmiah. Ulama seperti Al-Dzahabi, Ibnu Hajar, dan As-Suyuthi menegaskan 

                                                           
17

 Syaikh Mahmud bin Jamil, Syaikh Walid bin Muhammad bin Salamah, and Syaikh 

Khalid bin Muhammad bin Utsman, "Derajat Hadits-Hadits Dalam Tafsir Ibnu Katsir (Hadits 

Shahih, Hasan, Dhaif, Maudhu)" - Tahqiq: Syaikh Muhammad Nashiruddin Al-Albani - Jilid 1, 

Pustaka Az., 2007. h. 7. 
18

 Dr. H. Saifuddin Herlambang Munthe, M.A, ―Studi Tokoh Tafsir: dari Klasik Hingga 

Kontemporer”, cet. Pertama (Pontianak: IAIN Pontianak Press, 2018), h. 75 



15 

 

 
 

reputasinya sebagai tokoh besar dalam bidang hadis dan tafsir. Di akhir hayatnya, 

beliau kehilangan penglihatan dan wafat pada 26 Sya‘ban 774 H di Damaskus, 

lalu dimakamkan di samping gurunya, Ibnu Taimiyyah. Kontribusinya yang luas 

dalam khazanah keilmuan Islam menjadikan Ibnu Katsir sebagai figur sentral 

dalam perkembangan ilmu-ilmu keislaman klasik yang terus dirujuk hingga kini.
19

 

Dalam menafsirkan Al-Qur‘an, Ibnu Katsir menerapkan pendekatan yang 

khas, yakni dengan merujuk langsung kepada Al-Qur‘an itu sendiri. Sebagai 

seorang ulama yang menguasai berbagai disiplin ilmu, ia merumuskan metode 

tafsir yang komprehensif dan berurutan. Menurut Ibnu Katsir, metode yang tepat 

dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an adalah sebagai berikut:  

a) Menafsirkan Al-Qur‘an dengan Al-Qur‘an, yaitu memahami suatu ayat dengan 

merujuk pada ayat lain yang memiliki tema atau kandungan serupa. Metode ini 

dianggap paling otoritatif karena Al-Qur‘an merupakan penjelas bagi dirinya 

sendiri.  

b) Menafsirkan dengan Sunnah, jika tidak ditemukan penjelasan antar-ayat, maka 

penafsiran dilakukan dengan menggunakan hadits Nabi Muhammad saw. Hal 

ini karena Rasulullah adalah penjelas utama isi Al-Qur‘an. Imam Syafi‘i juga 

menegaskan bahwa setiap hukum yang ditetapkan Rasulullah merupakan hasil 

dari pemahamannya terhadap Al-Qur‘an. 

c) Menggunakan Pendapat Para Sahabat (Qawl al-Ṣaḥābah), jika ayat tidak 

dijelaskan dalam Al-Qur‘an maupun Sunnah, maka pendapat para sahabat 

dijadikan rujukan. Hal ini karena mereka adalah generasi yang hidup langsung 

bersama Nabi dan menyaksikan konteks turunnya wahyu, sehingga memiliki 

pemahaman yang mendalam tentang makna ayat.  

d) Merujuk kepada Pendapat Tabi‘in, jika penjelasan dari ketiga sumber 

sebelumnya tidak ditemukan, maka rujukan selanjutnya adalah pendapat para 

tabi‘in, yakni generasi setelah sahabat yang banyak menerima ilmu langsung 

dari mereka.
20

 

                                                           
19

 Ibid. 
20

 Ibid.  



16 

 

 
 

Metodologi tafsir yang digunakan oleh Ibnu Katsir telah menempatkan 

karya tafsirnya sebagai salah satu rujukan penting dalam khazanah keilmuan tafsir 

Islam. Pendekatan yang ia terapkan adalah metode tahlili berbasis riwayah, yang 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an secara urut dan menyeluruh, dengan merujuk 

kepada Al-Qur‘an, hadis, dan atsar para sahabat maupun tabi‘in. Meskipun 

penjelasannya cenderung ringkas dan tidak terlalu filosofis, tafsir Ibnu Katsir 

membuka ruang bagi pengembangan penafsiran lebih lanjut oleh generasi ulama 

setelahnya, seperti dalam karya Tafsir al-Manar karya Muhammad Abduh dan Al-

Ta‟wil karya Fakhruddin ar-Razi. Dengan demikian, metodologi tafsir tahlili Ibnu 

Katsir memberikan dasar yang kuat dan fleksibel bagi para mufassir untuk 

melakukan elaborasi makna ayat-ayat Al-Qur‘an secara lebih mendalam dan 

kontekstual, sekaligus mempertahankan integritas teks suci tersebut.
21

 

3. Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir  

a. Biografi Syekh Thahir Ibnu ‗Asyur  

Ibnu ‗Āsyūr lahir pada tahun 1296 H/1879 M di kota Mursya (Mousha), 

sebuah daerah di utara Tunisia. Nama lengkapnya adalah Muḥammad al-Ṭāhir bin 

Muḥammad al-Ṭāhir Ibnu ‗Āsyūr.
22

 Ayahnya adalah ketua Majelis Wakaf, 

sementara kakeknya, Ibnu ‗Asyur, dikenal sebagai qadhi, mufti, dan anggota 

Dewan Menteri Syuroh. Sejak kecil, Ibnu ‗Asyur dibesarkan dalam suasana 

ilmiah dan mendapat perhatian khusus dari keluarganya, khususnya sang kakek 

yang mengajarkan ilmu-ilmu keislaman, sastra, hingga bahasa Perancis.
23

 

Ibnu ‗Asyur menunjukkan kecerdasan luar biasa sejak usia dini; pada usia 

enam tahun, ia telah menghafal Al-Qur‘an dan menguasai berbagai matan ilmiah. 

Pendidikan formalnya ditempuh di Universitas Al-Zaitunah, yang kemudian 

dilanjutkan dengan pengembaraan intelektual kepada para ulama besar pada 

masanya. Ia dikenal sebagai sosok yang tekun, unggul dalam ujian ilmiah, dan 

tidak pernah berhenti menuntut ilmu. Prestasinya mengantarkan beliau menjadi 

                                                           
21

 A. Hanafi, Pengantar dan Sejarah Ilmu Tafsir, (Jakarta: Bulan Bintang, 1990), h. 85. 
22

 Ibnu ‗Asyur, Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma‟aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi‟ah Fi 

AlMuwatha‟ (Kairo: Daar al-Salam, 2006), h. 7. 
23

 Abd. Halim, Kitab Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibnu Asyur dan Kontribusinya 

Terhadap Keilmuwan Tafsir Kontemporer…, pp. h. 17-30. 



17 

 

 
 

qadhi mazhab Maliki pada tahun 1913 dan mufti agung Tunisia pada tahun 

1927.
24

 

Kiprah keilmuan Ibnu ‗Asyur tidak hanya terlihat dalam aktivitas akademik, 

tetapi juga dalam karya-karya monumentalnya seperti Tafsir at-Tahrir wa at-

Tanwir, yang menandai kontribusinya dalam dunia tafsir modern. Keluasan ilmu, 

ketajaman analisis, dan akhlaknya yang luhur menjadikan Ibnu ‗Asyur sebagai 

ulama yang disegani, baik di dunia Arab maupun dalam khazanah keilmuan Islam 

global. Ia wafat pada 13 Rajab 1393 H/12 Agustus 1973 M, meninggalkan 

warisan intelektual yang abadi.25 

b. Sekilas tentang Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir  

Ibnu ‗Āsyūr dalam mukadimah karyanya menjelaskan bahwa kitab tafsirnya 

diberi judul lengkap Taḥrīr al-Ma„nā al-Sadīd wa Tanwīr al-„Aql al-Jadīd min 

Tafsīr al-Kitāb al-Majīd. Namun, judul tersebut kemudian disingkat menjadi al-

Taḥrīr wa al-Tanwīr, dan lebih dikenal secara luas dengan sebutan Tafsīr al-Taḥrīr 

wa al-Tanwīr. Penamaan ini mencerminkan dua tujuan utama dari penulisan karya 

tersebut: Pertama, menyajikan penjelasan yang mendalam terhadap makna dan 

maksud ayat-ayat Al-Qur‘an. Kedua, menawarkan pendekatan pemikiran baru 

dalam memahami Al-Qur‘an yang relevan dengan konteks dan tantangan zaman 

modern.
26

  

Kitab ini diterbitkan secara lengkap di Tunisia pada tahun 1968 oleh Dar al-

Tunisiyyah li al-Nasyr sebanyak 15 jilid, mencakup 30 juz Al-Qur‘an dari surah 

al-Fatihah hingga an-Nas. Tujuan utama penulisannya dilandasi oleh kecintaan 

Ibnu ‗Asyur terhadap Islam dan umatnya, serta keinginannya untuk 

menyampaikan nilai-nilai kebenaran, perbaikan akhlak, dan keindahan balaghah 

Al-Qur‘an.
27

 

                                                           
24

 Jani Arni, Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn Asyur... pp. 

h. 79-103. 
25

 Darul Faizin, Konstribusi Muhammad At-Tahir Ibnu „Asyur Terhadap Maqasid 

AsySyari„Ah, El-Mashlahah Vol. 11, No. 1 (2021), pp.h. 1-12 
26

 Muhammad al-Thahir Ibnu ‗Asyur, Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 1 (Tunisia: Dar 

Shuhnun li al-Nasyr wa al-Tauzi‗, 1997), h. 8-9. 
27

 Jani Arni, Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir Karya Muhammad Al-Thahrir Ibn Asyur, 

Jurnal Ushuluddin XVII, no. 1 (2011): pp. h. 80-97. 



18 

 

 
 

Dalam menulis tafsirnya, Ibnu ‗Asyur banyak merujuk kepada kitab-kitab 

klasik seperti al-Kasysyaf karya al-Zamakhsyari, Mafatih al-Ghaib karya 

Fakhruddin al-Razi, al-Muharrar al-Wajiz karya Ibn ‗Athiyyah, dan lainnya. Ia 

juga mengutip komentar tokoh-tokoh seperti al-Tayyib, al-Qazwini, al-Quthub, 

dan al-Taftazani terhadap al-Kasysyaf, walaupun tidak selalu sependapat dengan 

mereka.
28

 

Metode yang digunakan Ibnu ‗Asyur adalah metode tahlili, yaitu 

menafsirkan ayat secara berurutan sesuai mushaf, dengan mengkaji aspek 

linguistik, kedudukan ayat, dan konteks sosial. Corak tafsirnya bersifat ilmi, 

lughawi, dan adabi ijtima‟i, di mana ia menggabungkan analisis ilmiah, bahasa, 

serta refleksi sosial terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an. Meskipun menggabungkan 

antara tafsir bil-ma‟tsur dan bil-ra‟yi, kecenderungannya lebih kuat pada tafsir bil-

ra‟yi, terlihat dari penggunaan logika kebahasaan dan penekanan pada sisi 

kemukjizatan serta keindahan balaghah Al-Qur‘an.
29

 

Dalam menafsirkan ayat-ayat Al-Qur‘an, Ibnu ‗Āsyūr mengikuti langkah-

langkah metodologis yang terstruktur. Pendekatan ini mencerminkan ketelitian, 

kedalaman analisis, serta kekayaan wawasan linguistik dan kontekstual beliau. 

Adapun tahapan-tahapan yang ditempuh dalam proses penafsiran adalah sebagai 

berikut:
30

 

1. Pemaparan Informasi Surah, Ibnu ‗Āsyūr memulai tafsir dengan 

menjelaskan nama surah, jumlah ayat, serta klasifikasi makkiyah atau 

madaniyah dari surah tersebut.  

2. Penjabaran Maqāṣid al-Sūrah, Beliau menguraikan tujuan-tujuan pokok 

(maqāṣid) dari suatu surah, yakni pesan-pesan utama yang hendak 

disampaikan oleh Al-Qur‘an dalam surah tersebut.  

                                                           
28

 Abd. Halim, Kitab Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir Karya Ibnu Asyur dan Kontribusinya 

Terhadap Keilmuwan Tafsir Kontemporer..., pp. h. 17-30. 
29

 Cecep Rahmat, Dimensi Lughowi Dalam Tafsir Ibnu Asyur (Studi Analisis Kitab Tafsir 

Tahrir Wat Tanwir Karya Thahir Ibnu Asyur), Tesis, (Jakarta: Institut Ilmu Al-Qur‗an, 2021) h. 6. 
30

 Amarsyahid, Ta‟aruf Dalam Konteks Modern (Telaah Penafsiran Thahir Ibnu „Asyur 

Dalam Qs Al-Hujurat Ayat 13), Skripsi, (Palu: Institut Agama Islam Negeri, 2019), h. 31-32. 



19 

 

 
 

3. Penyebutan Asbāb al-Nuzūl, Jika relevan, Ibnu ‗Āsyūr mengemukakan 

sebab-sebab turunnya (asbāb al-nuzūl) suatu ayat guna memperjelas konteks 

historis dan sosiologisnya.  

4. Analisis Bahasa dan Struktur, beliau memberikan perhatian khusus terhadap 

makna kata, bentuk gramatikal, serta posisi kata dalam struktur bahasa Arab, 

yang sering kali disertai analisis balaghah (retorika).  

5. Penafsiran Ayat dengan Al-Qur‘an dan Hadis, Ibnu ‗Āsyūr menafsirkan ayat 

dengan merujuk pada ayat lain (tafsīr al-Qur‘ān bi al-Qur‘ān), atau dengan 

hadis Nabi jika diperlukan sebagai penjelas makna.  

6. Kajian Perbedaan Qirā‘āt, beliau mencantumkan perbedaan-perbedaan 

dalam qirā‘āt (varian bacaan) yang sahih, lalu menjelaskan implikasi 

maknanya dan melakukan tarjīḥ (pemilihan) terhadap qirā‘ah yang dianggap 

lebih kuat.  

7. Pengutipan dan Perbandingan Pendapat Ulama, Ibnu ‗Āsyūr mengutip 

pendapat para mufassir dan ulama terdahulu, membandingkan argumentasi 

mereka, dan memilih pendapat yang menurutnya lebih sesuai dengan 

konteks dan maqāṣid syarī‗ah.  

8. Penjelasan Konektivitas Antar Ayat, beliau menjelaskan keterkaitan antar 

ayat dalam satu surah (munāsabah al-āyāt), untuk menunjukkan 

kesinambungan makna dan struktur logis dalam Al-Qur‘an. 

B. Literatur Review 

1. Kasis Darmawan, dalam tesisnya yang berjudul “Pemaknaan Jihad Secara 

Kontekstual (Aplikasi Double Movement Fazlur Rahman)”, membahas 

pemahaman konsep jihad dengan pendekatan kontekstual menggunakan 

metode double movement yang dikembangkan oleh Fazlur Rahman. Penelitian 

ini menghasilkan pemaknaan jihad yang bersifat konstruktif dan relevan 

dengan situasi kekinian.
 31

 Metode double movement merupakan pendekatan 

interpretatif yang dimulai dari konteks masa kini menuju latar historis turunnya 

                                                           
31

 J Beno, A.P Silen, and M Yanti, ‗PEMAKNAAN JIHAD SECARA KONTEKSTUAL 

(Aplikasi Metode Double Movement Fazlur Rahman)‘, Braz Dent J., 33.1 (2022), h. 1–12. 



20 

 

 
 

wahyu, lalu kembali lagi ke masa sekarang dengan membawa nilai-nilai 

universal yang dapat diaplikasikan dalam kehidupan kontemporer. Penekanan 

pada pentingnya kembali ke masa pewahyuan Al-Qur‘an didasarkan pada 

pemahaman bahwa Al-Qur‘an merupakan respons ilahi terhadap realitas sosial 

dan moral masyarakat Arab yang diolah melalui kesadaran dan pengalaman 

Nabi Muhammad Saw. Adapun perbedaan mendasar antara penelitian Kasis 

Darmawan dan penelitian ini terletak pada sumber tafsir yang digunakan. 

Penelitian Kasis menggunakan pendekatan pemikiran Fazlur Rahman secara 

langsung, sedangkan dalam penelitian ini, analisis terhadap konsep jihad 

dilakukan melalui kajian terhadap dua karya tafsir klasik dan modern, yaitu 

Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr 

karya Ibnu ‗Āsyūr. 

2. Dalilatul Ma‘rufah, dalam skripsinya yang berjudul “Kontekstualisasi Makna 

Jihad dalam Al-Qur‟an terhadap Lembaga Politik di Indonesia”,
32

 membahas 

bagaimana makna jihad dalam Al-Qur‘an dapat diterapkan dalam ranah politik, 

khususnya dalam praktik lembaga-lembaga politik di Indonesia. Penelitian ini 

menunjukkan bahwa makna jihad dalam konteks politik dapat diwujudkan 

melalui dua hal utama: Pertama, menegakkan keadilan secara adil dan 

konsisten sesuai dengan amanah yang diemban oleh para pemangku kekuasaan. 

Kedua, menciptakan masyarakat yang demokratis dengan 

mengimplementasikan nilai-nilai al-amr bi al-ma„rūf wa al-nahy „an al-

munkar (menyeru kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran). Adapun 

perbedaan antara penelitian Dalilatul Ma‘rufah dan penelitian ini terletak pada 

fokus dan pendekatan kajiannya. Penelitian Dalilatul bersifat aplikatif terhadap 

sistem politik kontemporer di Indonesia. Sementara itu, penelitian ini berfokus 

pada analisis konseptual makna jihad dalam Al-Qur‘an secara komparatif, 

dengan membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir otoritatif, yaitu Tafsir 

al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr karya 

Ibnu ‗Āsyūr. 

                                                           
32

 Dalilatul Marfu‘ah, ‗Kontekstualisasi Makna Jihad Dalam Al-Qur‘anTerhadap 

Lembaga Politik Di Indonesia Dalilatul Ma‘Rufah Pembimbing Fakultas Ushuluddin, Adab Dan 

Dakwah Ponorogo‘, 2019, h. 1–95. 



21 

 

 
 

3. St. Fauziah, dalam skripsinya yang berjudul “Konsep Jihad dalam Al-

Qur‟an”,
33

 mengkaji makna jihad secara umum sebagaimana termaktub dalam 

berbagai ayat Al-Qur‘an. Penelitian ini bertujuan untuk memberikan tambahan 

wawasan dan pemahaman yang lebih luas mengenai konsep jihad bagi umat 

Islam secara umum, serta menjadi motivasi bagi para pembaca agar dapat 

memahami hakikat jihad menurut Al-Qur‘an dengan lebih utuh dan 

proporsional. Adapun perbedaan antara penelitian St. Fauziah dan penelitian 

ini terletak pada fokus kajiannya. Penelitian St. Fauziah bersifat deskriptif 

umum terhadap konsep jihad dalam keseluruhan Al-Qur‘an. Sementara itu, 

penelitian ini membatasi kajian pada makna jihad dalam Al-Qur‘an secara 

komparatif, dengan membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir otoritatif, 

yaitu Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr karya Ibnu ‗Āsyūr. 

4. Husni Waladi, dalam artikelnya yang berjudul “Makna Jihad pada Quran 

Surat Al-Hajj Ayat 78 dalam Konteks Tafsir dan Pemahaman Kontemporer”,
34

 

bertujuan untuk mengeksplorasi serta menganalisis makna jihad dalam Islam 

berdasarkan tafsir terhadap QS. Al-Hajj: 78. Artikel ini memberikan 

pemahaman yang komprehensif mengenai konsep jihad, baik dari sisi tafsir 

klasik maupun dalam kerangka pemahaman yang kontekstual dan relevan 

dengan kondisi kontemporer umat Islam. Adapun perbedaan antara artikel 

Husni Waladi dan penelitian ini terletak pada objek kajian dan pendekatan 

analisisnya. Artikel tersebut berfokus pada satu ayat, yaitu QS. Al-Hajj: 78, dan 

menitikberatkan pada integrasi antara tafsir dan wacana kontemporer. 

Sementara itu, penelitian ini menelaah makna jihad dalam Al-Qur‘an secara 

komparatif, dengan membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir otoritatif, 

yaitu Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr karya Ibnu ‗Āsyūr. 

                                                           
33

 Siti Fauziah, ‗Konsep Jihad Dalam Al-Qur‘an (Sebuah Kajian Tematik)‘, Skripsi, 2016, 

h.  2–114. 
34

 Husni Waladi, ‗Makna Jihad Pada Quran Surat Al-Hajj Ayat 78 Dalam Konteks Tafsir 

Dan Pemahaman Kontemporer‘, Artikel, 2023. 



22 

 

 
 

5. Sudarmono, dalam artikelnya yang berjudul “Interpretasi Makna Jihad dalam 

Pandangan Hamka”, 
35

 bertujuan untuk mengungkap secara mendalam 

pemaknaan jihad menurut Hamka sebagaimana dijelaskan dalam Tafsir Al-

Azhar. Penelitian ini juga mengkaji bagaimana Hamka membedakan antara 

jihad fisik dan non fisik, serta bagaimana kedua bentuk jihad tersebut dipahami 

dalam konteks sosial dan spiritual. Perbedaan mendasar antara artikel 

Sudarmono dan penelitian ini terletak pada objek dan pendekatan kajiannya. 

Artikel tersebut secara khusus membahas penafsiran Hamka dalam satu karya 

tafsir, yakni Tafsir Al-Azhar, tanpa membandingkan dengan karya tafsir 

lainnya. Sedangkan penelitian ini berfokus pada makna jihad dalam Al-Qur‘an 

secara komparatif, dengan membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir 

otoritatif, yaitu Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-

Taḥrīr wa al-Tanwīr karya Ibnu ‗Āsyūr. 

6. Muhammad Suaib Tahir, dalam artikelnya yang berjudul “Framing Makna 

Jihad dalam Al-Qur‟an Perspektif Tafsir Maqasidi”,
36

 menganalisis istilah 

jihād dalam Al-Qur‘an menggunakan pendekatan tafsir maqāṣidī. Artikel ini 

menyoroti tiga fokus utama: (1) tujuan utama jihad untuk menegakkan kalimat 

Allah (li i‟lā` kalimatillāh), sebagaimana ditunjukkan oleh keterkaitan antara 

istilah jihād dan qitāl dengan frase fī sabīlillāh; (2) hikmah larangan berperang 

pada fase Mekkah yang bertujuan melindungi umat Islam yang masih lemah 

serta menghindari konflik internal; dan (3) jihad sebagai sarana menjaga 

martabat dan eksistensi umat Islam ketika mereka telah siap menghadapi 

musuh, seperti tercermin dalam QS. At-Taubah: 73. Adapun perbedaan 

penelitian ini dengan artikel tersebut terletak pada objek kajiannya. Artikel 

tersebut membahas makna jihad dalam berbagai ayat Al-Qur‘an melalui 

pendekatan maqāṣid al-syarī‗ah, sedangkan penelitian ini secara spesifik 

menganalisis makna jihad dalam Al-Qur‘an secara komparatif, dengan 

                                                           
35

 Sudarmono, ‗Interpretasi Makna Jihad Dalam Pandangan Hamka‘, Ta‟wiluna: Jurnal 

Ilmu Al-Qur‟an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 4.1 (2023), h. 1–20 

<https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.817>. 
36

 Muhammad Suaib, Tahir, Universitas Ptiq Jakarta, ‗Framing Makna Jihad Dalam Al-

Quran Perspektif Tafsir Maqasidi‘, Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur‟an Dan Keislaman, 7.02 (2023), 

h. 97–111. 



23 

 

 
 

membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir otoritatif, yaitu Tafsir al-

Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-Tanwīr karya 

Ibnu ‗Āsyūr. 

7. Dwi Hartini, dalam artikelnya yang berjudul “Konsep Jihad dalam Al-Qur‟an: 

Aplikasi Penafsiran Kontekstual Abdullah Saeed”,37 membahas makna jihad 

dalam QS. Al-Hajj ayat 39–40 dengan menggunakan metode penafsiran 

kontekstual yang dikembangkan oleh Abdullah Saeed. Pendekatan ini 

menekankan pentingnya memahami teks Al-Qur‘an melalui empat tahapan 

utama: analisis bahasa, konteks historis, keterkaitan antar-ayat (munāsabah), 

dan hierarki nilai, agar makna jihad dapat ditafsirkan secara relevan dengan 

realitas sosial dan budaya masa kini. Perbedaan dengan penelitian ini terletak 

pada objek dan pendekatan yang digunakan. Artikel tersebut menggunakan satu 

ayat dan menerapkan pendekatan kontekstual kontemporer, sementara 

penelitian ini memfokuskan kajian pada makna jihad dalam Al-Qur‘an secara 

komparatif, dengan membandingkan penafsiran dari dua kitab tafsir otoritatif, 

yaitu Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr karya Ibnu ‗Āsyūr. 

                                                           
37

 Dwi Hartini, ‗Konsep Jihad Dalam Al-Qur‘an; Aplikasi Penafsiran Kontekstual 

Abdullah Saeed‘, Mafatih, 1.1 (2021), h. 11–24 <https://doi.org/10.24260/mafatih.v1i1.385>. 



 

24 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan (library 

research), yakni penelitian yang dilakukan melalui pengumpulan, penelaahan, 

dan analisis terhadap berbagai literatur yang relevan guna memperoleh 

pemahaman mendalam mengenai isu yang dikaji. Mengacu pada pendapat 

Khatibah dalam Evanirosa, penelitian kepustakaan merupakan proses 

sistematis dalam menghimpun, mengolah, dan menyimpulkan data dari 

berbagai sumber pustaka untuk menemukan jawaban atas permasalahan yang 

diteliti.
38

 

Dalam kerangka penelitian kepustakaan ini, metode yang digunakan 

bertujuan untuk menggali secara mendalam pemahaman mengenai konsep 

jihad dalam Al-Qur‘an melalui pendekatan studi komparatif pada tafsir Ibnu 

Katsir dan Ibnu ‗Asyur. Dengan demikian, penelitian ini menitikberatkan 

pada kajian literatur untuk mengidentifikasi, membandingkan, dan 

menganalisis pandangan kedua mufassir tersebut, sesuai dengan metode 

penafsiran yang mereka terapkan.  

B. Sumber Data Penelitian 

Berdasarkan jenis sumber yang digunakan, data dalam penelitian ini 

terbagi menjadi dua kategori, yaitu data primer dan data sekunder. Adapun 

penjelasan mengenai kedua jenis data tersebut dalam konteks penelitian ini 

adalah sebagai berikut: 

a. Data Primer 

Data primer dalam penelitian ini merujuk pada sumber-sumber utama 

yang secara langsung berkaitan dengan objek kajian, yaitu kitab tafsir yang 

menjadi fokus analisis.
39

 Sumber primer dimaksud mencakup karya tafsir 

yang ditulis langsung oleh mufasir yang diteliti, dalam hal ini Tafsir al-

                                                           
38

 Evanirosa, dkk, Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research) (Bandung: Media 

Sains Indonesia, 2022), h. 58. 
39

 Moh. Pabundu Tika, Metodologi Riset Bisnis, (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006), h. 57. 



25 

 

 
 

Qur‟an al-„Azhim karya Ibnu Katsir dan Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir karya 

Ibnu ‗Asyur.  

b. Data Sekunder 

Data sekunder adalah sumber informasi yang tidak diperoleh langsung 

dari objek utama penelitian, melainkan berasal dari hasil pengumpulan dan 

pelaporan pihak lain yang tetap memiliki relevansi dengan topik yang 

dikaji.
40

 Data ini bisa berupa karya ilmiah yang disusun untuk tujuan berbeda, 

namun tetap berkaitan erat dengan pembahasan penelitian.
41

 Dalam konteks 

penelitian ini, data sekunder mencakup buku-buku pendukung, kitab hadis, 

jurnal ilmiah, artikel, serta referensi lainnya yang membahas konsep jihad, 

baik secara tematik maupun tafsir, dan yang memiliki keterkaitan dengan 

kajian terhadap ayat-ayat tentang jihad. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Dalam penyusunan skripsi ini, peneliti menggunakan teknik 

pengumpulan data melalui studi dokumentasi, yaitu dengan menelusuri dan 

mengkaji berbagai sumber data, baik primer maupun sekunder. Teknik ini 

dilakukan melalui proses pengumpulan, klasifikasi, dan analisis terhadap 

ayat-ayat Al-Qur‘an yang relevan dengan tema penelitian. Selanjutnya, data 

tersebut dikomparasikan dan dianalisis berdasarkan pandangan para mufasir 

serta diperkuat dengan referensi lain seperti buku-buku ilmiah, skripsi 

terdahulu, jurnal, artikel, dan sumber daring yang memiliki keterkaitan 

dengan objek penelitian. Melalui pendekatan dokumentasi ini, diperoleh data 

yang mendalam dan relevan, yang kemudian dianalisis berdasarkan kerangka 

berpikir yang telah dirumuskan pada bab sebelumnya untuk menjelaskan 

secara komprehensif makna jihad sebagaimana termaktub dalam ayat-ayat 

yang diteliti. 

 

 

                                                           
40

 Ibid, h. 58. 
41

 Nasution, Metode Risearch, (Jakarta: PT. Bumi Aksara, 2006), h. 143 



26 

 

 
 

D. Teknik Analisis Data 

Untuk dapat menganalisis data-data yang telah dikumpulkan, peneliti 

memanfaatkan metode analisis isi (content analysis). Content analysis ialah 

teknik yang digunakan untuk menarik simpulan melalui usaha menemukan 

karakteristik pesan dan dilakukan secara obyektif dan sistematis.
42

   

Adapun terkait pendekatan studi komparatif, metode ini bekerja dengan 

cara membandingkan penafsiran para mufasir terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an. 

Dalam hal ini, metode komparatif atau yang dikenal dengan istilah muqâran 

bertujuan untuk menelusuri persamaan dan perbedaan penafsiran yang 

dikemukakan oleh berbagai tokoh.
43

 Sebagaimana dijelaskan oleh ‗Ali Hasan 

al-‗Arîḍ, metode muqâran merupakan bentuk penafsiran yang menghimpun 

sejumlah ayat Al-Qur‘an serta pendapat para ulama, guna mengidentifikasi 

berbagai kecenderungan pemikiran dari masing-masing mufasir. Melalui 

pendekatan ini, akan tampak konstruksi metodologis serta latar belakang 

penafsiran yang menjadi ciri khas setiap mufasir.
44

  

Dalam kajian tafsir, pendekatan tafsir muqâran (tafsir perbandingan) 

dapat diklasifikasikan ke dalam tiga bentuk utama: pertama, membandingkan 

antar ayat Al-Qur‘an yang memiliki kemiripan redaksional; kedua, 

membandingkan ayat Al-Qur‘an dengan hadis yang secara lahir tampak 

bertentangan; ketiga, membandingkan pendapat para mufasir mengenai suatu 

ayat.
45

 Pendekatan ini tidak hanya berguna untuk menggali kedalaman makna 

Al-Qur‘an secara lebih luas, tetapi juga memiliki manfaat signifikan, antara 

lain: membuktikan ketelitian dan konsistensi internal Al-Qur‘an, 

mengukuhkan bahwa tidak terdapat kontradiksi dalam ayat-ayatnya, serta 

                                                           
42

 Badrudin dan Hikmatullah, Pendidikan Akhlak dalam Al-Qur‘an: Studi Tarbawi 

Perspektif Syaikh Nawawi Al-Bantani (Serang: A-Empat, 2021), h. 14. 
43

 Hadi Yasin, ―Mengenal Metode Penafsiran Al-Qur‘an,‖ Tadzhib Akhlaq, vol. 01 (2020): 

h. 48, https://doi.org/10.34005/tahdzib.v3i1.826 
44

 Syahrin Pasaribu, ―METODE MUQARAN DALAM AL QURAN,‖ Wahana Inovasi: 

Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat, vol. 9 no. 1 (Juni 2020): h. 44, 

https://jurnal.uisu.ac.id/index.php/wahana/article/view/2637 
45

 Nasharuddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2012), h. 65. 



27 

 

 
 

mempertahankan validitas hadis-hadis ṣaḥīḥ dari upaya penolakan yang tidak 

berdasar.
46

  

Perbandingan penafsiran para mufasir terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an 

dapat diklasifikasikan menjadi tiga kategori utama, yaitu: (1) perbandingan 

terhadap ayat-ayat yang memiliki tema tertentu, (2) perbandingan terhadap 

penafsiran surat-surat tertentu, dan (3) perbandingan terhadap keseluruhan isi 

Al-Qur‘an.
47

 Penelitian ini termasuk dalam kategori kedua, yaitu 

membandingkan penafsiran dua mufasir besar Ibnu Katsir dalam Tafsir Al-

Qur‟an Al-„Azhim dan Ibnu ‗Asyur dalam Al-Tahrir wa Al-Tanwir terhadap 

ayat-ayat tentang jihad dalam Al-Qur‘an. 

Adapun langkah-langkah dalam menggunakan metode komparatif 

(muqâran), antara lain:  

1. Menghimpun Ayat yang Menjadi Objek Kajian. Langkah awal dilakukan 

dengan mengidentifikasi dan mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur‘an yang 

menjadi fokus kajian. Dalam hal ini, penelitian secara khusus berfokus 

pada ayat-ayat tentang jihad didalan Al-Qur‘an.  

2. Menelusuri Penafsiran Para Mufasir. Penelitian kemudian melacak dan 

mengkaji pendapat-pendapat para mufasir yang relevan. Adapun sumber 

utama yang digunakan adalah penafsiran Ibnu Katsir dalam Tafsir Al-

Qur‟an Al-„Azhim dan penafsiran Ibnu ‗Asyur dalam Al-Tahrir wa Al-

Tanwir  

3. Menganalisis dan Membandingkan Penafsiran. Langkah selanjutnya 

adalah menganalisis serta membandingkan corak, pendekatan, dan 

kecenderungan pemikiran antara Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Asyur dalam 

menafsirkan ayat-ayat tentang jihad dalam Al-Qur‘an, khususnya dalam 

memahami konsep jihad. Hal ini dilakukan untuk melihat konstruksi 

pemikiran masing-masing mufasir terhadap makna jihad dalam konteks 

ayat tersebut.
48

                                                           
46

 Yasin, ―Mengenal Metode Penafsiran Al-Qur‘an,‖ h. 48. 
47

 Tinggal Purwanto, Pengantar Studi Tafsir Al Qur‟an, (Yogyakarta: Adab Press, 2013), 

h. 51. 
48

 Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur‟an, h. 68. 



 

50 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari pemaparan yang telah diuraikan di atas, maka penulis dapat 

menyimpulkannya dalam rangkuman berikut: 

1. Studi terhadap ayat-ayat jihad dalam Al-Qur‘an menunjukkan bahwa 

konsep jihad memiliki cakupan makna yang luas dan bertingkat, tidak 

terbatas pada bentuk perlawanan fisik (qitāl), melainkan juga mencakup 

dimensi spiritual, intelektual, dan sosial. Di antara ayat-ayat yang secara 

eksplisit mengangkat tema jihad antara lain QS. Al-Baqarah: 218, QS. At-

Taubah: 20, QS. Al-Hajj: 39–40, QS. Muhammad: 31, QS. Al-‗Ankabūt: 

69, dan QS. As-Shaff: 11. Ayat-ayat ini mengandung ragam konteks 

pewahyuan dan nuansa tematik, mulai dari pembelaan terhadap kaum 

tertindas, ujian keimanan, hingga motivasi kolektif umat untuk 

menegakkan kebenaran. 

2. Dalam kerangka tafsir, Ibnu Katsir dan Ibnu ‗Āsyūr merepresentasikan dua 

pendekatan yang berbeda dalam memahami makna jihad dalam Al-Qur‘an. 

Ibnu Katsir, dengan pendekatan tafsir bi al-ma‟tsūr, menafsirkan jihad 

dalam bingkai teologis-normatif yang kuat, dengan menekankan konteks 

historis (asbāb al-nuzūl) dan penekanan pada ganjaran ukhrawi sebagai 

balasan atas perjuangan membela agama. Baginya, jihad merupakan tugas 

suci yang inheren dengan keimanan serta kesetiaan terhadap sunnah Nabi, 

dan menjadi jalan menuju ampunan serta kemenangan baik di dunia 

maupun akhirat. Sebaliknya, Ibnu ‗Āsyūr dengan pendekatan tafsir 

maqāṣidī yang bertumpu pada analisis linguistik dan maqāṣid al-syarī‗ah, 

memaknai jihad secara lebih kontekstual dan multidimensional. Ia tidak 

membatasi jihad pada aspek militeristik, tetapi memperluasnya sebagai 

proses transformasi spiritual, penguatan struktur sosial, serta aktualisasi 

nilai-nilai etis dalam kehidupan umat.  

 

 



51 

 

 
 

B. Saran 

Bagi akademisi dan mahasiswa, disarankan untuk mempelajari makna 

jihad tidak hanya dari satu perspektif tafsir saja. Pendekatan komparatif, 

seperti yang dilakukan dalam penelitian ini, dapat membuka wawasan yang 

lebih luas dan mendalam. Bagi masyarakat umum dan dai, penting untuk 

memahami bahwa jihad tidak selalu berarti perang. Penafsiran jihad sebagai 

perjuangan moral, intelektual, dan sosial memiliki urgensi tinggi dalam 

konteks kehidupan modern saat ini terutama untuk melawan radikalisme dan 

penyalahgunaan istilah jihad. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini masih 

dapat dikembangkan dengan membandingkan lebih banyak kitab tafsir, atau 

mengaitkan penafsiran jihad dengan isu-isu kontemporer seperti HAM, 

kebebasan beragama, dan perdamaian global. 

  



 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

‗Asyur, Ibnu. Kasyf Al-Mughtiy Min Al-Ma‟aniy Wa Al-Alfaz Al-Waqi‟ah Fi 

AlMuwatha‟ (Kairo: Daar al-Salam, 2006). 

‗Asyur, Muhammad al-Thahir Ibnu. Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir, Juz 1 (Tunisia: 

Dar Shuhnun li al-Nasyr wa al-Tauzi‗, 1997). 

Abd. Al-Gaffar, Abd. Al-Rahim. Al-Imam Muhammad Abduh wa Manhajuhu fi al-

Tafsir. Kairo: Dar al-Manar, 1991. 

Adz-Dzahabi, Muhammad Husain. Tafsir wa al-Mufassirun. Beirut: Muassasah 

ar-Risalah, 1990. 

Ahmad Syafii Maarif. “Dimensi Etis Jihad dalam Perspektif Islam Moderat.” 

Jurnal Pemikiran Islam Kontemporer 5, no. 2 (2018): 110–123. 

Al-Anshari, Fauzan dan Abdurrahman Madjrie. Pedoman Jihad Menang atau 

Syahid. Jakarta: Departemen Data dan Informasi Majelis Mujahidin 

Indonesia, 2003. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Jihād. Kairo: Maktabah Wahbah, 2009. 

Al-Qattan, Manna‘. Mabahits fi „Ulum al-Qur‟an. Beirut: Mu‘assasah al-Risalah, 

2001. 

Al-Syahatah, Abdullah Mahmud. Manhaj al-Imam Muhammad Abduh fi Tafsir 

Alquran al-Karim. Kairo: Wahbah, 1963.  

Amarsyahid, Ta‟aruf Dalam Konteks Modern (Telaah Penafsiran Thahir Ibnu 

„Asyur Dalam Qs Al-Hujurat Ayat 13), Skripsi, (Palu: Institut Agama Islam 

Negeri, 2019). 

Anwar, Rosihon, (2015), Ilmu Tafsir, Bandung: Cv Pustaka Setia. 

Ari, Anggi Wahyu. M A Hum. Jihad Menurut Ibnu Kathir Di Dalam Tafsir 

AlQur‟an Al-Azhim. Tangerang Selatan: Republik Sukses Indonesia, 2014. 

Arkoun, Mohammed. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon 

Answers. Boulder: Westview Press, 1994. 

Arni,Jani. Tafsir Al-Tahrir Wa Al Tanwir KaryaMuhammad Al-Thahrir Ibn Asyur, 

Jurnal Ushuluddin XVII, no. 1 (2011). 

Asfar, Khaerul. Metodologi Tafsir Tahrir Wa Tanwir Karya Muhammad Tahir 

Ibnu Asyur, Al-Aqwam: Jurnal Studi Al-Quran Dan Tafsir Vol. 1 No. 1,(2022). 



 

 
 

Azyumardi Azra. “Reaktualisasi Konsep Jihad di Era Globalisasi.” Jurnal Ilmu 

Sosial dan Humaniora 7, no. 1 (2020): 65–78. 

Baidan, Nasharuddin. Metode Penafsiran Al-Qur‟an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2002. 

Beno, J, A.P Silen, and M Yanti, „Pemaknaan Jihad Secara Kontekstual (Aplikasi 

Metode Double Movement Fazlur Rahman)‟, Braz Dent J., 33.1 (2022), 1–

12   

Cecep, Rahmat. Dimensi Lughowi Dalam Tafsir Ibnu Asyur (Studi Analisis Kitab 

Tafsir Tahrir Wat Tanwir Karya Thahir Ibnu Asyur), Tesis, (Jakarta: Institut 

Ilmu Al-Qur‗an, 2021) 

Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam. Ensiklopedi Islam. Jakarta: PT. Ichtiar Baru 

Van Hoeve, 2001. 

Esposito, John L. Islam: The Straight Path. Oxford: Oxford University Press, 

1998. 

Evanirosa, dkk, (2022), Metode Penelitian Kepustakaan (Library Research), 

Bandung: Media Sains Indonesia. 

Faizin, Darul. Konstribusi Muhammad At-Tahir Ibnu „Asyur Terhadap Maqasid 

AsySyari„Ah, El-Mashlahah Vol. 11, No. 1 (2021). 

Hanafi, A. Pengantar dan Sejarah Ilmu Tafsir. Jakarta: Bulan Bintang, 1990. 

Hartini, Dwi, „Konsep Jihad Dalam Al-Qur‟an; Aplikasi Penafsiran Kontekstual 

Abdullah Saeed‟, Mafatih, 1.1 (2021), 11–24 

<https://doi.org/10.24260/mafatih.v1i1.385> 

Hidayat, Fatmah Taufik. Pemikiran Ibn „Asyur Tentang Qawai„d Al-Maqaṣid 

AlLughawiyah Serta Implikasinya Dalam Menafsirkan Al-Qur„an, An-Nida‘ 

45, no. 1 (June 30, 2021): hal.109-125, dalam 

https://doi.org/10.24014/annida.v45i1.19275. 

Husni Waladi, „Makna Jihad Pada Quran Surat Al-Hajj Ayat 78 Dalam Konteks 

Tafsir Dan Pemahaman Kontemporer‟, Artikel, 2023. 

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. At-Tahrīr wa at-Tanwīr. 30 jilid. Tunis: Dār al-

Tūnisiyyah li al-Nashr, 1984 M / 1404 H. 

Ibn Katsir, Isma‗il ibn ‗Umar. Tafsir al-Qur‟an al-„Aẓīm. Ed. Sāmī ibn 

Muḥammad Salāmah. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 

https://doi.org/10.24014/annida.v45i1.19275


 

 
 

Ibnu Katsir, Isma‗il bin ‗Umar. Tafsir al-Qur‟an al-„Azhim. Beirut: Dar al-Fikr, 

cet. ke-2, 2000. 

Ibnu, Katsir. Tafsir Al-Qur‘an Al-‗Aẓīm. Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiah, 2017. 

Jamil, Syaikh Mahmud bin, Syaikh Walid bin Muhammad bin Salamah, and 

Syaikh Khalid bin Muhammad bin Utsman. Derajat Hadits-Hadits Dalam 

Tafsir Ibnu Katsir (Hadits Shahih, Hasan, Dhaif, Maudhu‟) - Tahqiq: 

Syaikh Muhammad Nashiruddin Al-Albani - Jilid 1. Pustaka Az., 2007. 

Kamali, Mohammad Hashim. “Jihad and the Islamic Law of War.” Islamic 

Studies Review 10, no. 1 (2019): 40–60. 

Kemenag, Al-Quran, (2009). Terjemahan Kementerian Agama Republik 

Indonesia, Bandung: Sigma Eksa Media. 

M Munthe.A, Dr.H.Syaifuddin Herlambang. Studi Tokoh Tafsir : Dari Klasik 

Hinggah Kontemporer. Pertama. Pontianak: IAIN Pontianak Press, 2018. 

Marfu‘ah, Dalilatul, „Kontekstualisasi Makna Jihad Dalam Al-Qur‟anTerhadap 

Lembaga Politik Di Indonesia, Dalilatul Ma‘Rufah Pembimbing Fakultas 

Ushuluddin, Adab Dan Dakwah Ponorogo‘, 2019. 

Muhammad Chirzin, “Reaktualisasi Jihad Fi Sabilillah dalam Konteks Kekinian 

dan Keindonesiaan” dalam Jurnal Ulumuna, Vol. X, No. 1, 2006  

Muslim, Shahih. Ensiklopedia Hadits, Diakses pada 10 Juni 2025. 

https://dorar.net/hadith/sharh/62791. 

Nasr Hamid Abu Zayd. Mafhūm an-Naṣṣ: Dirāsah fī „Ulūm al-Qur‟ān. Beirut: 

Al-Markaz ats-Tsaqāfī al-‗Arabī, 2002. 

Nasution, (2006). Metode Risearch, Jakarta: PT. Bumi Aksara. 

Pasaribu, Syahrin. ―METODE MUQARAN DALAM AL QURAN.‖ Wahana 

Inovasi: Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat, vol. 9 no. 1 (Juni 

2020): 43-47. https://jurnal.uisu.ac.id/index.php/wahana/article/view/2637 

Purwanto, Tinggal. Pengantar Studi Tafsir Al Qur‟an. Yogyakarta: Adab Press, 

2013. 

Putri, Rizky Kartini. Tafakkur Dalam Kitab Tafsir Al-Tahrir Wa Al-Tanwir Karya 

Ibnu „Asyur, Skripsi, (Salatiga: Institut Agama Islam Negeri, 2021). 

Qardhawi, Yusuf. Pendidikan Islam dan Madrasah Hasan Al-Banna, terj. Bustami 

A Gani dan Zainal Abidin Ahmad. Jakarta: Bulan Bintang, 1950. 

https://dorar.net/hadith/sharh/62791
https://jurnal.uisu.ac.id/index.php/wahana/article/view/2637


 

 
 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. University of Chicago Press, 1984.   

Rijali, Ahmad, Analisis Data Kualitatif, Jurnal Al Hadharah, Vol. 17, No. 33, 

Januari-Juni , 2018. 

S, Alaik. Ajaran Nabi Tentang Jihad Kedamaian. Yogyakarta: Pustaka Pesantren, 

2010. 

Saragih, M Syafi‘i. M A. Memaknai Jihad: Sayyid Quthb Dan Quraish Shihab. 

Yogyakarta: Deepblish, 2015. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhu„i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan, 1996. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur‟an: Tafsir Maudhu‟i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan, 2007. 

Siti Fauziah, „Konsep Jihad Dalam Al-Qur‟an (Sebuah Kajian Tematik)‟, Skripsi, 

2016, 2–114 

Smelser, Neil J. Sociology. Englewood Cliffs: Prentice Hall, 1991. 

Sofyan, Dr. Muhammad. Tafsir Wal Mufassirun. Edited by S.Th.I Siregar, syamsul 

Amri. Cetakan Pe. Medan: Perdana Publishing, 2015. 

Sudarmono, ‗Interpretasi Makna Jihad Dalam Pandangan Hamka‘, Ta‟wiluna: 

Jurnal Ilmu Al-Qur‟an, Tafsir Dan Pemikiran Islam, 4.1 (2023), 1–20 

https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.817 

Syaikh, Dr. Abdurrahman bin Muhammad bin Abdurahman bin Ishaq Alu. Tafsir 

Ibnu Katsir. Jakarta: Pustaka Imam As-Syafi‘i, 2008. 

Tahir, Muhammad Suaib, Universitas Ptiq Jakarta, ‗Framing Makna Jihad Dalam 

Al-Quran Perspektif Tafsir Maqasidi‘, Mumtaz: Jurnal Studi Al-Qur‟an 

Dan Keislaman, 7.02 (2023), 97–111. 

Tika, Moh. Pabundu, (2006). Metodologi Riset Bisnis, Jakarta: PT. Bumi Aksara. 

Wehr, Hans. A Dictionary of Modern Written Arabic. Disunting oleh J. Milton 

Cowan. Urbana: Spoken Language Services, 1994. 

 Yasin, Hadi. ―Mengenal Metode Penafsiran Al-Qur‘an.‖ Tadzhib Akhlaq Vol. 01 

(Mei 2020): 37-56. https://doi.org/10.34005/tahdzib.v3i1.826 

  

https://doi.org/10.58401/takwiluna.v4i1.817
https://doi.org/10.34005/tahdzib.v3i1.826


 

 
 

BIODATA PENULIS 

 

Nama   : M. Risman Mukhoniadi 

Tempat/Tgl. Lahir : SELATPANJANG, 09 April 2002 

Pekerjaan  : Mahasiswa 
 

Alamat Rumah : RT/RW 003/001, JL. Sedulur, Desa Banglas Barat, Kec. Tebing 

Tinggi, Kab. Kepulauan Meranti 

No. Telp/HP  : 0822-6834-8238 

Email    : mukhoniadirisman9@gmail.com  

Nama Orang Tua  

Ayah : Andy Syahputra 

Ibu  : Nurul Anjani 

 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD  : MI ATTARBIYAH WATTA‘LIM   Lulus Tahun 2014 

SLTP  : MTsN 1 SELATPANJANG    Lulus Tahun 2017 

SLTA   : SMK N 1 TEBING TINGI    Lulus Tahun 2020 

 

                                                           
 

 

i
  

mailto:mukhoniadirisman9@gmail.com

