
 
 

 
 

KONSEP KAFA’AH DALAM PERNIKAHAN PERSPEKTIF  

AL-QURTHUBI DAN WAHBAH AZ-ZUHAILI  

(STUDI KOMPARATIF) 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 

 

Oleh: 

 

SITI AISYAH HRP 

NIM. 12130222626 

 

Pembimbing I 

Dr. H. Ali Akbar, MIS 

 

Pembimbing II 

Dr. Hj. Fatmah Taufik Hidayat, Lc., M. A 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H/2025 M 

k1
Typewritten text
282/IAT-U/SU-S1/2025









 



 
 

ii 

 

 

MOTTO 

 

وُسْعَهَاااإِّلَاانَ فْسًااٱللّاَُاايكَُل ِّفاُالَا  

“Allah tidak membebani seseorang melainkan sesuai dengan kesanggupannya”. 

(Q.S Al-Baqarah: 286) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 

 

 

 

KATA PENGANTAR 

 

 Bismillahirrahmanirrahim, 

 Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini untuk 

memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar sarjana dalam Ilmu 

Ushuluddin (S. Ag). Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada teladan 

Umat manusia yaitu Rasulullah SAW yang kasih sayangnya pada ummat tak 

pernah padam, bahkan hingga akhir hayat beliau. 

 Skripsi ini berjudul: Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan Perspektif Al-

Qurthubi Dan Wahbah Al-Zuhaili (Studi Komparatif), dengan tujuan untuk 

dijadikan sebagai tambahan informasi dalam kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

sekaligus juga memenuhi syarat penyelesaian studi di Fakultas Ushuluddin 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Penulis menyadari tanpa bantuan dari banyak pihak, penulis tidak akan 

mampu untuk menyelesaikan tulisan ini dengan baik. Terima kasih kepada seluruh 

pihak yang telah membantu penulis dalam menyelesaikan skripsi ini yang tidak 

bisa penulis sebutkan satu per satu. Untuk itu penulis ucapkan terima kasih yang 

sedalam-dalamnya kepada:  

1. Teristimewa kepada kedua Orang tua Tersayang yaitu Ayahanda Alm. 

Sapi’i Harahap dan Ibunda Nurhawati Siregar yang selalu menjadi sumber 

inspirasi dan kekuatan dalam setiap langkah hidup penulis. Terima kasih 

sudah bekerja keras mendidik penulis tanpa pamrih, memberikan banyak 

dukungan serta motivasi yang tidak ada hentinya agar selalu semangat, 

segala pengorbanan, kasih sayang, do’a yang Ibu panjatkan untuk 

kesuksesan penulis. Ayah ibu adalah pahlawan sejati dalam hidup penulis, 

dan tanpa kalian, penulis tidak akan pernah sampai sejauh ini. Juga 

Almarhum Ayah yang meskipun telah tiada, tetap menjadi pendorong 

semangat dalam setiap langkah penulis. Semoga Ayah tenang di sisi-Nya 



 
 

iv 

 

dan bangga melihat pencapaian ini dari surga. Serta kakanda Risfa 

Khairani Harahap S. Pd dan Adinda  Pinta Ito Harahap yang telah 

memberikan motivasi semangat dan materil, serta tidak pernah berhenti 

mendo’akan segala urusan penulis termasuk dalam penyelesaian skripsi ini 

agar selalu lancar dan mudah. 

2. Kepada Rektor UIN Suska Riau. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS, SE, 

M.Si, Ak, CA. beserta jajarannya yang telah memberi kesempatan penulis 

untuk menimba ilmu di Universitas ini. 

3. Kepada Ibunda Dekan Dr. Hj. Rina Rehayati M. Ag, Wakil Dekan I bapak 

Drs. H. Iskandar Arnel, MA. Ph. D,  Wakil Dekan II bapak Dr. Aftizal Nur, 

MIS, dan Wakil Dekan III bapak Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., M. A. 

4. Kaprodi Ustadz Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., M.A, selaku ketua Jurusan 

Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir beserta jajarannya yang telah memberikan 

kemudahan kepada penulis dalam pengurusan yang berkaitan dengan studi 

penulis. 

5. Ayahanda Dr. H. Agustiar, M.Ag selaku Pembimbing Akademik yang 

selalu memberi arahan dan masukan kepada penulis dari awal perkuliahan. 

6. Terima kasih juga kepada ustadz Dr. H. Ali Akbar, MIS dan Ustdzah Dr. 

H. Fatmah Taufik Hidayat, L.c, MA selaku dosen pembimbing skripsi 

yang banyak memberikan arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini. Terima kasih banyak atas pertolongan, nasehat, 

motivasi, dan bimbingannya selama ini yang telah diberikan kepada 

penulis.  

7. Seluruh Dosen fakultas Ushuluddin, terutama dosen program studi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir yang telah memberikan materi-materi perkuliahan 

dengan sabar dan ikhlas serta memberikan berbagai wawasan ilmunya.  

8. Kepada staf bagian akademik, dan bagian umum yang senantiasa 

memberikan kemudahan dalam berbagai urusan. Tak lupa, ucapakan 

terimakasih juga di sampaikan kepada perpustakaan Universitas dan 

perpustakaan fakultas atas fasilitas yang di berikan dalam mencari 

referensi untuk menyelesaikan skripsi ini. 



 
 

v 

 

9. Teman-teman seangakatan IAT 2021, teman-teman KKN desa Muara 

Musu, dan terkhusus untuk SAQTA-E yang tidak bisa penulis sebut satu 

persatu, terima kasih atas segala cerita yang telah dirajut selama 4 tahun 

ini. 

       Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki 

dalam penulisan skripsi ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta 

kejanggalan yang memerlukan kritikan yang bersifat membangun demi 

kesempurnaan skripsi ini. Semoga skripsi ini bermanfaat bagi kita semua. 

Kepada Allah penulis berdo’a semoga kebaikan dan kontribusi yang telah 

mereka berikan dinilai sebagai ibadah yang baik, sehingga selalu mendapat 

Rahmat dan Karunia-Nya. Amin Ya Rabb al-Amin 

 

 

 

                                                                                  Pekanbaru, 03 Juli 2025 

                                                                                                    

                                                                                              Penulis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

vi 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO ............................... ............................................................................................ii  

KATA PENGANTAR .....................................................................................................iii  

DAFTAR ISI ......... ..........................................................................................................vi  

DAFTAR TABEL .........................................................................................................viii  

PEDOMAN TRANSLITERASI.....................................................................................ix 

ABSTRAK .......................... ............................................................................................xi  

ABSTRACT . …………………………………………………………………………..xii  

  xiii..……………………………………………………………………………… ... الملخص 

BAB I PENDAHULUAN .......... ......................................................................................1 

A. Latar Belakang Masalah ....... ..............................................................................4 

B. Penegasan Istilah... ........ ......................................................................................6 

C. Identifikasi Masalah. ........ ...................................................................................6 

D. Batasan Masalah ................................................................................................. 6 

E. Rumusan Masalah ..............................................................................................  6 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ....... ....................................................................6 

G. Sistematika Penulisan..... ....... .............................................................................7 

BAB II TINJAUAN KEPUSTAKAAN.......... ........... ....................................................9 

A. Landasan Teoritis.......... ......... .............................................................................9 

1. Tinjauan Umum Tentang Kafa’ah .................................................................. 9 

2. Kafa’ah dalam al-Qur’an ............................................................................. 15 



 
 

vii 

 

3. Biografi al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili ............................................... 18 

B. Kajian Relevan ...................................................... ........ ...................................24 

BAB III METODE PENELITIAN............................. ......... ........................................29 

A. Jenis Penelitian........................................................... .......................................29 

B. Pendekatan Penelitian.................. .............................. .......................................29 

C. Sumber Data Penelitian............................................. ........................................29 

D. Teknik Pengumpulan Data.................................. ....... .......................................30 

E. Teknik Analisis Data......................................... ....... .........................................31 

BAB IV PEMBAHASAN DAN HASIL PENELITIAN ............................................. 32 

A. Penafsiran dan Analisis Konsep Kafa’ah dalam Surah An-Nur Ayat 32 

Menurut Tafsir Al-Qurthubi Dan Al-Munir ...................................................... 32 

1. Penafsiran al-Qurthubi dalam Tafsir Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an ................ 32 

2. Penafsiran Wahbah az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir ................................. 39 

3. Analisis ......................................................................................................... 48 

B. Persamaan Dan Perbedaan Penafsiran Al-Qurthubi dan Wahbah Az-

Zuhaili ............................................................................................................... 48 

BAB V PENUTUP ......................................................................................................... 53 

A. Kesimpulan ....................................................................................................... 53 

B. Saran ................................................................................................................. 54 

DAFTAR KEPUSTAKAAN.................................................................................... ..... 55 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

viii 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 1 Persamaan Tafsir al-Qurthubi dan Tafsir al-Munir............................................. 50 

Tabel 2 Perbedaan Tafsir al-Qurthubi dan Tafsir al-Munir ............................................. 52 

  



 
 

ix 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.  

A. Konsonan 

ARAB LATIN ARAB LATIN 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

 

 



 
 

x 

 

B. Vokal, panjang dan diftong 
Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dan dhommah dengan “u” sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang  = Â Misalnya  قال  menjadi Qâla  

Vokal (I) Panjang  = Î Misalnya  قيل  menjadi Qîla  

Vokal (u) panjang  = Û   Misalnya  دون  menjadi Dûna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)  =  و  Misalnya  قول  Menjadi Qawlun  

Diftong (ay)  = ي  Misalnya  خير  Menjadi Khayrun 

C. Ta’ marbuthah (ة) 

Ta’marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta’ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya     المدرسة الرسلة   menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya  افى رحمة الل
menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafadl al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” ( ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” lafadl jalalah yang berada di tengah-tengah kalimat 

yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contohcontoh berikut: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan…. 

2. Al-Bukhariy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan…. 

3. Masya’Allah ka’na wa ma’lam yasya’lam yakun.  



 
 

xi 

 

 

ABSTRAK 

 

Skripsi ini berjudul “Konsep Kafa’ah dalam Pernikahan Perspektif Al-Qurthubi 

dan Wahbah Az-Zuhaili (Studi Komparatif)”. Kafa’ah dalam pernikahan 

merupakan konsep kesepadanan antara calon suami dan istri yang meliputi aspek 

agama, akhlak, materi, dan sebagainya, agar pada saat menjalani kehidupan rumah 

tangga pasangan dapat terhindar dari percekcokan karena ketidaksepahaman.  

Namun, terdapat perbedaan pandangan ulama mengenai peran harta dalam 

kafa’ah. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana al-Qurthubi dan 

Wahbah az-Zuhaili menafsirkan konsep kafa’ah dalam Surah An-Nur ayat 32 

serta membandingkan persamaan dan perbedaan penafsiran keduanya. metode 

penelitian ini menggunakan jenis kualitatif dengan pendekatan analisis tafsir 

komparatif berdasarkan karya tafsir kedua mufasir, serta literatur pendukung 

sebagai sumber data. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Konsep kafa’ah dalam 

pernikahan diambil dari penafsiran al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili pada surah 

an-nur ayat 32 mencakup aspek materi dan spiritual. Kedua mufassir sepakat 

bahwa kafa’ah sebagai kesepadanan terutama dalam aspek agama dan kesalehan, 

serta menegaskan peran wali dalam pernikahan. Keduanya menggunakan metode 

tahlili dengan corak fiqih, akan tetapi az-Zuhaili memadukan corak fiqih dan 

sosial kemasyarakatan. Perbedaan utama terletak pada sumber penafsiran dan 

penekanan harta; al-Qurthubi lebih dominan menggunakan riwayat dan 

menitikberatkan janji Allah memberikan kecukupan, sedangkan Wahbah az-

Zuhaili memadukan riwayat dan ijtihad serta menjelaskan kesiapan ekonomi 

(kemampuan membayar mahar dan nafkah) sebagai bagian dari kafa’ah. 

 

Kata Kunci: Konsep Kafa’ah, Tafsir al-Qurthubi, Tafsir al-Munir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xii 

 

 

 

ABSTRACT 

 

This undergraduate thesis is entitled “The Concept of Kafa’ah in Marriage from 

the Perspective of Al-Qurthubi and Wahbah Az-Zuhaili (Comparative Study)”. 

Kafa’ah in marriage refers to the concept of equality between a prospective 

husband and wife, which includes religious, moral, and financial components.  So 

that when the pair is married, they can avoid disagreements that may arise.  

However, academics hold differing opinions on the importance of wealth in 

kafa’ah.  This study will look at how al-Qurtubi and Wahbah az-Zuhaili 

understand the notion of kafa’ah in Surah An-Nur verse 32, as well as the 

similarities and differences between their interpretations of it. The method used in 

this study was qualitative, with a comparative interpretation analysis approach 

based on both commentators’ interpretations and supporting literature as data 

sources.  The results reveal that the notion of kafa’ah in marriage is based on al-

Qurthubi and Wahbah az-Zuhaili’s interpretations of Surah An-Nur verse 32, 

which covers both wealth and spiritual aspects.  Both authors agree that kafa’ah 

means equality, particularly in terms of religion and piety, and emphasize the role 

of guardians in marriage.  Both employ the tahlili approach with fiqh styles, 

whereas az-Zuhaili blends fiqh styles with al-Ijtima’i adabi. The main differences 

are in the sources of interpretation and the emphasis on wealth; al-Qurtubi relies 

heavily on narrations and emphasizes God’s promise of sufficiency, whereas 

Wahbah az-Zuhaili combines narrations and ijtihad and explains economic 

readiness (the ability to pay the dowry and maintenance) as part of kafa’ah. 

 

Keywords: Concept of Kafa’ah, Tafsir al-Qurthubi, Tafsir al-Munir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xiii 

 

 

 

 

 الملخص

ااالزحيليااووهبةاالقرطبيانظراوجهةاامناالنكاحافااالكفاءةامفهوم”ابعنواناالعلمياالبحثاهذا
ااعلىاويشملاوالزوجة،االزوجابيناالتكافؤاامفهوماهيااالنكاحاسياقافاالكفاءة.ا“(االمقارنةاالدراسة)

اابسببااالزوجيةاالحياةافاالخلافاتاالزوجانايتجنبااحتىاوغيرها،ااوالماليةااوالأخلاقيةاالدينيةاالجوانب
ااإلىاالعلمياالبحثااهذااهدف.االكفاءةافاالمالادوراحولاالعلماءاآراءااختلفاقدا.االتكافؤااعدم
ااأوجهاومقارنةا32ااالآيةاالنوراسورةافاالكفاءةاالمفهومااالزحيلياووهبةاالقرطبياتفسيرااكيفيةااادراسة
ااالنوعياالبحثامنهجاهوااالبحثاهذاافاالمستخدمااالمنهج.اتفسيريهماافاوالختلافاالتشابه
اامصادراإلىابالإضافةاالمفسريَن،الكلااالتفسيراأعمالاعلىاااعتمادااالتفسيرياالمقارننةاتحليلابمدخل
ااالنوراسورةاامناالمستمدااالنكاحافااالكفاءةامفهوماأناعلىااالبحثاانتائجادلتا.االثانويةاالبيانات

ااعلىاالمفسرانااتفقاقد.اوالروحيةاالماليةاالجوانباعلىاايشملاالزحيلياووهبةاالقرطبيالتفسيرا32االآية
اااستخدم.االنكاحاوليادوراوأكدااوالتنسك،االدينيةاالجوانبافاخاصةاالتكافؤااهيااالكفاءةاأن

ااأنايمكن.االجتماعياوالأدبااالفقهاابينااجمعاالزحيليااولكناالفقه،افاالتحليلياالمنهجاكلاهما
اابكثرةاافالقرطبياالمال؛ااعلىاوالتركيزاالتفسيرامصدرافاوقعتاالرئيسيااالختلافاأوجهاتكون

ااوالجتهاداالرواياتابيناالزحيليااالوهبةاجمعابينمااابالكفاية،االلااوعداعلىااوأكداالرواياتااستخدم
الكفاءةامناكجزء(ااوالنفقةاالمهرادفعااعلىااالقدرة)االقتصادياالستعداداوشرح . 

 
المنيرااتفسيراالقرطبي،اتفسيراالكفاءة،اامفهوم:االمفتاحية الكلمة   

 
 
 



 
 

1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Pernikahan merupakan salah satu institusi sosial dan agama yang sangat 

penting dalam kehidupan manusia. Pernikahan ialah suatu ikatan lahir batin 

antara seorang laki-laki dan seorang perempuan untuk hidup bersama dalam 

suatu rumah tangga dan untuk berketurunan, yang dilaksanakan menurut 

ketentuan-ketentuan hukum syari’at Islam.1 Pernikahan tidak hanya sekadar 

ikatan antara dua individu, tetapi juga merupakan sarana untuk membentuk 

keluarga yang sakinah, mawaddah, dan rahmah. Oleh karena itu, konsep-

konsep yang mendasari keberhasilan pernikahan menjadi hal yang perlu 

diperhatikan seperti memilih pasangan yang baik dan setara, yang dikenal 

dengan istilah kafa’ah.  

Kafa’ah berarti sepadan, sama, setara atau serasi. Dalam pernikahan 

kafa’ah diartikan sebagai keserasian antara calon suami dan istri, baik dalam 

agama, akhlak, kedudukan, keturunan, dan lain-lain.2   

Dalam sebuah hadis diterangkan : 

وخأخنكِحُوا  الْْخكْفخاءخ  وخانْكِحُوا  لنُِطْفخكُمْ  وُا  تَخخيرر سلم؛  و  عله  قال رسول الل صلي الل  عائشة  عن 
 إلِخيْهِمْ 

          

Dari Aisyah, ia berkata, “Rasulullah SAW bersabda, pilihlah baik-baik 

(tempat) untuk sperma kalian, menikahlah kalian dengan yang sekufu dan 

nikahkanlah (anak-anak perempuan kalian) kepada mereka (yang sekufu).3 

(HR. Ibnu Majah)   

 

Kafa’ah disyariatkan atau diatur dalam pernikahan Islam. Akan tetapi, 

pada dasarnya pernikahan dengan tidak memperhatikan konsep kafa’ah 

tidaklah dapat mempengaruhi sah atau tidaknya pernikahan seseorang. 

 
1 Nurhayati Zein, “Fiqih Munakahat”, (Pekanbaru: CV Mutiara Pesisir Sumatra, 2015), 

hlm. 2 
2 Ibid, hlm. 60 
3 Imam Al-Hakim, Al-Mustadrak ‘ala Ash-Shahihaini, alih bahasa oleh Ansori Taslim, 

(Jakarta: Pustaka Azzam, 2011), Jilid IV, hlm. 342. 



2 

 

 

Perumusan konsep kafa’ah dicetuskan untuk mendukung kemaslahatan 

seseorang pada saat pernikahan telah dilaksanakan dan saat menjalani rumah 

tangga pasangan dapat terhindar dari percekcokan karena ketidaksepahaman 

kedua pasangan, yang dapat berujung pada perceraian. 4  Dengan demikian, 

ketika seseorang hendak menikah perlu memerhatikan kafa’ah sebagai 

pertimbangan untuk memilih pasangan hidupnya. 

Rasulullah Saw Bersabda: 

أخبِ   لمِخالِخ عخنْ  لْخرْبخعِ  الْمخرْأخةُ  تُ نْكخحُ  قخالخ  وخسخلرمخ  عخلخيْهِ  اللُ  صخلرى  النربِِر  عخنِ  عخنْهُ  اللُ  رخضِيخ  ا  هُرخيْ رخةخ 
ينِ تخربِختْ يخدخاكخ   وخلِِخسخبِهخا وخجَخخالِخا وخلدِِينِهخا فخاظْفخرُ بِذخاتِ الدِ 

 

Artinya: “Perempuan itu dinikahi karena 4 hal, karena hartanya, 

keturunannya, kecantikannya, dan agamanya. Maka pilihlah wanita karena 

agamanya, kamu akan mendapatkan keberuntungan”.5 (HR. Bukhori)” . 

 

Hadist di atas menjelaskan kriteria memilih  pasangan terpaut dalam 4 

hal yaitu dari harta, kecantikan, keturunan, dan agama. Akan tetapi, kriteria 

yang harus di kedepankan adalah agama. Konsep pemilihan pasangan yang 

terfokuskan pada kriteria diatas dalam ajaran agama islam sering disebut 

sebagai konsep kafa’ah.  

Dalam hal kafa’ah harta, terdapat perbedaan dikalangan ulama. Pertama, 

memasukkan harta sebagai kriteria kafa’ah. Imam Hambali mensyaratkan 

harta sebagai unsur kafa’ah karena menurut beliau perempuan yang kaya 

dirugikan dengan kemiskinan suaminya, akibat ketidakmampuannya untuk 

menafkahi istrinya dan menyediakan makan untuk anak-anaknya. 6  Kedua, 

menurut Imam Syafi’i harta kekayaan itu tidak bisa dijadikan ukuran kufu’ 

dalam konsep kafa’ah, karena harta kekayaan itu bersifat timbul dan 

tenggelam. 7 Perbedaan pandangan ini menunjukkan adanya ikhtilaf di 

 
4 Iffah Muzammil, “Fiqih Munakahat (Hukum Pernikahan Dalam Islam”, (Tangerang: 

Tira Smart, 2019), hlm. 65  
5 Imam Bukhari, Shahih Bukhari, bab al-Akfaau fii al-Diin, Juz. 6, hlm. 33 

                  6   Abdurrahman al-Juzairi, Fikih Empat Mazhab, Jilid 5, hlm.125 

                  7 Wahbah az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Jilid 9, (Jakarta: Gema Insani, 2011), 

hlm. 228 



3 

 

 

kalangan ulama mengenai peran harta dalam kafa’ah, sehingga perlu mengkaji 

bagaimana konsep ini dalam Al-Qur’an. 

 Salah satu ayat yang sering dijadikan rujukan dalam pembahasan 

kafa’ah adalah Surah An-Nur ayat 32: 

لِحِينخ مِنْ عِبخادكُِمْ وخإِمخائِٓكُمْ ۚ إِن يخكُونوُا۟ فُ قخرخاءٓخ يُ غْنِهِمُ ٱللّرُ   مِن فخضْلِهِۦ ۗ  وخأخنكِحُوا۟ ٱلْْخيَخمخىم مِنكُمْ وخٱلصرم
سِعٌ عخليِمٌ  ُ وخم  وخٱللّر

 

Artinya: “Nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara 

kamu dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba 

sahayamu, baik laki-laki maupun perempuan. Jika mereka miskin, Allah akan 

memberi kemampuan kepada mereka dengan karunia-Nya. Allah Mahaluas 

(pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui”.8 

 

Ayat ini menegaskan pentingnya pertimbangan agama dan kelayakan 

dalam memilih pasangan, yang menjadi salah satu unsur kafa’ah. Yaitu pada 

kata   لِحِين لِحِين   Al-Qurthubi menafsirkan kata .ٱلص َّٰ  berarti laki-laki dan ٱلص َّٰ

perempuan serta orang-orang yang baik keimanannya.9  Sedangkan Wahbah 

Az-Zuhaili menafsirkan kata   لِحِين  dalam ayat ini adalah kesalehan menurut ٱلص َّٰ

terminologi syara’, yaitu memperhatian perintah-perintah dan larangan-

larangan agama. Secara etimologinya, yaitu memiliki kelayakan dan 

kompetensi untuk menikah  serta menunaikan hak-hak dan kewajiban-

kewajiban pernikahan.10 

Perbedaan penafsiran diatas menjadi menarik untuk dikaji lebih lanjut. 

Mengingat implementasi konsep kafa’ah dalam masyarakat sangat beragam 

dan adanya hak memilih terhadap calon suami/ istri yang sekufu tidak jarang 

menyebabkan seseorang menjadi terlalu idealis dan kebanyakan pertimbangan 

sehingga mengakibatkan mereka menunda atau tidak segera menikah. Oleh 

sebab itu, penulis tertarik untuk meneliti terkait permasalahan ini dengan 

 
8  Kementrian Agama RI, “al-Qur’an dan Terjemahnya”, (Jakarta: Lajnah Pentashihan al-

Qur’an, 2019), hlm. 503 

                 9 Mahmud Hamid Utsman, Tafsir al-Qurthubi, Jilid 12 (jakarta: Pustaka azzam, 2008), 

hlm. 600 
                 10 Wahbah az-Zuhaili, Tafsir al-Munir: Aqidah, Syari’ah dan Manhaj, Jilid 9, (Jakarta: 

Gema Insani, 2013), hlm. 514   



4 

 

 

berfokus pada dua pandangan mufassir yaitu al-Qurthubi dalam tafsi Jami’ Li 

Ahkam al-Qur’an dan Wahbah az-Zuhaili dalam tafsir al-Munir. 

Alasan penulis memilih kedua tafsir tersebut karena tafsir al-Munir dan 

Tafsir al-Qurthubi memiliki persamaan dalam hal corak penafsirannya. Selain 

itu, kedua tafsir ini lahir pada periode yang berbeda sehingga penulis tertarik 

untuk membandingkan pendapat kedua mufassir tersebut. Tafsir al-Qurthubi 

adalah kitab tafsir terlengkap dalam membahas fiqih di eranya dan dalam 

menyampaikan pemikirannya al-Qurthubi tidak fanatic terhadap mazhab, 

bersikap objektif dalam menyampaikan pembahasannya. Dan Wahbah az-

Zuhaili adalah seorang mufassir di era kontemporer yang mana pemikiran 

beliau mampu menjawab permasalahan-permasalahan saat ini. Penafsirannya 

disesuaikan dengan situasi yang berkembang dan dibutuhkan ditengah tengah 

masyarakat. Maka penulis jadikan sebuah penelitian yang berjudul “Konsep 

Kafa’ah dalam Pernikahan Perspektif al-Qurthubi dan Wahbah az-

Zuhaili  (Studi Komparatif)”. 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari kesalahpahaman, maka penulis akan menjelaskan 

beberapa istilah yang berkaitan dengan judul, yakni : 

1. Konsep 

Konsep berarti ide atau pengertian yang diabstrakan dari peristiwa 

konkret, bisa juga diartikan gambaran mental dari objek, proses atau 

apapun yang ada di luar bahasa, yang digunakan oleh akal budi untuk 

memahami hal-hal lain.11 Adapun maksud konsep dalam penelitian ini yaitu 

gambaran umum atau rancangan ide tentang kafa’ah dalam pernikahan 

yang terdapat dalam al-Qur’an surah an-Nur: 32. 

2. Kafa’ah 

Secara bahasa kafa’ah berasal dari kata kafa’un yang berarti 

kesamaan, sepadan, cocok. Ada pula yang mengartikannya sebagai al-

 
11 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. VII (Jakarta: 

Balai Pustaka, 2007), hlm. 588. 



5 

 

 

musawah (setara) atau al-mumatsalah (seimbang).12 Dalam Kamus Besar 

Bahasa Indonesia (KBBI) kufu berarti kesamaan derajat atau imbang, 

kafa’ah atau sekufu berarti sederajat, setara, seimbang. 13   Mulyono 

mengutip dari kitab Lisan al-Arab karya Ibnu Mandzur bahwa secara 

bahasa kafa’ah berarti suatu keadaan keseimbangan, kesesuaian atau 

keserasian. Ketika dihubungankan dengan nikah, kafa’ah diartikan sebagai 

kondisi keseimbangan antara calon suami dan istri baik dari segi 

kedudukan, agama, keturunan, dan sebagainya.14 

3. Perspektif   

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), perspektif adalah 

sudut pandang atau cara seseorang memandang, memahami, serta 

menginterpretasikan suatu hal. Adapun yang dimaksud dengan perspektif 

dalam penelitian ini adalah sudut pandang al-Qurthubi dan Wahbah az-

Zuhaili terkait konsep kafa’ah dalam surah an-Nur ayat 32.15  

4. Studi Komparatif  

Studi komparatif adalah metode dalam menafsirkan ayat-ayat Al-

Qur’an dengan cara membandingkan beberapa aspek. Hal ini meliputi   

membandingkan teks ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki kesamaan atau 

persamaan redaksi dalam dua atau lebih kasus. Selain itu, metode ini juga 

mencakup membandingkan ayat Al-Qur’an dengan hadis yang secara 

zahirnya tampak bertentangan, serta membandingkan pendapat ulama tafsir 

dalam menafsirkan ayat al-Qur’an.16 

           Berdasarkan penegasan istilah di atas maka maksud dari judul ini 

adalah berfokus pada konsep kafa’ah dalam pernikahan yang terdapat 

dalam surah An-Nur ayat 32 dengan menggunakan studi komparatif  

 
12 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, (Jakarta: Hadakarya Agung, 1990), hlm. 380. 
13 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta:Pusat Bahasa, 

2008), hlm. 769. 
14 Mulyono, Konsep Kafa’ah Dalam Program Klik Jodohmu di Lembaga Dakwah Khusus 

(LDK) Pimpinan Daerah Muhammadiyah (PDM) Surabaya, Maqasid: Jurnal Studi Hukum 

Islam/Vol. 7, No. 2, 2018, hlm. 3 
15  Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta:Pusat Bahasa, 

2008), hlm. 1167 
16 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013), hlm. 92. 



6 

 

 

penafsiran al-Qurthubi dalam kitab Jami’ Li Ahkam al-Qur’an dan Wahbah 

az-Zuhaili dalam Tafsir al-Munir. 

C.  Identifikasi Masalah 

Berawal dari tema yang penulis angkat untuk menjadi sebuah penelitian, 

maka penulis akan mengemukakan identifikasi masalah sehingga judul ini 

bisa untuk dijadikan objek penelitian. 

1. Al-Qur’an secara konkrit tidak menjelaskan Kafa’ah dalam pernikahan, 

sehingga para Ulama berijitihad mengkaji secara rinci mengenai kafa’ah 

dalam pernikahan. Sehingga perlu mengetahui konsep kafa’ah dalam 

surah an nur ayat 32 perspektif Imam al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili 

2. Kafa’ah dalam pernikahan merupakan hal yang sangat penting untuk 

dikaji untuk melangsungkan suatu pernikahan, demi tercapainya tujuan 

dari pernikahan, yakni menjadi keluarga sakinah mawaddah warohmah. 

3. Berbedanya pendapat ulama mengenai  harta sebagai kriteria kafa’ah. 

Sehingga perlu untuk mengetahui pendapat al-Qurthubi dan Wahbah az-

Zuhaili.  

D. Batasan Masalah 

Supaya penelitian ini lebih fokus ke titik pembahasannya, maka  penulis 

membatasi masalah yang akan di kaji yaitu konsep kafa’ah dalam pernikahan 

pada Surah an-Nur ayat 32 karena ayat ini relevan sebagai landasan teologis 

dalam diskusi kafa’ah dari sisi harta (kemampuan mahar dan nafkah) dan 

ditambah dengan ayat munasabah sebagai penyempurna pembahasan tentang 

kafa’ah yaitu ayat sesudahnya, surah an-Nur ayat 33, karena dalam ayat 

tersebut melanjutkan narasi dari ayat 32 dengan memberikan solusi bagi 

mereka yang belum mampu menikah, yaitu diperintahkan untuk menjaga 

kesucian diri hingga Allah memberikan kecukupan. Dalam menafsirkan ayat 

penulis berfokus kepada penafsiran al-Qurthubi dalam kitab tafsir Jami’ Li 

Ahkam Al-Qur’an dan Wahbah az-Zuhaili dalam kitab tafsir Al-Munir, serta 

menganalisa persamaan dan perbedaan penafsiran kedua mufassir terkait 

konsep kafa’ah.  

E. Rumusan Masalah  



7 

 

 

1. Bagaimana penafsiran konsep kafa’ah dalam Surah An-Nur ayat 32 

perspektif al- Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili ?  

2. Bagaimana persamaan dan perbedaan penafsiran konsep kafa’ah dalam 

surah An-Nur ayat 32 perspektif al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili ?  

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian  

1. Tujuan Penelitian  

Adapun Tujuan dari penelitian ini adalah :  

a. mengetahui penafsiran konsep kafa’ah dalam surah An-Nur ayat 32 

perspektif al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili! 

b. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan penafsiran konsep 

kafa’ah dalam surah An-Nur ayat 32 perspektif al-Qurthubi dan 

Wahbah al-Zuhaili ! 

2. Manfaat Penelitian  

       Penelitian ini diharapkan dapat memberi manfaat baik secara 

teoritis maupun praktis. Adapun manfaat penelitian ini adalah : 

a. Secara teoritis, penelitian ini diharapkan dapat memperkaya 

khazanah keilmuan Al- Qur’an dan Tafsir. 

b. Secara praktis, penelitian ini diharapkan dapat membantu 

masyarakat dalam memahami konsep kafa’ah dalam pernikahan 

menurut al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili.  

c. Secara akademis, penelitian ini ntuk melengkapi dan memenuhi 

syarat dalam menyelesaikan studi di jurusan Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

G. Sistematika Penulisan 

       Untuk memudahkan pemahaman dan mendapatkan gambaran yang 

jelas tentang isi penelitian ini, maka penulis menyusun sistematika penelitian 

sebagai berikut : 

       Bab I merupakan Pendahuluan yang memaparkan tentang latar 

belakang, penegasan istilah, identifikasi masalah, batasan masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan. 



8 

 

 

       Bab II merupakan Landasan Teoritis yang memaparkan tentang 

tinjauan umum tentang kafa’ah yang meliputi: pengertian Kafa’ah, sejarah 

tentang kafa’ah, macam-macam Kafa’ah,  kemudian Kafa’ah dalam Al-

Qur’an, serta biografi al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. Selanjutnya Kajian 

Relavan. 

      Bab III merupakan Metode Penelitian yang meliputi jenis penelitian, 

pendekatan peneltian, sumber data penelitian, teknik pengumpulan data, dan 

teknik analisis data. 

      Bab IV merupakan Pembahasan dan Hasil Penelitian. Bab ini berisi 

tentang penafsiran surah al- Nur  ayat 32 menurut al-Qurthubi dalam tafsir 

Jami’ Li Ahkam al-Qur’an dan Wahbah az-Zuhaili dalam tafsir al-Munir, 

kemudian menganalisis konsep kafa’ah ditinjau dari penafsiran al-Qurthubi 

dan Wahbah Al-Zuhaili, serta persamaan dan perbedaan  penafsiran al-

Qurthubi dan Wahbah Al-Zuhaili. 

      Bab V merupakan Penutup. Bab ini  memuat kesimpulan atau hasil 

yang telah diperoleh alam penelitian ini serta saran. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

9 

 

BAB II 

TINJAUAN KEPUSTAKAAN 

 

A. Landasan Teoritis 

1. Tinjauan Umum Tentang Kafa’ah 

a. Pengertian Kafa’ah  

 Secara bahasa kafa’ah berasal dari kata kafa’un yang berarti 

kesamaan, sepadan, cocok. Ada pula yang mengartikannya sebagai al-

musawah (setara) atau al-mumatsalah (seimbang). 17  Dalam Kamus 

Besar Bahasa Indonesia (KBBI) kufu berarti kesamaan derajat atau 

imbang, kafa’ah atau sekufu berarti sederajat, setara, seimbang. 18 

Mulyono mengutip dari kitab Lisan al-Arab karya Ibnu Mandzur bahwa 

secara bahasa kafa’ah berarti suatu keadaan keseimbangan, kesesuaian 

atau keserasian. Ketika dihubungankan dengan nikah, kafa’ah diartikan 

sebagai kondisi keseimbangan antara calon suami dan istri baik dari 

segi kedudukan, agama, keturunan, dan sebagainya.19 

 Menurut istilah, para fuqoha mengartikan lafadz kafa’ah sebagai 

penyetaraan di antara suami-istri yang dapat menghilangkan rasa malu 

dalam perkara yang khusus. Menurut Wahbah al-Zuhaili, secara bahasa 

kafa’ah adalah kesamaan, kesetaraan, sedangkan secara istilah kafa’ah 

adalah persamaan antara suami dan istri dengan tujuan untuk menolak 

adanya cacat pada kasus/kondisi tertentu.20 

  Kafa’ah berasal dari bahasa arab merupakan isim masdar dari  

kafa-yukafi’u-mukafaatan-kafa’ah yang berarti al-musawah (sepadan, 

seimbang), al-mumasalah (sama, sesuai). Secara istilah kafa’ah adalah 

kesesuaian atau kesepadanan antara laki-laki dan perempuan yang akan 

 
17 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, (Jakarta: Hadakarya Agung, 1990), hlm. 380. 
18 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta:Pusat Bahasa, 

2008), hlm. 769. 
19 Mulyono, Konsep Kafa’ah Dalam Program Klik Jodohmu di Lembaga Dakwah Khusus 

(LDK) Pimpinan Daerah Muhammadiyah (PDM) Surabaya, Maqasid: Jurnal Studi Hukum 

Islam/Vol. 7, No. 2, 2018, hlm. 3 
20 Wahbah Az-Zuhaili, Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Jilid 9, (Jakarta: Gema Insani, 2011), 

hlm. 213. 



10 

 

 

 

melangsungkan pernikahan baik menyangkut agama, ilmu, akhlak, 

status sosial maupun hartanya.21  

 Kafa`ah dalam pernikahan, menurut istilah hukum Islam, yaitu 

keseimbangan dan keserasian antara calon istri dan suami dalam hal 

tingkatan sosial, moral, ekonomi, sehingga masing-masing calon tidak 

merasa berat untuk melangsungkan pernikahan.22    

 Menurut Hasan Ayyub memberikan defenisi kafa’ah yaitu laki-

laki setara dengan perempuan, yang mana perempuan tidak menikah 

dengan laki-laki yang membuat keluarganya mendapat aib atau 

kekurangan menurut tradisi masyarakat dan kebiasaannya yang berlaku 

secara syara’.23   

 Kafa`ah dalam pernikahan merupakan faktor yang dapat 

mendorong terciptanya kebahagiaan suami istri, dan lebih menjamin 

keselamatan perempuan dari kegagalan atau kegoncangan rumah 

tangga. Kafa`ah dianjurkan oleh Islam dalam memilih calon suami istri, 

tetapi tidak menentukan sah atau tidaknya pernikahan. Kafa`ah adalah 

hak bagi wanita dan walinya. Karena suatu pernikahan yang tidak 

seimbang, serasi atau sesuai maka menimbulkan problema 

berkelanjutan, dan besar kemungkinan menyebabkan terjadinya 

perceraian. mayoritas Fuqoha’ termasuk di dalamnya Malikiyah, 

Syafi’iyah, Hanabilah berpendapat bahwa kafa’ah merupakan syarat 

luzum atau syarat kelaziman pernikahan, bukan merupakan syarat sah 

pernikahan. Pernikahan yang dilakukan tanpa kafa’ah tidak 

mengganggu keabsahan akad pernikahan. Hanya saja, pernikahan 

semacam ini dapat dituntut untuk dibatalkan oleh pihak wali yang tidak 

setuju dengan alasan tidak sekufu. Namun, aturan itu tentu saja tidak 

 
21 Ainiyah, dan Mufarida, Kufu Agama dalam Pernikahan, Peletak Dasar Pendidikan 

Islam Dalam Keluarga Menuju Baiti Jannati, Halaqa:Journal Education Islamic, 2019, hlm. 20 
22 Husni Taufik, Jurnal:  Kafa’ah Dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, Vol. 5, No. 2, 

(2017), hlm. 170    
23 Hasan Ayyub, Fiqh Al-Usrah Al-Muslimah, Ed. Indonesia, Panduan Keluarga Muslim, 

Terj. Misbah, (Jakarta: Cendikia Sentra Muslim, 2005), hlm. 50. 



11 

 

 

 

mutlak dan dapat saja diabaikan jika pihak-pihak yang terlibat telah rela 

dan sepakat untuk dilakukan pernikahan.24 

 Dari beberapa definisi di atas dapat ditarik kesimpulan bahwa 

kafa’ah merupakan keseimbangan atau kesepadanan antara calon suami 

dan isteri ketika hendak menikah  dalam hal-hal tertentu, seperti agama, 

nasab, pendidikan, pekerjaan, merdeka dan harta. Agar dihasilkan 

hubungan yang serasi dalam rangka menghindari ketidakharmonisan 

dalam berumah tangga yang nantinya akan membentuk keluarga yang 

sakinah, mawaddah wa rahmah 

b. Sejarah Tentang Kafa’ah 

 Konsep kafa’ah ini sebenarnya lebih bersifat sosiologis dan 

psikologis. Ini terkait dengan tekanan psikologis dalam masyarakat 

ketika sebuah pernikahan dilakukan tanpa kesetaraan, karena 

ketidaksetaraan dapat menimbulkan perasaan hina, malu, dan 

penurunan harga diri. Praktik kesetaraan ini sebenarnya sudah ada 

dalam kebiasaan Arab sebelum Islam, di mana budaya gengsi antara 

satu kabilah dengan kabilah lain sangat kuat, sehingga pernikahan harus 

dilakukan dengan seseorang yang dianggap setara dalam derajat. Bukti 

sejarah kesetaraan ini terlihat ketika sahabat Bilal ingin meminang 

seorang perempuan dari kaum Ansar, namun ditolak karena dianggap 

tidak setara. Oleh karena itu, konsep kesetaraan dalam pernikahan 

terjadi di Arab sebelum kedatangan Islam.25  

 Mengenai sejarah sekufu muncul, ada dua teori. Teori pertama 

oleh M. M. Bravman yang berpendapat, konsep ini muncul sejak masa 

pra Islam. Untuk memperkuat pendapatnya ini, Bravman menulis 

beberapa kasus yang pernah terjadi. Seperti kasus pernikahan Bilal. 

Teori kedua, dipaparkan oleh Coulson dan Farhat J. Ziadeh 

 
24 Kumedi Ja’far, Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, (Bandar Lampung: Arjasa 

Pratama, 2021), hlm. 101 
25 Edi Susilo, dan Miswanto, Analisis Kritis Kesetaraan Pernikahan dalam Hukum Islam 

Menuju Pernikahan Harmonis, Journal of Civil and Islamic Family Law, Vol. 5, No. 1, 2024, hlm. 

22 



12 

 

 

 

mengatakan, sekufu berasal dari Irak, khususnya Kufah. Abu Hanafi 

adalah tokoh pendiri mazhab Hanafi. Beliau adalah pencetus pertama 

dari konsep sekufu, konsep ini muncul karena kekompleksan masalah 

dalam masyarakat yang hidup di Irak kala itu. Kompleksitas sebagai 

akibat urbanisasi yang terjadi di Irak ketika itu. Urbanisasi melahirkan 

pencampuran sejumlah etnik, seperti percampuran orang Arab dan non-

Arab yang baru masuk Islam.  

 Sekufu menjadi sebuah ketentuan yang khas di dalam mazhab 

fiqih yang ada di Kufah. Sekufu menjadi usaha untuk melindungi 

kepentingan wali dalam pernikahan demi menjaga nama baik keluarga. 

Di Kufah, Abu Hanifah menemukan masyarakat yang sangat beragam 

dan kompleks dengan kesadaran kelas yang tinggi, yang tidak dirasakan 

oleh masyarakat Madinah. Di Kufah kelompok-kelompok etnis 

bercampur baur, Arab dan non-Arab berhadapan. Hal ini merupakan 

faktor penting  dikembangkannya konsep sekufu oleh mazhab Hanafi 

dan kemudian menyebar ke daerah lain serta diadopsi oleh mazhab-

mazhab lain.26 

c. Macam-Macam Kafa’ah   

  Menurut hadist Nabi Muhammad SAW, setidaknya ada empat 

kriteria ketika seseorang ingin mencari pendamping hidup yaitu: 

  ال مَر أةَُ   تُ ن كَحُ  قاَلَ  وَسَلَّمَ  عَليَ هِ  اللُ  صَلَّى النَّبَِّ  عَنِ   عَن هُ  اللُ  رَضِيَ  هُرَي  رَةَ   أَبِ  عَن  

ينِ   بِذَاتِ  فاَظ فَرُ  وَلِدِينِهَا وَجََاَلِِاَ وَلِِسََبِهَا لِمَالِِاَ  لأرَ بعَِ  يدََاكَ  تَربَِت   الدِ   

         “Dari Abu Hurairah radliallahu ‘anhu, dari Nabi Saw, beliau 

bersabda: “Wanita itu dinikahi karena empat hal, karena hartanya, 

karena keturunannya, karena kecantikannya dan karena agamanya. 

Maka pilihlah karena agamanya, niscaya kamu akan beruntung.” 

 Latar belakang historis dari hadis diatas yaitu Jabir 

menceritakan bahwa ia menikah di zaman Rasullah saw, maka Rasullah 

 
26 Khoiruddin, Signifikansi Kafa’ah Dalam Upaya Mewujudkan Keluarga Bahagia, Jumal 

Aplikasi llmu-ilmu Agama, Vol. IV, No. 1 Juni 2003, hlm. 35 



13 

 

 

 

saw bertanya: “Hai Jabir, sudah menikahkah engkau?” sudah, wahai 

Rasullah, jawab Jabir. Rasullah bertanya lagi: “Apakah isterimu 

perawan atau janda?” Jabir menjawab: “Sudah janda, wahai 

Rasulullah”. Maka nabi bersabda: “Kenapa tidak engkau nikahi saja 

perempuan yang masih perawan, sehingga engkau dapat bermain dan 

menggaulinya dengan mesra?” Jabir menjawab: “Wahai Rasullah, saya 

ini punya beberapa orang saudara perempuan. Aku khawatir bahwa 

isteriku masuk antara saya dengan mereka (merenggangkan saya 

dengan saudara-saudara perempuan saya itu).” Rasul bersabda: “Yah, 

sudahlah, itu sudah baik. Sesungguhnya perempuan itu dinikahi . . . .” 

dan seterusnya seperti bunyi hadis diatas.27 

 Perempuan itu dinikahi karena faktor kebaikan dan 

ketakwaannya, keturunannya, kekayaan material dan kecantikannya. 

Maka Nabi menyuruh faktor mana saja yang disukai. Akan tetapi faktor 

yang (taat) beragama adalah yang paling penting, karena agama akan 

menjadi fondasi utama dalam membangun sebuah keluarga yang 

sakinah mawaddah warahmah dan mendatangkan kebaikan yang 

banyak sekali.28 

Adapun hal-hal yang menjadi ukuran sekufu diantaranya: 

 Pertama, harta/kekayaan, maksudnya ialah memiliki harta 

sesuai dengan kewajiban untuk calon istrinya berupa mahar dan nafkah. 

Maka, laki-laki yang sulit ekonomi tidak kufu’ untuk seorang gadis 

yang berada. 29  Faktor kekayaan menjadi sebuah ukuran dalam 

menentukan pantas atau tidaknya seorang laki-laki untuk menikah 

dengan seorang perempuan. Sebab apabila seorang perempuan yang 

terbiasa hidup dalam kemewahan mendapatkan seorang suami yang 

berasal dari keluarga kelas ekonomi golongan bawah, maka laki-laki 

 
27  Ibnu Hamzah Al Husaini Al Hanafi Ad-Damsyiqi, Asbabul Wurud 2, Alih Bahasa 

Suwarta Wijaya dan Zafrullah Salim (Jakarta: Kalam Mulia, 1999), hlm. 19 
28 Ibid 
29 Shalil, Al-Mulakhkhash Al-Fiqhi, terj. Asmuni Cet. I (Jakarta : Darul Falah, 2005), hlm. 

834 



14 

 

 

 

tersebut akan mengalami kesulitan dalam memenuhi kebutuhan dan 

nafkah baik itu bagi istri maupun bagi anak-anaknya. Tetapi, tidak 

menutup kemungkinan jika ada seorang dari kalangan rendah menikah 

dengan orang kalangan atas karena memiliki kelebihan yang lain 

sehingga setara saja. 

 Kedua, keturunan/nasab, maksudnya ialah asal usul atau 

keturunan seseorang yaitu keberadaan seseorang berkenaan dengan 

latar belakang keluarganya baik menyangkut kesukuan, kebudayaan 

maupun status sosialnya. 

 Ketiga, kecantikan/ketampanan, kecantikan dan ketampanan 

tidak hanya apa yang terlihat dari fisik semata, tapi lebih kepada apa 

yang terlihat dari keimanan yang ada di diri orang tersebut.        

          Keempat, agama, maksudnya tidaklah sekufu orang yang 

beragama Islam menikah dengan orang yang tidak beragama Islam. 

           Adapun unsur kafa’ah dikalangan ulama sebagai berikut: 

Menurut madzhab Hanafi ada 6 kriteria kafa’ah yaitu: agama, Islam, 

kemerdekaan, nasab, harta dan profesi. Menurut madzhab Maliki yang 

menjadi kriteria kafa’ah ada 2 yaitu: agama atau  kualitas 

keberagamaannya, dan terbebas dari cacat fisik. Menurut madzhab 

Syafi’i yang menjadi kriteria kafa’ah ada 5 yaitu: agama, nasab, 

pekerjaan, merdeka, dan bebas dari cacat. Menurut madzhab Hambali 

yang menjadi kriteria kafa’ah ada 5 yaitu: agama atau kualitas 

keberagamaannya, nasab, usaha atau profesi, kekayaan, dan 

kemerdekaan diri.30 

 Dengan demikian, unsur kafa’ah dikalangan para Ulama 

berbeda-beda. Namun, mereka semua sepakat bahwa kafa’ah yang 

terpenting dalam hal agama. Sebagaimaan telah diatur didalam 

Kompilasi Hukum Islam Pasal 61 yang berbunyi : “tidak sekufu tidak 

 
                 30 Rusdaya Basri, Fiqh Munakahat: 4 Madzhab Dan Kebijakan Pemerintah, (Parepare: 

Cv. Kaaffah Learning Center, 2019), hlm. 66 



15 

 

 

 

dapat dijadikan alasan untuk mencegah perkawinan, kecuali tidak 

sekufu karena perbedaan agama atau ikhtilafu al-dien.”31  

2. Kafa’ah Dalam al-Qur’an 

  Lafadz kafa’ah secara eksplisit tidak terdapat dalam al-Qur’an. 

Term kafa’ah dengan makna setara, hanya ditemukan satu kali dalam al-

Qur’an surah al-Ikhlas ayat 4: 

أَحَد  ااكُفُوًااالهَۥُايَكُناوَلاَْ  

     “Dan tidak ada seorangpun yang setara dengan Dia” 

   Ayat di atas menafikan segala sesuatu yang menyamai-Nya baik 

sebagai anak atau bapak atau selainnya, dengan menyatakan: tidak ada 

satu pun baik dalam imajinasi apalagi dalam kenyataan yang setara 

dengan-Nya dan tidak juga ada sesuatu pun yang menyerupai-Nya. 32 

Maksud dari ayat di atas adalah sifat ketauhidan Tuhan terhadap 

mahluknya, Allah Swt adalah esa dan tidak ada yang menyamainya, 

namun ketika dikaitkan dengan kafa’ah maka mempunyai arti sebaliknya 

yaitu ciptaan Tuhan mempunyai kesamaan dan mempunyai keserasian. 

Secara makna terdapat tiga ayat dalam al-Qur’an berdasarkan 

asbabun Nuzulnya ayat-ayat tersebut bermakna sekufu atau kafa’ah dalam 

pernikahan, yaitu: 

a. Surah an-Nur ayat 26 

ا  ٱلْخبَِّيثَ تاُاالِّلْخَبِّيثِّيناَااوَٱلْخبَِّيثوُناَاالِّلْخَبِّيثَ تِّاا اااوَٱلطيَ ِّبَ تاُاالِّلطيَ ِّبِّيناَااوَٱلطيَ ِّبُوناَاالِّلطيَ ِّبَ تِّااۚااأوُ۟لَ َٰٓئِّكاَا

اَايَ قُولوُناَا الََمُامَغْفِّرةَ اااوَرِّزْق اااكَرِّي ا  امُبََءَُوناَامِِّ

Artinya: “Wanita-wanita yang keji adalah untuk laki-laki yang 

keji, dan Laki-laki yang keji adalah buat wanita-wanita yang keji 

(pula), dan wanita-wanita yang baik adalah untuk laki-laki yang 

baik dan laki-laki yang baik adalah untuk wanita-wanita yang baik 

 
31  Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia (Jakarta : Kencana, 2006), 

hlm. 145. 

               32 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, Vol. 15, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 615  



16 

 

 

 

(pula). Mereka (yang dituduh) itu bersih dari apa yang dituduhkan 

oleh mereka (yang menuduh itu). Bagi mereka ampunan dan rezeki 

yang mulia (surga). 

Ayat ini turun sebagai penegasan atas kesucian Aisyah 

radhiyallahu ‘anha yang merupakan istri Nabi ketika difitnah orang 

munafik melakukan perbuatan keji dengan Shafwan bin Muatthal. 

Lalu Allah membantah tuduhan keji tersebut dan membersihkan 

nama Aisyah dari apa yang dituduhkam oleh mereka dengan 

menurunkan ayat ini.33 

b. surah al-Hujurat ayat 13 

يَ ُّهَااٱلناَساُاإِّنااَااخَلَقْنَ كُمام ِّنااذكََر ااوَأنُثَى اااوَجَعَلْنَ كُماْاشُعُوبااًاوَقَ بآََٰئِّلاَالِّتَ عَارفَُ وَٰٓاا۟اۚاإِّناَاأَكْرَمَكُماْاا   يََ َٰٓ

 ااااعِّنداَااٱللِّّااأتَْ قَى كُماْاۚااإِّناَااٱللّاََاعَلِّيم ااخَبِّير ا

         Artinya: Hai manusia, sesungguhnya Kami menciptakan 

kamu dari seorang laki-laki dan seorang perempuan dan menjadikan 

kamu berbangsa-bangsa dan bersuku-suku supaya kamu saling kenal-

mengenal. Sesungguhnya orang yang paling mulia di antara kamu di 

sisi Allah ialah orang yang paling takwa di antara kamu. 

Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui lagi Maha Mengenal. 

          Adapun Asbabun nuzul QS. Al-Hujurat ayat 13 ini adalah 

diriwayatkan dari Abu Daud mengenai turunnya ayat ini yaitu tentang 

peristiwa seorang sahabat yang bernama Abu Hindun yakni tukang 

bekam. Rasulullah memerintahkan kepada Kabilah Bani Bayadhah 

agar menikahkan salah seorang putri mereka dengan Abu Hindun. 

Lalu mereka berkata: Wahai Rasulullah, Apakah patut kami 

menikahkan anak-anak perempuan kami dengan seorang budak? 34 

Maka turunlah ayat ini 

c. Surah al-Baqarah ayat 221 

 
33 As-Suyuthi, Asbab An-Nuzul: Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an, Alih Bahasa 

Andi Muhammad Syahril dan Yasir Maqasid, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2015), hlm. 378 
34 Ibid, hlm. 499 



17 

 

 

 

وخ  أخعْجخب ختْكُمْ ۗ  وخلخوْ  مُّشْركِخةٍ  مِ ن  مُّؤْمِنخةٌ خخيْرٌ  خمخةٌ  وخلْخ يُ ؤْمِنر ۚ  م  تِ حختَّر ٱلْمُشْركِخم تخنكِحُوا۟  لَخ  وخلَخ 

أوُ۟لخمئِٓكخ  أخعْجخبخكُمْ ۗ  وخلخوْ  مُّشْركٍِ  مِ ن  خخيْرٌ  مُّؤْمِنٌ  وخلخعخبْدٌ  يُ ؤْمِنُوا۟ ۚ  م  حختَّر ٱلْمُشْركِِينخ    تنُكِحُوا۟ 

للِنر  ءخايخمتِهِۦ   ُ وخيُ بخينِ  بِِِذْنهِِۦ ۖ  وخٱلْمخغْفِرخةِ  ٱلْْخنرةِ  إِلَخ  يخدْعُوٓا۟   ُ وخٱللّر ٱلنرارِ ۖ  إِلَخ  لخعخلرهُمْ  يخدْعُونخ  اسِ 

 ي ختخذخكررُونخ 

Artinya: Dan janganlah kamu menikahi wanita-wanita musyrik, 

sebelum mereka beriman. Sesungguhnya wanita budak yang mukmin 

lebih baik dari wanita musyrik, walaupun dia menarik hatimu. Dan 

janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan wanita-

wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang 

mukmin lebih baik dari orang musyrik, walaupun dia menarik hatimu. 

Mereka mengajak ke neraka, sedang Allah mengajak ke surga dan 

ampunan dengan izin-Nya. Dan Allah menerangkan ayat-ayat-Nya 

(perintah-perintah-Nya) kepada manusia supaya mereka mengambil 

pelajaran. 

Asbab an-nuzul ayat ini berkaitan dengan Mitsad bin Abu 

Mirtsad, dia diutus oleh Rasulullah Saw secara rahasia untuk 

berangkat ke Makkah guna membebaskan dua orang sahabatnya, 

sementara di Makkah dia mempunyai seorang istri yang dicintainya 

pada masa jahiliyah. Wanita itu bernama Anaq. Mendengar 

kedatangan Mirtsad ke Makkah, maka Anaq kemudian 

mendatanginya, dan Mirtsad berkata kepadanya, “sesungguhnya Islam 

mengharamkan apa yang telah terjadi pada masa Jahiliyah”, Anaq 

menjawab “maka kawinilah aku!” Mirtsad berkata “aku akan meminta 

izin terlebih dahulu kepada Rasulullah SAW”. Mirtsad kemudian 

mendatangi Rasulullah dan meminta izin kepada beliau, namun beliau 



18 

 

 

 

melarangnya menikahi Anaq, sebab dia adalah seorang pria muslim 

sedangkan Anaq adalah seorang wanita musyrik.35 

Kemudian secara kontekstual terdapat ayat yang menjelaskan 

tentang sekufu dalam pernikahan yaitu QS. An-Nur ayat 32, yang 

menegaskan pentingnya pertimbangan agama dan kelayakan dalam 

memilih pasangan: 

ُ مِن  وخأخنكِحُوا۟ ٱلْْخيَخمخىم مِنكُمْ   لِحِينخ مِنْ عِبخادكُِمْ وخإِمخائٓكُِمْ ۚ إِن يخكُونوُا۟ فُ قخرخاءٓخ يُ غْنِهِمُ ٱللّر وخٱلصرم

سِعٌ عخليِمٌ  ُ وخم  فخضْلِهِۦ ۗ وخٱللّر

          Artinya: “Nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di 

antara kamu dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari 

hamba-hamba sahayamu, baik laki-laki maupun perempuan. Jika 

mereka miskin, Allah akan memberi kemampuan kepada mereka 

dengan karunia-Nya. Allah Mahaluas (pemberian-Nya) lagi Maha 

Mengetahui”. 

3. Biografi al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili 

a. Biografi al-Qurthubi 

Nama lengkap beliau yaitu al-Imam Abu Abdillah Muhammad 

bin Ahmad bin Abu Bakar bin Farh al-Anshory al-Khazrajiy al-

Andalusiy al-Qurthubi. Al-Qurthubi sendiri merupakan nama suatu 

daerah di Andalusia (sekarang Spanyol) yaitu Cordoba, yang 

dinisbahkan kepada Al-Imam Abu Abdillah Muhammad bin Ahmad, 

tempat dimana beliau dilahirkan. Tidak ada keterangan yang jelas 

mengenai kapan beliau dilahirkan, namun yang jelas al-Qurthubi hidup 

ketika Spanyol berada di bawah kekuasaan dinasti Muwahhidun yang 

berpusat di Afrika Barat dan Bani Ahmar di Granada yaitu sekitar abad 

ke-7 Hijriyah atau 13 Masehi.  

Al-Qurthubi hidup dan tinggal di Cordoba pada abad-abad akhir 

kegemilangan umat Islam di Eropa dan keadaan Barat yang masih 

 
          35 Ibid, hlm. 69 



19 

 

 

 

tenggelam dalam kegelapan. Cordoba kini yaitu yang terletak di lembah 

sungai besar dan lambat laun menjadi kota kecil. Sedikit demi sedikit 

sekitar 86 kota kecil yang didiami muslim semakin berkurang, jumlah 

harta simpanan desa pun semakin hilang. Sedikitnya terdapat 200 ribu 

rumah, 600 masjid, 50 rumah sakit, 80 sekolah umum yang besar, 900 

pemandian. Sekitar 600 ribu kitab lebih yang kemudian dikuasai oleh 

Nasrani pada tahun 1236 M. Bangsa Arab menguasai Cordoba pada 

tahun 711 M, hingga pada puncaknya pada periode bani Umayyah 

tahun 856 H/1031 M yang mengangkat dan memajukan negara-negara 

Eropa.  

Al-Qurthubi memiliki semangat yang kuat dalam menuntut ilmu. 

Hal ini dapat dilihat ketika Perancis menguasai Cordoba pada 633 

H/1234 M, beliau pergi meninggalkan Cordoba untuk mencari ilmu ke 

negeri-negeri lain di wilayah timur. Beliau kemudian rihlah thalabul ilm 

menulis dan belajar dengan para ulama yang ada di Mesir, 

Iskandariyyah, Mansurah, al-Fayyun, Kairo dan wilayah-wilayah 

lainnya, hingga beliau wafat pada malam senin tanggal 9 syawal tahun 

671 H/1272 M, dan dimakamkan di Munyaa kota Bani Khausab, daerah 

Mesir Utara. 

Peran para guru serta para ulama dan syaikh sangat 

mempengaruhi perkembangan intelektualitas al-Qurthubi. Adapun 

nama-nama syaikh al-Qurthubi di Cordoba diantaranya: guru pertama 

al-Qurthubi yaitu Abu Ja’far Ahmad bin Muhammad bin Muhammad 

al-Qaisi (atau dikenal dengan Ibn Abi Hijah) seorang al-Muqri dan ahli 

nahwu; al Qadhi Abu Amir Yahya bin Amir bin Ahmad bin Muni’, 

Yahya bin Abdurrahman bin Ahmad bin Abdurrahman bin Rabi’, Abu 

Sulaiman Rabi’ bin al-Rahman bin Ahmad al-Sya’ri al-Qurthubi 

seorang hakim di Andalusia, Abu Amir Yahya bin Abd al-Rahman bin 

Ahmad al-Asy’ari seorang ahli hadis, fikih dan teolog, Abu Hasan Ali 

bin Abdullah bin Muhammad bin Yusuf al-Anshari al-Qurthubi al-

Maliki seorang hakim, Abu Muhammad Abdullah bin Sulaiman bin 



20 

 

 

 

Daud bin Hautillah al-Anshari al-Andalusia seorang ahli hadis di 

Andalusia, penyair dan ahli nahwu.36 

Kecintaan al-Qurthubi terhadap ilmu membentuk peribadi yang 

shalih, zuhud dan arif dan banyak menyibukkan diri untuk kepentingan 

akhirat. Sosok al-Qurthubi dikenal oleh para ulama sebagai ulama dari 

kalangan maliki, juga seorang fikih, ahli hadis, dan sebagainya. Hal ini 

dikarenakan beliau banyak meninggalkan karya-karya yang besar serta 

bermanfaat meliputi berbagai bidang seperti, hadis, qira’at, dan lain 

sebagainya.  

Di antara karya-karya beliau yang telah diwariskan untuk umat 

Islam adalah: Al-Asna fi Sharh Asma’ Allah al-Husna wa Sifatih, Al-

Tidzkar fi Afdal al-Adhkar, Al-Tadhkirah fi Ahwal al-Mawta wa Umur 

al-Akhirah, Qam’ al-Harsh bi al-Zuhd wa al-Qana’ah wa Radd Dzalik 

al-Su’al Bi al-Kutub wa Al-Syafa’ah, Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-

Qur’an. 

Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an merupakan salah satu karya 

besar al-Qurthubi dalam bidang tafsir. Tafsir ini dianggap sebagai 

sebuah ensiklopedi besar yang memuat banyak ilmu. Diantara 

keistimewaan yang dimilikinya adalah memuat hukum-hukum yang 

terdapat dalam al-Qur’an al-Karim, dengan pembahasan yang luas. Dan 

Hadits- hadits yang ada di dalamnya di-takhrij dan pada umumnya 

disandarkan langsung kepada orang yang meriwayatkannya.37
 

b. Metode, Corak dan Sumber Penafsiran Tafsir al-Qurthubi 

Kitab tafsir Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an ini termasuk 

kepada jenis tafsir bi al-ma’tsur (periwayatan). Karena dalam 

kebanyakan penafsiran, al-Qurthubi menampilkan riwayat-riwayat, 

hadits-hadits Nabi dan mengemukakan pendapat para ulama setelah itu 

barulah al-Qurthubi mengambi keputusan atau hasil dari ayat yang 

ditafsirkan. 

 
           36  Saifuddin Herlambang, “Studi Tokoh Tafsir Dari Klasik Hingga Kontemporer”, 

(Pontianak: IAIN Pontianak Press, 2018), hlm. 4-6 

          37 Ibid, hlm. 7 



21 

 

 

 

Adapun sumber tafsir yang digunakan al-Qurthubi dalam 

tafsirnya dibagi menjadi dua, yaitu sumber ashliyah adalah bil ma’tsur 

yang menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an, sunnah Rasulullah Saw, 

perkataan sahabat dan tabi’in, serta kaidah-kaidah kebahasaan. 

Sedangkan sumber tsanawiyahnya adalah pendapat para madzhab 

ulama fiqih dan ijtihadnya sendiri. 

 Metode tafsir dalam kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an 

karya al-Qurthubi adalah menggunakan metode tahlili. Al-Qurthubi 

menafsirkan secara rinci dengan melibatkan beberapa aspek. Adapun 

langkah-langkah penafsiran al-Qurthubi sebagai berikut: 

1. Al-Qurthubi menjelaskan tentang surat tersebut mengikut fadhilah 

atau keutamaan dari setiap surat. 

2.  Menyebutkan ayat. Menjelaskan poin-poin masalah dari ayat 

yang dibahas tersebut.  

3. Memberikan penjelasan dari segi bahasa. 

4. Memasukkan ayat-ayat lain dan hadis yang berhubungan dengan 

menyebutkan sumbernya. 

5. Mengutip pendapat ulama dengan dilengkapi sumber pendapat 

tersebut sebagai alat untuk mengungkapkan hukum-hukum yang 

berkaitan dengan bahasan yang diteliti. 

6. Menolak pendapat yang dianggap tidak sesuai dengan ajaran 

Islam. Mendiskusikan pendapat ulama dengan argumentasi 

masing-masing dan mengambil pendapat yang paling benar. 

Corak yang digunakan Tafsir al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an karya 

al-Qurthubi adalah bercorak Fiqh. Alasan penulis menyimpulkan 

demikian, karena dengan melihat judul yang tertera dalam kitabnya 

sendiri yakni al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an itu artinya di dalamnya 

dijelaskan beberapa kumpulan atau menghimpun beberapa hukum yang 

terdapat dalam al-Qur’an. Tafsir al-Jami’ Li Ahkam al-Qur’an di 

dalamnya memasukkan beberapa pendapat terutama pendapat para 

madzhab fiqh. Selain itu, adanya kesepakatan dari beberapa ulama 



22 

 

 

 

menyebutkan bahwa corak tafsir Tafsir al-Jami’ Lii Ahkam al-Qur’an 

tersebut adalah bercorak fiqh. Kekentalan corak fiqh tersebut 

menyebabkan al-Qurthubi begitu toleran terhadap madzhab lainnya 

walaupun dirinya hidup di tengah-tengah masyarakat bermadzhab 

Maliki.38 

c. Biografi Wahbah az-Zuhaili 

Nama asli beliau adalah Prof. Dr. Wahbah Zuhaili bin Mushthafa 

az-Zuhaili. Beliau lahir di kawasan Dir ‘Athiyah pada tanggal 6 Maret 

1932. Ayah beliau bernama Musthafa az-Zuhaili. Ibunya bernama 

Fatimah binti Musthafa Sa’dah. Orang tuanya terkenal dengan 

kesalehan dan ketakwaannya. Ayah beliau penghafal al-Quran dan 

banyak melakukan kajian terhadap kandungan al-Quran. Dan ibunya 

dikenal dengan sosok yang berpegang teguh terhadap agama.  

Pada tahun 1952, beliau berhasil menyelesaikan pendidikan 

tingginya di Universitas al-Azhar Fakultas Syariah. Tahun 1963 M, 

beliau meraih gelar doktor dalam bidang Syari’ah dari Universitas al-

Azhar, Kairo. dan menjadi profesor pada tahun 1975 M. Beliau juga 

kerap mengisi seminar dan acara di televisi di Damaskus, Emirat Arab, 

Kuwait, dan Arab Saudi.  

Wahbah Zuhaili dikenal sebagai sosok pribadi yang ahli dengan 

berbagai disiplin ilmu. Hal ini dilatarbelakangi oleh karakter 

akademiknya yang sangat memuaskan, serta diimbangi oleh peran guru-

gurunya yang telah membimbing dan mengajarinya.  

Setelah mendapatkan gelar doktor, ia memulai karirnya sebagai 

pendidik pada Fakultas Syariah, Universitas Damaskus, kemudian 

menjadi asisten dosen pada tahun 1969, beliau diangkat menjadi guru 

besar di Universitas Damaskus pada tahun 1975. Beliau memfokuskan 

pada kajian hukum Islam, filsafat hukum Islam dan komparatif sistem 

hukum di Fakultas Syari’ah. 

 
38  Moh. Jufriyadi Sholeh, Tafsir Al-Qurthubi: Metodologi, Kelebihan Dan 

Kekurangannya, (Jurnal Reflektika 13 no. 1, Jilid 15), hlm. 56 



23 

 

 

 

Selain aktif sebagai seorang pendidik, Wahbah Zuhaili juga aktif 

berkarya melalui tulisan artikel dan buku-buku. Adapun karya-karya 

beliau dinataranya yaitu :Ushul al-Fiqh al-Islami (dua jilid), Al-Wasit fi 

Ushul al-Fiqh, 1966, Al-Fiqh al-Islami fi Uslub al-Jadid, Maktabah al-

Hadis, 1967, Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu, Nazariat al-Daman, Dar 

al-Fikr, 1970, Al-Tafsir al-Munir fi al-Aqidah wa al-Syari’ah wa al-

Manhaj, (16 Jilid), Dar al-Fikr, Damaskus, 1991, Atsar al-Harb fi Al-

Fiqh al-Islami (suatu studi perbandingan), Tuhfah al-Fuqaha’ (4 jilid), 

At-Tanwir fi at-Tafsir, Al-Qur`an Syari’ah Al-Mujtama’.39 

d. Metode, Corak dan Sumber Penafsiran Tafsir al-Munir 

Tafsir al-Munir ditulis berdasar pada keprihatinan az-Zuhaili atas 

pandangan tafsir klasik dianggap tidak mampu menawarkan solusi atas 

problematika kontemporer. Lalu lahirlah al-Tafsir al-Munir yang 

memadukan orisinalitas tafsir klasik dan keindahan tafsir kontemporer.  

Penyusunan kitab tafsir ini pada tahun 1408 H, dimulai dari surah Al-

Fatihah hingga surah An-Nas dalam jangka waktu lebih kurang 16 

tahun lamanya yang terdiri dari 16 jilid dan diterbitkan pertama kali di 

Damaskus, Suriah. Secara metodis, sebelum memasuki ayat, Wahbah 

Zuhaili memulainya dengan penjelasan tentang keutamaan beserta 

kandungan surah dan sejumlah tema yang terkait dengannya.40 Setiap 

tema yang diangkat dan dibahas mencakup aspek bahasa yang 

menjelaskan mufradat dan segi-segi balaghah dan gramatika bahasanya. 

Sebab turunnya ayat atau Asbabun Nuzul, deskripsi yang menyeluruh 

terhadap ayat yang terkandung didalamnya dan keshahihan hadis-hadis 

yang terkait dengannya, dan juga merinci kesimpulan yang bisa diambil 

dari beberapa ayat yang berhubungan dengan kehidupan manusia (fiqih 

kehidupan). 

 
39  Husnul Hakim,“Ensiklopedi Kitab-Kitab Tafsir (Kumpulan Kitab-Kitab Tafsir Dari 

Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer), (Jakarta: Lingkar Studi al-Qur’an, 2019), hlm. 281-283 
              40  Ainol, “Metode Penafsiran az-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir”, Jurnal Mutawatir: 

keilmuan Tafsir Hadis, Vol. 1, No. 2, hlm. 147. 



24 

 

 

 

Wahbah az-Zuhaili dalam kitab afsir al-Munir cenderung 

menggunakan metode tafsir tahlili dalam menafsirkan ayat-ayat al-

Qur’an. Karena hampir semua karya beliau menggunakan metode ini 

dalam kitab tafsirnya. Meski demikian, sebagian kecil di beberapa 

tempat terkadang ia menggunakan metode tafsir tematik (maudhu’i). 

Langkah-langkah yang ditempuh dalam tafsir ini pun disusun sesuai 

dengan urutan mushaf yaitu dengan menjelaskan unsur-unsur yang 

terkait dengan segala hal yang dikandung oleh ayat, seperti aspek-aspek 

kebahasaan meliputi i‘rab, balaghah, makna kosa kata, asbab al-nuzul 

dan munasabah (korelasi) suatu ayat. Ditinjau dari sumber penafsiran, 

tafsir ini menggunakan model penafsiran perpaduan antara bi al-

Ma’tsur (periwayatan) dan bi al-ra’yi (penalaran).41 

Corak penafsiran dalam tafsir Al-Munir memiliki corak fiqhi dan 

adabi al-ijtima’i yaitu corak tafsir yag menjelaskan hukum-hukum fiqhi 

yang terkandung dalam Al-Qur’an dan petunjuk Al-Qur’an yang 

bererkaitan langsung dengan kehidupan masyarakat serta 

menanggulangi masalah tersebut dengan penjelasan yang indah serta 

mudah untuk dipahami. 

B. Kajian Relevan 

Untuk menghasilkan suatu penelitian dengan tidak adanya pengulangan 

dalam penelitian, maka penulis melakukan pra penelitian terhadap objek 

penelitian ini. Adapun penelitian yang memiliki tema yang berdekatan dengan 

tema yang penulis bahas ada beberapa penelitian diantaranya:  

1. Artikel yang berjudul “Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan (Studi 

Analisis Pemikiran Sayyid Qutb dalam Tafsir Fii Zilalil Qur’an)” yang 

ditulis oleh Hanifatu Azizah. Artikel ini membahas tentang konsep 

kafa’ah pada surah an-Nur ayat 26 menurut Sayyid Quthb dalam tafsir Fi 

 
                 41 Ummul Aiman, “Metode Penafsiran Wahbah Zuhaili: Kajian Tafsir al-Munir.” Vol. 36, 

No. 1, hlm. 10-11 



25 

 

 

 

Zilalil Qur’an. 42 Adapun Perbedaannya adalah dalam penelitian ini  

penulis menggunakan studi komparatif untuk membandingkan penafsiran 

al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. Kemudian terdapat perbedaan dalam 

ruang lingkup pembahasan atau ayat yang dijadikan dasar. Artikel ini 

fokus pada surah  an-Nur ayat 26, sementara penulis membahas konsep 

kafa’ah dengan fokus penelitian pada Surah an-Nur ayat 32 

2. Artikel yang berjudul “Konsep Kafa’ah Dalam Q.S an-Nur Ayat 26 

(Perspektif Tafsir Maqashidi Abdul Mustaqim)” yang ditulis oleh 

Fatimah Ummi Fauziah dan Moh. Abdul Kholiq Hasan. Artikel ini 

mengkaji penafsiran konsep kafa’ah pada Q.S An-Nur ayat 26 yang 

menjelaskan tentang kesetaraan jodoh, dengan menggunakan pendekatan 

metode tafsir Maqashidi oleh Abdul Mustaqim. Karena dengan 

interpretasi maqashidi ini permasalahan yang ada di masyarakat dapat 

diselesaikan.43 Adapun perbedaannya adalah dalam penelitian ini  penulis 

menggunakan studi komparatif untuk membandingkan penafsiran al-

Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. Kemudian terdapat perbedaan dalam 

ruang lingkup pembahasan atau ayat yang dijadikan dasar. Artikel ini 

fokus pada surah  an-Nur 26, sementara penulis membahas konsep 

kafa’ah dengan fokus penelitian pada Surah An- Nur ayat 32. 

3. Artikel yang berjudul “Urgensi Kesetaraan Pasangan Sekufu Dalam al-

Qur’an (Tinjauan Tematik Konseptual Perspektif Tafsir Maqashidi)” 

yang ditulis oleh Azzahro Khulaifah, dkk. Artikel ini mengkaji tentang 

urgensi dan maqashid adanya konsep kafa’ah dalam pernikahan secara 

mendalam dalam Al Quran dan hadis. Penelitian ini menggunakan riset 

tematik konseptual untuk menangkap makna dan maksud yang tidak 

dapat di ambil dari lafadz yang bersifat konkret. Dan menggunakan sudut 

pandang tafsir kontekstual teori tafsir maqasidi untuk mengetahui 

 
42 Hanifatu Azizah, Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan (Studi Analisis Pemikiran Sayyid 

Qutb dalam Tafsir Fii Zilalil Qur’an), Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran 

Islam, Vol. 5, No. 1, April 2024 
43 Ummi Fauziah, Moh. Abdul Kholiq, “Konsep Kafa’ah Dalam Q.S an-Nur Ayat 26 

(Perspektif Tafsir Maqashidi Abdul Mustaqim), El-Waroqoh , Vol.7, No.1. 2023. 



26 

 

 

 

urgensi/maqashid konsep kafa’ah.44 Adapun Perbedaannya adalah dalam 

penelitian ini  penulis menggunakan studi komparatif untuk 

membandingkan penafsiran al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. 

Kemudian terdapat perbedaan dalam ayat yang dijadikan dasar. Dalam 

artikel ini membahas konsep kafa’ah pada surah  al-Baqarah ayat 221 dan 

an-Nur 26, sementara penulis membahas konsep kafa’ah dengan fokus 

penelitian pada Surah  An- Nur ayat  32 

4. Skripsi yang berjudul “Konsep Sekufu Dalam Pernikahan Perspektif al-

Qur’an (Studi atas Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-

Misbah)” yang ditulis oleh Aisyah Amini. Penelitian ini menjelaskan 

sekufu dalam pernikahan menurut  M. Quraish Shihab, adalah laki-laki 

sebanding dengan calon istrinya, sama dalam kedudukan, sebanding 

dengan tingkat sosial dan sederajat dalam akhlak serta kekayaan. 45 

Adapun perbedaannya ialah penulis mengkaji konsep kafa’ah dalam 

pernikahan menurut imam al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili, dengan 

menggunakan studi komparatif untuk membandingkan penafsiran kedua 

mufassir tersebut. 

5. Skripsi yang berjudul “Kafa’ah Dalam Surah an-Nur Ayat 26 dan 

Relevansinya Dengan Upaya Membentuk Keluarga Sakinah (Studi 

Komparatif Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar)” yang ditulis oleh 

Hafizatul Aini. Penelitian ini menjelaskan mengenai relasi suami istri 

menurut Tafsir Al-Misbah, dari kedua belah pihak harus memiliki 

kesamaan untuk membangun relasi yang baik dalam rumah tangga, agar 

hubungan rumah tangganya langgeng. Dalam tafsir Al-Azhar jika 

perempuan yang baik bersanding dengan laki-laki yang keji 

kemungkinan besar relasi dalam keluarganya tidak ada timbul nilai-nilai 

kebaikan, untuk menciptakan keluarga sakinah perempuan harus 

 
44  Azzahro Khulaifah, dkk. “Urgensi Kesetaraan Pasangan Sekufu Dalam al-Qur’an 

(Tinjauan Tematik Konseptual Perspektif Tafsir Maqashidi)”, Triwikrama: Jurnal Multidisiplin 

Ilmu Sosial Volume 01, No 01, 2023 
45 Aisyah Amini, Skripsi: Konsep Sekufu Dalam Pernikahan Perspektif al-Qur’an (Studi 

atas Penafsiran M. Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah), Palopo: Insitut Agama Islam Negeri, 

2021. 



27 

 

 

 

menganggap semua itu adalah sebuah ujian dan dia bisa menebar 

kebaikan yang ada pada dirinya.46 Adapun Perbedaannya adalah dalam 

penelitian ini  penulis menggunakan studi komparatif untuk 

membandingkan penafsiran al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. Penulis 

membahas konsep kafa’ah dengan fokus penelitian pada Surah dan An- 

Nur ayat 32 

6. Skripsi yang berjudul “Pasangan Ideal Menurut Al-Qur’an (Kajian QS. 

An-Nur ayat 26 dan QS. At-Tahrim Ayat 10-11)” yang ditulis oleh 

Kholisoh Qadrunnada.  Skripsi ini membahas tentang pasangan yang 

ideal dalam Al-Qur’an surat An-Nur ayat 26 dan At-Tahrim ayat 10-11. 

Fokus penelitian dalam skripsi ini adalah bagaimana kriteria pasangan 

ideal dalam ayat tersebut dan bagaimana mufassir dalam 

memahaminya.47Adapun perbedaannya adalah penelitian ini  membahas 

konsep kafa’ah dalam pernikahan menurut tafsir al-Qurthubi dan tafsir 

al-Munir. Penulis membahas konsep kafa’ah dengan fokus penelitian 

pada Surah An- Nur ayat 32 

7. Skripsi yang berjudul “Kriteria Pasangan Hidup Ideal Dalam al-Qur’an 

(Teori Psikologi Keluarga: Filter Theory)” yang ditulis oleh Reza 

Urizkiya Sabila. Skripsi ini membahas tentang kriteria ideal dalam 

memilih pasangan hidup dalam al-Qur’an. Kemudian mengkaji 

keinterkoneksian kriteria pasangan ideal dalam Al-Qur’an dengan Teori 

psikologi keluarga: filter theory.48 Adapun perbedaannya ialah penelitian 

ini mengkaji konsep kafa’ah dalam surah an-Nur ayat 32 menurut imam 

al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili, dengan menggunakan studi 

komparatif untuk membandingkan penafsiran kedua mufassir tersebut. 

 
46  Hafizatul Aini, Skripsi: Kafa’ah Dalam Surah an-Nur Ayat 26 dan Relevansinya 

Dengan Upaya Membentuk Keluarga Sakinah (Studi Komparatif Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-

Azhar). Malang: UIN Maulana Malik Ibrahim, 2022. 
47 Kholisoh  Qadrunnada, Pasangan Iideal Menurut Al-Qur’an (Kajian QS. An-Nur ayat 

26 dan QS. At-Tahrim Ayat 10-11), Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2019 
48  Reza Urizkiya Sabila, Skripsi: “Kriteria Pasangan Hidup Ideal Dalam al-Qur’an 

(Teori Psikologi Keluarga: Filter Theory)”, Jember: UIN Kiai Haji Achmad Siddiq, 2024. 



28 

 

 

 

8. Skripsi yang berjudul “Makna Kesetaraan Dalam Q.S an-Nur: 26 (Studi 

Komparatif Tafsir An-Nur Dan Tafsir Al-Qurtubi)” yang ditulis oleh 

Riska Amalia. Skripsi ini membahas tentang makna kesetaraan berfokus 

hanya pada QS an-Nur/24: 26 dengan menggunakan studi komparatif 

yakni dengan mengkomparasikan penafsiran Al-Qurthubi dengan Hasbi 

Ash-Shiddieqy. 49  Adapun perbedaannya adalah penulis membahas 

konsep kafa’ah dengan fokus penelitian pada surah an-Nur ayat 32 

dengan menggunakan studi komparatif untuk membandingkan penafsiran 

al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. 

          Berdasarkan berbagai penelitian yang telah dipaparkan diatas, sejauh 

yang penulis ketahui bahwa penelitian secara spesifik mengkaji tentang 

“Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan Perspektif al-Qurthubi dan Wahbah 

az-Zuhaili (Studi Komparatif)” dengan berfokus pada surah an-Nur ayat 

32 yang menjadi objek penelitian, belum pernah dilakukan. 

 

 

 

 

 
49 Riska Amalia, Skripsi: Makna Kesetaraan Dalam Q.S an-Nur: 26 (Studi Komparatif 

Tafsir An-Nur Dan Tafsir Al-Qurtubi), Makassar: UIN Alauddin, 2023. 



 

 

29 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

 Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research), yaitu 

yang dilakukan dengan mengkaji berbagai sumber tertulis yang relevan 

dengan topik penelitian.50 Sumber-sumber tersebut meliputi kitab-kitab, buku, 

jurnal, dan lain-lain yang berkaitan dengan tema yang dibahas. Library 

research mencakup kegiatan pengumpulan, pemeriksaan dan penelusuran 

berbagai dokumen atau referensi yang dapat memberikan informasi atau 

keterangan yang diperlukan. Penulis menggunakan penelitian kepustakaan 

karena yang diteliti adalah literatur yang berkaitan dengan konsep Kafa’ah 

dalam Pernikahan: Analisis Tafsir Surah An-Nur Ayat 32 Menurut Al-

Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili. 

B. Pendekatan Penelitian  

 Dalam penelitian ini penulis menggunakan pendekatan kualitatif yang 

bersifat deskriptif-analisis, sebab melibatkan dalam pengumpulan data 

melalui literatur atau karya ilmiah yang mengkaji topik penelitian ini secara 

mendalam. Karena dalam penelitian ini bertujuan mendeskripsikan mengenai 

analisis penafsiran surah an-nur ayat 32 menurut al-Qurthubi dan Wahbah az-

Zuhaili mengenai kafa’ah dalam pernikahan dengan menggunakan metode 

komparatif. Metode komparatif adalah metode dalam menafsirkan ayat-ayat 

Al-Qur’an dengan cara membandingkan beberapa aspek. Hal ini meliputi 

membandingkan teks ayat-ayat Al-Qur’an yang memiliki kesamaan atau 

persamaan redaksi dalam dua atau lebih kasus. Selain itu, metode ini juga 

mencakup membandingkan ayat Al-Qur’an dengan hadis yang secara 

zahirnya tampak bertentangan, serta membandingkan pendapat ulama tafsir 

dalam menafsirkan ayat al-Qur’an.51 

 
50 Ahmad Fauzi, dkk, Metodologi Penelitian, (Jakarta: CV. Pena Persada, 2022), hlm. 24 
51 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Pustaka Riau,2013), hlm. 92 



30 

 

 

C. Sumber Data Penelitian 

  Sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua, yaitu data 

primer dan data sekunder :  

1. Sumber Data Primer 

  Data primer ialah sumber yang menjadi rujukan utama dalam 

penelitian ini. Dalam hal ini sumber data primer merujuk kepada al-

Qur’an , kitab Tafsir al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an karya Imam al-

Qurthubi, dan kitab Tafsir al-Munir Karya Wahbah al-Zuhaili. 

2. Sumber Data Sekunder 

  Data sekunder adalah sumber data yang dapat mendukung data 

primer yaitu terdiri dari buku-buku, jurnal, serta literatur-literatur yang 

berkaitan dengan penelitian ini. Yaitu seperti kitab Mu’jam al-Mufaras, 

kitab yang didalamnya terdapat kajian tentang kafa’ah yakni kitab Fiqih 

Islam Wa Adillatuhu karya Wahbah az-Zuhaili, kitab Fiqih Sunnah karya 

Sayyid Sabiq, dan lain sebagainya. 

D. Teknik Pengumpulan Data  

  Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini menggunakan 

teknik dokumentasi. Teknik dokumentasi adalah metode pengumpulan data 

dengan cara melihat atau menganalisis dokumen yang dibuat oleh subjek 

sendiri maupun orang lain. Teknik ini melibatkan pengumpulan data melalui 

bahan tertulis yang diterbitkan oleh lembaga-lembaga terkait, seperti kitab, 

artikel, jurnal, dan literatur yang relevan dengan pembahasan penelitian. 52 

Karena sumber utama penelitian ini adalah pustaka, bukan hasil observasi 

atau survei, maka data yang digunakan hanya berdasarkan pada data-data 

yang tersedia di perpustakaan. Pengumpulan data dalam penelitian ini 

dilakukan melalui: 

1. Menentukan masalah yang akan diteliti untuk mengarahkan 

pembahasan  

 
52 Muhammad Nazir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 2003), hlm. 27. 



31 

 

 

2. Mengumpulkan ayat atau hadits yang berkaitan dengan topik yang 

dikaji dan ayat yang mengandung munasabah dengan ayat topik 

tersebut. 

3. Menyusun pembahasan dengan bahasa yang tepat, sistematis, lengkap, 

dan utuh. 

4. Menganalisa dan membandingkan penafsiran-penafsiran ayat dan 

dikaitkan dengan topik yang dikaji. 

5. Menyimpulkan pemahaman penulis terhadap ayat yang diteliti sebagai 

jawaban atas masalah yang di ajukan. 

E. Teknik Analisis Data 

  Analisis merupakan suatu proses atau upaya dalam mengolah suatu 

data sehingga mendapatkan sebuah informasi baru, hal ini juga berfungsi 

supaya karakteristik dari data yang diperoleh menjadi lebih mudah untuk 

dipahami dan berguna sebagai solusi dari sebuah penelitian. 

  Metode analisis yang di gunakan dalam penelitian ini adalah 

metode perbandingan (komparatif). Metode komparatif adalah metode dalam 

menafsirkan ayat-ayat Al-Qur’an dengan cara membandingkan beberapa 

aspek. Hal ini meliputi membandingkan teks ayat-ayat Al-Qur’an yang 

memiliki kesamaan atau persamaan redaksi dalam dua atau lebih kasus. 

Selain itu, metode ini juga mencakup membandingkan ayat Al-Qur’an dengan 

hadis yang secara zahirnya tampak bertentangan, serta membandingkan 

pendapat ulama tafsir dalam menafsirkan ayat al-Qur’an. Dalam penelitian 

ini, menekankan pada perbandingan dari pendapat Ulama tafsir, dalam hal ini 

adalah Imam al-Qurthubi dalam Tafsir Jami’ al-Ahkam al-Qur’n dan Wahbah 

al-Zuhaili dalam tafsir al-Munir mengenai konsep kafa’ah dalam pernikahan 

pada surah Al-Nur ayat 32. Hasil analisis ini kemudian disajikan dalam 

bentuk tulisan yang menyajikan pandangan yang komprehensif dan tuntas.53 

 
53  Abdul Hay al-Farmawi, Metode Tafsir Maudhu’i Dan Cara Penerapannya, 

(Bandung:Pustaka Bandung, 2002, Cet. Ke-1), hlm. 39 



 

 

53 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. KESIMPULAN 

1. Konsep kafa’ah dalam pernikahan diambil dari penafsiran al-Qurthubi dan 

Wahbah az-Zuhaili pada surah an-nur ayat 32 mencakup aspek materi dan 

spiritual. Al-Qurthubi menafsirkan kata َيْنا لِّحِّ  berarti laki-laki dan الص  

perempuan yang baik keimanannya. Wahbah az-Zuhaili menafsirkan kata 

 َ لِحِي   dengan dua makna yaitu terminologi dan makna etimologi. Makna الص ى

terminologi syara’ yaitu memperhatikan kesalehan bagaimana ketaatannya 

dalam perintah dan larangan agama. Serta makna etimologinya adalah 

memiliki kapabilitas dan kemampuan untuk menikah. 

2. Persamaan penafsiran al-Qurthubi dan Wahbah az-Zuhaili dapat dilihat 

dari corak penafsiran, metode penafsiran, dan persamaan isi kandungan 

tafsir. Kedua mufasir sepakat bahwa kafa’ah sebagai kesepadanan 

terutama dalam aspek agama dan kesalehan, serta menegaskan peran wali 

dalam pernikahan. Keduanya menggunakan metode tahlili dengan corak 

fiqih, akan tetapi az-Zuhaili memadukan corak fiqih dan adabi al-Ijtima’i. 

Perbedaannya dapat dilihat dari sumber penafsiran, penekanan materi 

dalam pernikahan dan perbedaan isi kandungan tafsir. Al-Qurthubi lebih 

dominan menggunakan riwayat dan menitikberatkan janji Allah 

memberikan kecukupan, al-Qurthubi tidak secara eksplisit menyebutkan 

kata “mahar” dan “nafkah” dalam penafsirannya. Namun, dalam 

membahas ayat 33, beliau mengutip pendapat bahwa “nikah” dalam 

konteks ini meliputi kemampuan termasuk mahar dan nafkah sebagai 

syarat dan sarana menikah. Sedangkan Wahbah az-Zuhaili memadukan 

riwayat dan ijtihad serta menjelaskan kesiapan ekonomi sebagai bagian 

dari kafa’ah, beliau secara eksplisit membahas kesiapan menikah yang 

meliputi mahar dan nafkah dan juga mengaitkan ayat 32 dengan ayat 33 



54 

 

 

yang menganjurkan bagi yang belum mampu menikah untuk menjaga 

kesucian diri sampai Allah memberikan kemampuan.. 

 

B. SARAN 

         Dalam pembuatan skripsi ini sangat banyak kekurangan dari penulis, 

sehingga penulis memerlukan kritik dan saran membangun. Semoga skripsi 

ini dapat bermanfaat kepada pembaca secara umum dan terkhusus kepada 

penulis. 

 

 

 

 



 

 

55 
 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

 

Ainiyah, dan Mufarida, 2019. Kufu Agama dalam Pernikahan, Peletak Dasar 

Pendidikan Islam Dalam Keluarga Menuju Baiti Jannati, Halaqa:Journal 

Education Islamic,  

 Ainol, Metode Penafsiran az-Zuhaili Dalam Tafsir Al-Munir, Jurnal Mutawatir: 

keilmuan Tafsir Hadis, Vol. 1, No. 2,  

  Al-Hakim, Imam, 2011. Al-Mustadrak ‘ala Ash-Shahihaini, Jilid IV,  alih bahasa 

oleh Ansori Taslim, Jakarta: Pustaka Azzam, 

 Ananda, Faisar, dan Watni, 2016. Metodologi Penelitian Hukum Islam, Jakarta: 

Prenadamedia Group,  

 Arni, Jani, 2013. Metode Penelitian Tafsir, Pekanbaru: Pustaka Riau, 

 As-Suyuthi, 2015. Asbab An-Nuzul: Sebab-Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an, Alih 

Bahasa Andi Muhammad Syahril dan Yasir Maqasid, Jakarta: Pustaka Al-

Kautsar,  

 Ayyub, Hasan, 2005. Fiqh Al-Usrah Al-Muslimah, Ed. Indonesia, Panduan 

Keluarga Muslim, Terj. Misbah, Jakarta: Cendikia Sentra Muslim, 

 Azizah, Hanifatu, 2024. Konsep Kafa’ah Dalam Pernikahan  (Studi Analisis 

Pemikiran Sayyid Qutb dalam Tafsir Fii Zilalil Qur’an), Ta’wiluna: Jurnal 

Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam Volume 5, Number 1,  

 Az-Zuhaili, Wahbah, 2013. Tafsir al-Munir: Aqidah, Syari’ah dan Manhaj, Jilid 

9, Jakarta: Gema Insani,  

 Basri, Rusdaya, 2019. Fiqh Munakahat: 4 Madzhab Dan Kebijakan Pemerintah, 

Parepare: Cv. Kaaffah Learning Center,  

 Drajat, Amroeni, 2017. Ulumul Qur’an, Depok: Kencana,  

 Departemen Pendidikan Nasional, 2007. Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. 

VII, Jakarta: Balai Pustaka,  

 Dewan Redaksi Ensiklopedi Islam, 2001. Ensiklopedia Islam, Jakarta: PT. Ichtiar 

Baru Van Hoeve, ,  

 Fathony, Alvan, Memilih Pasangan Ideal dalam Perspektif Tafsir  Al-Misbah, Al-

Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir,



56 

 

 

 Fauzi, Ahmad, dkk, 2022. Metodologi Penelitian, Jakarta: CV. Pena Persada, 

 Ayyub, Hasan, 2005. Fiqh Al-Usrah Al-Muslimah, Ed. Indonesia, Panduan 

Keluarga Muslim, Terj. Misbah, Jakarta: Cendikia Sentra Muslim, 

 Hay al-Farmawi, Abdul, 2002. Metode Tafsir Maudhu’i Dan Cara Penerapannya, 

Bandung:Pustaka Bandung, Cet. Ke-1 

 Herlambang, Saifuddin, 2018. Studi Tokoh Tafsir Dari Klasik Hingga 

Kontemporer, Pontianak: IAIN Pontianak Press,  

 Husni Taufik, 2017. Jurnal:  Kafa’ah Dalam Pernikahan Menurut Hukum Islam, 

Vol. 5, No. 2,  

 Hakim, Husnul, 2019. Ensiklopedi Kitab-Kitab Tafsir (Kumpulan Kitab-Kitab 

Tafsir Dari Masa Klasik Sampai Masa Kontemporer), Jakarta: Lingkar 

Studi al-Qur’an,  

 Ibnu Hamzah Al Husaini Al Hanafi Ad-Damsyiqi, 1999. Asbabul Wurud 2, Alih 

Bahasa Suwarta Wijaya dan Zafrullah Salim, Jakarta: Kalam Mulia,  

 Imam Bukhari, Shahih Bukhari, bab al-Akfaau fii al-Diin, Juz. 6, 

 Ja’far, Kumedi, 2021. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, Bandar Lampung: 

Arjasa Pratama,  

 Jufriyadi Sholeh, Moh, Tafsir Al-Qurthubi: Metodologi, Kelebihan Dan 

Kekurangannya, Jurnal Reflektika 13 no. 1, Jilid 15 

 Kementrian Agama RI, 2019. al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: Lajnah 

Pentashihan al-Qur’an,  

 Khoiruddin, 2003. Signifikansi Kafa’ah Dalam Upaya Mewujudkan Keluarga 

Bahagia, Jumal Aplikasi llmu-ilmu Agama, Vol. IV, No. 1  

  M. Quraish Shihab, 2002. Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-

Qur’an, Vol. 15, Jakarta: Lentera Hati,  

 Mahmud Hamid Utsman, 2008. Tafsir al-Qurthubi, Jilid 12, jakarta: Pustaka 

azzam 

 Mulyono, 2018. Konsep Kafa’ah Dalam Program Klik Jodohmu di Lembaga 

Dakwah Khusus (LDK) Pimpinan Daerah Muhammadiyah (PDM) 

Surabaya, Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam/Vol. 7, No. 2 

 Muzammil, Iffah, 2019. Fiqih Munakahat (Hukum Pernikahan Dalam Islam), 

Tangerang: Tira Smart,  



57 

 

 

 Nazir, Muhammad, 2003. Metode Penelitian, Jakarta: Ghalia Indonesia,  

 Sabiq, Sayyid, 2004. Fiqih Sunnah, Jilid 3, Jakarta: Darul Fath,  

 Shalil, 2005. Al-Mulakhkhash Al-Fiqhi, terj. Asmuni Cet. I, Jakarta : Darul Falah,  

 Susilo, Edi, dan Miswanto, 2024. Analisis Kritis Kesetaraan Pernikahan dalam 

Hukum Islam Menuju Pernikahan Harmonis, Journal of Civil and Islamic 

Family Law, Vol. 5, No. 1, 

Syarifuddin, Amir, 2006. Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, Jakarta : 

Kencana,,  

Wahbah az-Zuhaili, 2011. Fiqih Islam Wa Adillatuhu, Juz 9, Jakarta: Gema Insani 

 Winceh Herlena, dan Muh. Muadz Hasri, 2020. Tafsir QS. An-Nur: 32 Tentang 

Anjuran Menikah (Studi Analisis Hermeneutika Ma’na Cum Maghza), Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits, Vol. 14, No. 2,  

Yunus, Mahmud, 1990. Kamus Arab Indonesia, Jakarta: Hadakarya Agung 

 Zein, Nurhayati, 2015. Fiqih Munakahat, (Pekanbaru: CV Mutiara Pesisir 

Sumatra, 2015 


