
1 
 

PEMIKIRAN HASAN AL-BASHRI DAN  

IMAM AL-GHAZALI TENTANG ZUHUD 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

 

 

 

 

Oleh: 

 

RISKY HARYA ANUGRAH 

NIM: 12030114530 

 

 

Pembimbing I 

Prof. Dr. H. Afrizal, M. M.A 

 

Pembimbing II 

Dr. Sukiyat, M.Ag 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/2025 M 













ii 
 

MOTTO 

 

“Dunia ini hanyalah mimpi. Sedangkan akhirat itulah kenyataan. Maka hiduplah di 

dunia seperti orang yang sedang bermimpi dan akan segera terbangun” 

(Hasan al-Bashri) 

 

 

 

"Dunia adalah ladang akhirat; siapa yang menanam, dia yang akan menuai."  

(Imam al-Ghazali) 

 

 

 

"Setiap huruf yang ditulis adalah jejak perjuangan, setiap halaman adalah bukti 

bahwa proses tidak pernah mengkhianati hasil" (Risky Harya Anugrah) 

 



iii 
 

PERSEMBAHAN 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur atas segala kebaikan yang Allah SWT berikan, 

limpahan nikmat yang dititipkan, hujanan karunia yang di turunkan. Skripsi ini saya 

persembahkan untuk kedua orang tua tercinta. Kepada Almarhum Ayahanda dan 

Ibunda, sosok sang pahlawan hebat dan perempuan tangguh yang begitu inspiratif 

dalam memberikan semangat, motivasi, dan nasehat tiada henti, terima kasih telah 

mendidik diri ini dengan menyirami ilmu pengetahuan dan mendo’akan setiap 

langkah perjalanan. Mereka adalah kebahagiaan terbesar yang menerangi kehidupan 

ini menuju pada jalan keridhaan Allah dan Rasul-Nya. Semoga semua pahala-pahala 

kebaikan senantiasa mengalir memberkahi usia Ibunda dan semoga Allah 

mempertemukan kita untuk bersatu kembali dengan Almarhum Ayahanda di surga-

Nya. Aamiin. 



iv 
 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji dan syukur atas kehadirat Allah 

SWT, Tuhan Pemilik Semesta Alam yang telah memberikan berkah, rahmat, taufik, 

dan hidayah-Nya, sehingga penulis diberikan kesempatan untuk dapat menyelesaikan 

penelitian skripsi yang diajukan sebagai salah satu syarat untuk mendapatkan gelar 

Sarjana Agama pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin 

UIN Sultan Syarif Kasim Riau. Skripsi dengan judul “PEMIKIRAN IMAM AL-

GHAZALI DAN HASAN AL-BASHRI TENTANG ZUHUD” ini dapat 

diselesaikan dengan baik dan berdasarkan pedoman penyusunan penulisan skripsi. 

 Shalawat dan salam, semoga senantiasa tetap tercurahkan kepada baginda 

Nabi Muhammad SAW serta keluarga beliau, para sahabat dan para pengikutnya 

hingga akhir zaman. Rasulullah sang kekasih Allah SWT, penutup para nabi dan 

rasul yang merupakan suri tauladan dalam membangun Islam, menebarkan cinta, dan 

kedamaian bagi segenap manusia. Semoga kita mendapatkan syafa’atnya dan 

selamat di hari akhir kelak. Aamiin. 

 Dalam penulisan skripsi ini, penulis menyadari masih terdapat banyak 

kekurangan, kelemahan, dan jauh dari kesempurnaan karena adanya keterbatasan 

kemampuan dan pengetahuan dalam melakukan penelitian ini. Oleh karena itu, 

penulis sangat mengharapkan kritik dan saran dari semua pihak yang bersifat 

membangun agar dapat mengembangkan penelitian ini menjadi lebih baik lagi di 

masa mendatang. Dalam kesempatan ini, dengan penuh kerendahan hati dan 

penghargaan tulus, penulis mengucapkan terima kasih sedalam-dalamnya kepada 

semua pihak yang telah membantu dalam proses penulisan skripsi ini, kepada: 

1. Kedua orang tua tercinta, Almarhum Ayahanda Agus Sunaryo, Bapak 

Harjoko dan Ibunda Nurul Hidayati yang telah menjadi inspirasi dan 

motivator terhebat dalam mendidik, serta kepada Abang saya Feggy 

Aristyanto, S.E, Gerry Armandhani, S.E, Fico Aldino Wijaya, Hafidz 

Maulana Yusuf yang memberikan bantuan dukungan selama perkuliahan 

sampai penyelesaian penulisan skripsi ini. Kemudian kepada abang-

abang, adik-adik dan keluarga besar yang telah memberikan semangat 

serta doa terbaiknya. 



v 
 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS., SE., M.Si., AK., CA selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, beserta jajarannya 

yang telah memberikan kesempatan penulis untuk dapat menuntut ilmu 

pengetahuan di Universitas ini pada Fakultas Ushuluddin Program Studi 

Aqidah dan Filsafat Islam. 

3. Bapak Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag selaku Dekan Fakultas Ushuluddin 

dan wakil Dekan I Bapak Drs. H. Iskandar Arnel, MA, Ph.D, wakil 

Dekan II Bapak Dr. Afrizal Nur M.Us, serta wakil Dekan III Bapak Agus 

Firdaus Candra, Lc., MA. atas segala kemudahan yang telah diberikan 

kepada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin. 

4. Bapak Dr. Sukiyat, M.Ag selaku ketua Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam, terimakasih atas segala kemudahan yang diberikan. 

5. Bapak Muhammad Yasir, S. Th. I., M.A selaku penasihat akademik yang 

telah memberikan motivasi dan nasihat selama awal perkuliahan hingga 

selesai. 

6. Bapak Prof. Dr. H.Afrizal. M,MA selaku dosen pembimbing skripsi I dan 

Bapak Dr. Sukiyat, M.Ag selaku dosen pembimbing skripsi II, terima 

kasih telah senantiasa memberikan motivasi, semangat, dan arahan, serta 

bimbingan dalam proses penulisan skripsi hingga selesai. 

7. Dosen-dosen Fakultas Ushuluddin, terkhusus dosen Program Studi 

Aqidah dan Filsafat Islam, terima kasih atas ilmu yang telah Bapak/Ibu 

berikan selama penulis berada di bangku perkuliahan. Semoga Allah 

SWT memuliakan Bapak/Ibu atas ilmu dan nasehat yang telah diberikan 

serta menjadi amal jariyah yang sangat berguna bagi penulis. 

8. Teman seperjuangan (Keluarga Addin) yaitu Kavvin Maulana, Naufal 

Ikram, Bangun Afandy Tanjung, Adi Syahputra, Fathurrahman, Nurhilal, 

Padli Febrianto, Rizky Ramadhan, Farhan Taqiyuddin, Ilon Sucarlis, dan 

Hadia Rizal. Terimakasih telah membersamai dan memberikan semangat, 

dan do’a untuk saya dalam menyelesaikan skripsi. Semoga Allah SWT 

mempersatukan kita di surga-Nya. 

9. Yang selalu support saya dalam menyelesaikan skripsi ini Dewi 

Sukmawati, Kartika Afriani, Faradilla Eka Putri dan Afni Ratna Dewi 

terima kasih telah membersamai dan memberikan semangat, dan do’a 



vi 
 

untuk saya dalam menyelesaikan skripsi. Semoga Allah SWT 

mempersatukan kita hingga di surga-Nya. 

10. Yang selalu support saya dalam menyelesaikan skripsi dan memberi 

bimbingan dan dukungun penuh yaitu Gerald Purnama Teja, terima kasih 

telah membersamai dan memberikan semangat, dan do’a untuk saya 

dalam menyelesaikan skripsi. Semoga Allah SWT mempersatukan kita 

hingga di surga-Nya. 

11. Teman-teman KKN 2023 desa Bagan Besar, Kec. Bukit Kapur, Kab. 

Dumai Kota, terima kasih telah memberikan pengalaman dan 

pembelajaran yang bermanfaat selama KKN. 

 

 

 Pekanbaru, 04 Mei 2025. 

 Penulis 

 

 

Risky Harya Anugrah 

NIM. 12030114530 

 



vii 
 

DAFTAR ISI 

MOTTO ........................................................................................................ ii 

PERSEMBAHAN ........................................................................................ iii 

KATA PENGANTAR ................................................................................. iii 

DAFTAR ISI ............................................................................................... vii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ................................................................ ix 

ABSTRAK ................................................................................................... xi 

ABSTRACT ................................................................................................ xii 

 xiii ............................................................................................................ خلاصة

BAB I  PENDAHULUAN ...................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ........................................................ 1 

B. Penegasan Istilah ................................................................... 4 

C. Identifikasi Masalah .............................................................. 5 

D. Batasan Masalah.................................................................... 5 

E. Rumusan Masalah ................................................................. 6 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ............................................. 6 

G. Sistematika Penulisan............................................................ 6 

BAB II  KAJIAN TEORITIS ................................................................. 8 

A. Landasan Teori ...................................................................... 8 

B. Literature Review ................................................................ 19 

BAB III  METODOLOGI PENELITIAN ............................................ 23 

A. Jenis Penelitian .................................................................... 23 

B. Pendekatan Penelitian ......................................................... 23 

C. Sumber Data ........................................................................ 24 

D. Teknik Pengumpulan Data .................................................. 24 

E. Teknik Analisa Data ............................................................ 25 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ..................... 27 

A. Wujud dan Pentingnya Zuhud dalam Tasawuf ................... 27 

B. Konsep dan Proses Melakukan Zuhud Hasan al-Bashri ..... 31 

C. Konsep dan Proses Melakukan Zuhud Imam al-Ghazali .... 39 

D. Perbandingan Pemikiran Zuhud Kedua Tokoh ................... 47 

 

 



viii 
 

BAB V  PENUTUP ................................................................................ 60 

A. Kesimpulan ......................................................................... 60 

B. Saran .................................................................................... 62 

DAFTAR PUSTAKA 

BIODATA PENULIS 

 

 

 



ix 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide 

to Arabic Transliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 , ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   DI ض

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong. 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dhammah dengan “u”, sedangkan 

bacaan panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = â contoh قال menjadi qâla 

Vokal (i) panjang = i contoh قيل menjadi qila 



x 
 

Vokal (u) panjang = ủ contoh دون menjadi dủna 

Khusus untuk bacaan ya’ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan 

“i”, melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya’ nisbat 

di akhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah 

ditulis dengan “aw” dan “ay”. Adapun contoh berikut: 

Diftong (aw) = وـ  contoh قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ـيـ contoh خير menjadi khayru 

 

C. Ta’ Marbuthah (ة) 

Ta’ marbūthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta’ marbūthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة للمدرسة menjadi 

al-risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang 

terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan “t” yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya 

 .menjadi fi rahmatillah في رحمة الله 

 

D. Kata Sandang dan Lafadh al-Jalâlah 

Kata sandang berupa “al” )ال( ditulis huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh Jalâlah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut ini:  

1. Al-Imām al-Bukhāriy mengatakan ...  

2. Al-Bukhāri dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan ...  

3. Masyā’ Allāh kāna wa mā lam yasya’ lam yakun. 



xi 
 

ABSTRAK 

 

 Penelitian ini bertujuan untuk membahas pemikiran Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali tentang zuhud. Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library 

research) dengan menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif komparatif, dengan 

menelaah sumber-sumber primer dan sekunder, meskipun Hasan al-Bashri tidak 

meninggalkan karya tulis secara langsung, tetapi pemikirannya dapat ditemukan 

melalui risalah, riwayat dan kutipan yang tercatat dalam karya-karya ulama 

setelahnya, seperti dalam kitab adab al-Syekh Hasan al-Bashri karya Ibn al-Jauzi. 

Sedangkan Imam al-Ghazali memiliki banyak karya tulis, seperti kitab Ihya’ Ulum 

al-Din. Dalam tulisan ini, penulis membahas tiga masalah utama yaitu wujud, sejarah 

dan tujuan zuhud, konsep dan proses zuhud Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali 

serta perbandingan pemikiran zuhud Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Hasan al-Bashri mengimplementasikan (khauf dan 

raja’) sebagai zuhudnya dan Imam al-Ghazali mengimplementasikan (tazkiyatun 

nafs) sebagai zuhudnya, memberikan landasan yang kuat bahwa zuhud bukanlah 

penghindaran dari dunia, tapi penguasaan terhadap dunia dengan hati yang bersih. 

Masing masing membawa pendekatan yang sesuai dengan konteks zamannya, namun 

secara substansi tetap menunjuk pada kemurnian spritualnya, Keduanya sepakat 

bahwa zuhud adalah jalan mendekatkan diri kepada Allah SWT melalui pembebasan 

jiwa dari cinta dunia. Meskipun terdapat perbedaan dalam pendekatan, tujuannya 

tetap sama, yaitu untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT dengan kesadaran akan 

kefanaan dunia dan keabadian akhirat. 

 

Kata Kunci: Hasan al-Bashri, Imam al-Ghazali, Zuhud.  



xii 
 

ABSTRACT 

 

 

 This study aims to examine the thoughts of Hasan al-Basri and Imam 

alGhazali on zuhd (asceticism). It is a library-based research employing a qualitative, 

descriptive, and comparative approach, by analyzing both primary and secondary 

sources. Although Hasan al-Basri did not leave behind written works of his own, his 

ideas can be traced through epistles, narrations, and quotations recorded in the works 

of later scholars, such as Adab al-Shaykh Hasan al-Basri by Ibn al-Jawzi. In contrast, 

Imam al-Ghazali authored numerous influential works, most notably Ihya’ ‘Ulum al-

Din. This study discusses three main aspects: the nature, history, and purpose of 

zuhd; the concept and practice of zuhd according to Hasan al-Basri and Imam al-

Ghazali; and a comparison of their respective perspectives on zuhd. The findings 

reveal that Hasan al-Basri implemented khawf (fear of God) and raja’ (hope in God’s 

mercy) as key elements of his asceticism, while Imam al-Ghazali emphasized 

tazkiyat al-nafs (purification of the soul) as the core of his approach. Both offer a 

strong foundation for the understanding that zuhd is not a rejection of the world, but 

rather mastery over it with a purified heart. Each thinker presented an approach 

shaped by the context of his era, yet both remained rooted in spiritual purity. They 

agree that zuhd is a path to drawing closer to Allah Almighty by liberating the soul 

from the love of worldly attachments. Thus, the difference between their approaches 

is primarily contextual and methodological. Hasan al-Basri lived during the early 

period of Islam, a time marked by moral unrest, leading him to adopt a strict and 

ascetic form of zuhd. Imam al-Ghazali, however, lived in a more rational and 

scholarly society, and therefore approached zuhd in a reflective, spiritual, and 

philosophical manner. Nevertheless, both converge on a central point: zuhd is a 

means of freeing the heart from worldly desires and dedicating it entirely to Allah 

Almighty. 

  

Keywords: Hasan al-Bashri, Imam al-Ghazali, zuhd. 



xiii 
 

 خلاصة
هذا البحث الزهد.  عنالحسن البصري والإمام الغزالي  فكرةيهدف هذا البحث إلى مناقشة 

 الأساسيةالمصادر  مطالعةوذلك من خلال  الكيفي الوصفي المقارن، المدخلباستخدام بحث مكتبي 
أن الحسن البصري لم يترك مؤلفات مكتوبة مباشرة، إلا أن أفكاره يمكن العثور عليها من  رغم والثانوية.

آداب والاقتباسات الواردة في مؤلفات العلماء من بعده، كما في كتاب  خلال الرسائل، والروايات،
أبرزها كتاب إحياء علوم الإمام الغزالي، فله مؤلفات كثيرة، من  أما الشيخ الحسن البصري لابن الجوزي.

 الزهد، وتاريخ ،حقيقة الزهد ، وهيثلاث قضايا رئيسية عن الباحث يبحثهذا البحث، وفي   .الدين
 فكرتهاعند الحسن البصري والإمام الغزالي، والمقارنة بين  وعملية الزهدمفهوم الزهد و  الزهد،وأهداف 

 الخوف والرجاء،أن الحسن البصري طبّق مفهوم الزهد من خلال على نتائج البحث  دلتوقد  للزهد.
ن الدنيا، بل هو ع قاطعامما يبين أن الزهد ليس خلال تزكية النفس بينما طبّق الإمام الغزالي الزهد من 

سياق عصره، إلا أن جوهر الزهد  يناسبسيطرة على الدنيا بقلب طاهر. وقد قدم كل منهما منهجا 
صفاء الروح. فكلاهما يتفقان على أن الزهد طريق للتقرب إلى الله تعالى عبر  فيعندهما يبقى متمحورا 

نما هو اختلاف سياقي تحرير النفس من حب الدنيا. وبذلك، فإن الاختلاف بين منهجيهما إ
العصر الإسلامي حيث كانت الأمة تعاني من اضطراب  ةومنهجي. فقد عاش الحسن البصري في بداي

في مجتمع بدأ فهو عاش الإمام الغزالي  أماأخلاقي، لذا جاء الزهد عنده بصيغة صارمة وزهدٍ نسكي. 
في  اتفقاوحية وفلسفية. ومع ذلك، فقد ور  بروحية باطنية،يتوجه نحو العقلانية والعلم، فجاء الزهد عنده 

  .وهي أن الزهد وسيلة لتحرير القلب من الدنيا وتقديمه خالصا لله سبحانه وتعالى :نقطة واحدة
 

 الحسن البصري، الإمام الغزالي، الزهدالكلمات المفتاحية: 
 
 
 
 

 

 

 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Kajian tentang zuhud merupakan salah satu topik penting dalam tasawuf yang 

sering dibahas dalam konteks agama Islam. Berkaitan erat dengan bagaimana 

seseorang memandang dan menjalani kehidupan duniawi dalam kerangka spiritual. 

Di tengah era modern yang serba materialistik dan konsumtif, praktik zuhud menjadi 

semakin relevan. Pandangan tokoh-tokoh besar Islam seperti Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali, yang dikenal sangat mendalam dalam memahami dan menjalani 

hidup dengan kezuhudan, kedua tokoh ini telah banyak menguraikan pengertian 

tentang zuhud. Menurut Hasan al-Bashri, zuhud adalah sikap hidup yang tidak 

bergantung pada dunia dan tidak terikat pada kemewahan atau harta benda, meskipun 

seseorang tetap hidup di dunia.
1
 Sementara itu, menurut al-Ghazali, zuhud adalah 

sesuatu yang Allah SWT titipkan dalam diri setiap manusia yang harus dijaga dan 

dibersihkan.
2
 

Hasan Al-Bashri
3
 dan Imam Al-Ghazali

4
 hidup di zaman yang berbeda, Hasan 

Al-Bashri hidup pada abad ke-7 H, sedangkan Al-Ghazali hidup pada abad ke-11 H. 

Perbedaan zaman ini tentunya memberikan pendapat berbeda tentang zuhud yang 

mana Hasan Al-Bashri hidup pada zaman tabi’in dan Imam al-Ghazali pada abad 

pertengahan. Pembahasan mengenai zuhud pada masa itu sangatlah krusial, karena 

zuhud dianggap sebagai inti dari diri manusia. Oleh karena itu, kedua tokoh ini 

                                                             
1 Siti Yusnaini, “Zuhud Hasan al-Bashri”, Jurnal Kajian Historis Kehidupan Sufi Vol.3 tahun 

2015, hlm. 58. 
2
 Al-Ghazali, Ihya ulumuddin, (Jakarta: Semesta Distribusi 2016) hlm. 58. 

3
 Hasan al-Bashri (642-728 M) adalah seorang ulama terkemuka dan ahli zuhud pada masa 

awal Islam. Lahir di Madinah, ia dikenal karena kecerdasannya, kezuhudannya, dan nasihat-nasihat 

bijaknya. Hasan al-Bashri banyak meriwayatkan hadits dari beberapa sahabat Nabi, termasuk Ali bin 

Abi Thalib dan Abu Hurairah. Ia menjadi rujukan penting dalam bidang tafsir, fikih, dan tasawuf. 

Pemikirannya banyak mempengaruhi perkembangan spiritualitas Islam, terutama dalam aspek zuhud 

dan introspeksi diri. Banyak ulama setelahnya yang mengambil inspirasi dari ajaran dan karakternya 

yang kuat dalam menjalankan kehidupan religius. 
4
 Imam Al-Ghazali (1058-1111 M) adalah seorang filsuf, teolog, dan mistik terkemuka dalam 

sejarah Islam. Lahir di Tus, Persia (sekarang Iran), ia menempuh pendidikan di Nishapur dan 

Baghdad. Al-Ghazali menjadi profesor di Nizamiyah, Baghdad, sebelum mengalami krisis spiritual 

yang membawanya meninggalkan posisi akademis dan mendalami tasawuf. Karyanya yang paling 

terkenal, "Ihya' Ulum al-Din" (Menghidupkan Ilmu-ilmu Agama), membahas etika, spiritualitas, dan 

fikih. Pemikirannya banyak menyatukan antara tasawuf dan ortodoksi, menjadikannya salah satu 

tokoh paling berpengaruh dalam teologi dan spiritualitas Islam. Ia juga menulis "Tahafut al-

Falasifah," mengkritik filsafat Yunani dalam konteks Islam. Ajaran Al-Ghazali masih sangat relevan 

dalam diskursus Islam kontemporer. 



2 
 

sangat fokus dalam mengkaji dan membahas tentang zuhud. Hal ini dikarenakan, 

zuhud hanya bisa dijalani dengan hati yang penuh keyakinan terhadap janji-janji 

Allah. 

Meskipun sama-sama menekankan pentingnya zuhud sebagai fondasi dalam 

kehidupan spiritual seorang Muslim, namun pendekatan keduanya memiliki 

perbedaan. Hasan al-Bashri melihat zuhud sebagai ekspresi dari rasa takut kepada 

Allah (khauf) dan kesadaran akan kefanaan dunia. Baginya, dunia adalah jebakan 

yang memalingkan manusia dari kehidupan akhirat, sehingga seseorang harus 

menjauhi kenikmatan duniawi dan lebih banyak merenungi kematian serta kehidupan 

setelahnya. Zuhud dalam pandangan Hasan al-Bashri berakar dari ketulusan iman 

dan kesungguhan dalam amal saleh, yang tercermin dalam gaya hidup sederhana, 

ibadah yang intensif, dan penolakan terhadap kemewahan.
5
 Sementara itu, Imam al-

Ghazali memandang zuhud bukan sekadar meninggalkan dunia secara fisik, tetapi 

lebih kepada bagaimana hati tidak terikat pada dunia. Menurut al-Ghazali, seseorang 

tetap bisa memiliki harta, pangkat, atau kedudukan, selama hatinya tidak terpaut 

pada itu semua, maka ia masih termasuk orang yang zuhud. Zuhud bagi al-Ghazali 

merupakan proses penyucian jiwa (tazkiyah al-nafs) dari cinta dunia, dan merupakan 

maqam yang dilalui oleh para pencari kedekatan dengan Allah. Ia juga membagi 

zuhud ke dalam beberapa tingkatan, mulai dari yang dilandasi rasa takut akan siksa, 

harapan akan pahala, hingga tingkat tertinggi yang sepenuhnya demi cinta kepada 

Allah. Al-Ghazali bahkan mencontohkan Nabi Sulaiman as sebagai sosok yang 

zuhud, meskipun hidup dalam kekuasaan dan kemegahan dunia, karena hatinya tidak 

pernah bergantung pada hal-hal duniawi. Dengan demikian, zuhud menurut al-

Ghazali lebih bersifat batiniah dan bersandar pada keikhlasan hati, sementara 

menurut Hasan al-Bashri, zuhud lebih tampak dalam sikap hidup lahiriah yang 

sederhana dan menjauh dari dunia.
6
 

Dalam Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-Ghazali tidak hanya menjelaskan definisi 

zuhud, tetapi juga membedakan antara berbagai tingkatannya. Ia menekankan bahwa 

zuhud bukan semata meninggalkan harta atau kemewahan, tetapi menanggalkan 

keterikatan hati kepada dunia. Bahkan seseorang yang memiliki harta namun tidak 

                                                             
5
 Diana Asmara, “Pemikiran Zuhud Hasan Al-Bashri Dalam Kitab “Adab Al-Syaikh Hasan 

Al-Bashri” Karya Ibnu Al-Jauzi”, Skripsi, Palembang: UIN Raden Fatah, 2020, hlm. 61. 
6
 Zainal Abidin, “Konsep Zuhud dalam Perspektif Imam Al-Ghazali,” Jurnal Fikrah: Jurnal 

Ilmu Aqidah dan Studi Keislaman, Vol. 7, No. 1, Tahun 2019, hlm. 39. 



3 
 

terpaut hatinya kepada harta tersebut, tetap bisa dikategorikan sebagai orang yang 

zuhud. Dengan pendekatan ini, al-Ghazali membawa konsep zuhud ke dalam 

dimensi batiniah, yaitu penyucian jiwa dari kecintaan kepada dunia dan pengalihan 

totalitas hati kepada Allah SWT.
7
 

Hasan Al-Bashri membagi konsep zuhud ini menjadi dua tingkatan. Tingkat 

pertama adalah zuhud terhadap barang-barang yang haram, yang dianggap sebagai 

bentuk zuhud yang lebih dasar. Sedangkan tingkatan yang lebih tinggi adalah zuhud 

terhadap barang-barang yang halal, yang menunjukkan tingkat kesalehan yang lebih 

mendalam. Hasan Al-Bashri sendiri telah mencapai tingkat zuhud yang lebih tinggi 

ini, yang tercermin dalam gaya hidupnya, seperti makan sedikit dan tidak terikat 

pada makanan dan minuman. Bahkan, ia pernah mengatakan, “Jika aku menemukan 

alat yang bisa mencegah makan, aku pasti akan menggunakannya.” Ia juga 

menyatakan, “Aku lebih suka makan sekali dan merasa kenyang selamanya, seperti 

semen yang tahan dalam air selamanya.”
8
 

Imam Al-Ghazali menyatakan banyak orang yang beranggapan bahwa 

seseorang yang meninggalkan harta duniawi adalah orang yang zuhud. Namun, 

pandangan ini tidak sepenuhnya benar. Meskipun kezuhudan memang berkaitan 

dengan harta, namun ia juga melibatkan sikap terhadap pangkat dan kewibawaan. 

Karena zuhud sebenarnya lebih berkaitan dengan keadaan batin seseorang, bukan 

hanya sekadar tindakan meninggalkan harta.
9
 

Adapun hakikat zuhud itu sendiri adalah kondisi batin yang bebas dari ambisi 

terhadap harta duniawi. Sebagaimana Imam Al-Ghazali mengangkat contoh ini 

ketika menceritakan kezuhudan Imam Malik ra, seorang ulama besar dalam Islam 

yang merupakan contoh nyata dari seorang yang zuhud, meskipun ia kaya raya dan 

dermawan, namun harta duniawi tidak pernah mengisi hati dan pikirannya. 

وليس الزهد فقد المال وإنما الزهد فراغ القلب عنه ولقد كان سليمان عليه السالم في ملكه من 
 الزهاد

Artinya, “Zuhud bukan berarti tidak memiliki harta duniawi. Zuhud 

adalah kebersihan hati dari kecintaan terhadap harta dunia. Bahkan 

                                                             
7
 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, terj. oleh Zainal Abidin Abbas (Surabaya: Bina 

Ilmu, 1997), Jilid I, hlm. 43. 
8
 Hamka, Tasawuf Perkembangan dan Pemurniannya, (Jakarta: Yayasan Nurul Islam, 1981), 

hlm, 74. 
9
 Ahmad Fauzi, “Konsep Zuhud Menurut Al-Ghazali”, Jurnal Proceeding International 

Seminar on Islamic Studies, Vol. 5, No. 1, Tahun 2024, hlm. 1296. 



4 
 

Nabi Sulaiman as, meskipun hidup di tengah kemegahan kekuasaan, 

tetap termasuk orang yang zuhud.” (Imam Al-Ghazali, 2018 M/1439-

1440 H: I/43).
10

 

Menurut Al-Ghazali, dunia yang dianggap buruk adalah segala sesuatu selain 

Allah SWT yang biasanya disukai oleh manusia, seperti kekuasaan, kekayaan, dan 

pangkat. Oleh karena itu, Al-Ghazali mendefinisikan zuhud sebagai sikap untuk 

menjauhkan diri dari keinginan-keinginan duniawi, yang berarti tidak tertarik untuk 

hidup abadi dalam kenikmatan dunia, sehingga menjauhkan diri dari lamunan 

duniawi. Orang yang zuhud itu mereka yang mampu menjaga tubuhnya meskipun 

dalam keadaan lapar dan haus, serta tetap tegar meskipun dihadapkan pada panas 

atau hujan. Mereka tidak terlarut dalam kegembiraan atas apa yang dimiliki, dan 

tidak terlalu bersedih ketika sesuatu yang diinginkan hilang dari mereka. 

Berdasarkan hal-hal yang telah dijelaskan sebelumnya, penulis tertarik untuk 

membahas lebih lanjut tentang Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali, khususnya 

mengenai pemikiran zuhud menurut beliau, serta bagaimana perbedaan dan 

persamaan pemikiran zuhud menurut Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali. Oleh 

karena itu, penulis berusaha untuk mengkaji topik ini dengan mengangkat judul 

"Pemikiran Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali Tentang Zuhud”. 

B. Penegasan Istilah  

 Untuk menghindari kesalahpahaman dalam memahami judul skripsi ini, 

penulis merasa perlu untuk memberikan penjelasan lebih lanjut mengenai makna dari 

istilah “Konsep Zuhud Menurut Hasan al-Bashri dan al-Ghazali” yang menjadi topik 

utama dalam penelitian ini. 

1. Zuhud 

Secara bahasa, zuhud berasal dari kata zahida, zahada, zahuda, atau 

zuhdan yang berarti meninggalkan dan tidak menyukai. Istilah "zahida fi al-

dunya" merujuk pada sikap menjauhkan diri dari kenikmatan dunia demi 

fokus pada ibadah. Orang yang mengamalkan zuhud disebut al-zahid yaitu 

seseorang yang meninggalkan kenikmatan dan kehidupan duniawi untuk 

memilih kehidupan akhirat.
11

 Pengertian ini juga dapat dilihat dalam Al-

                                                             
10 Ibid., hlm. 1297. 

 
11

 Tri Wahyu Hidayati, “Perwujudan Sikap Zuhud dalam Kehidupan”,  Journal of Islamic 

Studies and Humanities, Vol. 1, No. 2, Tahun 2016,  hlm. 244. 



5 
 

Qur'an surat Yusuf ayat 20: "Mereka menjual Yusuf dengan harga yang 

sangat murah, hanya beberapa dirham, karena mereka tidak tertarik padanya." 

Zuhud adalah suatu perasaan yang tidak tertarik pada dunia dan berpaling 

dari segala hal yang berhubungan dengan dunia, yang berasal dari dalam hati. 

Hati tersebut sama sekali tidak terikat pada perkara duniawi. Oleh karena itu, 

zuhud tercapai dengan meninggalkan segala yang bersifat duniawi dan fokus 

dalam beribadah dengan sungguh-sungguh hanya untuk mencari keridhaan 

Allah SWT.
12

 Hakikat zuhud adalah merasa puas dengan apa yang telah 

dimiliki, menerima keadaan yang dijalani, dan tidak menginginkan 

penggantian terkait harta kekayaan.
13

 

 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang pembahasan di atas, pertanyaan penelitian yang 

dapat diidentifikasi adalah sebagai berikut. 

1. Terdapat perbedaan makna zuhud antara Hasan al-Bashri dan Imam al-

Ghazali. 

2. Terdapat perbedaan cara yang dilakukan Hasan al-Bashri dan Imam al-

Ghazali dalam berzuhud. 

3. Terlalu banyak yang fokus terhadap dunia, hingga lupa adanya akhirat. 

4. Banyak penelitian yang membahas konsep zuhud namun belum ada yang 

membandingkan pemikiran Hasan al-Bashri  dan Imam al-Ghazali secara 

mendalam. 

 

D. Batasan Masalah 

Untuk menghindari kerancuan dalam penelitian ini, penulis menetapkan 

batasan masalah atau fokus pembahasan yang jelas pada objek penelitian. Oleh 

karena itu, penelitian ini hanya akan memusatkan perhatian pada pemikiran Imam al-

Ghazali mengenai zuhud  dalam Ihya' Ulumuddin dan pemikiran Hasan al-Bashri 

mengenai Zuhud. 

 

 

                                                             
12

 Muzakkir, Tasawuf dan Kesehatan Psikoterapi dan Obat Penyakit Hati, Cet.1 (Jakarta, 

Prenamedia Group, 2018), hlm. 38. 
13

 Ibid. 



6 
 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan keterbatasan masalah di atas, maka rumusan pertanyaan 

penelitian ini adalah sebagai berikut.  

1. Apakah wujud dari zuhud, dan pentingnya zuhud dalam tasawuf? 

2. Bagaimana konsep dan proses pemikiran zuhud  Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali?  

3. Apa persamaan dan perbedaan pemikiran zuhud Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali ? 

 

F. Tujuan dan Manfaat penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan rumusan masalah diatas, maka tujuan penelitian ini ialah: 

1. Untuk mengetahui wujud zuhud dan pentingnya zuhud dalam tasawuf 

2. Untuk mengetahui konsep dan proses zuhud Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali. 

3. Untuk mengetahui perbedaan dan persamaan konsep zuhud Hasan al-

Bashri dan Imam al-Ghazali. 

2. Manfaat Penelitian 

  Adapun manfaat penelitian ini terdiri dari tiga aspek berikut ini: 

1. Secara Teoritis, penelitian ini diharapkan bisa memberikan pengetahuan 

tentang zuhud dalam pemikiran Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali. 

2. Secara Institusional, penelitian ini memperkuat wibawa Program Studi 

Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin, secara khusus, dan 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, sebagai tempat yang 

menyediakan ruang diskusi penting tentang studi sufistik. 

3. Secara Terapan, penelitian ini diharapkan dapat untuk memberikan 

sebuah kontribusi dalam menerapkan dan mengintegrasikan, apa itu 

konsep zuhud dalam konteks era modern saat ini.  

 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan merupakan komponen yang menggambarkan struktur 

keseluruhan dari suatu penelitian. Penjelasan disusun secara menyeluruh dengan 



7 
 

merangkum informasi terkait topik yang dibahas serta tujuan yang hendak dicapai 

melalui pembahasan tersebut. Penelitian ini terdiri atas lima bab. 

BAB Pertama Pendahuluan. Meliputi latar belakang masalah, identifikasi 

masalah, batasan masalah, tujuan, manfaat penelitian dan sistematika penulisan.  

BAB Kedua Landasan Teoritis. Meliputi kerangka teoritis, penelitian 

terdahulu yang memiliki relevansi.  

BAB Ketiga Metode Penelitian. Terdiri dari jenis penelitian, sumber data, 

teknik pengumpulan data dan teknik analisis data. 

BAB Keempat Meliputi pembahasan mengenai biografi Hasan al-Bashri dan 

Imam al-Ghazali, perjalanan intelektual, karya-karya serta pemikiran dan 

perbandingan kedua tokoh mengenai zuhud. 

BAB Kelima Penutup. Meliputi simpulan dan saran. 



8 
 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

 

A. Landasan Teori 

1. Teori Zuhud 

Secara bahasa, zuhud berarti berpaling atau menjauh dari sesuatu, baik 

karena merasa hina ataupun merasa kecewa. Secara etimologi, zuhud berasal dari 

kata raghaba 'ansya’ in wa tarakahu, yang berarti meninggalkan sesuatu karena 

tidak ada ketertarikan terhadapnya.
14

 Zuhud juga bisa diartikan sebagai zahada fi 

al-dunya, yang berarti melepaskan kenikmatan duniawi untuk fokus beribadah 

kepada Allah.
15

 Secara terminologi, zuhud merujuk pada zahida fiihi wa’anhu, 

zuhdan wa zahaadatan, yang artinya meninggalkan sesuatu karena merasa hina, 

tidak disukai, atau untuk menghindarinya. Jika dikatakan "zahida fi ad-dunyaa", 

itu berarti meninggalkan hal-hal duniawi yang halal karena takut dengan 

perhitungan di akhirat, dan meninggalkan yang haram karena takut akan 

siksaannya.
16

 

Dalam tasawuf, zuhud merupakan salah satu tahap atau maqam yang 

diperlukan untuk mencapai tingkat tasawuf, sekaligus mencerminkan moralitas 

dalam Islam. Zuhud bukanlah upaya untuk menghindari kenyataan, melainkan 

cara untuk memperkuat nilai-nilai spiritual seseorang dalam menghadapi 

tantangan duniawi. Selain itu, ia juga bertujuan untuk membantu seseorang 

mencapai keseimbangan jiwa, sehingga dapat menghadapi permasalahan dengan 

kebijaksanaan di masa depan. Pada akhirnya, hidup itu sendiri hanyalah sarana 

untuk meraih tujuan.
17

 

Dalam kerangka pemikiran Hasan al-Bashri, pandangan Imam Ibn al-

Mubarak, Ibn Qudamah, dan Imam an-Nawawi tentang zuhud sangat selaras 

                                                             
14 Ahmad Syarif, Zuhud dalam Pandangan Tasawuf (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2010), 

hlm. 23. 
15

 Amin Syukur, Zuhud di Abad Modern (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2004),  hlm. 1. 
16

 Imam Ahmad Bin Hambal, Zuhud (Jakarta: Darul Falah, 2000), hlm. 1. 
17

 Ahmad Zaini Mahmud, “Konsep Zuhud dalam Pengelolaan Ekonomi Islam Menurut 

Pandangan Imam A-Ghazali dalam Kitab Ihya Ulumuddin”, Thesis, Palangkaraya: IAIN 

Palangkaraya, 2020, hlm. 22. 



9 
 

dengan orientasi zuhud yang diajarkan oleh tokoh Tabi’in tersebut. Hasan al-

Bashri menegaskan bahwa zuhud bukanlah kemiskinan fisik, melainkan 

kebebasan hati dari keterikatan terhadap dunia. Ia meyakini bahwa dunia adalah 

fitnah (ujian) dan jebakan yang dapat memalingkan manusia dari orientasi akhirat. 

Oleh sebab itu, seseorang harus membatasi keterlibatannya dengan dunia hanya 

sebatas kebutuhan yang esensial, tidak melebihi apa yang diperlukan, 

sebagaimana ditegaskan oleh Imam an-Nawawi bahwa segala sesuatu yang 

melebihi kebutuhan akan membawa pada kebanggaan dan kesombongan, yang 

keduanya sangat ditentang dalam ajaran tasawuf klasik.
18

 

Sedangkan menurut Hasyim Muhammad dalam buku Dialog Antara 

Tasawuf dan Psikologi, zuhud diartikan sebagai keadaan di mana tangan tidak 

terikat oleh kepemilikan dan hati tidak terfokus pada pencarian duniawi. 

Sementara itu, menurut Sufyan Tsauri, zuhud berarti membatasi keinginan untuk 

memperoleh hal-hal duniawi, bukan dengan cara mengonsumsi makanan kasar 

atau mengenakan pakaian dari bahan yang kasar.
19

 

Adapun zuhud menurut Junaid al-Bagdadi, Hasan al-Bashri, Ahmad bin 

Hanbal, dan al-Ghazali adalah lebih mengutamakan kehidupan akhirat daripada 

dunia, serta lebih fokus kepada Allah daripada kehidupan sosial.
20

 Zuhud bukan 

berarti berhenti bekerja atau berbisnis untuk mencari nafkah, menolak terlibat 

dalam tujuan sosial, atau mengabaikan tanggung jawab pribadi dan sosial. 

Bahkan, umat Islam dianjurkan untuk menjadi bagian aktif dari dunia, karena 

Islam sangat memperhatikan kehidupan duniawi. Sebaliknya, umat Islam justru 

didorong untuk terlibat aktif dalam kehidupan dunia, karena Islam sangat 

menghargai kehidupan duniawi. Mengenai hal ini, Allah SWT telah berfirman: 

   ٓ سِنا كَمَا ن ايَا وَاَحا ٰخِرةََ وَلَا تَ ناسَ نَصِيابَكَ مِنَ الدُّ ارَ الاا هُ الدَّ ٓ   اٰتٰىكَ اللّٰ وَاب اتَغِ فِيامَا
سِدِيانَ  بُّ الامُفا هَ لَا يُُِ ٓ   اِنَّ اللّٰ ضِ  َرا ه الَِياكَ وَلَا تَ باغِ الافَسَادَ فِِ الاا سَنَ اللّٰ  اَحا

                                                             
18

 M. Ali Imron, "Konsep Zuhud dalam Islam: Telaah Pemikiran Hasan al-Bashri” Jurnal 

Ushuluddin, Vol. 30, No. 2 (2022): hlm. 175. 
19

 Hasim Muhammad,  Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2002), hlm. 35. 
20

 Rif’i Bachrun dan Mud’is Hasan,  Filsafat Tasawuf (Bandung: Cv Pustaka Setia, 

2010), hlm. 308. 



10 
 

“Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan 

bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat baiklah (kepada 

orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, kepadamu, dan 

janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. Sesungguhnya 

Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat kerusakan” (QS. 

Al-Qashas:77).
21

 

Makna dari ayat tersebut adalah mencari kebahagian akhirat, Allah 

mengingatkan agar umat manusia tidak hanya fokus pada kehidupan duniawi, 

tetapi juga berusaha untuk mendapatkan kebahagiaan di akhirat, yang merupakan 

tujuan hidup yang lebih utama. Menjaga keseimbangan dunia dan akhirat, meskipun 

harus fokus pada akhirat, umat Islam juga diminta untuk tidak melupakan bagian mereka 

dari kenikmatan dunia, yakni menjalani hidup dengan penuh usaha, bekerja untuk 

mencukupi kebutuhan hidup, tetapi tanpa terjebak dalam kemewahan atau kesenangan 

dunia yang berlebihan.
22

 

Nabi Muhammad dan keluarganya merupakan contoh teladan dalam 

kehidupan yang zuhud. Konsep zuhud yang diterapkan oleh Nabi Muhammad 

mencerminkan sikap seorang pria yang menjalani hidup dengan seimbang. Hal ini 

dapat dilihat dari sabdanya, “Berusahalah untuk dunia ini seolah-olah kamu akan 

hidup selamanya, dan berusahalah untuk akhirat seolah-olah kamu akan mati 

besok pagi.” Zuhud bukan berarti menolak dunia sama sekali, tetapi lebih kepada 

menghindari godaan yang ada dalam dunia tersebut.
23

 

Seiring berjalannya waktu, konsep zuhud terbagi menjadi dua jenis: zuhud 

klasik dan zuhud modern. Ajaran sufi klasik yang disampaikan oleh ulama-ulama 

sufi terdahulu sangat berhubungan dengan zuhud. Dalam pandangan tersebut, 

zuhud dianggap sebagai maqam, yaitu sikap yang menghindari kesenangan 

duniawi dan hanya berfokus pada keinginan untuk bertemu dengan Allah serta 

mencapai maqam ma’rifat-Nya.
24

 

                                                             
21

 Semua ayat dalam Skripsi ini dikutip dari Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan 

Terjemah (Banten:CV Alfatih Berkah Cipta, 2016), hlm. 394. 
22

 Ibid. 
23

 Tri Wahyu Hidayati, “Perwujudan Zuhud dalam Kehidupan” Jurnal Millati, Vol. 1, 

No. 2, 2016, hlm. 245. 
24

 Muhammad Hafiun, “Zuhud dalam Ajaran Tasawuf” Jurnal Hisbah Bimbingan 

Konseling dan Dakwah Islam, Vol. 14, No. 1, hlm. 88. 



11 
 

Konsep zuhud klasik yang mengutamakan menjauhi kehidupan duniawi 

dan hidup secara pasif sebenarnya mengandung pemahaman bahwa ibadah tidak 

hanya terbatas pada hubungan antara manusia dan Tuhan, tetapi juga mencakup 

hubungan dengan sesama manusia, masyarakat, dan lingkungan. Semua ini 

merupakan kesatuan antara Tuhan dan ciptaan-Nya yang terwujud dalam konsep 

ibadah. Zuhud, dalam konteks ini, bukan berarti hidup dalam kesepian, 

menghindari kehidupan sosial, atau terisolasi. Zuhud awalnya dimaksudkan untuk 

menahan hawa nafsu, dunia, dan godaan setan, namun jika diterapkan secara 

berlebihan, dapat menimbulkan penyimpangan terhadap ajaran agama.
25

 

Zuhud, dalam pengertian klasik, sering dianggap bukan hanya sebagai 

sikap internal, tetapi juga terlihat melalui penerapan sistem eksternal. Contohnya, 

mereka hidup dalam kesederhanaan yang tampak jelas secara fisik. Hal ini 

dipandang sebagai bagian dari latihan untuk mengendalikan diri dalam perjalanan 

tasawuf. Namun, karena kurangnya pemahaman, konsep zuhud klasik ini 

terkadang membuat seseorang enggan untuk mencari rezeki dan menimbulkan 

rasa malas.
26

 

 

2. Sejarah Zuhud 

A. Zuhud Pada masa Rasulullah dan Sahabat 

Pada masa Nabi Muhammad saw., zuhud tidak hanya menjadi ajaran 

lisan, tetapi terlebih lagi tercermin dalam perilaku dan pola hidup beliau 

yang sangat sederhana dan penuh kesadaran spiritual. Kesederhanaan 

Rasulullah saw. bukanlah bentuk keterpaksaan, melainkan pilihan hidup 

yang disengaja sebagai wujud pelepasan diri dari ketergantungan terhadap 

dunia. Beliau tidur di atas tikar kasar, makan makanan seadanya, dan 

bahkan ketika wafat, tidak meninggalkan harta benda yang berlimpah. Hal 

ini menunjukkan bahwa standar kekayaan dalam pandangan Rasulullah 

                                                             
25

 Muhtadin, “Zuhud dan Signitifikansinya Terhadap Modernitas” dalam Jurnal IJTP, 

Vol. 2, No. 1, Juni 2020, hlm. 87. 
26

 Nona Zelvia, “Konsep Zuhud Menurut Abu Ḥarits Al-Muhasibi (781- 857 M)”, Skripsi, 

Pekanbaru: UIN Suska Riau, 2023, hlm. 13. 



12 
 

saw. bukanlah terletak pada jumlah materi, tetapi pada sikap batin, 

sebagaimana ditegaskan dalam sabda beliau: 

(فْسِ )رواه البخاري ومسلملَيْسَ الْغِنَى عَنْ كَثْرَةِ الْعَرَضِ وَلكَِنَّ الْغِنَى غِنَى النَّ   

"Bukanlah kekayaan itu dengan banyaknya harta benda, akan tetapi 

kekayaan adalah kekayaan hati." (HR. Bukhari dan Muslim). Hadis ini 

menegaskan bahwa zuhud adalah tentang isi hati yang tidak diperbudak 

dunia, meskipun seseorang memiliki akses terhadapnya.
27

 

Prinsip ini juga tercermin dalam kehidupan para sahabat terdekat 

Rasulullah, seperti Abu Bakar Ash-Shiddiq, Umar bin Khattab, dan Abu 

Dzar al-Ghifari. Mereka tidak menolak kekuasaan atau kekayaan secara 

mutlak, tetapi menempatkannya sebagai amanah dan alat untuk mendekat 

kepada Allah, bukan sebagai tujuan hidup. Abu Bakar, misalnya, sebagai 

khalifah tetap hidup bersahaja dan banyak menginfakkan hartanya di jalan 

Allah. Umar dikenal sangat tegas terhadap dirinya sendiri, menolak 

kemewahan meskipun memimpin kekaisaran Islam yang besar. Sementara 

itu, Abu Dzar secara khusus dikenal karena kritiknya terhadap 

penumpukan kekayaan dan kecenderungan hidup mewah, yang 

menurutnya bertentangan dengan semangat Islam yang murni.
28

 Dari sini 

dapat disimpulkan bahwa zuhud pada masa Nabi dan para sahabat bukan 

berarti menjauhi dunia secara mutlak, tetapi mengelola dunia dengan 

penuh tanggung jawab, dan yang terpenting: menjaga hati agar tetap 

bergantung hanya kepada Allah Swt. 

 

B. Zuhud Pada Masa Tabi’in: Munculnya Gerakan Asketik 

Perkembangan zuhud mencapai fase yang sangat penting pada masa 

tabi’in, yaitu generasi setelah para sahabat Nabi Muhammad saw. Masa ini 

ditandai dengan perubahan sosial dan politik yang besar, khususnya saat 

                                                             
27 Zakky Mubarak, Kekayaan Lahir dan Bathin, dikutip dari 

https://jabar.nu.or.id/hikmah/kekayaan-lahir-dan-bathin, diakses pada 23 juni 2025 pukul 2:21 

WIB 
28

 Prince Caesar Aslah dan Yuyun Yunia, “Abu Dzar al-Ghifari Sahabat Nabi Yang 

Zuhud”. Jurnal Qolamuna, Vol Previo. 1, No. 1, Tahun 2024, hlm. 4. 

https://jabar.nu.or.id/hikmah/kekayaan-lahir-dan-bathin


13 
 

kekuasaan Islam memasuki era Dinasti Umayyah. Kekayaan negara Islam 

bertambah pesat seiring meluasnya wilayah kekuasaan, dan dalam waktu 

singkat, semangat kesederhanaan yang dulu dipegang oleh Nabi dan para 

sahabat mulai terkikis oleh gaya hidup mewah, kekuasaan yang 

berlebihan, dan kemunduran spiritual sebagian umat.
29

 Dalam kondisi 

seperti ini, muncullah sekelompok ulama dan ahli ibadah yang merasa 

perlu untuk mengingatkan kembali umat Islam terhadap nilai-nilai awal 

Islam yang berlandaskan kesederhanaan, ketakwaan, dan ketulusan 

beribadah. Gerakan ini dikenal sebagai gerakan asketik awal dalam Islam, 

yakni hidup dalam pengendalian diri dan menjauhi kecintaan berlebihan 

terhadap dunia dan merupakan cikal bakal dari apa yang kelak 

berkembang menjadi tasawuf. 

Salah satu tokoh sentral dalam gerakan ini adalah Hasan al-Bashri (w. 

110 H/728 M). Ia adalah seorang ulama besar dari Basrah yang dikenal 

karena keluasan ilmunya, ketekunannya dalam ibadah, dan ketegasannya 

dalam menyampaikan kebenaran. Dalam banyak pengajarannya, Hasan al-

Bashri menekankan pentingnya zuhud sebagai sikap batin yang 

membebaskan hati dari ikatan dunia, bukan sekadar meninggalkan harta 

atau kenikmatan lahiriah. Ia menasihati umat agar tidak tertipu oleh 

gemerlap dunia yang bersifat fana, dan senantiasa mempersiapkan diri 

menghadapi kematian dan hari akhir. Dalam salah satu ucapannya yang 

terkenal, ia berkata: “Aku tidak melihat sesuatu yang lebih mirip dengan 

kematian selain kehidupan dunia.”
30

 Ucapan ini mencerminkan 

pemahaman mendalam bahwa dunia bukanlah tempat tinggal, melainkan 

tempat persinggahan untuk mengumpulkan bekal amal. 

 

 

                                                             
29

 Mugni Sulaeman, Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf (gerakan Zuhud 

dan Perkembangannya dalam Islam),  dikutip dari 

https://mugnisulaeman.blogspot.com/2013/11/sejarah-pertumbuhan-dan-perkembangan, diakses 

pada 23 juni 2025 pukul 14:55 WIB. 
30

 Abdullah, Maqamat Ma’rifat Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali, Jurnal Sulesana, 

Vol. 9, No. 2, Tahun 2014, hlm. 106. 

https://mugnisulaeman.blogspot.com/2013/11/sejarah-pertumbuhan-dan-perkembangan


14 
 

C. Transformasi Zuhud Menjadi Tasawuf ( Abad Ke-2-3 H) 

Pada abad ke-2 hingga ke-3 Hijriah, konsep zuhud mengalami 

transformasi penting dalam sejarah spiritual Islam. Jika sebelumnya zuhud 

lebih dipahami sebagai gaya hidup asketik, yakni hidup sederhana, 

menjauhi kemewahan, dan menahan diri dari kesenangan duniawi, maka 

pada periode ini, zuhud mulai berkembang menjadi suatu sistem spiritual 

yang lebih mendalam yang dikenal sebagai tasawuf.
31

 Perubahan ini tidak 

lepas dari dinamika intelektual dan sosial umat Islam yang semakin 

kompleks, sehingga muncul kebutuhan akan pendekatan rohani yang lebih 

terstruktur dan menyeluruh. Tokoh-tokoh seperti Ibrahim ibn Adham, 

Sufyan al-Tsauri, dan Fudhail ibn ‘Iyadh menjadi representasi dari para 

zahid awal yang mulai mengarahkan perhatian tidak hanya pada sikap 

lahiriah menjauhi dunia, tetapi juga pada dimensi batiniah seperti 

pengendalian nafsu, rasa takut kepada Allah (khauf), dan pengawasan diri 

(muraqabah).
32

 

Yang paling menonjol dalam fase ini adalah sosok Rabi‘ah al-

‘Adawiyah, seorang sufi perempuan yang memperkenalkan dimensi cinta 

ilahi (mahabbah) ke dalam praktik zuhud. Ia menghadirkan paradigma 

baru dalam hubungan manusia dengan Tuhan, di mana ibadah tidak lagi 

didasarkan pada ketakutan terhadap hukuman atau harapan terhadap 

pahala, melainkan murni karena cinta kepada Allah. Gagasan ini menandai 

pergeseran besar dari zuhud yang bersifat negatif (meninggalkan dunia) 

menjadi zuhud yang bersifat positif dan transformatif, yaitu sebagai jalan 

untuk mencapai kedekatan spiritual dengan Tuhan.
33

 Dengan demikian, 

zuhud tidak lagi dipahami sebagai penolakan terhadap dunia semata, tetapi 

sebagai sarana penyucian jiwa dan pencapaian cinta ilahi, yang menjadi 

fondasi utama dalam perkembangan awal tasawuf. 

                                                             
31 Abu Bakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf  (Solo: Ramadlani, 1984),  hlm. 

57 
32

 Ibid, hlm. 58. 
33

 Wasalmi, Mahabbah dalam Tasawuf Rabi’ah al-Adawiyah, Jurnal Sulesana: Wawasan 

Keislaman, Vol. 9, No. 2, Tahun 2014, hlm. 83. 



15 
 

 

D. Penyusunan Sistematik Oleh Imam Al-Ghazali (Abad Ke-5) 

Puncak perkembangan konsep zuhud dalam Islam secara sistematis 

terjadi pada masa Imam al-Ghazali (w. 505 H/1111 M), seorang ulama 

besar yang dikenal sebagai pembaru dalam bidang fikih, teologi, dan 

terutama tasawuf. Dalam karya monumentalnya Ihya’ ‘Ulum al-Din, al-

Ghazali menempatkan zuhud bukan hanya sebagai bentuk kesalehan 

personal, tetapi sebagai bagian yang tak terpisahkan dari proses tazkiyatun 

nafs (penyucian jiwa) dan pendidikan ruhani yang mendalam. Menurutnya, 

zuhud tidak diartikan sebagai penolakan total terhadap dunia secara fisik 

seperti meninggalkan rumah, harta, atau pekerjaan, tetapi sebagai 

pemurnian hati dari kecintaan berlebihan terhadap dunia. Dunia tidak 

harus ditinggalkan, tetapi harus dikendalikan agar tidak menguasai hati 

manusia.
34

 

Al-Ghazali juga memperkenalkan tingkatan-tingkatan zuhud secara 

terstruktur, yang menunjukkan kedalaman spiritual seseorang. Tingkatan 

pertama adalah zuhud terhadap hal-hal yang diharamkan, yaitu bentuk 

pengendalian diri paling dasar. Tingkatan kedua adalah zuhud terhadap 

hal-hal mubah, yakni menghindari sesuatu yang sebenarnya boleh, tetapi 

dapat menimbulkan keterikatan atau kelalaian. Sedangkan tingkat tertinggi 

adalah zuhud terhadap segala sesuatu yang dapat melalaikan hati dari 

mengingat Allah, termasuk hal-hal yang pada dasarnya baik, namun 

berpotensi menimbulkan ujub, riya’, atau cinta dunia. Melalui pemikiran 

ini, al-Ghazali mengarahkan zuhud sebagai jalan menuju ma‘rifatullah 

(pengenalan sejati terhadap Allah), yaitu puncak kesadaran spiritual di 

mana hati manusia sepenuhnya tertuju kepada Tuhan.
35

 

 

 

                                                             
34

 Muhammad Wildan, “Zuhud dalam Perspektif Imam al-Ghazali.” Jurnal El-Furqania, 

vol.7, no. 2 Tahun 2021, hlm. 45. 
35

 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin terj. Tengku Ismail Yakub, Jilid IX (Jakarta: CV. Fauzan, 

1979), hlm. 82. 



16 
 

3. Pembagian Zuhud 

 Zuhud, menurut pandangan ahli sejarah tasawuf, adalah tahap awal yang 

harus dilalui dalam perjalanan spiritual seseorang. Maqam ini sangat penting bagi 

calon sufi, di mana individu meninggalkan kehidupan duniawi dan memilih untuk 

hidup tanpa terikat oleh hal-hal material. Sebelum memasuki dunia tasawuf, 

seseorang harus melalui proses menjadi seorang zahid. Setelah mencapai status 

tersebut, barulah individu dapat mengembangkan dirinya untuk menjadi sufi. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa setiap sufi pada dasarnya adalah 

seorang zahid, namun tidak semua zahid dapat dikatakan sebagai sufi. Imam Al-

Ghazali mengkategorikan zuhud ke dalam beberapa tingkatan yang dapat 

diuraikan sebagai berikut: 

Pertama, zuhud berkaitan dengan kondisi batin seseorang yang menjalani 

sikap asketis. Aspek ini terbagi ke dalam tiga tingkat yang berbeda, bergantung 

pada seberapa kuat atau lemah sikap zuhud yang dimiliki individu tersebut.
36

 

a. Tingkatan pertama disebut as-sufla, yaitu tingkat zuhud yang paling rendah. 

Pada tahap ini, seseorang memilih untuk meninggalkan kehidupan mewah, 

tetapi dalam hatinya masih ada ketertarikan dan keinginan terhadap 

kemewahan tersebut. Meskipun begitu, individu ini tetap mampu menahan 

diri dan menghindari kehidupan duniawi. 

b. Tingkatan kedua merujuk pada tingkat zuhud di mana seseorang dengan 

kesadaran penuh meninggalkan kemewahan dunia, karena memandangnya 

sebagai sesuatu yang hina dan tidak bernilai. 

c. Tingkatan ketiga adalah tingkat zuhud tertinggi, di mana seseorang dengan 

kesadaran penuh meninggalkan kemewahan dunia semata-mata karena 

kecintaannya kepada Allah. Pada tahap ini, individu memandang dunia 

sebagai sesuatu yang tidak berharga dan tidak dapat dibandingkan dengan 

apa pun. 

Kedua, zuhud yang dikaitkan dengan yang dicintai ini ada tiga derajat : 

a. Tingkatan awal dalam zuhud adalah tingkat individu yang dipenuhi rasa 

                                                             
36

 Imtihan Asy-Syafi’i, Tazkyah An-Nafa Konsep Penyucian Jiwa Menurut Ulama Salaf  

(Solo: Pustaka Arafah, 2002), hlm. 65. 



17 
 

takut (kha’ifl). Pada tahap ini, seseorang menjalani zuhud dengan tujuan 

utama mencari perlindungan dari siksa neraka serta terhindar dari berbagai 

penderitaan, seperti azab kubur, hari perhitungan, jembatan sirat, dan 

segala hal yang telah dijelaskan dalam syariat.
37

 

b. Tingkatan kedua dalam zuhud adalah tingkat di mana seseorang 

berorientasi pada harapan akan pahala, anugerah dari Allah, serta 

kenikmatan yang dijanjikan di surga, seperti bidadari, istana, dan berbagai 

kebahagiaan lainnya. Tingkatan ini mencerminkan zuhud yang didorong 

oleh harapan (raji’).
38

 

c. Tingkatan ketiga merupakan level zuhud tertinggi, yaitu zuhud yang 

dijalani oleh para pencari hakikat dan orang-orang bijak (arifin). Mereka 

tidak menginginkan apa pun selain memperoleh kedekatan dengan Allah 

dan merasakan perjumpaan dengan-Nya.
39

 

 

4. Tujuan Zuhud 

Zuhud dalam Islam bukanlah sekadar gaya hidup sederhana atau menjauh 

dari harta benda, melainkan sebuah sikap batin yang mendalam untuk 

mengarahkan hati sepenuhnya kepada Allah Swt. Oleh karena itu, tujuan utama 

dari zuhud bersifat spiritual dan etis, bukan material. Secara umum, berikut 

adalah beberapa tujuan utama zuhud dalam ajaran Islam dan tasawuf: 

A. Mendekatkan Diri Kepada Allah ( Taqarrub Ilallah) 

Tujuan tertinggi dari praktik zuhud dalam Islam adalah menjadikan hati 

sepenuhnya tertuju kepada Allah dan tidak terikat oleh pesona dunia yang fana. 

Dalam perspektif spiritual, keterikatan yang berlebihan terhadap dunia sering 

kali menjadi penghalang utama dalam perjalanan mendekatkan diri kepada 

Tuhan. Dengan menanggalkan ketergantungan terhadap harta, jabatan, atau 

kesenangan duniawi, seorang hamba dapat merasakan kehadiran Allah dalam 

setiap aspek kehidupannya, baik dalam kesendirian maupun dalam aktivitas 

                                                             
37

 Ibid, hlm. 66. 
38

 M. Sholihin, Tasawuf Tematik Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf  (Bandung: 

Pustaka Setia, 2003). hlm. 19. 
39

 Ibid, hlm. 119. 



18 
 

sosial. Zuhud bukan berarti menolak dunia secara mutlak, melainkan 

membebaskan hati dari dominasi dunia sehingga seseorang bisa hidup dengan 

kesadaran ilahiah yang lebih tinggi. Inilah yang membedakan antara orang yang 

sekadar hidup di dunia dan orang yang hidup bersama Tuhan dalam dunia. 

Seperti yang ditegaskan oleh Abu Yazid al-Busthami, “Zuhud bukan berarti 

kamu tidak memiliki apa-apa, tetapi tidak dimiliki oleh apa pun.”
40

 Dengan 

demikian, zuhud menjadi sarana penting untuk membebaskan jiwa dari belenggu 

duniawi yang membatasi ruang batin untuk mendekat kepada Allah. 

 

B. Mempersiapkan Diri Untuk Kehidupan Akhirat 

Zuhud menumbuhkan kesadaran mendalam bahwa kehidupan dunia 

hanyalah tempat ujian dan persinggahan sementara, bukan tujuan akhir dari 

perjalanan hidup manusia. Dalam pandangan Islam, dunia bukanlah sesuatu 

yang harus ditolak secara mutlak, melainkan dipahami sebagai sarana untuk 

meraih ridha Allah dan kehidupan abadi di akhirat. Melalui sikap zuhud, 

seseorang akan lebih fokus dalam menata prioritas hidupnya, yaitu dengan 

memperbanyak amal saleh, memperkuat ibadah, serta memperbaiki akhlak. 

Orang yang bersikap zuhud tidak silau dengan gemerlap dunia, karena ia 

menyadari bahwa kenikmatan dunia bersifat sementara dan sering kali 

melalaikan. Sebaliknya, ia memandang kehidupan akhirat sebagai tujuan sejati 

yang memerlukan persiapan yang serius. Seperti dijelaskan oleh Imam al-

Ghazali, zuhud adalah mengosongkan hati dari dunia dan memenuhinya dengan 

kesadaran akan akhirat, sehingga setiap tindakan dan pilihan hidup selalu 

diarahkan untuk meraih kebahagiaan abadi.
41

 Dengan cara ini, zuhud berfungsi 

sebagai penuntun spiritual yang membimbing seseorang agar tidak tersesat 

dalam arus kehidupan dunia yang menipu. 

 

 

                                                             
40

 Abu Yazid al-Busthami, dikutip dalam Syekh Namawi al-Bantani, Nashailul ‘Ibad, 

terj.Abdul Azid Ahmad(Semarang: Toha Putra, 2009), hlm. 15. 
41

 Imam al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulumuddin, terj. Tengku Ismail Yakub, Jilid IV (Jakarta: CV. 

Fauzan, 1979), hlm. 136. 



19 
 

C. Membersihkan Hati Dari Kecintaan Dunia 

Dalam tasawuf, tujuan utama zuhud mencakup proses penyucian jiwa 

dari sifat-sifat tercela, seperti tamak, riya’, ujub, serta kecintaan berlebihan 

terhadap dunia, melalui tahap takhalli, yaitu pengosongan batin dari noda 

spiritual. Tahap ini penting agar hati tidak lagi dikuasai oleh hawa nafsu yang 

berpotensi menjauhkan seseorang dari kedekatan kepada Allah. Setelah jiwa 

bersih, memasuki tahap tahalli: mengisi hati dengan sifat-sifat terpuji seperti 

sabar, ikhlas, tawakal, dan zuhud itu sendiri. Tahap ini memegang peran penting 

dalam membentuk karakter spiritual yang kokoh. Kemudian, melalui tahalli, 

individu diharapkan mencapai tajalli, yakni munculnya cahaya ilahi dalam jiwa, 

yang semakin mempertebal rasa kehadiran Tuhan dalam kehidupan.
42

 

 

D. Menjaga Kebebasan Bathin Dan Kemandirian Jiwa 

Dengan zuhud, seseorang tidak dikuasai oleh nafsu, gengsi, atau tekanan 

sosial. Ia hidup merdeka dalam batin karena tidak tergantung pada pujian atau 

penilaian orang lain. Ini merupakan bentuk kebebasan spiritual yang hanya bisa 

dicapai dengan melepaskan diri dari belenggu duniawi. 

 Oleh karena itu, Zuhud bertujuan untuk mengembalikan orientasi hidup 

manusia kepada Allah, menyucikan jiwa dari penyakit hati, dan menjadikan 

dunia sebagai sarana, bukan tujuan. Dalam konteks tasawuf, zuhud adalah awal 

dari perjalanan spiritual yang akan membawa seorang hamba menuju 

ma‘rifatullah, pengenalan dan kedekatan sejati dengan Tuhan. 

 

B. Literature Review 

Meskipun banyak yang telah meneliti mengenai konsep zuhud, namun 

dalam pencarian yang dilakukan, penulis belum menemukan menemukan topik 

yang membahas tentang perbandingan Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali atas 

pemikirannya. Disini penulis menemukan sebuah penelitian yang membahas 

konsep zuhud secara khusus adalah: 

                                                             
42

 Anik Faridah, “Perjalanan Pemikiran Tasawuf Imam al-Ghazali dalam Pendidikan 

Islam: dari Takhalli hingga Tajalli,” Launul Ilmi: Jurnal Keislaman dan Peradaban, Vol 1 No 2 

(Juni 2023): hlm. 15. 



20 
 

Skripsi Mazidatun Roziqoh, Mahasiswi UIN Walisongo Semarang Tahun 

2022 dengan judul Konsep Zuhud dalam Mengatasi Kehampaan Spiritual 

Manusia di Era Modern (Studi Terhadap Pemikiran al-Ghazali). Penelitian ini 

merupakan penelitian kepustakaan (Library Research). Hasil penelitian ini berisi 

tentang konsep zuhudnya Imam al-Ghazali dan bagaimana implementasinya untuk 

mengatasi kehampaan spiritual manusia ini di era modern.
43

 

Thesis Endrika Widia Putri, Mahasiswi  UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Tahun 2020 dengan judul Konsep Zuhud dalam Pemikiran al-Ghazali dan Hamka: 

Studi Komparatif. Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (Library 

Research). Hasil penelitian ini berisi tentang zuhud nya al-Ghazali dan Hamka, 

serta sebuah perbedaan antara pandangan Al-Ghazali dan Hamka mengenai 

zuhud.
44

 

Skripsi Diana Asmara, Mahasiswi UIN Raden Fatah Palembang Tahun 

2020 denga judul Pemikiran Zuhud Hasan al-Bashri dalam Kitab “Adab Al-Syaikh 

Hasan Al-Bashri” Karya Ibnu Al-Jauzi. Penelitian ini merupakan penelitian 

kepustakaan (Library Research). Hasil penelitian ini menjelaskan tentang 

zuhudnya Hasan al-Bashri dalam kitab “Adab Al-Syaikh Hasan Al-Bashri” karena 

di dalam kitab ini banyak menjelaskan tentang pandangan zuhud Hasan al-Bashri, 

pemikirannya, beserta biografi dan Risalahnya, tidak disebutkan disini karyanya, 

karena Al-Imam Al-Bashri tidak pernah meninggalkan sebuah kitab.
45

 

Skripsi Ma’rifatul Akbar, Mahasiswa UIN Walisongo Semarang 2022 

dengan judul Implementasi Zuhud Modern dalam Tarekat Idrisiyyah Tasikmalaya. 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (Field Research). Hasil penelitian 

berisi tentang konsep zuhud Syekh Muhammad Faturrahman dan bagaimana 

implementasi zuhud modern dalam tarekat Idrisiyyah Tasikmalaya.
46

 

                                                             
43

 Mazidatun Roziqoh, “Konsep Zuhud dalam Mengatasi Kehampaan Spiritual Manusia 

di Era Modern”, Skripsi, Semarang: UIN Walisongo, 2022. 
44

 Endrika Widia Putri, “Konsep Zuhud  dalam Pemikiran Al-Ghazali dan Hamka: Studi 

Komparatif”, Thesis, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2020. 
45

 Diana Asmara, “Pemikiran Zuhud Hasan Al-Bashri Dalam Kitab “Adab Al-Syaikh 

Hasan Al-Bashri” Karya Ibnu Al-Jauzi”, Skripsi, Palembang: UIN Raden Fatah, 2020. 
46

 Ma’rifatul Akbar, “Implementasi Zuhud Modern dalam Tarekat Idrisiyyah 

Tasikmalaya”, Skripsi, Semarang: UIN Walisongo, 2022. 



21 
 

Skripsi Alimuddin, Mahasiswa IAIN Palopo Sulawesi Selatan 2022 

dengan judul Zuhud dalam Al-Qur’an Perspektif Ahmad Mushtafa Al-Maraghi 

dan M. Quraish Shihab. Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (Library 

Research). Menurut penulis, hasil dari penelitian tersebut mengarah kepada 

Konsep zuhud dalam penafsiran Ahmad Mushtafa Al-Maraghi dan M. Quraish 

Shihab yang di dalam tafsir tersebut membahas tentang hakikat dan eksistensi 

zuhud, bentuk-bentuk zuhud dan urgensi zuhud.
47

 

Berdasarkan kajian terhadap enam skripsi dari berbagai perguruan tinggi 

Islam negeri di Indonesia, dapat disimpulkan bahwa konsep zuhud masih menjadi 

topik yang relevan dan penting, terutama dalam menghadapi krisis spiritual dan 

gaya hidup materialistis di zaman sekarang. Masing-masing penulis membahas 

zuhud dari sudut pandang tokoh, konteks, dan pendekatan yang berbeda-beda. 

Meskipun cara pandangnya beragam, semuanya saling melengkapi dan 

memberikan gambaran yang utuh tentang makna dan praktik zuhud di berbagai 

zaman dan situasi. 

Dalam skripsi Mazidatun Roziqoh (UIN Walisongo, 2022), zuhud dalam 

pemikiran Imam al-Ghazali dikaji sebagai obat spiritual untuk manusia modern 

yang mengalami kekosongan batin akibat hedonisme. Zuhud ditawarkan sebagai 

jalan kembali pada ketenangan batin melalui pelepasan keterikatan duniawi. 

Endrika Widia Putri (UIN Sunan Kalijaga, 2020) membandingkan konsep 

zuhud Al-Ghazali dan Hamka. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun 

keduanya mengakui pentingnya pelepasan dari dunia, al-Ghazali lebih 

menekankan pada dimensi tasawuf falsafi, sedangkan Hamka menekankan 

keseimbangan antara agama dan aktivitas dunia secara kontekstual dalam 

kehidupan modern. 

Skripsi Diana Asmara (UIN Raden Fatah, 2020) membahas pemikiran 

zuhud Hasan al-Bashri dengan merujuk pada kitab Adab al-Syaikh Hasan al-

Bashri karya Ibnu al-Jauzi. Dalam penelitian ini, zuhud ala Hasan al-Bashri 

digambarkan sebagai sikap hidup yang sangat sederhana dan penuh keteguhan. Ia 

                                                             
47

 Alimuddin, “Zuhud dalam Al-Qur’an Perspektif Ahmad Mushtafa Al-Maraghi Dan 

M.Quraish Shihab”, Skripsi, Sulawesi Selatan: IAIN Palopo, 2022. 



22 
 

menjauhi kemewahan dunia dan lebih fokus mempersiapkan diri untuk kehidupan 

akhirat. Gaya hidupnya mencerminkan ketakwaan dan kesalehan yang kuat, 

sebagaimana umumnya para tokoh dari generasi Tabi’in. 

Penelitian lapangan yang dilakukan oleh Ma’rifatul Akbar (UIN 

Walisongo, 2022) mengangkat bagaimana praktik zuhud dijalankan di lingkungan 

Tarekat Idrisiyyah Tasikmalaya. Dalam tarekat ini, zuhud dipahami bukan sebagai 

kewajiban untuk menjauhi kehidupan dunia, tetapi lebih pada bagaimana 

seseorang mampu mengendalikan hawa nafsunya sambil tetap aktif menjalani 

kehidupan modern. Praktiknya bersifat spiritual namun tetap membumi, dengan 

bimbingan langsung dari seorang mursyid (guru spiritual) yang membimbing para 

muridnya secara rohani. 

Skripsi Alimuddin (IAIN Palopo, 2022) mengulas bagaimana konsep 

zuhud dipahami dalam tafsir Ahmad Musthafa al-Maraghi dan M. Quraish 

Shihab. Dalam pandangan kedua mufasir ini, zuhud tidak berarti meninggalkan 

dunia sepenuhnya, melainkan lebih kepada sikap hati yang tidak tergantung atau 

terikat pada hal-hal duniawi. Zuhud dipandang sebagai cara untuk membangun 

kesadaran spiritual, terutama dalam menghadapi gaya hidup modern yang sering 

kali membuat manusia lalai dari tujuan hidup yang hakiki. 

Dari berbagai penelitian tersebut, terlihat bahwa konsep zuhud bukan 

sesuatu yang kaku atau terpaku pada satu zaman saja. Justru sebaliknya, zuhud 

bersifat lentur dan bisa menyesuaikan diri dengan berbagai konteks kehidupan. 

Baik dalam bentuk asketisme para tokoh klasik maupun praktik spiritual di zaman 

modern, zuhud tetap menjadi jalan untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, 

mengurangi keterikatan terhadap dunia, dan menyadarkan manusia akan tujuan 

hidup yang lebih tinggi. 

Di tengah kehidupan modern yang serba cepat, penuh distraksi, dan 

cenderung materialistis, zuhud menjadi pengingat penting agar manusia tidak 

kehilangan arah. Ia bukan ajakan untuk meninggalkan dunia, tapi lebih kepada 

bagaimana menempatkan dunia di tangan, bukan di hati. Dengan menerapkan 

nilai-nilai zuhud, manusia bisa hidup lebih sederhana, tenang, dan penuh makna—

tanpa harus terjebak dalam kerakusan atau keserakahan. 



23 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A. Jenis Penelitian 

Dalam menyusun sebuah karya ilmiah, penggunaan metode penelitian 

merupakan hal yang wajib. Setiap metode memiliki struktur dan aturan tertentu 

yang perlu dipatuhi oleh peneliti. Tujuannya adalah agar hasil penelitian dapat 

diterima secara logis dan dinilai valid oleh komunitas ilmiah.
48

  

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif, di mana data 

dikumpulkan dari berbagai sumber, termasuk buku, jurnal, kamus, situs web, 

ensiklopedia, majalah, dan lain sebagainya.
49

 Sehingga penelitian ini disebut 

penelitian kepustakaan (library research) dan Penelitian ini fokus pada analisis  

pemikiran Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali mengenai konsep zuhud, dengan 

menggunakan logika ilmiah. Metode yang digunakan adalah pendekatan 

deskriptif-analisis, yaitu pendekatan yang menghasilkan data deskriptif berupa 

tulisan yang digunakan dalam penelitian kualitatif.
50

  

 

B. Pendekatan Penelitian 

Pendekatan analisis yang digunakan dalam penelitian ini adalah analisis 

deskriptif komparatif. Teknik ini mengharuskan data yang telah dikumpulkan dan 

diorganisasi sebelumnya untuk dijabarkan terlebih dahulu, lalu dianalisis secara 

sistematis.
51

 

Penjelasan dilakukan dengan cara mendeskripsikan atau menggambarkan 

secara jelas, disertai dengan analisis yang mendalam, sehingga mampu 

menghasilkan suatu gambaran lengkap beserta penjelasan, tanggapan, bahkan 

kritik yang senantiasa menyertai fenomena yang diteliti, hingga pada akhirnya 

membentuk dialog ilmiah yang dinamis.  

                                                             
48

 Anton Berker dan Ahmad Charis Zubair, Metode Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: 

Kannisius, 1990), hlm. 10. 
49

 Nursapia Harahap, “Penelitian Kepustakaan”, Iqra’ Vol. 08 Tahun 2014, hlm. 68. 
50

 Saifuddin Azmar, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), hlm. 6. 
51

 Winarto Surahmad, Pengantar Penelitian Ilmiah, (Bandung:Tarsito, 1995), hlm. 140. 



24 
 

C. Sumber Data 

Sumber data disini adalah subyek dari mana data diperoleh, dalam 

penelitian ini penulis membagi menjadi dua sumber yaitu : 

a. Data primer merujuk pada sumber-sumber yang memberikan informasi 

langsung, yang juga dapat disebut sebagai sumber utama atau referensi 

langsung bagi penulis. Dalam penelitian ini, data primer yang digunakan 

meliputi pertama, buku Ihya Ulumuddin karya al-Ghazali, dan kedua, 

penulis tidak menemukan adanya karya langsung dari Hasan al-Bashri. 

Karena semasa hidupnya, Hasan Al-Bashri tidak pernah meninggalkan 

kitab atau karya yang ditulisnya, namun disini penulis akan memberikan 

informasi dengan apa yang pernah ditulis langsung oleh Hasan al-Bashri 

melalui Risalahnya. Dan disini penulis memakai Buku Syekh Hasan al-

Bashri yang ditulis oleh ibnu aljauzi yang dimana didalam buku ini 

mencakup semua informasi yang terkait dengan penelitian ini. 

b. Data sekunder yaitu sumber-sumber dan buku yang akan menjadi 

penunjang data-data primer yang berkenaan dengan objek penelitian. 

Adapun data-data sekunder dalam penelitian ini adalah berbagai buku, 

jurnal dan artikel yang berkaitan dengan fokus penelitian. 

 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Teknik pengumpulan data menjadi tahap yang paling strategis dalam 

sebuah penelitian, karena tujuan utama dari kegiatan penelitian adalah 

mendapatkan data yang dibutuhkan.
52

 Penelitian ini menggunakan teknik 

dokumentasi sebagai metode pengumpulan data. Dokumen sendiri merupakan 

rekaman peristiwa yang telah berlangsung, yang dapat berbentuk tulisan, gambar, 

maupun karya monumental yang diciptakan oleh individu.
53

 

Dalam hal ini penulis teknik pengumpulan data dengan cara:  

1. Membaca dan membandingkan pemikiran zuhudnya Hasan al-Bashri 

dan Imam al-Ghazali. 

                                                             
52

 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: Alfabeta, 

2013), hlm. 224. 
53

 Ibid, hlm. 240. 



25 
 

2. Membaca dan mentelaah isi dari buku Ihya Ulumuddin al-Ghazali 

khususnya di Bab Zuhud. 

3. Membaca dan mentelaah isi dari Syekh Hasan al-Bashri untuk 

melanjuti bagaimana sikap zuhud menurut Hasan al-Bashri. 

4. Menyimpulkan hasil penelitian. 

 

E. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan oleh penulis adalah studi 

perbandingan yaitu dengan menerapkan metode komparasi antara dua tokoh. 

Disini penulis akan membandingkan pemikiran Hasan al-Bashri dan Al-Ghazali 

mengenai zuhud, disini penulis menyusun tulisan dengan menggunakan metode 

deduktif (dari hal yang umum menuju hal yang khusus), sehingga penulis dapat 

mengidentifikasi perbedaan pandangan antara kedua tokoh tersebut mengenai 

zuhud. 

Dalam penelitian filsafat, Perbandingan itu dapat dilakukan antara tokoh-

tokoh atau naskah-naskah dengan sistem atau konsep yang ada. Perbandingan 

tersebut hanya dapat dilakukan jika ada dua hal atau lebih yang dibandingkan. 

Dalam penelitian ini, komparasi dilakukan antara pemikiran tokoh yang memiliki 

perbedaan, baik dari segi masa hidupnya maupun pemikirannya. Adapun 

pembagian komparasi ada dua diantaranya: 

1. Perbandingan dapat dilakukan antara objek yang sangat mirip, dengan 

cara meminimalkan perbedaan-perbedaan yang ada, sehingga banyak 

kategori dan sifat dapat ditemukan untuk dijadikan objek penelitian. 

Komparasi juga bisa dilakukan antara objek yang sangat berbeda jauh 

dari objek utama. Dalam melakukan studi perbandingan, peneliti harus 

memaksimalkan perbedaan yang ada antara objek yang diteliti, untuk 

menemukan persamaan dan perbedaan antara keduanya. 

2. Perbandingan antara objek yang lemah dan yang kuat dilakukan 

dengan membandingkan objek yang memiliki banyak kekurangan, 

dengan cara menjelaskan kekurangan tersebut untuk menonjolkan 

kekuatan dan relevansi objek yang diteliti. Sebaliknya, perbandingan 



26 
 

dengan objek yang lebih kuat dapat mengungkapkan kelemahan-

kelemahan yang ada pada objek utama penelitian.
54

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
54

 Anton Bakker dan Achmad Charris Zubair, Metode Penelitian Filsafat, (Yogyakarta: 

Kanisius, 1990), hlm. 50-51. 



60 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Permasalahan yang telah ditelusuri dalam penelitian ini ada dua, yaitu 

persamaan dan perbedaan pemikiran zuhud nya Hasan al-Bashri dan Imam al-

Ghazali. Yang dimana Hasan al-Bashri lebih menganggap zuhud ini sebagai 

Khauf (Penuh Harap) dan Raja’ (Rasa Takut), sedangkan Imam al-Ghazali 

lebih menekankan kepada penyucian jiwa ( tazkiyan al-nafs). Dari pemaraparan 

yang telah di uraikan dalam 4 bab diatas, maka jawaban masalah tersebut 

adalah sebagai berikut: 

1. Zuhud dalam tasawuf merupakan sikap batin yang sangat penting dalam 

perjalanan spiritual menuju Allah SWT. Wujud zuhud tidak terletak pada 

kemiskinan atau penolakan total terhadap dunia, melainkan pada 

kemampuan seseorang untuk tidak menggantungkan hatinya pada dunia 

dan seluruh kenikmatannya. Ia hidup di dunia, bekerja, memiliki harta 

atau jabatan, tetapi hatinya tetap bersih dari cinta dunia yang berlebihan. 

Wujud zuhud dapat dilihat dari gaya hidup sederhana, sikap qana‘ah dan 

ridha terhadap rezeki, mendahulukan akhirat dibanding dunia, serta 

menolak hal-hal duniawi yang dapat mengganggu ketakwaan. Dengan 

demikian, zuhud menjadi pondasi utama dalam tasawuf karena berfungsi 

sebagai sarana untuk membersihkan jiwa dari penyakit batin dan sebagai 

pintu menuju maqām-maqām spiritual yang lebih tinggi seperti ikhlas, 

sabar, dan tawakal. Dalam konteks modern yang penuh dengan godaan 

materialisme dan hedonisme, zuhud hadir sebagai solusi spiritual yang 

menuntun manusia menuju keseimbangan, ketenangan batin, dan 

kedekatan hakiki kepada Allah SWT. Oleh karena itu, zuhud tidak hanya 



61 
 

relevan dalam tradisi sufi klasik, tetapi juga menjadi kebutuhan mendesak 

dalam kehidupan kontemporer yang haus akan makna spiritual sejati. 

2. Konsep zuhud menurut Hasan al-Bashri merupakan bentuk spiritualitas 

Islam yang sangat mendalam, menekankan pada pembebasan hati dari 

keterikatan terhadap dunia, bukan semata-mata penolakan terhadap dunia 

itu sendiri. Hasan al-Bashri membagi zuhud ke dalam dua tingkatan: 

menjauhi yang haram sebagai dasar, dan menjauhi keterikatan hati 

terhadap hal-hal halal sebagai puncak dari kedewasaan spiritual. Inti dari 

zuhud adalah menjadikan dunia sebagai sarana, bukan tujuan.Zuhud dalam 

pemikirannya sangat erat kaitannya dengan penguatan nilai taqwa dan 

jalan menuju ma’rifatullah, yang hanya bisa dicapai jika hati telah bersih 

dari cinta dunia. Sikap khauf (takut kepada Allah) dan raja’ (harap akan 

rahmat-Nya) menjadi pilar penting dalam membentuk keteguhan batin dan 

spiritual seorang zahid. Hasan al-Bashri juga menekankan pentingnya 

keseimbangan antara keduanya agar tidak terjebak dalam keputusasaan 

atau kesombongan spiritual.Pemikiran zuhud Hasan al-Bashri tidak 

mendorong umat Islam untuk menjauhi dunia secara fisik, melainkan 

mendorong keterlibatan aktif dalam kehidupan dengan tetap menjaga 

integritas spiritual. Sedangkan zuhud dalam pandangan al-Ghazali 

berperan penting dalam tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), sebab cinta 

dunia (hubb al-dunya) adalah akar dari segala bentuk penyimpangan 

spiritual dan moral. Dengan bersikap zuhud, seseorang membersihkan hati 

dari kecintaan dunia yang dapat melahirkan penyakit hati seperti riya’, 

hasad, dan ‘ujub. Proses ini menuntut latihan ruhani, kesadaran, dan 

pengendalian diri yang kuat, di mana dunia diposisikan hanya sebagai 

sarana untuk beribadah, bukan sebagai tujuan utama.Imam al-Ghazali 

membagi zuhud ke dalam tiga tingkatan, dari yang paling dasar yaitu 

menahan diri dari dunia meskipun masih ada kecenderungan hati 

terhadapnya, hingga ke tingkatan tertinggi di mana seseorang tidak lagi 



62 
 

melihat dunia sebagai sesuatu yang berharga dan bahkan bersikap zuhud 

terhadap kezuhudannya sendiri. Tingkatan ini hanya bisa dicapai oleh 

orang yang telah sampai pada ma‘rifatullah, yaitu pengenalan batiniah dan 

mendalam kepada Allah. Di sisi lain, zuhud tidak bisa dilepaskan dari 

sikap qana‘ah—merasa cukup dengan apa yang diberikan oleh Allah. 

Qana‘ah merupakan pendamping batin dari zuhud yang menjaga 

seseorang dari kerakusan dan iri terhadap apa yang dimiliki orang lain. 

Gabungan antara zuhud dan qana‘ah melahirkan ketenangan hati, 

keikhlasan, dan kekuatan spiritual yang besar. 

3. Persamaan mendasar antara keduanya terletak pada tujuan zuhud, yakni 

sebagai jalan penyucian jiwa dan pendekatan diri kepada Allah SWT. 

Adapun perbedaannya, Hasan al-Bashri lebih menekankan aspek 

ketakutan terhadap akhirat dan sikap menjauh dari dunia secara total, 

sedangkan Imam al-Ghazali menekankan pada kesadaran spiritual dan 

pelepasan batiniah tanpa harus menolak kepemilikan dunia secara lahiriah. 

 

B. Saran 

Setelah penulis meneliti tentang perbandingan zuhud menurut Hasan al-

Bashri dan Imam al-Ghazali, terdapat beberapa saran yang berkenaan dengan 

skripsi ini. Penilitian ini dapat dikembangkan dengan sudut pandang yang 

berbeda ataupun dengan memperdalam riset yang tentunya bertujuan untuk 

menambah khzanah keilmuan khusunya dibidang tasawuf. Oleh karena itu, 

saran penulis bagi peneliti berikutnya agar membahas secara mendalam tentang  

Konsep zuhud menurut al-Ghazali dan Hasan al-Bashri dalam karya-karya 

mereka. Terakhir, penulis berharap penelitian ini dapat memberikan manfaat 

dan pemahaman bagi penulis khususnya dan kepada pembaca umumnya, 

sehingga menjadi bahan kajian untuk dijadikan referensi bagi peneliti 

berikutnya. 



63 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, Maqamat Ma’rifat Hasan al-Bashri dan Imam al-Ghazali, Jurnal 

Sulesana, Vol. 9, No. 2, Tahun 2014. 

Abdusshomad, Alwazir. “Penerapan Sifat Qana‘ah dalam Mengendalikan Hawa 

Nafsu Duniawi,” Jurnal Asy-Syukriyyah, Vol. 21 No. 1, Tahun 2020. 

Aceh, Abu Bakar. 1984. Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf . Solo: Ramadlani.   

Ahmad, Abd. Azis. “Konsep Zuhud dalam Perspektif Tasawuf: Studi Pemikiran 

Hasan Al-Bashri dan Imam Al-Ghazali.” Jurnal Theologia, Vol. 28, No. 2 

Tahun 2017. 

Akbar, Ma’rifatul. 2022. “Implementasi Zuhud Modern dalam Tarekat Idrisiyyah 

Tasikmalaya”, Skripsi, Semarang: UIN Walisongo. 

Al-Busthami, Abu Yazid. 2000. dikutip dalam A. Zainal Abidin, Tasawuf: Dari 

Zuhud sampai Fana. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Alimuddin. 2022. “Zuhud dalam Al-Qur’an Perspektif Ahmad Mushtafa Al-

Maraghi Dan M.Quraish Shihab”, Skripsi, Sulawesi Selatan: IAIN Palopo. 

Al-Jauzi, Ibnu. 2016. Syekh Hasan al-Bashri. Jakarta: Semesta Distribusi. 

Al-Jawzi, Abu al-Faraj Ibn. 1992. Sifat al-Safwah, ed. Mahmud Fakhuri dan 

Muhammad al-Sharif. Beirut: Dar al-Ma’rifah. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. 1972. Ihya’ ‘Ulum al-Din, Jilid 4 (ed). Muhammad 

Fu’ad ‘Abd al-Baqi. Kairo: Dar al-Sha‘b. 

______. 2006. Ihya’ Ulum al-Din, Juz IV, Bab “Kezuhudan Hati dari Dunia”, Beirut: 

Dar al-Fikr, t.t., 

Al-Ghazali, Imam. 1979. Ihya’ Ulumuddin terj. Tengku Ismail Yakub, Jilid I. 

Jakarta: CV. Fauzan. 

______. 2008. Ihya’  Ulumuddin terj. KH. A. Khoirul Anam. Jilid 3. Jakarta: 

Pustaka Azzam. 

______. 1979. Ihya’ Ulumuddin terj. Tengku Ismail Yakub, Jilid IX. Jakarta: CV. 

Fauzan. 

______. 2003. Mukasyafah al-Qulub, terj. Irwan Kurniawan. Bandung: Marja. 



64 
 

Asy-Syafi’i, Imtihan. 2002. Tazkyah An-Nafa Konsep Penyucian Jiwa Menurut 

Ulama Salaf . Solo: Pustaka Arafah. 

Amin, Samsul Munir. 2012. Ilmu Tasawuf. Cet. 1. Jakarta: AMZAH. 

Asmara, Diana. 2020. “Pemikiran Zuhud Hasan Al-Bashri Dalam Kitab “Adab 

Al-Syaikh Hasan Al-Bashri” Karya Ibnu Al-Jauzi”, Skripsi, Palembang: 

UIN Raden Fatah. 

Azmar, Saifuddin. 2001. Metode Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Bachrun, Rif’i dan Mud’is Hasan. 2010.  Filsafat Tasawuf. Bandung: Cv Pustaka 

Setia. 

Badrudin. 2015. Pengantar Ilmu Tasawuf. Cet.1. Serang: A-Empat. 

Bakker, Anton dan Achmad Charris Zubair. 1990. Metode Penelitian Filsafat. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Departemen Agama RI. 2016. Al-Qur’an Tajwid dan Terjemah. Banten: CV 

Alfatih Berkah Cipta. 

Fahmi, Muhamad. Zuhud dalam Pandangan Ibnu Taimiyah, Jurnal Yaqzhan 

Analisis Filsafat, Agama dan Kemanusiaan, Vol. 4, No. 1 Tahun 2018 

 Fahrurrozi, Muhammad dan Aris Munandar, Siswoyo, “Zuhud in Modern 

Sufism: Bridging Spirituality and Economic Life”, Religia: Jurnal Studi 

Agama-Agama Vol. 27 No. 2 Tahun 2024. 

Faridah, Anik, “Perjalanan Pemikiran Tasawuf Imam al-Ghazali dalam 

Pendidikan Islam: dari Takhalli hingga Tajalli,” Launul Ilmi: Jurnal 

Keislaman dan Peradaban, Vol 1 No 2 Tahun 2023. 

Fauzi, Ahmad. “Konsep Zuhud Menurut Al-Ghazali”, Jurnal Proceeding 

International Seminar on Islamic Studies, Vol. 5, No. 1, Tahun 2024. 

Hadi, Abdul W. M. 2005. Tasawuf: Perkembangan dan Pemikiran. Jakarta: 

Paramadina. 

Hafiun, Muhammad. “Zuhud dalam Ajaran Tasawuf” Jurnal Hisbah Bimbingan 

Konseling dan Dakwah Islam, Vol. 14, No. 1.  

Halimah, S. 2018. Pendidikan Karakter Menurut Al-Ghazali (Analisis Kitab 

Ayyuhal Walad Karya Al-Ghazali). Al-Makrifat: Jurnal Kajian Islam. 

Hambal, Imam Ahmad Bin. 2000. Zuhud. Jakarta: Darul Falah. 



65 
 

Hamka. 1981. Tasawuf Perkembangan dan Pemurniannya. Jakarta: Yayasan 

Nurul Islam. 

Hartati, Makna Zuhud Menurut Imam al-Ghazali, dikutip dari 

https://rri.co.id/olahraga/918795/makna-zuhud-menurut-iman-al-ghazali, 

diakses pada 26 Mei 2025 pukul 13:19 WIB. 

Hasan al-Bashri dalam Ibn al-Jawzi. 1992. Sifat al-Safwah, ed. Mahmud Fakhuri 

dan Muhammad al-Sharif. Beirut: Dar al-Ma‘rifah. 

Hernawati, Sri. 2017. Metodologi Penelitian dalam Kuantitatif dan Kualitatif. 

Cet. 1. Jawa Timur: Forum Ilmiah. 

Hidayah,  Siti Nur. "Konsep Zuhud Imam Al-Ghazali dalam Menjaga 

Keseimbangan Dunia dan Akhirat," Jurnal Ilmiah Islam Futura, Vol. 19, 

No. 1, Tahun 2020. 

Hidayat, Fikri Nur. “Tokoh Pembaharuan Hasan Al-Bashri dan Pengaruhnya pada 

saat ini”, Jurnal Ilmu-ilmu Sosial, Vol. 6 Tahun 2024. 

Hidayat, M. Syahrul. 2006. Zuhud dan Perkembangannya dalam Tasawuf Islam. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Hidayat, Rahmat. "Zuhud dalam Perspektif Hasan al-Bashri: Studi Pemikiran 

Spiritual Awal Islam," Jurnal Al-Tsaqafah, Vol. 15, No. 2, Tahun 2018. 

Hidayati, Tri Wahyu. “Perwujudan Sikap Zuhud dalam Kehidupan”,  Journal of 

Islamic Studies and Humanities, Vol. 1, No. 2, Tahun 2016. 

_____. “Perwujudan Zuhud dalam Kehidupan” Jurnal Millati, Vol. 1, No. 2, 

2016. 

Huda, Nurul. “Transformasi Intelektual Imam al-Ghazali: Dari Filsafat ke 

Tasawuf,” Jurnal Fikrah: Jurnal Ilmu Aqidah dan Studi Keislaman, Vol. 

8, No. 1 Tahun 2020. 

Ilham, Muh. 2014. “Konsep Zuhud dalam Pemikiran Tasawuf Hamka” Skripsi, 

Makassar: UIN Alauddin Makassar. 

Isa, Abdul Qadir. 2005. Hakekat Tasawuf. Jakata: Qisthi Press. 

Jaelani, A. F. 2000. Penyucian Jiwa dan Kesehatan Mental. Jakarta: Amzah. 

Jamilah, Konsep Zuhud Menurut Hasan al-Bashri,  Jurnal Ilmu Syariah dan 

Hukum, UIN Sunan Kalijaga, Vol. 7, No. 2 Tahun 2020 

https://rri.co.id/olahraga/918795/makna-zuhud-menurut-iman-al-ghazali


66 
 

 

Mahmud, Ahmad Zaini. 2020. “Konsep Zuhud dalam Pengelolaan Ekonomi Islam 

Menurut Pandangan Imam A-Ghazali dalam Kitab Ihya Ulumuddin”, 

Thesis, Palangkaraya: IAIN Palangkaraya. 

Masrur, M. Diskursus Uang dalam Kitab Ihya’ Ulum Al-Din Karya Al-Ghazali. 

Jurnal Penelitian/Jurnal Penelitian, 2017. 

Muhajir, Ahmad. 2020. Hasan al-Bashri: Potret Seorang Tabi’in, Pemikir dan 

Ahli Zuhud. Jakarta: Kencana. 

Muhammad, Hasim. 2002.  Dialog Antara Tasawuf dan Psikologi. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Muhammad, Wildan, “Zuhud dalam Perspektif Imam al-Ghazali.” Jurnal El-

Furqania, vol.7, no. 2 Tahun 2021. 

Muhtadin, “Zuhud dan Signitifikansinya Terhadap Modernitas” dalam Jurnal 

IJTP, Vol. 2, No. 1, Juni 2020. 

Munawwir, Ahmad Warson. 2008. Tasawuf dan Tarekat: Telaah atas Pemikiran 

Tokoh-tokoh Sufi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Murni, "Konsep Ma’rifatullah Menurut Al-Ghazali (Suatu Kajian Tentang 

Implementasi Nilai-Nilai Akhlak Al-Karimah)," Ar-Raniry: International 

Journal of Islamic Studies, Vol. 2, No. 1, Juni 2014. 

Mustaqim, “Zuhud dalam Pemikiran Hasan al-Bashri,” Jurnal Subtantia, Vol. 18, 

No. 1, Tahun 2022. 

Muzzakii Akbar, Fahmi. “Purity of the Heart from Worldly Possessions as an 

Implementation of Zuhud in the View of Al-Ghazali,” Jurnal Filsafat dan 

Tasawuf Islam, Vol. 5, No. 1, Tahun 2024. 

Muzakkir. 2018. Tasawuf dan Kesehatan Psikoterapi dan Obat Penyakit Hati. 

Cet.1. Jakarta, Prenamedia Group. 

______. 2002. Tasawuf: Pemikiran, Ajaran dan Relevansinya dalam Kehidupan. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Nasution, Harun. 1990. Tasawuf: Perkembangannya dan Pengaruhnya dalam 

Kehidupan Umat Islam. Jakarta: Bulan Bintang. 



67 
 

Nur, Faisal Muhammad. 2004. Diktat Mata Kuliah Tasawuf Akhlaqy. Banda 

Aceh: UIN Ar-Raniry. 

Nurhaeni, Tri. “Zuhud Dalam Pandangan Ibnu Qayyim Al-Jauziyah”, Skripsi, 

Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, Tahun 2008. 

Nurhasanah, "Konsep Zuhud Menurut Imam al-Ghazali dan Relevansinya 

terhadap Kehidupan Modern," Jurnal Al-Munzir, Vol. 13, No. 2, Juni 

2020. 

Nurjanah, Siti. "Nafs Lawwamah Menurut Imam Al-Ghazali dan 

Penanggulangannya dalam Konseling Islam”. Skripsi. UIN Ar-Raniry 

Banda Aceh. 2018. 

Hidayah, Nurul. “Dimensi Spiritualitas dalam Pemikiran Imam al-Ghazali,” 

Jurnal Studi Islam, Vol. 14, No. 1, Tahun 2023. 

Prince Caesar Aslah dan Yuyun Yunia, “Abu Dzar al-Ghifari Sahabat Nabi Yang 

Zuhud”. Jurnal Qolamuna, Vol Previo. 1, No. 1, Tahun 2024. 

Putri, Endrika Widia. 2020. “Konsep Zuhud  dalam Pemikiran Al-Ghazali dan 

Hamka: Studi Komparatif”, Thesis, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 

Ridha, M. Amin. “Konsep Zuhud Dalam Perspektif Tasawuf Hasan al-Bashri,” 

Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 10, No. 1, Tahun 2023. 

Roziqoh, Mazidatun. 2022. “Konsep Zuhud dalam Mengatasi Kehampaan 

Spiritual Manusia di Era Modern”, Skripsi, Semarang: UIN Walisongo. 

Ruqoyah. 2013. Tasawuf Akhlaki: Konsep dan Tokoh-Tokoh. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar. 

Sakinatunnisaa, Salsabila Alifah. "Konsep Kebahagiaan Menurut Imam Al-

Ghazali”. Skripsi. UIN Walisongo Semarang. 2021. 

Shihab, Quraish. 2005. Tasawuf: Jalan Menuju Allah. Jakarta: Lentera Hati. 

Sholihin, M. 2003. Tasawuf Tematik Membedah Tema-Tema Penting Tasawuf . 

Bandung: Pustaka Setia. 

Solihin. 2003. Tasawuf Tematik. Bandung: CV Pustaka Setia. 

Siregar, A. Rivay. 2002. Tasawuf dari Sufisme Klasik ke Neo-Sufisme. Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada. 

 



68 
 

 

Sulaeman, Mugni, Sejarah Pertumbuhan dan Perkembangan Tasawuf (gerakan 

Zuhud dan Perkembangannya dalam Islam),  dikutip dari 

https://mugnisulaeman.blogspot.com/2013/11/sejarah-pertumbuhan-dan-

perkembangan, diakses pada 23 juni 2025 pukul 14:55 WIB. 

Suyoto, Sandu. 2015. Dasar Metode Penelitian. Yogyakarta: Literasi Media 

Publishing. 

Syukur, Amin. 2004. Zuhud di Abad Modern. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Wasalmi, Mahabbah dalam Tasawuf Rabi’ah al-Adawiyah, Jurnal Sulesana: 

Wawasan Keislaman, Vol. 9, No. 2, Tahun 2014. 

Yusnaini, Siti. "Zuhud Hasan Al-Basri: Kajian Historis Kehidupan Sufi." Jurnal 

Tarbawi: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, vol. 1, no. 2, Tahun 2015. 

Zakky Mubarak, Kekayaan Lahir dan Bathin, dikutip dari 

https://jabar.nu.or.id/hikmah/kekayaan-lahir-dan-bathin, diakses pada 23 

juni 2025 pukul 2:21 WIB 

Zelvia, Nona. 2023. “Konsep Zuhud Menurut Abu Ḥarits Al-Muhasibi (781- 857 

M)”, Skripsi, Pekanbaru: UIN Suska Riau. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://mugnisulaeman.blogspot.com/2013/11/sejarah-pertumbuhan-dan-perkembangan
https://mugnisulaeman.blogspot.com/2013/11/sejarah-pertumbuhan-dan-perkembangan
https://jabar.nu.or.id/hikmah/kekayaan-lahir-dan-bathin


69 
 

BIODATA PENULIS 

 

 

 

Nama  : Risky Harya Anugrah 

Tempat/Tgl. Lahir : Pekanbaru, 30 April 2002. 

NIM  : 12030114530 

Fakultas/Jurusan : Ushuluddin/Aqidah dan Filsafat Islam 

Alamat Rumah : Jl. Limbungan Gg.Darussalam RT 002 RW 005, Desa             

Lembah Sari, Kec. Rumbai Timur, Kota Pekanbaru , Provinsi 

Riau. 

No. Telp/HP : 0895-1300-5268 

E-mail : riskyharya06@gmail.com 

Nama Orang Tua/Wali   

Ayah : Alm. Agus Sunaryo 

Ibu : Nurul Hidayati 

Wali : Moh. Adelan Ali, S.Pd 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN: 

SD : SD Negeri 085 Rumbai Timur Lulus Tahun 2013 

SMP : MTS IT Al-Ittihadiyah Lulus Tahun 2016 

SMA : SMKN 007 Pekanbaru Lulus Tahun 2019 

S1                                    : UIN Suska Riau  Lulus Tahun 2025 

 

 


	PERSETUJUAN.pdf (p.1)
	PENGESAHAN.pdf (p.2)
	NOT 2.pdf (p.3)
	NOTA 1.pdf (p.4)
	PLAGIAT.pdf (p.5)

