
PENERAPAN MAKNA PEGON DALAM PEMBELAJARAN 

KITAB KUNING UNTUK MENINGKATKAN KUALITAS 

PEMAHAMAN AJARAN ISLAM DI PONDOK 

PESANTREN MAMBA’UL MA’ARIF 

DENANYAR JOMBANG 

 
 

 

 

DISERTASI 
 

 

 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Doktor (Dr.) pada Program Studi Pendidikan Agama Islam  
 

 

 

 

Oleh: 

 

 

 

 
 

 

 

IMAM SIBAWEH 

NIM: 32290410126 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447/2025 





https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


i  

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah. Segala puji bagi Allah Azza wa Jalla, Tuhan semesta 

alam. Yang mengatur kehidupan umat manusia. Tuhan yang memberikan nikmat 

yang besar berupa kelapangan waktu dan kekuatan berpikir, sehingga Penulis 

dapat menyusun dan menyelesaikan penulisan Proposal Disertasi ini dengan judul 

“Penerapan Makna pegon  dalam Pembelajaran Kitab Kuning untuk 

Meningkatkan Kualitas Pemahaman Ajaran Islam di Pondok Pesantren 

Mamba’ul Ma’arif Deanyar Jombang.”Penulis menyelesaikan Disertasi ini 

sebagai salah satu syarat untuk memperoleh Gelar Sarjana Pendidikan Agama 

Islam S3 pada Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri (UIN) Sultan 

Syarif Kasim Riau. Melalui kata pengantar ini, Penulis menyampaikan 

penghargaan, rasa hormat, dan terima kasih yang setulus-tulusnya kepada semua 

pihak yang telah membina, membimbing dan mengarahkan dalam proses penulisan dan 

penyusunan disertasi ini, ucapan dan penghargaan itu sangatlah pantas kami berikan 

kepada : 

1. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, SE., M.Si., Ak., CA, selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sultan Syarif Kasim Riau. 

2. Bapak Prof. Dr. KH. Ilyas Husti, M.A. selaku Direktur Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Ibu Prof. Dr. Zaitun, M.Ag selaku Wakil Direktur Program Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Bapak Dr. Zamsiswaya, M. Ag., sebagai Ketua Prodi Pendidikan Agama 

Islam Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 



ii  

5. Bapak Prof. Dr. Ilyas Husti, M.A. dan Bapak  Dr. Zamsiswaya, M.Ag., 

sebagai Co- Promotor atas bimbingannya selama menulis serta pemikiran-

pemikiran sampai terselesainya penulisan disertasi ini. 

6. Seluruh dosen dan guru besar Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau yang telah mengajar dan memberikan ilmunya yang begitu berarti dan 

banyak kepada mahasiswanya serta segenap jajaran Tata Usaha Pascasarjana 

Universitas Islam Negeri (UIN) Sultan Syarif Kasim Riau yang telah banyak 

membantu penulis dalam mengurus administrasi selama proses penelitian ini. 

7. Ayahanda H. Nasuha Hudhori dan Almarhumah Ibunda Hj. Mudrikah. Yang 

telah menjaga menyapih dan mendidik kami. 

8. Bapak Fachrur Rozi Abad (alm), ibu Hj. Siti Fatimah (almh), mertuaku yang 

telah memberikan dorongan dan motivasi Pendidikan sejak dari pernikahan 

kami, dukungan nasehat memberikan semangat keilmuan. 

9. Istri tercinta telah menjadi sumber inspirasi dan motivasi bagi saya sepanjang 

perjalanan ini, selalu memberikan dukungan moral dan emosional yang kuat, 

serta memberikan semangat agar saya tetap fokus dan gigih dalam 

menyelesaikan penelitian ini. 

10. Anak-anakku tersayang, terima kasih support, dan do‟anya yang menjadi 

wasilah terselesaikannya penelitian ini. 

11. Rekan-rekan seperjuangan pada Program Doktoral Pendidikan Islam UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau Angkatan 2022, yang selalu semangat dan harus 

tetap semangat 

12. Sahabat-sahabat di Sekolah Tinggi Agama Islam ( STAI ) Al-Azhar 

Pekanbaru, yang telah memberikan kesempatan dan dukungan dalam bentuk 

bantuan moral kepada penulis. 



iii  

13. Keluarga Besar Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif Denanyar, Jombang, 

Jawa Timur, yang telah memberikan izin dan waktu yang seluas-luasnya 

kepada penulis untuk melaksanakan penelitian ini. 

Penulis dengan segala kerendahan hati menyadari bahwa disertasi ini 

jauh dari sempurna dan masih banyak kekurangan atau kelemahan, baik dari segi 

isi maupun dari pandangan pengetahuan yang Penulis miliki. Oleh karena itu, 

penulis mengharapkan segala kritik dan saran yang bersifat membangun guna 

kesempurnaan disertasi ini dimasa yang akan datang serta semoga disertasi ini 

dapat memberikan manfaat bagi semua pihak terutama          bagi peneliti sendiri 

dan anak bangsa ini. Aamin ya Rabbal Alamin. 

 

Pekanbaru,  Mei 2025  

Penulis, 

 

 

 

 

Imam Sibaweh 

NIM : 32290410126 



 

 

iv 

 

DAFTAR ISI 

 

Halaman 

HALAMAN JUDUL  

PERSETUJUAN TIM PENGUJI 

NOTA DINAS PROMOTOR 

PERSETUJUAN KETUA PRODI 

SURAT PERNYATAAN 

KATA PENGANTAR   ......................................................................  i  

DAFTAR ISI ......................................................................................  iv  

PEDOMAN TRANSLITERASI  ......................................................  vii   

ABSTRAK  .........................................................................................  xiv 

 

BAB 1 PENDAHULUAN  .................................................................  1  

A. Latar Belakang Masalah  ...................................................  1 

B. Penegasan Istilah  ...............................................................  6 

C. Permasalah  ........................................................................  12 

1. Identifikasi Masalah  ....................................................  12 

2. Batasan Masalah  .........................................................  13 

3. Rumusan Masalah  .......................................................  14 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian   ........................................  14 

1. Tujuan Penelitian  ........................................................  14 

2. Manfaat Penelitian  ......................................................  15 

E. Sistematika Penulisan   ......................................................  15 

 

BAB II KERANGKA TEORITIS  ...................................................  17 

A. Dinamika Kurikulum Pesantren  ........................................  17 

1. Historiografi Perubahan Pesantren ..............................  21 

2. Respon Pesantren Terhadap Perubahan Zaman  ..........  26 

B. Sejarah Makna Pegon  .......................................................  31 

1. Aksara Pegon Dalam Literaasi Pesantren  ...................  39 

2. Fungsi Aksara Pegon Dalam Tafsir Pesantren ............  41 

C. Kontribusi Pegon Terhadap Dunia Pendidikan Islam ........  47 

D. Pendidikan Islam ................................................................  53 

E. Pembelajaran Kitab Kuning  ..............................................  61  

1. Pengertian Kitab Kuning .............................................  61 

2. Ciri – Ciri Kitab Kuning  .............................................  62 

F. Metode Pembelajaran ........................................................  67 

1. Pengertian Metode Pembelajaran  ...............................  67 

2. Macam – Macam Metode Pembelajaran .....................  68 

3. Metode Pembelajaran Kitab Kuning  ...........................  71 

G. Tradisi Makna Pegon  ........................................................  75 

1. Proses Akulturasi Budaya  ...........................................  75  

2. Hubungan Antara Kitab Kuning Dalam Pesantren 

Dengan Penggunaan Makna Pegon  ...........................  78  

H. Perpestif Kitab Kuning  .....................................................  90  

1. Konsep Kitab Kuning  .................................................  90 

2. Signifikasi Kitab Kuning di Pesantren  ........................  91 

3. Ontologi Kitab Kuning  ...............................................  94 

4. Metode Pengajaran Kitab Kuning di Pesantren  ..........  95 



 

 

v 

 

5. Proses Penerjemahan Kitab Kuning  (Teori dan Praktik)  101  

I. Pondok Pesantren ..............................................................  103 

1. Pengeritan atau Definisi ..............................................  103  

2. Ciri – Ciri Umum Pesantren  ........................................... 106 

3. Unsur – Unsur Pesantren  ................................................ 109 

4. Pola Pembinaan di Pesantren  .......................................... 116 

5. Model – Model Pondok Pesantren  .................................. 119 

6. Tujuan Pendidikan Pesantren  .......................................... 121 

7. Madrasah di Pondok Pesantren  ....................................... 123 

8. Metode dan Kurikulum Pondok Pesantren  ..................... 127 

J. Pengembangan Kurikulum Dalam Perspektif Islam  ...........  137 

K. Implementasi Pengembangan Kurikulum  .........................  142 

L. Kerangka Penelitian  ..........................................................  144 

M. Studi Penelitian yang Relevan ...........................................  145 

 

BAB. III METODE PENELITIAN  .................................................  158 

A. Pendekatan Penelitian  ..........................................................  158 

B. Sumber Data  ........................................................................  159 

1. Sumber Primer  ...............................................................  159 

2. Sumber Sekunder............................................................  163 

C. Teknik Pengumpulan Data  ..................................................  165 

D. Teknik Analisis Data  ...........................................................  170 

 

BAB IV HASIL PENELITIAN  .......................................................  172 

A. Temuan Umum ....................................................................  172 

1. Profil Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif .................  172 

a. Sejarah Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif...........  172 

b. Letak Geografis Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif 

 .......................................................................................  175 

c. Visi dan Misi Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif .  176 

d. Program Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif .........  179 

2. Tata Kelola Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif  .......  181 

a. Struktur Organisasi ...................................................  181 

b. Pola Kepemimpinan dan Manajemen .......................  182 

3. Proses Perkembangan mulai berdiri hingga saat ini ......  183 

B. Temuan Khusus ...................................................................  188 

1. Penerapan Makna Pegon  ..............................................  188 

2. Kurikulum Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif .........  188 

C. Pemahaman Santri ...............................................................  198 

1. Tolok Ukur Pemahaman Santri  ....................................  198 

2. Tahapan dalam Mengukur Pemahaman Santri ..............  200 

D. Strategi Penerapan Makna Pegon dalam Pembelajaran Kitab 

Kuning di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma;arif ................  202 

1. Proses Pengajaran Kitab Kuning dengan Metode Sorogan 

 .......................................................................................  203 

2. Proses pengajaran Kitab Kuning dengan metode bandongan 

  ......................................................................................  205 

3    Proses Penerjemahan Kitab Kuning dengan Mengunakan 

 Arab Pegon. ...................................................................   208 

 



 

 

vi 

 

E. Problem Pembelajaran Kitab Kuning dengan Arab Pegon  

............................................................................................ 218 

1. Problem Penerjamahan dengan Arab Pegon ................ 218 

2. Problem Pemahaman Isi Teks Secara Utuh ................. 227 

3. Problem Mengkomunikasikan Pemahaman Kepada 

Orang Lain Atas Pembacaan Kitab Kuning yang 

Mengunakan Arab pegon ............................................. 234 

F. Kelebihan dan Kekurangan Pengunaan Arab Pegon bagi 

Pemahaman isi teks pada Santri  ........................................ 240  

1. Beberapa Kelebihan dalam Penggunaan Arab Pegon .. 240   

2. Kekurangan Atau Kelemahan dalam Penggunaan 

Arab Pegon .................................................................. 241 

G. Implikasi Penerapan Makna Pegon Di Pondok Pesatren ... 242  

1. Implikasi Pada Pemikiran Santri .................................. 424 

2. Pengembangan Wawasan Pendidik ............................. 243 

3. Pengelolaan Kelembagaan ........................................... 244 

H. Vovelty Atau Kebaruan Penelitian .................................... 244 

 

BAB  V  PENUTUP ........................................................................... 248  

A. Kesimpulan  ....................................................................... 248 

B. Saran – Saran  .................................................................... 249 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

vii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN 

KEPUTUSAN BERSAMA 

MENTERI AGAMA DAN MENTERI PENDIDIKAN DAN 

KEBUDAYAAN REPUBLIK INDONESIA 

Nomor: 158 Tahun 1987 

Nomor: 0543b//U/1987 

 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalih-hurufan dari abjad yang satu 

ke abjad yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf 

Arab dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya.  

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi 

dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ة

 Ta T Te د

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) س

 Jim J Je ط

 Ḥa ḥ ػ
ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh ka dan ha ؿ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ر

 Ra r er س

 Zai z zet ص



 

 

viii 

 

 Sin s es ط

 Syin sy es dan ye ػ

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ ع
de (dengan titik di 

bawah) 

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ ظ
zet (dengan titik di 

bawah) 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge ؽ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ن

 Lam l el ي

َ Mim m em 

ْ Nun n en 

ٚ Wau w we 

٘ Ha h ha 

 Hamzah „ apostrof ء

ٞ Ya y ye 

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tabel 0.2: Tabel Transliterasi Vokal Tunggal 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ
 Kasrah i i ـِ
 Dammah u u ـُ



 

 

ix 

 

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

Tabel 0.3: Tabel Transliterasi Vokal Rangkap 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

..َ. ْٞ  Fathah dan ya ai a dan u 

..َ. ْٚ  Fathah dan wau au a dan u  

Contoh: 

 kataba   وَزتََ  -

-  ًَ  fa`ala   فؼََ

-  ًَ  suila   عُئِ

 kaifa   و١َْفَ  -

يَ  - ْٛ  haula  ؽَ

-  

C. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

 

Tabel 0.4: Tabel Transliterasi Maddah 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif atau ا.َ..ٜ.َ..

ya 

ā a dan garis di atas 

..ِ.ٜ Kasrah dan ya ī i dan garis di atas 

..ُ.ٚ Dammah dan wau ū u dan garis di atas 

Contoh: 

 qāla  لبَيَ  -

- َِٝ  ramā  سَ

-  ًَ  qīla  ل١ِْ

يُ  - ْٛ  yaqūlu  ٠مَُ

 

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta‟ marbutah ada dua, yaitu: 



 

 

x 

 

1. Ta‟ marbutah hidup 

Ta‟ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan dammah, 

transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta‟ marbutah mati 

Ta‟ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya adalah 

“h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta‟ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta‟ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

Contoh: 

 raudah al-atfāl/raudahtul atfāl  سَؤْضَخُ الأطَْفبَيِ  -

سَحُ  - َّٛ َٕ ُّ ٌْ ذ٠ِْٕخَُ ا َّ ٌْ  al-madīnah al-munawwarah/al-madīnatul munawwarah  ا

ٍْؾَخْ  -  talhah   طَ

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, 

yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

يَ  -  nazzala  ٔضََّ

 al-birr  اٌجِش   -

 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,اي

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 



 

 

xi 

 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung mengikuti 

kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan dengan 

sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang. 

Contoh: 

-  ًُ عُ  ar-rajulu  اٌشَّ

-  ُُ ٌْمٍََ  al-qalamu ا

ظُ  - ّْ  asy-syamsu اٌشَّ

ٌْغَلاَيُ  -  al-jalālu ا

 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta‟khużu رأَخُْزُ  -

 syai‟un ش١َئ   -

ءُ  - ْٛ  an-nau‟u إٌَّ

-  َّْ  inna ئِ

 

H. Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, 



 

 

xii 

 

maka penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang 

mengikutinya. 

Contoh: 

-  َٓ اصِل١ِْ َٛ خ١َْشُ اٌشَّ َّْ اللهَ فَُٙ َٚ ئِ   Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn/Wa innallāha  

                                 lahuwa khairurrāziqīn 

شْعَب٘بَ - ُِ  َٚ غْشَا٘بَ  َِ ُِ اللهِ   Bismillāhi majrehā wa mursāhā ثغِْ

 

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bilamana nama diri itu 

didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf 

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Contoh: 

ذُ للهِ  - ّْ ٌْؾَ َٓ ا ١ْ ِّ ٌْؼَبٌَ سَةِّ ا  Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn/Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

 

-  ُِ ؽ١ِْ ِٓ اٌشَّ ؽّْ  Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm اٌشَّ

 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam 

tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan 

dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital 

tidak dipergunakan. 

Contoh: 

-   ُ س  سَؽ١ِْ ْٛ  Allaāhu gafūrun rahīm اللهُ غَفُ

١ْؼًب - ِّ سُ عَ ْٛ ُِ ِ الأُ  Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an لِلهّ

 

 

 



 

 

xiii 

 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

xiv 

 

ABSTRAK 

 

 

Imam Sibaweh, 2025 : Penerapan Makna Pegon Dalam Memahami 

Pembelajaran Kitab Kuning Untuk 

Meningkatkan Kualitas Pemahaman Tentang 

Ajaran Islam Di Pondok Pesantren Mamba’ul 

Ma’arif Denanyar Jombang.  

. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan menemukan: (1) Penerapan 

makno pegon dalam proses pembelajaran di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif. 

(2) Kelebihan dan kekurangan penggunaan makno pegon bagi pemahaman 

terhadap isi teks pada santri Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif, dan (3) Adanya 

peningkatan pemahaman tentang keislaman santri melalui pembelajaran kitab 

kuning dengan Makno pegon di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif. Penelitian 

ini menggunakan metode kualitatif dan berjenis studi kasus dengan rancangan 

satu kasus, karena hanya meneliti pada satu tempat penelitian. Teknik 

pengumpulan data dalam penelitian ini adalah dengan wawancara mendalam, 

observasi, dan dokumentasi. Penulis menggunakan analisa deskriptif untuk 

menganalisis data. Data yang telah terkumpul kemudian dirumuskan, dijelaskan 

dan dianalisis. Dalam menganalisa data yang ada, penulis menggunakan metode 

induktif, yaitu suatu cara analisa data yang dimulai dengan hal-hal yang bersifat 

khusus, kemudian dijabarkan dan ditarik suatu generalisasi yang bersifat umum, 

dan pengecekan keabsahan data dilakukan dengan uji kredibilitas, transferbilitas, 

dependabilitas, dan konfirmabilitas. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa: (1) 

Proses penerjemahan kitab kuning dengan Arab pegon ini mengungkap tiga hal, 

yaitu (a) isi atau pesan (b) unsur linguistik teks dan (c) unsur ekstralinguistik teks. 

(2) Problematika penerjemahan kitab kuning dengan Arab pegon yang timbul 

pada santri terbagi menjadi dua katagori, yaitu (a) Problem linguistik, mencakup 

morfologis, sintaksis, semantik, dan restrukturisasi. (b) Problem non linguistik, 

mencakup kurangnya penguasaan bahasa sumber dan bahasa sasaran, perbedaan 

tata cara penulisan antara huruf Arab yang berbahasa Arab dengan penulisan Arab 

pegon,  kesulitan materi kitab yang diterjemah, serta kondisi pada saat 

menerjemahkan. (3) Setiap santri selalu mengharapkan bahwa apa yang 

dipelajarinya dapat membuat pengetahuan keilmuannya bertambah, dan melalui 

penerapan makna pegon sebagai mutu pengajaran, persoalan penggunaan bahasa, 

kecepatan menangkap pelajaran, ketekunan santri, waktu yang tersedia untuk 

belajar bisa teratasi dengan baik. Temuan fomal dari penelitian ini adalah bahwa 

dirasa sangat penting dan relevan untuk memberikan gambaran sejauhmana peran 

makna pegon sebagai salah satu metode pendekatan dalam memahami teks-teks 

agama, sekaligus sebagai metode wajib yang diterapkan pesantren. Implementasi 

makno pegon untuk mengeksplorasi makna-makna teks yang tertuang dalam kitab 

kuning sebagai referensi wajib atas pengajaran keagamaan berbasis bahasa Arab 

itu, ternyata sangat berpengaruh terhadap kemampuan para santri dalam 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agama dengan baik dan benar. 

 

 
Kata kunci: Makna Pegon, Kitab Kuning, Pondok Pesantren 

 

 



 

 

xv 

 

ABSTRACT 

 

 

Imam Sibaweh, 2025: Application of Pegon Meaning in Understanding 

Yellow Book Learning to Improve the Quality of 

Understanding of Islamic Teachings at the 

Mamba'ul Ma'arif Denanyar Jombang Islamic 

Boarding School. 

. 

This study aims to analyze and find: (1) Application of pegon meaning in the 

learning process at the Mamba'ul Ma'arif Islamic Boarding School. (2) 

Advantages and disadvantages of using pegon meaning for understanding the 

contents of the text for students at the Mamba'ul Ma'arif Islamic Boarding School, 

and (3) There is an increase in understanding of Islam among students through 

learning yellow books with pegon meaning at the Mamba'ul Ma'arif Islamic 

Boarding School. This study uses a qualitative method and is a case study with a 

single case design, because it only examines one research location. Data 

collection techniques in this study are through in-depth interviews, observation, 

and documentation. The author uses descriptive analysis to analyze the data. The 

data that has been collected is then formulated, explained and analyzed. In 

analyzing the existing data, the author uses an inductive method, which is a way 

of analyzing data that begins with specific things, then is described and a 

generalization is drawn, and checking the validity of the data is done by testing 

credibility, transferability, dependability, and confirmability. The results of this 

study indicate that: (1) The process of translating yellow books into Arabic Pegon 

reveals three things, namely (a) content or message (b) linguistic elements of the 

text and (c) extralinguistic elements of the text. (2) The problems of translating 

yellow books into Arabic Pegon that arise among students are divided into two 

categories, namely (a) Linguistic problems, including morphology, syntax, 

semantics, and restructuring. (b) Non-linguistic problems, including lack of 

mastery of the source language and target language, differences in writing 

procedures between Arabic letters in Arabic and Arabic Pegon writing, 

difficulties in the material of the translated book, and conditions when translating. 

(3) Every student always hopes that what they learn can increase their scientific 

knowledge, and through the application of the meaning of pegon as the quality of 

teaching, the problem of language use, speed of understanding lessons, student 

perseverance, time available for learning can be resolved properly. The formal 

findings of this study are that it is considered very important and relevant to 

provide an overview of the extent of the role of the meaning of pegon as one of 

the methods of approach in understanding religious texts, as well as a mandatory 

method applied by Islamic boarding schools. The implementation of the meaning 

of pegon to explore the meanings of the texts contained in the yellow book as a 

mandatory reference for Arabic-based religious teachings, turns out to have a 

great influence on the ability of students to understand and practice the values of 

religious teachings properly and correctly. 

 

 

Keywords: Meaning of Pegon, Yellow Book, Islamic Boarding School 

 
 



 

 

xvi 

 

 خلاطخ

 

: رطج١ك ِؼٕٝ اٌج١غْٛ فٟ فُٙ رؼٍُ اٌىزت اٌظفشاء ٌزؾغ١ٓ عٛدح فُٙ اٌزؼب١ٌُ  0202ئِبَ ع١ج٠ٛٗ، 

 الإعلا١ِخ فٟ ِذسعخ ِبِجبٚي ِؼبسف د٠ٕب١ٔبس عِٛجبٔظ اٌذاخ١ٍخ الإعلا١ِخ. 

. 
( رطج١ك ِبوٕٛ ث١غْٛ فٟ ػ١ٍّخ اٌزؼٍُ فٟ ِذسعخ ِّجئٛي 1اٌجؾش ئٌٝ رؾ١ًٍ ٚئ٠غبد: )٠ٙذف ٘زا 

( ِضا٠ب ٚػ١ٛة اعزخذاَ ِبوٕٛ ث١غْٛ ٌفُٙ ِؾز٠ٛبد إٌظٛص 0اٌّؼبسف الإعلا١ِخ اٌذاخ١ٍخ. )

( ٕ٘بن ص٠بدح فٟ فُٙ اٌطلاة ٌلإعلاَ 3ٌٍطلاة فٟ ِذسعخ ِبِجبٚي ِؼبسف الإعلا١ِخ اٌذاخ١ٍخ، ٚ)

ي رؼٍُ اٌىزت اٌظفشاء ِغ ِبوٕٛ ث١غْٛ فٟ ِذسعخ ِبِجبٚي ِؼبسف الإعلا١ِخ اٌذاخ١ٍخ. ِٓ خلا

٠ؼزّذ ٘زا اٌجؾش ػٍٝ إٌّٙظ إٌٛػٟ ٚ٘ٛ ػجبسح ػٓ دساعخ ؽبٌخ ثزظ١ُّ ؽبٌخ ٚاؽذح، لأٔٗ ٠جؾش 

فٟ ِٛلغ ثؾش ٚاؽذ فمط. وبٔذ رم١ٕبد عّغ اٌج١بٔبد فٟ ٘زٖ اٌذساعخ ػجبسح ػٓ ِمبثلاد ِؼّمخ، 

لاؽظخ، ٚاٌزٛص١ك. اعزخذَ اٌّإٌف اٌزؾ١ًٍ اٌٛطفٟ ٌزؾ١ًٍ اٌج١بٔبد. ٠ٚزُ ثؼذ رٌه ط١بغخ ٚاٌّ

اٌج١بٔبد اٌزٟ رُ عّؼٙب ٚششؽٙب ٚرؾ١ٍٍٙب. فٟ رؾ١ًٍ اٌج١بٔبد اٌّٛعٛدح ٠غزخذَ اٌّإٌف إٌّٙظ 

٠ٚزُ الاعزمشائٟ ٚ٘ٛ أعٍٛة رؾ١ًٍ اٌج١بٔبد ٠جذأ ثأش١بء ِؾذدح صُ ٠ظفٙب ٠ٚغزخٍض رؼ١ّّبً ػبِبً، 

اٌزؾمك ِٓ طؾخ اٌج١بٔبد ػٓ طش٠ك اخزجبس اٌّظذال١خ ٚلبث١ٍخ إٌمً ٚالاػزّبد٠خ ٚاٌمذسح ػٍٝ 

 ( ػ١ٍّخ رشعّخ اٌىزت اٌظفشاء ئٌٝ اٌٍغخ اٌؼشث١خ اٌج١غ١ٔٛخ1اٌزأو١ذ. ٚرج١ٓ ٔزبئظ ٘زٖ اٌذساعخ أْ: )

ٌٍٕض ٚ )ط( اٌؼٕبطش ٠ىشف ػٓ صلاصخ أش١بء ٟٚ٘ )أ( اٌّؾزٜٛ أٚ اٌشعبٌخ )ة( اٌؼٕبطش اٌٍغ٠ٛخ 

( رٕمغُ ِشىلاد رشعّخ اٌىزت اٌظفشاء ئٌٝ اٌؼشث١خ اٌج١غ١ٔٛخ اٌزٟ رٛاعٗ 0خبسط اٌٍغخ ٌٍٕض. )

اٌذاسع١ٓ ئٌٝ لغ١ّٓ، ّ٘ب: )أ( اٌّشىلاد اٌٍغ٠ٛخ، ٚرشًّ اٌظشف ٚإٌؾٛ ٚاٌذلاٌخ ٚئػبدح ا١ٌٙىٍخ. 

ٚاٌٍغخ اٌٙذف، ٚالاخزلافبد فٟ )ة( اٌّشبوً غ١ش اٌٍغ٠ٛخ، ثّب فٟ رٌه ػذَ ئرمبْ اٌٍغخ اٌّظذس 

ئعشاءاد اٌىزبثخ ث١ٓ إٌض اٌؼشثٟ ٚإٌض اٌؼشثٟ اٌج١غٟٛٔ، ٚاٌظؼٛثبد اٌّزؼٍمخ ثبٌّبدح 

( ٠أًِ وً طبٌت دائّبً أْ ِب ٠زؼٍّٗ ع١ض٠ذ ِٓ ِؼبسفٗ 3اٌّزشعّخ، ٚاٌظشٚف فٟ ٚلذ اٌزشعّخ. )

ِشىٍخ اعزخذاَ اٌٍغخ،  اٌؼ١ٍّخ، ِٚٓ خلاي رطج١ك ِؼٕٝ ث١غْٛ فٟ عٛدح اٌزذس٠ظ ٠ّىٓ ؽً

ٚعشػخ فُٙ اٌذسٚط، ِٚضبثشح اٌطبٌت، ٚاٌٛلذ اٌّزبػ ٌٍذساعخ ثشىً ع١ذ. ٚرزٍخض إٌزبئظ 

اٌشع١ّخ ٌٙزٖ اٌذساعخ فٟ أٔٙب رؼزجش راد أ١ّ٘خ ثبٌغخ ٚضشٚس٠خ ٌزمذ٠ُ طٛسح ػٓ ِذٜ دٚس ِؼٕٝ 

ضاِٟ رطجمٗ اٌّذاسط اٌج١غْٛ وأؽذ أعب١ٌت اٌزؼبًِ فٟ فُٙ إٌظٛص اٌذ١ٕ٠خ، ٚوزٌه وأعٍٛة ئٌ

اٌذاخ١ٍخ الإعلا١ِخ. ٚلذ أصجذ رطج١ك ِبوٛ ث١غْٛ لاعزىشبف ِؼبٟٔ إٌظٛص اٌٛاسدح فٟ اٌىزبة 

الأطفش وّشعغ ئٌضاِٟ ٌٍزؼب١ٌُ اٌذ١ٕ٠خ اٌّغزٕذح ئٌٝ اٌٍغخ اٌؼشث١خ أٔٗ ٌٗ رأص١ش وج١ش ػٍٝ لذسح 

 اٌطلاة ػٍٝ فُٙ ِّٚبسعخ ل١ُ اٌزؼب١ٌُ اٌذ١ٕ٠خ ثشىً طؾ١ؼ ٚع١ٍُ.

 

 

 اٌىٍّبد اٌّفزبؽ١خ: ِؼٕٝ ث١غْٛ، اٌىزبة الأطفش، اٌّذسعخ اٌذاخ١ٍخ الإعلا١ِخ

 



 

 

1 

 

 

BAB I 

 

PENDAHULUAN 

 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Untuk memahami teks agama tentu perlu alat bantu, hal ini dalam 

rangka menemukan sebuah pemahaman yang substansial. Mengeksplorasi 

makna agar bisa dipahami oleh khalayak merupakan hal yang urgen dan 

bagian dari kewajiban kifayah. Apalagi, teks-teks tersebut berbahas arab yang 

tersebar dalam kitab-kitab kuning. Lembaga yang masih konsisten untuk 

menjaga dan mengembangkan adalah dunia pesantren. Pesantren menjadi 

bagian dari wacana kontemporer paling tidak sejak awal delapan puluhan 

ketika LP3ES melakukan penelitian tentang lembaga tradisional ini.
1
 Banyak 

hal unik terjadi di pesantren, dalam hal manajemen, metodologi, materi 

pengajaran, tradisi hingga masih tetapnya survive di tengah modernisasi. Tak 

heran banyak pakar menyatakan pendapatnya tentang pesantren di antaranya 

Abdurrahman Wahid: “ Ada tiga elemen dasar yang mampu membentuk 

pondok pesantren sebagai sebuah sub kultur. Pertama, pola kepemimpinan 

pondok pesantren yang mandiri tidak terkooptasi oleh Negara; kedua, kitab-

kitab rujukan umum yang selalu digunakan dari berbagai abad; dan yang 

ketiga, sistem nilai (value sistem) yang digunakan adalah bagian dari 

masyarakat luas.
2
 

                                                 
1
Miftachul Ulum, Eksistensi Pendidikan Pesantren : Kritik Terhadap Kapitalisasi 

Pendidikan, TA‟LIM: Jurnal Studi Pendidikan Islam. Vol.1 No.2 Juli 2018 
2
Muhammad Mahrusillah, Fiqh Neurostorytelling: Tradisi lisan Pengajaran Fath al-

Mu‟in, di Banten, Serang: A-Empat, 2022, hlm. 119 



2 

 

 

 

 

Sementara Azyumardi Azra dalam Basri, menyatakan bahwa ada tiga 

fungsi pesantren tradisional. Pertama, transmisi dan transfer ilmu-ilmu Islam. 

Kedua pemeliharaan tradisi Islam, dan ketiga reproduksi ulama.
3
 Sedangkan 

Nurcholish Madjid dalam Basri, menilai bahwa secara historis pesantren tidak 

hanya identik dengan makna keislaman tetapi juga mengandung makna 

keaslian Indonesia (indigenous).
4
 

Makna pegon , sebenarnya hanya merupakan ungkapan yang 

digunakan oleh orang Jawa, sedangkan untuk daerah Sumatera disebut 

dengan aksara Arab-Melayu
5
. Jadi, huruf Makna pegon  atau disebut dengan 

aksara Arab-Melayu ini merupakan tulisan dengan huruf Arab tapi 

menggunakan bahasa lokal. Dikatakan bahasa lokal karena ternyata tulisan 

Makna pegon  itu tidak hanya menggunakan Bahasa Jawa saja tapi juga 

dipakai di daerah Jawa barat dengan menggunakan Bahasa Sunda, di 

Sulawesi menggunakan Bahasa Bugis, dan di wilayah Sumatera 

menggunakan Bahasa Melayu.  

Keberadaan Makna pegon  di Nusantara sangat erat kaitannya dengan 

syi‟ar Agama Islam, diduga merupakan salah satu cara yang dilakukan oleh 

para ulama sebagai upaya menyebarkan Agama Islam.
6
 Selain itu aksara Arab 

ini juga digunakan dalam kesusasteraan Indonesia. Menurut Koentjaraningrat, 

dalam kesusasteraan Jawa ada juga yang ditulis dengan tulisan pegon atau 

                                                 
3
Basri, Hasan, “ Pesantren : Karakteristik Dan Unsur-unsur Kelembagaan”, dalam 

Abuddin Nata (Ed.) 2001, Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan Lembaga-lembaga 

Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: Grasindo, 2001, h.112 
4
Ibid,h.105 

5
M. Fauzi, Relevansi Makna Pegon Dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an Di Era Milenial, 

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 



3 

 

 

 

 

gundhul, penggunaan huruf ini terutama untuk kesusasteraan Jawa yang 

bersifat agama Islam,
7
 aksara Arab yang dipakai dalam Bahasa Jawa disebut 

dengan aksara Pegon.
8 

 Bukan hanya kesusasteraan Jawa saja tapi ternyata 

mencakup Nusantara karena menurut Juwairiyah Dahlan, bagi mereka yang 

mempelajari kesusasteraan Indonesia seringkali menggunakan aksara Arab 

ini, bahkan di Malaysia disebut dengan aksara Jawi. 

Dengan aksara Arab ini, telah ditulis dan dikarang ratusan buku 

mengenai ibadah, hikayat, tasawuf, sejarah nabi-nabi dan rosul serta buku-

buku roman sejarah.  Pada zaman penjajahan Belanda, sebelum tulisan latin 

diajarkan di sekolah-sekolah, seringkali aksara Arab dipergunakan dalam 

surat menyurat, bahkan dikampung-kampung pada umumnya sampai zaman 

permulaan kemerdekaan, banyak sekali orang yang masih buta aksara latin 

tetapi tidak buta aksara Arab, karena mereka sekurang-kurangnya dapat 

membaca aksara Arab, baik untuk membaca Al-Qur‟an maupun menulis surat 

dalam bahasa daerah dengan aksara Arab.
9
  

Selain itu, keberadaan penggunaan Makna pegon  di pondok pesantren 

terutama yang masih kuat kultur masyarakatnya
10

 sampai saat ini masih tetap 

dipertahankan. Karena selama ini pesantren masih dianggap banyak 

membawa keberhasilan dalam pencapaian berhasilnya pelajaran dan 

                                                                                                                                      
6
 Wawancara dengan Kepala Madrasah Diniyah Mamba‟ul Ma‟arif Denanya Jombang 

Jawa Timur, Agus Hubbun Najah,  15  September 2024. 
7
Jamaluddin dan Sidik Fauji, Arab Pegon dalam Khazanah Manuskrip Islam di Jawa, 

Jurnal Penelitian Agama −Vol 23, No. 1 (2022) 
8
Zaim Elmubarok dan Darul Quthni, Bahasa Arab Pegon Sebagai Tradisi Pemahaman 

Agama, Islam Di Pesisir Jawa. Journal of Arabic Learning and Teaching 9 (1) (2020) 
9
Nurul Lailatul Inayati, Pendidikan Bahasa Arab: Konsep Tepro dan Aplikasinya dalam 

Pembelajaran. Muhammadiyah University Press, 2024, hlm. 17 



4 

 

 

 

 

pengajaran Bahasa Arab. Penerapan penerjemahan kitab kuning dengan 

menggunakan Makna pegon  dalam pengajarannya biasa disebut dengan 

Ngabsahi
11

 atau Ngalogat
12

 dalam menerjemahkan dan memberi makna pada 

Kitab Kuning. 

Secara sederhana kitab-kitab Islam klasik yang berbahasa Arab dan 

ditulis menggunakan aksara Arab dapat dipahami sebagai kitab kuning atau 

kitab gundul. Kitab-kitab ini biasanya mempunyai format tersendiri yang 

ditulis di atas kertas berwarna kekuning-kuningan. Akan tetapi, Azra 

menambahkan bahwa kitab kuning tidak hanya menggunakan bahasa Arab, 

tetapi juga bahasa local (daerah), seperti: Melayu, Jawa, dan bahasa lokal 

lainnya di Indonesia dengan menggunakan aksara Arab. Dengan demikian, 

selain ditulis oleh ulama di Timur Tengah juga ditulis oleh ulama Indonesia 

sendiri.
13

 Kitab kuning ini sering kali  dijadikan pembeda antara kaum 

tradisionalis dengan modernis. Tulisan Martin Van Bruinessen menjelaskan 

bahwa pada tahun 1960-an terlihat dengan jelas garis pemisah antara 

kelompok tradisionalis (Nahdhatul Ulama) dan modernis (Muhammadiyah). 

Kelompok yang terakhir ini lebih cenderung menggunakan “kitab putih” dan 

biasanya menolak sebagian besar tradisi skolastik, dan bahkan berpihak pada 

                                                                                                                                      
10

Maksudnya yang termasuk golongan Nahdlotul Ulama terutama untuk kawasan pulau 

jawa, diantaranya Pesantren Krapyak di Yogyakarta, Pesantren Tebu Ireng dan Tambak Beras di 

Jombang jawa Timur juga dibanyak tempat lainnya. 
11

 Sebagaimana yang dijelaskan oleh Indriana Rahmawati dan Tirta Dimas Wahyu 

Negara dalam Pelatihan Arab Pegon bagi Santri Baru guna Meningkatkan Kualitas Pembelajaran 

Kitab Kuning di Pondok Pesantren Darul Huda Putri, Jil. 2 No.02 (2021): MA'ALIM: Jurnal 

Pendidikan Islam 
12

Ngabsahi, istilah yang dipakai wilayah Yogyakarta, Jawa Tengah dan Jawa Timur, 

sementara ngalogat sebutan untuk wilayah Jawa Barat 
13

Nasrulloh Nurdin, Generasi Santri Emas; Santri Zaman Now, Jakarta: Media 

komputido. 2019, hlm. 31. 



5 

 

 

 

 

upaya untuk kembali pada sumber-sumber asli, yaitu Alquran dan Hadis.
14

 

Boleh jadi hal inilah yang telah menyebabkan munculnya sikap negative 

terhadap buku putih di lingkungan pesantren selama bertahun-tahun. Di 

beberapa pesantren gaya lama, menurut Bruinessen, buku putih semacam ini 

masih dilarang. Lebih lanjut ia menulis bahwa para ulama tradisionalis telah 

menulis buku-buku atau risalah-risalah singkat, baik yang menggunakan 

bahasa Arab maupun salah satu bahasa daerah, selalu menulisnya dengan 

menggunakan huruf Arab.
15

 

Terkait dengan itulah, maka sangat penting dan relevan untuk 

membahas sejauhmana peran Makna pegon  sebagai salah satu metode 

pendekatan dalam memahami teks-teks agama, dan ini telah dimulai sejak 

awal Islam masuk ke Indonesia hingga sekarang masih menjadi metode wajib 

yang diterapkan dua dunia pesantren. Masih lestarinya Makna pegon  ini 

merupakan syarat mutlak untuk mengeksplorasi makna-makna teks yang 

tertuang dalam kitab kuning. Dan, hampir semua referensi keagamaan 

berbasis bahasa Arab. Kenapa harus Makna pegon ? Hanya dengan Makna 

pegon lah satu-satunya cara untuk memahami teks-teks secara komprehensif, 

baik untuk mengungkap susunan kalimat, posisi makna hakikat dan lain 

sebagainya, sehingga pemaknaan atas teks bisa dipahami dari berbagai 

dimensi. Dan inilah bedanya dengan pemahaman yang lahir dari terjemah. 

Pada kesempatan ini penulis mengambil studi kasus di Pondok 

Pesantren  Mambaul Maarif Denanyar, Jombang. Alasan pemilihan tempat 

                                                 
14

Lihat Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, cetakan ketiga, 

Bandung: Mizan, 1999,hlm. 132. 
15

 Lihat Martin Van Bruinessen. Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, hlm. 133. 



6 

 

 

 

 

merupakan salah satu hal yang sangat diperhatikan, karena peneliti adalah 

alumni  sekaligus yang masih mengabdikan diri di pesantren tersebut, 

sehingga segala macam informasi dan data yang terkait dengan pembelajaran 

kitab kuning mudah didapat, dan satu hal yang sangat penting yaitu Pondok 

Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif ini merupakan salah satu pesantren yang dari 

awal pendiriannya hingga saat ini masih konsisten menggunakan Makna 

pegon .  

 

B. Penegasan Istilah 

Untuk menghindari kesalah pahaman atas pengertian judul disertasi 

ini, maka diperlukan penjabaran istilah yang terkait dengan judul penelitina 

ini, diantaranya adalah :  

1.    Penerapan  

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), pengertian 

penerapan adalah perbuatan menerapkan, sedangkan menurut beberapa 

ahli, penerapan adalah suatu perbuatan mempraktekkan suatu teori, 

metode, dan hal lain untuk mencapai tujuan tertentu dan untuk suatu 

kepentingan yang diinginkan oleh suatu kelompok atau golongan yang 

telah terencana dan tersusun sebelumnya.
16

 

Menurut Usman (2002), penerapan (implementasi) adalah 

bermuara pada aktivitas, aksi, tindakan, atau adanya mekanisme suatu 

                                                 
16

 KBBI, “Penerapan,” dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Badan 

Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, 2022). 

 



7 

 

 

 

 

sistem. Implementasi bukan sekedar aktivitas, tetapi suatu kegiatan 

yang terencana dan untuk mencapai tujuan kegiatan.
17

 

Menurut Wahab, penerapan merupakan tindakan-tindakan yang 

dilakukan baik oleh individu-individu atau kelompok-kelompok yang 

diarahkan pada tercapainya tujuan yang telah digariskan dalam 

keputusan. Dalam hal ini, penerapan adalah pelaksanaan sebuah hasil 

kerja yang diperoleh melalui sebuah cara agar dapat dipraktekkan 

kedalam masyarakat.
18

 

Berdasarkan pengertian tersebut dapat disimpulkan bahwa 

penerapan merupakan sebuah tindakan yang dilakukan baik secara 

individu maupun kelompok dengan maksud untuk mencapai tujuan 

yang telah dirumuskan. Adapun unsur-unsur penerapan meliputi : 

a. Adanya program yang dilaksanakan. 

b. Adanya kelompok target, yaitu masyarakat yang menjadi sasaran 

dan diharapkan akan menerima manfaat dari program tersebut.  

c. Adanya pelaksanaan, baik organisasi atau perorangan yang 

bertanggung jawab dalam pengelolaan, pelaksanaan maupun 

pengawasan dari proses penerapan tersebut. 

2. Makna Pegon 

Arab pegon sendiri merupakan ungkapan yang digunakan oleh 

orang Jawa, sama halnya seperti Arab Melayu yang merupakan 

                                                 
17

 Nurdin Usman, Konteks Implementasi Berbasis krikulum, Grasindo, Jakarta, 2002, hal 

70 
18

 Ali, Lukman .1995 : 1044. Mendefinisikan tentang Penerapan, Kamus Besar Bahasa 

Indonesi, Balai Pustaka 



8 

 

 

 

 

ungkapan di daerah Sumatera dalam menuliskan aksara Arab dengan 

bahasa Melayu. Maka dari itu huruf Arab pegon bukan hanya ada di 

Jawa melainkan di berbagai daerah seperti di Jawa Barat yang mana 

ditulis menggunakan bahasa Sunda, di Sulawesi ditulis dengan 

menggunakan bahasa Bugis.
19

 

Menurut Koentjaraningrat, dalam kesusasteraan Jawa ada juga 

yang ditulis dengan tulisan pegon atau gundhul, penggunaan huruf ini 

terutama untuk kesusasteraan Jawa yang bersifat agama Islam,
20

 aksara 

Arab yang dipakai dalam Bahasa Jawa disebut dengan aksara Pegon.
21 

 

Bukan hanya kesusasteraan Jawa saja tapi ternyata mencakup Nusantara 

karena menurut Juwairiyah Dahlan, bagi mereka yang mempelajari 

kesusasteraan Indonesia seringkali menggunakan aksara Arab ini, 

bahkan di Malaysia disebut dengan aksara Jawi. 

Dalam tradisi pesantren, makna Pegon memiliki fungsi sebagai 

alat bantu pemahaman terhadap teks-teks berbahasa Arab, terutama 

dalam pembelajaran kitab kuning. Makna Pegon seringkali diterapkan 

melalui teknik penulisan makna gandul, yaitu penulisan terjemahan atau 

penafsiran kata per kata yang disisipkan di antara teks Arab tanpa 

mengubah struktur aslinya. Dengan demikian, makna Pegon berperan 

                                                 
19

 M. Fauzi, Relevansi Makna Pegon Dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an Di Era Milenial, 

Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021. 
20

Jamaluddin dan Sidik Fauji, Arab Pegon dalam Khazanah Manuskrip Islam di Jawa, 

Jurnal Penelitian Agama −Vol 23, No. 1 (2022) 

 
21

Zaim Elmubarok dan Darul Quthni, Bahasa Arab Pegon Sebagai Tradisi Pemahaman 

Agama, Islam Di Pesisir Jawa. Journal of Arabic Learning and Teaching 9 (1) (2020) 



9 

 

 

 

 

sebagai jembatan linguistik yang membantu santri memahami isi kitab 

secara lebih menyeluruh.   

3. Pembelajaran  

Pembelajaran adalah proses interaksi peserta didik dengan 

pendidik dan sumber belajar pada suatu lingkungan belajar. 

Pembelajaran merupakan bantuan yang diberikan pendidik agar dapat 

terjadi proses pemerolehan ilmu dan pengetahuan, penguasaan 

kemahiran dan tabiat, serta pembentukan sikap dan kepercayaan pada 

peserta didik. Dengan kata lain, pembelajaran adalah proses untuk 

membantu peserta didik agar dapat belajar dengan baik.
22

 

Pembelajaran adalah proses interaksi peserta didik dengan 

pendidik dan sumber belajar pada suatu lingkungan belajar. M. David 

Merrill menyebutkan bahwa pembelajaran (instruction) adalah aktivitas 

yang bermuara pada suatu tujuan (a goal directed activity).
23

 

Menurut Corey sebagaimana dikutip Nyimas Aisyah, 

pembelajaran adalah suatu proses di mana lingkungan seseorang secara 

sengaja dikelola untuk memungkinkan ia turut serta dalam kondisi-

kondisi khusus atau menghasilkan respon terhadap situasi tertentu.
24

 

Pembelajaran adalah serangkaian kegiatan yang dirancang untuk 

memungkinkan terjadinya proses belajar pada siswa. Menurut Oemar 

                                                 
22

 Dr. Ahdar Djamaluddin, S.Ag., S.Sos., M.Pd.i Dr. Wardana, Belajar dan Pembelajaran 

(4 pilar Peningkatan Kompetensi Pedagogik) ISBN: 978-623-7426-05-9. CV. Kaaffah Learning 

Center, Parepare. 2019. Hlm.13 
23

 Merrill, M. David (2013). First principles of instruction: assessing and designing 

effective, efficient, and engaging instruction. San Francisco, CA: Pfeiffer. hlm. 6.   
24

 Nyimas Aisyah, Pengembangan Pembelajaran Matemática Sekolah Dasar, (Jakarta : 

Direktorat Jendral Pendidikan Nasional, 2017), hlm. 3. 

https://books.google.co.id/books?id=6PQBV4LUMF0C&newbks=0&printsec=frontcover&hl=en&source=newbks_fb&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false
https://books.google.co.id/books?id=6PQBV4LUMF0C&newbks=0&printsec=frontcover&hl=en&source=newbks_fb&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false


10 

 

 

 

 

Hamalik, pembelajaran adalah suatu kombinasi yang tersusun meliputi 

unsur-unsur manusiawi, material, fasilitas, perlengkapan dan prosedur 

yang saling mempengaruhi mencapai tujuan pembelajaran.
25

 

4. Kitab Kuning 

Kitab kuning sering disebut dengan istilah “kitab klasik (Al kutub 

Al-qadimah), kitab-kitab tersebut merujuk pada karya-karya tradisional 

ulama klasik dengan gaya bahasa Arab yang berbeda dengan buku 

modern”.
26

 Ada juga yang mengartikan bahwa “dinamakan kitab 

kuning karena ditulis diatas kertas yang berwarna kuning, Jadi, kalau 

sebuah kitab ditulis dengan kertas putih, maka akan disebut kitab putih, 

bukan kitab kuning.
27

 

Masdar F. Mas„udi dalam makalahnya, “Pandangan Hidup 

Ulama„ Indonesia dalam Literatur Kitab Kuning”, pada seminar 

Nasional tentang Pandangan Hidup Ulama„ Indonesia mengatakan 

bahwa selama ini berkembang tiga terminologi mengenai kitab kuning.  

Pertama, kitab kuning adalah kitab yang di tulis oleh ulama klasik 

islam yang secara berkelanjutan dijadikan referensi yang dipedomani 

oleh para ulama Indonesia, seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Khazin, 

Shahih Bukhari, Shahih Muslim, dan sebagainya. Kedua, kitab kuning 

adalah kitab yang ditulis oleh ulama Indonesia sebagai karya tulis yang 

independen, seperti Imam Nawawi dengan kitabnya Mirah Labid dan 

                                                 
25

 (Oemar Hamalik, 2015: 57) 
26

 Endang Turmudi, Perseligkuhan Kyai dan … Ibid, 36.  
27

 Ahmad Barizi, Pendidikan Intregratif: Akar … Ibid, 62.  



11 

 

 

 

 

Tafsir al-Munir. Ketiga, kitab kuning adalah kitab yang ditulis oleh 

ulama Indonesia sebagai komentar atau terjemahan atas kitab karya 

ulama asing, kitabkitab Kyai Ihsan Jampes, yaitu Siraj al-Thalibin dan 

Manahij al-Imdad, yang masing-masing merupakan komentar atas 

Minhaj al-„Abidin dan Irsyad al-„Ibad karya Al Ghazali.
28

  

5. Kualitas  

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia dalam blog yang ditulis 

oleh Rosianasfar (2013), kualitas berarti tingkat baik buruknya sesuatu, 

derajat atau taraf mutu. Berkualitas diartikan bahwa sesuatu mempunyai 

kualitas atau mutu yang baik.
29

 

Sebenarnya ada beberapa definisi yang berhubungan dengan 

kualitas, tetapi secara umum dapat dikatakan bahwa kualitas atau mutu 

adalah karakteristik dari suatu produk atau jasa yang ditentukan oleh 

customer dan di peroleh melalui pengukuran proses serta melalui 

perbaikan yang berkelanjutan (Continuous Improvement). 

6. Ajaran Islam 

Islam merupakam kata yang berasal dari bahasa Arab, yaitu 

salama berarti selamat, damai dan sentosa. Asal kata itu dibentuk dari 

kata aslama, yuslimu, islaman yang artinya memelihara dalam keadaan 

sentosa, yang artinya juga menyerahkan diri, patuh, tunduk dan taat. 

                                                 
28

 Ahmad Barizi, Pendidikan Intregratif: Akar …Ibid, 61  
29

 Rosianasfar, 2013. Production & Operation Management: Kualitas dan Total Quality 

Manajemen 



12 

 

 

 

 

Untuk itu, secara antropologis kata Islam telah tergambarkan kodrat 

manusia sebagai makhluk yang patuh dan tunduk pada Tuhan.
30

 

Secara istilah, Islam adalah nama bagi agama dimana yang 

ajaranajarannya merupakan wahyu Tuhan melalui Rasul kepada 

manusia. Lebih tegasnya lagi Islam merupakan ajaran-ajaran yang 

diwahyukan oleh Tuhan kepada seorang manusia melalui Nabi 

Muhammad Saw, seorang Rasul. pada hakikatnya Islam mengajak 

kepada ajaran-ajaran yang tidak hanya dari satu segi, akan tetapi 

tentang segala segi dari kehidupan manusia.
31 

 

C. Permasalahan 

 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, maka ada sejumlah 

permasalahan yang teridentifikasi dalam penelitian ini yang berkaitan 

dengan Penerapan Makna Pegon dalam Pembelajaran Kitab Kuning 

untuk Meningkatkan Kualitas Pemahaman Ajaran Islam di Pondok 

Pesantren Mamba’ ul Ma’ arif Denanyar Jombang, yaitu : 

a)  Latar belakang penggunaan Makna Pegon dalam Pembelajaran 

Kitab kuning di Pondok Pesantren Mamba’ ul Ma’ arif. 

b)  Urgensi Penggunaan Makna pegon dalam Pembelajaran Kitab 

kuning di Pondok Pesantren Mamba’ ul Ma’ arif. 

                                                 
30

 Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai 

Pustaka, 2008), h. 500 
31

 Muhammad Alim, Pendidikan Agam Islam, cet. ke-2 (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2006), h. 92 



13 

 

 

 

 

c)  Kemampuan santri dalam pembelajaran kitab kuning dengan 

menggunakan makna pegon di Pondok Pesantren Mamba’ ul 

Ma’ arif. 

d)  Efektifitas pembelajaran makna pegon dalam meningkatkan 

kualitas pemahaman ajaran islam di Pondok Pesantren 

Mamba’ ul Ma’ arif. 

e)  Penerapan pembelajaran kitab kuning dengan menggunakan 

makna pegon di Pondok Pesantren Mamba’ ul Ma’ arif. 

f)  Beberapa kelebihan dalam pembelajaran kitab kuning dengan 

menggunakan makna pegon untuk meningkatkan kualitas 

pemahaman santri terhadap ajaran islam di Pondok Pesantren 

Mamba’ ul Ma’ arif. 

2. Batasan Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang masalah yang telah dijelaskan 

di atas, Batasan masalah dalam penelitian ini adalah kajian terhadap 

Penerapan pembelajaran kitab kuning dengan menggunakan makna 

pegon dalam memahami ajaran islam di Pondok Pesantren Mamba’ ul 

Ma’ arif dengan mengkombinasi metode inovatif dengan konteks lokal 

yang relevan, yang berpotensi memberikan kontribusi berharga 

terhadap pengembangan pendidikan agama islam berbasis kematangan 

ilmu alat (nahwu dan sharaf) yang matang di pesantren-pesantren 

Indonesia. 

 



14 

 

 

 

 

3. Rumusan Masalah 

Sebagaimana kajian pada latar belakang dan identifikasi masalah yang 

telah diuraikan tersebut, maka ada persoalan pokok yang dapat dirumuskan 

dalam penelitian ini adalah :  

1. Bagaimana Penerapan Makna pegon  dalam proses pembelajaran Kitab 

kuning di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif? 

2. Bagaimana pemahaman santri terhadap ajaran islam dengan 

menggunakan Makna Pegon dalam pembelajaran kitab kuning di 

Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif ? 

3. Bagaimana strategi Penerapan Makna Pegon dalam pembelajaran Kitab 

kuning di Pondok Pesantren mamba‟ul Ma‟arif ?  

 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk : 

a. Mengetahui Penerapan (impelementasi) Makna pegon  dalam 

proses pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren Mamba‟ul 

Ma‟arif. 

b. Mengetahui kelebihan dan kekurangan penggunaan Makna pegon  

dalam pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren Mamba‟ul 

Ma‟arif. 

c. Mengetahui peningkatan pemahaman tentang keislaman santri 

melalui pembelajaran kitab kuning dengan Makna pegon  di 

Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif. 



15 

 

 

 

 

2. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini memberikan manfaat sebagai berikut : 

a. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi pemikiran 

bagi insan akademis, terutama kaitannya dengan penggunaan 

makna pegon dalam mempelajari kitab kuning, sehingga mampu 

meningkatkan kualitas pemahamanterhadap ajaran islam di pondok 

pesantren. 

b. Bagi institusi pendidikan khususnya pondok pesantren, hasil 

penelitian ini diharapkan dapat memberi informasi yang berguna 

untuk meningkatkan kualitas pendidikan khususnya bagi para 

pengajar di pondok pesantren. 

c. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberi implikasi positif 

bagi kualitas kinerja pondok pesantren, sehingga ia tidak 

ditinggalkan oleh calon-calon santrinya. Dengan begitu, lembaga 

pendidikan pesantren ini harus tetap dipertahankan keberadaannya 

sebab ia merupakan salah satu barometer kemajuan pendidikan 

Islam di Indonesia. 

 

E. Sistematika Penulisan 

Sistematika Penulisan Penelitian ini adalah sebagai berikut : 

Bab I: Pendahuluan –  Menguraikan latar belakang, Penegasan Istilah, 

Permasalahan: Identifikasi, Batasan, rumusan masalah, tujuan, 

manfaat, dan Sistematika Penulisan.  



16 

 

 

 

 

Bab II: Kerangka Teoritis –  Membahas Tentang Dinamika kurikulum 

Pesantren, Sejarah Makna Pegon, Pendidikan Islam, Pembelajaran 

Kitab Kuning, Metode Pembelajaran. 

Bab III:  Metode Penelitian –  Pendekatan Penelitian, Sumber dan Teknik 

Pengumpulan Data, Teknik Analisa Data.  

Bab IV: Analisis dan Pembahasan –  Menganalisis dan membahas hasil 

penelitian mengenai Penerapan Makna Pegon dalam 

Pembelajaran Kitab Kuning untuk Meningkatkan Kualitas 

Pemahaman Ajaran Islam di Pondok Pesantren Mamba’ ul 

Ma’ arif Denanyar Jombang  

Bab V: Kesimpulan dan Rekomendasi –  Menyimpulkan hasil penelitian 

dan memberikan rekomendasi untuk kebijakan dan penelitian 

selanjutnya. 

 



 

17 

 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

 

A. Dinamika Kurikulum Pesantren 

Kurikulum adalah instrumen penting dalam penyelenggaraan 

pendidikan. Setiap lembaga pendidikan, baik itu yang bersifat konservatif 

atau revolusioner, baik itu yang dikelola pemerintah, swasta atau yang 

dikelola masyarakat, membutuhkan kurikulum untuk merumuskan nilai apa 

yang akan ditanamkan kepada peserta didik. Kurikulum kerap 

memperlihatkan arus kecenderungan, ideologi serta pemahaman yang ingin 

ditannamkan kepada peserta didik melalui program pembelajaran yang telah 

direncanakan.
32

    

Dalam perkembangan dunia pendidikan, kurikulum harus senantiasa 

berubah dan berkembang dikarenakan kemajuan dan perubahan kebutuhan 

masyarakat. Karena masyarakat merupakan input dari institusi pendidikan 

yang membutuhkan proses dan output yang lebih baik. Dalam proses 

pendidikan, tidak hanya peserta didik yang diajari untuk cerdas, tetapi 

pendidikan juga harus relevan terhadap kebutuhan masyarakat.  

Titik tolak pengembangan kurikulum dapat didasari oleh pembaharuan 

dalam bidang tertentu. Misalnya, penemuan teori belajar yang baru dan 

perubahan tuntutan masyarakat terhadap sekolah. Sehingga kurikulum 

diharapkan mampu merealisasikan perkembangan tertentu, sebagai dampak 

                                                 
32

Oemar Hamalik, Manajemen Pengembangan Kurikulum (Bandung: Rosda dan UPI, 

2008), hlm. 185 



18 

 

 

 

kemajuan iptek dan teknologi informasi, serta globalisasi, tuntutan-tuntutan 

sejarah masa lalu, perbedaan latar belakang murid, nilainilai filosofis 

masyarakat, agama atau golongan tertentu, dan tuntutan etnis kultural 

tertentu.
33

   

Menurut Oemar Hamalik, dalam kerangka penyusunan kurikulum, 

pengembangan kurikulum pendidikan didasarkan pada kerangka umum yang 

dirumuskan dalam rangka pengembangan kurikulum. Pengembangan 

kurikulum sendiri didasarkan pada asumsi substansi pengembangan 

kurikulum, tujuan pengembangan kurikulum, penilaian kebutuhan, konten 

kurikulum, sumber materi kurikulum, implementasi kurikulum, evaluasi 

kurikulum, dan hal-hal yang didasarkan pada kebutuhan dan prediksi akan 

keadaan dimasa mendatang.
34

  

Peran kurikulum sangat penting untuk pengembangan materi dan 

model materi seperti apa yang ingin disampaikan oleh suatu lembaga 

pendidikan. Dalam hal ini adalah kurikulum pendidikan pesantren yang 

mempunyai keinginan tertentu serta dipengaruhi oleh muatan ideologis 

keagamaan tertentu, di wilayah sistem pembelajaran pesantren membuat 

pesantren menyerap banyak hal dari lingkunganya. Dengan proses tersebut, 

pesantren mampu bertahan dalam kurun waktu yang lama.  

Implementasi pengembangan kurikulum dalam suatu lembaga 

pendidikan menjadi sangat penting untuk dijadikan bahan kajian, mengingat 

kurikulum itu sifatnya dinamis, baik di level pendidikan nasional, atau 

                                                 
33

 Oemar Hamalik, Ibid, hlm. 186 



19 

 

 

 

bahkan secara kelembagaan pendidikan yang menyimpan visi serta misi 

tertentu. Dalam lembaga pendidikan selain kita mengenal madrasah dan 

pesantren.  

Perubahan dan dinamika pendidikan Islam memberikan tantangan 

terhadap keberadaan lembaga pendidikan tradisional seperti pesantren. Tidak 

banyak pesantren yang mampu bertahan. Kebanyakan tergusur sistem 

pendidikan umum atau setidak-tidaknya menyesuaikan diri dan mengadopsi 

sedikit banyak isi dan metodologi pendidikan umum.
35 Respon pesantren 

dalam menghadapi tantangan tersebut paling tidak dilakukan denga dua cara, 

yaitu; pertama, merevisi kuikulumnya dengn memasukkan semakin banyak 

mata pelajaran umum atau bahkan ketrampilan umum; kedua, membuka 

kelembagaan dan fasilitas pendidikanya bagi kepentingan pendidikan umum.  

Di beberapa pesantren bahkan ada yang mendirikan lembaga 

pendidikan umum yang berada dibawah sistem depertemen pendidikan dan 

kebudayaan; bukan sistem pendidikan agama yang di bawah Kementrian 

Agama. Dengan kata lain, pesantren saat ini bukan hanya mendirikan 

madrasah, tetapi juga sekolah-sekolah umum, atau bahkan dalam banyak 

pesantren yang sudah mendirikan sekolah umum yang mengikuti sistem dan 

kurikulum Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan.  

Sistem pendidikan serta kurikulum pesantren kini menjadi diskursus 

bukan hanya sekedar karena kebijakan pengembangan kurikulum pendidikan 

                                                                                                                                      
34

 Oemar Hamalik, ibid, hlm 193.  
35

 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam; Tradisi dan Modernisasi di Tengah Tantangan 

Millenium III (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup dan UIN Jakarta Press), 117.  



20 

 

 

 

nasional yang selalu berubah, tetapi karena dinamisasi pesantren dalam 

mengembangkan kurikulum.
36

 Pesantren membentuk lembaga pendidikan 

formal yang menyerap muatan kurikulum yang dibutuhkan dalam konteks 

kebutuhan masyarakat akan pendidikan modern yang membutuhkan lembaga 

legal formal yang mampu mengeluarkan ijazah, sebagai suatu formalitas 

kelulusan dalam menjalani program pendidikan. Di sisi lain, penambahan 

mata pelajaran umum di dalam sekolah keagamaan (dalam hal ini adalah 

pesantren dan lembaga pendidikan Islam) merupakan suatu wujud tantangan 

kebutuhan zaman akan kebutuhan pendidikan yang memberikan orientasi 

pengajaran, dan pemberian bekal hidup yang berbeda. Kondisi seperti ini juga 

belaku pada pengembangan pendidikan Islam (terutama dalam 

pengembangan kurikulum pendidikan) pesantren.  

Pesantren awalnya hanya mengajarkan kitab kuning dan kitab 

berbahasa arab pegon yang menjelaskan tentang pembelajaran agama saja. 

Namun, dalam perjalanannya, juga mengembangkan kurikulumnya dengan 

membentuk lembaga pendidikan yang mengakomodir kepentingan 

masyarakat yaitu lembaga pendidikan madrasah dan sekolah. Dalam konteks 

ini, tentu secara filosofis pesantren juga mengalami perubahan. Perubahan 

kerangka filosofis tersebut adalah dasar pesantren dalam hal mengakomodir 

kebutuhan masyarakat melalui sistem pendidikannya.
37

 Pada saat yang sama, 

                                                 
36

 Juanis Juanis, Pengelolaan Pendidikan Pada Pondok Pesantren, Intelektualita, Journal 

of Education Scienes and Teacher Training, Vol 10. No. 02, 2021 
37

 Zaini Tamim, Dinamika Perkembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren; Satu 

Analisis Filosofis,  EL-BANAT: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan Islam , 8 (1), 1-21, 2018 



21 

 

 

 

pesantren juga tidak ingin kehilangan momentum untuk menyelenggarakan 

pendidikan sesuai dengan visi serta ideologi keagamaan yang dibawanya.  

  

1. Historiografi Perubahan Pesantren  

Secara historis, aliran formalistik-legalitsik Islam (biasanya adalah 

varian dari Islam pembaharu) yang mengemban Negara telah bertahan 

dibandingkan dengan golongan filsafat rasionalistis serta berkiblat pada 

“kebendaan” dalam pengertianya tentang pengetahuan dan pedagogik 

(aliran mistik selalu ada sebagai “subkultur”). Praktek pelaksanaan 

pedagogik lebih banyak ditentukan oleh perolehan ilmu pengetahuan yang 

berasal dari studi, pengkajian naskah kuno (filologi), tulisan-tulisan 

keagamaan yang turun temurun dan kurang diakibatkan oleh pemikiran-

pemikiran kreatif dan penggunaan akal yang mandiri. Dengan maksud 

untuk mengamankan naskah-naskah keagamaan yang telah disiapkan dan 

menjadikanya tradisi serta hanya mentolelir penafsiran-penafsiran, yang 

sejauh ini sesuai dengan tradisi dogmatis, maka upaya-upaya pendidikan 

telah memperoleh sifat penerus ilmu pengetahuan sebagai milik religious 

yang terjamin. Adapun secara isi telah disampaikan melalui pengkajian 

naskah secara intelektual.  

Mengingat serta menghafal di luar kepala pernyataan-pernyataan 

yang sebagianya tidak dapat dipahami, mungkin menjadi teknik yang 

sering dipakai di dunia pesantren, untuk membawa pengetahuan dalam 

ingatan melalui pengulangan-pengulangan, untuk menyimpanya serta 



22 

 

 

 

dapat mengingatnya kembali. Pelaksanaan yang sedikit menuntut 

penggunaan akal secara organis dan kreatif ini, telah cenderung 

menghindarkan stimulasi berfikir kreatif, stagnasi budaya dan khazanah 

Islam klassik mungkin karena hal ini.  

Dorongan-dorongan baru yang membebaskan hal tersebut barulah 

terjadi dengan adanya pertarungan rohaniah dengan budaya peradaban 

barat, yang mauk pada abad ke-19 sebagai akibat dari kolonialisasi. 

Namun hal ini baru akan dibahas pengertianya dalam hubunganya dengan 

pendidikan pembaruan Islam, sebagaimana mereka berkembang di 

Indonesia.38 Mengenai tipologi perubahan dan pembaharuan suatu 

organisasi, institusi pendidikan tidak lepas dari proses tersebut. Beberapa 

jalan perubahan akhirnya mengantarkan sesuatu pada bentuk tertentu 

dalam setiap skema perubahan. Dari beberapa macam kegiatan, 

perubahan-perubahan terserbut terlihat beberapa hal yang seragam dalam 

kasus organisasi dan lembaga pendidikan di Indonesia.  

Titik tolak pertama, yaitu melalui jalur pendidikan: beberapa 

organisasi Islam pada awalnya adalah ditujukan untuk menyelenggarakan 

pendidikan, pada akhirnya mereka memperluas cakupan organisasinya di 

bidang dakwah, lembaga sosial, pendidikan umum yang sedikit ditambah 

dengan pendidikan agama, pemeliharaan fasilitas kesehatan, 

pemberdayaan fakir miskin, penelitian agama, penerbitan buku, publikasi 

                                                 
38

 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial (Jakarta: P3M Perhimpunan  

 
Pengembangan Pesantren dan Masyarakat, 1987), hlm. 85. 



23 

 

 

 

ilmiah lain. Kegiatan-kegiatan ini kemudian berkembang dan dilanjutkan 

secara lebih luas dengan penambahan lembaga pendidikan sampai pada 

tingkat akademis baik pada bidang ilmu umum maupun ilmu agama. 

Semua kegiatan yang seperti ini hampir dapat kita temui disemua tempat 

dalam kegiatan pendidikan, yang muncul dari organisasi yang semula 

adalah organisasi pendidikan. Mengenai model yang seperti ini, contoh 

yang paling kelihatan adalah Muhammadiyah dan Jamiatul Wasilah.  

Jalur perubahan yang kedua adalah jalur perubahan pendidikan 

yang dimulai dari dakwah dan publikasi, dalam perkembangan selanjutnya 

hal itu akan merambah kepada penyelenggaraan kegiatan sekolah dan 

ditambah dengan kegiatan sosial dan penyelenggaraan fasilitas kesehatan. 

Contoh konkrit dari perubahan bentuk ini adalah organisasi persis. Persis 

merupakan organisasi kecil, tetapi berpengaruh karena publikasinya. 

Beberapa brosul dan majalah banyak diterbitkan. A Hassan dan M Natsir 

menjadi tokoh penting dalam organisasi tersebut, dan pada tahun 1936 

persis makin lama terlibat dalam nasionalisme dan aktivitas politik.  

Jalur ketiga dapat kita lihat dalam usaha besar di Jawa Barat dalam 

bentuk pengumpulan dan pengelolaan zakat. Kegiatan ini mendorong 

terciptanya organisasi baru dalam Islam. Pengumpulan dan pengelolaan 

zakat itu ternyata juga menjadi motor untuk organisasi kesejahteraan 

Islam, sampai ketika organisasi ini dilarang oleh pihak Jepang. Pada 

periode yang selanjutnya, pengumpulan zakat ini tidak menjadi inti 

organisasi besar lagi, melainkan hanya menjadi kegiatan sekunder dalam 



24 

 

 

 

organisasi tersebut. Titik tolak dari perkumpulan ekonomi seerti sarekat 

Islam dan persatuan ulama majalengka, dapat dipandang dari segi yang 

sama pada jalur ini.  Model perubahan jalur keempat dapat ditemukan 

dalam partai politik. di awali PSII, PERTI, NU, PARMUSI, yang memulai 

sebagai organisasi sosial ekonomi yang dianggap sebagai pelopor gerakan  

politik nasional. Masyumi mulai sebagai gerakan persatuan yang 

dibentuk dan disponsori oleh jepang, yang pada akhir tahun 1960 menjadi 

Parmusi. Sedangkan dua partai lainya bertitik tolak di bidang pendidikan. 

Dalam konstelasi politik Indonesia tahun 1950-1960-an, terjadi tekanan 

hebat dibidang politik dan sistem partai, karena keadaan di Indonesia 

hampir separuhnya dipolitisir.
39   

Oleh karena itu, hampir seluruh 

organisasi Islam terjun dilapangan politik, baik dengan mendirikan partai 

politik sendiri, atau menjadi onderbouw partai politik yang ada.  

Jalur kelima dapat kita amati perubahanya dalam Departemen 

Agama. Bagian bagian yang terdapat dalam Departemen Agama beberapa 

kali telah memperluas kitanya dengan aktif. Seperti kita lihat pada bagian 

pendidikan Departemen Agama tidak membatasi diri pada administrasi 

pendidikan Agama yang ada, tetapi juga melakukan dorongan besar untuk 

mengembangkan pendidikan Islam sebagai kebijaksanaan departemen 

tersebut. Contoh konkrit di antaranya adalah penyelenggaraan ibadah haji, 

lembaga amal zakat dan lain sebagainya.  

                                                 
39

Kareel A. Steenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah; Pendidikan Islam dalam Kurun 

Modern (Jakarta: LP3ES, 1986), hlm.157.  



25 

 

 

 

Jalur keenam dalam berbagai bentuk perubahan organisasi ini 

adalah dpat kita lihat bentuknya dalam organisasi dakwah. Organisasi 

dakwah ini melaksanakan tabligh yang dimulai pada permulaan abad ini. 

Akan tetapi kebanyakan organisasi dakwah tidak hanya mementingkan 

pemahaman dan penyempaian pengetahuan agama Islam yang lebih 

mendalam, melainkan juga melakukan pengumpulan zakat, pemeliharaan 

fakir miskin, usaha koperasi, simpan pinjam dan usaha ekonomi yang 

lainya, sebagai usaha untuk melakukan interaksi yang lebih baik tentang 

Islam.
40 

 

Bila modernisasi yang dimasukkan dari luar bertambahnya pada 

dominasi pihak luar dan pelemahan nilai- nilai sosial budaya yang 

memang tradisional dan independensi kelembagaan pesantren namu 

dirasakan memang relevan, maka pengaruh-pengaruh ini juga berbenturan 

dengan hati nurani pesantren dan tidak dapat lagi bersesuaian dengan 

peranan tradisional mereka, yakni peranannya di lingkungan.
41

 Hal ini 

sering terjadi ketika lembaga pendidikan pesantren dalam 

penyelenggarakan pendidikan formalnya mendatangkan tenaga pendidik 

yang sama sekali minim tentang pemahaman agama Islam, yang 

kadangkala di datangkan dari guru PNS yang mempunyai basis keilmuan 

eksakta dan minim pengetahuan mengenai keilmuan pesantren. Ketika ada 

upaya pembaruan yang dilakukan oleh pemerintah maupun tokoh terkait 

yang dirasa tidak berkesuaian dengan kearifan lokal pesantren maka hal ini 

                                                 
40

 Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah, 156-159.  



26 

 

 

 

akan menimbulkan masalah tersendiri terkait dengan respon dan dinamika 

perubahan tersebut.  

Minat yang meningkat terhadap modernisasi dan perubahan di 

dunia pesantren yang menigkat, terutama di kalangan para kiai dan ulama 

yang aktif dan berpandangan luas, terhadap pendidikan yang berorientasi 

terhadap lingkungan, pengembangan sumberdaya manausia dan lembaga 

pendidikan yang maju dan modern pada hakikatnya boleh jadi disebabkan 

oleh peranan Negara yang selalu bertambah dominan, yang memasuki 

semua bidang kehidupan sosial dan memperkecil pengaruh kepemimpinan 

Islam.
42

 Hal ini dapat kita temukan kenyataanya melalu banyaknya 

intervensi pemerintah dalam penyelenggaraan pendidikan pesantren, 

intervensi pemerintah sangat mendalam sehingga berengaruh kepada arah 

pengambilan kebijakan terkait muatan mata pelajaran dan orientasi 

pengembangan kurikulum, wacana tentang bantuan pesantren dan 

sertifikasi ulama adalah contoh nyata mengenai bagaimana pemerintah 

turut campur tangan terhadap berbagai perubahan yang dilakukan di dunia 

pesantren dan lembaga pendidikan Islam.   

2. Respon Pesantren Terhadap Perubahan Zaman   

Perubahan akan selalu berkaitan dengan konteks kekinian dan 

mengenai pergeseran waktu dan perubahan masa yang telah berkembang, 

tidak hanya memperoleh pengeuatan dan relevansi mengenai fungsi dan 

substansi model perubahan itu sendiri. Perubahan dan hakikat perubahan 

                                                                                                                                      
41

 Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, 189.  



27 

 

 

 

itu sendiri juga mempunyai landasan keagamaan, seolah-olah Islam sudah 

memprediksikan bahwa perubahan itu merupakan suatu kelayakan dalam 

segala sesuatu yang sedang dan akan mengalami perkembangan.  

Perubahan yang dirumuskan dalam ajaran Islam secara umum, 

memiliki landasan teologis normatif. Ada dua ayat yang dapat dijadikan 

rujukan yaitu:  

ؼَوِّثاَخُ َُُٚ ُ  ُٖٓ ُِّٓ ُٖ ُٚ ُت٤َْ ٣ُُْٖذ٣ََْ  ٓ َُٝ ُٚ ِْل  َٗٚ ُُخَ ٣ُُْٖذَْلظَٞ  شُ ُٓ  ْٓ ُٕ ُاّلل ُُأَ ُلَُُاّللَُُإ 

٤ِّشُ  َـ ا٣ُ  َُٓ ُّ ْٞ ٝاُُْدَر ٠ُت وَ ٤ِّش  َـ ا٣ُ  َُُْْٓ  ٜ ْٗل غ  إ رَاُت أَ ُّ ُاّلل ُُأسََادََُُٝ ْٞ ُكلََُُع ٞءا ُُت وَ
شَدُ  اَُُٚ َُُٓ َٓ َُٝ َُُْٜٖ ُِّٓ ُٚ ُٖد ٝٗ   ُٓ ٍُ ا َُٝ﴿١١﴾ 

 

Artinya : Sesungguhnya Allah tidak merobah Keadaan sesuatu kaum 

sehingga mereka merobah keadaan yang ada pada diri mereka 

sendiri. dan apabila Allah menghendaki keburukan terhadap 

sesuatu kaum, Maka tak ada yang dapat menolaknya; dan 

sekali-kali tak ada pelindung bagi mereka selain Dia.
43  

 

Dalam sejarah pendidikan Islam, pembaruan dalam hal pendidikan 

Islam sudah terjadi sejak masa Rasulullah sampai pada saat ini. Pembaruan 

dan perubahan tersebut tidak lepas dari ada respon dari realitas dan 

kebutuhan yang terus bergerak, termasuk pada tuntutan modernitas dan 

pengembangan kelembagaan. Dengan demikian, pembaruan dan 

perubahan bukanlah hal yang baru dalam dunia pendidikan Islam, dan 

sudah tentu merupakan bentuk keniscayaan dari sebuah perkembangan.  

Pembaruan dan perubahan dalam dunia pendidikan Islam, seperti 

pendapat Wahjosumido, dapat dibagi kedalam dua bentuk: direncanakan 

atau tidak direncanakan. Pembaruan dan perubahan untuk sebuah 

                                                                                                                                      
42

 Ziemek, Ibid., hlm. 190.   



28 

 

 

 

perkembangan dapat direncanakan bisa terjadi karena adanya dorongan 

pimpinan kelembagaan, factor internal organisasi, atau akibat dorongan 

perkembangan lingkungan. Sedangkan pembaruan dan perubahan yang 

tidak direncanakan, hal ini bisa terjadi lantaran banyak disebabkan 

ketidakpuasan para anggota organisasi terhadap situasi yang ada.
44 

 

Perubahan dalam kaitanya dengan institusi pendidikan, maka kata 

modernisasi merupakan bentuk perubahan yang paling sering terjadi. 

Ketika mengkaji pendidikan dan modernisasi, paling tidak ada lima 

variabel yang mempengaruhi pembaruan pendidikan.
45

 Kelima variabel 

ini, menurut Ali Anwar, dapat pula diterapkan kepada pembaruan 

pendidikan Islam dalam konteks Indonesia secara keseluruhan: Pertama, 

Ideologis-normatif. Perubahan orienatasi ideologis yang diekspresikan 

menurut norma sistem pendidikan untuk memperluas dan untuk 

memperkuat norma tersebut dalam membentuk wawsan peserta didik. 

Ketika terjadi perubahan orientasi pemahaman keislaman, semua 

pemahaman konservatif tradisional pesantren, lambat lain berubah menjadi 

islam yang lebih modern dan kritis terhadap tradisi modernisasi. Dalam 

kerangka ini, pendidikan dipandang sebagai suatu instrument terpenteng 

bagi pembinaan nation building.  

                                                                                                                                      
43

 Q.S. al-Ra‟d: 11.   
44

 Lihat Mujammil Qomar, Pesantren; Dari Transformasi Metodologi Menuju 

Demokratisasi Institusi (Jakarta: Erlangga, 2002), 216.  
45

 Ali Anwar, Pembaruan Pendidikan di Pesantren Lirboyo Kediri (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2011), 29.   



29 

 

 

 

Kedua, mobilitas politik. Pergeseran orientasi politik juga 

menuntuk pembaruan pendidikan untuk mendidik, mempersiapkan, dan 

menghasilkan kepemimpinan modern dan innovator yang dapat 

memelihara dan meningkatkan kecenderungan politik itu. Ketiga, 

mobilisasi ekonomi: kebutuhan akan tenaga kerja yang handal menuntut 

sistem pendidikan untuk mempersiapkan anak didik menjadi SDM yang 

unggul dan mampu mengisi berbagai lapangan kerja yang tercipta dalam 

proses pembangunan. Difersifikasi yang terjadi dalam sector-sektor 

ekonomi, bahkan mengharuskan sistem pendidikan untuk melahirkan 

SDM yang mempunyai spesialisasi dalam berbagai bidang profesi. Dalam 

konteks ini, lembagalembaga pendidikan Islam tidak memadai lagi sekedar 

lembaga transfer dan transmissi ilmu-ilmu Islam, tetapi sekaligus juga 

harus dapat memberikan ketrampilan dan keahlian.  

Keempat, mobilisasi sosial. peningkatan harapan bagi mobilisasi  

sosial dalam modernisasi menuntut pendidikan memberikan akses kearah 

tersebut. Pendidikan tidak cukup lagi sekedar pemenuhan kewajiban 

menuntut ilmu belaka, tetapi juga harus memberikan modal dan 

kemungkinan akses bagi peningkatan sosial. Kelima, mobilisasi kultural. 

Modernisasi yang menimbulkan perubahan-perubahan cultural menuntut 

sistem pendidikan untuk mampu memelihara stabilitas dan 

mengembangkan warisan kultural yang kondusif bagi pembaruan.
46 

 

                                                 
46

 Ibid., 33-34.  



30 

 

 

 

Dalam rangka merespon kelima variabel di atas, dalam tulisan Ali 

Anwar, Azyumardi Azra menambahkan tiga variabel pendidikan yang 

harus diperbaharui, di antaranya:
47

 Pertama, modernisasi administratif. 

Modernisasi menuntut differensiasi sistem pendidikan untuk 

mengantisipasi dan mengakomodasi berbagai kepentingan differensiasi 

sosial, teknik dan manajerial. Antisipasi dan akomodasi tersebut haruslah 

dijabarkan dalam bentuk formulasi adopsi, dan implementasi kebajakan 

pendidikan.  

Kedua, differensiasi struktural. Pembagian dan difersifikasi 

lembaga-lembaga pendidikan sesuai dengan fungsi-fungsi yang 

dimainkanya. Dengan demikian, dalam masyarakat yang tengah 

mengalami proses modernisasi, lembaga pendidikan yang bersifat umum 

saja tidak lagi memadai. Pendidikan haruslah memberikan peluang dan 

bahkan menghasruskan pembentukan lembaga-lembaga pendidikan khusus 

yang di arahkan untuk mengantisipasi differensiasi sosial-ekonomi yang 

terjadi. Ketiga, ekspansi kapasitas. Perluasan sistem pendidikan untuk 

menyediakan bagi sebanyak-banyaknya peserta didik sesuai dengan 

kebutuhan yang dikehendaki berbagai sektor masyarakat. ekspansi 

kapasitas itu harus disertai dengan memperhitungkan kebutuhan berbagai 

sektor masyarakat, khususnya mengenai lapangan kerja yang tersedia.
48 

 

Perubahan pada setiap zaman dan institusi pendidikan merupakan 

sebuah keniscayaan, dalam kaitanya dengan pengembangan kurikulum dan 

                                                 
47

 Anwar, Pembaruan Pendidikan di Pesantren Lirboyo Kediri, 30-31.  



31 

 

 

 

pengembangan kelembagaan pesantren, beberapa respon terhadap 

perubahan yang diutarakan oleh Nurcholis Madjid bisa dikemukakan 

sebagai berikut:
49 

Pertama, kelompok pertama yang merupakan kelompok 

terbesar atau mayoritas dalam merespon perubahan kelembagaan dan 

transformasi pesantren, yaitu kelompok yang menyadari dirinya apakah 

bernilai baik ataukan bernilai kurang baik. Sikap seperti ini menempatkan 

perubahan zaman sama sekali dianggap tidak berpengaruh terhadap 

tatanan kelembagaan pesantrenya. Sikap apriori yang seperti ini dimiliki 

banyak pemimpin pesantren dalam sekala yang sangat umum.  

Kedua, kelompok yang menurut anggapan seseorang yang fanatik 

terhadap model dan situasi tertentu. Mereka dengan mudah begitu saja 

menilai bahwa pesantren dengan segala aspeknya adalah positif dan 

mutlak untuk dipertahankan. Hal ini menyatakan bahwa pandangan 

mayoritas  

B. Sejarah Makna Pégon  

Kehadiran Islam di Nusantara telah memunculkan peradaban baru, 

yang dalam konteks Jawa disebut Peradaban Jawa-Islam (Islamic-Javanese 

Civilization).
50

 Dalam kaitan ini, aksara pégon merupakan bagian dari 

peradaban baru tersebut. Penggunaan aksara pégon dalam peradaban Jawa-

Islam ditujukan untuk menyebarkan ajaran atau nilai-nilai Islam sehingga 

masyarakat yang tidak memahami aksara Arab, melalui aksara pégon bisa 

                                                                                                                                      
48

 Azra, Pendidikan Islam, 34-35.  
49

 Nurcholish Madjid, Islam, Kerakyatan dan Ke-Islaman (Bandung: Mizan, 1994), 226.   



32 

 

 

 

memahami agama Islam. Menurut Titik Pujiasti, penggunaan aksara pégon 

sudah meluas dari tujuan awalnya sebagai penyebaran agama. Dalam 

artikelnya “Pégon Scripts: Tangible Identity of Islamic Javanese”, Pujiastuti 

menegaskan bahwa aksara pégon juga digunakan sebagai media penulisan 

teks keagamaan, media penulisan teks kesastraan dan media penulisan surat. 

Tulisan ini memperhatikan aspek pertama, yaitu aksara pégon sebagai media 

penulisan teks keagamaan.
51

  

Aksara pégon yang dimaksudkan dalam tulisan ini adalah ejaan 

Jawa dengan menggunakan huruf Arab atau lebih tepatnya huruf Arab yang 

dimodifikasi dengan ejaan di Indonesia (jawi). Penulisan aksara Arab pégon 

menggunakan semua aksara Arab Hijaiyah, dilengkapi dengan konsonan 

alfabet Jawa (dentawyanjana) yang ditulis dengan aksara Arab yang telah 

dimodifikasi. Kata Pégon sendiri berasal dari kata berbahasa Jawa pégo, 

yang artinya menyimpang, menyimpang dari literatur Arab juga dari literatur 

Jawa, “ora lumrah anggone ngucapake.”
52

 Huruf-huruf dalam aksara Pégon 

ini bisa dikatakan sebagai aksara nyleneh, karena tatanannya yang agak 

berbeda dengan bahasa aslinya (Arab bukan, Jawa juga bukan).   

                                                                                                                                      
50

H.J. De Graaf, Kerajaan - Kerajaan Islam Di Jawa : Peralihan Dari Majapahit Ke 

Mataram (Jakarta: Grafiti Pers, 1989).  
51

http://staff.ui.ac.id/system/files/users/titik.pudjiastuti/publication/pegonscriptstangibleid

entityofislamicjavanese.pdf. Diakses tanggal 24 April 2020.  
52

 Makna ini dberikan Mas Kromopawirto dalam bukunya Kawruh Aksara Pegon 

(Madiun, 1867) sebagiamana dikutip dari   

http://staff.ui.ac.id/system/files/users/titik.pudjiastuti/publication/pegonscriptstangibleid

entityofislamicjavanese.pdf.   

http://staff.ui.ac.id/system/files/users/titik.pudjiastuti/publication/pegonscriptstangibleidentityofislamic
http://staff.ui.ac.id/system/files/users/titik.pudjiastuti/publication/pegonscriptstangibleidentityofislamic


33 

 

 

 

Penamaan pégon sendiri memiliki sebutan yang sangat banyak dan 

beragam. Pégon di daerah Malaysia disebut dengan aksara Jawi,
53

 di 

kalangan pesantren disebut dengan aksara Arab pégon, sedangkan di Sunda, 

aksara ini dikenal dengan istilah gundil,
54

 sedangkan di kalangan yang lebih 

luas, aksara  Arab pégon dikenal dengan istilah aksara Arab-Melayu karena 

ternyata huruf Arab berbahasa Indonesia ini telah digunakan secara luas di 

kawasan Melayu mulai dari Terengganu (Malaysia), Aceh, Riau, Sumatera, 

Jawa (Indonesia), Brunei, hingga Thailand bagian selatan.
55

  

Aksara pégon muncul sekitar  tahun 1200 M / 1300 M bersamaan 

dengan masuknya ajaran Islam di Indonesia. Menurut catatan lain, huruf 

pégon muncul sekitar tahun 1400 M yang digagas oleh RM. Rahmat atau 

lebih dikenal dengan sebutan Sunan Ampel di Pesantren Ampel Dentha 

Surabaya. Sedangkan menurut pendapat yang lain, penggagas huruf pégon 

adalah Syarif Hidayatullah atau Sunan Gunung Jati Cirebon.
56

    

Dalam perkembangannya, tulisan pégon itu tidak hanya 

menggunakan Bahasa Jawa saja tapi juga dipakai di daerah Jawa Barat 

dengan menggunakan Bahasa Sunda, di Sulawesi menggunakan Bahasa 

Bugis, dan di wilayah Sumatera menggunakan Bahasa Melayu. Menurut 

Denys Lombard, menjelang tahun 1880 aksara Arab masih digunakan luas 

                                                 
53

 Perbedaan utama antara aksara  Jawi dan Pégon adalah bahwa yang terakhir sering 

ditulis dengan tandatanda vokal. Karena bahasa Jawa mengandung lebih banyak aksara swara 

(tanda-tanda vokal) daripada bahasa Melayu, tanda-tanda vokal harus ditulis untuk menghindari 

kebingungan.  
54

 Nurtawab, “Qur‟anic Translation in Malay, Javanese and Sundanese,” 39–55.  
55

 Jajang A Rohmana, Sejarah Tafsir Al-Qur‟an Di Tatar Sunda (Bandung: Mujahid Press, 

2014), 44.  



34 

 

 

 

untuk menuliskan Bahasa Melayu dan beberapa bahasa setempat (seperti 

Bahasa Aceh atau Minangkabau).
57

 Terlepas dari itu, karya pertama yang 

dianggap menggunakan aksara ini adalah manuskrip Masāil al-Ta`līm yang 

tertulis di atas dluwang bertajuk tahun 1623.
58

  

Aksara pégon memiliki peran penting dalam mengembangkan 

tradisi literasi di kalangan masyarakat Nusantara. Pada masa penjajahan 

Belanda, sebelum tulisan latin diajarkan di sekolah-sekolah, seringkali aksara 

Arab dipergunakan dalam surat menyurat. Aksara pégon juga sering 

digunakang dikampung-kampung, hal ini berlangsung sampai masa awal 

kemerdekaan. Kondisi ini terjadi karena masyarakat saat itu banyak sekali 

yang masih buta aksara latin tetapi tidak buta aksara Arab, karena mereka 

sekurang-kurangnya dapat membaca aksara Arab, baik untuk membaca Al-

Qur‟an maupun menulis surat dalam bahasa daerah dengan aksara Arab.
59

 

Bahkan di beberapa daerah tradisi tulis muncul ketika aksara pégon ini cukup 

memasyarakat, dari yang sebelumnya hanya mengenal tradisi lisan seperti 

Aceh, Minangkabau, Ternate dan Banjar.
60

  

                                                                                                                                      
56

 http://misykat.lirboyo.net/mengenal-warisan-walisongo-huruf-pégon/ diakses tanggal 

28 Juni 2019.  
57

 Denys Lombard, Nusa Jawa:Silang Budaya Jilid I (Jakarta: PT. Gramedia Pustaka 

Utama, 2000), 164.  
58

 "Southeast Asian manuscripts digitised through the Ginsburg Legacy - Asian and 

African studies blog". https://britishlibrary.typepad.co.uk/asian-and-african/2015/02/southeast-

asian-manuscripts-digitised-through-the-ginsburglegacy.html. diakses April 2020.  
59

 Juwairiyah Dahlan, Metode Belajar Mengajar Bahasa Arab (Usaha Nasional, 1992), 

29.  
60

 Uli Kozok dan Annabel Teh Galop menemukan dalam penelitian mereka mengenai 

penulisan karya yang menggunakan aksara local sebelum kemunculan aksara pégon. Oman 

Fathurahman, Filologi Indonesia : Teori Dan Metode, Cet.1 (Prenadamedia group, 2015), 128; Uli 

Kozok, Kitab Undang-Undang Tanjung Tanah : Naskah Melayu Yang Tertua, Ed. 1. (Yayasan 

Obor Indonesia, 2006), 1; Annabel Teh Gallop, Golden Letters : Writing Traditions of Indonesia = 

Surat Emas : Budaya Tulis Di Indonesia, Cet. 1 (British Library, 1991), 71.  

http://misykat.lirboyo.net/mengenal
http://misykat.lirboyo.net/mengenal


35 

 

 

 

Seiring dengan terjadinya islamisasi, aksara pégon menjadi alat 

komunikasi tertulis bagi masyarakat Nusantara. Aksara ini menggantikan 

beberapa aksara yang berkembang sebelumnya, seperti aksara Rencong, 

Lampung, Jawa, Bugis-Makassar dan lainnya.
61

 Ratusan buku telah dikarang 

dan ditulis dengan menggunakan aksara pégon. Buku-buku tersebut 

membahas berbagai aspek, antara lain ibadah, hikayat, tasawuf, sejarah para 

nabi dan rasul serta buku-buku roman sejarah.  Menurut Koentjaraningrat, 

dalam kesusasteraan Jawa ada juga karya-karya yang ditulis dengan aksara 

pégon, khususnya untuk kesusasteraan Jawa yang bernuansa Islam.
62

 Oleh 

karena itu wajar jika tulisan pégon dianggap menyimpan banyak informasi 

masa lalu terkait adat, sastra, budaya dan agama di Nusantara.
22

 Bahkan, 

melalui aksara pégon ini, masyarakat Nusantara mulai terhubungkan secara 

politis dengan komunitas yang lebih besar, khususnya masyarakat Muslim, 

yang lebih dulu menggunakan aksara Arab untuk menuliskan bahasa mereka 

seperti Persi, Urdu, Turki dan lainnya yang sama-sama memiliki tradisi 

aksara pégon. A.H. Johns bahkan menyebut, gejala ini sudah melanda 

kawasan Islam di Spanyol, Turki, Iran dan Asia Selatan pada abad ke-11.
63

  

                                                 
61

Islam memiliki peran yang paling signifikan atas muncul dan berkembanganya aksara 

ini di Nusantara, tentu dengan adanya intervensi politis maupun ideologis dari kalangan yang 

berpengaruh, seperti argumentasi bahwa aksara ini yang digunakan untuk menuliskan Al-Qur‟an. 

Sultan Bima (1645) pernah memerintahkan agar Kronik Istana ditulis di atas kertas “dengan 

memakai Bahasa Melayu dengan rupa tulisan yang diridlai Allah Ta‟ala Fathurahman, Filologi 

Indonesia : Teori Dan Metode, 127.  
62

 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Balai Pustaka, 1984), 20.  

22
Fathurahman, Filologi Indonesia : Teori Dan Metode, 123.  
63

A.H. Johns, “‟Penerjemahan‟ Bahasa Arab Ke Dalam Bahasa Melayu,” in Sadur: 

Sejarah Terjemahan Di Indonesia Dan Malaysia, ed. Henri Chambert-Loir (Jakarta: Gramedia, 

2009), hlm. 50.  



36 

 

 

 

Aksara pégon telah membuat masyarakat Muslim Nusantara yang 

semula berada di wilayah pinggiran menjadi bagian dari mainstream dunia 

Islam. Hal ini dibuktikan dengan adanya jaringan ulama di wilayah 

Nusantara dengan ulama-ulama di pusat keilmuan Islam saat itu, yaitu 

Makkah dan Madinah. Jaringan tersebut tidak hanya melibatkan ulamanya 

saja akan tetapi juga karya-karya para ulama Jawi, atau sering disebut dengan 

Ashabul Jawiyin yang tidak hanya tersebar di Nusantara saja melainkan juga 

di kalangan masyarakat Haramain, bahkan tidak sedikit karya-karya ulama 

Nusantara yang diterbitkan di sana. Fenomena ini salah satunya hasil dari 

penggunaan aksara pégon dalam budaya literasi ulama Nusantara.  

Penggunaan aksara Arab Pégon dalam karya tulis tentang Al-

Qur‟an sudah dikenal sejak Abd al-Rauf al-Singkili menulis karyanya 

Tarjumān al-Mustafid. Karya ini ditulis dengan menggunakan aksara pégon 

yang dikenal dengan aksara Melayu-Jawi. Namun, penggunaan bahasa 

Melayu membuat karya-karya beraksara Melayu-Jawi kurang bisa 

berkembang secara luas. Hal ini disebabkan budaya “latinisasi” yang 

dikembangkan Belanda dengan memperkenalkan aksara latin. Budaya 

“latinisasi” ini memunculkan media massa yang menggunakan aksara latin 

seperti Medan Prijaji (1906), Utusan Hindia Belanda (1914), Al-Islam 

(1916), Neraca (1916), dan lainnya. Sejak itu, penggunaan aksara latin mulai 

berkembang luas, meskipun beberapa karya keagamaaan masih tetap 

menggunakan aksara Melayu-Jawi. Sejak Bahasa Indonesia disosialisasikan 



37 

 

 

 

sebagai bahasa pemersatu saat Sumpah Pemuda tahun 1928, penggunaan 

aksara Latin juga mulai digunakan dalam penulisan Tafsir.   

Proses latinisasi yang demikian massif di Sumatra abad 18-19 

tidak banyak berpengaruh dalam penulisan karya tafsir Al-Qur‟an di Jawa. 

Penerjemahan dan penafsiran Al-Qur‟an ke dalam bahasa Jawa memiliki 

sejarah yang cukup panjang dan unik, karena karya-karya tersebut 

berkembang dan ditulis dalam beragam aksara: Jawa, Arab pégon dan latin.
64

 

Penggunaan aksara pégon di kalangan pesantren sangat diperlukan untuk 

mempermudah para santri dan lingkungan pesantren mempelajari kandungan 

Al-Quran Hadis yang berbahasa Arab. Penggunaan aksara pégon yang cukup 

massif dalam setiap kegiatan di pesantren menyebabkan munculnya karya-

karya Tafsir Al-Qur‟an yang ditulis oleh para ulama dari lingkungan 

pesantren.   

Gramatika dalam suatu bahasa menjadi hal yang mutlak untuk 

dipelajari. Gramatikal tersebut menjadi acuan dalam penulisan sebuah 

kalimat. Sebagaimana literatur bahasa Arab yang mempunyai pakem bahasa 

yang disebut nahwu sharaf, begitupun juga dalam penulisan kalimat 

menggunakan aksara pégon. Secara tertulis, pakem asli dari aksara pégon 

memang belum pernah ditemukan. Namun, melihat dari beberapa kitab yang 

ditulis dengan menggunakan bahasa daerah dengan menggunakan aksara 

                                                 
64

 Naskah dengan kode IS.1 dengan judul Tafsir al-Qur‟an Primbon karya Syekh Imam 

Arga, naskah 134 SB 12 berjudul Tafsir Al-Qur‟an Saha Pethikan Warna-Warni menggunakan 

aksara Pégon , sementara Tafsir Quran Jawen (1930), Kur‟an Winedhar (1938) dan Kitab Kur‟an 

(1958) dan lainnya menggunakan aksara Jawa.  



38 

 

 

 

pégon, terdapat beberapa huruf yang semuanya hampir mirip dan 

perbedaannya hanya tertuju pada pembubuhan huruf vokal saja. Pakem dari 

huruf pégon adalah modifikasi huruf Arab yang ditranslitrasikan dalam 

huruf-huruf carakan (aksara Jawa), dan bermetafora menyesuaikan diri 

dengan huruf abjad (hal ini diistilahkan dengan abajadun). Dalam abjad 

Arab, dikenal huruf-huruf sebagai berikut:  

 

 ظُُعُُؽُُفُُمُُىٍُُُُُُُُُُُّٕٝٙلُء١ُُدُرُسُصُطُػُصُضُطُُُاُُبُخُزُجُحُر.

Dari aksara Arab di atas, beberapa yang diambil untuk aksara 

Pégon adalah:   

 ُابُخُجُدُسُطُطُعُفُى١ٍُُُُُُّٕٙٝ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tabel 2.1: 

Transkipsi huruf Pegon ke dalam huruf Jawa 

 

„‟Dalam tabel tersebut di atas terlihat adanya berbagai 

pembawuran (istilah pesantren untuk menilai pada perkara yang diplesetkan) 



39 

 

 

 

huruf Arab yang memang tidak sesuai literatur bahasa aslinya. Itu bisa dilihat 

dari beberapa kaidah-kaidah dalam penulisannya. Seperti huruf (ca) yang 

ditulis dengan menggunakan huruf arab (Jim) dengan titik tiga (چ). 

Kemudian (Po) menggunakan huruf (Fa‟) dengan tiga titik diatas (ڤ). Aksara 

(Dha) menggunakan huruf (Dal) dengan tiga titik diatas (ڎ). Aksara jawa 

(nya) menggunakan huruf (Ya‟) dengan tiga titik di atas (ؿ). Serta aksara Jawa 

(nga) dengan menggunakan huruf arab („Ain) dengan tiga titik (ڠ)  dan tha 

dengan huruf (ṭa‟). dengan titik tiga di atas tha (ڟ ).
65

 Ada sedikit perbedaan 

yang terkadang muncul dalam transliterasi pégon ini, seperti (ga) yang 

kadang ditransliterasikan dengan (kaf) dengan satu titik  ( ݢ ) atau tiga titik ( 

 ,Ada tujuh aksara yang tidak dikenal dalam abjad Arab, yaitu ca, pa, dha .(ؿ

nya, ga, tha dan nga. Dari ketujuh aksara ini 5 aksara digunakan dalam 

aksara Melayu Jawi,  yaitu ca, pa, nya, ga, nga. Sehingga hanya ada 2 aksara 

yang otentik pégon, yaitu nga (ڠ)  dan tha (ڟ ).  

1. Aksara Pégon dalam Literasi Pesantren 

Penulisan tafsir pesantren selain identik dengan aksara pégon 

juga disajikan dengan model terjemah gandhul. Terjemah gandhul bisa 

diartikan sebagai terjemahan kata demi kata. Model terjemah seperti ini 

bagi seorang pembaca bisa menjadi sarana pembelajaran bahasa  

Arab, khususnya dalam hal kosa kata. Terjemahan kata ditulis di 

bawah setiap kata dari ayat Al-Qur‟an yang dicantumkan. Model 

                                                 
65

 http://misykat.lirboyo.net/mengenal-warisan-walisongo-huruf-pégon. Diakses tanggal 2 

Nopember 2019.  



40 

 

 

 

pemaknaan seperti ini menjadi sangat penting bagi seseorang karena bisa 

mengetahui makna setiap kata dalam sebuah kalimat,yang pada gilirannya 

akan sangat menentukan makna ayat secara keseluruhan. Model terjemah 

gandhul ini juga menyertakan keterangan posisi setiap kata sehingga akan 

menghindarkan kesalahan dalam menjelaskan makna secara kebahasaan. 

Menurut Frans Rosenzweig sebagaimana dikutip Saifuddin, model 

penerjemahan teks dengan makna gandhul merupakan tahap permulaan di 

mana hasil terjemahan tidak semata dimaksudkan untuk pemahaman 

pembaca melalui penggunaan bahasa sasaran yang mudah dimengerti, 

tetapi menjadi alat bantu untuk memahami bahasa asing sesuai dengan 

gramatikanya.
66

 Oleh karena itu, dalam terjemahan antar-baris ini setiap 

kata diberikan model terjemahan yang menunjukkan struktur setiap kata 

dalam sebuah kalimat. Aksara pégon model terjemah gandhul dalam 

tradisi tafsir pesantren merupakan ha yang tidak bisa dipisahkan.  

Terkait dengan karya-karya yang bersifat terjemahan, model 

terjemahan antar-baris atau terjemahan gandhul memiliki argumentasi 

tersendiri. Selain sebagai alat bagi pembelajaran bahasa Arab, alasan 

penerjemahan gandhul dipilih karena dengan model ini teks asli masih 

tetap terjaga dan dipertahankan. Penerjemahan secara langsung lebih 

dekat kepada penafsiran, apalagi ketika teks asli tidak disertakan. Ketika 

teks asli tetap dipertahankan, secara moral juga berarti bahwa pengarang 

                                                 
66

 Saifuddin, “Tradisi Penerjemahan Al-Qur‟an Ke Dalam Bahasa Jawa Suatu Pendekatan 

Filologis,” SUHUF Jurnal Pengkajian Al-Qur‟an Dan Budaya, 2013, 239, 

https://doi.org/10.22548/SHF.V6I2.28. 

https://doi.org/10.22548/SHF.V6I2.28


41 

 

 

 

teks tersebut tetap dihormati dan ini menjadi bagian dari tradisi pesantren 

yang dikenal sangat mempertimbangkan adab/sopan dalam proses belajar-

mengajar. Apalagi jika yang diterjemahkan adalah AlQur‟an.
67

  

2. Fungsi Aksara Pégon dalam Tafsir Pesantren  

a.     Penerjemahan  

Sebagaimana sudah disampaikan sebelumnya, karya intelektual 

pesantren sangat akrab dengan model terjemah gandhul (makna gandhul) 

atau terjemah antar-baris. Penulisan terjemah Al-Qur‟an dengan metode 

gandhul mempermudah masyarakat lokal Jawa dalam memahami Al-

Qur‟an. Hal ini dapat dilihat pada ketiga contoh kitab tafsir di atas, 

pemaknaan secara gandhul atau antar-baris yang disampaikan oleh para 

penulis memiliki fungsi penerjemahan word by word atas ayat-ayat Al-

Qur‟an. Pemaknaan word-by-word ala makna gandhul ini memiliki tiga 

urgensi. Pertama, setiap pembaca bisa mengetahui makna setiap kata dari 

ayat-ayat Al-Qur‟an, tentu saja dalam bahasa Jawa. Dalam konteks ini 

makna gandhul dalam karya tafsir pégon menjadi semacam kamus 

“Bahasa Arab-Jawa” yang disuguhkan oleh penulisnya, yang 

memudahkan pembaca untuk mengetahui makna dari kata-kata dalam Al-

Qur‟an. Kedua, mengetahui keragaman diksi yang digunakan oleh para 

penulis Kitab tafsir pégon dalam memaknai kata-kata dalam Al-Qur‟an, 

sehingga bisa memperlihatkan keunikan dari kitab tafsir tersebut. Ketiga, 

                                                 

 



42 

 

 

 

Mengetahui gaya penerjemahan yang dilakukan oleh penulis tafsir 

tersebut. Ketiga urgensi tersebut memperlihatkan tradisi intelektual 

penulis dan konteks masyarakat pembacanya. Maka penulisan terjemahan 

antara satu kitab dengan lainnya terdapat perbedaan diksi dan ”gaya” 

penulisan.  

Berikut contoh penerjemahan QS. Al-Fātiḥah (1): 1, yakni ayat 

yang berbunyi: 

Bismillāh al-raḥmān al-raḥīm.    

 

    

 

 

 Ket:Tafsir Al-Ibrīz  

 

 

 

 

 

  

 Ket: Tafsir Al-Iklīl  

 

 

 

 

 

 

 

Ket: Tafsir Al-Maḥallī  

Sebagaimana bisa diperhatikan dari cuplikan tiga kitab tafsir di 

atas, ada “gaya” yang berbeda di dalam menerjemahkan ayat Basmalah. 



43 

 

 

 

Terkait dengan kata “Bismillāh”, Kiai Bisri menerjemahkannya dengan 

Kelawan Kaluhurane Allah, Kiai Misbah menerjemahkannya dengan 

Kelawan Asma Allah, dan Kiai Mudjab menerjemahkannya dengan 

Kelawan nyebut Asmane Allah. Mengenai kata “al-Raḥmān”, Kiai Bisri 

menerjemahkannya dengan Kang Maha Welas, Kiai Misbah 

menerjemahkannya dengan Kang welas asih ingndalem dunia lan akhirat, 

dan Kiai Mudjab menerjemahkannya dengan Kang Maha Welas. 

Sementara mengenai kata “al-Raḥīm”, Kiai Bisri menerjemahkannya 

dengan Tur Kang Mahaasih, Kiai Misbah dengan Tur welas asih 

ingndalem akhirat, dan Kiai Mudjab menerjemahkannya dengan Tur 

Kang Mahaasih.  

  

Ayat Tafsir Al-Ibriz Tafsir Al-Iklil Tafsir Al-Mahalli 

Bismillahi Kelawan 

Kaluhurane 

Allah 

Kelawan Asma 

Allah 

Kelawan Nyebut 

Asmane Allah 

Arrahmani Kang Moho 

Welas 

Kang Welas 

Asih Ingndalem 

Ndunya Lan 

Akhirat 

Kang Moho Welas 

Arrahimi Tur Kang Moho 

Asih 

Tur Welas Asih 

Ingndalem 

Akhirat 

Tur Kang Moho 

Asih 

  

b.  Pembelajaran Tata-Bahasa   

Penggunaan makna gandhul oleh penafsir dalam menerjemahkan 

Al-Qur‟an bisa menjadi sarana pembelajaran mengenai struktur kata 

dalam ayat-ayat Al-Qur‟an yang diterjemahkan. Dalam pemaknaan 



44 

 

 

 

kalimat secara gandhul, posisi kata dalam ayat disebutkan dalam 

rangkaian pemaknaan, sehingga pembaca akan sangat terbantu di dalam 

memahami struktur kalimat dalam ayat-ayat tersebut. Pemahaman atas 

struktur ini akan membantu pembaca di dalam memahami salah satu 

aspek bahasa dari ayat-ayat Al-Qur‟an, yang dalam tradisi hermeneutika 

menjadi sangat penting untuk menemukan makna satrawi Al-Qur‟an.  

Salah satu contoh yang bisa disebutkan adalah, terkait QS. Al-

Fātiḥah (1): 2 yang berbunyi Al-ḥamd li Allāh Rabb al-`Ālamīn. Kiai Bisri 

Mustafa menerjemahkan ayat tersebut dengan (al-ḥamd:  utawi sekabehe 

puji, li Allāh: iku kangungane Allah Ta`ala, Rabb al-`Ālamīn: kang 

mengerani ngalam kabeh). Sementara Kiai Misbah Mustafa menuliskan, 

(al-ḥamd: utawi kabeh puji,  li Allāh: iku tetep keduwe Allah, Rabb al-

`Ālamīn: kang mengerani wong ngalam kabeh). Sedangkan Kiai Mudjab 

Mahalli menuliskan, (al-ḥamd: utawi sekabehane puji, li Allāh: Iku 

kangungane Allah, Rabb al-`Ālamīn: kang mengerani wong ngalam 

kabeh).    

Kata “utawi” dipakai untuk menunjukkan bahwa kata tersebut 

berposisi sebagai mubtada‟ (subyek), yakni bahwa kata “al-ḥamd” dalam 

ayat di atas adalah sebagai subyek. Sedangkan kata “iku” dipakai untuk 

menujukkan bahwa kata “li Allāh” berposisi sebagai khabar (predikat). 

Sementara kata “kang” digunakan untuk menunjukkan bahwa kata “Rabb 

al-`Ālamīn” sebagai sifat, yakni sifat dari “Allāh” yang berada di 

depannya.  Dalam model pemaknaan kalimat secara gandhul, model 



45 

 

 

 

penyebutan posisi kata secara ketatabahasaan seperti di atas selalu 

disebutkan sehingga, sekali lagi, akan membantu pembaca untuk 

memahami struktur kalimat Al-Qur‟an.  Pedoman yang digunakan dalam 

tradisi pembelajaran struktur tersebut, di antaranya,  adalah
68

 : 

No  Istilah/kata  Makna  Posisi  

1  Utawi  Adapun  Mubtada‟  

2  Iku  Adalah  Khabar  

3  Sapa  Siapa  Fa`il/Naib al-Fa`il (berakal)  

4  Apa  Apa  Fa`il/Naib al-Fa`il (tidak berakal)   

5  Ing  Kepada  Maf`ul Bih  

6  Ingndalem  Di  Daraf  

7  Apane  Apanya  Tamyiz  

8  Lamun  Jika  Syart  

  

c. Penjelasan Ayat  

Selain sebagai aksara yang digunakan untuk menuliskan makna 

kata berbahasa Arab dalam sebuah kitab secara menggantung (gandhul), 

aksara pégon juga digunakan oleh para penulis tafsir untuk menjelaskan 

kandungan Al-Qur‟an. Dalam penulisan kitab tafsir, sebagaimana juga 

kitab-kitab yang lain, penulis kitab tafsir menuliskan penjelasannya 

dengan menggunakan aksara pégon juga. Bagi orang yang bisa membaca 

aksara pégon dan memahami bahasa yang digunakan oleh penulis, tentu 

tidak akan kesulitan untuk membaca  apa yang dimaksudkan oleh penulis. 

                                                 
68

 Lihat Pemaknahan Pegon 



46 

 

 

 

Sementara untuk memahami maksud penulisnya, tentu terkait dengan 

karakter penjelasan yang disampaikan oleh penulis dan pemahaman 

pembaca mengenai wacana yang dituliskan.   

Ketiga kitab tafsir, yakni Al-Ibrīz, Al-Iklīl dan Al-Maḥallī, 

memiliki pola yang sama dalam memberikan penjelasan atau penafsiran 

atas Al-Qur‟an. Ketiganya menyampaikan penafsiran atas ayat-ayat Al-

Qur‟an mengikuti posisi halaman dalam penerjemahan ayat-ayat tersebut. 

Jika di halaman tertentu ayat-ayat Al-Quran diterjemahkan (secara 

gandhul), maka di bawah (untuk Al-Ibrīz, Al-Iklīl dan Al-Maḥallī) atau di 

sampingnya (untuk Al-Ibrīz dan Al-Iklīl) diberikan penafsirannya. Tentu 

saja masing-masing dari ketiga mufassir tadi memiliki wawasan yang 

berbeda di dalam menafsirkan Al-Qur‟an. Akan tetapi, semua penafsiran 

yang disampaikan sama-sama menggunakan aksara pégon.   

d. Identitas Masyarakat Jawa-Pesantren  

 Aksara pégon sudah menjadi bagian yang tidak terpisahkan dari 

tradisi jawapesantren. Aksara pégon disamping menjadi alat komunikasi 

juga sebagai penanda identitas masyarakat. Bagi golongan masyarakat 

Jawa yang akrab dengan “tradisi pesantren”, penjelasan kandungan Al-

Qur‟an menggunakan aksara tersebut akan lebih “mudah” dipahami 

dibandingkan dengan jika membaca dalam aksara latin, aksara jawa atau 

yang lainnya. Demikian pula sebaliknya, bagi masyarakat yang terbiasa 

dengan aksara latin, tentu akan lebih mudah memahami penjelasan itu jika 

ditulis dengan munggunakan aksara latin.   



47 

 

 

 

C. Kontrbusi Makna Pegon terhadap Dunia Pendidikan Islam 

Pegon adalah sistem penulisan aksara Arab yang digunakan untuk menuliskan 

bahasa-bahasa Nusantara (seperti Jawa, Sunda, Madura, Melayu) dengan 

tambahan vokal dan konsonan yang tidak ada dalam bahasa Arab murni. 

Meskipun terkesan "tradisional" di era digital, Pegon memiliki kontribusi 

yang sangat signifikan dan mendalam terhadap pemahaman santri atas ajaran-

ajaran agama, terutama dalam tradisi pesantren di Indonesia. 

1.  Jembatan Literasi Keagamaan Tradisional 

Akses Langsung ke kitab kuning adalah kontribusi utama Pegon adalah 

sebagai "kunci" atau jembatan bagi santri untuk dapat membaca dan 

memahami kitab kuning (kitab klasik) secara langsung. Kitab kuning 

seringkali ditulis dalam bahasa Arab gundul (tanpa harakat atau tanda baca 

vokal), sehingga sangat sulit bagi pemula. Pegon membantu santri 

memahami struktur kalimat, makna kosakata, dan konteks gramatikal 

bahasa Arab yang kompleks. 

Mempertahankan Tradisi Keilmuan. Sebelum era penerjemahan dan cetak 

modern, Pegon adalah sarana utama bagi ulama Nusantara untuk 

menyalin, mengulas, dan menyebarkan ilmu-ilmu agama dari Timur 

Tengah. Dengan Pegon, santri dapat mengikuti jejak keilmuan para ulama 

terdahulu dan menjaga kesinambungan tradisi keilmuan pesantren. 

2. Memperdalam Pemahaman Konten Agama 



48 

 

 

 

Penerjemahan dan Penafsiran Lokal. Artinya bahwa melalui Pegon, para 

kiai dan ulama dapat memberikan "makna" (terjemahan harfiah kata per 

kata atau frasa per frasa) dan "syarah" (penjelasan) langsung di sela-sela 

atau di bawah teks Arab kitab kuning. Ini memungkinkan santri 

memahami makna teks agama dalam konteks bahasa ibu atau bahasa 

daerah mereka, sehingga mempermudah penyerapan. 

Kontekstualisasi Ajaran: Makna Pegon seringkali juga menyertakan 

nuansa dan konteks lokal yang relevan dengan budaya dan pemahaman 

santri di Indonesia. Ini membantu santri mengaitkan ajaran agama dengan 

kehidupan sehari-hari mereka, bukan hanya sebagai teks asing. 

Memahami Istilah Teknis Agama: Banyak istilah teknis dalam ilmu Fiqih, 

Nahwu, Shorof, Tauhid, dan lainnya yang dijelaskan secara rinci 

menggunakan Pegon, memungkinkan santri memahami konsep-konsep 

kompleks tersebut secara bertahap. 

3. Membangun Kemandirian Intelektual Santri 

Belajar Mandiri: Dengan bekal Pegon, santri tidak sepenuhnya bergantung 

pada terjemahan modern. Mereka dilatih untuk membaca dan menafsirkan 

sendiri, meskipun dengan bimbingan guru. Ini menumbuhkan kemandirian 

intelektual dan kemampuan analisis teks yang kuat. 

Melatih Kedalaman Berpikir: Proses memaknai kitab kuning dengan 

Pegon melatih ketelitian, kesabaran, dan kemampuan inferensi. Santri 



49 

 

 

 

harus memahami konteks, kaidah bahasa, dan makna yang terkandung di 

balik setiap kata dan frasa. 

4. Melestarikan Budaya dan Identitas Pesantren 

Warisan Intelektual: Pegon bukan hanya alat, melainkan bagian dari 

identitas dan warisan intelektual pesantren. Penggunaannya menjaga 

kekhasan dan cara belajar di pesantren yang berbeda dari lembaga 

pendidikan umum. 

Mempererat Komunitas: Penggunaan Pegon dalam pembelajaran menjadi 

semacam "bahasa rahasia" atau kode yang hanya dipahami oleh komunitas 

pesantren, mempererat ikatan antar santri dan antara santri dengan kiai. 

Tantangan dan Relevansi di Era Modern. Meskipun memiliki kontribusi 

besar, Pegon menghadapi tantangan di era modern dengan dominasi aksara 

Latin dan maraknya terjemahan instan. Namun, relevansinya tetap tinggi 

bagi mereka yang ingin mendalami ilmu agama secara otentik dari sumber 

aslinya. Beberapa pesantren bahkan mulai mengadaptasi pengajaran Pegon 

dengan teknologi, misalnya melalui aplikasi atau digitalisasi kitab Pegon. 

Makna Pegon adalah fondasi penting dalam pemahaman ajaran agama di 

dunia pendidikan pesantren. Ia tidak hanya berfungsi sebagai alat 

penerjemah bahasa, melainkan sebagai jembatan budaya, alat bantu literasi 

keagamaan tradisional, dan metode yang menumbuhkan kemandirian serta 

kedalaman intelektual santri. Dengan Pegon, santri dapat menyelami 

lautan ilmu kitab kuning secara langsung, memahami ajaran agama dalam 



50 

 

 

 

konteks lokal, dan menjaga keberlanjutan tradisi keilmuan Islam di 

Nusantara. 

Santri yang memiliki kemampuan memahami ajaran agama Islam secara 

mendalam memiliki dampak dan signifikansi yang sangat besar, baik bagi 

diri mereka sendiri maupun bagi masyarakat luas. Ini bukan hanya tentang 

pengetahuan teoretis, tetapi juga tentang bagaimana pengetahuan itu 

diinternalisasikan dan diimplementasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Berikut adalah beberapa dampak signifikansi santri dengan pemahaman 

agama yang kuat: 

1. Pembentukan Karakter Pribadi yang Kuat dan Utuh 

Integritas dan Moralitas Tinggi: Pemahaman agama yang mendalam 

membentuk pondasi moral yang kokoh. Santri diajarkan tentang nilai-

nilai kejujuran, amanah, sabar, syukur, dan ikhlas, yang menjadi 

landasan perilaku sehari-hari mereka. 

Disiplin dan Tanggung Jawab: Kehidupan di pesantren yang sarat 

dengan jadwal padat dan aturan ketat, berlandaskan ajaran agama, 

menumbuhkan kedisiplinan dan rasa tanggung jawab yang tinggi pada 

diri santri. 

Kecerdasan Spiritual dan Emosional: Selain kecerdasan intelektual, 

santri juga mengembangkan kecerdasan spiritual (kedekatan dengan 



51 

 

 

 

Tuhan) dan emosional (kemampuan mengelola emosi dan berempati), 

yang penting untuk keseimbangan hidup. 

Kemampuan Beradaptasi dan Resiliensi: Dengan pemahaman bahwa 

segala sesuatu berasal dari takdir Allah, santri cenderung lebih resilien 

dalam menghadapi cobaan hidup dan mampu beradaptasi dengan 

perubahan. 

2. Agen Perubahan dan Panutan di Masyarakat 

Penyebar Nilai-nilai Keagamaan: Santri yang kembali ke masyarakat 

sering menjadi rujukan dan panutan dalam hal praktik keagamaan, 

akhlak, dan penyelesaian masalah berdasarkan perspektif Islam. Mereka 

menjadi garda terdepan dalam menyebarkan dakwah yang rahmatan lil 

'alamin. 

Penggerak Literasi Keagamaan: Mereka berkontribusi dalam 

meningkatkan pemahaman agama masyarakat melalui pengajian, 

ceramah, dan bimbingan, membantu masyarakat memahami ajaran 

Islam dengan benar dan kontekstual. 

Promotor Moderasi Beragama: Dengan pemahaman agama yang 

mendalam dan komprehensif, santri diajarkan tentang toleransi, 

menghargai perbedaan, dan menolak ekstremisme. Mereka menjadi 

benteng bagi persatuan dan kerukunan umat. 



52 

 

 

 

Pengabdi Masyarakat: Banyak santri yang terlibat aktif dalam kegiatan 

sosial, pemberdayaan masyarakat, pendidikan non-formal, dan 

penanggulangan bencana, menunjukkan bahwa ilmu agama mendorong 

mereka untuk berkhidmat. 

3. Penyumbang Pemikiran dan Solusi Berbasis Agama 

Mampu Menjawab Tantangan Zaman: Santri dengan pemahaman 

agama yang kuat dapat menganalisis persoalan-persoalan kontemporer 

(seperti disrupsi teknologi, krisis lingkungan, isu sosial) dari kacamata 

Islam dan menawarkan solusi yang relevan. 

Pengembang Ilmu Pengetahuan: Mereka dapat mengintegrasikan ilmu 

agama dengan ilmu pengetahuan umum, menghasilkan inovasi dan 

kontribusi di berbagai bidang (misalnya, ekonomi syariah, sains Islam, 

pendidikan karakter). 

Kader Ulama dan Pemimpin: Pemahaman agama yang mendalam 

adalah bekal utama bagi mereka yang akan menjadi ulama, kiai, atau 

pemimpin masyarakat yang berlandaskan pada nilai-nilai keislaman. 

4. Pelestari Tradisi dan Budaya Lokal 

Penjaga Warisan Keilmuan: Santri, khususnya yang mendalami kitab 

kuning, berperan penting dalam melestarikan tradisi keilmuan Islam 

klasik dan metode pembelajarannya (seperti penggunaan Pegon), yang 

merupakan khazanah intelektual bangsa. 



53 

 

 

 

Penghubung Agama dan Budaya: Mereka mampu mengintegrasikan 

nilai-nilai Islam dengan kearifan lokal dan budaya setempat, 

menciptakan praktik keagamaan yang inklusif dan diterima masyarakat. 

5. Penguat Persatuan Bangsa 

Pilar Nasionalisme Religius: Sejarah telah membuktikan peran santri 

dalam perjuangan kemerdekaan dan menjaga keutuhan NKRI. 

Pemahaman agama yang mendalam menumbuhkan cinta tanah air dan 

rasa persaudaraan sesama anak bangsa. 

Memerangi Polarisasi: Dengan pemahaman tentang ukhuwah Islamiyah 

dan ukhuwah wathaniyah (persaudaraan sebangsa), santri dapat menjadi 

agen yang meredakan polarisasi dan memperkuat kohesi sosial. 

Singkatnya, santri yang memiliki pemahaman ajaran agama Islam yang 

kuat tidak hanya menjadi individu yang saleh secara personal, tetapi 

juga aset berharga bagi masyarakat dan bangsa. Mereka adalah agen 

moral, intelektual, dan sosial yang berkontribusi dalam membangun 

peradaban yang lebih baik, berlandaskan nilai-nilai luhur agama 

 

D. Pendidikan Islam 

Term Pendidikan Islam menjadi begitu populer di kalangan umat Islam, 

khususnya bagi mereka yang mengabdikan dirinya sebagai tenaga 

kependidikan Islam baik sebagai guru, dosen, maupun tenaga kependidikan 

lainnya. Dalam kaitan ini, pengertian pendidikan Islam perlu diuraikan 

terlebih dahulu, terutama pengertian kata per kata yang selanjutnya digabung 



54 

 

 

 

membentuk term khusus dengan pengertian khusus pula. Jadi, dalam hal ini, 

term pendidikan akan ditelaah pengertiannya terlebih dahulu, lalu disusul 

dengan pengertian term Islam, selanjutnya ditelaah pengertian dari gabungan 

kedua kata tersebut. 

Secara leksikal, kata pendidikan berasal dari kata didik yang diberi 

prefiks Pen dan sufiks an, yang dimaknai sebagai proses, perbuatan, dan cara 

mendidik.
69

 Dari kata didik ini pulalah terbentuk berbagai turunan kata, 

seperti pendidik, si terdidik, didikan, dan kependidikan. Dalam bahasa 

Inggris, kata yang sering disepadankan dengan pendidikan adalah 

education
70

, bukan teaching,
71

 yang disepadankan dengan pengajaran saja 

dan dalam bahasa Arab lebih dikenal dengan istilah ta„lim. 

Dalam bahasa Arab, penentuan kata yang sepadan dengan pendidikan 

telah diperdebatkan oleh para ahli. Di antara mereka ada yang konsisten 

dengan term tarbiyah, tetapi yang lainnya justru konsisten dengan term lain, 

seperti ta‟dib atau ta„lim. Hal ini terjadi agaknya karena bahasa Arab 

memiliki kekayaan kosa kata yang bila ditelusuri kedalaman maknanya 

ternyata bisa juga disepadankan dengan pengertian pendidikan, apalagi 

berbagai istilah tersebut dalam kenyataannya digunakan dan dipopulerkan 

oleh mereka yang memiliki otoritas di bidang pendidikan, khususnya 

pendidikan Islam. A‟iyah al-Abrasyi, misalnya, menyepadankan kata 

                                                 
69

 Lihat Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

hlm.232. 
70

 Lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia, hlm. 207. 
71

 Lihat John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia, hlm. 581. 



55 

 

 

 

tarbiyah ( تربية ) dengan pendidikan,
72

 tetapi, Syed Muhammad Naquib al-

Attas menyepadankan kata pendidikan dengan istilah ta‟dib yang berarti 

pembentukan tindakan atau tatakrama yang sasarannya hanya manusia.
73

 

Sementara itu, kata pendidikan disepadankan juga dengan istilah ta„lim 

sebagaimana yang tercermin dalam judul buku karya Burhan al-Din al-

Zarnuji, Ta„lim al-Muta„allim ala  Ththariq al-Ta„allum.
74

 Abuddin Nata 

mengomentari karya al-Zarnuji ini sebagai buku yang banyak dipelajari di 

berbagai pesantren di Indonesia dan sangat mempengaruhi sikap dan pola 

pikir para santri dalam menempuh dan mengamalkan ilmu pengetahuan.
75

 

Bahkan, dalam kaitan ini, sejumlah penelitian menyangkut penerapan konsep 

pendidikan al-Zarnuji di pesantren, sebagai yang terdapat dalam karyanya di 

atas, telah pula dilakukan. Salah satu penelitian itu seperti yang dilakukan 

oleh Marwazi ketika melakukan penelitian di Pondok Pesantren Ploso Mojo 

Kediri untuk penulisan disertasinya.
76

 

Menurut Nata, pengertian term tarbiyah dapat mencakup pengertian 

seluruh istilah yang sering disepadankan dengan kata pendidikan, seperti: 

                                                 
72

Lihat Aiyah al-Abrasyi, al-Tarbiyah al-Islamiyah wa Falsifatuh, cet. III, (Mesir: Isa al-

Baby al-Halaby), hlm. 22. 
73

Lihat Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education, 

(Jeddah: King Abdul Aziz University, 1979), hlm. 52. Penjelasan panjang lebar dikotomi 

keabsahan penggunaan istilah tarbiyah dan ta„l³m dapat dilihat dalam Abuddin Nata, Metodologi 

Studi Islam, cet. ketiga, (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1999). 
74

Lihat al-Zarnuji, Ta„lim al-Muta„allim ala Ththariq al-Ta„allum, terjemahan oleh Aliy 

As„ad, (Kudus: Menara Kudus, 1978). 
75

Lihat Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, (Jakarta: Institut Agama 

Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah, 1997), hlm. 24. 
76

Lihat Marwazi, “Konsep Pendidikan dalam Kitab Ta„l³m al-Muta„allim Karya al-

Zarnuji dan Aplikasinya di Pondok Pesantren al-Falah Ploso Mojo Kediri”, Disertasi, (Jakarta: 

IAIN Syarif Hidayatullah, 1998). 



56 

 

 

 

tahdib, ta‟dib, ta„lim, siyasah, ta„awwud, dan tadrib.
77

 Maksum menulis 

bahwa dalam khazanah pendidikan Islam terdapat sejumlah istilah yang 

merujuk langsung pada pengertian pendidikan dan pengajaran seperti 

tarbiyah, ta‟dib, ta„lim, tabyin, dan tadris.
78

 Jadi, selain term tarbiyah 

terdapat pula paling tidak 9 term lain yang lazim diartikan dengan 

pendidikan. Walaupun begitu, term yang paling populer dipakai untuk 

pengertian pendidikan adalah tarbiyah. Walaupun penggunaan term tarbiyah 

untuk pengertian pendidikan lebih luas gaungnya, tetapi tidak berarti bahwa 

term tersebut tidak menuai kritik. Syed Muhammad Naquib al-Attas menilai 

bahwa penggunaan istilah tarbiyah untuk menggambarkan pendidikan Islam 

agaknya terlalu dipaksakan. Menurutnya, pengertian yang terkandung dalam 

term tarbiyah tidaklah mewakili hakekat dan proses pendidikan Islam secara 

penuh. Konsekuensinya, ia meyakini bahwa istilah itu tidak tepat digunakan 

untuk menggambarkan pendidikan Islam.
79

 Oleh karena itu, al-Attas 

sebagaimana dikutip Maksum menawarkan istilah ta‟dib yang dalam 

pandangannya lebih mampu mewakili pengertian pendidikan Islam dalam 

keseluruhan esensinya yang fundamental. Menurutnya, istilah ini sudah 

mengandung arti ilmu (pengetahuan), pengajaran (ta„lim), dan pengasuhan 

(tarbiyah).
80

 

                                                 
77

 Lihat Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, hlm. 24. 
78

Lihat H. Maksum, Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya, cet. I, (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999), hlm. 11. 

79
Lihat Syed Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Bandung: 

Mizan, 1992, hlm. 65–74. 
80

Lihat H. Maksum, Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya, hlm. 19. 



57 

 

 

 

Selanjutnya, secara empirik term tarbiyah bukan hanya dikritisi oleh 

pendukung term ta‟dib seperti yang dilakukan oleh al-Attas di atas, tetapi 

juga dikritisi oleh pendukung term ta„lim. Hal ini ditandai oleh tidak 

digunakannya term al-tarbiyah untuk menggambarkan pendidikan dalam 

berbagai perspektif. Burhan al-Din al-Zarnuji menamai karyanya dengan 

judul: Ta„lim al-Muta„allim ala Ththariq al-Ta„allum.
81

 Begitu juga dengan 

beberapa seminar tentang pendidikan Islam abad modern telah pula dilakukan 

dengan mengambil nama Mu‟tamar al- Ta„limiyat al-Islamiyah. Salah satu 

kementerian di Saudi Arabia menggunakan nama Wizarat al-Ta„lim al-„ali 

dengan tugas menangani pendidikan tinggi di negeri itu.
82

 Setidaknya 

berbagai fakta di atas dapat memberikan legitimasi terhadap penggunaan term 

al-ta„lim untuk menggambarkan berbagai proses pendidikan. Bahkan, term 

al-ta„lim ini dianggap lebih luas pengertiannya, sebab ia mencakup proses 

yang berlangsung dari sejak kecil sampai akhir hayat. Di sini term al-ta„lim 

dimaknai sebagai proses memberi pengetahuan, pemahaman, pengertian, 

tanggung jawab, dan penanaman amanah sehingga terjadi pembersihan diri 

dari segala macam kotoran untuk menjadikan dirinya siap menerima al-

Hikmah.
83

 

Walaupun penggunaan argumen bagi term al-tarbiyah, al-ta‟dib, dan 

alta„lim tampak sama-sama memiliki kekuatan, disamping tentu saja 

                                                 
81

Lihat al-Zarnuji, Ta„lim al-Muta„allim ala Thariq at Ta„allum, terjemahan oleh Aliy 

As„ad, (Kudus: Menara Kudus, 1978). 

82
 Lihat H. Maksum, Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya, hlm. 18. 

83
 Lihat Muhaimin dan Abd Majid, Pemikiran Pendidikan Islam, (Bandung: Trigenda 

Karya, 1993), hlm. 132. 



58 

 

 

 

kelemahan masing-masing, tetapi dalam tulisan ini term yang digunakan 

adalah al-tarbiyah dalam pengertian leksikalnya seperti yang telah 

dikemukakan di atas. Dalam kaitan ini, asumsi yang digunakan adalah 

keluasan makna yang dikandung oleh term al-tarbiyah itu sendiri, yang 

menurut Nata telah pula mencakup pengertian al-ta‟dib dan al-ta„lim.
84

 Azra 

juga menulis bahwa pendidikan lebih daripada sekedar pengajaran.
85

 Term 

pengajaran hanya mengandung makna sempit berupa proses transfer ilmu 

belaka, bukan transformasi nilai dan pembentukan kepribadian dengan segala 

aspek yang dicakupnya. Jadi, dalam konteks ini, pengajaran lebih berorientasi 

pada pembentukan “tukang-tukang” atau para spesialis yang terkurung dalam 

ruang spesialisasinya yang sempit. 

Selanjutnya, secara terminologis term pendidikan menawarkan 

pengertian yang bervariasi, tergantung pada latar belakang perumusnya. 

Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional mendefinisikan pendidikan sebagai usaha sadar dan 

terencana untuk mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar 

peserta didik secara aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki 

kekuatan spiritual keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, 

akhlak mulia, serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa 

                                                 
84

 Lihat Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, Jakarta: Institut 

Agama Islam Negeri (IAIN) Syarif Hidayatullah, 1997, hlm. 24 

 
85

 Lihat Azyumardi Azra, Esei-esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam, hlm. 3. 



59 

 

 

 

dan negara.
86

 Pengertian lainnya yang lebih bersifat sederhana dan umum 

dikemukakan oleh M. Djumransjah yang memaknai pendidikan sebagai usaha 

manusia untuk menumbuhkan dan mengembangkan potensi-potensi 

pembawaan, baik jasmani maupun rohani, sesuai dengan nilai-nilai yang ada 

dalam masyarakat dan kebudayaan.
87

 

Bagi Marimba, definisi term pendidikan haruslah memenuhi sedikitnya 

lima unsur, yaitu: 1) usaha atau kegiatan yang bersifat bimbingan atau 

pertolongan yang dilakukan secara sadar; 2) pendidik yang menjalankan 

fungsi sebagai pembimbing atau penolong; 3) siterdidik atau disebut juga 

peserta didik; 4) dasar dan tujuan pendidikan; dan 5) alat atau sarana yang 

digunakan.
88

 Pada prinsipnya, apa yang dikemukakan oleh Marimba ini tidak 

selalu tampak secara eksplisit dalam berbagai definisi yang ada, tetapi bila 

dicermati secara sungguh-sungguh, maka unsur-unsur itu paling tidak 

sebagian besarnya secara implisit dapat dirasakan keberadaannya dalam 

berbagai definisi di atas. Persamaan yang hampir selalu disebut secara 

eksplisit dalam setiap definisi pendidikan adalah unsur tujuan. Unsur inilah 

yang diasumsikan memiliki kontribusi besar dalam melahirkan berbagai jenis 

pendidikan, seperti pendidikan militer, pendidikan guru, pendidikan Islam, 

dan sebagainya. Dalam kaitan dengan fleksibilitas tujuan pendidikan ini, Nata 

                                                 
86

 Lihat Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional (SISDIKNAS), (Bandung: Citra Umbara, 2003), hlm. 3. 
87

H. M. Djumransjah, Pengantar Filsafat Pendidikan, (Malang: Bayumedia Publishing, 

2004), hlm. 22. 
88

Lihat Ahmad D. Marimba, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam, hlm. 19. Lihat juga 

Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, hlm. 25. 

 



60 

 

 

 

menggambarkannya sebagai arah tertentu yang dikehendaki.
89

 Artinya, suatu 

kegiatan yang disengaja untuk merubah perilaku lahir dan batin manusia akan 

sangat tergantung pada tujuan yang dikehendaki atau yang telah ditetapkan 

oleh sipendidik atau institusi yang menyelenggarakan aktivitas pendidikan 

tersebut. 

Dari berbagai teori diatas, maka penulis menyimpulkan bahwa 

pemahaman keislaman adalah kemampuan seseorang dalam menyebutkan, 

memberi contoh, menerapkan dan menentukan perilaku manusia yang sesuai 

dengan nilai-nilai ajaran islam yang didapatkan dari proses pendidikan. Nilai-

nilai keislaman yang diberikan kepada santri melalui pendidikan di pondok 

pesantren melalui pembelajaran kitab kuning sangat mempengaruhi pola 

sikap dan pola pikir dalam mengamalkan ilmu pengetahuan. 

Pendidikan didalam Islam  meliputi ilmu (pengetahuan), pengajaran 

(ta‟lim) dan pengasuhan (tarbiyah). Dengan adanya dasar pengetahuan 

keislaman yang didapat dari kitab kuning maka santri diharapkan dapat 

menyebutkan, memberi contoh, dan menerapkan nilai-nilai ajaran islam. 

Ta‟lim (pengajaran) yang dilaksanakan oleh santri, maka santri diharapkan 

dapat menerapkan dan menyebarkan luaskan nilai-nilai keislaman  dalam 

kehidupan sehari-hari. Dengan adanya proses Tarbiyah (pengasuhan) dalam 

pendidikan islam, maka diharapkan santri dapat memiliki pengetahuan, 

                                                 
89

Lihat Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, hlm. 26. 



61 

 

 

 

pemahaman, pengertian, tanggung jawab dan penanaman amanah sehingga 

terbentuk pola fikir dan pola sikap yang sesuai dengan nilai-nilai keislaman.
90

 

 

E. Pembelajaran Kitab Kuning  

1. Pengertian Kitab Kuning  

Kitab kuning sering disebut dengan istilah “kitab klasik (Al kutub Al-

qadimah), kitab-kitab tersebut merujuk pada karya-karya tradisional ulama 

klasik dengan gaya bahasa Arab yang berbeda dengan buku modern”.
91

 

Ada juga yang mengartikan bahwa “dinamakan kitab kuning karena ditulis 

diatas kertas yang berwarna kuning, Jadi, kalau sebuah kitab ditulis dengan 

kertas putih, maka akan disebut kitab putih, bukan kitab kuning”.
92

  

Kitab-kitab keagamaan berbahasa Arab, Melayu, Jawa atau bahasa-bahasa 

lokal lain di Indonesia dengan menggunakan aksara Arab, yang selain 

ditulis oleh ulama di Timur Tengah, juga ditulis oleh ulama Indonesia 

sendiri. Pengertian ini, demikian menurut Azra, merupakan perluasan dari 

terminologi kitab kuning yang berkembang selama ini, yaitu kitabkitab 

keagamaan berbahasa Arab, menggunakan aksara Arab, yang dihasilkan 

oleh para ulama dan pemikir Muslim lainnya di masa lampau khususnya 

yang berasal dari Timur Tengah.
93

  

                                                 
90

Ahmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren; Pola Pengasuhan, 

Pembentukkan Karakter dan Perlindungan Anak, Jakarta: Publica Institute Jakarta, 2020, hlm. 1 

91
 Endang Turmudi, Perseligkuhan Kyai dan … Ibid, 36.  

92
 Ahmad Barizi, Pendidikan Intregratif: Akar … Ibid, 62.  

93
 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam: Tradisi …Ibid, 111.  



62 

 

 

 

Masdar F. Mas„udi dalam makalahnya, “Pandangan Hidup Ulama„ 

Indonesia dalam Literatur Kitab Kuning”, pada seminar Nasional tentang 

Pandangan Hidup Ulama„ Indonesia mengatakan bahwa selama ini 

berkembang tiga terminologi mengenai kitab kuning.  

Pertama, kitab kuning adalah kitab yang di tulis oleh ulama klasik islam 

yang secara berkelanjutan dijadikan referensi yang dipedomani oleh para 

ulama Indonesia, seperti Tafsir Ibn Katsir, Tafsir al-Khazin, Shahih 

Bukhari, Shahih Muslim, dan sebagainya. Kedua, kitab kuning adalah 

kitab yang ditulis oleh ulama Indonesia sebagai karya tulis yang 

independen, seperti Imam Nawawi dengan kitabnya Mirah Labid dan 

Tafsir al-Munir. Ketiga, kitab kuning adalah kitab yang ditulis oleh ulama 

Indonesia sebagai komentar atau terjemahan atas kitab karya ulama asing, 

kitabkitab Kyai Ihsan Jampes, yaitu Siraj al-Thalibin dan Manahij al-

Imdad, yang masing-masing merupakan komentar atas Minhaj al-„Abidin 

dan Irsyad al-„Ibad karya Al Ghazali.
94

  

2. Ciri-ciri kitab kuning  

Kitab-kitab klasik atau yang disebut dengan kitab kuning mempunyai ciri-

ciri sebagai berikut: 

a) Kitab-kitabnya berbahasa Arab;  

b) Umumnya tidak memakai syakal, bahkan tanpa titik dan koma;  

c) Berisi keilmuan yang cukup berbobot;    

                                                 
94

 Ahmad Barizi, Pendidikan Intregratif: Akar …Ibid, 61  



63 

 

 

 

d) Metode penulisannya dianggap kuno dan relevansinya dengan ilmu 

kontemporer kerap kali tampak menipis;  

e) Lazimnya dikaji dan dipelajari di pondok pesantren;  

f) Banyak diantara kertasnya berwarna kuning.
95

  

Bruinessen menambahkan “format kitab klasik yang paling umum dipakai 

di pesantren sedikit lebih kecil dari kertas kuarto (26 cm) dan tidak dijilid. 

Lembaran-lembaran (koras-koras) tak terjilid dibungkus kulit sampul, 

sehingga para santri dapat membawa hanya satu halaman yang kebetulan 

sedang dipelajari saja”.
96

  

Berbeda dengan Mujamil dalam Sahal Mahfuzh menjelaskan ada beberapa 

ciri kitab kuning yang di mesti ada dalam kitab kuning, yaitu: Pertama, 

penyusunannya dari yang lebih besar terinci ke yang lebih kecil seperti 

kitabun, babun, fashlun, farun, dan seterusnya. Kedua, tidak menggunakan 

tanda baca yang lazim, tidak memakai titik, koma, tanda seru, tanda tanya, 

dan lain sebagainya. Ketiga, selalu digunakan istilah (idiom) dan rumus-

rumus tertentu seperti untuk menyatakan pendapat yang kuat dengan 

memakai istilah Al-madzhab, Al-ashlah, as-shalih, Al-arjah, Alrajih, dan 

seterusnya, untuk menyatakan kesepakatan antar ulama beberapa madzhab 

                                                 
95

 Muhaimin, Pemikiran Pendidikan Islam, (Bandung: Trigenda Karya, 1993), 300. 
96

 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, (Bandung: Mizan, 

1995), 18.  



64 

 

 

 

digunakan istilah ijmaan, sedang untuk menyatakan kesepakatan antar 

ulama dalam satu madzhab digunakan istilah ittifaaqan”.
97 

 

Dengan demikian, dalam kitab kuning mesti di lakukan atau dipetakan 

beberapa cirri khas yang melekat pada kitab kuning dan menjadi keunikan 

yang berbeda dari buku umum lainnya.  

Jenis-jenis kitab kuning Dalam beberapa literature Kitab kuning 

diklasifikasikan ke dalam empat kategori:  

a. Dilihat dari kandungan maknanya 

b. Dilihat dari kadar penyajiannya 

c. Dilihat dari kreatifitas penulisannya 

d. Dilihat dari penampilan  uraiannya.
98

  

1) Dilihat dari kandungan maknanya  

Adapun kitab kuning dilihat dari kandungan maknanya  yakni  kitab 

kuning dapat dikelompokkan menjadi dua macam, yaitu:   

(a) Kitab yang berbentuk penawaran atau penyajian ilmu secara polos 

(naratif) seperti sejarah, hadits, dan tafsir, dan   

(b) Kitab yang menyajikan materi yang berbentuk kaidah-kaidah 

keilmuan, seperti nahwu, ushul fiqih, dan mushthalah al-hadits 

(istilah-istilah yang berkenaan dengan hadits).  

2) Dilihat dari kadar penyajiannya  

                                                 
97

 Sahal Mahfudh, Nuansa Fiqih Sosial, (Yogyakarta: LKiS, 1994), 264. 



65 

 

 

 

Adapun kitab kuning jika dilihat dari kadar penyajiannya dapat di bagi 

menjadi tiga macam, yaitu:   

(a) Mukhtasar yaitu kitab yang tersusun secara ringkas dan 

menyajikan pokok-pokok masalah, baik yang muncul dalam 

bentuk nadzam atau syi„r (puisi) maupun dalam bentuk nasr 

(prosa).  

(b) Syarah yaitu kitab yang memberikan uraian panjang lebar, 

menyajikan argumentasi ilmiah secara komparatif dan banyak 

mengutip ulasan para ulama dengan argumentasi 

masingmasing, dan  

(c) Kitab kuning yang penyajian materinya tidak terlalu ringkas 

dan juga tidak terlalu panjang  (mutawasithoh).
99

   

3) Dilihat dari kreatifitas penulisannya  

Adapun kitab kuning jika dilihat dari kreatifitas penulisannya dapat 

dikelompokkan menjadi tujuh macam, yaitu:   

(a) Kitab yang menampilkan gagasan baru, seperti Kitab ar Risalah 

(kitab ushul fiqih) karya Imam Syafi„i, Al-„Arud wa Al-Qawafi 

(kaidah-kaidah penyusunan syair) karya Imam Khalil bin Ahmad 

Farahidi, atau teori-teori ilmu kalam yang dimunculkan oleh 

Washil bin Atha„, Abu Hasan Al Asy„ari, dan lain-lain;  

                                                                                                                                      
                

98
 Said Aqil Siradj, Pesantren Masa Depan…Ibid, 335.  

99
 Said Aqil, Ibid. 335  



66 

 

 

 

(b) Kitab yang muncul sebagai penyempurnaan terhadap karya yang 

telah ada, seperti kitab Nahwu (tata bahasa Arab) karya As 

Sibawaih yang menyempurnakan karya Abul Aswad Ad Duwali;   

(c) Kitab yang berisi (syarah) terhadap kitab yang telah ada, seperti 

kitab Hadits karya Ibnu Hajar  Al-Asqolani yang memberikan 

 komentar  terhadap kitab Shahih Bukhari;   

(d) Kitab yang meringkas karya yang panjang lebar, seperti Alfiyah 

Ibnu Malik (buku tentang nahwu yang di susun dalam bentuk 

sya„ir sebanyak 1.000 bait) karya Ibnu Aqil dan Lubb al-Usul 

(buku tentang ushul fiqih) karya Zakariya Al Anshori sebagai 

ringkasan dari Jam‟al Jawami‟ (buku tentang ushul fiqih) karya As 

Subki;   

(e) Kitab yang berupa kutipan dari berbagai kitab lain, seperti Ulumul 

Qur„an (buku tentang ilmuilmu Al Qur„an) karya   Al Aufi;   

(f) Kitab yang memperbarui sistematika kitab- kitab yang telah ada, 

seperti kitab Ihya‟ Ulum  Ad Din karya Imam Al Ghazali;  

(g) Kitab yang berisi kritik, seperti kitab Mi‟yar Al „Ilm (sebuah buku 

yang meluruskan kaidah-kaidah logika) karya  Al Ghazali.
100

  

4)  Dilihat dari penampilan uraiannya Kitab memiliki lima dasar, yaitu:   

(a) Mengulas pembagian sesuatu yang umum menjadi khusus, sesuatu 

yang ringkas menjadi  terperinci, dan seterusnya;  

                                                 
100

 Ibid. 336  



67 

 

 

 

(b) Menyajikan redaksi yang teratur dengan menampilkan beberapa 

pernyataaan dan kemudian menyusun kesimpulan;  

(c) Membuat ulasan tertentu ketika mengulangi uraian yang dianggap 

perlu sehingga penampilan materinya tidak semrawut dan pola 

pikirnya dapat lurus;  

(d) Memberikan batasan-batasan yang jelas ketika penulisnya 

menurunkan sebuah definisi; dan  

(e) Menampilkan beberapa ulasan dan argumentasi yang dianggap 

perlu.
101

  

Sedangkan dari cabang keilmuannya, Nurcholish Madjid 

mengemukakan kitab ini mencakup ilmu-ilmu yang sering dan mesti 

serta banyak di pelajari di pondok pesantren seperti:  fiqih, tauhid, 

tasawuf, dan nahwu sharaf. Atau dapat juga dikatakan konsentrasi 

keilmuan yang berkembang di pesantren pada umumnya mencakup 

tidak kurang dari 12 macam disiplin keilmuan: Nahwu, Sharf, 

Balaghah, Tauhid, Fiqh, Ushul Fiqh, Qawaid Fiqhiyah, Tafsir, Hadits, 

Musthalah Al-Haditsah, Tasawuf, dan Mantiq.
102

  

  

F. Metode Pembelajaran  

1. Pengertian Metode Pembelajaran  

Dalam proses pembelajaran sering didengar yang namanya metode. 

Metode merupakan salah satu komponen pendidikan yang harus ada dalam 

                                                 
101

 Ibid. 336-337  



68 

 

 

 

proses pembelajaran, karena tanpa metode maka pembelajaran tidak bisa 

berjalan dengan baik dan tujuan pembelajaran tidak akan bisa tercapai.  

Pupuh Fathurrohman dan M. Sobry Sutikno menjelaskan bahwa “secara 

harfiah metode berarti cara. Dalam pemakaian yang umum, metode 

diartikan sebagai suatu cara atau prosedur yang dipakai untuk mencapai 

tujuan tertentu.”
103

  

Menurut Hamdani metode pembelajaran adalah:   

Cara yang digunakan guru untuk menyampaikan pelajaran kepada siswa. 

Karena penyampaian berlangsung dalam interaksi edukatif, metode 

pembelajaran dapat diartikan sebagai cara yang dipergunakan oleh guru 

dalam mengadakan hubungan dengan siswa pada saat berlangsungnya 

pengajaran. Dengan demikian, metode pembelajaran merupakan alat untuk 

menciptakan proses belajar mengajar”.
104

   

2. Macam-macam Metode Pembelajaran  

Dalam dunia pendidikan ada banyak macam metode yang digunakan untuk 

mentransfer ilmu pengetahuan agar memudahkan siswa dalam memahami 

pelajaran dan mempercepat siswa dalam mencapai tujuan pelajaran 

tersebut. Di antaranya adalah:  

a) Metode ceramah  

Menurut Syaiful Bahri Djmarah dan Aswan Zain metode ceramah 

adalah “metode yang boleh dikatakan metode tradisional, karena sejak 

                                                                                                                                      
102

 Nurcholish Madjid, Bilik-Bilik Pesantren,…Ibid, 28-29.  
103

Pupuh Fathurrahman dan M. Sobry Sutikno, Strategi Belajar Mengajar Melalui 

Penanaman Konsep Umum & Konsep  Islami.  (PT Refika Aditama, 2010), 55.  



69 

 

 

 

dulu metode ini telah dipergunakan sebagai alat komunikasi lisan 

antara guru dengan anak didik dalam proses belajar mengajar”.
105

  

Sementara itu Menurut Armai Arif metode ceramah adalah “cara 

menyampaikan sebuah materi pelajaran dengan cara penuturan lisan 

kepada peserta didik atau khalayak ramai”.
106

   

Dengan demikian dapat dipahami bahwa metode ceramah adalah cara 

penyajian pelajaran yang dilakukan guru dengan penuturan atau 

penjelasan secara lisan kepada siswa.  

b) Metode Tanya Jawab  

Metode tanya jawab adalah “cara penyajian pelajaran dalam bentuk 

pertanyaan yang harus dijawab, terutama dari guru kepada siswa, 

tetapi dapat pula dari siswa kepada guru”.
107

 Menurut Abuddin Nata 

metode tanya jawab adalah “cara penyajian pelajaran dalam bentuk 

pertanyaan, yang dikemukakan oleh guru yang harus dijawab oleh 

peserta didik”.
108

   

Sedangkan menurut Darwyan Syah metode tanya jawab adalah “cara 

penyajian pengajaran oleh guru dengan memberikan pertanyaan dan 

meminta jawaban kepada peserta didik.”
109

.   

                                                                                                                                      
104

 Hamdani. Strategi Belajar Mengajar (Bandung. Pustaka Setia. 2011), 80.  
105

 Syaiful Bahri Djmarah dan Aswan Zain, Strategi Belajar Mengajar, (Jakarta: Rineka 

Cipta, 2014), 97.  
106

 Armai Arif, Pengantar dan Metodologi Pendidikan Islam, (Jakarta: Ciputat Pers, 

2002), cet. Ke-1, 135-136.  
107

 Syaiful Bahri Djmarah dan Aswan Zain, Strategi Belajar Mengajar… Ibid, 94.  
108

 Abuddin Nata, Perspektif Islam Tentang Strategi Pembelajaran, (Jakarta: kencana 

Prenada Media Groum, 2009), cet. 1, 182-183.  
109

 Darwyan Syah, Perencanaan Sistem Pengajaran Pendidikan Agama Islam, (Jakarta: 

Faza Media, 2006),  cet. 1, 137.  



70 

 

 

 

Sementara itu Ramayulis berpendapat bahwa metode tanya jawab 

adalah “suatu cara mengajar di mana guru mengajukan beberapa 

pertanyaan kepada peserta didik tentang bahan pelajaran yang telah 

diajarkan atau bahan bacaan yang telah mereka baca sambil 

memperhatikan proses berfikir diantara peserta didik”.
110

  

Dengan demikian dapat dipahami bahwa metode tanya jawab adalah 

cara penyampaian pelajaran dengan cara guru mengajukan pertanyaan 

yang harus dijawab oleh siswa atau sebaliknya, dengan cara seperti ini 

akan dapat merangsang peserta didik untuk dapat mengemukakan 

pendapat dan pikiran masingmasing sesuai dengan tingkat pemahaman 

mereka.  

c) Metode Diskusi  

Diskusi dari aspek bahasa adalah tukar pikiran antara dua orang atau 

lebih untuk menyelesaikan suatu persoalan.  

Kata diskusi berasal dari bahasa latin yaitu “discussus” yang berarti 

“tu examine”, “investigate” (memeriksa, menyelidiki). Secara umum 

diskusi adalah suatu proses yang melibatkan dua orang atau lebih 

individu yang berintegrasi secara verbal dan saling berhadapan muka 

mengenai tujuan atau mempertahankan pendapat atau pemecahan 

masalah.
111

  

                                                 
110

 Ramayulis, Metodologi Pengajaran Agama Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 1990), 

239.  
111

 Samsul Nizar dan Zainal Efendi Hasibuan, Hadits Tarbawi: Membangun Kerangka 

Pendidikan Ideal Perspektif  Rasulullah, (Jakarta: Kalam Mulia, 2011), cet. 1, 60.  



71 

 

 

 

Menurut Syaiful Bahri Djmarah dan Aswan Zain metode diskusi 

adalah “cara penyajian pelajaran, di mana siswa-siswa dihadapkan 

kepada suatu masalah yang bisa berupa pertanyaan atau yang bersifat 

problematis untuk dibahas dan dipecahkan bersama”.
112

  

Dengan kata lain, metode diskusi adalah suatu cara mendidik atau 

metode yang berupaya untuk menjawab atau memecahkan masalah 

yang dihadapi  bersama-sama baik antara siswa dengan siswa atau 

antara siswa dengan guru  yang masingmasing mengajukan 

argumentasinya atau memperkuat pendapatnya.   

3. Metode pembelajaran kitab kuning  

Diantara sikian banyak metode pembelajaran secara umum namun yang 

identik dengan pembelajaran kitab kuning ada beberapa metode saja yang 

sering digunakan dalam penerapan pembelajaran kitab kuning di pondok 

pesantren.  

 Menurut Zamakhsyari Dhofier dan  Nurclolish Madjid dalam Said Aqil 

Siradj, “metode pembelajaran kitab kuning meliputi, metode sorogan dan 

bandongan, sedangkan Husein Muhammad menambahkan bahwa, selain 

metode wetonan atau bandongan, dan metode sorogan, diterapkan juga 

metode diskusi (munadzarah), metode evaluasi, dan metode hafalan”.
113

  

Adapun pengetian metode-metode tersebut adalah sebagai berikut:  

1) Metode Wetonan atau Bandongan  

                                                 
112

 Syaiful Bahri Djmarah dan Aswan Zain, Strategi Belajar Mengajar...Ibid. 87.  
113

 Said Aqil Siradj, Pesantren Masa Depan….Ibid, 280. 
29

 Ibid., 281.  



72 

 

 

 

Adapun Metode Wetonan atau Bandongan yaitu “cara penyampaian kitab 

di mana seorang guru, kiai, atau ustadz membacakan dan menjelaskan isi 

kitab, sementara santri, murid, atau siswa mendengarkan, memberikan 

makna, dan menerima”. 
29

 Senada dengan yang diungkapkan oleh Endang 

Turmudi bahwa, “dalam metode ini kiai hanya membaca salah satu bagian 

dari sebuah bab dalam sebuah kitab, menerjemahkannya ke dalam bahasa 

Indonesia dan memberikan penjelasan-penjelasan yang diperlukan”.
114

   

Berbeda dengan Hasil Musyawarah/ Lokakarya Intensifikasi 

Pengembangan Pondok Pesantren dalam Abdurrahman Saleh, bahwa 

metode wetonan ialah “pembacaan satu atau beberapa kitab oleh kiai atau 

pengasuh dengan memberikan kesempatan kepada para santri untuk 

menyampaikan pertanyaan atau meminta penjelasan lebih lanjut”.
115

  

Menurut Armai Arief bahwa: Metode bandongan dalam terapannya yakni 

kebanyakan atau secara umum Kyai menggunakan bahasa daerah 

setempat, kyai membaca, menerjemahkan, menerangkan kalimat demi 

kalimat kitab yang dipelajarinya, santri secara cermat mengikuti 

penjelasan yang diberikan oleh kyai dengan memberikan catatan-catatan 

tertentu pada kitabnya masing-masing dengan kode-kode tertentu sehingga 

kitabnya disebut kitab jenggot karena banyaknya catatan yang menyerupai 

jenggot seorang kyai.
116

    

                                                 
114

 Endang Turmudi, Perselingkuhan Kiai dan…Ibid, 36.  
115

 Abdurrahman Saleh, Pedoman Pembinan Pondok…Ibid, 79.  
116

 Armai Arief, Pengantar Ilmu dan Metodologi Pendidikan Islam, (Jakarta: Ciputat 

Press. 2002), 154.  



73 

 

 

 

Hal ini di lakukan untuk lebih memberikan pemahaman terhadap santri 

yang diajar lebih dapat dicerna dan mudah di pahami oleh santrinya.  

Dari pemaparan di atas dapat dipahami bahwa metode bandongan adalah 

cara penyampaian guru yang mengajar dengan cara membacakan dan 

menjelaskan kitab yang isi kitab yang dibaca, sementara santri hanya 

mendengarkan dan menulis penjelasan yang dijelaskan oleh guru yang 

mengajar tersebut. Sementara itu metode wetonan agak berbeda sedikit 

dengan bandongan yaitu dalam metode wetonan santri tidak hanya 

mendengarkan penjelasan dari guru akan tetapi juga memiliki kesempatan 

untuk bertanya dan meminta penjelasan lebih lanjut.  

2) Metode Sorogan  

Metode sorogan adalah “pengajian yang merupakan permintaan dari 

seorang atau beberapa orang santri kepada kyainya untuk diajari kitab 

tertentu, pengajian sorogan biasanya hanya diberikan kepada santri-santri 

yang cukup maju, khususnya yang berminat hendak menjadi kyai”. 
117

 

Lebih kanjut Zamakhsyari Dhofier, menjelaskan bahwa: Metode sorogan 

ialah “seorang murid mendatangi guru yang akan membacakan beberapa 

baris Al Qur„an atau kitabkitab bahasa Arab dan menerjemahkan kata 

demi kata ke dalam bahasa tertentu yang pada gilirannya murid 

mengulangi dan menerjemahkan kata perkata sepersis mungkin seperti 

yang dilakukan gurunya”.
34

  

                                                 
117

 Nurcholish Madjid, Bilik-bilik pesantren…Ibid, 28.  
34

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren…Ibid, 28.  



74 

 

 

 

Apabila dicermati penjelasan diatas dapat dipahami bahwa metode sorogan 

lebih bersifat prifat, dimana santri mendatangi gurunya dan meminta untuk 

diajarkan kitab tertentu dengan cara seorang guru atau ustadz membacakan 

isi kitab kemudian menerjemahkan ke dalam bahasa tertentu kemudian 

diulangi lagi oleh para santri apa yang telah dibacakan dan dijelaskan oleh 

guru atau ustadz yang mengajar tersebut.  

3) Metode Halaqah 

Selain itu ada pula metode yang sering di gunakan dalam proses 

pengajaran kitab kuning yakni metode halaqoh dimana metode ini 

merupakan kelompok kelas dari sistem weton/bandongan.   

Halaqoh dari segi kebahasaan berarti lingkarangan murid atau lingkaran 

belajar santri. Pelaksanaan metode ini, beberapa orang santri dengan 

jumlah tertentu membentuk halaqoh yang dipimpin langsung oleh seorang 

kiai atau ustaz atau juga santri senior untuk membahas atau mengkaji suatu 

persoalan yang telah ditentukan sebelumnya.   

Dalam pelaksanaannya para santri dengan bebas mengajukan pertanyaan-

pertanyaan ataupun pendapatnya. Dengan demikian halaqah memiliki arti 

diskusi untuk memahami isi kitab bukan untuk mempertanyakan 

kemungkinan besar salahnya yang diajarkan kitab. Santri yakin bahwa kiai 

tidak akan mengajarkan hal-hal yang salah dan mereka juga yakin bahwa 

isi kitab yang dipelajari adalah benar.
35

  

 



75 

 

 

 

G. Tradisi Makna pegon  

1.  Proses Akulturasi Budaya 

Menurut Koentjaraningrat,
118

 akulturasi merupakan suatu proses sosial 

yang timbul apabila sekelompok manusia dengan suatu kebudayaan tertentu 

dihadapkan pada unsur-unsur dari suatu kebudayaan asing sehingga unsur-

unsur tersebut lambat-laun diterima dan diolah ke dalam kebudayaannya 

sendiri, tanpa menyebabkan hilangnya kepribadian kebudayaan itu.  

Akulturasi terjadi apabila kelompok-kelompok individu yang memiliki 

kebudayaan yang berbeda saling berhubungan secara langsung dengan intensif, 

kemudian menimbulkan perubahan-perubahan besar pada pola kebudayaan 

dari salah satu atau kedua kebudayaan yang bersangkutan. Di antara variabel-

variabel yang banyak itu termasuk tingkat perbedaan kebudayaan; keadaan, 

intensitas, frekuensi dan semangat persaudaraan dalam hubungannya. Siapa 

yang dominan dan siapa yang tunduk, dan apakah datangnya pengaruh itu 

timbal balik atau tidak.
119

 

Terjadinya akulturasi dapat disebabkan oleh beberapa hal : 
120

  

1) Apabila ditemukan unsur-unsur baru. 

2) Apabila unsur baru dipinjam dari kebudayaan lain. 

3) Apabila unsur-unsur kebudayaan yang ada tidak lagi cocok dengan 

lingkungan, lalu ditinggalkan atau diganti dengan yang lebih baik. 

                                                 

118
 Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi, (PT Rineka Cipta, Jakarta, 1996), hlm.155 

119
 William. A. Haviland (terj), 

 
Antropologi Jilid 2, (Jakarta: Erlangga, 1993), edisi ke-

4, hlm.263 
120

 Taufiq dan Idris BA, Mengenal Kebudayaan Islam,  (Surabaya: PT. Bina Ilmu, 1983) 

hlm.20 



76 

 

 

 

4) Apabila ada unsur-unsur yang hilang karena gagal dalam perwujudan dari 

suatu angkatan ke angkatan berikutnya. 

Kedatangan agama Islam yang mulai menyebar di Nusantara semenjak 

abad ke-13 M, ternyata juga tidak mengganggu budaya asli animisme-

dinamisme di Jawa. Ini karena budaya asli tersebut mempunyai watak yang 

elastis
121

, sehingga ajaran Islam yang datang dapat menyebar ke Nusantara. 

Masuknya Islam di pulau Jawa sejak awal hingga sekarang secara terus 

menerus masih merupakan suatu proses akulturasi. Tradisi Islam yang datang 

ke pulau Jawa sangat akomodatif terhadap tradisi Jawa, begitu juga sebaliknya, 

tradisi Jawa sangat apresiatif menerjemahkan tradisi Islam-Arab ke dalam 

sistem budaya Jawa. Agama sebagai salah satu unsur dari kebudayaan 

memiliki peran dalam perubahan kebudayaan itu sendiri.
122

  

Proses interaksi antara Islam dan budaya lokal itu berlangsung terus-

menerus tanpa henti, mengalami pertumbuhan ke arah yang lebih kompleks. 

Proses pertumbuhan yang berjalan rapi dikarenakan penyampaian pesan-pesan 

Islam yang ditempuh melalui pendekatan kultural. Dengan masuknya agama 

Islam di pulau Jawa,  kemudian munculah pondok-pondok pesantren sebagai 

pusat pendidikan agama Islam.
123

 Dari pondok-pondok pesantren inilah 

kemudian lahir teks-teks keagamaan. Selain lahir di pondok pesantren, juga 

muncul dari lingkungan keraton.  

                                                 
121

 Muh. Fatkhan, Sinkretisme Jawa-Islam, Jurnal Religi. Vol. I/ No 2, Juli 2002, hlm. 

194 
122

Irfatul Hidayah, Agama dan Budaya Lokal: Peran Agama dalam Proses 

Marginalisasi Budaya Lokal, Jurnal Religi, Vol. II, No. 2 Juli-Desember 2003, hlm.137 
123

Marsono,
 
Pergumulan Islam dalam Sistem Nilai Budaya Jawa, Religi, Vol II, NO. 2, 

Juli-Desember 2003, hlm. 163 



77 

 

 

 

Terutama pada masa Mataram Islam, Islam tidak mengalami perbenturan 

yang berarti dengan budaya Jawa.
124

 Bagi masyarakat pesantren, agama adalah 

nomor satu dan segalanya, sebaliknya para penguasa dan pendukung sastra 

budaya Jawa, kedudukan dan kekuasaan politik adalah yang nomor satu dan 

segalanya. Maka, sesudah Sultan Agung berhasil mematahkan kesultanan 

pesisiran yang didukung masyarakat pesantren, ia segera menyadari perlunya 

menetapkan strategi budaya untuk menghubungkan dua lingkungan budaya. 

Yaitu lingkungan budaya pesantren dengan sastra budaya agama yang 

berbahasa Arab dengan lingkungan budaya kejawen dengan sastra budaya 

Jawa yang berpusat di lingkungan istana kerajaan-kerajaan Jawa. Adapun 

strategi untuk membaurkan unsur-unsur Islam dalam budaya Jawa, dimulai 

dengan mengganti perhitungan tahun saka yang berdasarkan perjalanan 

matahari, menjadi perhitungan tahun hijriyah, yang berdasar pada perjalanan 

bulan.  

Strategi yang dicanangkan Sultan Agung tersebut diatas ternyata 

menggairahkan para sastrawan kejawen untuk menekuni pokok-pokok ajaran 

Islam, untuk menyusun karya-karya baru dengan menyadap dan mengolah 

unsur-unsur ajaran Islam sebagai upaya untuk memperkaya pengembangan 

sastra budaya Jawa. Terutama aspek filsafat mistik sufisme yang sangat 

menarik untuk memperkaya sastra budaya Jawa.
125

 

                                                 
124

 Muh. Fatkhan, Sinkretisme Jawa-Islam, hlm. .202 
125

Siti Gazalba, Masyarakat Islam (Pengantar Sosiologi dan Sosiografi), (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1976) hlm.61 



78 

 

 

 

Dalam hal ini, bahasa yang digunakan sebagai penghubung dalam proses 

interaksi khususnya daerah Jawa tentu saja menggunakan bahasa Jawa. Bahasa 

Jawa yang digunakan oleh masyarakat Jawa kemudian mengalami proses 

akulturasi, salah satunya yaitu dengan timbulnya penggunaan aksara atau 

tulisan huruf Arab yang menggunakan bahasa Jawa, kemudian dikenal dengan 

tulisan Makna pegon . Belum diketahui siapakah yang pertama kali 

menggunakan cara ini. ada yang menyebutkan bahwa yang pertama kali 

menggunakan adalah para wali, sebagai upaya untuk memperlancar 

penyebaran agama Islam.  

3. Hubungan antara Kitab Kuning dalam Pesantren dengan Penggunaan 

Makna pegon  

Istilah Kitab Kuning mulanya diperkenalkan oleh kalangan luar 

pesantren dengan nada merendahkan, tetapi kemudian diterima sebagai salah 

satu istilah teknis dalam studi kepesantrenan.
126

  Nama lainnya adalah Al-

Kutub al-Qadimah (kitab-kitab klasik), Kitab Gundul dan Kitab Kuno. Mochtar 

menyatakan : Sementara pengertian yang umum beredar di kalangan pemerhati 

masalah kepesantrenan adalah, bahwa kitab kuning merupakan kitab-kitab 

keagamaan berbahasa Arab atau berhuruf Arab, sebagai produk pemikiran 

ulama-ulama masa lampau (Al-Salaf) yang ditulis dengan format khas pra-

modern, sebelum abad ke-17-an M.
127

 

Tentang sejak kapan kitab kuning menjadi bahan ajar utama di 

pesantren, Affandi Mochtar menyatakan : “Sangatlah mungkin sejauh bukti-

                                                 
126

 Mochtar. hlm.36 



79 

 

 

 

bukti historis yang tersedia dikatakan bahwa kitab kuning menjadi text books, 

references, dan kurikulum dalam sistem pendidikan pesantren, seperti yang kita 

kenal sekarang, adalah baru dimulai pada abad ke- 18 M, bahkan cukup 

realistik juga memperkirakan pengajaran kitab kuning secara massal dan 

permanen itu mulai terjadi pada pertengahan abad ke-19 M, ketika sejumlah 

ulama Nusantara khususnya Jawa kembali dari program belajarnya di Makkah 

“.
128

 

 Metode pengajaran kitab kuning di pesantren dilakukan dengan sistem 

sorogan (individu) dan bandongan (massal). Dalam sistem sorogan seorang 

santri membaca kitab lengkap dengan maknanya di hadapan kyai, sedangkan 

kyai memberi makna dengan menulis (ngesahi) pada kitab milik santri 

tersebut. Sistem ini dikenal membutuhkan kesabaran, kesungguhan dan 

kedisiplinan yang tinggi. Sedangkan dalam sistem bandongan kyai 

membacakan kitab disertai mengartikan kata demi kata diselingi penjelasan 

sekedarnya, sedangkan santri menuliskan makna pada kitab. Karena 

dilaksanakan setelah waktu sholat, sistem bandongan biasa disebut juga sistim 

wetonan (dari kata waktu). 

Cara baca Kitab Kuning yang sampai kini masih dibakukan di sebagian 

pesantren adalah cara membaca kitab dengan  utawi iki iku. Metode ini 

memang belum pernah diteliti siapa penciptanya dan sejak kapan dipakai. 

Yang jelas dari Jawa, mengingat bahasa bakunya menggunakan bahasa Jawa, 

                                                                                                                                      
127

 Ibid.hlm.36 
128

 Ibid.hlm.39 



80 

 

 

 

dan metode semacam ini digunakan juga di pesantren-pesantren di luar Jawa; 

Madura, Sunda, Kalimantan dan sebagainya. 

Sistem “utawi iki iku“ di samping menterjemahkan kata perkata juga 

sekalian menyebut tarkib (jabatan kata dalam kalimat)-nya, hebatnya 

penyebutan tarkib itu telah pula diterjemahkan ke dalam bahasa Jawa sehingga 

dalam penggunaannya nampak sebagai bagian dari terjemahan kalimat. Simbol 

– simbol tarkib itu harus dibuang ketika rangkaian makna perkata disusun 

untuk terjemahan kalimat (murod). Utawi (mubtada‟), iku (khabar), sopo dan 

opo (fa‟il), ing (maf‟ul bih), apane (tamyiz), kelawan (maf‟ul mutlaq), rupane 

(badal) dan beberapa simbol tarkib lain hampir pasti terbuang saat 

menterjemah kalimat (murodi), sedangkan kang (sifat) dan hale (hal) sering 

ditetapkan. 

Kitab kuning tidak bisa dipisahkan dengan pesantren. Keberadannya 

hampir-hampir menyatu dengan pesantren, menjadi ciri utama dan pembeda 

antara pesantren dengan lembaga-lembaga pendidikan lainnya. Sejak 

tumbuhnya pesantren, pengajaran kitab-kitab kuning telah diberikan, sebagai 

upaya untuk calon-calon ulama yang setia dan memegangi paham-paham 

tradisional. Kitab kuning seakan menjadi ciri khas dari pesantren itu sendiri. 

Apabila pesantren tidak lagi mengajarkan kitab kuning dalam pengajian-

pengajiannya, tampaknya keaslian pesantren tersebut menjadi kabur, 

dipertanyakan, dan lebih tepat disebut sebagai perguruan atau madrasah dengan 

sistim asrama. 



81 

 

 

 

Pengaruh kitab kuning bagi masyarakat pesantren, dan umumnya umat 

Islam, memang sangat signifikan. Ia tidak hanya dipandang sebagai rujukan 

keilmuan, tapi juga sebagai standar nilai. Sikap dan prilaku mereka selalu 

diukur dengan nilai-nilai normatif yang mereka dapat dari kitab-kitab kuning 

itu.
129

 Belum ada satu definisi yang disepakati tentang kitab kuning. Pada 

mulanya masyarakat pesantren sendiri tidak mengerti mengapa kitab yang 

mereka “agungkan” dinamai kitab kuning. Tapi setidaknya ada beberapa 

batasan yang dapat dipakai untuk mengenali kitab kuning. Batasan-batasan itu 

antara lain: 

a. Kitab tersebut berbahasa Arab;  

b. Umumnya tanpa syakal, bahkan tanpa titik dan koma; 

c. Berisi keilmuan Islam (yang cukup berbobot); 

d. Metode penulisannya dianggap kuno, dan relevansi isi dengan masalah 

keilmuan kontemporer kerapkali sangat tipis;  

e. Lazimnya secara tradisional dipelajari atau dikaji dalam pondok-pondok 

pesantren;  

f. Banyak diantara kertasnya memang berwarna kuning (karena kualitasnya 

atau sebab lain).
130

  

Di kalangan pesantren, kedudukan kitab kuning saling melengkapi 

dengan kedudukan kyai. Kitab kuning merupakan himpunan kodifikasi tata 

                                                 
129

 Mohammad Tolhah Hasan, Makalah Sarasehan Pimpinan Pondok Pesantren dan 

Pemda Tingkat I Jatim, 2 Pebruari 1997, hal. 2 

 
130

Muhammad Tholhah Hasan, Islam Dalam Perspektif Sosial Budaya, edisi I, (Jakarta: 

Galasa Nusantara, 1987), hlm. 102-104 



82 

 

 

 

nilai yang dianut masyarakat pesantren, sementara kyai adalah personifikasi 

dari sistim tata nilai tersebut. Keduanya hampir-hampir tak terpisahkan. 

Seorang kyai baru dapat disebut Kyai jika ia benar-benar telah memahami dan 

mendalami „ajaran‟ yang terdapat dalam kitab kuning, dan mengamalkannya 

dengan penuh kesungguhan. (Meskipun pengertian ini belakangan menjadi bias 

akibat ulah media yang terus menerus mengomersialkan sebutan kyai. Artinya, 

seseorang yang sesungguhnya tidak begitu mendalam pengetahuannya tentang 

agama tapi kemudian diberi sebutan sebagai „kyai‟). Kadar kedalaman dan 

pengamalan terhadap kitab kuning adalah salah satu kriteria yang paling 

representatif untuk mengukur derajat seorang kyai atas kyai lainnya. Lebih 

lanjut, dapat dilihat bahwa di banyak pesantren, kekharismaan kyai tumbuh 

karena kepandaiannya menguasai kitab-kitab kuning. Semakin luas 

wawasannya tentang suatu masalah, dan semakin tinggi kitab-kitab yang 

diajarkan, seorang kyai akan semakin dikagumi.
131

 

Berikut ini mencoba merumuskan kelebihan-kelebihan dan kelemahan 

kitab kuning, juga tantangan yang dihadapinya. 

1) Kelebihan kitab kuning 

Kitab-kitab kuning yang umumnya buah karya ulama-ulama besar 

beberapa abad silam, memiliki beberapa keunggulan ilmiah, antara lain sebagai 

berikut.
132

 Pertama, Kitab kuning memiliki kekayaan istilah yang baku dalam 

                                                 
131

Lihat Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Sudi Tentang Pandangan Hidup Kyai, 

, hlm.60 
132

 Bisri Abdul Karim, Strategi Pembelajaran Kitab Kuning (Transformasi 

Penguatan Sistem Subkultur Pondok Pesantren Indonesia), Cet. I . LPP Unismuh Makassar 

(Lembaga Perpustakaan dan Penerbitan Universitas Muhammadiyah Makassar), Makassar. , 

2020 



83 

 

 

 

epistemologi Islam, yang sampai sekarang belum tergantikan dengan istilah 

lain yang memadai. Dalam bidang fiqh, misalnya dapat dijumpai istilah-istilah 

seperti salâm, mudlârabah, kafârat, qirâdl, li‟ân, ilâ, diyyat, dan lainnya, yang 

masih sulit dicarikan padanannya yang sederhana tapi memadai. Atau dalam 

ilmu hadits, misalnya, dapat ditemukan istilah-istilah seperti matan, sanad, 

marfû‟, dan lain sebagainya. Juga dalam ilmu al-Qur‟an, seperti nâsikh, 

mansûkh, muthlaq, muqayyad, dan sebagainya, yang juga sulit dicarikan 

padanannya yang pas. 

Kedua, Kitab kuning memiliki autensitas keilmuan. Hal ini karena, ia 

dihasilkan (antara lain) dengan metode transkripsi dari guru kepada murid, dari 

generasi ke generasi, dengan kualifikasi sanad yang terjaga secara ketat, 

sebagaimana terlihat pada kitab-kitab hadits, seperti Shahih Bukhari dan 

Shahih Muslim. Juga pada Tafsir Ibnu Katsir, Sirah Ibn Hisyam, dan 

sebagainya.  

Ketiga, Kitab kuning memuat dokumentasi pemikiran serta penalaran 

para cendekiawan Muslim, dalam menghadapi dan menafsirkan ayat-ayat al-

Qur‟an maupun sunnah Nabi, dan cara mereka dalam mengambil solusi 

masalah-masalah fiqhiyah yang pantas diteladani.   

Keempat, Sebagai pembawa mata rantai keilmuan Islam dari satu masa 

ke masa lainnya sehingga terjadi kesinambungan budaya dan keutuhan 

wawasan. Tradisi Islam, sungguhpun banyak hal yang perlu dikritisi dalam 

masalah ini, dapat dijaga dengan baik. Sehingga setiap generasi mampu 

melihat dan merenungkan kembali tradisi masa lampau yang diwariskan. 



84 

 

 

 

2) Kelemahan kitab kuning 

Kelemahan-kelemahan berikut ini tentu dalam konteks ketika kitab 

kuning diletakkan dalam tataran metode ilmiah modern.
133

 Sebab, jika 

diletakkan dalam konteks masa kitab itu ditulis tentu kekurangan-kekurangan 

ini tidak bisa dialamatkan kepadanya. Kekurangan atau kelemahan dimaksud 

antara lain sebagai berikut. Pertama, Umumnya kitab kuning sering 

overlapping dalam mendiskripsikan masalah, juga tidak mengikuti sistimatika 

dan cara penuturan yang runut. Kedua, Dasar-dasar interpretasi dan 

argumentasinya banyak yang kurang meyakinkan, terutama jika dikaitkan 

dengan metode ilmu pengetahuan dan teknologi modern dewasa ini. Ketiga, 

Kelemahan lain menyangkut sistim dan teknik penulisan, seperti penulisan 

yang tanpa menggunakan titik dan koma. 

Walaupun kelemahan tersebut tampaknya kurang berarti, apalagi bagi 

orang-orang yang sudah terbiasa membaca kitab-kitab berbahasa Arab. Sebab, 

mereka yang sudah terbiasa membaca kitab kuning akan dapat mengatasi 

persoalan titik koma ini dengan “dzauq” (sense)-nya., yang memang 

merupakan bagian tak terpisahkan dari tradisi berbahasa Arab. 

3) Tantangan yang dihadapi 

Upaya pelestarian kitab kuning di tengah-tengah perubahan sosial (sosial 

transformation) yang berlangsung cepat ini, menghadapi tantangan-tantangan 

yang cukup serius. Tantangan ini harus direspon oleh kalangan pesantren. 

                                                 
133

Nur Rohmah, Peran Metode Sorogan Dalam Meningkatkan Kemampuan Santri 

Membaca Kitab Kuning, Jurnal Pendidikan Islam Al-Affan: Jil. 5 No.1 2024 



85 

 

 

 

Sehingga pesantrem mampu mendudukkannya dengan baik dalam konteks 

sekarang dan terus mengkajinya dengan komprehensif. Sehingga dengan 

demikian diharapkan kitab kuning bisa terus relevan untuk dibaca dan mampu 

menjadi salah satu referensi penting di abad modern ini. Tantangan-tantangan 

dimaksud antara lain:  

1. Tantangan yang bersifat relevansi keilmuan. Artinya, sejauhmana tingkat 

keilmuan yang ada pada kitab-kitab tersebut mampu menghadapi 

pengujian ilmiah masa sekarang. Juga sejauhmana kitab-kitab tersebut 

masih diperlukan kontribusinya dalam membuka dan memperluas 

cakrawala keilmuan yang baru.  

2. Tantangan yang bersifat apresiasi masyarakat. Artinya, sejauhmana 

masyarakat khususnya kalangan intelektual Islam, mengapresiasi dan 

masih mengkaji kitab-kitab tersebut, untuk keperluan kehidupan agama 

dan masyarakatnya. Apakah mereka akan tetap menjadikannya sebagai 

bahan rujukan penting atau justru meninggalkannya sama sekali untuk 

digantikan dengan kitab-kitab kontemporer.  Pesantren merupakan salah 

satu tradisi pengajaran agama Islam yang juga berlangsung di pulau Jawa. 

Alasan pokok dari munculnya pesantren ini adalah untuk mentransmisikan 

Islam tradisional sebagaimana yang terdapat dalam kitab-kitab klasik yang 

ditulis berabad-abad yang lalu. Kitab-kitab ini dikenal di Nusantara 

sebagai kitab kuning.  

Mengenai isi kitab kuning, terbagi menjadi dua kelompok : 

1) Kelompok ajaran, mencakup : 



86 

 

 

 

a. Ajaran dasar, sebagaimana terdapat dalam Al-Qur‟an dan Al-

Hadist. 

b. Ajaran yang timbul sebagai penafsiran dan interpretasi ulama-

ulama Islam terhadap ajaran dasar tersebut.  

2) Kelompok bukan ajaran. Maksudnya, sesuatu yang datang ke dalam 

Islam sebagai hasil perkembangan Islam dalam sejarah seperti 

lembaga-lembaga kemasyarakatan, kebudayaan, metode keilmuan, 

termasuk ijtihad dan pemikiran para ahli.
134

  

Metode penalaran yang dipakai dalam pembahasan kitab kuning, diantaranya; 

1) Metode Deduktif (istinbath). Model ini banyak dipakai untuk menjabarkan 

dalil-dalil keagamaan (Al-Qur‟an dan Al-Hadis), masalah-masalah 

fiqhiyah, termasuk masalah yang di produk melalui ushul fiqh aliran 

mutakalimin.   

2) Metode Induktif (istiqro‟I). Merupakan pengambilan kesimpulan umum 

dari soal-soal khusus. Metode ini juga dipergunakan oleh ahli-ahli fiqh 

untuk menetapkan suatu hukum. 

3) Metode Genetika (takwini). Yaitu cara berfikir mencari kejelasan suatu 

masalah dengan melihat sebab-sebab terjadinya, atau melihat sejarah 

kemunculan masalah itu. Biasanya digunakan oleh ulama ahli hadis dalam 

meneliti status hadis dari segi riwayah dan diroyah. 

4) Metode dialektika (Jadali). Adalah cara berfikir yang uraiannya jelas 

diangkat dari pertanyaan atau dari pernyataan seseorang yang 



87 

 

 

 

dipertanyakan.  Makna pegon  digunakan untuk penyampaian pesan-pesan 

Islam melalui pendekatan cultural. Penyampaian pesan agama akan 

tersebar dan berkembang dengan baik apabila para penyiar agama yang 

bersangkutan memiliki kesanggupan dan pengetahuan yang luas tentang 

kebudayaan termasuk bahasa, kesusastraan dan pandangan hidup yang ada 

dalam hal ini para penyebar agama di masing-masing lokal setempat 

berhasil mengenalkan dan memanfaatkan tradisi Makna pegon  dalam 

mendukung dan menyukseskan misi dakwah mereka.
135

 

Adapun Indikator Tradisi Makna pegon  adalah sebagai berikut:
136

 

1) Makna pegon  merupakan hasil akulturasi antara islam dengan budaya 

lokal 

2) Makna pegon  sebagai sebuah karya kesusasteraan 

3) Makna pegon  menggunakan huruf arab tanpamemakai sandangan (fatha, 

dummah dan kasrah) 

4) Makna pegon  menggunakan huruf arab berbahasa lokal setempat 

5) Pada tulisannya tidak terdapat tanda baca, titik, koma, tanda Tanya 

maupun tanda seru 

2.  Hubungan antara Kesusasteraan dengan Makna pegon   

Datangnya agama Islam di Indonesia menyebabkan tersebarnya pula 

aksara Arab.
137

 Aksara Arab ini dengan berbagai modifikasi digunakan dalam 

                                                                                                                                      
134

A. Chozin Nasuha, Epistemologi Kitab Kuning, Jurnal Pesantren. No.1/Vol. VI/1989, 

hlm. 10-18 
135

 Ahmad Muttaqin, Kedewasaan Beragama, Esai-esai Penggugah Kesadaran, 

Penghidup Nalar dan Penguat Spiritual. IB Pustaka PT. Litera Cahaya Bangsa, Yogyakarta 
136

 A. Chozin Nasuha, op. cit, hlm. 17 
137

 Abdul Chaer, Op.Cit, hlm. 89. 



88 

 

 

 

bahasa Melayu, bahasa Jawa dan beberapa bahasa daerah lainnya. Aksara Arab 

yang kini di Malaysia disebut aksara Jawi, yang dipakai untuk bahasa 

Indonesia (waktu dulu) disebut aksara Arab Melayu atau Arab Indonesia, dan 

yang dipakai dalam bahasa Jawa disebut aksara pegon. 

Indonesia sudah lama mengenal tulisan Arab. Setidak-tidaknya 

digunakan dalam pertengahan abad ke-13 M, tulisan Arab ketika itu sudah 

digunakan oleh golongan yang terbatas di Indonesia.
138

 Kesusasteraan Melayu 

yang tertua, sebagian ditulis dengan tulisan Arab bahasa Melayu, bahkan 

sampai waktu yang terakhir ini masih ada hasil-hasil kesusasteraan Indonesia 

yang ditulis dengan huruf Arab tersebut 

Kesusasteraan Nusantara yang bercorak tulisan mulai berkembang 

dengan pesat setelah kedatangan agama Islam. Karya-karya kesusasteraan 

Nusantara juga dipengaruhi Islam yang dituliskan oleh penulis Islam Nusantara 

dengan tujuan menjadikannya sebagai media penyampaian pengajaran Islam 

kepada pembacanya. Para penyiar Islam juga mengambil kesempatan yang 

sama untuk menyalurkan unsur-unsur pemikiran Islam dalam masyarakat 

Nusantara. Penulis-penulis Islam menyalurkan karya-karya dari sumber 

peradaban Islam yang diterapkan dalam ide-ide keislaman yang ada di 

Nusantara kemudian karya-karya tersebut dijadikan media untuk berdakwah.
139

  

Banyak teks sastra yang tadinya bernafaskan Hindu Budha digubah oleh 

pujangga keraton menjadi bernafaskan Islam. Penggubahan dan penciptaan 

                                                 
138

 C. Israr, Sejarah Kesenian Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1978), hlm. 27. 
139

Ismail Hamid, 
 
Kesusasteraan Indonesia Lama Bercorak Islam, (Jakarta: Pustaka Al-

Husna 1989),  hlm.1-3. 



89 

 

 

 

secara besar-besaran dalam suasana religius Islam di lingkungan keraton Jawa 

terjadi pada abad ke-18 dan 19 sewaktu kekuasaan keraton semakin terjepit 

secara politik oleh pemerintah kolonial Belanda. Jumlah naskah dari 

lingkungan non kraton (diantaranya lingkungan pondok pesantren) dan keraton 

belum bisa dihitung karena banyaknya, sebagian  sudah rusak karena dimakan 

usia.
140

 

Di samping menulis naskah dengan huruf Jawa, para pekerja sastra 

tersebut (umumnya abdi dhalem) juga menulis naskah dengan huruf Makna 

pegon , yaitu huruf Arab tanpa memakai sandangan  (fatkhah, dhomah dan 

kasroh). Naskah yang ditulis dengan huruf Makna pegon  antara lain serat 

Menak, serat Ambiya, produksi zaman Hamengku Buwono V dan hikayat 

Bayan Budiman yang tidak mencantumkan waktu penyalinan dan diperkirakan 

ditulis sesudah masa Hamengku Buwono V.  

Ragam bahasa digunakan, bukan saja bahasa Jawa, namun juga 

menggunakan bahasa daerah lainnya. Berikut beberapa kitab yang memakai 

aksara Arab dan berbahasa daerah, koleksi perpustakaan Nasional Republik 

Nusantara; (1) Hikayat Sang Boma; beraksara Arab dengan bahasa Melayu, (2) 

Hikayat Sultan Taburat; beraksara Arab dengan bahasa Melayu, (3) Kutika; 

beraksara Bugis dan Arab dengan bahasa Bugis, (4) Undang-undang Johor; 

beraksara Arab dengan bahasa Melayu.
141

  

                                                 
140

Marsono, Pergumulan Islam dalam Sistem Nilai Budaya Jawa, Religi, Vol II, No. 2, 

Juli-Desember 2003, hlm. 163. 
141

 Katalog Pameran Manuskrip Nusantara, Yogyakarta, September 2004, hlm. 24-45. 



90 

 

 

 

H. Perspektif Kitab Kuning 

1. Konsep Kitab kuning 

Kitab kuning dan pesantren merupakan dua sisi (aspek) yang tidak bisa 

dipisahkan, dan tidak bisa saling meniadakan. Ibarat mata uang, antara satu 

sisi dengan sisi lainnya yang saling terkait erat. Eksistensi kitab kuning dalam 

sebuah pesantren menempati posisi yang urgen, sehingga dipandang sebagai 

salah satu unsur yang membentuk wujud pesantren itu sendiri, disamping 

kiai, santri, masjid dan pondok. Hal ini dapat dibuktikan bahwa di pesantren, 

kitab kuning memang sangat dominan, ia tidak saja sebagai khazanah 

keilmuan tetapi juga kehidupan. Ia menjadi tolok ukur keilmuan dan 

sekaligus kesalehan.
142

 

Mengingat fakta tersebut di atas, maka wajar bila kitab kuning 

merupakan tradisi yang hidup sebagai “kultur santri” yang cukup subur dalam 

masyarakat kita. Sebagai tradisi itu pula, kitab kuning hidup dalam sejarahnya 

yang berarti. Keterikatan pesantren dengan kitab kuning demikian eratnya 

sehingga pada gilirannya menjelma sebagai suatu tradisi yang kaku. 

Pengajaran kitab kuning tidak goyah walaupun tidak sedikit kritik yang 

dilontarkan terhadapnya, baik dari dalam maupun dari luar lingkungan 

pesanten.
143

 

Secara terminologi, kendati rumusan pengertian kitab kuning belum 

sempat masuk dalam kamus dan ensiklopedi, namun pengertian yang umum 

                                                 
142

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 44. 
143

 Nasuha Chozin, Epistemologi Kitab Kuning Dalam Pesantren, (Jakarta: P3M, 1985), 

hlm.2  



91 

 

 

 

beredar di kalangan pemerhati masalah kepesantrenan adalah bahwa kitab 

kuning merupakan kitab-kitab yang membahas aspek-aspek ajaran Islam 

dengan menggunakan metode penulisan Islam Klasik.
144

 Sebutan kitab kuning 

menjadi populer seiring dengan semakin besarnya minat orang terhadap 

pesantren dengan segala perangkatnya yang dicap sebagai tradisional itu. 

Menurut Ali Yafie, kitab kuning merupakan unsur mutlak dari proses belajar 

mengajar di pesantren, sebutan itu belum dikenal beberapa puluh tahun yang 

lalu ketika pesantren umumnya masih tertutup dari arus kebudayaan asing.
145

 

Dalam kenyataannya, kitab-kitab yang dipergunakan di pesantren 

ditulis dengan huruf Arab, dalam bahasa Arab. Huruf-hurufnya tidak diberi 

tanda baca (harakat, syakal). Pada umumnya dicetak di atas kertas yang 

berkualitas murah dan berwarna kuning. Sehubungan dengan warna kertas 

itulah kelihatannya kitab-kitab itu disebut kitab kuning, dan karena tidak 

menggunakan tanda baca disebut pula dengan kitab gundul. Di wilayah Timur 

Tengah sendiri, kitab-kitab seperti ini disebut Kutub al-Qadimah (kitab-kitab 

klasik) sebagai sandingan dari Kutub al-Asriyah (kitab-kitab modern).
146

 

2. Signifikansi Kitab kuning di Pesantren 

Pada umumnya pesantren dipandang sebagai subkultur dalam 

mengembangkan pola kehidupan yang unik menurut kacamata umum dan 

modern.
147

 Disamping kepemimpinan kiai, kitab kuning merupakan faktor 

                                                 
144

 Nasuha Chozin, Epistemologi Kitab Kuning Dalam Pesantren, Ibid., hlm. 22. 
145

 Ali Yafie, Menggagas Fiqh Sosial: Dari Segi Lingkungan Hidup, Asuransi Hingga 

Ukhwah, (Bandung: Mizan, 1994), hlm.51. 
146

 Ali Yafie, Menggagas Fiqh Sosial, hlm. 52. 
147

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm.44-55. 



92 

 

 

 

penting yang menjadi karakteristik subkultur tersebut, yang berfungsi sebagai 

referensi nilai universal di kalangan pesantren. Ketika kitab kuning dipakai 

secara permanen dari generasi ke generasi sebagai sumber bacaan utama di 

lingkungan pesantren yang luas, maka sebuah pembentukan dan pemeliharaan 

tradisi yang unik sedang berlangsung. 

Sejauh ini, sebenarnya di kalangan pesantren belum ada pertanggung-

jawaban filosofis yang utuh mengenai penempatan kitab kuning sebagai 

referensi nilai-nilai universal mereka. Baru belakangan muncul usaha-usaha 

penjelasan dari pesantren, seperti yang diusahakan oleh Abdurrahman Wahid, 

Ali Yafie, Masdar F. Mas‟udi, Sahal Mahfudz, Tholhah Hasan, Chozin 

Chumeidi, dan Malik Madany.
148

 Namun sayang, penjelasan mereka telah 

mengandung unsur kritis dan evaluatif, sehingga lebih merupakan perwakilan 

dari pesantren pembaharu. Di sini, tampaknya perlu dilakukan pengkajian yang 

lebih serius untuk memahami paradigma, apa yang ada di balik pemeliharaan 

dan pengajaran kitab kuning yang permanen. Alasan pemilihan kitab kuning 

mungkin bisa dirumuskan dengan mempertimbangkan perkembangan tradisi 

intelektual Islam Nusantara. 

Di sisi lain, Mas‟udi mencoba melihat masalah ini dari sudut yang 

berbeda, yang lebih intern dalam kehidupan pesantren berkaitan dengan 

pandangan kalangan pesantren mengenai ilmu. Bagi mereka ilmu adalah 

sesuatu yang hanya diperoleh melalui jalan pengalihan, pewarisan, bukan suatu 

yang bisa diciptakan. Dalam sebuah kitab kuning yang menjadi pedoman 

                                                 
148

 Ali Yafie, Kitab Kuning Produk Peradaban Islam  dalam Pesantren, 1989,hlm.2-11. 



93 

 

 

 

belajar kalangan pesantren, Ta‟lîm al-Muta‟allim Tharîq al-Ta‟allum diajarkan 

bahwa ilmu adalah sesuatu yang kamu ambil dari mulut rijal (guru/kiai) karena 

mereka telah menghafal bagian yang paling baik dari yang mereka dengar dan 

menyampaikan bagian paling baik yang mereka hafal.
149

 

Di kalangan pesantren memang diakui adanya cara lain untuk 

memperoleh ilmu, tidak dengan cara transmisi. Namun cara lain yang 

dimaksud bukanlah cara yang lebih rasional, melainkan cara yang bersifat gaib 

dalam proses hubungan langsung manusia dengan Yang Maha Berilmu mirip 

proses pewahyuan. Kalangan pesantren menyebutnya dengan Ilmu Ladunni. 

Dengan demikian, bagi kalangan pesantren ilmu sangat cenderung 

sebagai sesuatu yang suci, yang jauh dari spekulatif dan akal-akalan. 

Pandangan yang demikian ini kemungkinan timbul akibat pengaruh 

pemahaman mereka tentang hadits: al-„Ulamâ Waratsat al-Anbiyâ‟ (Ulama itu 

pewaris para Nabi). Karena pandangan keilmuan yang sedemikian ketat, tidak 

dinamis, maka pengajaran dan pendidikan yang berlangsung selalu merupakan 

stereotip atau pengulangan sebatas kata-kata ulama. Dalam hal ini ada dua 

konsekuensi yang akan timbul yang saling terkait. Pertama, homogenitas 

(keseragaman) dengan mudah menjadi ciri yang sangat mencolok. Walaupun 

terjadi perbedaan, hampir bisa dipastikan hanya dalam pengungkapan 

(ibarat)nya saja. Kedua, kitab kuning sebagai buah karya ulama (terdahulu) 

yang bisa memberikan keterangan langsung terhadap kata-kata wahyu 

merupakan sentral, sedangkan kiai yang memberikan keterangan atas kitab itu 

                                                 
149

 Masdar F. Mas‟udi, “Pandangan Hidup „Ulama Indonesia dalam Literatur Kitab 



94 

 

 

 

merupakan subordinat, bahkan sekedar alat untuknya (tidak berhak 

mengevaluasikannya) 

3. Ontologi Kitab Kuning 

Apabila diringkas tampaknya hanya ada dua disiplin utama yang 

berkembang, yaitu fiqh dan tasawuf, ditambah dengan disiplin bahasa Arab. 

Hal ini mengandung arti bahwa tradisi intelektual yang berkembang di dunia 

pesantren, agaknya pengajaran fiqh selalu penting, kalau tidak yang paling 

penting pada setiap lembaga pendidikan Islam. Walaupun pada awalnya, 

bahkan pada akhir abad ke-17 Islam di Nusantara lebih diwarnai oleh 

pengajaran tasawuf, ini tentu berkaitan dengan peranan para sufi pengembara 

dalam penyiaran Islam.
150

 

Dalam perkembangannya, pesantren menambahkan disiplin ushul al-fiqh. 

Ini merupakan bagian terpenting dari usahanya untuk mengukuhkan kajian fiqh 

itu sendiri. Pada tahap inilah benih dinamisasi pemahaman fiqh di pesantren 

mulai terbenam dengan kitab kuning ushûl al-fiqh, tradisi keilmuan pesantren 

melengkapi diri dengan bidang epistemologi, manhâj, hukum Islam, yang 

memungkinkan kalangan santri untuk menyelaraskan ketentuan hukum Islam 

sesuai dengan perkembangan dalam masyarakat. Namun perlu dicatat bahwa 

dalam penyelarasan itu sendiri, dalam pandangan kalangan pesantren belum 

merupakan proses ijtihad mengingat pada prakteknya ia hanya memanfaatkan 

keleluasaan pilihan (alternatif, qaul yang disediakan sejumlah kitab kuning). 

                                                                                                                                      
Kuning”, (Jakarta: LIPI, 1988), hlm. 1-3. 

150
 Azyumardi Azra, Islam di Asia Tenggara, Pengantar Pemikiran, (Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 1989), hlm. 15    



95 

 

 

 

Sebagai salah satu dari ciri kitab kuning adalah kebanyakan menyajikan 

pandangan-pandangan yang berbeda mengenai masalah-masalah tertentu dalam 

lingkup empat aliran fiqh. Dalam perspektif inilah agaknya tradisi keilmuan 

pesantren memiliki kekenyalan sebagaimana ditunjukkan dalam perilakunya 

selama ini. Dalam menghadapi banyak pilihan, dengan kemampuan ushul al-

fiqh, kalangan pesantren dalam pengertian yang terdidik secara matang lebih 

bebas melakukan tugas-tugas keberagamaan dan dalam berbagai bidang 

kehidupan. 

4. Metode Pengajaran Kitab Kuning di Pesantren  

Metode dapat dipahami sebagai cara yang teratur dan sistematis untuk 

melaksanakan sesuatu, atau cara yang digunakan untuk menyampaikan materi 

pelajaran. Ada beberapa  faktor yang perlu diperhatikan dalam memilih metode 

yang akan digunakan dalam praktek pengajaran, antara lain:
151

 

a. Tujuan yang berbeda pada setiap mata pelajaran sesuai dengan jenis, 

fungsi dan sifat maupun isi pelajaran masing-masing.  

b. Perbedaan latar belakang individual peserta didik, baik keturunan, usia 

perkembangan (kematangan), maupun tingkat berfikirnya. 

c. Perbedaan dimana kondisi pendidikan itu berlangsung. 

d. Perbedaan pribadi dan kemampuan guru masing-masing. 

e. Fasilitas yang berbeda, baik kualitas maupun kuantitas.  

Keberhasilan pesantren dalam menghasilkan output-output ternama tidak 

lepas dari sistim dan metode pendidikan yang dikembangkan oleh pesantren 

                                                 
151

 Pius A Partanto dan M. Dahlan Al-Barry,Op.cit, hlm.175. 



96 

 

 

 

dan kyai-nya. Disamping itu, juga karena tujuan pendidikan yang tidak semata-

mata untuk memperkaya pikiran murid dengan penjelasan-penjelasan, tapi juga 

untuk meninggikan moral, serta melatih dan mempertahankan semangat. Sebab 

harus diakui bahwa kehebatan suatu metode harus selalui diikuti oleh semangat 

dan motivasi yang konstan serta tujuan yang jelas, sehingga proses 

pembelajarannya tidak setengah-setengah. 

Ada beberapa metode yang biasa diterapkan untuk mengajarkan kitab-

kitab kuning di pesantren, disamping tentunya metode klasikal yang sudah 

banyak dianut oleh pesantren. Metode-metode tersebut antara lain yaitu metode 

wetonan, metode sorogan, dan metode mudzakarah.
152

 Metode-metode 

pengajaran ini telah lama sekali diterapkan dan terus mengalami perubahan, 

utamanya sejak pesantren mengalami kebangkitan dan perubahan-perubahan 

sejak 1900-an, dan sampai sekarang masih dirasakan efektifitasnya. Berikut ini 

sekilas paparan tentang metode-metode tersebut. 

Dalam pesantren, ada beberapa metode yang biasa digunakan oleh kyai 

atau ustadz dalam melakukan pengajaran kitab kuning dengan Makna pegon . 

Terbagi dalam dua jenis, yaitu; pertama, secara individual atau biasa disebut 

dengan sistem sorogan. Kedua, secara berkelompok atau disebut dengan 

bandongan.. Selain kedua metode tersebut, sejalan dengan usaha 

kontekstualisasi kajian kitab kuning, di lingkungan pesantren dewasa ini telah 

berkembang  metode jalsah (diskusi kelompok) dan halaqoh (seminar). Pada 

awalnya metode ini lebih sering digunakan pada tingkat kiai-ulama atau 

                                                 
152

 Affandi Mochtar, Op.cit, h. 200  



97 

 

 

 

pengasuh pesantren, namun pada masa sekarang sudah biasa dilakukan oleh 

santri. Biasanya untuk membahas isu-isu kontemporer dengan bahan-bahan 

pemikiran yang bersumber dari kitab kuning.
153

  

a. Metode Sorogan 

Sistem Individual dalam sistem pendidikan Islam tradisional disebut 

dengan sistem sorogan yang diberikan dalam pengajian kepada santri-

santri yang telah menguasai pembacaan Qur‟an. Santri membacakan kitab 

kuning dihadapan kiai-ulama yang langsung menyaksikan keabsahan 

bacaan santri, baik dalam konteks makna maupun bahasa (nahw dan 

sharf). Sorogan artinya belajar secara individu dimana seorang santri 

berhadapan dengan seorang guru, terjadi interaksi saling mengenal 

diantara keduanya.
154

 Sedangkan menurut Wahyu Utomo, metode sorogan 

merupakan sebuah sistem belajar dimana para santri maju satu persatu 

untuk membaca dan menguraikan isi kitab dihadapan seorang guru atau 

kiai.
155

  

Pola sorogan dalam pengajian ini merupakan bagian yang sulit 

dari keseluruhan sistem pendidikan Islam tradisional, sebab sistem ini 

menuntut kesabaran, ketaatan dan disiplin pribadi dari murid. Kebanyakan 

murid-murid pedesaan gagal dalam pendidikan dasar ini. Di samping itu 

banyak di antara mereka yang tidak menyadari bahwa mereka seharusnya 

mematangkan diri pada tingkat sorogan ini sebelum dapat mengikuti 

                                                 
153

 Affandi Mochtar, Op.cit, hlm. 200. 
154

 Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, (Jakarta, INIS, 1994), Cet.I, h.6. 



98 

 

 

 

pendidikan selanjutnya di pesantren, sebab pada dasarnya hanya murid-

murid yang telah menguasai sorogan sajalah yang dapat memetik 

keuntungan dari sistem bandongan di pesantren.
156

 

Ciri utama penggunaan sistem individual ini adalah; (1) lebih 

mengutamakan proses belajar daripada mengajar, (2) merumuskan tujuan 

yang jelas, (3) mengusahakan partisipasi aktif dari pihak murid, (4) 

menggunakan banyak feedback atau balikan dan evaluasi, (5) memberi 

kesempatan kepada murid untuk maju dengan kecepatan masing-

masing.
157

  

b. Metode Wetonan /Bandongan 

Metode utama sistem pengajaran di lingkungan pesantren yaitu 

sistem bandongan atau seringkali disebut sistem weton. Secara etimologi, 

dalam kamus besar Bahasa Indonesia, bandongan diartikan dengan 

pengajaran dalam bentuk kelas (pada seklek agama).
158

 Dalam sistem ini 

sekelompok murid (antara 5 sampai 500) mendengarkan seorang guru 

yang membaca, menerjemahkan, menerangkan dan seringkali mengulas 

buku-buku Islam dalam Bahasa Arab. Setiap murid memperhatikan 

bukunya sendiri dan membuat catatan tentang kata-kata atau buah pikiran 

yang sulit, berupa syakl atau makna mufrodhat atau penjelasan (keterangan 

tambahan). Kelompok kelas dari sistem bandongan ini disebut dengan 

                                                                                                                                      
155

 Wahyu Utomo, Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternative Masa Depan, 

(Jakarta,Gema Insan Press, 1997), Cet. Ke-4, hlm. 28 
156

 Chaidar, Manâqib Mbah Maksum, (Semarang: Menara Kudus, 1972), hlm. 12-15 
157

 S. Nasution, Berbagai pendekatan dalam Proses Belajar dan Mengajar, (Jakarta, 

Bumi Aksara, 2000), Cet ke-7, hlm.58. 
158

 Winarno Surakhmad, Metodologi Pengajaran Nasional, (Jakarta: Jemmars, 1979) 



99 

 

 

 

halaqoh yang arti bahasanya lingkaran murid atau sekelompok santri yang 

belajar dibawah bimbingan seorang guru. Selain bandongan juga dikenal 

dengan sistem sorogan. Sistem ini diperuntukkan bagi santri baru yang 

masih memerlukan bimbingan individual.
159

 

Metode wetonan dilakukan dengan cara: seorang kyai memberikan 

pengajian dan para santri duduk mengitarinya. Sang kyai membaca, 

menerjemahkan, menjelaskan dan mengulas isi suatu kitab, sementara para 

santri menyimak dan memberi arti (makna) pada kitabnya masing-masing. 

Dalam sistim ini seorang murid tidak harus menunjukkan bahwa ia 

mengerti pelajaran yang sedang dikaji, karena seorang kyai hanya 

membaca dan menerangkan isi suatu kitab tanpa harus memberikan 

pertanyaan-pertanyaan kepada para santrinya. Sistim ini, karena 

dimaksudkan untuk santri tingkat menengah atas, hanya efektif untuk 

mereka yang telah mengikuti sistim sorogan secara efektif. Wetonan dalam 

prakteknya selalu berorientasi pada pemompaan materi tanpa melalui 

kontrol tujuan yang tegas. Kiai sendiri mungkin tidak mengetahui santri-

santri yang absen (tidak mengikuti pelajaran), apalagi jumlah yang 

mengaji puluhan atau bahkan ratusan. 

c. Metode mudzâkarah (diskusi) 

Mudzakarah merupakan pertemuan ilmiah yang membahas suatu 

topik atau masalah-masalah diniyah (keagamaan), dengan cara merujuk 

pada kitab-kitab kuning. Dalam metode ini, para santri biasanya membuat 

                                                                                                                                      
  hlm.85 



100 

 

 

 

kelompok-kelompok diskusi atau kelas musyarawah. Metode ini sangat 

berbeda dengan merode sorogan atau bandongan. Para santri harus 

mempelajari sendiri kitab-kitab yang ditunjuk. Saat mudzakarah inilah 

santri menguji ketrampilannya dalam memahami dan mengutip sumber-

sumber argumentasi dalam kitab-kitab klasik Islam. Metode ini biasanya 

dilakukan oleh santri kelas menengah ke atas yang sudah mulai mampu 

membaca dan memahami suatu kitab. 

Metode yang diterapkan di pesantren pada prinsipnya mengikuti 

selera kiai, yang dituangkan dalam kebijakan-kebijakan pendidikannya. 

Dari perspektif metodik, sekarang ini pesantren sudah terpolarisasi 

menjadi tiga kelompok; kelompok pesantren yang hanya menggunakan 

metode yang bersifat tradisional dalam mengajarkan kitab-kitab Islam 

klasik, kelompok pesantren yang menggunakan metode hasil penyesuaian 

dengan metode yang dikembangkan pendidikan formal, dan kelompok 

pesantren yang menggunakan metode-metode yang bersifat tradisional dan 

mengadakan penyesuaian dengan metode yang digunakan pada pendidikan 

formal. 

Melalui sistem ini dapat dimengerti bahwa dalam kompleks 

pesantren mulai dari kyai, kyai muda, asâtidz, santri senior, sampai kepada 

santri yunior tercipta suatu kelompok atau kelas masyarakat yang 

didasarkan pada kematangan dalam bidang pengetahuan agama Islam. 

                                                                                                                                      
159

 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 28. 



101 

 

 

 

5.  Proses Penerjemahan Kitab Kuning  (Teori dan Praktek)  

a. Proses Terjemahan 

Menerjemahkan merupakan suatu usaha penyampaian berita yang 

terkandung dalam bahasa sumber ke dalam bahasa penerima atau bahasa 

sasaran agar isinya benar-benar mendekati aslinya. Sedangkan tujuan 

penerjemahan yaitu menyampaikan berita ke dalam bahasa penerima 

(bahasa sasaran), yang berarti apa yang diterjemahkan harus dapat 

dimengerti dan tidak di salah fahami oleh orang-orang yang akan 

mendengarkan atau membaca hasil terjemahan tersebut.
160

 

Meskipun teori dan praktek penerjemahan dari suatu Bahasa ke dalam 

bahasa lain pada umumnya hampir sama, namun dalam penerjemahan dari 

bahasa Arab ke latin Indonesia atau bahkan menggunakan bahasa daerah 

dengan cara penulisan Makna pegon  ini jelas memiliki keunikan serta 

tingkat kesulitan tersendiri, diantaranya yaitu;  

1) Harus bisa dan paham tulisan dengan huruf-huruf Arab 

2) Mengerti dengan bahasa yang digunakan untuk menerjemahkan dari 

bahasa Arab ke bahasa yang dituju 

3) Mengetahui arti serta makna apa yang sedang ditulis. 

Kitab kuning memiliki banyak kelebihan diantaranya sebagai berikut : 

a. Kitab kuning memiliki kekayaan istilah yang baku dalam 

epistemology islam. 

                                                 
160

 E. Saptono, Pedoman Penerjemahan, (Jakarta, Pusat Pembinaan dan Pengembangan 

Bahasa, Depdikbud, 1985)  hlm. 9 

 



102 

 

 

 

b. Kitab kuing memiliki autensitas keilmuan. 

c. Kitab kuning memuat dokumentasi pemikiran para ulama dan cara 

mereka dalam mengambil solusi masalah fikiyah yang pantas 

diteladani. 

d. Kitab kuning sebagai pembawa mata rantai keilmuan islam 

sehingga terjadi kesinambungan budaya dan keutuhan wawasan.  

Selain berbagai kelebihan diatas dari berbagai teori yang ada maka 

penulis dapat menganalisa berbagai kelemahan dalam kitab kuning 

diantaranya: 

a) Umumnya kitab kuning sering overlapping dalam 

mendeskripsikan masalah. 

b) Kitab kuning tidak mengikuti sistematika dan cara penuturan 

yang runut. 

c) Menyangkut sistem dan penulisan yang tanpa menggunakan 

tanda baca titik dan koma.
161

 

Kitab kuning merupakan salah satu unsur mutlak dalam upaya 

meningkatkan pemahaman keislaman santri dan pembentukan moralitas 

kesalehan pada diri santri. Dalam proses penerjemahan kitab kuning dari 

bahasa arab ke latin Indonesia atau bahkan ke dalam bahasa lokal setempat 

dengan menggunakan Makna pegon  maka ada beberapa persyaratan yang 

harus dipenuhi diantaranya adalah (1) harus bisa dan paham tulisan dengan 

huruf-huruf arab, (2) mengerti dengan bahasa yang digunakan untuk 



103 

 

 

 

menerjemahkan dari bahasa arab ke bahasa yang dituju, (3) Mengetahui 

arti serta makna apa yang sedang di tulis. 

Adapun dari Indikator Kitab Kuning adalah sebagai berikut: 

1) Kitab kuning adalah Kitab kitab keagamaan berbahasa arab dan 

berhuruf arab. 

2)  Kertasnya memang banyak diantaranya yang berwarna kuning. 

3) Kitab kuning merupakan produk pemikiran ulama ulama masa lampau 

4) Kitab kuning ditulis dengan format khas pra modern. 

5) Kitab kuning dibaca dengan menggunakan sistem utawi, iki, iku 

6) Kitab kuning diterjemahkan dalam kata per kata dan juga menyebut 

tarkib (jabatan kata dalam kalimatnya. 

7) Kitab kuning merupakan khasanah intelektual yang perlu dilesatarikan 

8) Kitab kuning merupakan salah satu ciri utama pesantren. 

9) Kitab kuning tidak mengenal pembabakan alinea atau paragrap. 

 

I. Pondok Pesantren 

1.  Pengertian Pondok Pesantren 

Kata “pesantren” berasal dari kata “santri”, dengan awalan “pe” 

dan akhiran “an” yang berarti tempat tinggal santri.
162

 Soegarda 

Poerbakawatja juga menjelaskan bahwa “pesantren” berasal dari kata 

                                                                                                                                      
161

Ali Saudah, Makalah Penerjemahan Arab-Indonesia dan Masalahnya, Panitia 

pertemuan Ilmiah Nasional Bahasa Arab I, Malang, 1999, hlm. 5. 
162

Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai, 

(Jakarta: Lembaga Penelitian, Pendidikan dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 1994), Cet. Ke-6, 

hlm. 18. 



104 

 

 

 

“santri”, yaitu seseorang yang belajar dan mendalami agama Islam. 

Dengan demikian, “pesantren” mempunyai arti tempat berkumpul untuk 

belajar dan mendalami agama Islam.
163

 Manfred Ziamek, menyebutkan 

bahwa asal etimologi dari pesantren adalah pe-santri-an, yang berarti 

tempat santri. Santri atau murid mendapat pelajaran dari pimpinan 

pesantren (kyai) dan dari para guru (ulama atau ustadz). Pelajaran 

mencakup berbagai bidang tentang pengetahuan Islam.
164

 

Profesor Johns berpendapat bahwa istilah “santri” berasal dari 

bahasa Tamil yang berarti guru mengaji. Sedang C.C.Berg, berpendapat 

bahwa istilah  shastri dalam bahasa India berarti orang yang tahu buku-

buku suci agama Hindu, atau seorang sarjana ahli kitab suci agama 

Hindu.
165

 Kata shastri berasal dari kata shastra yang berarti buku-buku 

suci, buku-buku agama atau buku-buku tentang ilmu pengetahuan.
166

 

Adanya kaitan istilah santri yang dipergunakan setelah datangnya 

agama Islam, dengan istilah yang dipergunakan sebelum datangnya Islam 

adalah suatu hal yang lumrah terjadi. Sebab seperti yang dimaklumi 

bahwa sebelum Islam masuk ke Indonesia, masyarakat Indonesia telah 

menganut beraneka ragam agama dan kepercayaan, termasuk di 

antaranya agama Hindu. Dengan demikian bisa saja terjadi istilah santri 

                                                 
163

 Soegarda Poerbakawatja, Ensiklopedi Pendidikan, (Jakarta: Gunung Agung, 1976), 

hlm. 223 
164

 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: LP3ES, 1985),    

hlm. 16. 
165

 C.C. Berg, Writer Islam, A Survey of Modern movement in the Moslem World, dalam 

H.A.R. Gibb (ed) London: tt, 1932, hlm. 257. 
166

 M.Chatuverdi dan Tiwari, B.B, A Practical Hindi-English Dictionary, (Delhi: 

Rashtra Printers, 1970), hlm. 627. 



105 

 

 

 

itu telah dikenal di kalangan masyarakat Indonesia sebelum Islam masuk. 

Sebagian ada juga yang menyamakan tempat pendidikan itu dengan 

Budha dari segi bentuk asrama.
167

  

Saat sekarang, pengertian yang populer dari pesantren adalah 

suatu lembaga pendidikan Islam Indonesia yang bertujuan untuk 

mendalami ilmu agama Islam, dan mengamalkannya sebagai pedoman 

hidup keseharian, atau disebut tafaqqûh fî ad-dîn dengan menekankan 

pentingnya moral dalam hidup bermasyarakat.
168

 Dalam perkembangan 

berikutnya, pengertian tersebut telah mengalami pergeseran fungsi. 

Pesantren tidak hanya berfungsi untuk menjaga warisan Islam klasik dan 

melakukan kaderisasi ulama, tetapi lebih dari itu dituntut menciptakan 

kader-kader bangsa yang memiliki keterampilan teknologi baik dalam 

bidang otomotif, pertanian, perkebunan, dan lain sebagainya. 

Pesantren berarti tempat para santri.
169

 Poerwadarminta 

mengartikan pesantren sebagai asrama dan tempat murid-murid belajar 

mengaji.
170

 Louis Ma'lûf mendefinisikan kata pondok sebagai "khôn" 

yaitu "setiap tempat singgah besar yang disediakan untuk menginap para 

turis dan orang-orang yang berekreasi."
171

 Pondok juga bermakna "rumah 

                                                                                                                                      

 
167

 Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, hlm. 15-16. 
168

 Haidar Putra Daulay, Historisitas dan Eksistensi Pesantren, Sekolah dan Madrasah, 

(Yogyakarta: PT. TiaraWacana Yogya, 2001), hlm. 8-9. 
169

 Zamakhsyari Dhafier, Tradisi Pesantren, Jakarta: LP3ES, 1982, hlm. 18. Lihat juga 

Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, (Jakarta: P3M, 1986), hlm. 16. 
170

 WJS. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, 

1982), hlm.764. 
171

 Louis Ma'lûf, Kamus Munjid, (Beirut: Dâr al-Mishria, 1986), hlm. 597. 



106 

 

 

 

sementara waktu seperti yang didirikan di ladang, di hutan dan 

sebagainya."
172

 

Menurut Manfred Ziemek, biasanya, pesantren didirikan oleh 

para pemrakarsa kelompok belajar, yang mengadakan perhitungan dan 

memperkirakan kemungkinan kehidupan bersama bagi para santri dan 

ustadz. Maka berdirilah sebuah pondok, tempat untuk hidup bersama 

bagi masyarakat belajar. Dengan kata "pondok" orang membayangkan 

"gubuk" atau "saung bambu", suatu lambang yang baik tentang 

kesederhanaan sebagai dasar perkiraan kelompok. Di sini guru dan murid 

tiap hari bertemu dan berkumpul, dan dalam waktu yang lama bersama-

sama menempuh kehidupan di pondok ini.
173

 Lebih lanjut Ziemek 

menilai pesantren sebagai lembaga "wiraswasta" dalam sektor 

pendidikan keagamaan, karena ciri-cirinya yang dipengaruhi dan 

ditentukan oleh pribadi para pendiri dan pimpinanannya dan cenderung 

mengikuti suatu pola tertentu.
174

 

2.  Ciri-Ciri Umum Pondok Pesantren 

Untuk dapat memahami hakekat pesantren, perlu memahami ciri-

ciri pendidikan Islam tradisional yang sebagian besar berada di wilayah 

Jawa dan Madura. Karena itu, ciri-ciri institusi yang penulis hendak 

kemukakan adalah mengacu kepada ciri-ciri pesantren yang ada di 

wilayah Jawa khususnya. Tujuan didirikannya pesantren adalah sebagai 

                                                 
172

 WJS. Poerwadarminta, Kamus Umum..., hlm. 764. 
173

 Ziemek, Pesantren dalam..., hlm. 18. 
174

 Ziemek, Pesantren dalam.., hlm. 97. 



107 

 

 

 

wadah atau tempat untuk mendalami ilmu-ilmu agama (tauhid, fiqh, 

ushul fiqh, dan lain-lain).
175

 Karena itu, seorang santri yang keluar dari 

pesantren diharapkan telah memahami aneka ragam mata pelajaran 

agama dengan kemampuan merujuk kepada kitab-kitab klasik. 

Bagi seorang santri atau calon kyai selain dituntut menguasai 

ilmu-ilmu agama secara menyeluruh juga harus memiliki keahlian dalam 

mata pelajaran tertentu yang sekaligus menjadi keahlian kyai. Keahlian 

seorang kyai tersebut selanjutnya menjadi ciri khusus pesantren yang 

diasuhnya. Misalnya Pesantren Al-Munawir Krapyak Yogyakarta 

terkenal dengan spesialisasinya al-Qur‟an. Pesantren Lirboyo Kediri, 

spesialisasinya bidang nahwu shorof. Pesantren Tebuireng Jombang 

terkenal spesialisasi kyainya dibidang ilmu hadits, demikian juga dengan 

pesantren-pesantren lainnya.
176

 

Karena setiap pesantren mempunyai kekhususan, maka semua 

santri yang menyelesaikan pelajarannya di salah satu pondok pesantren 

harus mempunyai keahlian sebagaimana keunggulan yang dimiliki 

pesantrennya. Selanjutnya ia dapat melanjutkan bidang keahlian tersebut 

ke pondok pesantren lain yang memiliki kedalaman dan kualitas lebih 

tinggi terhadap bidang kajiannya. Sudah tentu dengan menjadikan kitab-

kitab klasik khususnya sebagai rujukan utamanya. 

Dalam mengajarkan kitab-kitab klasik, seorang kyai 

menggunakan cara wetonan, sorogan dan hafalan. Wetonan atau 

                                                 
175

 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 21. 



108 

 

 

 

bandongan adalah metode kuliah dimana santri dalam mengikuti 

pelajaran dengan duduk di sekeliling kyai. Ketika kyai membacakan 

kitab, santri menyimak dan membuat catatan. Sorogan adalah metode 

kuliah dimana santri dalam menerima pelajaran menghadap kyai secara 

bergiliran dengan membawa kitab yang akan dipelajari. 

Biasanya kitab-kitab tersebut diklasifikasikan menurut tingkat 

pemahaman santri. Ada tingkat awal, menengah, dan tingkat atas. Santri 

pemula harus mempelajari kitab-kitab awal, selanjutnya diperkenankan 

mempelajari kitab-kitab tingkat berikutnya setelah diperkenankan oleh 

kyai. 

Selain ketiga metode di atas, pembinaan di pesantren biasanya 

digunakan sistem mujadalah (berdiskusi), yaitu mendiskusikan pelajaran 

yang telah dan akan dipelajari. Musyawarah bertujuan untuk memahami 

materi pelajaran yang telah diberikan oleh ustadz. 

Bagi pesantren yang tergolong khalafî metode sorogan dan 

wetonan bukanlah satu-satunya metode pengajaran,mereka telah 

mempergunakan metode-metode pengajaran, sebagaimana dipergunakan 

di sekolah-sekolah umum. Suasana kehidupan belajar dan mengajar 

berlangsung sepanjang hari dan malam. Seorang santri mulai bangun 

subuh sampai tidur kembali di malam hari tetap belajar. Demikian pula 

kyai berada dalam suasana mengajar. Hubungan antara kyai dan santri 

sama halnya hubungan antara orang tua dengan anak.  

                                                                                                                                      
176

 Zamakhsari Dhofier, Tradisi Pesantren, hlm. 24. 



109 

 

 

 

Sistem mujadalah (diskusi) berbeda dengan sistem sorogan dan 

bandongan. Dalam sistem ini santri mempelajari kitab-kitab tertentu 

secara mandiri. Selanjutnya, salah seorang santri mengajukan pertanyaan 

kepada audiens untuk didiskusikan. Kyai selain berperan sebagai 

moderator yang memandu dan mengarahkan jalannya diskusi, juga 

sebagai nara sumber untuk memberikan penjelasan dan kesimpulan pada 

setiap permasalahan yang sedang didiskusikan. 

Penanaman akhlak sangat dipentingkan di dunia pesantren. 

Akhlak kepada sesama teman, kepada masyarakat sekitar, terlebih lagi 

kepada kyai. Terhadap sesama teman dijaga betul sehingga tidak timbul 

sengketa dan ukhuwah tetap terjaga. Terhadap masyarakat sekitar perlu 

dijaga, agar citra pesantren tidak luntur di mata masyarakat. Akhlak 

terhadap kyai sangat diutamakan, sebab dari kyailah santri memperoleh 

ilmu pengetahuan. Durhaka kepada kyai bisa berakibat tidak berkahnya 

ilmu. Jadi, dalam kehidupan pesantren, penghormatan kepada kyai 

menempati posisi penting. Nasehat-nasehat, petuah-petuah kyai selalu 

diperhatikan.
177

 

3.   Unsur-Unsur Pondok Pesantren 

Untuk dikatakan pesantren, harus memenuhi lima unsur, antara 

lain pondok, masjid, santri, pengajaran kitab-kitab Islam klasik dan kyai. 

Di Jawa orang biasanya membedakan kelas-kelas pesantren dalam tiga 

kelompok, yaitu pesantren kecil biasanya mempunyai jumlah santri di 

                                                 
177

 Zamakhsari, Tradisi Pesantren, hlm. 19. 



110 

 

 

 

bawah 1000 orang dan pengaruhnya terbatas pada tingkat kabupaten. 

Pesantren menengah yang mempunyai santri lebih dari 1000 orang yang 

memiliki pengaruh dan menarik santri-santri dari berbagai wilayah 

kabupaten. Pesantren besar biasanya memiliki santri lebih dari 2000 yang 

berasal dari berbagai kabupaten dan propinsi.
178

 

a. Pondok 

Pesantren pada dasarnya sebuah asrama pendidikan Islam 

tradisional dimana para santri tinggal bersama dan belajar di bawah 

bimbingan kyai. Posisi asrama biasanya berada dalam kompleks pondok 

pesantren dikelilingi oleh pagar tembok untuk memudahkan dalam 

mengontrol keluar-masuk para santri. 

Pondok, asrama bagi santri merupakan ciri khas tradisi pesantren 

yang membedakannya dengan sistem pendidikan tradisional di masjid-

masjid yang berkembang di kebanyakan wilayah Islam di negara-negara 

lain. Bahkan sistem asrama ini pula yang membedakan pesantren dengan 

sistem pendidikan surau di daerah Minangkabau. 

Terdapat tiga alasan utama kenapa pesantren harus menyediakan 

asrama bagi santri. Pertama, kemasyhuran seorang kyai dan kedalaman 

pengetahuannya tentang Islam bisa menjadi daya tarik bagi calon santri 

dari jauh. Untuk dapat menggali ilmu dari kyai secara teratur dan dalam 

waktu yang lama, para santri harus meninggalkan kampung halamannya 

dan menetap di dekat kediaman kyai. Kedua, hampir semua pesantren 

                                                 
178

 Dirdjosanjoto, Memelihara Ummat, hlm. 154-156. 



111 

 

 

 

berada di desa-desa tidak tersedia perumahan (akomodasi) yang cukup 

untuk dapat menampung santri-santri. Dengan demikian, perlulah adanya 

suatu asrama khusus bagi para santri. Ketiga, terdapat sikap timbal balik 

antara kyai dan santri, dimana para santri menganggap seolah-olah kyai 

sebagai bapaknya sendiri, dan sebaliknya, kyai menganggap para santri 

sebagai titipan Tuhan yang harus senantiasa dilindungi.
179

 Pentingnya 

pondok sebagai asrama para santri tergantung kepada jumlah santri yang 

datang dari daerah-daerah yang jauh. Untuk pesantren kecil misalnya, 

para santri banyak yang tinggal di rumah-rumah penduduk di sekitar 

pondok pesantren. Mereka menggunakan pondok hanya untuk keperluan 

tertentu. Untuk pesantren besar seperti Tebuireng misalnya, para santri 

harus puas tinggal bersama-sama dengan jumlah 10-15 orang santri 

perkamar dengan ukuran 8 meter persegi. Kondisi tersebut menyebabkan 

tidak semua santri bisa tidur dalam kamar di malam hari. Sebagian 

mereka lebih senang tidur di serambi masjid meskipun ia terdaftar di 

kamar-kamar tertentu. 

Keadaan kamar-kamar pondok pesantren biasanya sangat 

sederhana, mereka tidur di atas lantai tanpa kasur. Papan-papan dipasang 

pada dinding untuk menyimpan koper dan barang-barang lain. Para santri 

dari keluarga kyai pun harus menerima dan puas dengan fasilitas yang 

sederhana ini. Para santri tidak boleh tinggal di luar kompleks pesantren, 

kecuali mereka yang berasal dari desa-desa di sekeliling pondok. 

                                                 
179

 Dirdjosanjoto, Memelihata Ummat, hlm. 102-111. 



112 

 

 

 

Alasannya ialah agar supaya kyai dapat mengawasi dan menguasai 

mereka secara mutlak. Hal ini sangat diperlukan karena telah disebutkan 

bahwa kyai tidak hanya seorang guru tetapi juga sebagai pengganti ayah 

para santri yang bertanggung jawab untuk membina dan memperbaiki 

tingkah-laku dan moral para santri. 

b. Masjid 

Masjid secara harfiah adalah tempat sujud, karena di tempat ini 

setidak-tidaknya seorang Muslim lima kali sehari semalam melaksanakan 

shalat. Suatu pesantren mutlak ada masjid, sebab di situlah pada 

mulanya, sebelum pesantren mengenal sistem klasikal, sebagai tempat 

berlangsungnya proses belajar mengajar, komunikasi hubungan antara 

kyai dengan santri. Elemen ini tak kalah pentingnya dengan pondok 

(asrama) bagi dunia pesantren. Selain dianggap sebagai tempat paling 

tepat untuk mendidik santri, masjid juga sebagai sarana untuk 

menyelenggarakan kajian-kajian kitab klasik dan sebagai sentral kegiatan 

para santri. 

Kedudukan masjid sebagai pusat pendidikan bagi pesantren 

merupakan manifestasi universal dari sistem pendidikan Islam 

tradisional. Dengan kata lain, kesinambungan sistem pendidikan Islam 

yang berpusat pada masjid-masjid sejak masjid al-Qubba didirikan dekat 

Madinah pada masa Nabi Muhammad SAW tetap terpancar dalam sistem 

pesantren. Sejak zaman Nabi, masjid telah menjadi sentral pendidikan 



113 

 

 

 

ummat Islam.
180

 Bahkan zaman sekarang pun di daerah-daerah dimana 

ummat Islam belum begitu terpengaruh dengan kehidupan Barat, 

ditemukan banyak para kyai (ulama) dengan penuh pengabdian 

mengajarkan agama kepada ummat di masjid, serta memberi wejangan 

dan anjuran kepada ummat untuk meneruskan tradisi yang terbentuk 

sejak zaman Islam itu.
181

 

c. Santri 

Menurut pengertian yang dipakai dalam lingkungan orang-orang 

pesantren, seorang alim hanya bisa disebut kyai bilamana memiliki 

pesantren dan santri yang tinggal dalam pesantren untuk mempelajarai 

kitab-kitab Islam klasik dan non-klasik. Oleh karena itu, santri 

merupakan elemen penting dalam suatu lembaga pesantren. Walaupun 

demikian, menurut tradisi pesantren terdapat 2 kelompok santri: 

1) Santri mukim, yaitu murid-murid yang berasal dari daerah yang jauh 

dan menetap dalam kelompok pesantren. Santri mukim yang paling lama 

tinggal di pesantren biasanya merupakan satu kelompok tersendiri yang 

memegang tanggung jawab mengurusi kepentingan pesantren sehari-hari. 

Mereka juga memikul tanggung jawab mengajar santri-santri muda 

tentang kitab-kitab dasar dan menengah. Dalam sebuah pesantren yang 

besar dan masyhur didapati putera-putera kyai dari pesantren-pesantren 

lain yang belajar di sana. Mereka ini biasanya memperoleh perhatian 

                                                 
180

 Encyclopedia of Islam, (Leiden: Brill, London: Luzac, 1934).  
181

 N. Snider, Mosque Education in Afghanistan, dalam Muslim World, (Vol. LVIII, 

Nomor 1, 1968), hlm. 24-25 



114 

 

 

 

istimewa dari kyai, tetapi tidak mempunyai keterangan yang cukup 

apakah mereka membentuk suatu kelompok seperti yang pernah terjadi di 

Pesantren Tebuireng semasa kepemimpinan KH. Hasyim Asy‟ari.
182

 

Selanjutnya putera kyai ini memainkan peran penting dalam kelanjutan 

kepemimpinan lembaga pesantren. 

2) Santri kalong, yaitu murid-murid yang berasal dari desa di sekeliling 

pesantren, yang biasanya tidak menetap dalam pesantren. Untuk 

mengikuti pelajarannya di pesantren, mereka bolak-balik (nglaju) dari 

rumah ke pesantren. Untuk membedakan besar-kecilnya sebuah 

pesantren dilihat dari jumlah santri kalong dan santri mukimnya. 

Pesantren dikatakan besar bila jumlah santrinya baik santri mukim 

maupun kalong jumlahnya cukup besar. Namun dikatakan pesantren 

kecil apabila jumlah santri kalongnya jauh lebih besar dibanding santri 

mukim. Terdapat tiga alasan seorang santri menetap di suatu pesantren, 

antara lain: (1) Mereka ingin mempelajari kitab-kitab lain yang 

membahas Islam secara lebih mendalam dibawah bimbingan kyai 

sebagai pemimpin pondok pesantren. (2) Mereka ingin memperoleh 

pengalaman kehidupan pesantren khususnya dalam bidang pengajaran, 

keorganisasian maupun hubungan dengan pesantren-pesantren yang 

terkenal. (3) Mereka ingin memusatkan studinya di pesantren tanpa 

                                                 
182

 Di Pesantren Tebuireng, pada masa kepemimpinan Hadratus Syekh KH Hasyim 

Asy‟ari para putera kyai yang belajar disana ditempatkan pada kamar-kamar tertentu. 



115 

 

 

 

disibukkan oleh kewajiban-kewajiban sehari-hari di rumah 

keluarganya.
183

  

d. Kiyai 

Kiyai adalah tokoh sentral dalam suatu pesantren dan merupakan 

elemen paling essensial dari suatu pesantren. Maju mundurnya pesantren 

ditentukan oleh wibawa dan kharisma kyai yang biasanya juga sebagai 

pendiri pesantren. Dengan demikian, pertumbuhan pondok pesantren 

bergantung kepada kemampuan pribadi kyainya.
184

 Karena itu, tidak 

jarang terjadi, apabila sang kyai di salah satu pesantren wafat, pamor 

pesantren menjadi merosot karena kyai yang menggantikannya tidak 

sepopuler kyai terdahulu. Menurut asal-usulnya, perkataan kyai dalam 

bahasa Jawa dipakai untuk tiga jenis gelar yang saling berbeda satu sama 

lain, misalnya: (1) Sebagai gelar kehormatan bagi barang-barang yang 

dianggap keramat, umpamanya “Kyai Garuda Kencana” dipakai untuk 

sebutan Kereta Emas yang ada di Keraton Yogyakarta. (2) Gelar 

kehormatan untuk orang-orang tua pada umumnya. (3) Gelar yang 

diberikan oleh masyarakat kepada seorang ahli agama Islam yang 

memiliki atau menjadi pimpinan pesantren dan mengajar kitab-kitab 

Islam klasik kepada para santrinya. Selain gelar kyai, ia juga sering 

disebut seorang alim (orang yang mempunyai kedalaman pengetahuan 

Islam). 

                                                 
183

 Haidar Putra Daulay, Historisitas dan Eksistensi, hlm. 15. 
184

 Noeng Muhadjir, Ilmu Pendidikan dan Perubahan Sosial, (Yogyakarta: Rake 

Sarasih, 1987), hlm. 8. 



116 

 

 

 

4.  Pola Pembinaan di Pondok Pesantren 

Hubungan antara pengajian dan lembaga-lembaga pesantren 

sangat penting dalam arti bahwa keduanya merupakan satu kesatuan yang 

tidak dapat dipisahkan satu sama lain. Keduanya senantiasa mengalami 

proses alamiah dan perjuangan intensif untuk dapat hidup lebih langgeng. 

Itulah sebabnya dalam kenyataannya sering terjadi pergeseran secara 

tajam antara pengajian dengan lembaga-lembaga pesantren. Dengan kata 

lain, kebanyakan pesantren tumbuh dan berkembang dari lembaga-

lembaga pengajian. Pesantren-pesantren yang tumbuh dari lembaga 

pengajian misalnya, Pesantren Tebuireng, yang dimulai dari pengajian 

yang diikuti hanya 8 orang jamaah selanjutnya berkembang menjadi 

pesantren yang memiliki ratusan santri bahkan hingga memiliki puluhan 

ribu santri. Pesantren Ploso di Kediri bermula dari pengajian yang diikuti 

oleh 5 orang jamaah. Bahkan rumah kyainya harus disewa dari penduduk 

sekitarnya karena belum memiliki gedung tersendiri. Setelah berjalan 

puluhan tahun, perkembangan pesantren ini seperti disulap, sebab hingga 

kini Pesantren Ploso memiliki puluhan ribu santri. Pengalaman yang 

sama juga terjadi pada Pesantren Darussalam Blok Agung yang diawali 

dengan pengajian di mushalla dengan ukuran 3x4 meter persegi dan 

diikuti oleh 7 jamaah pengajian. Setelah berjalan 25 tahun yakni tahun 

1977, jumlah santrinya meningkat menjadi 3.177 orang santri. 

Secara deskriptif, memang agak sulit mempolakan pondok 

pesantren dengan keanekaragaman jenis dan spesifik, bentuk dan 



117 

 

 

 

ragamnya serta jumlahnya yang cukup besar. Sebab, bisa terjadi setelah 

dipolakan pesantren-pesantren ke dalam beberapa pola, perkembangan 

berikutnya masih terdapat pola baru yang belum dikelompokkan ke 

dalam pola-pola yang baku. 

M. Habib Chirzin, seorang pengamat pesantren mengakui terus 

terang betapa sulitnya mendeskripsikan secara pasti pondok pesantren 

dengan segala seluk beluknya, beliau mengatakan: Deskripsi yang persis 

mengenai pondok pesantren dengan segala seluk-beluknya, hampir 

merupakan suatu hal yang mustahil. Kemajemukan pondok pesantren 

yang ditunjukkan oleh kekhususan motif dan sejarah berdirinya, ruh, 

sunnah, isi serta cara penyelenggaraan masing-masing pesantren, tidak 

dapat begitu saja diverbalkan.
185

 

Kesulitan serupa juga dialami ketika mempolakan pesantren dari 

segi isi atau materi pelajaran yang diajarkan (kurikulumnya). Biasanya 

yang menjadi standar dan tolok ukur dalam mempolakan pesantren 

adalah materi pelajaran intrakurikuler dan metode pembinaan. Namun 

demikian, dari aspek kurikulum, pesantren dapat dipolakan sebagai 

berikut:
186

 Pola pertama, materi pelajaran yang menjadi standar untuk 

mempolakan pesantren adalah pelajaran agama berikut kitab-kitab klasik. 

Metode penyampaian adalah wetonan dan sorogan, dan tidak memakai 

                                                 
185

 M.Habib Chirzin, Agama dan Ilmu dalam Pesantren,dalam M.Dawam Rahardjo, ed, 

Pesantren dan Pembaharuan, (Jakarta: LP3ES, 1985), h. 77. 
186

 Sujoko Prasodjo, et.al, Profil Pesantren: Laporan Hasil Penelitian Pesantren Al-

Falah dan Delapan Pesantren Lain di Bogor, (Jakarta: LP3ES, 1982), h. 83- 

 



118 

 

 

 

sistem klasikal. Santri dinilai dan diukur berdasarkan kitab yang mereka 

baca. Mata pelajaran umum tidak diajarkan, dan tidak mementingkan 

ijazah sebagai alat mencari kerja. Yang dipentingkan adalah pendalaman 

ilmu-ilmu agama semata-mata melalui kitab-kitab klasik. 

Pola kedua, adalah memiliki kemiripan dengan pola pertama. 

Perbedaannya dari segi proses belajar mengajar. Pada pola ini, proses 

belajar mengajar dilaksanakan secara klasikal dan non-klasikal. Santri 

dididik dengan pelajaran keterampilan dan pendidikan berorganisasi. 

Pada tingkat tertentu diberikan sedikit pengetahuan umum. Santri telah 

dibagi jenjang pendidikan mulai dari tingkat ibtidaiyah, tsanawiyah dan 

aliyah. Sedangkan metode pembinaan yang digunakan adalah wetonan, 

sorogan dan musyawarah. 

Pola ketiga, materi pelajaran telah dilengkapi dengan mata 

pelajaran umum, ditambah dengan aneka macam pendidikan lainnya, 

seperti keterampilan, kepramukaan, olah raga, kesenian, berorganisasi 

dan sebagian telah melaksanakan program pengembangan masyarakat. 

Pola keempat lebih menitikberatkan pada pelajaran keterampilan 

di samping pelajaran agama. Keterampilan ditujukan untuk bekal 

kehidupan bagi seorang santri setelah tamat dari pesantren. Keterampilan 

yang diajarkan adalah pertanian, pertukangan, peternakan dan 

keterampilan lain yang menjurus pada peningkatan profesionalisme 

kerja. 



119 

 

 

 

Pola kelima, dalam pola ini materi pelajaran yang diajarkan di 

pesantren sesuai dengan misi dan visi lembaga pendidikan yang tersedia. 

Biasanya pesantren menyediakan jenis dan jenjang lembaga pendidikan 

baik formal maupun non-formal. Jenis dan jenjang lembaga pendidikan 

dimaksud antara lain: (1) Madrasah. Dalam pesantren melakukan model 

pendidikan madrasah, yaitu selain mengajarkan mata pelajaran agama, 

juga mengajarkan mata pelajaran umum. Kurikulum madrasah pondok 

dapat dibagi menjadi dua bagian, yakni kurikulum yang dibuat oleh 

pondok sendiri dan kurikulum pemerintah dengan memodifikasi materi 

pelajaran agama. (2) Lembaga keterampilan. Selain sistem madrasah di 

banyak pesantren juga menyediakan lembaga keterampilan profesional. 

Sekolah umum. Tidak sedikit jumlah pesantren yang menyediakan 

lembaga pendidikan umum, seperti SD, SLTP, SMU dan SMK hingga 

Perguruan Tinggi. Materi pelajaran di sekolah ini berpedoman pada 

kurikulum Departemen Pendidikan Nasional dan kurikulum Departemen 

Agama. 

5.  Model-model Pondok Pesantren 

Sebagai lembaga yang didirikan secara mandiri oleh seorang kyai 

atau beberapa kyai, pesantren memiliki keunikan tersendiri dibanding 

lembaga pendidikan lainnya. Hal ini disebabkan, pesantren lahir dari 

perut rakyat sendiri. Oleh karena itu, pesantren sering disebut sebagai 

lembaga pendidikan indigenous Indonesia. Meski pesantren diakui 

sebagai lembaga pendidikan yang indegenous, asli Indonesia, namun 



120 

 

 

 

ternyata masih ada kemiripan dengan sistem gurukulla di daratan India. 

Sejatinya gurukulla juga memakai sistem pemondokan (boarding 

school). Gurukulla juga menjadi tempat pembelajaran kitab-kitab suci 

agama Hindu seperti juga pesantren sebagai tempat belajar kitab-kitab 

agama Islam. 

Penyebutan itu merupakan suatu kehormatan tersendiri bagi 

pesantren. Meski demikian, pesantren tidak lantas menolak atau 

mengingkari berbagai adaptasi sistem atau model pendidikan lainnya 

sebagai dampak dinamikanya di tengah modernitas.
187

 Menurut Masykuri 

Abdillah, ada beberapa model penyelenggaraan pesantren, yaitu: (1) 

Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan formal dengan 

menerapkan kurikulum nasional, baik yang hanya memiliki sekolah 

keagamaan (MI, MTs, MA, dan PT Agama Islam) maupun yang juga 

memiliki sekolah umum (SD, SMP, SMU, dan PT Umum), seperti 

Pesantren Tebuireng Jombang dan Pesantren Syafi'iyyah Jakarta; (2) 

Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan keagamaan dalam bentuk 

madrasah dan mengajarkan ilmu-ilmu umum meski tidak menerapkan 

kurikulum nasional, seperti Pesantren Gontor Ponorogo dan Daarul 

Rahman Jakarta; (3) Pesantren yang hanya mengajarkan ilmu-ilmu 

agama dalam bentuk madrasah diniyah, seperti Pesantren Lirboyo Kediri 

dan Pesantren Tegalrejo Magelang; dan (4) pesantren yang hanya sekadar 

                                                 
187

 Lihat Azyumardi Azra, Esei-esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam, (Jakarta: 

Logos, 1998), h. 97 dan 103. 



121 

 

 

 

menjadi tempat pengajian.
188

 Ziemek merinci model-model pesantren 

menjadi lima jenis (A, B, C, D dan E). Model A adalah model paling 

sederhana, di mana masjid digunakan sebagai tempat ibadah sekaligus 

sebagai tempat pengajaran agama. Model ini khas dengan kaum sufi 

(pesantren tarekat) dengan pengajaran-pengajaran yang teratur di dalam 

Sehingga hal inilah yang dijadikan oleh sebagian pengamat dan peneliti 

sebagai dasar untuk meragukan bahwa sistem pesantren tidak 

dikategorikan menjadi sesuatu yang otentik (indigenous).
189

  

6.  Tujuan Pendidikan Pondok Pesantren 

Sebagai lembaga pendidikan, pesantren tentu saja memiliki tujuan 

yang ingin dicapainya. Untuk mengidentifikasi tujuan pendidikan 

pesantren tersebut diperlukan identifikasi terhadap pesantren itu sendiri. 

Semakin lengkap elemen suatu pesantren, semakin luas pula tujuan yang 

ingin dicapai oleh pesantren tersebut. Secara umum, elemen yang dipakai 

untuk mengukur kredibilitas suatu pesantren dapat mengacu pada teori 

yang dikemukakan Dhofier di muka, yaitu terpenuhinya elemen pondok, 

masjid, pengajaran kitab-kitab Islam klasik, santri, dan kiai. Inilah 

standar elemen yang harus terpenuhi dalam lembaga pendidikan 

pesantren. Kesamaan elemen antara pesantren yang satu dengan 

                                                 
188

 Masykuri Abdillah, Status Pendidikan Pesantren dalam Sistem Pendidikan Nasional, 

Kompas, edisi 8 Juni 2001. 
189

 Lihat Qodri A. Azizy, Memberdayakan Pesantren dan Madrasah, dalam pengantar buku 

Dinamika Pesantren dan Madrasah., (Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 2002), cet. Ke-1, h. viii. 

 



122 

 

 

 

pesantren lainnya akan memungkinkan terjadinya kesamaan tujuan 

pendidikannya. 

Akan tetapi, jika standar idenfikasi pesantren didasarkan pada 

indicator Kafrawi, seperti yang telah diketengahkan terdahulu, yaitu: 

pesantren pola I, pesantren pola II, pesantren pola III, dan pesantren pola 

IV, maka tujuan pendidikan pesantren akan berbeda satu dengan yang 

lain. Pesantren pola I, misalnya, karena hanya memiliki elemen mesjid 

dan rumah kiai-santrinya tidak tinggal di dalam pesantren melainkan 

datang dari daerah sekitarnya, maka tujuan pendidikannyapun hanya 

berkisar pada pencetakan kader yang memiliki integritas moral 

keagamaan yang ditandai dengan adanya kemampuan mereka dalam 

memahami, menghayati, dan mengamalkan ajaran Islam. Secara gradual, 

tujuan pendidikan pesantren pola II sama dengan pola I, tetapi 

intensitasnya sudah semakin padat karena santrinya tinggal di asrama 

yang tersedia di dalam kompleks pesantren. Tujuan pendidikan pesantren 

pola II ini relevan dengan standar elemen pesantren yang dikemukakan 

oleh Dhofier. Selanjutnya, pendidikan pesantren pola III bertujuan lebih 

luas lagi, sebab pesantren pola ini telah mengakomodasi lembaga 

madrasah di dalamnya.  

Dengan begitu, tujuan pendidikan pesantren pola ini diperluas 

lagi menjadi pencetakan kader yang bukan saja menguasai ilmu-ilmu 

agama, tetapi juga ilmu-ilmu umum. Lalu, tujuan pendidikan pesantren 

pola IV sama dengan pesantren pola III, tetapi kemampuan alumninya 



123 

 

 

 

lebih dilengkapi dengan penguasaan keterampilan sesuai dengan 

kekhasan yang ingin ditonjolkan. Jadi, semakin banyak lembaga 

pendidikan yang diakomodasi oleh pesantren. 

Dalam konteks pesantren di Indonesia diasumsikan bahwa setiap 

pesantren yang sudah membuka lembaga kemadrasahan, apalagi jika 

sudah membuka lembaga kesekolahan, maka tentulah telah 

mengakomodasi pula mata pelajaran umum. luas pula tujuan yang ingin 

dicapainya. Pengakomodasian pesantren terhadap lembaga sekolah 

menunjukkan bahwa pesantren tersebut lebih memberikan penekanan 

pada ilmu-ilmu umum dibandingkan dengan pesantren yang hanya 

mengakomodasi lembaga madrasah.
190

 

7.  Madrasah di Pondok pesantren 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam mengalami 

perkembangan bentuk sesuai dengan perubahan zaman, terutama adanya 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi. Perubahan bentuk pesantren 

bukan berarti pesantren kehilangan ciri khasnya.  Pada pasal 5 Undang-

undang nomor 18 tahun 2019 disebutkan bahwa pesantren terdiri atas:  

(a) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan dalam bentuk pengajian 

Kitab Kuning.
191

  

(b) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan dalam bentuk Dirasah 

                                                 
190

Dalam penelitiannya, Mastuhu memilih 6 pesantren sebagai obyeknya, yaitu: Pondok 

Pesantren Guluk-Guluk, Sukorejo, Blok Agung, Tebu Ireng, Paciran, dan Gontor. 
191

 Ini kemudian disebut dengan pesantren/madrasah salafiyah. 



124 

 

 

 

Islamiah Dengan Pola Pendidikan Muallimin.
192

  

(c) Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan dalam bentuk lainnya 

yang terintegrasi dengan pendidikan umum.
193

  

Sebagaimana yang telah kita ketahui, bahwa pada dewasa ini hampir 

semua pesantren telah menyelenggarakan madrasah formal yang 

terintegrasi dengan pendidikan umum.. Madrasah formal pondok pesantren 

adalah madrasah yang memakai sistem pondok pesantren, di mana siswa 

tinggal bersama kyai di pondok, hidup dalam suasana belajar selama 24 

jam sehari semalam. adapun kurikulumnya, untuk mata pelajaran umum 

sesuai dengan kurikulum nasional sedangkan mata pelajaran agamanya 

diprogramkan dan diatur oleh pondok, dengan tetap memperhatikan 

kurikulum nasional. Untuk bisa mengikuti ujian nasional yang 

diselenggarakan oleh negara. 

Lahirnya madrasah ini merupakan kelanjutan sistem pendidikan 

pesantren salafiyah  yang di modifikasikan menurut model 

penyelenggaraan sekolah-sekolah umum dengan sistem klasikal. 

disamping memberikan pengetahuan agama, di berikan juga pengetahuan 

umun sebagi pelengkap. 

Pada masa awal berdirinya, sebagian besar madrasah di Indonesia 

masih lebih banyak memberikan ilmu-ilmu keagamaan daripada ilmu-ilmu 

umum, namun terjadilah perubahan setelah terbitnya Surat Keputusan 

Bersama (SKB) 3 Menteri yaitu Menteri Agama, Menteri Pendidikan dan 

                                                 
192

 Ini yang kemudian disebut dengan pesantren/madrasah muadalah. 



125 

 

 

 

Kebudayaan, dan Menteri Dalam Negeri, masing-masing no. 6 tahun 1975, 

no. 37/U/1975 DAN No. 36 tahun 1975 tertanggal 24 Maret 1975, maka 

semua madrasah mengubah kurikulumnya menjadi (70%) mata pelajaran 

umum, dan (30%) mata pelajaran agama. Kebijakan ini berlaku bagi 

madrasah yang dikelola oleh kementerian agama dalam hal ini madrasah 

negeri, sedangkan madrasah yang dikelola oleh penyelenggara Swasta, ada 

beberapa variasi yakni ada (60%) mata pelajaran agama dan (40%) mata 

pelajaran umum dan ada juga yang memang masih tetap  (70%) mata 

pelajaran agama dan (30%) mata pelajaran umum.
194

 

Tujuan peningkata mutu pendidikan pada madrasah adalah agar mata 

pelajaran umum dari madrasah mencapai tingkat yang sama dengan mata 

pelajaran umum di sekolah umum setingkat. Hasil yang diharapkan ialah 

agar:  

1) Ijazah madrasah dapat mempunyai nilai yang sama dengan ijazah 

sekolah umum yang sederajat.  

2) Lulusan madrasah dapat melanjutkan ke sekolah umum setingkat lebih 

atas, dan  

3) Siswa madrasah dapat berpindah ke sekolah umum yang setingkat.
195

 

Agar kualitas mata pelajaran umum di madrasah mencapai tingkat 

yang sama dengan kualitas mata pelajaran umum di sekolah, maka dalam 

penyelenggaraan madrasah dilakukan peningkatan-peningkatan dibidang 

                                                                                                                                      
193

 Ini yang kemudian disebut pesantren yang meneyelenggarakan madrasah formal. 
194

 Lihat Ridlwan Nasir, Mencari tipologi.., 92. 



126 

 

 

 

berikut ini: (1) Kurikulum, (2) Buku pelajaran, alat pendidikan lainnya dan 

sarana pendidikan pada umumnya, dan (3) Pengajar.
196

 

Dengan demikian diharapkan terjadi peningkatan kualitas mutu 

pendidikan madrasah dengan indikator:  

(1) Eksistensi madrasah sebagai lembaga pedidikan Islam menjadi mantap 

dan kuat,  

(2) Pengetahuan umum pada madrasah akan lebih baik,  

(3) Fasilitas pisik dan peralatan akan lebih disempurnakan, dan  

(4) Adanya civil effect dan terhadap ijazah madrasah.
197

 

Tetapi setelah disahkannya undang-undang sisdiknas No. 20 tahun 

2013, madrasah diposisikan setara dengan lembaga pendidikan lainnya dan 

sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari sistem pendidikan nasional 

yang berfungsi mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta 

peradaban bangsa yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan 

kehidupan bangsa, bertujuan untuk berkembangnya potensi peserta didik 

agar menjadi manusia yang beriman dan bertakwa kepada tuhan yang 

maha esa, berakhlak mulia, sehat berilmu, cakap, kreatif, mandiri dan 

menjadi warga Negara yang demokratis serta bertanggung jawab.
198

  

Namun formalisasi madrasah tersebut menimbulkan problema 

tersendiri bagi penyelenggaraan pendidikan di pesantren. yaitu standar isi 

                                                                                                                                      
195

Abdur Rahman shaleh, Penyelenggaraan Madrasah, (Jakarta : Dharma Bhakti, 

1979),.14. 
196

 Lihat Ridlwan Nasir, Mencari tipologi.., 92. 
197

 Lihat Ridlwan Nasir, Mencari tipologi.., 93. 
198

 Undang-undang no. 20 tahun 2003 tentang Sisdiknas, pasal 3. 



127 

 

 

 

untuk mata pelajaran Pendidikan agama islam tidaklah dapat sesuai 

dengan standar kurikulum kajian keagamaan di pesantren yang fokus 

mendalami dan menguasai ilmu agama Islam (tafaqquh fī al dīn) dan 

sebagai lembaga reproduksi ulama. Pada lampiran peraturan Menteri 

Agama no. 912 tahun 2013 disebutkan bahwa struktur mata pelajaran 

pendidikan agama islam dan bahasa arab pada kurikulum madrasah 

meliputi :  

1) Al Qur‟an Hadits,  

2) Akidah Akhlak,  

3) Fikih,  

4) Sejarah kebudayaan islam, dan  

5) Bahasa Arab.  

Hal ini yang menjadi masalah pendidikan di pondok pesantren 

karena menjadikan banyak tema kajian keagamaan di pondok pesantren 

yang tidak terwakili pada standar isi kurikulum madrasah. Maka  

Pengelola madrasah di pondok pesantren dituntut untuk selalu melakukan 

strategi dan inovasi agar para santri yang belajar di madrasah pondok 

pesantren tetap bisa melakukan kajian-kajian keagamaan sesuai dengan 

harapan dan tujuan pendidikan pondok pesantren.  

8.  Metode dan kurikulum Pondok Pesantren. 

Ketika pendidikan awal pesantren masih berlansung di langgar 

(surau) atau masjid, kurikulum pengajian dalam pesantren masih dalam 

bentuk sangatlah sederhana, yakni berupa inti ajaran Islam yang mendasar. 



128 

 

 

 

Rangkaian tiga inti ajaran Islam yang berupa Iman, Islam, dan ikhsan atau 

doktrin, ritual, mistik telah menjadi perhatian kyai perintis pesantren 

sebagai muatan kurikulum yang diajarkan kepada santrinya. Penyajian tiga 

komponen ajaran tersebut dalam bentuk yang paling mendasar, sebab 

disesuaikan dengan tingkat intelektual dengan masyarakat (para santri) dan 

kualitas keberagaannya pada saat itu.
199

 

Metode adalah cara atau jalan yang dipakai dan harus ditempuh 

untuk mencapai suatu tujuan. Sedangkan pembelajaran adalah kegiatan 

belajar mengajar secara interaktif yang terjadi antara peserta didik 

(muta‟allim) dan pendidik (learner atau mu‟allim) yang diatur berdasarkan 

kurikulum yang telah disusun dalam rangka mencapai tujuan tertentu. 

Dengan demikian yang dimaksud dengan metode pembelajaran adalah 

seperangkat cara yang harus ditempuh dalam kegiatan belajar mengajar 

antara murid dan guru untuk mencapai tujuan tertentu.  

Metode pembelajaran yang berlangsung di dunia pesantren di tanah 

air pada umumnya masih bersifat tradisional, karena pembelajaran yang 

diselenggarakan masih berdasarkan kebiasaan-kebiasaan yang telah lama 

dipergunakan pada institusi pesantren, atau lebih tepatnya dengan 

mempergunakan metode pembelajaran original atau asli dari pesantren. 

Metode-metode pembelajaran yang bersifat tradisional yang sudah 

                                                 
199

 Mujamil Qomar, Pesantren, 109. 



129 

 

 

 

menjadi trade mark pesantren antara lain;
200

 Metode pembelajaran di 

pesantren antara lain:  

(a)  Sorogan; adalah metode belajar individual dikenal juga dengan 

metode layanan individu (individual learning process)dimana 

seorang santri berhadapan langsung dengan kyai atau ustadz muda. 

Teknisnya santri membacakan materi yang telah disampaikan oleh 

kyai, selanjutnya kyai atau ustadz muda membetulkan kesalahan 

yang dilakukan oleh santri tersebut.
201

  

(b) Bendongan/wetonan; adalah metode pembelajaran kelompok 

(group/methods) dan bersifat klasikal, dikenal juga dengan metode 

layanan kolektif (collective learning process), yaitu metode 

pembelajaran yang disampaikan secara langsung oleh kiai terhadap 

sekelompok peserta didik, untuk mendengarkan dan menyimak apa 

yang dibacakan atau diterjemah-kannya dari sebuah kitab tertentu. 

Dalam pola pembelajaran ini, kiai membacakan manuskrip 

keagamaan klasik yang berbahasa Arab (kitab kuning), sementara 

para santri mendengarkan secara seksama sambil lalu memberi 

catatan pada kitab yang sedang dibaca.
202

  

(c) Musyawarah/Mudzakaroh; adalah metode untuk mendiskusikan 

berbagai masalah yang ditemukan oleh para santri, metode ini 

                                                 
200

Tim Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam, Pola Pembelajaran di 

Pesantren (Jakarta: Depag RI, Direktorat Jenderal Kelembagaan Agama Islam, Direktorat 

Pendidikan Keagamaan dan Pondok Pesantren, Proyek Peningkatan Pendidikan Luar Sekolah 

pada Pondok Pesantren, 2003), hlm. 73. 
201

 Mujahidin dan Taman, Pesantren Kilat, 46. 
202

 Ibid, 47. 



130 

 

 

 

digunakan untuk mengolah argumentasi para santri dalam menyikapi 

masalah yang dihadapi, namun hanya dibatasi pada kitab-kitab 

tertentu saja.  

(d)  Muhafazhah/Hafalan; yaitu proses belajar-mengajar murid dengan 

cara menghafal suatu teks tertentu di bawah bimbingan dan 

pengawasan kiai atau ustadz. Dalam metode ini para murid diberi 

tugas untuk menghafalkan bacaan-bacaan tertentu, yang pada tahap 

berikutnya diuji hafalannya secara periodik atau insidentil di 

hadapan pembimbing. Pada umumnya teknik ini dipergunakan pada 

dalil-dalil (ayat-ayat Al-Qur’ ā n dan Hadis), qawâ’ id (akidah 

kaidah), seperti kaidah-kaidah fiqhiyyah, ushûl al-fiqh, kaidah-

kaidah tafsir, kaidah-kaidahBahasa mengenai Nahwu, Sharaf, dan 

lain-lain, yang biasanya terangkai dalam untaian nazham-nazham, 

seperti nazham ‘ Imrithi, Alfiyyah, dan sebagainya.  

(e)  Lalaran; adalah metode pengulangan materi yang dilakukan oleh 

seorang snatri secara mandiri. Materi yang diulang adalah materi 

yang telah dibahas dalam sorogan dan bendongan. Dalam praktiknya 

seorang santri mengulang secara utuh materi yang telah disamaikan 

oleh kyai atau ustadz.
203

 

Di samping metode-metode yang sudah dijelaskan tadi, ada juga 

metode-metode pembelajaran dalam pesantren, seperti; metode musyawaroh 

                                                 
203

Ibid, 47–48. 



131 

 

 

 

(bahtsul masa‟il), Metode pengajian, Metode demonstrasi/praktek ibadah, 

Metode rihlah ilmiah, Metode riyadhah. 

Menurut Ali Ahmad Madkur, program pendidikan dalam prespektif 

islam dapat menggunakan beberapa macam al tariqah (metode), diantaranya : 

al tariqah al qudwah (metode keteladanan), al tariqah al talqin ( metode 

pemahaman secara lisan), al tariqah al masubah wa al uqubah (metode 

memberikan ganjaran dan hukuman), al tariqah al qissah (metode cerita), al 

tariqah takwin al adah al hasanah (metode membuat tradisi/ kebiasaan yang 

baik), al tariqah al tarbiyah bi al ahdas ( metode kajian perkara baru), al 

tariqah al tarbiyah an tariq istismar al taqah al hasanah (metode pendidikan 

dengan pengembanagn kekuatan untuk melahirkan kekuatan baik), tariqah al 

syugl auqat al farag (metode mengisi waktu-waktu kosong), tariqah al 

munaqasyah wa al hiwar (metode perdebatan dan diskusi), tariqah hill al 

musykilat (metode pemecahan masalah), dan lain sebagainya.
204

   

Marwan Sardijo menyatakan kitab-kitab yang lazim dipakai dalam 

pesantren adalah kitab-kitab terbitan abad pertengahan (antara abad 12 M s/d 

15 M).
 205

 Dan kitab-kitab klasik yang dipelajari untuk mencetak calon ulama 

di pondok pesantren itu mencakup beberapa klasifikasi keilmuan. antara lain : 

Nahwu (sintaksis Arab) dan Sharaf (morfologi), Fikih (hukum Islam), Usul 

Fikih (system yurisprudensi islam), Hadits, Tafsir, Tauhid (teologi Islam), 

Tasawuf dan akhlak (sufisme). 

                                                 
204

 Ali Ahmad Madkur, Manahij al tarbiyah fi al tasawwur al islami, (Bairut: Dar al 

Nahdlah al arabiyyah, 1990), 429.  



132 

 

 

 

Ilmu pengetahuan lain yang selaras, seperti Tarikh (sejarah islam) dan 

Balaghah (retorik), diantaranya:
206

  

(a) Nahwu dan Sharaf, yaitu ilmu yang mempelajari struktur bahasa Arab. 

Kitab yang dijadikan rujukan antara lain Mutammimah, Ibnu Aqil, 

Kaelani Izzi, dan lain-lain. 

(b) Fikih, yaitu ilmu yang mempelajari hukum-hukum mengenai berbagai 

perbuatan, baik yang bersifat ibadah maupun muamalah. Kitab yang 

dijadikan rujukan adalah Fathul Wahhab, Minhaj Al-Abidin, Minhaj 

Al-Qawwim, Kifayat Al-Akhyar, Fathul Qarib, Fathul Mu‟in, 

Bidayatul Mujtahid, Mizan Kubra, dan lain-lain. 

(c)  Ushul Fikih, yaitu ilmu yang mempelajari metode istinbath hukum 

para ulama. Kitab yang dijadika rujukan antara lain: Al-Waraqat, 

Jam‟ul Jawami‟, Al-Bayan, Ghayat Al-Ushul, dan lain-lain.  

(d) Tafsir, ilmu yang mempelajari teks-teks Al-Qur‟ān, baik dilihat dari 

sudut bahasa, makna, asbab nuzul dan yang lainnya. Kitab yang 

dijadikan rujukan adalah Tafsir Al-Jalalain, Tafsir Ali Ash-Shabuni, 

Tafsir Al-Munir, Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Al-Ibriz, Durut At-Tafsir, 

Tafsir Al-Madrasi, dan lain-lain. 

                                                                                                                                      
205

Marwan Sardijo, dkk., Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia, (Jakarta; Penerbit 

Dharma Bakti, 1982), 31 
206

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kyai 

(Lembaga Penelitian, Pendidikan, dan Penerangan Ekonomi dan Sosial, 2011), 87. 

 

 



133 

 

 

 

(e) Hadits (riwayat dan dirayat), yaitu ilmu yang mempelajari ucapan, 

perbuatan dan ketetapan Nabi Muhammad SAW. Kitab yang dijadikan 

rujukan adalah Shahih Al-Bukhari, Shahih Muslim, Bulughul 

Maraam, Riyadush Sholihin, Jawahir Al-Bukhari, dan lain-lain.  

(f) Tauhid, yaitu ilmu yang mempelajari keesaan Allah SWT dalam sifat, 

dzat, dan perbuatan-Nya. Kitab yang dijadikan rujukan adalah Tijan 

Ad-darari, Aqidah Al-awwam, Kifayah Al-awwam, Matn As-

sanusiyah, Al-adnan, Kitab As-sa‟adah, Matn As-sanusiyah, 

Ushuluddin, Ad-din, Al-Islam, dan lain-lain. 

(g) Tasawuf dan Akhlak, yaitu ilmu yang mempelajari baik dan buruk 

yang berkaitan dengan perilaku seseorang dalam hidup sehar-harinya. 

Kitab yang dijadikan rujukan antara lain Durratun Nashihin, Ihya 

Ulumuddin, Tanbihul Ghafilin, Ta‟lim Al-Muta‟allim, Uqud Al-

Lujain, At-Tarbiyah wa At-Ta‟lim dan lain-lain. 

Untuk tingkat lanjut pertama kitab yang dipergunakan antara lain:
207

 

(a)   Nahwu, kitab-kitab :Tahrirul Aqwal, Matan Al-Jurumiyah, dan 

Mutammimah, 

(b)  Sharaf, Matan Bina Salsalul Mukhdal, Al-Kailani dan kadang-kadang 

sampai dengan Al-Mathub. 

                                                 
207

Marwan Sardijo, dkk., Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia, (Jakarta; Penerbit 

Dharma Bakti, 1982), 31-32. 

 

 



134 

 

 

 

(c)  Fiqih, Matan Taqrib Fathul Qarieb atau Al-Bajuri, Fathul  Mu‟in atau 

I‟anatut Thalibien. 

(d)  Tauhid, Matan Al-Sanusi, Kifayatul Awam dan Hudhudi. 

(e)  Ushul fiqih, Al-Waraqat, Al-Thaifatul Isyarah dan Ghayatul Wushul. 

(f)  Manthiq, Matan Al-Sullam, dan Idhahul Mubham. 

(g)  Al-balaghah, Majmu‟ KhamsirRasail dan Al-Bayan. 

(h)  Tasawuf/ Akhlak, Maraghi Al-Ubudiyah dan Tanbih Al-Ghafilin. 

Sedang untuk tingkat lanjutan kitab-kitab yang dipelajari antara lain: 

(a)  Nahwu, Alfiyah dan Khurdi 

(b)  Sharaf, Mirahul Arwah. 

(c)  Fiqih, Al-Mahalli dan Fathul Wahab 

(d)  Ushulfiqih, Jam‟ul Jawami 

(e)  Tauhid, Ad-Dasuqi 

(f)  Manthiq, Isaghuji, As-Shaban dan AsySyamsiyah. 

(g)  Al-Balaghah, Jawahir Al -Maknun 

(h)  Tasawuf, Ihya Ulumuddin. 

Dan untuk pengajian kitab tingkat spesialisasi (tahassus) para santri 

boleh mempelajari kitab-kitab: 

(a)  Hukum islam, seperti:Tuhfatul Muhtaj, NihayatulMuhtaj (masing-

masing 10 jilid besar). 

(b) Hadist, seperti:Fathul Bari, Qustalani, (dan 10 jilid). 

(c) Tasawuf, seperti:Syarah IhyaUlumuddin Ibn Arabi (10 jilid) 

(d) Tafsir, seperti:Ibn Jarir At-Thabari dan 



135 

 

 

 

(e) Kitab-kitab besar atau pengetahuan khusus lainnya 

Madrasah Diniyah yang diselenggarakan oleh pondok pesantren, 

sebagaimana madrasah  Ibtidaiyah, Tsanawiyah, Aliyah yang disetarakan 

oleh departemen Agama dan depertemen pendidikan dan kebudayaan melalui 

SKB 3 menteri, menggunakan kurikulum yang sama dengan kurikulum di 

madrasah atau sekolah lain, yang telah dibakukan oleh departemen agama 

atau depertemen pendidikan nasional. Lembaga formal lain yang 

diselenggrakan oleh pondok pesantren selain madrasah dan sekolah, 

kurikulumnya disusun oleh penyelenggara pondok pesantren yang 

bersangkutan.
208

 

Muatan kurikulum yang sudah dirumuskan oleh departemen agama 

mengenai kurikulum madrasah dan pesantren, disesuaikan pada kitab yang 

diajarkan berdasarkan tingkatannya dan sifatnya fleksibel. Artinya, pesantren 

diberikan kewenangan untuk mengembangkannya.
209

 

Dalam pelaksanaanya, penjenjangan diatas tidaklah mutlak. Bisa saja 

pesantren tertentu memberikan tambahan atau langkah-langkah inovasi, 

misalnya dengan menambahkan kitab-kitab yang popular, tetapi lebih mudah 

dalam penyajiannya, sehingga lebih efektif para santri menguasai materi. 

Menurut Martin Van Bruinessen (1994) kurikulum dan pengajaran di 

pesantren tidaklah distandardisasi. Hampir setiap pesantren mengajarkan 

                                                 
208

Departemen Agama RI, Pondok Pesantren dan Madrasah Diniyah; Pertumbuhan 

dan Perkembanganya, (Jakarta; Departemen Agama RI DirjenKelembagaan Agama Islam, 

2003), hlm. 31 
209

Data inidikumpulkan dan dikodifikasi oleh Departemen Agama RI, 

lihatdalamDepartemen Agama RI, PondokPesantren dan Madrasah Diniyah, hlm. 33-35 



136 

 

 

 

kombinasi kitab yang berbeda-beda, dan banyak kyai terkenal ahli dalam 

kitab atau mempunyai spesialisasi bidang keilmuan tertentu.
210

 Banyak santri 

tekun berpindah dari satu pesantren ke pesantren yang lain untuk mempelajari 

kitab yang ingin mereka kuasai. Steenbrink menggambarkan beberapa santri 

yang berkelana untuk mencari ilmu kepada kyai yang mempunyai 

kemampuan dan keahlian dalam keilmuan tertentu yang sudah tersohor.
211

 

Pada saat ini kejadian seperti itu meskipun tidak seramai beberapa puluh 

tahun yang lalu masih dapat kita temui dan relevan pada hidup sekarang, 

karena para santri kadang kala tidak hanya belajar di pesantren tetapi juga 

belajar di madrasah atau bahkan perguruuan tinggi yang mempunyai 

keunggulan dan spesialisasi yang cukup terkenal dibandingkan dengan 

madrasah/ pesantren/ perguruan tinggi di tempat yang lain. 

Dalam hal pengembangan kurikulum pendidikannya lembaga 

pendidikan Islam (Madrasah dan Pesantren) dihadapkan kepada bagaimana ia 

melakukan respon terhadap tuntutan yang berkembang di masyarakat. 

Tuntutan tersebut tidak bisa dihindari karena  madrasah dan kehidupan sosial 

disekitarnya merupakan dua hal yang tidak bias dipisahkan. Masing-masing 

saling berebut untuk saling melakukan intervensi terhadap pihak lainnya. 

Madrasah dan pesantren tidak mungkin mengelak dari dinamika masyarakat. 

Sementara pada saat yang sama, proses pendidikan di madrasah selalu 

                                                 
210

 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren Dan Tarekat,(Yogyakarta; 

Gading Publishing, 2012) ,  Edisirevisi, hlm.123 
211

Kareel A Steenbrink, Pesantren Madrasah Sekolah; Pendidikan Islam 

DalamKurun Modern, (Jakarta; LP3ES, 1986), hlm.74, ceritalebihlengkapdijelaskan oleh 

ZamachsaryDhofier, lihatdalamZamachsaryDhofier, TradisiPesantren….., hlm. 26 



137 

 

 

 

berupaya untuk mengendalikan jalannya kehidupan agar tetap berada di atas 

norma-norma yang di idealkan.
212

 Oleh karena itu pengembangan kurikulum 

madrasah dan pondok pesantren akan terus terbuka dan dinamis sesuai 

dengan arus perubahan dan perkembangan zaman. 

J. Pengembangan kurikulum dalam perspektif Islam  

Sebagaimana disebutkan diatas bahwa pengembangan kurikulum 

merupakan sebuah proses penyusunan rencana kurikulum untuk mencapai 

tujuan pembelajaran serta menentukan isi atau materi yang harus dipelajari 

dan bagaimana cara materi pelajaran itu disampaikan, termasuk didalamnya 

menentukan rumusan tujuan pembelajaran, fasilitas dan sarana pembelajaran 

sampai pada sistem evaluasi pembelajarannya. Ini menunjukkan bahwa 

kegiatan pengembangan kurikulum merupakan kegiatan pengaturan proses 

pembelajaran agar proses tersebut bias mencapai sasaran tujuan yang 

diharapkan. Setiap kegiatan memang seharusnya diatur dengan sebuah 

manajemen sedemikian rupa agar dinamika dalam proses kegiatan tersebut 

bias berjalan secara harmonis sesuai yang diharapkan. Bahkan dinamika 

pergerakan  kehidupan di seluruh alam semesta ini juga telah diatur dengan 

baik oleh Alloh swt. Agar semuanya berjalan pada jalur dan tugas pokoknya 

masing-masing sesuai dengan apa yang dikehendaki-Nya, yaitu kemanfaatan 

dan kemaslahatan bagi makhluk .Seperti yang disebutkan dalam QS. ArRa‟d 

(13) : 2 berikut ini : 

                                                 

212
Azyumardi Azra, Paradigma Baru Pendidikan Nasional: Rekonstruksi dan 

Demokratisasi, (Jakarta;Kompas Gramedia,2002), hlm. 72 



138 

 

 

 

ُٱ ُٱللَّ   َُٔ ٱُ ز ١ُسَكغََ ذُذشَََٜٝٗاَُ َُٞ ُغ  َٔ ُػَ ٤ش  َـ ُت  ُُخ   ْ ُٟ ٱث  َٞ شَُٱػ٠ََُُِعرَ عَخ  َٝ ُ َُٝٱُؼَشػ  شَُٱُش ٔظَُ َٔ ُوَ

ُ ٣ُ٠ ذَتِّش  ّٔ غَ ُّٓ جَََُ ٣ُجَش ١ُلِ  َّ ُٱً   َ ُْت ُل٣َُِ ٱلَِٓش٣َُ لصَِّ  ٌ ُد ُُؼََِ  َٕ  ٞ ه٘  ُْذٞ   ٌ ُسَتِّ  ِ واَء 

Artinya : Allah-lah Yang meninggikan langit tanpa tiang (sebagaimana) 

yang kamu lihat, kemudian Dia bersemayam di atas ´Arasy, dan 

menundukkan matahari dan bulan. Masing-masing beredar 

hingga waktu yang ditentukan. Allah mengatur urusan (makhluk-

Nya), menjelaskan tanda-tanda (kebesaran-Nya), supaya kamu 

meyakini pertemuan (mu) dengan Tuhanmu.  

 

Begitu juga dalam proses pembelajaran harus ada perencanaan 

kurikulum yang baik agar proses itu bias berjalan sesuai dengan yang 

diharapkan untuk mencapai tujuan pembelajaran. Dalam khazanah 

pendidikan islam, kurikulum pendidikan islam berbeda dengan kurikulum 

pada umumnya. Karena kurikulum dalam pandangan pendidikan islam 

berfungsi sebagai alat untuk mendidik generasi muda, menolong mereka 

untuk membuka dan mengembangkan potensi, bakat, kekuatan dan 

ketrampilan yang mereka miliki untuk dipersiapkan secara matang guna 

melaksanakan tugasnya sebagai khalifah Alloh di bumi
213

. Dengan demikian, 

kurikulum dalam pendidikan islam memiliki ciri-ciri utama, yaitu: 

(a) Menonjolkan tujuan agama dan akhlak pada berbagai tujuan 

pembelajarannya, Materi yang disampaikan, metode, alat/media dan 

teknik yang digunakannya bercorak islami.  

(b) Cakupannya luas dan kandungannya menyeluruh, yaitu kurikulum 

yang betul-betul mencerminkan semangat, pemikiran dan ajaran yang 

menyeluruh yang mencerminkan semangat, pemikiran dan ajaran 

                                                 
213

Oemar Muhammad Al Thoumy Al Syaibany, Falsafah Pendidikan Islam,terj.  



139 

 

 

 

islam yang universal dan menjangkau semua aspek kehidupan, baik 

intelektual, psikologis, sosial dan spiritual.  

(c) Bersikap seimbang diantara berbagai ilmu yang dikandung dalam 

kurikulum yang akan digunakan. Selain itu juga seimbang antara 

pengetahuan yang berguna bagi pengembangan individu dan 

pengembangan sosial. 

(d) Bersikap menyeluruh dalam menata seluruh mata pelajaran yang 

diperlukan anak didik, baik yang yang berorientasi keakhiratan 

maupun keduniaan. 

(e) Kurikulum yang disusun selalu disesuaikan dengan minat dan bakat 

anak didik.  

Terkait dengan materi kurikulum yang seimbang dan menyeluruh, 

Alloh swt sudah menganjurkan kepada manusia untuk tidak sekedar mencari 

pahala akhirat saja, tapi juga bagian kehidupan di dunia harus diperoleh. 

Dalam QS Al Qasas (28):77 disebutkan: 

اُءَاذىَُ ٱَُٝ َٔ ُ ٱيَُترؾَ ُك ٤ اسَُٱللَّ  لَُٱُذ  َٝ شَجَُ ُُلِخ  َٖ  ٓ ٤ثيََُ ٤ٗاَُٱذَ٘ظَُٗصَ   ُذُّ

Artinya : Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah kepadamu 

(kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu melupakan 

bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi.  

 

Pada ayat diatas, Alloh mengingatkan kepada manusia agar bias 

memanfaatkan rizki yang diterimanya di dunia untuk memperoleh pahala 

akhirat, tetapi juga dipersilahkan untuk tidak meninggalkan kebahagiaan 

                                                                                                                                      
Hasan Langulung, (Jakarta: Bulan Bintang, 1979), 476.  



140 

 

 

 

dunia baik berupa makanan, minuman, pakaian serta kesenangan lainnya 

sepanjang tidak bertentangan dengan ajaran yang telah digariskan oleh Alloh 

swt.
214

Ini menunjukkan bahwa Alloh swt juga menganjurkan ada 

keseimbangan dalam kehidupan dunia.   

Atau dalam QS Al Baqarah (2) : 200-203 Allah swt menyindir orang-

orang yang saat ibadah haji hanya berdoa minta keuntungan duniawi saja. 

Seperti kemegahan, kemuliaan, kemenangan dan harta benda. Mereka hanya 

memperhatikan untung rugi duniawi saja dan tidak mengetahui hakikat dan 

rahasia Haji yang sebenarnya, bagi mereka keuntungan duniawi lebih utama 

dari keuntungan di akhirat.  

 

Artinya : Apabila kamu telah menyelesaikan ibadah hajimu, maka 

berdzikirlah dengan menyebut Allah, sebagaimana kamu 

menyebut-nyebut (membangga-banggakan) nenek moyangmu, 

atau (bahkan) berdzikirlah lebihbanyak dari itu. Maka di antara 

manusia ada orang yang bendoa: "YaTuhan kami, berilah kami 

(kebaikan) di dunia", dan tiadalah baginya bahagian (yang 

menyenangkan) di akhirat.. Dan di antara mereka ada orang 

yang berdoa: "YaTuhan kami, berilah kami kebaikan di dunia 

                                                 
214

 Kementerian Agama RI, Al Qur‟an &Tafsirnya, Jilid VII, (Jakarta: Departemen Agama RI, 

2010), 339. 



141 

 

 

 

dan kebaikan di akhirat dan peliharalah kami dari siksa neraka" 

Mereka itulah orang-orang yang mendapat bahagian daripada 

yang mereka usahakan; dan Allah sangat cepat perhitungan-

Nya
215 

 

Pada akhir ayat diatas disebutkan bahwa Alloh swt menyebut orang-

orang yang berdoa meminta kebahagiaan di dunia dan akhirat itulah orang 

yang mendapatkan keberuntungan.  Berdasarkan ciri khusus dan karakteristik 

kurikulum pendidikan islam yang disebutkan diatas, Al-Syaibani  juga 

menyebutkan prinsip kurikulum pendidikan islam, yaitu : 

(a) Prinsip pertautan yang sempurna dengan agama, termasuk ajaran dan 

nilainya. Artinya bahwa setiap bagian dari kurikulum itu harus 

berdasarkan pada ajaran agama dan akhlak Islami.    

(b) Prinsip menyeluruh (universal) pada tujuan-tujuan dan kandungan 

kurikulum.  

(c) Prinsip keseimbangan yang trelatif antara tujuan-tujuan dan 

kandungan kurikulum. 

(d) Prinsip keterkaitan antara bakat, minat, kemapuan-kemampuan, dan 

kebutuhan pelajar. 

(e) Prinsip pemeliharaan perbedaan-perbedaan individu diantara pelajar, 

baik dari segi minat maupun bakat. 

(f) Prinsip menerima perkembangan dan perubahan sesuai dengan 

perkembangan zaman dan tempat. 

                                                 
215

 QS Al Baqarah (2) : 200-203 



142 

 

 

 

(g) Prinsip keterkaitan antara berbagai mata pelajaran dengan 

pengalaman-pengalaman dan aktifitas yang terkandung dalam 

kurikulum.
216

 

Dengan demikian proses pengembangan kurikulum pendidikan islam 

itu harus berorientasi pada pengembangan potensi anak didik untuk memiliki 

kemampuan melaksanakan tugas sebagai khalifah Allah dibumi, mendukung 

pelaksanaan ajaran-ajaran agama dan memiliki karakter islami. 

 

K. Implementasi Pengembangan Kurikulum   

1) Tahap-tahap pengembangan kurikulum.  

Pengembangan kurikulum merupakan sebuah proses yang berjalan 

secara terus menerus (continue), bersifat dinamis dan selalu kontekstual 

disesuaikan dengan tujuan pembelajaran yang akan dicapai dengan 

melakukan peninjauan atas komponen-komponen kurikulum. Taba (1962) 

menyatakan bahwa pengembangan kurikulum bias dilakukan dengan 

pendekatan induktif melalui langkah-langkah sebagai berikut:
217

   

a) Mendiagnosis kebutuhan, 

b) Merumuskan tujuan-tujuan berdasarkan kebutuhan, 

c) Memilih isi sesuai dengan tujuan yang telah dirumuskan, 

d) Mengorganisasi isi, 

e) Memilih pengalaman belajar, 

                                                 
216

 Oemar Muhammad al Toumy Al Syaibani, 519-525 



143 

 

 

 

f) Mengorganisasi pengalaman belajar, 

g) Mengevaluasi, 

h) Menguji keseimbangan isi kurikulum. 

Setelah langkah-langkah itu dilaksanakan maka bisa dilakukan 

pemantauan untuk menemukan validitas dan kelayakan kurikulum itu 

kemudian dievaluasi dan dilakukan revisi apabila ditemukan kekurangan 

seimbangan pada langkah-langkah tersebut.  

Dalam menentukan tujuan kurikulum, perlu mempertimbangkan 

beberapa factor, antara lain: 

a)     Tujuan pendidikan nasional, karena tujuan ini menjadi landasan bagi 

setiap lembaga pendidikan. 

b)     Kesesuaian antara tujuan kurikulum dengan tujuan lembaga pendidikan 

yang bersangkutan. 

c)     Kesesuaian tujuan kurikulum dengan kebutuhan masyarakat atau 

lapangan kerja, yang mana  mereka nantinya sebagai pengguna lulusan. 

d)     Kesesuaian tujuan dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan 

tenologi saat ini. 

e)     Kesesuaian kurikulum dengan system nilai dan aspirasi yang berlaku 

alam masyarakat.
218

 

Dengan demikian kurikulum yang disusun berdasarkan tujuan yang 

ditetapkan akan efektif dan bisa menghasilkan proses pembelajaran yang 

                                                                                                                                      
217

 Fred C. Lunenburg, Curriculum Development: Inductive Models, Schooling 2, no. 1 

(2011): 1–8 



144 

 

 

 

berkualitas.  

L. Kerangka Penelitian 

Proses berpikir disertasi Penerapan Makna pegon  Dalam Memahami 

Pembelajaran Kitab Kuning Untuk Meningkatkan Kualitas Pemahaman 

Tentang Ajaran Islam Di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif Denanyar 

Jombang adalah sebagaimana bagan 2.1 berikut ini: 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                      
218

 Oemar Hamalik, Manajemen Pengembangan kurikulum, (Bandung: PT 

RemajaRosdakarya, 2012), 122.  

Penerapan Makna 

Pegon Dalam 

Memahami 

Pembelajaran Kitab 

Kuning Untuk 

Meningkatkan 

Kualitas 

Pemahaman Tentang 

Ajaran Islam Di 

Pondok Pesantren 

Mamba‟ul Ma‟arif 

Denanyar 

Analisis 

Focus : 

1. Penggunaan makna 

pegon dalam proses 

pembelajaran 

2. Kelebihan dan 

kekurangan 

penggunaan makno 

pegon bagi 

pemahaman terhadap 

isi teks kitab kuning  

3. Pemahaman tentang 

keislaman santri 

Pondok Pesantren 

Mamba’ ul Ma’ arif   

Teori : 

1. Teori Sosiologi 

& antropologi, 

William. A. 

Haviland 

2. Teori Kurikulum 

Pesantren, 

Mastuhu. 

3. Model Pondok 

Pesantren, 

Zamakhsyari 

Dlofier 

 

 

 

Tujuan : 

1. Mendeskripsikan teori sosiologi dan antropologi penggunaan makna pegon 

2. Mendeskripsikan kelebihan dan kekurangan implementasi makna pegon 

3. Mendeskripsikan pemahaman santri tentang keislaman 

Implikasi Praktis 

Proposisi 

Temuan 

Implikasi Teoritis 



145 

 

 

 

M. Studi Penelitian yang Relevan 

Adapun judul yang dikaji Tentang Penerapan Makna pegon  

dalam Pembelajaran Kitab Kuning untuk Meningkatkan Kualitas 

Pemahaman Ajaran Islam, Agar tidak salah dalam memahami 

peneletitian ini penulis membuat beberapa kajian yang relevan, Kajian 

tentang Penerapan makna pegon dalam Pembelajaran pembelajaran 

kitab kuning untuk peningkatan kualitas pemahaman ajaran islam pada 

dasarnya sudah ada yang diteliti oleh peneliti-peneliti terdahulu. 

diantaranya adalah: 

(a) Junaidi, dalam penelitiannya yang berjudul: Pembelajaran Tuntas Kitab 

Kuning Di  Pondok Pesantren Ibnu Amin Pamangkih (Tinjauan Metode 

Dan Evaluasi), Objek penelitian ini adalah pembelajaran tuntas Kitab 

Kuning di Pondok Pesantren Ibnu Amin Pamangkih tinjauan pada 

metode dan evaluasi. Teknik pengumpulan data dilakukan dengan cara 

wawancara, observasi dan dokumenter. Teknik pengolahan data 

menggunakan reduksi data, display data dan verifikasi data. Analisis 

penelitiannya menggunakan analisis deskriptif kualitatif. Hasil 

penelitian ini menunjukan bahwa : 

a. Metode pembelajaran yang digunakan ialah metode hafalan, 

metode sorogan, metode wetonan/bandongan, metode 

mudzakarah/bahsul masail, metode tanya jawab, metode tutor 

sebaya, metode i‟rab kalimat dan metode suri tauladan. 



146 

 

 

 

b. Evaluasi hasil belajar santri dilakukan secara menyeluruh dan 

kontinu, dalam mengukur kemampuan belajar yang mencangkup 

segala aspek kemampuan secara terpadu dengan mengecek 

kemampuan membaca, menghafal dan menjelaskan kandungan 

sebuah kitab. Santri telah diuji tidak saja pengusaan ilmu (kognitif) 

tetapi juga keterampilan membaca, menyimak, menjelaskan 

(psikomotor) dan sekaligus juga evaluasi terhadap sikap santri akan 

ilmu (afektif).
219

 

2) Robi‟atul Adhawiyah, Implementasi Program LABBAIK Dalam 

Meningkatkan  Mutu Pembelajaran Kitab Kuning Santri, Metode yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif deskriptif 

yang mana jenis data primer berupa wawancara dengan tiga orang 

pengajar, observasi di pesantren dan data sekundernya berupa 

dokumentasi pembelajaran sebagai teknik mengumpulkan datanya.
220

 

Setelah melakukan kajian analisis data dengan metode reduksi data, 

penyajian data dan verifikasi data, maka hasil penelitian ini adalah 

sudah terlaksananya perencanaan program dengan sangat baik yakni 

mayoritas para santri mampu membaca kitab secara kosongan sekaligus 

menterjemah serta memaparkan maksud isi kandungan dalam setiap 

redaksi kitabnya dan mampu menjelaskan dari segi ilmu nahwu 

                                                 
219

M. Junaidi, Pembelajaran Tuntas Kitab Kuning Di  Pondok Pesantren Ibnu Amin 

  Pamangkih (Tinjauan Metode Dan Evaluasi), AN-NAFIS: Jurnal IKK, Vol. No. 1, Tahun 

2022 
220

Robiatul Adawiyah, Implementasi Program Labbaik Dalam Meningkatkan  Mutu 

Pembelajaran Kitab Kuning Santri, Rihlah Review: Jurnal Pendidikan Islam; Volume 01, No. 01, 

Desember 2022, Hal. 041-055 



147 

 

 

 

shorofnya terbukti peningkatannya dalam setiap pertemuan sorogan 

sangat minim santri yang mengulang. Karena itu untuk dapat 

mumbuktikan mutu santri maka sebelum kelulusan sekolah diadakan 

ujian program LABBAIK yang dipandu langsung oleh dosen senior dan 

pengasuh pondok pesantren.  

3) Indriana Rahmawati & Tirta Dimas Wahyu Negara, Pelatihan Arab 

Pegon Bagi Santri Baru Guna Meningkatkan  Kualitas Pembelajaran 

Kitab Kuning Di Pondok Pesantren  Darul Huda Putri. Dalam 

memahami kitab kuning perlu mengetahui Arab Pegon yang mana 

sebagai akses untuk memahami kitab kuning juga untuk meningkatkan 

kualitas membaca kitab kuning. Minimnya pengetahuan santri baru 

Pondok Pesantren Darul Huda Putri dalam penulisan Arab Pegon 

merupakan kendala dalam pembelajaran kitab kuning, yang mana untuk 

memahami dan mengetahui kitab kuning perlu menguasai penulisan 

Arab Pegon. Adapun permasalahan yang akan dibahas dalam penelitian 

tersebut adalah upaya yang akan dilakukan untuk meningkatkan 

kualitas membaca kitab kuning melalui pelatihan Arab Pegon, materi 

apa yang akan disampaikan dalam meningkatkan kualitas membaca 

kitab kuning, dan metode apa yang akan digunakan dalam pelatihan 

Arab Pegon bagi santri Darul Putri,  termasuk metode yang 

digunakan.
221

 Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pelatihan Arab 

Pegon untuk meningkatkan kualitas membaca kitab kuning di Pondok 



148 

 

 

 

Pesantren Darul Huda Putri sudah terlaksana dengan baik dan cukup 

efektif, dengan adanya guru dalam pelaksanaannya dalam 

meningkatkan kualitas membaca kitab kuning melalui pelatihan Arab 

Pegon dengan menggunakan berbagai macam metode yang mana santri 

bisa menerima dan paham menerima pelajaran dengan baik. 

4) Much. Fahmi Ilman, Implementasi Pembelajaran Program Takhasus 

Dalam Menumbuhkan Kemampuan Membaca Kitab Kuning Santri 

Pondok Pesantren Nurul Islam Antirogo Jember. Memperdalam ilmu 

agama atau Tafaqquh Fiddin merupakan salah satu tujuan penting 

pendidikan di pondok pesantren dengan cara mengkaji dan mendalami 

kitab  kuning. Dalam memahami kitab kuning tidaklah mudah, 

membutuhkan usaha besar untuk dapat membaca dan memahaminya. 

Kitab kuning memiliki posisi dan peran yang signifikan di pesantren, 

akan tetapi saat ini di beberapa pesantren tidak lagi menjadikan kitab 

kuning sebagai pelajaran utama. Pondok Pesantren Nurul Islam Jember 

merupakan salah satu pesantren yang masih mengutamakan pelajaran 

kitab kuning, ditinjau dari terlaksananya program takhasus kitab 

kuning, yang merupakan program yang cocok agar santri dapat 

membaca dan memahami kitab kuning. Fokus penelitiannya adalah:  

a. Bagaimana perencanaan program takhasus dalam menumbuhkan 

kemampuan baca kitab kuning santri Nurul Islam Jember;  

                                                                                                                                      
221

Indriana Rahmawati, dkk, Pelatihan Arab Pegon Bagi Santri Baru Guna 

MeningkatkanPembelajaran..... MA‟ALIM JPI, Volume 2, No 2, 2021 



149 

 

 

 

b. Bagaimana pelaksanaan program takhasus dalam menumbuhkan 

kemampuan baca kitab kuning santri Nurul Islam Jember;  

c. Bagaimana evaluasi program takhasus dalam menumbuhkan 

kemampuan baca kitab kuning santri Nurul Islam Jember. Tujuan 

penelitiannya adalah : 

a) Untuk menganalisis perencanaan program takhasus dalam 

menumbuhkan kemampuan baca kitab kuning santri Nurul 

Islam Jember,  

b) Untuk menganalisis pelaksanaan program takhasus dalam 

menumbuhkan kemampuan baca kitab kuning santri Nurul 

Islam Jember,  

c) Untuk Menganalisis Evaluasi Program Takhasus Dalam 

Menumbuhkan Kemampuan Baca Kitab Kuning Santri 

Nurul Islam Antirogo Jember.Pendekatan yang dipakai 

dalam penelitian ini adalah kualitatif dan jenis penelitian 

yang digunakan yaitu studi lapangan. Teknik pengumpulan 

data menggunakan wawancara, observasi, dan dokumentasi. 

Dan keabsahan datanya mengunakan trianggulasi teknik dan 

trianggulasi sumber. Penentuan subyek penelitian 

menggunakan purposive yaitu memilih informan yang 

berkaitan dengan penelitian, diantaranya: pengasuh, 

pengurus pondok, pendidik, SDM dan santri. Hasil dari 

penelitian ini adalah : 



150 

 

 

 

(a) Perencanaan yang dilakukan pengurus meliputi, seleksi 

santri, membuat target kurikulum, penentuan pendidik 

dan jadwal takhasus. Perencanaan pendidik meliputi 

persiapan mengajar agar sesuai target.  

(b) Metode pembelajaran yang digunakan adalah sorogan 

dan bandongan karena sesuai untuk mencapai target 

hatam satu kitab kuning dalam satutahun, 

pelaksanaannya terkendala karena waktunya di malam 

hari. 

(c) Evalusi program takhasus dengan mengadakan tes 

tulis dan lisan, yang pada akhirnya menetukan apakah 

santri tersebut layak menjadi guru diniyah atau 

tidak.
222

 

Dalam penelitiannya, Much Fahmi Ilman lebih memfokuskan 

pada perencanaan kurikulum, metode pembelajaran yang 

digunakan dalam upaya memahami kitab kuning serta cara 

veluasi pembelajaran. Sementara peneliti lebih fokus pada 

bagaimana upaya dalam memahami kitab kuning melalui 

penggunaan Makna pegon . Makna pegon  merupakan salah satu 

cara dalam rangka mengeksplorasi makna-makna nilai 

                                                 
222

Much Fahmi Ilman, Implementasi Pembelajaran Program Tahkhasus Dalam 

Menumbuhkan Kemampuan Membaca Kitab Kuing Santri PP. Nurul Islam Antirogo Jember, 

UIN-KHAS Jember, 2023 



151 

 

 

 

keagamaan yang terkandung dalam teks kitab kuning secara 

komprehensif.  

5) Aswaluddin, Analisis model pembelajaran kitab klasik di Pondok 

pesantren Nurul Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau Kabupaten Tuwu 

Timur Penelitian ini bertujuan:  

a. Untuk mengetahui analisis model pembelajaran kitab klasik 

di Pondok Pesantren Nurul Junaidiyah Lauwo Kecamatan 

Burau Kabupaten Luwu Timur. 

b. Untuk mendeskripsikan langkah-langkah model 

pembelajaran kitab klasik dikembangkan di Pondok 

Pesantren Nurul Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau 

Kabupaten Luwu Timur. 

c. Untuk mengetahui kendala dan solusi dari analisis model 

pembelajaran kitab klasik di Pondok Pesantren Nurul 

Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau Kabupaten Luwu 

Timur. Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif 

deskriptif. Penelitian ini dimaksudkan untuk mengangkat 

fakta, keadaan, variabel, dan fenomena-fenomena yang 

terjadi. Pendekatan penelitian ini adalah pedagogis psikologis 

sosiologis Sumber data yang dipakai adalah data primer dan 



152 

 

 

 

data sekunder. Teknik dan instrumen pengunpulan data 

adalah observasi, wawancara dan dokumentasi.
223

  

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa : 

a. Model pembelajaran kitab klasik di Pondok Pesantren Nurul 

Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau Kabupaten Luwu Timur 

yaitu model pembelajaran Kitab Klasik adalah untuk pencapaian 

ketuntasan belajar secara sistematis. Standar kompetensi atau 

kompetensi dasar yang ingin dicapai pada tahap awal adalah 

penguatan terhadap ilmu dasar, yaitu ilmu nahwu dan sharaf. 

Selanjutnya, santri diharapkan sudah siap mempelajari kitab 

berbahasa arab tanpa harakat. Materi yang pokok yang dipelajari 

adalah ilmu-ilmu fardhu ain, yaitu ilmu tauhid, fiqih dan akhlak.  

b. Langkah-langkah model  Pesantren Nurul Junaidiyah Lauwo 

Kecamatan Burau Kabupaten Luwu Timur yaitu perencanaan, 

pelaksanaan pembelajaran.  

c. Kendala dan solusi dari model analisis pembelajaran kitab klasik 

di Pondok Pesantren Nurul Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau 

Kabupaten Luwu Timur. Adapun kendala yaitu kurangnya 

kaderisasi tenaga, kurangnya dana pesantren, usaha 

pengembangan pesantren, tidak memiliki kurikulum yang baku 

dan kurangnya sarana dan prasarana. Sedangkan solusinya 

                                                 
223

Aswaluddin, Analisis model pembelajaran kitab klasik di Pondok pesantren Nurul 

Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau Kabupaten Tuwu Timur, Tesis IAIN Palopo, 2023 



153 

 

 

 

adalah memperbanyak kader tenaga pengajar, menggaet para 

alumni dan memiliki usaha operasional. 

Aswaluddin dalam penelitianya menyatakan bahwa pembelajaran  

model klasik masih relevan dalam memahami secara subtansial kitab 

kuing, model-model pembelajaran yang kekinian dan terdapatnya 

kendala yang dialami santri. Sementara peneliti menyatakan bahwa 

dengan membubuhkan Makna pegon  akan menjadikan santri 

bertambah keleluasaan khzanah keilmuan Islam. 

6) Zaini Tamin A.R, dalam penelitiannya menyatakan bahwa selama ini 

berbagai penelitian tentang pesantren memaparkan dinamika perubahan 

pesantren dalam sudut pandang kelembagaan atau kurikulum secara 

struktural. Tidak banyak dari para peneliti yang menguraikan tentang 

dinamika pesantren (dalam hal ini kurikulum) secara substansial. Oleh 

sebab itu, penulis melalui penelitian pustaka ini menguraikan perubahan 

kurikulum pesantren dari aspek filosofis yang menjadi substansi 

dinamika tersebut. Tujuan penelitian ini ialah mengupas kurikulum 

pendidikan pesantren – yang kini menjadi diskursus bukan hanya 

sekedar karena kebijakan pengembangan kurikulum pendidikan 

nasional yang selalu berubah, tetapi karena dinamika pesantren dalam 

mengembangkan kurikulumnya. Temuan penelitian ini adalah: respon 

pesantren dalam menghadapi tantangan zaman dilakukan dengan dua 

cara, yaitu; pertama, merevisi kuikulumnya dengan memasukkan mata 

pelajaran umum. Kedua, membuka kelembagaan dan fasilitas 



154 

 

 

 

pendidikannya bagi kepentingan pendidikan umum. Secara filosofis, 

dinamika perkembangan kurikulum pesantren dapat dipetakan menjadi 

tiga corak, di antaranya: pertama, tradisionalis. Pesantren tradisional 

mengikuti patron Ahl al-Sunnnah wa alJamā„ah yang mengutamakan 

empat nilai dasar yaitu: tasāmuh, tawāzun, ta„addul, dan tawasu . 

Kedua, modernis. Pesantren modern mengusung agenda perubahan 

dengan mengkritisi kembali tradisi lama dunia pesantren yang dianggap 

tidak relevan dengan konteks saat ini. Ketiga, revivalis. Pesantren ini 

memiliki kecenderungan doktriner di dalam menginterpretasikan Islam 

yang dilandasi motif untuk memahami dan mengamalkan Islam secara 

murni dan terbebas dari interpretasi-interpretasi parsial.
224

  

7) Nisrina Nur Chiari dan Reza Ahmad Zahid dalam penelitiannya 

menjelaskan bahwa Rekonstruksi pembelajaran kitab kuning yang 

dilakukan Lembaga Batsu Masa‟il (LBM) Al Mahrusiyah Putri sudah 

diterapkan Tahun ajaran 2018-2019. Meski baru satu tahun, akan tetapi 

strategi ini menunjukkan mampu meningkatkan kemampuan santri putri 

dalam memahami kitab kuning. Hal ini dibuktikan kemampuan santri 

putri yang mengikuti LBM mampu menerjemah dan menerangkan 

maksud yang terkandung dalam kitab kuning. Penelitian ini 

menggunakan jenis penelitian kualitatif-deskriptif. Gambaran hasil 

penelitian ini, ditemukan penerapan LBM Al Mahrusiyah diadakannya 

                                                 
224

Zaini Tamin A.R, Dinamika Perkembangan Kurikulum Pendidikan Pesantren; Satu 

Analisis Filosofis, EL-BANAT: Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam Volume 8, 

Nomor 1, Januari-Juni2018  



155 

 

 

 

kelas sifir, tahasus, ula, wustho, dan ulya. Kelas sorogan dalam ranah 

membaca, memurodi (menterjemahkan) dan pemahaman kitab kuning. 

Pada kelas sifir dan tahasus pengenalan kitab kuning dan ilmu nahwu 

shorof. Kitab yang dikaji berfariasi sesuai dengan jenjang studi setiap 

tahapan kelasnya. Hasil penelitian yang telah dilakukan dapat ditarik 

kesimpulan bahwa lembaga LBM telah melakukan gebrakan baru 

ditahun ajaran 2018-2019 terlebih pada konstruk pembelajaran kitab 

kuning. Berdasarkan teori dan hasil penelitian yang telah dilakukan 

dapat ditarik kesimpulan sebagai berikut: Pertama, bentuk rekonstruksi 

pembelajaran kitab kuning yang dilakukan di lembaga LBM ialah 

diadakannya kelas sifir, tahasus, ula, wustho, dan ulya dengan 

pencapaian kemampuan sesuai dengan tingkatannya masing-masing. 

Kelas sorogan dalam ranah membaca, memurodi (menterjemahkan) dan 

pemahaman kitab kuning. Pada kelas sifir dan tahasus pengenalan kitab 

kuning dan ilmu nahwu shorof. Kedua, dampak dari rekonstruksi 

pembelajaran yang dilakukan lembaga LBM ialah kemampuan siswi 

pada kitab kuning lebih mendalam sesuai dengan target pencapaiannya. 

Terlebih pada sektor pembelajaran kitab kuning lembaga LBM sangat 

berdampak pada keberhasilan santri, baik dalam tingkat membaca, 

memurodi (menterjemah) sampai pemahaman.
225

 

                                                 
225

Nisrina Nur Chiari dan Reza Ahmad Zahid, Rekonstruksi Pembelajaran Kitab Kuning 

Untuk Mewujudkan Kemahiran Santri Dalam Memahami Kitab Kuning Di Lembaga Lajnah 

Bahtsul Masa-Il (LBM) Al-Mahrusiyah Putri, Indonesian Journal of Islamic Education Studies 

(IJIES) Volume 2, Nomor 2, Desember 2019 



156 

 

 

 

Ahmad Helwani Syafi‟i dalam penelitiannya Pembelajaran kitab 

kuning di pondok pesantren Khusus al-halimy sesela. Berdasarkan hasil 

penelitian pengabdian masyarakat “Bimbingan Pembelajaran Kitab Kuning di 

Pondok Pesantren Khusus Al-halimy Sesela” dapat disimpulkan bahwa: 1. 

Jenis metode yang diterapkan dalam pembelajaran kitab kuning di Pondok 

Pesantren Khusus Al-Halimy Sesela adalah Bandongan atau Wetonan, 

Sorogan, Halaqoh, Diskusi, Tanya Jawab, dan Ceramah. 2. Cara penerapan 

metode pembelajaran kitab kuning di Pondok Pesantren Khusus Al-Halimy 

Sesela adalah, metode Bandongan atau Wetonan dengan cara ustadz 

membacakan isi kitab, santri hanya memperhatikan penjelasan yang 

diberikan. Metode Sorogan dengan cara santri yang membaca dan dengarkan 

oleh ustadz. Metode Halaqoh dengan cara santri begkumpul mengelilingi 

ustadznya dan mendengarkan penjelasan dari ustadznya. Metode Diskusi, 

dengan cara ustadz membikin kelompok-kelompok diskusi dengan tema yang 

sudah ditentukan. Metode Tanya Jawab, dengan cara ustadz bertanya kepada 

santri pelajaran yang telah dijelaskan. Metode Ceramah, dengan cara ustadz 

membacakan isi kitab, sementara itu santri hanya mendengarkan penjelasan 

yang disampaikan. Adapun kesulitan-kesulitan yang dihadapi guru dalam 

penerapan metode pembelajaran kitab kuning di Pondok Khusus Al-Halimy 

sesela adalah santri merasa jenuh ketika penerapan metode Bandongan atau 

Wetonan, dan solusinya adalah dengan menggabungkan beberapa metode. 

Dengan metode Sorogan waktu belajar terlalu padat, solusinya dengan cara 

mengatur jadwal supaya tidak terlalu padat. Metode Halaqoh santri duduk 



157 

 

 

 

kurang rapi, solusinya dengan mengatur cara duduk santri. Metode Diskusi, 

terlalu banyak menghabiskan waktu, solusinya dengan mengatur waktu 

diskusi. Tanya Jawab, guru mengulang kembali pelajaran yang lalu, solusinya 

dengan menugaskan santri untuk menyimpulkan. Dan Metode Ceramah, 

santri merasa jenuh dan bosan, solusinya dengan cara menggabungkan 

beberapa metode.
226

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

226
Ahmad Helwani Syafi‟i dalam penelitiannya Pembelajaran kitab kuning di pondok 

pesantren Khusus al-halimy sesela Ibtida‟iy : Jurnal Prodi PGMI. Vol. 5, No. 2, Oktober 2020 



158 

 

 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

A.  Pendekatan dan Jenis Penelitian 

Pendekatan yang dilakukan peneliti dalam penelitian ini adalah 

pendekatan penelitian kualitatif, yaitu prosedur penelitian yang menghasilkan 

data deskriptif yang berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan 

pelaku yang diamati.
227

 Penelitian ini memfokuskan pada jenis fenomenologi 

dimana pada penekanan analisisnya lebih kepada proses penyimpulan 

deduktif dan induktif terhadap dinamika hubungan antar fenomena yang 

diamati dengan menggunakan logika ilmiah. Hal ini bukan berarti bahwa 

pendekatan kualitatif sama sekali tidak menggunakan dukungan data 

kuantitatif, akan tetapi penekanannya tidak pada pengujian hipotesis 

melainkan pada usaha menjawab pertanyaan penelitian melalui cara-cara 

berpikir formal dan argumentatif.
228

 

Hal yang paling penting dalam pendekatan kualitatif ini adalah 

bagaimana peneliti mampu merumuskan kategori-kategori permasalahan 

sebagai sebuah konsep untuk memperbandingkan data.
229

 Proses penelitian 

kualitatif dimulai dengan menyusun asumsi dasar dan aturan berpikir yang 

akan digunakan dalam penelitian. Asumsi dan aturan berpikir tersebut 

                                                 
227

 Lexy Maloeng, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 

2006), hlm. 4 
228

  Saifuddin Azwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), hlm. 5-7 
229

 A. Chaedar Alwasilah, Pokoknya Kualitatif: Dasar-Dasar Merancang dan Melakukan 

Penelitian Kualitatif, (Bandung: PT Dunia Pustaka Jaya, 2000), hlm. 59. 

158 



159 

 

 

 

selanjutnya diterapkan secara sistematis dalam pengumpulan dan pengolahan 

data untuk memberikan penjelasan dan argumentasi.
230

 

 

B.  Sumber Data 

 Data yang dikumpulkan  dalam penelitian ini adalah berupa data 

primer yakni data yang diperoleh secara langsung dari sumbernya, yaitu: 

Kiai dan Ustadz. Sementara data sekunder yakni data yang diperoleh dari 

informasi yang diperoleh oleh pihak lain, diantaranya : santri, kitab yang 

telah diberi Makna pegon , pengurus pondok, akademisi dan juga sebagian 

masyarakat.  

1. Data Primer 

Yaitu data yang didapatkan langsung dari subyek penelitian dengan 

menggunakan alat pengukur atau pengambilan data langsung pada 

sumber objek sebagai sumber informasi atau yang merupakan sumber 

data yang diperoleh dari sumber utama.
231

 Data Primer dalam penelitian 

ini diperoleh dari hasil wawancara dengan berbagai sumber yang 

terlibat, diantaranya adalah : 

a. Kiyai  

Dalam memperoleh data primer ini, peneliti melakukan wawancara 

dengan kiyai, selaku pimpinan Pondok Pesantren, adapun 

wawancara yang dilakukan adalah : 

                                                 

230
 Benny Kurniawan, Metodologi Penelitian,(Tangerang: Jelajah Nusa, 2012),hlm. 22- 23. 

231
 Saefudin Azwar, Metode Penelitian, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), hlm. 91. 



160 

 

 

 

No Pertanyaan  Jawaban 

1 Bagaimana peran makna 

pegon dalam pembelajaran 

kitab kuning di pesantren 

ini? 

 

1) Makna pegon memiliki peran 

yang sangat penting dalam 

pembelajaran kitab kuning di 

sini.  

2) Pegon digunakan untuk 

mempermudah pemahaman 

santri, terutama bagi mereka 

yang baru belajar kitab kuning. 

3) Dengan menggunakan makna 

pegon, santri dapat memahami 

kitab kuning dengan lebih baik 

dan lebih kontekstual. 

 

2 Apakah kitab kuning yang 

digunakan dalam 

pembelajaran di sini juga 

menggunakan makna 

pegon? 

1) Ya, kitab kuning yang kita 

gunakan di sini adalah kitab 

kuning yang telah 

diterjemahkan ke dalam 

pegon.  

2) Kami juga memiliki 

terjemahan pegon yang 

disajikan bersama dengan 

kitab kuning asli. 

 

3 Bagaimana penerapan 

makna pegon dalam 

pembelajaran kitab kuning 

di pesantren ? 

Ada beberapa cara yang kita 

terapkan : 

1) Ketika santri baru mulai 

belajar kitab kuning, mereka 

akan diberikan pegon sebagai 

panduan. Kemudian, seiring 

dengan pemahaman mereka 

yang meningkat, mereka akan 

mulai belajar kitab kuning 

dalam bahasa Arab. 

2) Kami juga menggunakan 

metode pembelajaran yang 

kontekstual dan interaktif. 

3) Kami juga menggunakan 

contoh-contoh yang relevan 

dengan kehidupan sehari-hari 

untuk membantu santri 

memahami makna kitab 

kuning. 

 



161 

 

 

 

4 Apa manfaat yang bisa 

dilihat dari penerapan 

makna pegon dalam 

pembelajaran kitab 

kuning? 

Manfaatnya banyak, antara lain 

adalah : 

1) Meningkatkan pemahaman 

santri tentang teks kitab 

kuning. 

2) Meningkatkan kesadaran santri 

tentang pentingnya 

mempelajari kitab kuning 

dalam konteks kehidupan 

sehari-hari. 

3) Penggunaan makna pegon juga 

membantu melestarikan 

budaya jawa. 

4) Penggunaan makna pegon juga 

dapat menjadi sarana untuk 

meningkatkan pemahaman 

terhadap ajaran islam 

dikalangan santri/masyarakat 

jawa. 

 

  

b. Ustadz/Tenaga pengajar 

No Pertanyaan  Jawaban 

1 Bagaimana peran makna 

pegon dalam pembelajaran 

kitab kuning ? 

 

1) Makna pegon sangat penting 

dalam memahami kitab 

kuning, karena dapat 

membantu santri dalam 

memahami makna yang 

terkandung dalam kitab 

kuning. 

2) Dengan penerapan makna 

pegon, santri dapat memahami 

kitab kunging gengan lebih 

baik dan kontekstual. 

  

2 Bagaimana Ustadz 

menerapkan makna 

pegondalam pembelajaran 

kitab kuning di dalam 

kelas ? 

Saya menggunakan beberapa 

metode, diantaranya adalah :  

1) Menggunakan contoh-contoh 

yang mudah dipahami oleh 

santri. 

2) Saya menggunakan makna 

pegon sebagai alat bantu 



162 

 

 

 

untuk mempermudah 

pemahaman santri. Pegon 

membantu mereka 

membedakan kata dan 

memahami konteks dalam 

teks.  

3) Saya juga sering 

menggunakan beberapa kitab 

dalam praktik. Pegon 

membantu para santri 

menghubungkan bahasa Jawa 

yang familiar dengan bahasa 

Arab dalam kitab. 

 

3 Apa tantangan yang 

Ustadz hadapi dalam 

menerapkan makna pegon 

ketika pembelajaran kitab 

kuning dengan santri ? 

 

Tantangannya adalah : 

1) Berusaha bagaimana 

memastikan para santri mampu 

memahami makna pegon 

dengan benar dalam 

mengaplikasikan dalam 

pembelajaran kitab kuning, 

sehingga santri benar-benar 

paham tentang isi 

kandunganyang ada dalam 

kitab kuning. 

2) Berupaya untuk membuat 

sebuah inovasi kurikulum dan 

metode pembelajaran yang 

dapat lebih mempermudah 

santri untuk memahami teks-

teks yang ada dalam kitab 

kuning. 

 

4 Apa saran Ustadz untuk 

para pengajar supaya 

mampu meningkatkan 

kualitas pemahaman para 

santri dalam memahami 

ajaran islam dengan 

penerapan makna pegon 

dalam pembelajaran kitab 

kuning ? 

Saran saya adalah : 

1) Para guru/pengajar terus 

berusaha untuk meningkatkan 

kemampuan mereka dalam 

menggunakan makna pegon 

dalam pembelajaran kitab 

kuning,sehingga para santri 

akan lebih mudah untuk 

memahami ajaran islam. 

2) Mencari inovasi baru atau 

metode-metode baru yang 

dapat diterapkan dalam 



163 

 

 

 

mengajar santri, sehingga akan 

lebih mempermudah santri 

dalam pembelajaran kitab 

kuning. Seperti metode 

sorogan, bandongan atau 

syawir dalam melaksanakan 

pembelajaran kitab kuning. 

 

 

2. Data Sekunder 

Yaitu data yang didapatkan dari beberapa sumber yang ada. Dalam 

mendapatkan data sekunder, saya melaksnakan wawancara kepada 

beberapa santri di Madrasah Diniyah Pondok Pesantren Mamba’ ul 

Ma’ arif, yang rata-rata dalam 1 kelas Diniyah berjumlah 35 sampai 45 

santri, ada beberapa pertanyaan dan jawaban santri yang yang rata-rata 

jawaban dari mereka hampir sama antara santri satu dengan lainnya, 

pertanyaan dan jawaban dari para santri tersebut dapat saya sajikan 

sebagai berikut : 

No Santri Jawaban 

1 Bagaimana awal mula 

kamu mengenal dan 

belajari makna pegon ? 

Awal mula saya mempelajari 

makna pegon adalah dengan 

beberapa tahapan, sesuai dengan 

pedoman yang diajarkan oleh guru, 

yaitu : 

1) Pengenalan Huruf Arab Pegon : 

 Susunan Abjad Pegon 

 Cara menulis Prgon 

 Pengenalan huruf vokal dan 

konsonan 

2) Belajar membaca kitab yang 

menggunakan Arab pegon, 

seperti : 

 Fikih Jawa (Kitab Hidayatul 

Mubtadi') 



164 

 

 

 

 Tarikh Nabi (bahasa pegon) 

 Arab pegon (ro'sun sirah) 

dst. 

3) Belajar menterjemahkan makna 

pegon kedalam bahasa 

indonesia. 

 

2 Apa makna pegon mampu 

membantu kamu untuk 

memahami kitab kuning ? 

Makna pegon sangat membantu 

saya bisa membaca dan memahami 

makna yang ada dalam kitab 

kuning, karena metode pemaknaan 

kitab kuning menggunakan bahasa 

pegon dan bahasa yang familiar 

yang kami dengar setiap hari, 

ternyata lebih mempermudah saya 

memahami ajaran islam yang 

tertuang dalam kitab kuning 

tersebut.  

 

3 Apa manfaat yang dapat 

kamu peroleh ketika 

mempelajari kitab kuning 

dengan menggunakan 

makna pegon ? 

Manfaatnya banyak, diantaranya 

adalah : 

1) Saya lebih mudah memahami 

kitab kuning. 

2) Saya lebih mudah untuk 

mengetahui susunan kata yang 

sesuai dengan kaidah ilmu 

nahwu dan sharaf, sebab makna 

pegon juga memadukan antara 

simbol-simbol ilmu nahwu dan 

sharaf dalam sistem 

penerjemahannya. 

3) Karena yang dipergunakan 

makna pegon adalah bahasa 

keseharian dipondok, maka 

secara otomatis saya lebih 

mudah untuk memahami ajaran 

islam melalui pembelaran kitab 

kuning yang diterjemahkan 

dengan bahasa pegon. 

 

  

 

 



165 

 

 

 

F. Teknik Pengumpulan Data 

Ada beberapa metode yang di sesuaikan dengan bermacam-macam 

data yang akan dikumpulkan. Adapun metode-metode tersebut adalah: 

a. Metode Observasi 

Metode observasi ini dilakukan peneliti dengan dua cara, yaitu; 

pertama observasi partisipan, dimana seorang peneliti terlibat langsung atau 

terjun langsung ke lapangan.
232

 Dalam hal ini penulis secara langsung terlibat 

dalam proses belajar mengajar yang diberikan oleh kyai atau ustadz kepada 

santri di Pondok Pesantren  Mamba‟ul Ma‟arif Denanyar, tepatnya pada 

Madrasah Diniyah,  Jombang. Kedua  non-partisipan, yaitu peneliti tidak 

terlibat atau terjun langsung melainkan penulis hanya mengamati proses 

belajar mengajar dan mengamati bagaimana proses penerjemahan kitab 

kuning dengan menggunakan Makna pegon  yang dilakukan oleh santri.
233

 

 

Tabel 3.2: Pedoman Observasi 

 

No Pengamatan Keterangan  

1 
Kegiatan Diniyah Ba‟da Sholat 

Ashar Kelas 3 Ibtida‟ : 

 Pengajian Kitab kuning 

Safinatun Najah 

1) Sebelum memulai pelajaran, 

guru membacakan Al-fatikha 

untuk Ulama Pengarang Kitab 

dan para masyaikh, kemudian 

berdo‟a bersama-sama. 

2) Guru menggunakan makna 

pegon dalam memaknai kitab 

safinatun najah, kemudian 

menjelaskan (murodi) dengan 

                                                 
232

Sutrisno Hadi, Metodologi research I, (Yogyakarta: Fakultas Psikologi UGM), hlm.156. 
233

 S. Nasution, Metode Reseach: Penelitian Ilmiah, (Jakarta, Bumi Aksara, 2002), hlm.107 

 



166 

 

 

 

menterjemahkan makna pegon 

ke bahasa indonesia. 

3) Para santri ngabsahi 

(memaknahi) kitab nya dengan 

menggunakan makna pegon. 

4) Guru mempersilahkan kepada 

para santri untuk melakukan 

tanya jawab berkaitan dengan 

pasal/bab yang diajarkan. 

5) Guru mendengarkan satu 

persatu santri membaca kitab 

yang sudah dimaknahi dan 

dijelaskan. 

6) Diakhiri/ditutup kegiatan 

pengajian dengan membaca 

Do‟a majelis secara bersama-

sama. 

 

2 
Pengajian Ba‟da Maghrib Kelas 

3 Ibtida‟ : 

 Pengajian Kitab Washoya 

1) Sebelum memulai pelajaran, 

guru membacakan Al-fatikha 

untuk Ulama Pengarang Kitab 

dan para masyaikh, kemudian 

berdo‟a bersama-sama. 

2) Guru memerintahkan santri 

untuk membaca pelajaran yang 

sudah dijelaskan minggu yang 

lalu satu per satu. 

3) Guru membacakan kitab 

dengan menggunakan makna 

pegon dan santri 

mengabsahi/maknani kitabnya 

masing-masing. 

4) Guru mempersilahkan kepada 

para santri untuk melakukan 

tanya jawab berkaitan dengan 

pasal/bab yang diajarkan. 

5) Diakhiri/ditutup pengajian 

dengan membaca Do‟a majelis 

secara bersama-sama. 



167 

 

 

 

 

 

3 
Kegiatan Ba‟da Isya‟ Santri 

Kelas 3 Ibtida‟ : 

 Takror / Belajar bersama 

 

1) Santri berkumpul sesuai kelas 

nya masing-masing untuk 

melakukan Takror/belajar 

bersama. 

2) Santri saling bergantian 

membaca dan menjelaskan 

pelajaran kitab kuning yang 

sudah diajarkan dan saling 

memberikan pertanyaan dan 

jawaban. 

3) Jika ada santri yang belum 

paham dengan materi 

pelajaran yang dibahas dalam 

kegiatan Takror, maka guru 

yang menunggu kegiatan 

tersebut akan menjelaskan 

kembali materi yang belum 

dipahami tersebut. 

 

4 
Kegiatan Syawir/Musyawarah 1) Membahas hukum-hukum 

fikih yang masih musykil dan 

kemudian mencarikan 

solusi/jawaban dari 

permasalahan tersebut yang 

disertai dengan dalil-dalil yang 

diambil dari beberapa rujukan 

kitab kuning. Seperti : 

 Kitab Fatkhul Qarib 

 Kitab syarhul Bajuri 

 Kitab Fatkhul Mu‟in 

 Kitab Fatkhul Wahab 

 dll 

2) Setelah terbahas permasalahan 

yang dikaji, kemudian 

Mushohih memberikan 

penjelasan lanjutan dan 

mentashih hasil dari kajian 



168 

 

 

 

tersebut yang kemudian dapat 

disampaikan kepada 

masyarakat berkaitan dengan 

hukum-hukum yang dibahas 

beserta dalil-dalilnya. 

 

 

b. Metode Wawancara 

Wawancara dilakukan dengan interview bebas, yaitu dilakukan tanpa 

adanya aturan-aturan tertentu atau kerangka-kerangka yang telah disiapkan 

terlebih dahulu.
234

  

Wawancara akan ditujukan kepada semua pihak yang terkait, 

termasuk kyai, ustadz, santri, dan pengurus pondok. Hal-hal yang akan 

ditanyakan terutama mengenai proses belajar mengajar, berkaitan dengan 

penerjemahan kitab kuning yang menggunakan Makna pegon . Termasuk 

didalamnya pertanyaan mengenai kesulitan yang mereka dapatkan saat 

menerjemah, apakah itu berkaitan dengan aksara Arab yang dipakai atau 

bahasa Jawa-nya sendiri, serta pemahaman yang mereka dapatkan mengenai 

isi teks bacaan setelah mereka melakukan penerjemahan kitab kuning yang 

menggunakan Makna pegon . 

c. Metode Dokumentasi 

Data dalam bentuk tulisan.
235

 Seperti sejarah berdiri dan 

berkembangnya Madrasah Diniyah Mambaul Maarif Denanyar, Jombang, 

letak geografisnya, struktur organisasi, fasilitas pendidikan apa saja yang 

                                                 
234

Dudung Abdurrahman, Pengantar Metodologi Penelitian dan Penulisan Karya Ilmiah,  

(Yogyakarta, IKFA Prees, 1998), hlm.7. 



169 

 

 

 

digunakan, juga data mengenai kyai, ustadz, santri, juga pengurus pondok 

pesantren.  

Untuk mengetahui segala sesuatu yang berhubungan dengan proses 

belajar mengajar yang ada dalam bentuk dokumentasi tulisan, terutama cara 

menerjemahkan kitab kuning dengan menggunakan Makna pegon. Termasuk 

kurikulum yang digunakan, materi pelajaran yang diberikan, metode yang 

dipakai, juga kitab-kitab apa sajakah yang dipelajari selama berada di 

madrasah tersebut.  

Data dokumentasi ini digunakan untuk melengkapi data yang 

diperoleh dari wawancara dan observasi. Salah satu cara yang dilakukan  

adalah menelaah dokumen-dokumen mengenai tradisi Makna pegon  dalam 

pembelajaran kitab kuning di pondok pesantren. 

 

Tabel 3.3: Jenis Dokumen 

No    Jenis dokumen 

1 Perencanaan pembelajaran kitab kuning 

a. Jadwal pembelajaran kitab kuning 

b. Instrumen pembelajaran kitab kuning 

c. Presensi, jurnal harian 

2 Pelaksanaan pembelajaran kitab kuning 

3 Hasil evaluasi pembelajaran kitab kuning 

 

Informan dalam penelitian ini adalah kyai, ustadz dan sebagian santri. 

Teknik pemilihan informan  tersebut menggunakan  teknik sampling 

                                                                                                                                      
235

 Koentjaraningrat, Metode Penelitian Masyarakat. (Jakarta, Gramedia, 1976), hlm.3 



170 

 

 

 

purposive, dimana peneliti cenderung memilih informan yang memenuhi 

kriteria-kriteria tertentu dan dianggap tahu dan dapat dipercaya untuk menjadi 

sumber data yang akurat serta mengetahui masalahnya secara mendalam.
236

 

Teknik ini relevan  dengan persyaratan  pada penelitian kualitatif yang di 

dalamnya tidak terdapat sampel acak, namun  sampel bertujuan  yaitu sampel 

yang diambil  berdasarkan adanya tujuan, dan biasanya diambil beberapa 

pertimbangan (disebabkan keterbatasan  waktu, tenaga dan biaya) sehingga 

tidak bisa mengambil sampel yang lebih luas. 

Penentuan  informan-informan diatas didasarkan atas pertimbangan 

sebagai berikut; 

1) Kyai dapat memberikan informasi tentang tradisi pegon dalam 

pembelajaran kitab kuning di pondok pesantren 

2) Ustadz dapat memberikan  tentang pelaksanaan  pembelajaran kitab 

kuning dan segala hal yang berkaitan dengan pembelajaran kitab kuning 

3) Santri dapat memberikan informasi tentang proses belajar mengajar di 

kelas 

 

G. Teknik Analisis Data 

Setelah data terkumpul, penulis akan menggunakan analisa deskriptif 

untuk menganalisis data. Data yang telah terkumpul kemudian dirumuskan, 

dijelaskan dan dianalisis. Dalam menganalisa data yang ada, penulis 

menggunakan metode induktif, yaitu suatu cara analisa data yang dimulai 

                                                 
236

 Nasution, Op.cit.hlm.98 



171 

 

 

 

dengan hal-hal yang bersifat khusus, kemudian dijabarkan dan ditarik suatu 

generalisasi yang bersifat umum.
237

 Selain metode tersebut, penulis juga 

menggunakan metode analisa komparatif, yaitu membandingkan dua atau 

lebih pernyataan, peristiwa, ide-ide, gagasan dengan maksud untuk 

menemukan persamaan-persamaan dan perbedaan di dalamnya.
238

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                      
 
237

 Sutrisno Hadi, Op.cit, hlm. 42. 
238

 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian, (Jakarta: Bina Aksara, 1989), hlm. 198. 



248 

 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

 

 

A. Kesimpulan 

Setelah menguraikan dan menganalisis proses penerjemahan kitab 

kuning dengan menggunakan Makna pegon pada santri Madrasah Diniyah 

Mambaul Ma‟arif Pondok Pesantren Denanyar Jombang,  maka penulis dapat 

memberikan jawaban dari rumusan maslah pada penelitian ini dan 

menyimpulkan hal-hal sebagai berikut: 

1. Penerapan makna Pegon dalam pembelajaran kitab kuning di pondok 

pesantren Mamba‟ul Ma‟arif Deananyar Jombang berjalan sesuai dengan 

pedoman dan kurikulum yang telah ditetapkan, dan mampu menjadi media 

penerjemahan dan pemahaman kitab kuning berbahasa Arab ke dalam 

bahasa Jawa atau bahasa Indonesia. Hal ini bertujuan untuk mempermudah 

santri dalam memahami isi kitab kuning yang kompleks.   

2. Penerapan Makna Pegon dalam Proses Pembelajaran Kitab Kuning 

ternyata mampu meningkatkan kualitas pemahaman santri terhadap Ajaran 

Islam. Dengan Penerapan mankna pegon dalam proses Pembelajaran kitab 

kuning Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif sangat berpengaruh secara 

signifikan terhadap para santri dalam memahami ajaran islam. 

Diterapkannya Makna pegon  pada pengembangan kurikulum dan 

implementasinya secara berkala akan memiliki signifikansi pada output 

dan outcames. Implikasi pada perkembangan pola pikir santri merupakan 

implikasi yang cukup menonjol dibanding implikasi yang lain. Hal ini bisa 

248 



249 

 

 

 

terjadi saat terlihat kebiasaan-kebiasaan yang dibangun oleh santri cukup 

meningkat tajam. Artinya, bahwa diberlakukannya Makna pegon  sebagai 

bagian dari proses pembelajaran yang telah lama diterapkan di pesantren 

(materi-materi kepesantrenan) sebagai bagian dari memahamkan nilai-nilai 

agama, berangsur-angsur mampu menjadi tangga untuk mengubah 

pemikiran, sikap dan karakter santri terhadap nas-nas agama 

3. Ada beberapa Strategi Penerapan Makna Pegon dalam Pembelajaran Kitab 

Kuning di Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif Denanyar Jombanga, 

yaitau : 

a) Penggunaan teknik dalam proses belajar mengajar di Madrasah 

Diniyah Mambaul Maarif, meliputi: (1) Teknik drill/latihan siap, (2) 

Teknik ceramah, (3) Teknik tanya jawab, dan (4) Teknik pembagian 

tugas.  

b) Proses Belajar Mengajar yang diterapkan adalah metode sorogan, 

bandongan dan penerjemahan terhadap kitab kuning dengan 

menggunakan beragam unsur, mencakup unsur struktur bahasa 

(nahwu-shorof), kosakata, balaghohnya, serta isi kandungannya.   

 

B. Saran-saran 

1. Pimpinan Pondok Pesantren; 

a. Mempertahankan serta mengembangkan berlangsungnya proses 

pengajaran kitab kuning dengan menggunakan Arab pegon. Hal ini 

sangat penting sebagai bentuk pelestarian tradisi pesantren salaf. 



250 

 

 

 

b. Perlu menyediakan fasilitas-fasilitas bagi santri untuk mengakses 

kitab-kitab terbaru sebagai penambahan khazanah dan referensi 

kitab-kitab klasik 

2. Pimpinan Madrasah Diniyah PP. Mambaul Maarif; 

a. Mengembangkan pelaksanaan pengajaran kitab kuning dengan 

metode-metode baru dalam rangka meningkatkan mutu pendidikan 

pesantren. 

b. Meningkatkan kinerja kepengurusan madrasah, khususnya yang 

menangani masalah kegiatan belajar-mengajar. 



 

153 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

A. Chozin Nasuha, Epistemologi Kitab Kuning, Jurnal Pesantren. No.1/Vol. 

VI/1989 

Abd. Aziz Masyahuri, 99 Kiai Pondok Pesantren Nusantara, Yogyakarta: Kutub. 

2006 

Abd. Aziz Masyahuri, Al-Magfurlah K. H. M. Bishri Sansuri Cita-Cita dan 

Perjuangannya Surabaya : al-Ikhlas, 1983 

Abuddin Nata, “Konsep Pendidikan Ibn Sina”, Disertasi, (Jakarta: Institut Agama 

Islam Negeri Syarif Hidayatullah, 1997 

Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, cet. ketiga, (Jakarta: PT RajaGrafindo 

Persada, 1999). 

Ahmad Muchaddam Fahham, Pendidikan Pesantren; Pola Pengasuhan, 

Pembentukkan Karakter dan Perlindungan Anak, Jakarta: Publica 

Institute Jakarta, 2020 

Ahmad Muttaqin, Kedewasaan beragama, Esai-esai penggugah kesadaran, 

Penghidup nalar dan Penguat spiritual. IB Pustaka PT. Litera Bangsa, 

Yogyakarta. ISBN 978-623-5303-56-7 

 

Aiyah al-Abrasyi, al-Tarbiyah al-Islamiyah wa Falsifatuh, cet. III, (Mesir: Isa al-

Baby al-Halaby),  

Ali Saudah, Makalah Penerjemahan Arab-Indonesia dan Masalahnya, Panitia 

pertemuan Ilmiah Nasional Bahasa Arab I, Malang, 1999 

Ali Yafie, “Kitab Kuning: Produk Peradaban Islam”, dalam Pesantren, 1989 

Ali Yafie, Menggagas Fiqh Sosial: Dari Segi Lingkungan Hidup, Asuransi Hingga 

Ukhwah, Bandung: Mizan, 1994 

Al-Zarnuji, Ta„lim al-Muta„allim ala Ththariq al-Ta„allum, terjemahan oleh Aliy 

As„ad, (Kudus: Menara Kudus, 1978 

Aswaluddin, Analisis model pembelajaran kitab klasik di Pondok pesantren Nurul 

Junaidiyah Lauwo Kecamatan Burau Kabupaten Tuwu Timur, Tesis 

IAIN Palopo, 2023 

Atika Gusriani, Sintaksis Bahasa Indonesia; Teori dan Analisis, Gresik: Tholibul 

Ilmi Publishing, 2023 



154 

 

 

 

Aziz Ja‟far, dkk, Pondok Denanyar; Sejarah, Makna dan Keteladanan, Bekasi 

Utara: Mutiara Dunia, 2024 

Azyumardi Azra, Islam di Asia Tenggara, Pengantar Pemikiran, Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 1989  

Bambang Budi Wiyono, Metodologi Penelitian (Pendekatan Kuantitatif, 

Kualitatif dan Action Reseach) Malang: Fakultas Ilmu Pendidikan 

Universitas Negeri Malang, 2007 

Bashirotul Hidayah dalam Peningkatan Kemampuan Membaca kitab Kuning 

Melalui Pembelajaran Arab Pegon, Murobbi: Jurnal Ilmu Pendidikan 

Volume 3, Nomor 1, Maret 2019; p-ISSN 2579-4191; e-ISSN 2580-6963 

Basri, Hasan, “ Pesantren : Karakteristik Dan Unsur-unsur Kelembagaan”, dalam 

Abuddin Nata (Ed.) 2001, Sejarah Pertumbuhan Dan Perkembangan 

Lembaga-lembaga Pendidikan Islam di Indonesia, Jakarta: Grasindo, 

2001 

Bisri Abdul Karim, Strategi Pembelajaran Kitab Kuning (Transformasi Penguatan 

Sistem Subkultur Pondok Pesantren Indonesia), Cet. I . LPP Unismuh 

Makassar., 2020 

C. Israr, Sejarah Kesenian Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1978 

C.C. Berg, Writer Islam? A Survey of Modern movement in the Moslem World, 

dalam H.A.R. Gibb (ed) London: tt, 1932 

Chaidar, Manâqib Mbah Maksum, Semarang: Menara Kudus, 1972 

Dudung Abdul Karim, dkk, Penerapan Metode Mubasyarah Dalam 

Pembelajaran Bahasa Arab Untuk Meningkatkan Keterampilan 

Berbicara, IJNU: Indonesian Journal of Nahdlatul Ulama  Vol. 2. No. 1, 

Desember 2024 

Dudung Abdurrahman, Pengantar Metodologi Penelitian dan Penulisan Karya 

Ilmiah,  Yogyakarta, IKFA Prees, 1998 

Duwi Habsari Mutamimah, dkk, Strategic Management in Revitalizing Kitab 

Kuning Learning in the Digital Era: A Study at the Darul Falah Ponorogo 

Islamic Boarding School, Shibghoh: Prosiding Ilmu Kependidikan 

UNIDA Gontor Vol.3 tahun 2024 

E. Saptono, Pedoman Penerjemahan, Jakarta, Pusat Pembinaan dan 

Pengembangan Bahasa, Depdikbud, 1985 

Encyclopedia of Islam, Leiden: Brill, London: Luzac, 1934  

H. M. Djumransjah, Pengantar Filsafat Pendidikan, Malang: Bayumedia 

Publishing, 2004 



155 

 

 

 

H. Maksum, Madrasah: Sejarah dan Perkembangannya, cet. I, Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999 

H.M Ridwan Nasir, Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Pondok Pesantren 

Ditengah Arus Perubahan, cet 1, Yogyakarta: Pustaka PAlajar, 2005 

Haidar Putra Daulay, Historisitas dan Eksistensi Pesantren, Sekolah dan 

Madrasah, Yogyakarta: PT. TiaraWacana Yogya, 2001. 

Hamidulloh Ibda, Bahasa Indonesia: Tingkat Lanjut Untuk Mahasiswa, 

Semarang: PT Pilar Nusantara, 2020 

Husni Tamrin, Mutilasi Morfologi; Pesan Teks zaman Now, PT. Digital Asia, 

2018. 

Ida Bagus Ostawa, Sosiologi Suatu Pengantar, Jakarta: RajaGrafindo Perkasa, 

2021 

Indriana Rahmawati, dkk, Pelatihan Arab Pegon Bagi Santri Baru Guna 

Meningkatkan  Kualitas Pembelajaran Kitab Kuning Di Pondok 

Pesantren  Darul Huda Putri, MA‟ALIM JPI, Volume 2, No 2, 2021  

Intan Maulida Qorry‟ Aina dan Fianico Sukmana Razy, Pengembangan Minat 

dan Bakat Anak usia Dini, Duta Sains Indonesia, 2024 

Irfatul Hidayah, Agama dan Budaya Lokal: Peran Agama dalam Proses 

Marginalisasi Budaya Lokal, Jurnal Religi, Vol. II, No. 2 Juli-Desember 

2003 

Ismail Hamid, 
 
Kesusasteraan Indonesia Lama Bercorak Islam, Jakarta: Pustaka 

Al-Husna 1989 

Jamaluddin dan Sidik Fauji, Arab Pegon dalam Khazanah Manuskrip Islam di 

Jawa, Jurnal Penelitian Agama −Vol 23, No. 1 (2022) 

Katalog Pameran Manuskrip Nusantara, Yogyakarta, September 2004 

KH. Abdussalam Shobib, dkk. Pondok Pesantren Mamba‟ul Ma‟arif, 2014 

Koentjaraningrat, Pengantar Antropologi, PT Rineka Cipta, Jakarta, 1996 

Lexy, J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif,  Bandung, PT. Remaja 

Rosdakarya, 2000, cet ke-11,  

Lihat Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning: Pesantren dan Tarekat, cetakan 

ketiga, Bandung: Mizan, 1999 

Lihat Undang-undang Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem 

Pendidikan Nasional (SISDIKNAS), Bandung: Citra Umbara, 2003 

Louis Ma'lûf, Kamus Munjid, Beirut: Dâr al-Mishria, 1986 

M. Fauzi, Relevansi Makna pegon  Dalam Kajian Tafsir Al-Qur'an Di Era 

Milenial, Tadris, Volume 15/No. 2/Tahun 2021 



156 

 

 

 

M. Junaidi, Pembelajaran Tuntas Kitab Kuning Di  Pondok Pesantren Ibnu Amin 

Pamangkih (Tinjauan Metode Dan Evaluasi), AN-NAFIS: Jurnal IKK, 

Vol. No. 1, Tahun 2022 

M.Chatuverdi dan Tiwari, B.B, A Practical Hindi-English Dictionary, Delhi: 

Rashtra Printers, 1970 

M.Habib Chirzin, Agama dan Ilmu dalam Pesantren,dalam M.Dawam Rahardjo, 

ed, Pesantren dan Pembaharuan, Jakarta: LP3ES, 1985 

Manfred Ziemek, Pesantren dalam Perubahan Sosial, Jakarta: LP3ES, 1985 

Marsono,
 
Pergumulan Islam dalam Sistem Nilai Budaya Jawa, Religi, Vol II, NO. 

2, Juli-Desember 2003 

Marsono, Pergumulan Islam dalam Sistem Nilai Budaya Jawa, Religi, Vol II, No. 

2, Juli-Desember 2003 

Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi 

Islam di Indonesia, Yogyakarta: Mizan, 1995 

Marwazi, “Konsep Pendidikan dalam Kitab Ta„l³m al-Muta„allim Karya al-

Zarnuji dan Aplikasinya di Pondok Pesantren al-Falah Ploso Mojo 

Kediri”, Disertasi, Jakarta: IAIN Syarif Hidayatullah, 1998 

Masdar F. Mas‟udi, “Pandangan Hidup „Ulama Indonesia dalam Literatur Kitab 

Kuning”, Jakarta: LIPI, 1988 

Mastuhu, Dinamika Sistem Pendidikan Pesantren, Jakarta, INIS, 1994 Cet.I 

Masykuri Abdillah, Status Pendidikan Pesantren dalam Sistem Pendidikan 

Nasional, Kompas, edisi 8 Juni 2001. 

Miftachul Ulum, Eksistensi Pendidikan Pesantren : Kritik Terhadap Kapitalisasi 

Pendidikan, TA‟LIM: Jurnal Studi Pendidikan Islam. Vol.1 No.2 Juli 

2018 

Mohammad Tolhah Hasan, Makalah Sarasehan Pimpinan Pondok Pesantren dan 

Pemda Tingkat I Jatim, 2 Pebruari 1997 

Much Fahmi Ilman, Implementasi Pembelajaran Program Tahkhasus Dalam 

Menumbuhkan  Kemampuan Membaca Kitab Kuing Santri PP. Nurul 

Islam Antirogo Jember, UIN-KHAS Jember, 2023 

Muh. Fatkhan, Sinkretisme Jawa-Islam, Jurnal Religi. Vol. I/ No 2, Juli 2002 

Muhaimin dan Abd Majid, Pemikiran Pendidikan Islam, Bandung: Trigenda 

Karya, 1993 



157 

 

 

 

Muhammad Mahrusillah, Fiqh Neurostorytelling: Tradisi lisan Pengajaran Fath 

al-Mu‟in, di Banten, Serang: A-Empat, 2022 

Muhammad Tholhah Hasan, Islam Dalam Perspektif Sosial Budaya, edisi I, 

Jakarta: Galasa Nusantara, 1987 

Muhammad Ulil Albab & M. Thoyyib, Manajemen Ngaji Sorogan Di pondok 

pesantren Al-Hikmah binangun singgahan tuban, Tadbir:  Journal of 

Islamic Education Managemen, Volume 3 No. 2, December 2024 

N. Snider, Mosque Education in Afghanistan, dalam Muslim World, Vol. LVIII, 

Nomor 1, 1968 

Nasrulloh Nurdin, Generasi Santri Emas; Santri Zaman Now, Jakarta: Media 

komputido. 2019 

Nasuha Chozin, Epistemologi Kitab Kuning Dalam Pesantren, Jakarta: P3M, 

1985  

Nilla Shefia, dkk, Pemanfaatan Huruf Pegon Dalam Mempermudah Pembelajaran 

Nahwu, Seminar Nasional Bahasa Arab Mahasiswa V Tahun 2021 HMJ 

Sastra Arab Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang 

Nur Rohmah, Peran Metode Sorogan Dalam Meningkatkan Kemampuan Santri 

Membaca Kitab Kuning, Jurnal Pendidikan Islam Al-Affan: Jil. 5 No.1 

2024 

Nurul Lailatul Inayati, Pendidikan Bahasa Arab: Konsep Tepro dan Aplikasinya 

dalam Pembelajaran. Muhammadiyah University Press, 2024 

Pressiyah. N.K. Strategi Belajar Mengajar. Jakarta: Rineka Cipta. 1991 

Qiyadah Rabbaniyah dan Roidah Nilah, Model Pengelolaan Pondok Pesantren, 

Yogyakarta: Zahir Publishing, 2023 

Qodri A. Azizy, Memberdayakan Pesantren dan Madrasah, dalam pengantar 

buku Dinamika Pesantren dan Madrasah., (Jogjakarta: Pustaka Pelajar, 

2002), cet. Ke-1 

Robiatul Adawiyah, Implementasi Program Labbaik Dalam Meningkatkan  Mutu 

Pembelajaran Kitab Kuning Santri, Rihlah Review: Jurnal Pendidikan 

Islam; Volume 01, No. 01, Desember 2022 

S. Nasution, Berbagai pendekatan dalam Proses Belajar dan Mengajar, (Jakarta, 

Bumi Aksara, 2000), Cet ke-7 

S. Nasution, Metode Reseach: Penelitian Ilmiah, Jakarta, Bumi Aksara, 2002 

Saifuddin Azwar, Metode Penelitian, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999 



158 

 

 

 

Siti Gazalba, Masyarakat Islam (Pengantar Sosiologi dan Sosiografi), Jakarta: 

Bulan Bintang, 1976 

Soegarda Poerbakawatja, Ensiklopedi Pendidikan, Jakarta: Gunung Agung, 1976 

Sri Nurhayati, dkk, Teori Ajar dan Teori Pembelajaran, Jambi: T. Sound 

Publishing Indonesia, 2024 

Sri Suharti, dkk, Kajian Psikolingustik, Aceh: Yayasan Penerbit Muhammad 

Zaini, 2021 

Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian, Jakarta: Bina Aksara, 1989 

Sujoko Prasodjo, et.al, Profil Pesantren: Laporan Hasil Penelitian Pesantren Al-

Falah dan Delapan Pesantren Lain di Bogor, Jakarta: LP3ES, 1982 

Sutrisno Hadi, Metodologi research I, Yogyakarta: Fakultas Psikologi UGM 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Aims and Objectives of Islamic Education, 

(Jeddah: King Abdul Aziz University, 1979 

Syed Muhammad Naquib al-Attas, Konsep Pendidikan dalam Islam, Bandung: 

Mizan, 1992 

Taufiq dan Idris BA, Mengenal Kebudayaan Islam,  Surabaya: PT. Bina Ilmu, 

1983 

Tayar Yusuf dan Syaiful Anwar. Metodologi Pengajaran Agama dan Bahasa 

Arab. Jakarta: Rajawali Press. 1994 

Wahidmurti, Cara Mudah Menulis Proposal dan Laporan Penelitian Lapangan. 

Malang: UM Press, 2008 

Wahyu Utomo, Perguruan Tinggi Pesantren Pendidikan Alternative Masa Depan, 

Jakarta,Gema Insan Press, 1997, Cet. Ke-4 

Wawancara dengan Kepala Madrasah Diniyah Mamba‟ul Ma‟arif Denanya 

Jombang Jawa Timur, Agus Hubbun Najah,  15  September 2024. 

William. A. Haviland (terj), 
 
Antropologi Jilid 2, Jakarta: Erlangga, 1993 edisi ke-

4 

Winarno Surakhmad, Metodologi Pengajaran Nasional, Jakarta: Jemmars, 1979 

Winda Ariyanti dan Naim, Pengabdian Guru Madin Dalam 

Mengimplementasikan Metode Al Miftah Lil Ulum Di Mataram Di Mmu 

Mataram Dampit, Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat Cerdas 

(JAPAKESADA), Volume 1, Number 2, 2024 

WJS. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Jakarta: Balai Pustaka, 

1982 



159 

 

 

 

Zaim Elmubarok dan Darul Quthni, Bahasa Arab Pegon Sebagai Tradisi 

Pemahaman Agama, Islam Di Pesisir Jawa. Journal of Arabic Learning 

and Teaching 9 (1) (2020) 

 



 

 
 

 

 

BIODATA RINGKAS PROMOVENDUS 

 

Nama    : H. Imam Sibaweh, SE., M.Si 

Tempat/Ttl.   : Tulung Agung, 14 Desember 1980 

Alamat : Desa Binabaru, Kec. Kampar Kiri Tengah, Kab. Kampar 

Pekerjaan : Dosen STAI Al-Azhar Pekanbaru 

Orang Tua : 1. Ayah : H. Nasukha Hudhori 

  2. Ibu  : Hj. Mudrikah (Almh) 

Saudara Kandung  : 1. Hanis Mahmudah, S.Kom,  

  2. Aena Fisalamah, S.Psi 

 

Isteri    : Intan Zaharah Fazad 

Anak    : Fa’izatuz Zahwa 

      Achlamcie Hasna Naeluvare 

      Qiyani Shanum Fatimatuz Zahra 

      Muhammad Ka’bil Mubarak 

 

Pendidikan  
            SD  : SD Negeri 062 Disa Binabaru 

SMP : SMP Negeri 05 Desa Binabaru 

MA : MA Masmus 

S.1 : Uversitas Darul Ulum Jombang, Jawa Timur  

S.2 : Universitas Gajah Mada Yogyakarta 

S.3 : Doktoral UIN Suska Riau  

 



 

Karya Ilmiah  : 

a. Jurnal : Implementasi Manajemen Berbasis Madrasah dalam Peningkatan 

Mutu Pendidikan Islam 

b. Jurnal : Kebijakan Manajemen Berbasis Madrasah dalam Peningkatan 

Mutu Pendidikan Islam. 

c. Jurnal : Urgensi Guru PAI dalam membentengi Akhlak Peserta didik di 

Era Disrupsi ( Studi Kasus di SD IT Uwais Al-Qarni Pekanbaru ) 

d. Jurnal : Pendidikan Karakter Berbasis Internasionalisasi Pendidikan 

Tauhid pada Siswa Sekolah Dasar Islam Terpadu. 

e. Jurnal : Strategi Implementasi Karakter Toleransi pada Anak Usia Sekolah 

Dasar di Lingkungan Masyarakat. 

f. Jurnal : Penilaian Hasil Belajar Pendidikan Agama Islam (Penerapan 

Strategi, Skema dan Alternatif Solusi di Tingkat Sekolah Dasar )  

g. Menulis Buku : Integrasi Islam dan Sains 

 

Pengalaman Perkerjaan :  

a.  Pendamping Desa BPMPD Provinsi Riau ( Tahun 2007-2014 ) 

b.  Pendampng PKH Kementerian Sosial RI ( Tahun 2016-2017 ) 

c.  Dosen LB UIN Suska Riau ( Tahun 2008-2014 ) 

d.  Dosen STAI Al-Azhar Pekanbaru ( Tahun 2014- sekarang ) 

e.  Dosen LB di UIN SUSKA RIAU ( Tahun 2018-sekarang ) 

f.  Kepala MA Nahdhotut Tholabah Desa Binabaru ( Tahun 2022-

sekarang ) 

 

Pengalaman Organisasi 

a. Ketua MWC NU Kampar Kiri Tengah 

b. Ketua Ikatan Alumni Pondok Pesantren Kab. Kampar 

c. Pengurus MUI Kec. Kampar Kiri Tengah 

d. Penasehat GP. Anshor PAC Kec. Kampar Kiri Tengah 

e. Dewan Khos DPW Pencak Silat NU Pagar Nusa Riau 

f. Pengurus DPW Ikatan Toriqoh Al-Mu’tabaroh (ITQON) Riau 

g. Pimpinan Yayasan Nahdhotut Tholabah Desa Binabaru, Kec. 

Kampar Kiri Tengah, Kab. Kampar 

h. Pimpinan Pondok Pesantren Mamba’ul Ma’arif, Desa Binabaru, 

Kec. Kampar Kiri Tengah, Kab. Kampar 

 

 

 
Hormat Saya 

 

IMAM SIBAWEH 


	1. COVER IMAM SIBAWEH.pdf
	2. PENGESAHAN.pdf
	3. PERSETUJUAN DLL.pdf
	4. DISERTASI IMAM SIBAWEH.pdf

