
 

STUDI KOMPARASI: SOSIALISME ISLAM DALAM 

PEMIKIRAN ALI SYARIATI (1933-1977) DAN HASSAN 

HANAFI (1935-2021) 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S. Ag) Pada Program Studi Akidah dan Filsafat Islam 

 

  

 

 

 
 

 

Oleh: 

 

RISKI AL FAJRI 

NIM. 11830112959 
 

Pembimbing I 

Prof. Dr. Wilaela, M.Ag 

 

Pembimbing II 

Dr. Sukiyat, M.Ag 
 

 

 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1448 H. / 2025 M. 

NOMOR SKRIPSI 

274/AFI-U/SU-S1/2025 



 

 

  



 

 

  



 

 

  



 

 

  



 

 

  



 

i 
 

MOTTO 

 

 

 

“Proletar dari seluruh dunia bersatulah” (Karl Marx and Friedrich Engels) 

  



 

ii 
 

KATA PENGANTAR 

 

Puji dan syukur penulis ucapkan kehadirat Allah SWT, yang telah 

melimpahkan rahmat dan karunia-Nya sehingga penulis dapat menyelesaikan 

skripsi ini dengan waktu yang tepat. Sholawat serta salam kepada junjungan Nabi 

Muhammad SAW. Semoga kelak mudah-mudahan penulis mendapatkan 

syafa‘atnya di yaumil akhir. Merupakan suatu kebanggaan tersendiri bagi penulis, 

dalam menyelesaikan skripsi ini, meskipun dalam bentuk yang sangat sederhana. 

Penelitian ini penulis susun dalam bentuk skripsi dengan judul: “Studi 

Komparasi: Sosialisme Islam dalam Pemikiran Ali Syari’ati (1933-1977) dan 

Hassan Hanafi (1935-2021)”, sebagai salah satu syarat untuk mendapatkan gelar 

Sarjana Agama (S. Ag) dalam program studi Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas 

Ushuluddin UIN Suska Riau.  

 Penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini masih terdapat 

kekurangan dan kelemahan, atas dasar inilah kritik dan saran yang membangun 

sangat perlu dilakukan oleh pembaca. Dengan rasa hormat penulis ucapkan ribuan 

terima kasih kepada semua pihak yang telah memberikan motivasi, dukungan dan 

bantuan baik berupa moril maupun materiil. Melalui diskusi dan bimbingan 

mereka penulis bisa menyelesaikan tugas ini. Penulis ucapkan terima kasih 

sedalam-dalamnya kepada: 

1. Kedua orang tua penulis, ayahanda dan ibunda atas segala do‘a dan dukungan 

yang telah diberikan baik moril maupun materil kepada penulis, sehingga penulis 

dapat meyelesaikan tugas ini. Tidak ada balasan yang bisa penulis berikan kecuali 

hanya do‘a untuk mereka. 

2. Rektor UIN Suska Riau Prof. Hj. Leny Nofianty, M. S., S. E,. AK, CA. beserta 

jajarannya yang telah memberikan kesempatan kepada penulis untuk menimba 

ilmu di Universitas ini.  

3. Dekan Fakultas Ushuluddin Bapak Dr. H. Jamaluddin, M. Us, Wakil Dekan I 

Ibunda Dr. Rina Rehayati, M. Ag, Wakil Dekan II Bapak Dr. Afrizal, M. Is, 

Wakil Dekan III Bapak Dr. H. Ridwan Hasbi, Lc, M.A.  



 

iii 
 

4. Ketua jurusan Aqidah dan Filsafat Islam Bapak Dr. Sukiyat, M. Ag. Terima 

kasih atas segala dukungan, motivasi dan kemudahan kepada penulis dalam 

pengurusan skripsi ini.  

6. Bapak Dr. Agustiar, M.Ag selaku Penasehat Akademik.  

7. Ibunda Prof. Dr. Wilaela. M.Ag, dan Bapak Dr. Sukiyat, M. Ag selaku dosen 

pembimbing, yang telah banyak memberikan bimbingan, arahan, nasehat, dan 

motivasi sehingga penulis bisa menyelesaikan skripsi ini. Semoga Allah balas 

dengan pahala yang setimpal.  

8. Bapak Drs. Saifullah, M, Us, Bapak Dr. Agustiar, M. Ag, Bapak Drs. Iskandar 

Arnel, MA. Ph.D, Bapak Drs. Saleh Nur, MA, Bapak Dr. Irwandra, MA, Bapak 

Dr. Saidul Amin, MA, Bapak Prof. Dr. H. M. Arrefie Abduh, M. Ag dan Bapak 

Andi Saputra, M. Ag selaku dosen jurusan Aqidah Filsafat Islam. Terima kasih 

atas ilmu dan wawasan yang telah diberikan kepada penulis selama menempuh 

studi di jurusan AFI.  

9. Dan seluruh rekan-rekan AFI A dan B angkatan 18, abang-abang dan kakak-

kakak senior program studi AFI yang tak bisa penulis sebut kan satu persatu.  

          Pekanbaru,    Juli 2025 

          Penulis  

 

 

          RISKI AL FAJRI  

                11830112959 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

iv 
 

DAFTAR ISI 

HALAMAN JUDUL  

HALAMAN PENGESAHAN 

NOTA DINAS 

SURAT PERNYATAAN 

MOTTO 

KATA PENGANTAR ........................................................................................ i 

DAFTAR ISI ...................................................................................................... iii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ....................................................................... v 

ABSTRAK  ....................................................................................................... viii 

ABSTRACT ....................................................................................................... ix 

 x .................................................................................................................... ملخص 

BAB 1 PENDAHULUAN  ................................................................................. 1 

A. Latar Belakang  .................................................................................. 1 

B. Identifikasi Masalah  .......................................................................... 5 

C. Batasan Masalah ................................................................................ 5 

D. Rumusan Masalah  ............................................................................. 5 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian  ......................................................... 6 

1. Tujuan Penelitian  ....................................................................... 6 

2. Manfaat Penelitian  ..................................................................... 6 

F. Sistematika Penulisan ........................................................................ 6 

BAB II LANDASAN TEORITIS ...................................................................... 8 

A. Kerangka Teori .................................................................................. 8 

1. Sekilas Tentang Sosialisme ......................................................... 8 

2. Sosialisme Islam Sayyid Qutb ................................................... 11 

B. Tinjauan Kepustakaan  ..................................................................... 12 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................. 16 

A. Jenis Penelitian  ................................................................................. 16 

B. Sumber Data  ..................................................................................... 16 

1. Data Primer  ............................................................................... 16 

2. Data Sekunder ............................................................................ 18 



 

v 
 

C. Teknik Pengumpulan Data  ............................................................... 19 

D. Teknik Analisis Data  ........................................................................ 19 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ................................. 21 

A. Formasi Intelektual............................................................................ 21 

1. Sejarah Intelektual Ali Syari‘ati ................................................. 21 

2. Sejarah Intelektual Hassan Hanafi ............................................. 22 

B. Hasil Penelitian ................................................................................. 25 

1. Sosialisme Islam Ali Syari‘ati .................................................... 25 

1.1. Fondasi Sosialisme Islam ................................................... 27 

1.2. Prinsip-prinsip Sosialisme Islam ........................................ 34 

2. Sosialisme Islam Hassan Hanafi ................................................ 41 

2.1. Fondasi Sosialisme Islam ................................................... 43 

2.2. Prinsip-prinsip Sosialisme Islam ........................................ 51 

C. Pembahasan Sosialisme Islam Ali Syari‘ati dan Hassan Hanafi ...... 59 

1. Persamaan .................................................................................. 59 

2. Perbedaan ................................................................................... 60 

BAB V  PENUTUP ............................................................................................ 63 

A. Kesimpulan ........................................................................................ 63 

B. Saran .................................................................................................. 64 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................ 65 

RIWAYAT HIDUP PENULIS ......................................................................... 71 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas surat 

Keputusan Bersama (SKB) yang dikeluarkan oleh Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1998, No. 

158/1987 dan 0543./b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku pedoman 

Translitarasi Bahasa Arab (A Guide to Arabi Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Huruf  Huruf 

Arab  Latin Arab  Latin 

 ḍ = ض ‘ = ء

 ṭ = ط B = ب

 ẓ = ظ T = ت

 ‗ = ع Ts = ث

 J = ج

 

 Gh = غ

 F = ف ṣ = ح

 Q = ق Kh = خ

 K = ك D = د

 L = ل Dz = ذ

 M = و R = ر

 N = ن Z = ز

 H = ه S = س

 W = و Sy = ش

 Y = ي ṣ = ص

 

 

 

 



 

vii 
 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

 Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah di 

tulis dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖ dhommah dengan ―u‖, sedangkan bacaan 

pajang masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang = Ā  misalnya  قال  menjadi  qâla  

Vokal (i) panjang = Ī  misalnya  قيم  menjadi qīla  

Vokal (u) panjang = Ū  misalnya  دون  menjadi  dūna  

Khusus untuk bacaan Ya‟ nisbat, maka tidak boleh diganti dengan ―Ī‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu, dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut;  

Diftrong (aw) = و  misalnya  قول  menjadi  qawlun  

Diftrong (ay) = ي  misalnya  خير  menjadi  khayun 

C. Ta’ marbūthah (ة) 

Ta‟ marbūthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‟ marbŭthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖ misalnya نهمدرسة انرسانة menjadi al-

risalat li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

dari susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan 

menggunakan t yang disambung dengan kalimat berikutnya.  

misalnya في رحمة انهة  menjadi fii rahmatillâh. 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalâlah  

Kata sandang berupa ―al‖ (ال ) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalâlah yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhofah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut ini:  

a. Al-Imâm al- Bukhâriy mengatakan...  



 

viii 
 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan...  

c. Masyâ Allah kâna wa mâ lam yasyâ‟ lam yakun. 

E. Daftar Singkatan 

     AS   : Alaihis Salam.  

     SAW  : Shalallahu ‗Alaihi Wassallam.  

     SWT  : Subhanahu Wa Ta‘ala.  

     RA   : Radhiyallahu Anhu/a. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 
 

ABSTRAK 

Email: 118301122959@students.uin-suska.ac.id 

Penelitian ini berangkat dari perbedaan pandangan sosialisme Islam dalam sejarah 

pemikiran intelektual Islam. Selain itu, penelitian ini mengeksplorasi fondasi dan 

prinsip-prinsip sosialisme Islam dalam pandangan Ali Syariati dan Hassan Hanafi. 

Dan secara metodologis, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan 

termasuk ke dalam jenis penelitian kepustakaan (study of library). Selain itu, data-

data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari data primer dan sekunder 

sekaligus seluruh literatur yang berhubungan dengan karya-karya Ali Syariati dan 

Hassan Hanafi. Adapun hasil penelitian ini dapat diklasifikasi menjadi dua yaitu 

persamaan dan perbedaan. Berdasarkan dari hasil penelitian yang telah penulis 

kemukakan persamaan pandangan sosialisme Islam dari kedua intelektual tersebut 

terdiri dari konsepsi filsafat sosial. Dalam pandangan Ali Syariati, fondasi dari 

sosialisme Islam adalah filsafat sosial Islam yang terdiri dari pandangan dialektika 

sosiologi dan Abu Zhar al-Ghiffari sebagai tokoh sosialisme Islam. Sedangkan 

fondasi sosialisme Islam Hassan Hanafi terdiri dari pandangan hermeneutika dan 

fenomenologi. Sedangkan dalam prinsip, sosialisme Islam Ali Syariati dan Hassan 

Hanafi terdiri dari prinsip keadilan sosial dan prinsip solidaritas sosial. Sedangkan 

perbedaan sosialisme Islam dari kedua tokoh tersebut terletak dalam corak filsafat 

dan penakan pada prinsip-prinsip sosialisme Islam. Perbedaan prinsip sosialisme 

Islam dalam kedua intelektual tersebut adalah Ali Syariati melihat keadilan sosial 

dan solidaritas dalam perspektif determinisme historis dan Hassan Hanafi pada 

kehendak bebas (free will) manusia. 

Kata Kunci: Sosialisme, Islam, Ali Syar‘ati, Hassan Hanafi, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:118301122959@students.uin-suska.ac.id


 

x 
 

ABSTRACT 

E-mail: 118301122959@students.uin-suska.ac.id 

This research was instigated with the differences in views of Islamic socialism in 

the history of Islamic thought.  Furthermore, this research explored the 

foundations and principles of Islamic socialism in the views of Ali Shariati and 

Hassan Hanafi.  Methodologically, qualitative approach was used in this library 

research.  The data used in this research consisted of primary and secondary data, 

as well as all literature related to the works of Ali Shariati and Hassan Hanafi.  

The research findings could be classified into two categories: the similarities and 

differences in socialism in the views of Ali Shariati and Hassan Hanafi.  Based on 

the research findings presented, the similarities in the views of Islamic socialism 

between these two intellectuals consisted of the conception of social philosophy.  

In Ali Shariati‘s view, the foundation of Islamic socialism is Islamic social 

philosophy consisting of views on sociological dialectics, and Abu Zhar al-

Ghiffari as a prominent figure in Islamic socialism.  Meanwhile, the foundations 

of Hassan Hanafi‘s Islamic socialism consisted of hermeneutical and 

phenomenological perspectives.  Furthermore, in principle, Ali Shariati and 

Hassan Hanafi‘s Islamic socialism views consisted of the principles of social 

justice and social solidarity.  The differences in the principles of Islamic socialism 

between the two figures were in their philosophical style and emphasis on the 

principles of Islamic socialism.  Ali Shariati viewed social justice and social 

solidarity from the perspective of historical determinism, while Hassan Hanafi 

viewed it from the perspective of human free will. 

Keywords: Socialism, Islam, Ali Shariati, Hassan Hanafi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:118301122959@students.uin-suska.ac.id


 

xi 
 

 الملخص

118301122959@students.uin-suska.ac.id انبريد الإنكتروني   

خ الفكش  اهطلق الإسلامي. هزا البحث عن وجهات الىظش المختلفة للاشتراكُة الإسلامُة في ثاسٍ

أًضا أسس ومبادئ الاشتراكُة الإسلامُة في آساء ا البحث ستكشف هزٌبالإضافة إلى رلك، 

تم مًطبق هزا البحث  المىهجُة،تي وحسن حىفي. من الىاحُة ععلي ششَ ىهجا هىعُا وٍ

من البُاهات الأولُة البحث البُاهات المستخذمة في  تكىن . ثُةثضمُىه في دساسة مكتب

ة بالإ  هتااج و تي وحسن حىفي. عضافة إلى جمُ  الأدبُات المتعلةة بععما  علي ششَوالثاهىٍ

إلى قسمين، وهما أوجه التشابه والاختلاف بين الاشتراكُة في وجهات هظش علي ًىةسم البحث 

بين تشابه وجىه الفإن  ،باحثالتي وحسن حىفي. بىاء على هتااج البحث الزي ركشه عششَ

مُة من المثةفين ًتمث  في مفهى  الفلسفة الاجتماعُة. من وجهات هظش الاشتراكُة الإسلا 

فإن أساس الاشتراكُة الإسلامُة هى الفلسفة الاجتماعُة الإسلامُة  تي،َعشش وجهة هظش علي 

الغفاسي كشخصُة من الاشتراكُة  رس يالتي ثتكىن من هظشة إلى الذًالكتُك الاجتماعي وأب

الاشتراكُة الإسلامُة لحسن حىفي من وجهات  الإسلامُة. وفي الىقت هفسه، ًتكىن أساس

ة. ثم من حُث المبذأ، ثتكىن وجهة هظش الاشتراكُة الإسلامُة لعلي  لُة وظىاهشٍ هظش ثعوٍ

 وجىه أماتي وحسن حىفي من مبذأ العذالة الاجتماعُة ومبذأ التكاف  الاجتماعي. و عششَ

الأهماط الفلسفُة  كىن منثتمبادئ الاشتراكُة الإسلامُة وبين الشخصِتين للالاختلاف 

تي العذالة الاجتماعُة والتضامن عبادئ الاشتراكُة الإسلامُة. ًشي علي ششَفي الم تركيزوال

خُة الإسادة الحشة أنها من بِىما ًشي حسن حىفي  ،الاجتماعي من مىظىس الحتمُة التاسٍ

 للإوسان.

ع: الاشتراكُة، الإسلا ، علي سالكلمات المفتاحية  يتي، حسن حىفشَ

 

 

mailto:118301122959@students.uin-suska.ac.id


 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Secara tradisional, sosialisme dapat diklasifikasi sebagai ideologi oposisi dari 

ideologi kapitalisme. Dengan misi, menyediakan alternatif yang lebih manusiawi 

dan berharga secara sosial. Sedangkan, inti dari sosialisme adalah visi keberadaan 

manusia sebagai mahluk sosial dan yang disatukan oleh kemanusiaan yang sama.
1
 

Dengan demikian, sosialisme akan tetap menjadi teori dan praktik yang signifikan 

dan terus berlanjut selama masyarakat kapitalis masih eksis.
2
 

Secara historis, sosialisme merupakan salah satu diantara gagasan dan konsep, 

yang mengambil posisi penting dalam arus sejarah pemikiran Islam kontemporer. 

Diantara intelektual Islam yang merepresentasikan gagasan dan konsep sosialisme 

Islam di sepanjang pemikiran Islam kontemporer adalah H.O.S Cokroaminoto,
3
 

kemudian, Kassim Ahmad,
4
 dan Musthafa al-Siba‘i.

5
 Mereka aktif dan intensif 

mengeksplorasi pandangan sosialisme yang berbasis pada ajaran dan tradisi Islam 

                                                           
1 Andrew Heywood, Political Ideologies: An Introduction, (UK: Palgrave Mcmillan, 

2017), hlm, 96. 
2 Bryan S. Turner (ed), The Cambridge History of Sociology, (UK: Cambridge University 

Press), hlm, 591. 
3 H.O.S Cokroaminoto (1882-1934), adalah intelektual sosialis terpenting dalam sejarah 

pemikiran sosialisme Islam di Indonesia. Menurut H.O.S Cokroaminoto, sosialisme Islam 

bukanlah sosialisme yang lahir atau dipengaruhi dari sosialisme barat. Tetapi, pemikiran yang 

berasal dari Islam dan didasarkan atas ajaran-ajaran Islam. Ringkasnya, sosialisme adalah islam itu 

sendiri, yang berpegang pada prinsip keadilan, kesetaraan dan persaudaraan. Lih. Septian Teguh 

Wijiyanto et al., ―TJOKROAMINOTO : SOSIALISME ISLAM,‖ Bihar: Pendidikan Sejarah Dan 

Ilmu Sejarah 2, no. 1 (2019): 1–12. 
4 Kassim Ahmad (1933-1980), merupakan pemikir sosialis asal Malaysia. Berbeda 

dengan pandangan diatas, dalam pandangan Kassim Ahmad sosialisme merupakan falsafah politik. 

Dan inti dari gagasan sosialisme adalah mewujudkan struktur masyarakat yang adil dan makmur 

sekaligus menghilangkan penindasan dalam sosial dan ekonomi. Diantara, prinsip-prinsip 

sosialisme yang ditekankan dalam pemikiran Kassim Ahmad diantaranya adalah kebebasan 

manusia. Lih. Md Hasri Rajali, ―AHMAD TERHADAP SOSIALISME : SUATU TINJAUAN 

AWAL , TAHUN 1968-1984,‖ Jurnal Kemanusiaan 225, no. 2 (1984): 35–46. 
5 Musthafa al-Siba‘i (1915-1964), merupakan cendikiawan Islam asal Syria. Musthafa al-

Siba‘i berpandangan bahwa sosialisme Islam merupakan ideologi yang menekankan kepentingan 

kolektif dan keadilan dalam masyarakat. Sedangkan, prinsip-prinsip sosialisme Islam yang mesti 

diperjuangkan oleh seorang muslim, menurut al-Siba‘i adalah memelihara kebajikan, tolong 

menolong, jaminan dan tanggung jawab. Lih. Mohd Hatib Ismail, Ahmad Sunawari Long, and Siti 

Rohani Jasni, ―Sosialisme Islam Menurut Mustafa Al- Siba ‗ i [ Islamic Sosialisme According to 

Mustafa Al- Siba‗ I ],‖ Rabbanica:Journal of Revelead Knowledge 5, no. 2 (2024): 116–127. 



 

2 
 

untuk menjelaskan dan membangun sosialisme Islam berdasarkan pemikiran yang 

kreatif dan orisinil.
6
 Secara konseptual sosialisme Islam berfungsi sebagai model 

atau teori tentang sistem masyarakat. Sedangkan secara praktis, sosialisme Islam 

dapat berfungsi sebagai suatu alternatif dari berbagai permasalahan yang dihadapi 

masyarakat Islam kontemporer.
7
  Perlu ditegaskan disini adalah secara konseptual, 

gagasan dan ide sosialisme yang berkembang dalam khazanah dan tradisi Islam, 

berbeda dengan sosialisme yang berkembang dalam khazanah dan tradisi kristen.
8
 

Dari arah lain, pemikiran yang sama juga dikemukakan oleh intelektual seperti 

Ali Syariati dan Hassan Hanafi. Mereka berperan dan mengambil posisi didalam 

arus sejarah pemikiran Islam kontemporer. Pandangan sosialisme Islam yang di 

distribusikan oleh Ali Syariati dan Hanafi melalui karya-karyanya, adalah antitesis 

dari sistem pemikiran masyarakat kapitalis.
9
 Dan secara konseptual, pandangan 

sosialisme Islam yang berkembang dalam pemikiran Syari‘ati dan Hanafi adalah 

terdiri dari filsafat sosial sebagai fondasi sosialisme Islam. Dan, keadilan sosial 

sekaligus solidaritas sosial sebagai prinsip dari sosialisme Islam. 

Ali Syariati merupakan intelektual Islam yang hidup pada era dinasti Pahlevi 

sedang berkuasa. Ia adalah intelektual Iran kontemporer yang memiliki pengaruh 

besar dalam fase-fase kebangkitan revolusi Islam di Iran.
10

 Salah satu karya utama 

sosialisme dalam pemikiran Ali Syariati adalah On the Sociology of Islam, yaitu 

                                                           
6 Greg Soetomo, ―Contemporary Islamic Socialism: Conceptual Debate and Practical 

Implementation,‖ Islamic Thought Review 1, no. 1 (2023): 76–92, 

http://dx.doi.org/10.30983/itr.v1i1.6418. 
7 Menurut Syed Husein Alattas, ―sosialisme dalam Islam bisa menjadi sebuah solusi 

untuk  problem-problem masyarakat dan dunia Muslim kontemporer‖. Lih. Syed Husein Alattas, 

Islam and Socialism, (Selangor: Gerak Budaya, 2021), hlm, 79. 
8 Menurut penulis berikut, gagasan sosialisme Kristen memiliki fondasi dalam ajaran-

ajaran Yesus Kristus dan dalam Al-Kitab, khususnya perjanjian baru .Yani Mick R Manuahe, 

Englin R Manua, and Semuel Selanno, ―Kasih Kristus Mengilhami Sikap Sosialisme Masa Kini,‖ 

Danum Pambelum:Jurnal Teologi Dan Musik Gereja 4, no. 1 (2024): 137–48. 
9 Dalam analisis Pastor Greg Soetomo, pemikiran sosialisme Islam Hassan Hanafi mampu 

menjadi solusi untuk menghadapi wacana postmodernisme dan fenomena kebudayaan kapitalisme. 

Sedangkan dalam ulasan kritis oleh Eko Supriyadi, sosialisme Islam dalam pemikiran Ali Syari‘ati 

membawa suatu misi membela kaum tertindas. Lih. Greg Soetomo, Merevitalisasi Pemikiran 

Sosial Islam, (Jakarta: Penerbit Obor, 2018), hlm, 197. Eko Supriyadi, Sosialisme Islam: 

Pemikiran Ali Syaria‟ati, (Yogyakarta: RausyanFikr, 2013. hlm, 124. 
10

 M. Deden Ridwan (ed), Melawan Hegemoni Barat: Ali Syariati dalam Sorotan 

Cendikiawan Indonesia, (Jakarta: Lentera Basritama, 1999), hlm, 49. 



 

3 
 

fondasi filosofis dari sosialisme Islam dan sejarah sistem sosial masyarakat Islam. 

Dalam karyanya tersebut, secara eksplisit Syariati mengungkapkan bahwa sejarah 

perkembangan masyarakat oleh Habil dan Qabil merupakan fondasi sistem sosial 

masyarakat Islam.
11

 

Demikian pula Hassan Hanafi, ia adalah intelektual Islam yang hidup pada era 

kediktatoran rezim Nasserisme. Dan juga salah satu dari pemikir Arab-Islam yang 

lantang menyuarakan revolusi dalam sejarah praktik politik Mesir.
12

 Tulisannya 

Hermenutic as Axiomatics: An Islamic case merupakan reperesentasi dari filsafat 

sosial dan secara metodologis fondasi dari gagasan sosialisme Islam.
13

 Dan dalam 

karyanya tersebut, secara implisit Hanafi mengungkapkan bahwa sosialisme Islam 

dapat dirumuskan dengan menguraikan pandangan tentang teks dan realitas.
14

 

Menurut Ali Syariati, sosialisme Islam terdiri dari dua prinsip. Diantaranya 

pertama adalah prinsip keadilan sosial. Dalam pandangan intelektual Iran tersebut, 

keadilan sosial merupakan salah satu dari prinsip tatanan sosial. Dan, tujuan dari 

keadilan sosial, memungkinkan seluruh ummat manusia terbebas dari kemelaratan 

                                                           
11 Ali Shariati, On The Sociology of Islam, (Berkeley: Mizan Press, 1979), hlm, 119. Lihat 

juga. Ali Syari‘ati, Paradigma Kaum Tertindas, (Jakarta: Al-Huda, 2001), hlm, 90 dan 91. 
12 Sejak tahun 1960, konsepsi revolusi menjadi perdebatan dikalangan para filsuf Mesir. 

Dalam hal ini, mengeksplorasi relasi antara filsafat dan revolusi di Mesir atau, secara spesifik 

peran yang dimainkan oleh filsafat dalam revolusi Mesir. Tema-tema yang menjadi perdebatan 

intelektual diantaranya adalah; ―Revolusi dan Neo-realisme‖ oleh Yehya Howeidi, ―Revolusi dan 

Perubahan Sosial‖ oleh Murad Wahba. Kemudian, ―Kebebasan Eksistensialisme dan Sosialisme‖ 

oleh Abel Fattah al-Didi, ―Internalisme dan Semangat Sosialisme Arab‖ oleh Otsman Amin. 

Selanjutnya adalah, ―Dukungan untuk Rasionalis Kritis Sosialisme dan Penolakan Terhadap 

Nasserisme‖ oleh Fouad Zakariyya. Kemudian, ―Penolakan Terhadap Sosialisme dan Nasserisme‖ 

oleh Abdel Al-Rahman Badawi. Dan terakhir adalah Hassan Hanafi dengan karyanya ―Religion 

and Revolution in Egypt‖, sebagai legacy dari pemikiran revolusi Mesir. Lih. Ahmad Abdel Halim 

Atiyya, ―Philosophy, Modernity and Revolution in Egypt,‖ Quaderns de La Mediterania, no. 23 

(2016): 92, https://www.iemed.org/publication/philosophy/modernity-and-revolution-in-egypt/. 
13 Hassan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Ummat, (Yogyakarta: Nawesea, 

2007), hlm, 48. Hassan Hanafi, Membumikan Tafsir Revolusioner, (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 

Tanpa Tahun), hlm 5. 
14  Bagi Hanafi, tafsir harus meuat dorongan keagamaan itu sendiri, yaitu mewujudkan 

keadilan dan menumpas monopoli dan dominasi. Ibid, hlm 5. Sedangkan secara eksplisit Hanafi 

mendeklarasikan dalam tulisannya New Direction Islamic Thought bahwa, sosialisme Islam 

(Islamic socialist) dibangun dengan dasar teks dan realitas. Lihat. Hassan Hanafi, ―New Directions 

in Islamic Thought,‖ New Directions in Islamic Thought, no. 4 (2009), 

https://doi.org/10.5040/9780755610280. 



 

4 
 

dan diskriminasi.
15

 Sedangkan prinsip yang kedua adalah  solidaritas sosial, dalam 

paparan Ali Syariati solidaritas tidak hanya sekedar kerja sama sosial, tetapi juga 

kewajiban ilahiah dan senjata revolusi untuk menciptakan suatu masyarakat yang 

adil.
16

 

Sedangkan menurut Hassan Hanafi, sosialisme Islam secara umum terbagi 

ke dalam dua prinsip. Pertama yaitu prinsip keadilan sosial sedangkan yang kedua 

adalah prinsip solidaritas sosial. Dan dalam pandangan intelektual Mesir tersebut 

keadilan sosial adalah prinsip dari formulasi awal gagasan ideologi sosialisme.
17

 

Misi dari keadilan sosial adalah menciptakan masyarakat tanpa kelas, agar jurang 

yang menganga antara orang-orang miskin dan orang kaya dapat terhapus, dan 

senafas dengan nash-nash Al-Qur‘an.
18

 Dan yang kedua adalah prinsip solidaritas 

sosial, bagi Hanafi gagasan sosialisme Islam menekankan solidaritas kelompok, 

persaudaraan spritual, dan hubungan universal antara sesama manusia. Solidaritas 

sosial diantara ummat manusia, merupakan cerminan dari kesatuan ilahi dalam 

semua tingkatan sosial.
19

 

Perlu digaris bawahi adalah walaupun banyak studi mengenai pemikiran Ali 

Syari‘ati dan Hassan Hanafi. Tetapi, tidak ada yang melakukan komparasi dalam 

pemikiran sosialisme Islam dan secara khusus, menguraikan fondasi dan prinsip-

prinsip sosialisme Islam. Maka atas pertimbangan inilah, studi ini hadir sebagai 

pelengkap dari kekosongan yang dilakukan oleh peneliti sebelumnya. Dengan, 

menghadirkan riset berjudul ―sosialisme Islam dalam pemikiran Ali Syari‘ati dan 

Hassan Hanafi‖. Selain melengkapi kekosongan penelitian-penelitian sebelumnya, 

                                                           
15 Ali Shari‘ati, Kritik Islam Atas Marxisme Dan Sesat Pikir Barat Lainnya, (Bandung: 

Mizan, 1993), hlm, 143. 
16 Ali Syariati, Ummah dan Imamah: Sebuah Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dan 

Interaksi Simbolik dalam Otentisitas Ideologi dan Agama, (Yogyakarta: RausyanFikr, 2010), hlm, 

50. 
17 Hassan Hanafi, Ideologi of Development, dalam The Middle East and Development in a 

Changing World, Donald Heisel (ed), (American University Kairo: 1998) hlm, 149. 
18 Hassan Hanafi, Apa itu Kiri Islam, dalam Kazuo Shimozaki, Kiri Islam: Antara 

Modernisme dan Postmodernisme, (Yogyakarta: Lkis, 2007), hlm, 163. 
19

 Hassan Hanafi, ―New Directions in Islamic Thought,‖ New Directions in Islamic 

Thought, no. 4 (2009), https://doi.org/10.5040/9780755610280. 



 

5 
 

penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi mengenai pengetahuan sosialisme 

Islam dalam studi pemikiran politik dan sosial Islam. 

B. Identifikasi Masalah 

Dari uraian yang telah penulis jelaskan diatas, maka permasalahan yang dapat 

didentifikasi adalah sebagai berikut : 

1. Sosialisme merupakan gagasan dan konsep oposisi dari sistem kapitalisme 

sekaligus teori yang signifikan dalam sistem sosial. 

2. Keragaman pandangan sosialisme Islam dari intelektual-intelektual Islam. 

3. Diantara intelektual Islam yang merumuskan pandangan sosialime Islam 

dalam sejarah pemikiran Islam adalah Ali Syariati dan Hassan Hanafi. 

4. Banyak yang mengeksplorasi pemikiran kedua intelektual tersebut, tetapi 

secara umum  tidak melakukan perbandingan dalam pandangan sosialisme 

Islam. Dan secara khusus tidak mengeksplorasi fondasi dan prinsip-prinsip 

sosialisme Islam. 

C. Batasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah yang telah penulis paparkan diatas, dengan 

demikian maka, batasan masalah dari penelitian yang akan dikaji pada penelitian 

ini adalah fondasi sosialisme dan prinsip-prinsip sosialisme Islam yang mewujud 

dalam konsepsi filsafat sosial menurut Ali Syariati dan Hassan Hanafi. 

D. Rumusan Masalah 

Berdasarkan batasan masalah diatas, maka masalah yang akan diteliti dalam 

studi ini dapat dirumuskan sebagai berikut: 

1. Apa fondasi sosialisme Islam dalam pemikiran Ali Syariati dan Hassan 

Hanafi? 

2. Apa prinsip-prinsip sosialisme Islam dalam pandangan Ali Syariati dan 

Hassan Hanafi 

3. Bagaimana perbandingan sosialisme Islam dalam pemikiran Ali Syariati 

dan Hassan Hanafi?  



 

6 
 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Sebagaimana rumusan masalah diatas, adapun tujuan dari penelitian ini 

diantaranya adalah: 

a) Untuk menjelaskan perbandingan sosialisme Islam Ali Syariati dan 

Hassan Hanafi.  

b) Untuk menjelaskan fondasi dan prinsip-prinsip sosialisme Islam Ali 

Syariati dan Hassan Hanafi. 

2. Manfaat Penelitian 

Dari tujuan penelitian diatas maka, manfaat penelitian ini dapat dilihat 

dari tiga aspek, diantaranya adalah : 

a) Secara konseptual, penelitian ini dapat bermanfaat untuk wawasan 

kelimuan dan pengetahuan dalam sejarah pemikiran sosialisme Islam 

Ali Syariati dan Hassan Hanafi. 

b) Kemudian, secara terapan penelitian ini dapat bermanfaat sebagai 

praktek dalam mengaplikasikan pemikiran Ali Syariati dan Hassan 

Hanafi dalam kehidupan sosial. 

c) Dan secara institusional, penelitian ini bermanfaat dan berkontribusi 

dalam kajian-kajian pemikiran keislaman, terutama di dalam program 

studi Akidah dan Filsafat Islam Uin Suska Riau. 

F. Sistematika Penulisan 

Untuk memudahkan pembaca dalam memahami isi penelitian ini, maka 

sistem penulisan ini diklasifikasi menjadi : 

Bab I Pendahuluan, secara umum memuat deskripsi yang memuat pola 

dasar kerangka pembahasan penelitian yang terdiri dari latar belakang. Secara 

khusus memuat identifikasi dari masalah, batasan masalah, rumusan masalah, 

tujuan penelitian, manfaat penelitian dan sistematika penulisan. 

      Bab II Tinjauan Pustaka, secara umum berisi tentang landasan teori dan 

tinjauan kepustakaan atau penelitian yang relevan. Landasan teori memuat 

penjelasan secara konstruktif untuk kerangka kerja (frame work) penelitian. 



 

7 
 

Sedangkan tinjauan kepustakaan merupakan himpunan penelitian yang terkait 

dan relevan untuk penelitian. 

Bab III Metode Penelitian, secara umum memuat pandangan dasar 

tentang metode yang dilakukan untuk menemukan jawaban dari permasalahan 

penelitian. Kemudian didalam bab ini akan dipaparkan terkait jenis penelitian, 

sumber penelitian,  teknik pengumpulan data dan analisis data. 

Bab IV Hasil Penelitian dan Pembahasan, secara umum memuat hasil 

pemikiran dan pembahasan yang terdiri dari formasi biografi tokoh. Kemudian 

dilanjutkan dengan menjelaskan pemikiran tokoh dan analisis perbandingan 

pemikiran kedua tokoh. 

Bab IV Penutup, secara umum memuat kesimpulan dan saran dari hasil 

penelitian dan pembahasan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

8 
 

BAB II 

LANDASAN TEORITIS 

A. Kerangka Teori 

Sosialisme merupakan salah satu diantara dari sejumlah tradisi dan pemikiran, 

yang memuat sejumlah pandangan atau teori. Selain itu, gagasan sosialisme sering 

kali berbeda dalam banyak hal; komitmen konseptual, empiris dan bahkan secara 

normatif. Dengan demikian maka dalam penelitian ini, penulis hanya fokus dalam 

mengeksplorasi pengertian umum sosialisme, sebagai landasan. Dan menerapkan 

pemikiran sosialisme Islam Sayyid Qutb sebagai teori. 

1. Sekilas Tentang Sosialisme 

Secara etimologi, istilah socialisme berasal dari kata latin; sociare, yang berarti 

menggabungkan (combine) atau berbagi (to share). Sedangkan secara terminologi, 

istilah sosialisme, secara historis memiliki kedekatan dengan kata societas dalam 

hukum Romawi dan hukum abad pertengahan. Dari kata tersebutlah, kemudian 

bermakna menjadi persahabatan (companionship) dan kekerabatan (fellowship). 

Dan yang disertai dengan ide yang legalistik, tentang kontrak konsensual diantara 

orang-orang yang merdeka.
20

  

Secara historis, istilah sosialisme mulai digunakan pada akhir abad ke 19. Ia 

mencakup berbagai jenis teori ekonomi dan sosial. Dari teori yang menyerukan 

kepemilikan publik, kepemilikan privat, sampai teori yang sepenuhnya Marxian.
21

 

Meskipun ide sosialisme dapat ditelusuri kembali pada gerakan-gerakan politik 

dari abad ke 17 atau pada karya Utopia oleh Thomas Moore dan pada Republic 

oleh Plato. Namun, ide sosialisme tidak mengambil bentuk sebagai sebuah kredo 

politik hingga pada abad ke 19. Dalam catatan sejarah, ide sosialisme berkembang 

                                                           
20 Andrew Vincent, Modern Political Ideologies, (UK: John Wiley & Sons, 2010), Hlm, 

83. 
21

 Henry J. Schmandt, Filsafat Politik: Kajian Historis dari Zaman Yunani Kuno Sampai 

Zaman Modern, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar), Hlm 510. 



 

9 
 

sebagai sebuah alternatif terhadap bangkitnya kapitalisme industri pada abad ke 

18.
22

  

Menurut komentator politik, dalam bentuknya paling awal gagasan sosialisme 

cenderung memiliki karakter yang utopis, kerap disebut sebagai sosialisme yang 

utopia (utopian socialism). Visinya  menghapus sistem ekonomi yang kapitalisme, 

dan mengubah masyarakat yang kapitalis dengan suatu tatanan masyarakat yang 

sosialis.
23

 Namun demikian, gagasan yang ditawarkan oleh kalangan sosialisme 

utopian sangat jauh dari realitas kenyataan. Sehingga, tidak bisa menjadi tolak 

ukur keberhasilan.  

Maka, dari kelemahan inilah Karl Marx menawarkan pandangan baru, atau di 

sebut sebagai sosialisme yang ilmiah (scientific socialism) pada dunia.
24

 Marx 

mengklaim bahwa, sosialisme ilmiahnya, didasarkan pada pengetahuan tentang 

hukum-hukum objektif perkembangan masyarakat. Singkatnya, didasarkan pada 

konsepsi filsafat materialisme historis.
25

 Dalam teori Marxis, kegiatan manusia 

yang paling penting adalah kegiatan ekonomi—produksi unsur-unsur materi. 
26

 

Dalam pemikiran Karl Marx, tahap pertama dalam ‗sejarah‘ masyarakat adalah 

masyarakat kapitalisme. Kapitalisme merupakan sistem sosial dan ekonomi 

dimana sejumlah besar pekerja, hanya memiliki sedikit hak milik pribadi, 

memproduksi komoditas-komoditas demi keuntungan para kapitalis atau pemilik 

modal. Seperti kepemilikan komoditas, alat-alat produksi, bahkan waktu kerja dari 

para pekerja. Kapitalisme membeli para pekerja tersebut melalui gaji.  

Namun salah satu pengertian sentral Karl Marx adalah bahwa kapitalisme lebih 

dari sekedar sebagai suatu sistem ekonomi. Bagi Marx, kapitalisme adalah sistem 

                                                           
22 Andrew Heywood, Politik, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013), hlm 66. 
23 Ibid. 
24 Henry J. Schmandt, Filsafat Politik, Ibid, hlm 512. 
25 Franz Magnis Suseno, Pemikiran Karl Marx: Dari Sosialisme Utopis Ke Perselisihan 

Revisionisme, (Jakart: PT Gramedia Pustaka Utama, 1999), Hlm 138. 
26 Pip Jones, Liza Bradbury, Shaun Le Boutillier, Pengantar Teori-Teori Sosial: Dari 

Teori Fungsionalisme Hingga Postmodernisme, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2016), hlm, 

45. 



 

10 
 

kekuasaaan.
27

 Maka dari pengertian inilah Karl Marx memprediki bahwa sistem 

kapitalisme jelas akan melahirkan suatu kondisi yang mengarah pada kehancuran 

dan memberi jalan bagi sosialisme.
28

 

Sosialisme dalam sejarah pemikiran Karl Marx merupakan tahap kedua atau 

tahap menengah, yaitu dari transisi kapitalisme menuju masyarakat komunisme. 

Dari sektor ekonomi tahapan ini ditandai oleh pemusatan semua alat-alat produksi 

di tangan negara dan upaya bersama untuk meningkatkan produksi total secepat 

mungkin.
29

 Karena bagi Marx, dalam masyarakat berkelas, negara adalah alat dari 

kelas yang berkuasa, kendati negara terkesan sebagai semacam penengah yang 

netral diantara berbagai kepentingan dalam ekonomi dan sosial. Sedangkan dalam 

masyarakat kapitalis, negara adalah alat kelas pemilik modal.
30

 

Kemudian, diantara aliran dan paham terbesar dalam sejarah perkembangan ide 

atau pandangan sosialisme adalah pemikiran sosialisme religius.
31

 Di  dunia arab 

pemikiran sosialisme religius mendapat perhatian yang signifikan dalam diskursus 

pemikiran sosial bahkan politik. Secara historis, pembentukan negara Israel yang 

didukung oleh pemerintahan Barat pada akhir dekade 1948, menandai berakhirnya 

pemikiran nasionalis-liberal di negara-negara Arab. Karena itu, banyak intelektual 

Arab kemudian melirik kemajuan pemikiran sosialisme di negara Rusia dan Eropa 

Timur. Ketertarikan intelektual politik dan partai Arab, seperti tokoh politik Mesir 

Gamal Abdul Nasser dan Partai Ba‘th adalah dua identitas politik dan kekuatan 

utama di wilayah negara-negara Arab. Maka, diantara intelektual Arab-Islam yang 

                                                           
27 George Ritzer dan Douglas J. Goodman, Teori Marxis dan Berbagai Ragam Teori Neo-

Marxian, (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2011), Hlm, 44-45. 
28 Henry J. Schmandt, Filsafat Politik, Ibid, hlm 521. 
29 Henry J. Schmandt, Filsafat Politik, Ibid, hlm, 525. 
30 Hans Fink, Filsafat Sosial: Dari Feodalisme Hingga Pasar Bebas, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2019), hlm 144. 
31 Bentuk lain dari Sosialisme Religius adalah Gerakan Kristen Sosial, seperti Gerakan 

Katolik dan Gerakan Protestan. Secara historis, munculnya gerakan sosialisme dalam agama 

Kristen dimulai pada akhir abad ke 19.  Pandangan pertama diinisiasi oleh Kristen Katolik, ketika 

terbitnya manifesto Rerum Novarum oleh Paus Leo XIII sebagai aspirasi terhadap kaum buruh 

sekaligus jawaban dari The Communist Manifesto oleh Liga Komunis. Sedangkan Pandangan 

kedua diinisiasi oleh Kristen Protestan atau Christiant Socialism. Di Inggris misalnya, gerakan 

sosialisme Kristen- Protestan di inisiasi oleh pendeta Kingsley dan Maurice, dengan sumbangsih 

pemikiran tentang koperasi di Inggris dalam abad ke 19. Lih. Jusuf Wibisono, Islam dan 

Sosialisme, (Jakarta: Pustaka Islam, 1950), hlm, 49-50.  



 

11 
 

sering diasosiasikan dengan corak pandang sosialisme religius adalah sosialisme 

Islam yang mewujud dalam pandangan Sayyid Qutub yaitu sang aktivis legendaris 

dari Mesir.
32

 

2. Sosialisme Islam Sayyid Qutb  

Sayyid Qutb merupakan intelektual Arab-Islam dan aktivis kelahiran Mesir. Ia 

lahir di Mesir pada 09 Oktober tahun 1906 di sebuah desa kecil di wilayah Asyyut 

Mesir. Dan wafat di tiang gantungan sekitar tahun 1919. Salah satu kontribusi 

Qutb dalam sejarah pemikiran Islam adalah pandangan sosialisme Islam. Menurut 

komentator Sayyid Qutb, sosialisme dalam pemikiran Qutb merupakan sosialisme 

Islam fundamentalis (fundamentalism socialism).
33

 Bukunya sosialisme Islam (al-

„Adalah al-Ijtima‟iyyah) merupakan representasi dari ide sosialisme dan sekaligus 

sebagai pemikiran alternatif dari sistem sosial dalam masyarakat Islam.
34

  

Selain itu latar sosial, dari ide sosialisme Islam dalam pemikiran Sayyid Qutb 

didasarkan atas  keprihatinannya terhadap ketidakadilan sosial dan pembangunan 

ekonomi dalam masyarakat Arab-Islam.
35

 Dari latar sosial inilah maka, menurut 

intelektual Arab-Islam itu, Islam harus menjadi suatu visi-alternatif. Masyarakat 

Arab-Islam, harus mewujudkan masyarakatnya, dari dan dalam dirinya sendiri. 

Dalam pengertian bahwa, mengatur, mengadopsi prinsip-prinsip dan spirit Islam. 

Dari metode hidup, hingga cara kerja masyarakat dalam Islam itu sendir.
36

 

Ada tiga prinsip umum yang dikemukakan oleh Sayyid Qutb dalam pemikiran 

sosialisme Islam. Pertama, dalam pandangan Sayyid Qutb, salah satu karakteristik 

dari Islam adalah, bahwa Islam merupakan agama kesatuan (the unity of religion). 

Dengan satu premis bahwa, kepercayaan teologi tidak memisahkan secara alamiah 

dan objektif, dari kehidupan sosial dan adat istiadat sekuler. Dengan demikian, 

                                                           
32 John J. Donohue and John L. Esposito (eds), Islam in Transition: Muslim Perspectives, 

(Oxford: Oxford University Press, 2007), hlm, 78. 
33 Abdul Djalil Ya‘cob, Sosialisme dalam Islam Menurut Sayyid Qutb, (Aceh: Yayasan 

Pena, 2012), hlm 81. 
34 Ibid, hlm 54. 
35 Oliver Leaman (ed), Encyclopedia Islamic Philosophy, (London: Bloomsbury, 2006), 

hlm, 110. 
36

 Sayyid Qutb, Islam and Justice, dalam John J. Donohue and John L. Esposito (eds), 

Islam in Transition: Muslim Perspective, (Oxford: Oxford University Press, 007), hlm 103. 



 

12 
 

menurut Sayyid Qutb, setiap seorang muslim tidak memiliki satu alasan apapun 

untuk membuat demarkasi antara sesuatu yang profan dan sakral.
37

 

Kemudian, prinsip yang kedua menurut pandangan Sayyid Qutb adalah prinsip 

keadilan sosial. Qutb menawarkan solusi untuk masalah sosial yang jauh lebih 

unggul dari sistem materialisme kapitalisme barat dan komunisme. Dengan tesis 

sederhana bahwa, Islam merupakan suatu sistem komprehensif, yang merangkul 

setiap sistem kehidupan manusia.
38

 Untuk mewujudkan keadilan sosial tersebut, 

dalam pandangan Sayyid Qutb, yang dibutuhkan masyarakat adalah partai-partai 

baru dengan mentalitas yang konstruktif. Dengan satu visi program sosial yang 

komprehensif untuk memperbaiki distribusi kekayaan yang tidak merata dan 

mempromosikan keadilan sosial melalui kebijakan pendidikan.
39

 

Dan terakhir adalah prinsip solidaritas sosial, dalam pandangan Sayyid Qutb 

solidaritas sosial dibangun diatas kesatuan ukhuwah Islamiyyah.
40

 Solidaritas 

tidak hanya didasarkan atas hubungan kerja sama antara individu dan masyarakat. 

Sebaliknya mencakup seluruh aspek kehidupan sosial manusia. Ikatan keimanan 

kepada Tuhan yang maha kuasa (Allah SWT) adalah fondasi dari solidaritas sosial 

tersebut. Selain itu, dalam penekanan Sayyid Qutb solidaritas sosial juga memiliki 

dimensi ekonomi. Dengan tujuan untuk memberdayakan masyarakat.
41

 

B. Tinjauan Kepustakaan 

Sosialisme Islam merupakan salah satu topik yang banyak diriset dalam studi 

pemikiran Islam. Namun sejauh penelusuran penulis, penulis belum menemukan 

tulisan yang mengkomparasikan pemikiran sosialisme Islam Syari‘ati dan Hanafi. 

                                                           
37 Ibid, hlm 103. 
38

 Adnan A Musallam, ―Sayyid Qutb and Social Justice 1945-1948,‖ Journal of Islamic 

Studies 1 (1993): 52–70. 
39 Ibid, hlm, 56-57. 
40 Asyraf Hj Ab Rahman et al., ―Developing Human Conscience on the Basis of Faith 

(IMAN): Sayyid Qutb‘s (1906-1966) Approaches for Social Solidarity,‖ International Journal of 

Management 11, no. 6 (2020): 213–20, https://doi.org/10.34218/IJM.11.6.2020.020. 
41 Pandangan Sayyid Qutb tentang solidaritas dapat ‗didaratkan‘ pada konsepsi ekonomi. 

Pandangan atas ekonomi tersebut terdiri beberapa unsur, yaitu pertama ganti rugi (redress), kedua 

kesalingan (repsocity) dan ketiga adalah persaudaraan (fraternity). Lih. Mohammad Taufiq 

Rahman, ―Pemikiran Sayyid Qutb Tentang Prinsip Solidaritas Dalam Ekonomi Islam,‖ Hanifiya: 

Jurnal Studi Agama-Agama 4, no. 1 (2021): 68–77. 



 

13 
 

Tulisan-tulisan maupun riset yang telah mengeksplorasi pengetahuan sosialisme 

Islam Ali Syari‘ati dan Hanafi, sejauh ini bisa ditemukan dalam tulisan berikut;. 

1. Ali Shariati 

Penelitian terdahulu tentang topik sosialisme Islam dalam pemikiran Syariati, 

sejauh ini bisa ditelusuri dalam karya yang ditulis Nurrochman.
42

 Dalam karyanya 

tersebut Nurrochman mendeskripsikan sekilas tentang pandangan sosialisme Ali 

Syari‘ati dengan mengajukan tiga point dasar sosialisme, yaitu; redefinisi Islam, 

tafsir emansipatoris, dan intelektual Islam sebagai penggerak perubahan sosial. 

Dalam kesimpulannya, Nurrochman menjelaskan bahwa, Ali Syari‘ati berupaya 

untuk menyelaraskan gagasan Islam dan sosialisme dengan satu tarikan nafas.
43

 

Perlu dicatat bahwa, interpretasi Nurrcohman atas sosialisme Islam Syari‘ati 

memiliki kekurangan, dalam hal ini tidak menyajikan sama sekali prinsip-prinsip 

sosialisme Islam Syariati seperti; keadilan sosial dan solidaritas. 

Selanjutnya adalah tulisan Zaini Muttaqien,
44

 yang berupaya membandingkan 

pandangan sosialisme Islam Ali Syari‘ati dan H.O.S Cokroaminoto. Dalam 

tulisannya tersebut, Zaini Muttaqien menguraikan persamaan dari pemikiran 

kedua intelektual tersebut. Bahwa, secara konseptual pemikiran sosialisme yang 

dibanggun oleh kedua tokoh tersebut bersumber pada nilai-nilai islam. Sedangkan 

perbedaan dari pemikiran sosialisme Ali Syariati dan Cokroaminoto adalah pada 

prinsip-prinsip yang mereka bawa. Ali Syariati membawa prinsip pembebasan 

Islam, menentang diskriminasi kelas dan pemahaman terhadap utusan Tuhan. 

Sedangkan Cokroaminoto membawa prinsip kesetaraan, kemerdekaan dan nilai 

solidaritas.
45

 Perlu diketahui bahwa, dalam analisisnya terhadap sosialisme Islam 

Syariati, Zaini Muttaqin tidak menyajikan fondasi dari sosialisme Islam Syariati. 

                                                           
42 Nurrochman, ―Islam Dan Sosialisme: Telaah Atas Pemikiran ALi Syari‘ati,‖ Wahana 

Akademika 1, no. 1 (2014): 50. 
43 Ibid, hlm 56. 
44 Zaini Muttaqien, ―Sosialisme Islam Menurut Pandangan Hos. Cokroaminoto (1924-

1934) Dan Ali Syari‘ati (1935-1977) (Studi Komparatif).Pdf‖ (Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga Yogyakarta, 2007). 
45 Ibid, hlm, 83-84. 



 

14 
 

Kemudian dan perlu disorot disini adalah tulisan Abed Kanaaneh,
46

 Dalam 

hal ini berupaya menyajikan sekilas pandangan sosialisme Ali Syariati. Diantara 

subjek yang diuraikan Abed Kanaaneh adalah konfrontasi agama versus agama, 

intelektual organik, kesadaran revolusi, relasi Karl Marx dan Ali Syariati, tauhid 

dan tindakan revolusioner. Namun, dan yang perlu diperhatikan dalam tulisannya 

adalah tentang unsur revolusioner dari Islam dan sosialisme. Menurut Abed 

Kanaaneh sosialisme Islam yang ditawarkan Ali Syariati merupakan jawaban 

terhadap tantangan kongkret dari kaum revolusioner dan Kaum Marxis di Iran.
47

 

Perlu diketahui, penulis tersebut tidak menyajikan apa fondasi dan prinsip-prinsip 

sosialisme Islam Ali Syariati. 

Dan terakhir tulisan Dian Topan Ariadi,
48

 dalam tulisannya tersebut, penulis 

menguraikan sekilas tentang sosialisme religius Ali Syariati. Diantara poin sentral 

yang diuraikan oleh Dian Topan adalah kritik Syariati terhadap sistem kapitalisme 

yang merupakan bagian dari sosialisme religus Ali Syariati. Kemudian tentang 

paradigma revolusioner dan dimensi marxisme Ali Syariati.
49

 Perlu dicatat bahwa, 

Dian Topan tidak menyajikan apa dan bagaimana konsepsi sosialisme Islam Ali 

Syariati. 

2. Hassan Hanafi 

Sedangkan tulisan dan penelitian mengenai pemikiran sosialisme Islam 

Hassan Hanafi, dapat ditelusuri dalam karya Greg Soetomo.
50

 Ia memaparkan 

sosialisme Islam Hanafi dengan empat konsep dan diantaranya adalah konsepsi 

tasawuf sosial, filsafat sosial, kalam sosial dan fiqh sosial. Salah satu kekurangan 

dalam tulisan ini adalah Greg Soetomo tidak mendeskripsikan bagaimana prinsip-

                                                           
46 Abed Kanaaneh, ―Ali Shari‘ati: Islamizing Socialism and Socializing Islam,‖ Left 

History, 2021, 59. 
47 Ibid, hlm, 61. 
48 Dian Topan Arif Pribadi, ―Religious Socialism: The Cross-Pollination of Islamic 

Spirituality and Western Socialism in ‗Liberation Theology‘ of Dr. Ali Shari‘Ati‘S Thought,‖ Al-

Risalah 14, no. 1 (2023): 194–225, https://doi.org/10.34005/alrisalah.v14i1.2432. 
49 Ibid, hlm, 77-76. 
50 Greg Soetomo, ―Sosialisme Islam Menghadapi Kebudayaan Kapitalisme Kontemporer: 

Studi Pemikiran Sosial Ḥassan Ḥanafi Dan Postmodernisme Jameson‖ (Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2015). 



 

15 
 

prinsip yang hadir dalam dimensi pemikiran sosial atau sosialisme Islam Hassan 

Hanafi. 

Berdasarkan tinjauan literatur diatas dapat disimpulkan bahwa konsepsi 

tentang sosialisme Islam Syariati dan Hanafi belum dikaji secara menyeluruh. 

Dengan kata lain, kekosongan dalam studi ini merupakan peluang penulis dalam 

melaksanakan pemikiran sosialisme Islam dalam pemikiran Syariati dan Hanafi. 

Sekaligus mengeskplorasi lebih lanjut sosialisme Islam dalam kontur pandangan 

Ali Syariati dan Hassan Hanafi.  



 

16 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini sepenuhnya adalah penelitian kepustakaan (study of library). 

Penelitian kepustakaan merupakan rangkaian dari aktivitas dalam mengumpulkan 

berbagai sumber data pustaka dari masa lalu atau sekarang sebagai bahan-bahan 

penelitian.
51

 Ringkasnya, studi kepustakaan memproduksi penelitian dari koleksi 

perpustakaan dan tanpa memerlukaan riset lapangan.  

Selain itu, yang perlu diketahui adalah penelitian ini sepenuhnya menerapkan 

metode kualitatif sebagai pendekatan dalam penelitian. Dalam penelitian kualitatif 

peneliti merupakan instrumen kunci penelitian yang berfungsi dalam menetapkan 

agenda penelitian. Kemudian, yang tak kalah pentingnya adalah mengklasifikasi 

sumber data, melakukan pengumpulan data, menganalisis dan interpretasi data.
52

 

Dan sekaligus memahami situasi sosial (social situation).
53

 

B. Sumber Data Penelitian 

Dilihat dari sumber penelitian, penulis mengklasifikasi sumber data penelitian 

ke dalam dua bagian yaitu, sumber data primer dan data sekunder. Pembagian atas 

sumber data ini bertujuan untuk mempermudah penulis dalam mengorganisir 

penelitian. Adapun data mengenai penelitian ini diperoleh dari beberapa teks-teks 

yang telah diproduksi Ali Syariati dan Hasan Hanafi, diantaranya adalah; 

1. Data Primer 

Data primer merupakan data yang diperoleh dan dikumpulkan peneliti sebagai 

data utama dalam suatu penelitian. Data primer dalam penelitian ini diambil dari 

karya-karya berikut; 

                                                           
51 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta : Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2015), hlm. 3. 
52 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitati: Untuk Penelitian yang bersifat:eksploratif, 

enterpretif, interaktif dan konstruktif, (Bandung: Alfabeta, 2018), hlm 101-102. 
53 Situasi sosial atau social situation terdiri atas tiga elemen, yaitu; tempat, aktor dan 

aktivitas. Dan dalam hal ini peneliti dapat mengamati secara mendalam situasi dari tiga elemen 

tersebut pada tokoh yang penulis teliti. Ibid, hlm, 91. 



 

17 
 

1.1.Ali Syariati 

Teks pertama berasal dari tulisan Ali Syariati Abu Zhar: Suara Parau 

Menentang Penindasan,
54

 Ali Sang Imam: Manusia Agung Dalam Peradaban,
55

 

Agama Versus Agama.
56

 Kemudian, Fatimah Az-Zahrah: Pribadi Agung Putri 

Rasulullah SAW,
57

 Islam Agama Protes,
58

 Islam Mazhab Pemikiran Dan Aksi.
59

 

Selanjutnya adalah teks Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat-Pikir Barat 

Lainnya,
60

 Panji Syahadah: Tafsir Baru Islam Sebuah Pandangan Sosiologis,
61

 

dan mahakaryanya Paradigma Kaum Tertindas: Sebuah Kajian Sosiologi Islam.
62

 

Pada saat yang sama karyanya, Pemimpin Mustadh‟afin: Sejarah Panjang 

Perjuangan Melawan Penindasan dan Kezaliman,
63

 dan yang terpenting dicatat 

disini adalah Imamah: Sebuah Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dan Interaksi 

Simbolik Dalam Otentisitas Ideologi dan Agama.
64

 

1.2.Hassan Hanafi 

Sedangkan teks-teks dari Hanafi dapat dilihat dalam beberapa tulisannya 

seperti; Apa itu Kiri Islam,
65

 Agama, Kekerasan, Dan Islam Kontemporer, 
66

 Aku 

                                                           
54 Ali Syariati, Abu Zhar: Suara Parau Penentang Penindasan, (Bandung: Muthahari 

Paperbooks, 2004). 
55 Ali Syariati, Ali Sang Imam: Manusia Agung Dalam Peraban, (Jakarta: Pintu, 2005).  
56 Ali Syariati, Agama Versus Agama, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1994). 
57 Ali Syariati, Fatimah Az-Zahrah: Pribadi Agung Putri Rasullah Saw, (Jakarta: Zahra 

Publishing House, 2008). 
58 Ali Syariati, Islam Agama Protes, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1996). 
59 Ali Syariati, Islam Mazhab Pemikiran dan Aksi, (Bandung: Mizan, 1992). 
60

 Ali Syariati, Kritik Islam Atas Marxisme dan Sesat Pikir Barat Lainnya, (Bandung: 

Mizan, 1993). 
61 Ali Syariati, Panji Syahadah: Tafsir Baru Islam Sebuah Pandangan Sosiologis, 

(Yogyakarta: Salahuddin Press, 1986). 
62 Ali Syariati, Paradigma Kaum Tertindas: Sebuah Kajian Sosiologis Islam, (Jakarta: 

AL-Huda, 2001). 
63 Ali Syariati, Pemimpin Mustadhafin: Sejarah Panjang Perjuangan Melawan 

Penindasan dan Kezaliman, (Bandung: Muthahari Paperback, 2001). 
64 Ali Syariati, Ummah dan Imamah: Sebuah Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dan 

Interaksi Simbolik Dalam Otentisitas Ideologi dan Agama, (Yogyakarta: Rausyanfikr, 2010). 
65 Hassan Hanafi, Apa itu Kiri Islam, dalam Kazuo Shimozaki, Kiri Islam: Antara 

Modernisme dan Postmodernisme, (Yogyakarta: LKiS, 2007). 
66

 Hassan Hanafi, Agama, Kekerasan dan Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 

2001). 



 

18 
 

Bagian Dari Fundamentalisme Islam.
67

 Kemudian diantaranya adalah Bongkar 

Tafsir: Liberalisasi, Revolusi, Hermeneutik,
68

, Dialog Agama Dan Revolusi I,
69

 

Ideologi of Development.
70

 Selanjutnya yang perlu ditulis adalah Islam di Dunia 

Modern Vol I: Agama, Ideologi dan Pembangunan,
71

 Islamologi I: Dari Teologi 

Statis Ke Anarkis.
72

 Islamologi 3: Dari Teosentrisme Ke Antroposentrisme.
73

 

Pada saat yang sama adalah teks Membumikan Tafsir Revolusioner,
74

 Metode 

Tafsir dan Kemaslahan Ummat,
75

 New Direction Islamic Tought.
76

 Oposisi Pasca 

Tradisi.
77

 Oksidentalisme,
78

Pembaruan Wacana Keagamaan: Mulai dari Realitas 

Baru Teks,
79

 Phenomenology and Islamic Philosophy,
80

 Rekonstruksi Pemahaman 

Tradisi Islam Klasik,
81 Islamologi I: Dari Teologi Statis Ke Anarkis,

82
 Dan karya 

filsafatnya, Studi Filsafat I: Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer.
83

 

2. Data Sukender 

                                                           
67 Hassan Hanafi,  Aku Bagian Dari Fundamentalisme Islam, (Yogyakarta: Islamika, 

2003). 
68 Hassan Hanafi, Bongkar Tafsir: Liberalisasi, Hermeneutik, dan Revolusi, (Yogyakarta: 

Prismasophie, 2003). 
69 Hassan Hanafi, Dialog Agama dan Revolusi I, (Jakarta:Pustaka Firdaus, 1994). 
70 Hassan Hanafi, Ideologi of Development, dalam The Middle East and Development in a 

Changing World, Donald Heisel (ed). American University Kairo, 1998. 
71 Hassan Hanafi, Islam di Dunia Modern Vol I: Agama Ideologi dan Pembangunan, 

(Jakarta: Institute of Social Transformation for Democracy , 2001). 
72 Hassan Hanafi, Islamologi 1: Dari Teologi Statis Ke Anarkis, (Yogyakarta: LKiS, 

2003). 
73 Hassan Hanafi, Islamologi 3: Dari Teosentrisme Ke Anarkisme, (Yogyakarta: LKiS, 

2004). 
74 Hassan Hanafi, Membumikan Tafsir Revolusioner, (Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 

Tanpa Tahun). 
75 Hassan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahan Ummat, (Yogyakarta: Nawesea Press, 

2007). 
76

 Hassan Hanafi, New Direction Islamic Thought, CIRS Brief, NO, 4, 2010. 
77 Hassan Hanafi, Oposisi Pasca Tradisi, (Yogyakarta: Syarikat, 2003). 
78 Hassan Hanafi, Oksidentalisme, (Jakarta: Paramadina, 2000).  
79 Hassan Hanafi, Pembaruan Wacana Keagamaan, dalam Orientalisme Vis a Vis 

Oksidentalisme (Yogyakarta: Pustaka Firdaus, 2008). 
80 Hanafi, Hassan, Phenomenology and Islamic Philosophy, dalam Anna-Teresa 

Tymieniecka (ed), Phenomenology World Wide: Foundations-Expanding Dynamics-Life 

Engagement: A Guide For Research Study. Swiss: Springer Science, 2002). 
81 Hassan Hanafi, Rekonstruksi Pemahaman Tradisi Islam Klasik, (Malang: Kutub Minar, 

2004). 
82 Hassan Hanafi, Islamologi I: Dari Teologi Statis Ke Anarkis, (Yogyakarta: LKis, 

2003). 
83

 Hassan Hanafi, Studi Filsafat I: Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer, 

(Yogyakarta: LKiS, 2015). 



 

19 
 

Sedangkan data sekunder adalah data pendukung atau data kedua yang peneliti 

peroleh dari berbagai sumber yang telah peneliti kumpulkan. Dan seluruh literatur 

yang beririsan sekaligus pelengkap dari studi dan topik penelitian, seperti artikel 

maupun yang bersumber dari beberapa tulisan dari jurnal ilmiah. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Dari sumber data primer dan sekunder diatas, cara yang penulis lakukan dalam 

pengumpulan data, secara kualitatif adalah dengan fokus menggunakan beberapa 

teknik dokumentasi.
84

 Diantaranya; Pertama, mengoleksi teks-teks Ali Syariati 

dan Hanafi.  Peneliti mengumpulkan seluruh literatur yang memiliki relasi dengan 

topik penelitian, yang dalam hal ini mengoleksi karya-karya Syariati dan Hanafi. 

Kedua, membaca teks-teks yang direpresentaskan melalui karya Ali Syariati dan 

Hassan Hanafi.  

Dalam bagian ini, penulis membaca secara komprehensif seluruh teks-teks Ali 

Syariati dan Hassan Hanafi dalam upaya menemukan proposisi dan pandangan 

sosialisme dari pemikiran kedua tokoh tersebut. Dan Ketiga mengadvokasi konsep 

sosialisme Islam dalam pemikiran Syariati dan Hanafi. Pada bagian ini, penulis 

mengklasifikasi pandangan kedua pemikir besar Islam tersebut untuk menemukan 

fondasi dan prinsip-prinsip sosialisme Islam Syariati dan Hanafi. 

D. Teknik Analisis Data 

Analisis data dalam penelitian ini menerapkan pendekatan analisis konseptual. 

Analisis konseptual merupakan diantara metode atau pendekatan dalam menilai 

berbagai pernyataan dan memahami berbagai konsep.
85

 Dalam hal ini, memahami 

jalinan argumentasi pemikiran sosialisme Islam menurut Ali Syariati dan Hassan 

Hanafi. Selain itu penulis juga menerapkan metode komparatif, dalam hal ini 

                                                           
84 Dalam teknik dokumentasi, Dokumen-dokumen kualitatif (qualitative documents) bisa 

berupa dokumen publik, misalnya koran, makalah dan laporan ataupun dokumen privat, misalnya 

buku harian, diari atau surat dan materi audio atau visual. Lih. John W. Creswell, Research 

Design: Pendekatan Metode Kualitatif, Kuantitatif dan Campuran, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar),  

hlm. 255. 
85

 James S. Stramel, Cara Menulis Makalah Filsafat, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2014) 

hlm, 51. 



 

20 
 

membandingkan pemikiran sosialisme Islam, dan menemukan titik persamaan dan 

perbedaan sosialisme Islam dari kedua intelektual tersebut.
86

 

                                                           
86 Anton Bekker dan Achmad Charris Zubair , Metodologi Penelitian Filsafat, 

(Yogyakarta: Kanisius, 1990) hlm, 90. 
 



 

63 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian dan pembahasan diatas, maka dapat disimpulkan 

bahwa:  

Sosialisme Islam merupakan sistem sosial dalam Islam. Secara teoritis fondasi 

dari sosialisme Islam dalam pandangan Ali Syariati dan Hassan Hanafi dibentuk 

dengan konsepsi filsafat sosial. Pemikiran filsafat sosial dari kedua tokoh tersebut 

merupakan dasar dari sistem sosial masyarakat dalam Islam. Menurut Ali Syariati, 

fondasi dari sistem sosial Islam adalah dialektika sosiologis dan Abu Zhar sebagai 

tokoh sosialisme Islam. Sedangkan menurut Hassan Hanafi, fondasi dari sistem 

sosial Islam adalah hermeneutika-fenomenologis. 

Dialektika sosiologis menurut Ali Syariati terdiri dari beberapa unsur yaitu; 

sejarah awal mula perkembangan masyarakat Islam (Habil dan Qabil), polarisasi 

masyarakat Islam yaitu struktur Habil dan struktur Qabil dan gagasan tentang 

masyarakat yang ideal. Sedangkan menurut Hassan Hanafi hermeneutika  terdiri 

dari unsur kesadaran historis, eidetis dan praksis. Dan fenomenologi terdiri dari 

pandangan realitas yang objektif dan subjektif.  

Kemudian dalam prinsip sosialisme, Ali Syariati menawarkan prinsip keadilan 

sosial dan solidaritas sosial yang didasarkan pada konsepsi determinisme historis. 

Sedangkan Hassan Hanafi menawarkan keadilan sosial dan solidaritas sosial, yang 

didasarkan pada konsepsi kebebasan manusia (free will). Dengan demikian maka, 

pandangan sosialisme Islam dari kedua intelektual tersebut merupakan pandangan 

yang didasarkan pada konsepsi yang filosofis. 

Persamaan pandangan sosialisme Islam dari kedua intelektual tersebut, terdiri 

dari pandangan filsafat sosial sebagai fondasi. Dan, keadilan sosial dan solidaritas 

sosial sebagai prinsip. Sedangkan perbedaan dalam prinsip sosialisme Islam dari 

pemikiran kedua intelektual tersebut terdapat pada konsep filosofis yang menjadi 



 

64 
 

fondasi dan prinsip sosialisme. Menurut Ali Syariati, filsafat sosial bermula dari 

konsepsi dialektika sosiologi. Sedangkan menurut Hassan Hanafi bermula dari  

konsepsi fenomenologi-hermenutika. Terakhir, pada penekanan prinsip sosialisme 

Islam, Ali Syariati mencoba mewujudkan keadilan sosial dan solidaritas sosial 

dengan pandangan yang determinisme historis sedangkan Hassan Hanafi dengan 

mengajukan pandangan kehendak bebas (free will). 

B. Saran 

Setelah penulis melakukan penelitian tentang perbandingan sosialisme Islam 

dalam pemikiran Ali Syari‘ati dan Hassan Hanafi, saran penulis untuk penelitian 

atau riset selanjutnya adalah komprasi secara komprehensif, tentang pandangan 

kebudayaan dalam pemikiran sosial Ali Syariati dan Hassan Hanafi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

65 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

A. H. Ridwan, Reformasi Intelektual Islam: Pemikiran Hassan Hanafi Tentang 

Reaktualisasi Tradisi Keilmuan Islam, (Yogyakarta: Ittaqa Press, 1998) 

A. Khudori Soleh, Pemikiran Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 2003) 

A.W Munawwir dan Muhammad Fairuz, Kamus Al-Munawwir: Indonesia-Arab 

Terlengkap, (Yogyakarta: Pustaka Progressif, 2007) 

Abdul Djalil Ya‘cob, Sosialisme dalam Islam Menurut Sayyid Qutb, (Aceh: 

Yayasan Pena, 2012) 

Ali Mudhofir, Kamus Istilah Filsafat Dan Ilmu, (Yogyakarta: Universitas Gajah 

Mada, 2001) 

Ali Rahmena, Ali Syaria‟ti: Biografi Intelektual Revolusioner, (Jakarta: Erlangga, 

2000) 

Ali Rahmena, Para Perintis Zaman Baru Islam, (Bandung: Mizan, 1995) 

Ali Shari‘ati, Kritik Islam Atas Marxisme Dan Sesat Pikir Barat Lainnya, 

(Bandung: Mizan, 1993) 

Ali Shariati, On The Sociology of Islam, (Berkeley: Mizan Press, 1979), hlm, 119. 

Lih juga. Ali Syari‘ati, Paradigma Kaum Tertindas, (Jakarta: Al-Huda, 

2001) 

Ali Syari‘ati, Abu Zhar: Suara Parau Menentang Penindasan, (Bandung: 

Muthahhari Paperbacks, 2001) 

Ali Syari‘ati, Pemimpin Mustah‟afin: Sejarah Panjang Perjuangan Melawan 

Penindasan dan Kezaliman, (Bandung: Muthahari Paperbooks, 2001)  

Ali Syariati, Abu Zhar: Suara Parau Penentang Penindasan, (Bandung: 

Muthahari Paperbooks, 2004). 

Ali Syariati, Agama Versus Agama, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1994). 

Ali Syariati, Ali Sang Imam: Manusia Agung Dalam Peraban, (Jakarta: Pintu, 

2005).  

Ali Syariati, Fatimah Az-Zahrah: Pribadi Agung Putri Rasullah Saw, (Jakarta: 

Zahra Publishing House, 2008). 



 

66 
 

Ali Syariati, Ideologi Kaum Intelektual: Suatu Wawasan Islam, (Bandung: Mizan, 

1993) 

Ali Syariati, Islam Agama Protes, (Bandung: Pustaka Hidayah, 1996). 

Ali Syariati, Islam Mazhab Pemikiran dan Aksi, (Bandung: Mizan, 1992). 

Ali Syariati, Mazhab Syiah Merah, dalam Islam Mazhab Pemikiran dan Aksi, 

(Bandung, Mizan, 1992) 

Ali Syariati, Menanti Agama Protes, dalam Islam Agama Protes, (Bandung: 

Pustaka Hidayah, 1996) 

Ali Syariati, Panji Syahadah: Tafsir Baru Islam Sebuah Pandangan Sosiologis, 

(Yogyakarta: Salahuddin Press, 1986). 

Ali Syariati, Paradigma Kaum Tertindas: Sebuah Kajian Sosiologis Islam, 

(Jakarta: AL-Huda, 2001). 

Ali Syariati, Pemimpin Mustadhafin: Sejarah Panjang Perjuangan Melawan 

Penindasan dan Kezaliman, (Bandung: Muthahari Paperback, 2001). 

Ali Syariati, Ummah dan Imamah: Sebuah Konstruksi Sosiologi Pengetahuan dan 

Interaksi Simbolik dalam Otentisitas Ideologi dalam Agama, (Yogyakarta: 

RausyanFikr, 2010) 

Andrew Heywood, Political Ideologies: An Introduction, (UK: Palgrave 

Mcmillan, 2017) 

Andrew Heywood, Politik, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2013) 

Andrew Vincent, Modern Political Ideologies, (UK: John Wiley & Sons, 2010) 

Anton Bekker dan Achmad Charris Zubair , Metodologi Penelitian Filsafat, 

(Yogyakarta: Kanisius, 1990) 

Antony Black, Pemikiran Politik Islam: Dari Masa Nabi hingga Masa Kini, 

(Jakarta: Serambi, 2006) 

Assef Bayat, Shariati dan Marx: A Crituque and Islamic Critique of Marxism, 

dalam  Alif Journal of Comparative Poetics Vol 9 1990. 

Azyumardi Azra, Akar-akar ideologi revolusi Iran: Filsafat Pergerakan Ali 

Syari‟ati, dalam, M. Deden Ridwan (ed), Melawan Hegemoni Barat: Ali 

Syariati dalam sorotan Cendikiawan Indonesia, (Jakarta: Lantera, 1999), 

hlm, 51. 



 

67 
 

Brigida Intan Printina, “Pergolakan, Kemerdekaan dan Reformasi Iran”, dalam 

Jurnal SPSS, Vol 32, No. 1, 2018 

Bur Rasuanto, ―Keadilan Sosial Indonesia Dua Pemikiran Indonesia Sukarno 

Dan Hatta‖ (Wacana, 2000) 

Bryan S. Turner (ed), The Cambridge History of Sociology, (UK: Cambridge 

University Press), 

Dustin J. Byrd, Introduction, dalam Dustin J. Byrd and Sayed Javad Miri (eds), 

Ali Shariati and the Future of Social Theory, (Leiden: Brill, 2018), hlm, 2. 

E. Kusdaningrat, Teologi dan Pembebasan: Gagasan Kiri Islam Hassan Hanafi, 

(Jakarta: Logos, 1999. 

Eko Prasetyo, Islam Kiri: Jalan Menuju Revolusi Sosial, (Yogyakarta: Insist 

Press, 2003) 

Ervand Abrahamian, Iran Between Two Revolutions, (USA: Pricenton University 

Press, 1982) 

Franz Magnis Suseno, Pemikiran Karl Marx: Dari Sosialisme Utopis Ke 

Perselisihan Revisionisme, (Jakart: PT Gramedia Pustaka Utama, 1999) 

George Ritzer dan Douglas J. Goodman, Teori Marxis dan Berbagai Ragam Teori 

Neo-Marxian, (Yogyakarta: Kreasi Wacana, 2011) 

Hanafi, Hassan, Phenomenology and Islamic Philosophy, dalam Anna-Teresa 

Tymieniecka (ed), Phenomenology World Wide: Foundations-Expanding 

Dynamics-Life Engagement: A Guide For Research Study. Swiss: 

Springer Science, 2002). 

Hans Fink, Filsafat Sosial: Dari Feodalisme Hingga Pasar Bebas, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2019) 

Hassan Hanafi,  Aku Bagian Dari Fundamentalisme Islam, (Yogyakarta: Islamika, 

2003). 

Hassan Hanafi, Agama, Kekerasan dan Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 

2001). 

Hassan Hanafi, Aku Bagian Dari Fundamentalisme Islam, Cet I (Yogyakarta: 

Islamika, 2003) 

Hassan Hanafi, Apa itu Kiri Islam, dalam Kazuo Shimozaki, Kiri Islam: Antara 

Modernisme dan Postmodernisme, (Yogyakarta: Lkis, 2007) 



 

68 
 

Hassan Hanafi, Bongkar Tafsir, Liberalisasi, Revolusi dan Hermeneutika, 

(Yogyakarta: Prismasophie Pustaka Utama, 2003) 

Hassan Hanafi, Dialog Agama dan Revolusi I, (Jakarta:Pustaka Firdaus, 1994). 

Hassan Hanafi, Etika Global dan Solidaritas Kemanusiaan, dalam Agama, 

Kekerasan, Dan Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 2001), hlm, 89. 

Hassan Hanafi, Ideologi of Development, dalam The Middle East and 

Development in a Changing World, Donald Heisel (ed), (American 

University Kairo: 1998) 

Hassan Hanafi, Islam di Dunia Modern Vol I: Agama Ideologi dan Pembangunan, 

(Jakarta: Institute of Social Transformation for Democracy , 2001). 

Hassan Hanafi, Islamologi 1: Dari Teologi Statis Ke Anarkis, (Yogyakarta: LKiS, 

2003). 

Hassan Hanafi, Islamologi 3: Dari Teosentrisme Ke Anarkisme, (Yogyakarta: 

LKiS, 2004). 

Hassan Hanafi, Lampiran: Perbedaan Tafsir atau Perbedaan Kepentingan, dalam 

Hassan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahatan Ummat, (Yogyakarta: 

Nawesea, 2007), 

Hassan Hanafi, Membumikan Tafsir Revolusioner, (Yogyakarta: Titian Ilahi 

Press, Tanpa Tahun). 

Hassan Hanafi, Metode Tafsir dan Kemaslahan Ummat, (Yogyakarta: Nawesea 

Press, 2007). 

Hassan Hanafi, New Direction Islamic Thought, CIRS Brief, NO, 4, 2010. 

Hassan Hanafi, Oposisi Pasca Tradisi, (Yogyakarta: Syarikat, 2003). 

Hassan Hanafi, Pembaruan Wacana Keagamaan, dalam Orientalisme Vis a Vis 

Oksidentalisme (Yogyakarta: Pustaka Firdaus, 2008). 

Hassan Hanafi, Phenomenology and Islamic Philosophy, dalam Anna-Teresa 

Tymeniecka (ed), Phenomenology Worl Wide, Fondation Expanding 

Dynamic Life Engagement: A Guide For Research and Study 

(Switzerland: Springer Dordrecht, 2002), hlm, 319. 

Hassan Hanafi, Rekonstruksi Pemahaman Tradisi Islam Klasik, (Malang: Kutub 

Minar, 2004). 

Hassan Hanafi, Studi Filsafat I: Pembacaan Atas Tradisi Islam Kontemporer, 

(Yogyakarta: LKiS, 2015). 



 

69 
 

Henry J. Schmandt, Filsafat Politik: Kajian Historis dari Zaman Yunani Kuno 

Sampai Zaman Modern, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar) 

Issa J. Boullata, Dekonstruksi Tradisi: Gelegar Pemikiran Arab-Islam, 

(Yogyakarta: Lkis, 2001) 

James S. Stramel, Cara Menulis Makalah Filsafat, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2014) 

John J. Donohue and John L. Esposito (eds), Islam in Transition: Muslim 

Perspectives, (Oxford: Oxford University Press, 2007) 

Karen Armstrong, Islam: Sejarah Singkat, (Yogyakarta: Jendela, 2003). 

M. Deden Ridwan (ed), Melawan Hegemoni Barat: Ali Syariati dalam Sorotan 

Cendikiawan Indonesia, (Jakarta: Lentera Basritama, 1999) 

M. Riza Sihbudi, Posisi Ali Syariati dalam Revolusi Islam Iran, dalam M. Deden 

Ridwan (ed), Melawan Hegemoni Barat: Ali Syariati dalam sorotan 

Cendikiawan Indonesia, (Jakarta: Lantera, 1999) 

M. Subhi Ibrahim, Ali Shariati: Sang Ideolog Revolusi Islam, (Jakarta: Dian 

Rakyat, 2013) 

Marcel Van Der Linden (ed.), The Camridge History of Socialism Volume II, 

(United Kingdom: Cambridge University Press, 2023) 

Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan, (Jakarta : Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2015) 

Michael Newman, Socialism: A Very Short Introduction, (UK: Oxford University 

Press) 

Oliver Leaman (ed), Encyclopedia Islamic Philosophy, (London: Bloomsbury, 

2006), hlm, 110. 

Pip Jones, Liza Bradbury, Shaun Le Boutillier, Pengantar Teori-Teori Sosial: 

Dari Teori Fungsionalisme Hingga Postmodernisme, (Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 2016), hlm, 45. 

Robert D. Lee, Islam Autentik: Dari Nalar Puitis Iqbal Hingga Nalar Kritis 

Arkoun, (Bandung: Mizan, 2000), hlm, 140. 

Sayyid Qutb, Islam and Justice, dalam John J. Donohue and John L. Esposito 

(eds), Islam in Transition: Muslim Perspective, (Oxford: Oxford 

University Press, 007), hlm 103. 



 

70 
 

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitati: Untuk Penelitian yang 

bersifat:eksploratif, enterpretif, interaktif dan konstruktif, (Bandung: 

Alfabeta, 2018), hlm 101-102. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

71 
 

BIODATA PENULIS 

 

Nama    : Riski Al Fajri 

Tempat/Tgl. Lahir  : Teluk Meranti, 02 – Maret – 2000  

Pekerjaan   : Mahasiswa 

Alamat Rumah  : Teluk Meranti 

No. Telp  : 081371346491 

Nama Orang Tua  : Mhd.  Sidiq (Ayah) 

     Halimah  (Ibu) 

RIWAYAT PENDIDIKAN  

SDN 013 Teluk Meranti : Lulus Tahun 2012 

SMPN 01 Teluk Meranti : Lulus Tahun 2015 

SMA 01 Teluk Meranti  : Lulus Tahun 2018 

UIN Suska Riau   : 2018 - Sekarang 

PENGALAMAN ORGANISASI  

1. Kader HMI Komisariat Super UIN Suska Riau 

2. Pengurus Bono - Institute 

3. Kader IPMKTM 

4. Pengurus HMPS AFI  


