
 

 

KONSEP AKHLAK IBN MISKAWAIH DALAM KITAB TAHDZIB  

AL-AKHLAK DAN RELEVANSINYA TERHADAP AKHLAK SANTRI 

AKHIR DI PONDOK MODERN AL JAUHAR DURI, KABUPATEN 

BENGKALIS, PROVINSI RIAU 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) Pada Program Studi Aqidah dan Filsafat Islam 

 

Oleh : 

Tri Niza 

NIM: 12130122742 
 

Pembimbing I 

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag 

 

Pembimbing II 

Khairiah, M.Ag 

 

 

 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

 SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1447 H/ 2025 M  

 

Nomor Skripsi  

226/AFI-U/SU-S1/2025 











 

i 

 

MOTTO 

 

Orang tua di rumah menanti kepulanganmu dengan hasil yang membanggakan, 

jangan kecewakan mereka, simpan keluhmu, sebab letihmu tak sebanding dengan 

perjuangan mereka menghidupimu. 

(-triniza) 

 فَإنَِّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا إنَِّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا 

 “Maka sesungguhnya bersama kesulitan ada kemudahan” 

 (QS.  Al-Insyirah : 5) 

 

“Terlambat Bukan Berarti Gagal, Cepat Bukan Berarti Hebat. Terlambat bukan 

menjadi alasan untuk menyerah, setiap orang memiliki proses yang berbeda. 

PERCAYA PROSES itu yang paling penting karena Allah telah mempersiapkan 

Hal Baik dibalik Kata Proses yang kamu anggap Rumit.” 

(Edwar Satria) 

“Ikhlas dengan takdir, Allah menaruhmu ditempatmu yang sekarang bukan karena 

kebetulan, tetapi Allah telah menentukan jalan terbaik untukmu. Allah sedang 

melatihmu untukmenjadi kuat dan hebat. Manusia yang hebat tidak dihasilkan 

melalui kemudahan, kesenangan dan kenyamanan. Tetapi, mereka dibentuk 

dengan kesukaran, tantangan dan air mata.” 

(Ustazah Halimah Alaydrus) 

 

 

 

 

 

 



 

 

ii 
 

PERSEMBAHAN 

Tiada lembar skripsi yang paling indah dalam laporan skripsi ini kecuali lembar 

persembahan, Bismillahirrahmanirrahim skripsi ini saya persembahkan untuk 

Allah SWT yang telah memberikan kemudahan dan pertolongan sehingga saya 

dapat menyelesaikan skripsi ini dengan baik. sebagai tanda bakti dan rasa 

terimakasih yang tiada terhingga, kupersembahkan karya kecil ini kepada 

Ayahanda Zipur S,Pd., M,Pd dan Ibunda Rodianis yang selalu melangitkan doa-

doa baik dan menjadikan motivasi untuk saya dalam menyelesaikan skripsi ini. 

Terimakasih sudah mengantarkan saya sampai ditempat ini, saya perembahkan 

karya tulis sederhana ini dan gelar untuk bapak dan ibu. Semoga ini menjadi 

langkah awal untuk membuat mama dan papa bahagia, karena kusadar bahwa 

selama ini aku belum bisa berbuat lebih, Terimakasih karena selalu membuatku 

termotivasi dan selalu mengingatkan rasa syukur, selalu mendoakan, selalu 

menasehati, serta meridhoiku dalam melakukan hal baik lainnya. Sebagai tanda 

cinta dan sayang, juga akan kupersembahkan karya kecil ini untuk kedua abangku 

M. Rozi Alkam dan M. Rafiq yang senantiasa ikut serta dalam memberikan 

semangat, cinta dan do’a setiap harinya. Terimakasih karena telah memberikan 

inspirasi dan dukungan dalam menyelesaikan perkuliahan ini.  

 

 

 

 



 

iii 

 

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmanirahim, 

Alhamdulillahirabbil‘alamin, segala puja dan puji syukur atas kehadirat Allah 

SWT yang telah memberi rahmat dan hidayah-Nya sehingga penulis dapat 

menyelesaikan skripsi sebagai pelengkap dari syarat untuk memperoleh gelar 

sarjana dalam Fakultas Ushuluddin yakni S.Ag (Sarjana Agama). Sholawat 

beserta salam juga senantiasa tidak lupa dihaturkan kepada baginda besar yakni 

Nabi Muhammad SAW beserta keluarga dan sahabatnya yang telah menjadi suri 

tauladan bagi umat manusia dengan mengucapkan Allahumma sholli ala 

Muhammad wa‘ala aali Muhammad. 

Tersusunnya skripsi yang berjudul Konsep Akhlak Ibn Miskawaih dalam Kitab 

Tahdzib Al-akhlak dan Relevansinya terhadap Santri Akhir Di pondok 

Modern Al-jauhar Duri Riau, Kabupaten Bengkalis, Provinsi Riau sebagai 

tugas akhir dari akademis tentu bukanlah hal yang mudah karena banyak sekali 

rintangan yang penulis hadapi. Terselesaikannya semua itu berkat bantuan, 

dorongan dan bimbingan dari banyak pihak. Oleh karena itu, penulis ingin 

menyampaikan ucapan terimakasih yang mendalam khususnya kepada : 

1. Teristimewa buat orang tua tercinta, cinta pertama dan panutanku yaitu 

Ayahanda Zipur S.Pd, M. Pd dan pintu surgaku Ibunda Radianis. 

Terimakasih banyak telah  mengusahakan semuanya untuk anak 

bungsumu yang satu ini. Mama, salah satu orang yang menjadi tempat 

keluh kesah penulis sekaligus menjadi teman curhat penulis, dan Papa 

yang selalu memberikan dukungan dan semangatnya untuk anak 

kesayangan ini. Ma, Pa, terimakasih atas doa hebat yang selalu kalian 

panjatkan untuk penulis. Semoga mama dan papa sehat selalu dan selalu 

ada dalam lindungan Allah SWT, selalu ada disetiap episode kehidupan 

penulis dan semoga kita dipertemukan di syurganya Allah SWT yaa pa, 

ma. Penulis meminta maaf belum bisa memberikan yang terbaik dan 

penulis berharap suatu saat nanti mama dan papa bisa bangga dengan anak 

bungsunya ini. 

 



 

 

iv 
 

2. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yakni Prof. Dr. 

Hj. Leny Nofianti, MS., SE., AK, CA. beserta jajarannya yang telah 

memberikan kesempatan kepada penulis untuk menimba ilmu di 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Ibunda Dr. Rina Rehayati, M. Ag selaku Dekan Fakultas Ushuluddin dan 

para wakil Dekan I, II, dan III, yaitu Bapak, Drs. H. Iskandar Arnel, MA, 

P.h.D Bapak Dr. Afrizal Nur M. Us, dan Bapak Dr. H. M Ridwan Hasbi, 

Lc., MA. atas segala kemudahan yang telah diberikan kepada jurusan 

Aqidah dan Filsafat Islam Fakultas Ushuluddin. 

4. Bapak Dr. Sukiyat, M.Ag selaku ketua jurusan dan Ibu Dr. Khairiah, 

M.Ag selaku sekretaris jurusan yang telah memberikan motivasi dan 

dorongan serta kemudahan bagi saya dalam menyelesaikan pendidikan dan 

penulisan skripsi ini, dan juga telah menjadi pemimpin yang amanah dan 

bijaksana.  

5. Pembimbing I yakni Bunda Dr. Hj. Rina Rehayat, M. Ag dan pembimbing 

II yakni Bunda Dr. Khairiah, M. Ag, Terimakasih atas saran, kritik, 

motivasi dan bimbingannya dalam penulisan skripsi ini hingga dapat 

terselesaikan dengan baik. 

6. Seluruh dosen yang telah mengajarkan materi perkuliahan. Semoga apa 

yang telah diajarkan dapat menjadi amal jariyah dunia akhirat, ilmunya 

dapat berguna untuk saat ini dan nantinya, serta senantiasa Allah balas 

semua kebaikan Bapak dan Ibu dosen.  

7. Kepada Abang kandung tercinta, terimaksih penulis ucapkan kepada 

abang pertama M. Rozi Alkam dan abang kedua M. Rafiq dan serta kakak 

tercinta Seren Yolanda Fitri yang selalu memberikan  semangat, dorongan, 

dan memberikan banyak bantuan kepada penulis dalam menyelesaikan 

karya tulis ini. 

8. Teruntuk orang yang spesial Muhammad Darhan, terimakasih banyak 

telah menjadi bagian dari perjalanan hidup penulis. Berkontribusi banyak 

dalam penulisan karya tulis ini, baik tenaga maupun waktu  kepada 

penulis. Terimakasih telah mendukung, menghibur, mendengarkan keluh 



 

 

v 
 

kesah, memberikan semangat untuk pantang menyerah dan segala hal baik 

yang diberikan  selama ini. 

9. Teruntuk Geanisha Cantika, Tetangga serasa adek kandung sendiri yang 

selalu menemani dari kecil hingga tamat pendidikan ini, memberi motivasi 

dan semangat yang luar biasa, Terimakasih sudah menjadi adek, sahabat 

yang sangat baik dan selalu ada. Terimakasih karena tidak pernah 

meninggalkan penulis sendirian, selalu menjadi garda terdepan saat 

penulis membutuhkan bantuan serta selalu mendengarkan keluh kesah 

penulis selama berada diperantauan ini. 

10. Teruntuk Zahra Kamila sahabat yang telah banyak membantu dan 

menemani setiap proses penulisan tugas akhir ini. Terimakasih karena 

sudah menjadi patner terbaik dalam proses penulisan tugas akhir mulai 

dari penusunan proposal, pengurusan berkas seminar, penelitian, persiapan 

sidang hingga pengurusan berkas wisuda. 

11. Teruntuk Afrila Dela Ofina sahabat  dari awal masuk pondok hingga akhir 

pendidikan, Terimakasih banyak telah menjadi pendengar yang baik untuk 

penulis serta menjadi orang yang selalu memberikan semangat dan 

meyakinkan penulis bahwa segala masalah yang dihadapi akan berakhir. 

Dan selalu memberi dukungan kepada penulis. 

12. Teruntuk teman maba saya Khildarus, Sundari, Zahra Kamila, Nafiza 

Ullaini, terimakasih karena telah menjadi teman semasa maba penulis 

hingga akhir kuliah ini, terimakasih sudah memberikan perjalanan hidup 

yang beragam dan  menemani lika-liku  baik buruknya semasa kuliah.  

13. Teruntuk sahabat penulis sejak Mts, yaitu Afrila Dela Ofina, Muhammad 

Hadi dan Abdullah Atami, terimakasih sudah selalu menghibur dan 

memberikan semangat  kepada penulis. 

14. Teruntuk sahabat KKN ku Indah Paraswati, Nada Sakinah dan Risma 

Jayantri, Terimakasih sudah membuktikan bahwa teman KKN tidak 

seburuk itu,  Terimakasih atas segala hal baik, dukungan yang sudah 

kalian berikan dan yang sudah menemani penulis selama proses karya tulis 

ini, Semoga kalian selalu dikelilingi orang-orang baik ya. 

 



 

 

vi 
 

 

15. Terakhir, penulis mengucapkan terimakasih kepada wanita sederhana yaitu 

diri saya sendiri yang telah bertahan hingga saat ini, di saat penulis tidak 

percaya terhadap dirinya sendiri, mampu mengendalikan diri dari berbagai 

tekanan diluar keadaan dan tak pernah memutuskan untuk menyerah 

walau sesulit apapun skripsi ini, penulis tetap ingat bahwa setiap langkah 

kecil yang telah diambil adalah bagian dari perjalanan, meskipun terasa 

sulit. Tetap menjadi manusia yang selalu mau berusaha dan tidak lelah 

mencoba sebab “skripsi yang berhasil adalah skripsi yang selesai”. 

Penulis menyadari bahwa dalam penulisan skripsi ini, banyak terdapat 

kekurangan. Oleh karena itu dengan segala kerendahan hati penulis 

mengharapkan masukan berupa kritik dan saran yang membangun dari 

berbagai pihak. Semua masukan tersebut akan penulis jadikan sebagai 

motivasi untuk brkarya lebih baik lagi dimasa yang akan datang. Akhir kata 

semoga skripsi ini dapat memberikan manfaat bagi pembacanya. Aamiin ya 

rabbal alamin. 

 

Pekanbaru, 25 Juni 2025 

  

 

 Tri Niza 

 NIM. 12130122742



 

vii 

 

DAFTAR ISI 

 
MOTTO .................................................................................................................. i 

PERSEMBAHAN .................................................................................................. ii 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... iii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ vii 

DAFTAR TABEL................................................................................................. ix 

DAFTAR GAMBAR ............................................................................................. x 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... xi 

Abstrak ................................................................................................................ xiii 

Abstract ............................................................................................................... xiv 

ص  xv .................................................................................................................... المُلخََّ

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ..................................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .................................................................................................. 4 

C. Identifikasi Masalah ............................................................................................. 5 

D. Batasan Masalah .................................................................................................. 6 

E. Rumusan Masalah ................................................................................................ 6 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .......................................................................... 6 

BAB II KERANGKA TEORITIS ....................................................................... 8 

A. Landasan Teori..................................................................................................... 8 

1. Pengertian Akhlak............................................................................................ 8 

2. Macam-macam Pembinaan Akhlak .............................................................. 10 

3. Tujuan Pembinaan Akhlak ........................................................................... 13 

4. Ruang Lingkup Pembinaan Akhlak ............................................................. 15 

5. Metode Pembinaan Akhlak ........................................................................... 16 

6. Teori Akhlak Ibn Miskawaih dalam Kitab Tahzib al-Akhlaq .................... 17 

7. Pengertian Santri Akhir dan Pondok Pesantren.......................................... 20 

B. Kajian Yang Relavan ......................................................................................... 23 

BAB III METODLOGI PENELITIAN ............................................................ 27 

A. Jenis dan Sifat Penelitian ................................................................................... 27 

B. Sumber Data ....................................................................................................... 27 

C. Lokasi dan Waktu Penelitian ............................................................................ 28 

D. Informan Penelitian ........................................................................................... 28 



 

 

viii 
 

E. Teknik pengumpulan data ................................................................................. 29 

F. Teknik Analisis Data .......................................................................................... 31 

BAB IV HASIL PENELITIAN .......................................................................... 33 

A. Gambaran Umum Lokasi Peneltian ................................................................. 33 

B. Konsep Akhlak Menurut Ibn Miskawaih dalam Kitab Tahzib al-Akhlak ..... 44 

C. Relevansi Konsep Akhlak Ibn Miskawaih terhadap Pembinaan Akhlak 

Santri Akhir Pondok Modern Al-Jauhar Duri Riau ............................................... 55 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 72 

A. Kesimpulan ......................................................................................................... 72 

B. Saran ................................................................................................................... 72 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 74 

 

  

 

 

 



 

ix 

 

 

DAFTAR TABEL  

 

Tabel 3. 1 Informan Penelitian .......................................................................... 29 

Tabel 4. 1 Jumlah Santri Akhir ......................................................................... 38 

Tabel 4. 2 Jumlah Seluruh Tenaga Pengajar ................................................... 38 

Tabel 4. 3 Jumlah Seluruh Santri ...................................................................... 39 



 

x 

 

DAFTAR GAMBAR 

 

Gambar 4. 1 Shalat Berjama’ah dan Buka Puasa bersama ........................... 57 

Gambar 4. 2 dan Gambar 4. 3 Para Santri sedang mengaji Bersama ........... 57 

Gambar 4. 4 Ustadz Membimbing Adab Para Santri ..................................... 59 

Gambar 4. 5 Pimpinan Pondok Modern Al-Jauhar Memberi Arahan dan 

Masukan Terhadap Santri Akhir ...................................................................... 59 



 

xi 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pedoman transliterasi Arab-latin dalam penulisan ini dalam peneltian ini 

menggunakan pedoman transliterasi dari keputusan Mentri Agama RI dan 

Mentri Pendidikan dan Kebudayaan RI No. 158 tahun 1987 dan No. 

054b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A. Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. Secara 

garis besar uraiannya sebagai berikut: 

 

A. Konsonan 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A. Vokal dan Panjang 

 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vocal fahah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dhommah dengan “u”, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 ب
B ظ Zh 

 ت
T ع „ 

 ث
Ts غ Gh 

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

  ء Sy ش

 Y ي Sh ص

 Dh ض
  



 

 

xii 
 

 

Vokal (a) panjang = Ȃ  misalnya قال menjadi qȃla  

Vokal (i) panjang = Ȋ misalnya قين  menjadi qȋla  

Vokal (u) panjang = Ȗ  misalnya دو menjadi dȗna 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, waw dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

 

 

 

 

B. Ta‟Marbuthah 

Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة للمدرسة menjadi al- risalah 

li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t 

yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya رحمة الله في menjadi fi 

rahmatillah. 

 

C. Kata Sandang dan Lafadh Al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

1. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan 

2. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan 

3. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya‟ lam yakun.

Diftong (aw) = misalnya قول Menjadi Qowlan 

Diftong (ay) = Misalnya خيش Menjadi khayrann 



 

xiii 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini membahas Konsep Akhlak Menurut Ibn Miskawaih dalam Kitab 

Tahdzib al-Akhlak serta Relevansinya terhadap Pembinaan Akhlak Santri Akhir di 

Pondok Modern Al-Jauhar Duri, Kabupaten Bengkalis, Riau. Ibn Miskawaih 

merupakan tokoh filsafat Islam klasik yang memandang bahwa akhlak bukanlah 

sifat bawaan, melainkan dapat dibentuk melalui latihan dan pembiasaan. Ia 

menekankan pentingnya keseimbangan jiwa dan perlunya pengarahan eksternal 

untuk membentuk akhlak yang mulia. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk 

mendeskripsikan konsep akhlak dalam pandangan Ibn Miskawaih serta 

menganalisis relevansinya dengan sistem pembinaan akhlak yang diterapkan 

kepada santri akhir di Pondok Modern Al-Jauhar. Penelitian ini menggunakan 

metode Field Research kualitatif dengan pendekatan deskriptif kualitatif. 

Pengumpulan data melalui wawancara, observasi, dan dokumentasi. Subjek 

penelitian adalah santri akhir, ustadz dan ustazah bagian pengasuhan, serta 

pimpinan pondok. Objek penelitian ini adalah pembinaan akhlak santri akhir, 

yang mencakup aspek disiplin, tanggung jawab, keteladanan, pengendalian diri, 

dan sopan santun dalam kehidupan sehari-hari santri di pondok. Konsep akhlak 

yang dibahas dalam Tahdzib al-Akhlak seperti pentingnya mujahadah (melawan 

hawa nafsu), keseimbangan jiwa (antara akal, nafsu, dan amarah), serta 

pembiasaan perbuatan baik, ditemukan secara nyata dalam proses pendidikan dan 

pengasuhan santri di Al-Jauhar. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep 

akhlak Ibn Miskawaih sangat relevan dengan sistem pembinaan yang diterapkan 

di Pondok Modern Al-Jauhar. Hal ini terlihat dari praktik pembiasaan ibadah, 

pembentukan karakter melalui keteladanan, pengawasan perilaku, dan pelatihan 

tanggung jawab yang diterapkan kepada santri akhir. Para pengasuh menggunakan 

pendekatan yang bersifat pembinaan, bukan hukuman, dan mendorong santri 

untuk membentuk akhlak secara sadar melalui pengendalian diri dan latihan jiwa. 

Dengan demikian, nilai-nilai yang terkandung dalam pemikiran akhlak Ibn 

Miskawaih dapat dijadikan acuan dalam memperkuat sistem pembinaan akhlak di 

lingkungan pesantren, khususnya bagi santri tingkat akhir yang akan menjadi 

representasi dari hasil pendidikan karakter di pondok. 

 

Kata Kunci: Akhlak, Ibn Miskawaih, Tahdzib al-Akhlak, Santri Akhir, Pondok 

Modern Al-Jauhar, Pembinaan Akhlak 

 

 

 

 







 

1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Akhlak merupakan fondasi utama dalam pembentukan kepribadian 

manusia. Dalam konteks Islam, akhlak bukan hanya sekadar tata krama, tetapi 

juga mencakup keseluruhan sikap hidup yang didasarkan pada nilai-nilai 

ketuhanan dan kemanusiaan. Kualitas akhlak individu akan menentukan baik 

buruknya perilaku serta hubungannya dengan Tuhan, sesama manusia, dan 

lingkungan. Oleh karena itu, pendidikan akhlak menjadi aspek vital dalam 

sistem pendidikan Islam, terlebih dalam lingkungan pesantren yang dikenal 

sebagai lembaga pendidikan karakter berbasis nilai-nilai keislaman. Pembinaan 

akhlak adalah proses, perbuatan, atau tindakan yang bertujuan menanamkan, 

membimbing, mengarahkan, dan mendidik nilai-nilai perilaku budi pekerti, 

perangai, serta tingkah laku yang baik dalam diri seseorang. Proses ini dilakukan 

secara sadar, terencana, terarah, dan berkelanjutan agar nilai-nilai tersebut 

menjadi bagian dari kepribadian dan kebiasaan sehari-hari.
1
 

Secara lebih spesifik, pembinaan akhlak meliputi usaha untuk 

membentuk karakter dan kepribadian manusia agar menjadi lebih baik, 

bermartabat, dan sesuai dengan norma agama maupun sosial, sehingga tercermin 

dalam perilaku dan sikap sehari-hari. Dalam konteks pendidikan Islam, 

pembinaan akhlak merupakan salah satu fokus utama, karena tujuan akhirnya 

adalah membentuk manusia yang bermoral baik, sopan, jujur, adil, serta beriman 

dan bertakwa kepada Allah SWT.
2
 Dalam sejarah pemikiran Islam ditemukan 

beberapa tokoh yang menyibukkan diri dalam masalah akhlak, seperti al-Kindi, 

al-Farabi, Ibnu Sina, al-Ghazali, Ibnu Miskawaih, dan lain sebagainya. Dari 

sekian tokoh tersebut, Ibnu Miskawaih adalah tokoh yang berjasa dalam 

                                                             

1
 Husnul Habib Khudriah dan M. Fauzi Lubis, “Problematika Pembinaan Akhlak Siswa 

di MTs Al Mahrus Mabar Hilir Medan”, Jurnal Sabilarrasyad, Vol. III No. 01 Januari-Juni 2018, 

hlm. 68. 
2
 Liza Azalia, Pembinaan Akhlak Pada Santri di Pondok Pesantren Al-Hasyimiyah 

Sumber Alam Kecamatan Air Hitam Kabupaten Lampung Barat, (Universitas Islam Negeri 2019), 

hlm. 18. 

 



2 

 

 
 

perkembangan wacana akhlak islami. Sebagai bukti atas kebesarannya, ia telah 

menulis banyak karya yang membahas masalah akhlak, diantaranya: Tahdzib Al-

Akhlak, Thaharah al-hubs, al-fauz al- akbar, kitab al-sa’adah dan lain 

sebagainya.  Dari sekian banyak kitab yang ditulis ibnu miskawaih, kitab yang 

paling terkenal dalam bidang filsafat akhlak adalah Tahdzib Al-Akhlak. 
3
 

Didalam Kitab Tahdzib Al-Akhlak, Ibnu miskawaih berpendapat bahwa 

akhlak bertumpu pada dua kata kunci yaitu sikap mental dan perilaku spontan 

dapat dibentuk sejak dini. Ibnu miskawaih tidak menganggap bahwa akhlak 

selalu diwarisi dari darah dan keturunan sehingga bertahan lama, melainkan 

akhlak dapat dilatih dan dipengaruhi oleh berbagai faktor baik di lingkungan 

maupun pendidikan disekitarnya. Artinya akhlak dapat berubah dengan cara 

dirubah sebagai mana karakter.
4
  Hal ini sesuai dengan tugas Nabi diutus ke 

muka bumi ini sebagai penyempurna akhlak. Bahkan, banyak tindakan kriminal 

yang dilakukan antar pelajar bahkan pemuda karena pembinaaan budi pekerti 

dan akhlak pada siswa yang kurang berhasil. Pada kehidupan berbangsa dan 

bermasyarakat masa kini serta masa depan akan menampung masalah yang 

sangat besar karena gagalnya pembinaan akhlak dan budi pekerti.
5
 

Dan sebagaimana dalam firman Allah Swt :  

Sebagaimana dalam firman Allah Swt pada Q.S Al-Ahzab ayat 21: 

(33) yang berbunyi:  

َ وَالْيوَْمَ  ِ اسُْوَةٌ حَسَنةٌَ لِّمَنْ كَانَ يرَْجُوا اٰللهه
قدَْ كَانَ لكَُمْ فيِْ رَسُوْلِ اٰللهه

َ كَثِيرًْا  
خِرَ وَذَكَرَ اٰللهه    الْْه

Artinya : “Sesungguhnya telah ada pada diri Rasulullah itu suri 

teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang-orang yang mengharap 

(rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia banyak menyebut 

nama Allah”. (Q.S. Al-Ahzab ayat : 21)
6
 

                                                             
3
 Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam: Seri Kajian Filsafat 

Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2000), hlm. 6. 
4 Dr. H. Supriyanto, Lc., M.S.I, Filsafat Akhlak Ibnu Miskawaih,  (CV.Rizquna, Jawa 

Tengah Mei 2022), hlm. 23-24. 
5
 Asmaran As, Pengantar Studi Akhlaq, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1994) hlm. 

3. 
6
 Al-Qur’an Surah Al-Ahzab ayat 21 



3 

 

 
 

Ayat ini jelas memerintahkan kepada kita agar mencontoh rasulullah 

dalam segala hal karena dalam diri rasulullah itu ada suri tauladan yang baik. 

Nabi n menyempurnakan akhlak. Nabi muhammad saw tidak pernah buruk 

dalam ucapan maupun perbuatan, bahkan Nabi Muhammad adalah orang yang 

paling jauh dari keburukan dalam berbicara atau perbuatannya. Oleh karena itu, 

sebaik- baik teladan adalah Nabi Muhammad SAW. Melihat pembahasan Ibn 

Miskawaih yang mendalam mengenai akhlak dalam kitab Tahzib al-Akhlaq, 

penulis merasa penting untuk menelaah lebih lanjut isi dan nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya. Terlebih lagi, saat ini pendidikan di Indonesia sedang 

menekankan pentingnya pembentukan karakter dan akhlak mulia, sehingga 

pemikiran Ibn Miskawaih dinilai relevan untuk dijadikan sebagai landasan 

dalam memperkuat pendidikan akhlak, khususnya bagi kalangan santri. 

Pondok Modern al-Jauhar memiliki Visi sendiri yaitu sebagai lembaga 

pendidikan pencetak kader-kader pemimpin umat, menjadi tempat thalabul ‘ilmi 

dan menjadi sumber pengetahuan Islam, bahasa al-Qur’an dan ilmu pengetahuan 

umum, dengan berjiwa pesantren.
7
 Santri akhir adalah santri yang akan 

melangkah atau melanjutkan pendidikan yang lebih tinggi ke perguruan tinggi 

yang sudah mendapatkan ilmu pendidikan agama di Pondok Modern al-Jauhar 

Duri. Santri yang tinggal di asrama khususnya santri akhir Pondok Modern al-

Jauhar Duri Riau yang merupakan fokus pada dua peraturan, yaitu peraturan 

madrasah dan peraturan pesantren, dan peraturan ini juga berlaku bagi seluruh 

Santri Pondok Modern al-Jauhar Duri Riau. Peraturan-peraturan tersebut 

berfungsi sebagai batasan dan pelindung bagi santri dalam mengarahkan 

perilaku mereka sehari-hari. Keberhasilan dalam pembinaan akhlak juga sangat 

dipengaruhi oleh adanya kolaborasi yang baik dari pihak Pondok Pesantren, 

khususnya peran pembina asrama atau bagian kesantrian yang secara langsung 

mendampingi santri di lingkungan tempat tinggal mereka. 

 

                                                             
7
 Abdullah, M. Amin, Pendidikan Agama dan Pendidikan Nilai: Mengembangkan Visi 

Pendidikan Islam Integralistik, (Yogyakarta: LKiS, 2012), hlm. 86 

 



4 

 

 
 

Penelitian ini fokus pada pembinaan akhlak terhadap santri akhir Pondok 

Modern al-Jauhar Duri Riau dalam kitab Tahdzib al-Akhlak karya Ibnu 

Miskawaih, karena berdasarkan hasil penelitian di Pondok Modern al-Jauhar 

terdapat santri akhir yang kurangnya menaati peraturan atau melanggar 

peraturan seperti: cabut dari pondok, tidak ikut shalat berjama’ah, kurangnya 

menjaga kebersihan dan malas melaksanakan kewajiban belajar. Dari 

permasalahan santri diatas sangat bertolak belakang dengan isi kitab Tahdzib al-

Akhlak karya Ibnu Miskawaih, karena didalam kitab tersebut, mengajarkan 

tentang akhlakul karimah. Dengan adanya Pondok Modern al-Jauhar Duri, 

Kabupaten Bengkalis, Provinsi Riau, didambakan dan menjadi aspirasi bagi 

pengasuh pondok, orang tua santri dan sebagai acuan nyata agar menjadi umat 

Islam yang kaffah berakhlakul karimah memahami Islam secara utuh. Atas dasar 

tersebut, penulis ingin mengetahui bagaimana kebiasaan pembina atau pengasuh 

pondok dalam penerapan akhlak terhadap santri akhir Pondok Modern Al-Jauhar 

Duri, Kabupaten Bengkalis, provinsi Riau.  

Berdasarkan permasalahan diatas, maka peneliti tertarik untuk meneliti 

dengan judul: “Konsep Akhlak Ibn Miskawaih dalam Kitab Tahdzib Al-

akhlak dan Relevansinya terhadap Santri Akhir Di pondok Modern Al-

jauhar Duri Riau, Kabupaten Bengkalis, Provinsi Riau”. 

B. Penegasan Istilah  

Untuk menghindari kesalahan dalam memahami pengertian dan guna 

untuk menjelaskan makna yang terkandung dalam istilah pada judul, maka 

penulis perlu memberikan penegasan istilah sebagai berikut: 

1. Kitab Tahzib al-Akhlak 

Kitab Tahzib al-Akhlak berisikan tujuh bab, pertama dimulai dengan 

membahas mengenai jiwa, kerena jiwa merupakan pusat tempat timbulnya 

akhlak, bab kedua membahas tentang akhlak, di bab ini Ibn Miskawaih 

memulainya dengan penegasan defenisi dari akhlak itu sendiri, kemudian 

ada pembahasan tentang fitrah manusia, bab ketiga membahas bagian utama 

dari akhlak yakni kebaikan dan keburukan serta kebahagiaan, bab keempat 



5 

 

 
 

membahas tentang keutamaan yang membuat masalah keadilan, bab kelima 

berbicara mengenai cinta dan persahabatan, dua bab terakhir membahas 

tentang kesehatan jiwa dan penyembuhan penyakit jiwa, dan lain 

sebagainya.
8
 

2. Santri Akhir 

Santri Akhir adalah santri tingkat akhir yang sedang menempuh 

jenjang pendidikan terakhir di Pondok Modern Al Jauhar, yang biasanya 

sudah melalui berbagai proses pembinaan dan dinilai lebih matang dalam 

aspek akhlak maupun keilmuan.9 Mereka juga sering dipercaya untuk 

menjadi teladan bagi santri junior dan berperan aktif dalam kegiatan 

kepemimpinan serta pengembangan pesantren. 

 

C. Identifikasi Masalah 

Adapun masalah yang dapat diidentifikasi dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut: 

1. Masih terdapat santri akhir di Pondok Modern Al-Jauhar yang melakukan 

pelanggaran terhadap aturan pondok, seperti meninggalkan shalat 

berjamaah, kurang menjaga kebersihan, dan lalai dalam tanggung jawab, 

yang menunjukkan lemahnya pembinaan akhlak. 

2. Meskipun konsep akhlak menurut Ibn Miskawaih memiliki kedalaman 

nilai filosofis dan relevansi dengan pendidikan akhlak, namun belum 

banyak kajian yang menghubungkan secara langsung pemikiran beliau 

dengan praktik pembinaan akhlak santri di lingkungan pesantren. 

3. Kurangnya pemahaman yang menyeluruh di kalangan pendidik dan santri 

terhadap prinsip-prinsip pembentukan akhlak dalam Tahdzib al-Akhlak, 

                                                             
8
 Ridwan dan Nur Aisyah,” Konsep Pemikiran Akhlak Pemikiran Ibn Miskawaih dalam 

kitab Tahzib al-Akhlak”, Jurnal Bashrah Vol. 2 No.1, April 2022, hlm. 74. 
9
 Wiwin Fitriyah, Abd Hamid Wahid, Chusnul Muali, “Eksistensi Pesantren Dalam 

Pembentuan Kepribadian Santri”, Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu Pendidikan, Vol. 6 No. 2, 

November 2018, hlm. 168. 



6 

 

 
 

seperti pembiasaan, keteladanan, dan mujahadah, padahal nilai-nilai 

tersebut sangat potensial diterapkan dalam sistem pendidikan pesantren. 

4. Perlu adanya analisis yang lebih mendalam mengenai sejauh mana nilai-

nilai akhlak Ibn Miskawaih diterapkan dan dirasakan oleh santri akhir 

dalam kehidupan sehari-hari di pondok. 

D. Batasan Masalah 

1. Penelitian ini hanya membahas konsep akhlak yang terdapat dalam kitab 

Tahzib al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih, tanpa membahas seluruh pemikiran 

filsafat beliau secara menyeluruh. 

2. Objek kajian lapangan dibatasi pada santri akhir di Pondok Modern Al 

Jauhar Duri, sehingga tidak mencakup santri dari tingkat lain. 

3. Fokus penelitian ini adalah pada relevansi konsep akhlak Ibn Miskawaih 

terhadap pembinaan akhlak santri akhir di Pondok Modern al Jauhar, 

sehingga tidak mencakup seluruh santri dari jenjang atau tingkat lainnya. 

E. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana konsep akhlak menurut Ibn Miskawaih dalam kitab Tahzib al-

Akhlak ? 

2. Bagaimana relevansi konsep akhlak Ibn Miskawaih terhadap pembinaan 

akhlak santri akhir Pondok Modern al-Jauhar ? 

 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Berdasarkan pertanyaan penelitian di atas, maka tujuan penelitian ini yaitu: 

a. Untuk mendeskripsikan konsep akhlak menurut Ibn Miskawaih dalam 

kitab Tahzib al-Akhlaq 

b. Untuk menganalisis relevansi konsep akhlak Ibn Miskawaih terhadap 

pembinaan akhlak santri akhir di Pondok Modern Al Jauhar. 



7 

 

 
 

2. Manfaat Penelitian 

Hasil dari penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi yang 

bermanfaat yaitu: 

a. Manfaat Teoritis 

Diharapkan hasil penelitian ini dapat memberikan kontribusi 

dalam memperluas wawasan ilmu komunikasi serta memperdalam 

pemahaman keislaman, khususnya terkait dengan pembinaan akhlak 

dalam konteks keagamaan. Penelitian ini juga dapat menjadi rujukan 

ilmiah mengenai pemikiran akhlak Ibn Miskawaih serta kontribusinya 

dalam pengembangan konsep pendidikan karakter dalam Islam. 

b. Manfaat Praktis 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi bagi 

pengelola dan pendidik di Pondok Modern al Jauhar dalam memahami 

dan menerapkan nilai-nilai akhlak berdasarkan pemikiran klasik yang 

rasional dan sistematis. Hasil penelitian ini juga dapat menjadi acuan 

dalam memperkuat program pembinaan akhlak santri, khususnya 

santri tingkat akhir. Dan hasil dari penelitian ini diharapkan dapat 

menambah wawasan, Sebagai referensi informasi bagi peneliti 

selanjutnya yang ingin menelusuri lebih dalam mengenai strategi dan 

pendekatan dalam pembinaan akhlak.



 

8 

 

BAB II  

KERANGKA TEORITIS 

A.  Landasan Teori 

1. Pengertian Akhlak 

Akhlak berasal dari bahasa Arab jama’ dari bentuk mufradatnya 

“khuluqun” yang berari budi pekerti, perangai, tingkah laku dan tabiat. 

Sedangkan menurut istilah adalah pengetahuan yang menjelaskan tentang 

baik dan buruk (benar dan salah), mengatur pergaulan manusia, dan 

menentukan tujuan akhir dari usaha dan pekerjaannya. Akhlak pada dasarnya 

melekat dalam diri seseorang, bersatu dengan perilaku atau perbuatan. Jika 

perilaku yang melekat itu buruk, maka disebut akhlak yang buruk atau akhlak 

mazmumah. Sebaliknya, apabila perilaku tersebut baik disebut akhlak 

mahmudah.
10

 Pengertian diatas menunjukan bahwa akhlak adalah kebiasaan 

atau sikap yang mendalam dalam jiwa manusia dimana timbul perbuatan 

dengan mudah dan gampang tanpa mempertimbangkan terlebih dahulu yang 

dilakukan berulang-ulang hingga menjadi kebiasaan dan perbuatan itu bisa 

mengarah pada perbuatan yang baik atau buruk. 

Dasar dari akhlak adalah al-Qur’an dan Hadits yang merupakan 

landasan pokok manusia sebagaimana firman Allah SWT dalam Qur’an Surat 

Al-Ahzab ayat 21
11

: (33) yang berbunyi: 

َ قدَْ كَانَ لكَُمْ فيِْ رَسُوْلِ  ِ اسُْوَةٌ حَسَنةٌَ لِّمَنْ كَانَ يرَْجُوا اٰللهه
اٰللهه

َ كَثِيرًْا
خِرَ وَذَكَرَ اٰللهه   وَالْيوَْمَ الْْه

Artinya: “Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri 

teladan yang baik bagimu (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) 

Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan Dia banyak menyebut Allah”. 

 

 

                                                             
10

 Syarifah Habibah, “Akhlak dan Etika Dalam Islam”, Jurnal Pesona Dasar, Vol. 1, No. 

4 Oktober 2015, hlm. 73. 
11

 Al-Qur’an Surat Al-ahzab Ayat 21. 

 



9 

 

 
 

Ayat tersebut menegaskan bahwa Rasulullah adalah teladan dalam 

akhlak mulia yang patut dijadikan panutan oleh umat Islam sebagai wujud 

nyata dari ketaatan terhadap ajaran yang beliau sampaikan. Penegasan ini 

juga terdapat dalam Al-Qur’an Surat Al-Qalam ayat 4 
12

(68) yang berbunyi: 

  يم  ظِ عَ  ق  لُ خُ  ىلىعَ لَ  كَ ن  اِ وَ 

Artinya: “Dan Sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang 

agung”. 

Akhlak mulia di sisi Allah SWT merupakan bentuk kemuliaan yang 

tinggi dan akan mendapatkan ganjaran dari-Nya, menjadi bagian dari penentu 

dalam timbangan amal seseorang. Beberapa ayat yang telah disebutkan 

memuat perintah untuk berakhlak mulia, yang secara tidak langsung juga 

mengandung anjuran untuk mempelajari ilmu akhlak, agar mampu 

membedakan antara perilaku yang baik dan buruk. Secara terminologi, 

pengertian akhlak telah banyak dikemukakan oleh para ulama, dengan ragam 

pandangan dan penjelasan mengenai makna akhlak itu sendiri. 

a. al-Ghazali: Menurut al-Ghazali, akhlak bukanlah sekadar kekuatan atau 

pengetahuan (ma’rifah) yang mendalam, melainkan lebih tepat dipahami 

sebagai hal atau suatu kondisi jiwa yang menetap. Akhlak merupakan 

bentuk keadaan batin yang melekat dalam jiwa, yang darinya akan 

muncul kecenderungan untuk bertindak, baik dalam bentuk menahan diri 

maupun memberi. Dengan demikian, akhlak dapat diartikan sebagai sifat 

batiniah yang membentuk pola perilaku seseorang secara spontan tanpa 

perlu dipikirkan terlebih dahulu.
13

 

b. Ahmad Amin: Akhlak adalah kehendak yang di biasakan. 

c. Ibn Maskawaih: Akhlak adalah keadaan jiwa yang mengajaknya untuk 

melakukan perbuatan-perbuatan tanpa memerlukan pertimbangan 

pemikiran. 

                                                             
12

 Al-Qur’an Surat Al-Qolam Ayat 4. 
13

 Muhammad Amin Tarom, “Pendidikan Akhlak Menurut Imam Al-ghazali”, Jurnal 

Pendidikan Profesi Guru Agama Islam: Vol. 1, No. 2, 2021,  hlm. 3. 



10 

 

 
 

d. Abd. Hamid Yunus: Akhlak ialah sifat-sifat manusia yang terdidik.
14

 

Berdasarkan definisi-definisi pembinaan dan akhlak di atas maka yang 

dimaksud pembinaan akhlak adalah suatu usaha yang dilakukan dengan 

sadar, terencana dan konsisten dalam pembentukan akhlak mulia dengan 

membimbing, mengarahkan dan mengembangkan pengetahuan, kecakapan 

dan pengamalan ajaran Islam kepada santri akhir Pondok Modern Al-Jauhar 

Duri, Kecamatan Mandau, Kabupaten Bengkalis, Provinsi Riau, sehingga 

mereka mengerti, memahami dan menerapkannya dalam kehidupan 

keseharian sesuai dengan ajaran agama Islam. 

2. Macam-macam Pembinaan Akhlak 

Pembinaan akhlak secara umum dibagi menjadi dua jenis, yaitu 

akhlak terpuji yang dikenal dengan istilah akhlak mahmudah, dan akhlak 

tercela yang disebut akhlak mazmumah. 

a.  Akhlak Terpuji (akhlak mahmudah) 

Akhlak terpuji merupakan sikap atau perilaku yang baik, disukai 

baik secara individu maupun sosial, serta selaras dengan nilai-nilai yang 

bersumber dari ajaran Allah SWT. Beberapa contoh dari akhlak 

mahmudah antara lain adalah:
15

 

1) Ikhlas, Ikhlas menurut bahasa adalah suci, bersih, murni, atau tidak 

tercampur dengan apapun. Sedangkan menurut istilah adalah 

mengerjakan perbuatan (ibadah atau amal lainnya) semata-mata 

mengharapkan ridho Allah SWT. 

2) Secara etimologis, kata amanah berasal dari bahasa Arab yang berarti 

al-wafā’ (menepati) dan wadi‘ah (titipan). Dalam pengertian istilah, 

amanah adalah sikap bertanggung jawab dalam menunaikan apa yang 

telah dipercayakan kepadanya, baik dalam bentuk tugas, janji, maupun 

titipan.  

                                                             
14

 Dr. Suhayib, Buku Studi Akhlak, (Peknbaru: UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2016), 

hlm. 8. 
15

 Melianna Sari, Akhlak Mahmudah dan Akhlak Mazmumah, (Pendidikan Agma Islam: 

STAI NIDA EL-ADABI 2022), hlm. 3-5. 

 



11 

 

 
 

3) Kata adil berasal dari istilah Arab al-‘Adl, yang secara harfiah berarti 

menempatkan sesuatu pada tempat yang semestinya. Keadilan 

memiliki peranan penting dalam menciptakan ketenangan, kedamaian, 

keharmonisan sosial, dan kesejahteraan masyarakat. Sebaliknya, 

ketidakadilan dapat memicu ketidakpercayaan, kebencian, 

permusuhan, bahkan konflik sosial. Al-Qur’an secara tegas 

memerintahkan umat Islam untuk berlaku adil dalam segala aspek 

kehidupan.  

4) Tawakkal secara hakikat berarti menyerahkan segala urusan kepada 

Allah ‘Azza wa Jalla, sambil tetap menghindari usaha yang keliru 

serta terus berpegang pada aturan dan hukum yang berlaku. Tawakkal 

mencerminkan keteguhan hati seorang hamba yang sepenuhnya 

menggantungkan harapannya hanya kepada Allah SWT, tanpa 

meninggalkan usaha yang benar.  

b. Akhlak Tercela (akhlak mazmumah) 

Akhlak mazmumah adalah perilaku yang tercermin melalui 

ucapan, sikap, dan tindakan yang buruk. Akhlak tidak baik dapat dilihat 

dari tingkah laku perbuatan tidak sombong, tidak sopan, dan gerak gerik 

yang tidak menyenangkan. Macam-macam akhlak mazmumah yaitu: 

1) Penyakit Hati Antara Lain Disebabkan Karena Ada Perasaan Iri 

Iri adalah sikap kurang senang melihat orang lain mendapat 

kebaikan atau keberuntungan. Sikap ini kemudian menimbulkan 

prilaku yang tidak baik terhadap orang lain, misalnya sikap tidak 

senang, sikap tidak ramah terhadap orang yang kepadanya kita iri 

atau menyebarkan isu-isu yang tidak baik. Jika perasaan ini 

dibiarkan tumbuh didalam hati, maka akan muncul perselisihan, 

permusuhan, pertengkaran, bahkan sampai pembunuhan, seperti 

yang terjadi pada kisah Qabil dan Habil.
16

 

2) Penyakit Hati Disebabkan Karena Perasaan Dengki 

                                                             
16

 Mustofa, A., & Kurniasari, F. E. “Konsep Akhlak Mahmudah Dan Madzmumah 

Perspektif Hafidz Hasan Al- Mas’Udi Dalam Kitab Taysir Al-Khallaq”, Jurnal Ilmuna, Vol. 2 No. 

1 Maret 2020, hlm. 49-52. 



12 

 

 
 

Dengki adalah perasaan tidak senang ketika orang lain 

memperoleh kenikmatan, disertai keinginan agar nikmat tersebut 

segera hilang atau berpindah kepadanya. Selain itu, orang yang 

dengki akan merasa puas ketika melihat orang lain tertimpa musibah. 

Sifat ini berkaitan erat dengan iri hati, namun dengki sudah 

berkembang menjadi tindakan nyata, seperti kemarahan, 

permusuhan, mencela, hingga merusak reputasi orang lain.  

3) Hasud 

Hasud merupakan sikap suka memprovokasi dan mengadu 

domba sesama manusia. Perilaku ini tergolong perbuatan tercela 

karena dapat mencemarkan nama baik seseorang, merendahkan 

martabatnya, serta menyebarluaskan keburukan yang seharusnya 

tidak diungkap. Sifat iri, dengki, dan hasud merupakan penyakit hati 

yang saling berkaitan. Iri muncul sebagai rasa tidak suka terhadap 

keberuntungan orang lain. Jika tidak segera diatasi, iri akan 

berkembang menjadi dengki. Dan apabila kedengkian terus 

dipelihara, maka akan menjelma menjadi hasud yang lebih 

berbahaya.
17

 

4) Ghibah dan Namimah 

Ghibah, dalam istilah sehari-hari dikenal sebagai mengumpat 

atau membicarakan orang lain di belakangnya. Ghibah berarti 

menyebut sesuatu yang tidak disukai oleh orang yang dibicarakan, 

walaupun hal tersebut benar adanya. Umumnya, perilaku ini dipicu 

oleh rasa dengki, keinginan mencari muka, atau sekadar olok-olok 

dengan tujuan merendahkan atau menjatuhkan martabat orang lain. 

Sementara itu, namimah atau adu domba adalah perbuatan 

menyampaikan ucapan seseorang kepada pihak lain dengan maksud 

menimbulkan konflik atau merusak hubungan baik di antara mereka. 

Tindakan ini termasuk dalam penyakit hati yang berbahaya, 

sebagaimana halnya dendam, membuka aib orang lain, serta 

                                                             
17

 Qodariyah, S. L, “Akhlak Dalam Perspektif Al Quran (Kajian Terhadap Tafsir Al-

Maragi Karya Ahmad Mustafa al-Maragi)”, Jurnal Al-Fath, Vol. 11 No. 2, hlm. 145. 



13 

 

 
 

kebiasaan menyebar keburukan. Semua perilaku tersebut dapat 

menjerumuskan pelakunya ke dalam sikap su’uzan (berprasangka 

buruk) dan gemar mencari-cari kesalahan orang lain, yang jelas 

dilarang dalam ajaran Islam.
18

 

c. Tujuan Pembinaan Akhlak  

Tujuan pembinaan akhlak adalah mencapai kebahagian hidup umat 

manusia dalam kehidupannya, baik di dunia maupun akhirat. Akhlak yang 

mulia sangat ditekankan karena akan membawa kebahagiaan bagi individu, 

juga sekaligus membawa kebahagiaan masyarakat pada umumnya. Dengan 

kata lain bahwa akhlak utama yang ditampilkan seseorang, tujuannya adalah 

untuk mendapatkan kebahagiaan di dunia dan di akhirat. Tujuan pendidikan 

Islam adalah pembentukan akhlak. Ibnu Maskawaih merumuskan tujuan 

pembinaan akhlak yaitu terwujudnya sikap batin yang mampu mendorong 

secara spontan untuk melahirkan semua perbuatan yang bernilai baik, 

sehingga mencapai kesempurnaan dan memperoleh kebahagiaan sejati dan 

sempura dalam arti yang sempurna. Tujuan pembinaan akhlak bersifat 

menyeluruh yakni mencakup kebahagiaan hidup manusia dalam arti yang 

seluas-luasnya.
19

  

Allah Swt menggambarkan dalam al quran tentang janji-Nya terhadap 

orang yang senantiasa berakhlak baik, diantaranya QS. an-Nahl ayat 97 
20

(16) 

yang berbunyi: 

وةً  ى وَهوَُ مُؤْمِنٌ فلَنَحُْييِنَ هٗ حَيه نْ ذَكَر  اوَْ انُْثه مَنْ عَمِلَ صَالحًِا مِّ

كَانوُْا يعَْمَلوُْنَ طَيِّبةًًَۚ وَلنَجَْزِينَ همُْ اجَْرَهمُْ باِحَْسَنِ مَا   

Artinya: “Barang siapa yang mengerjakan amal saleh, baik 

laki-laki maupun perempuan dalam keadaan beriman, maka 

sesungguhnya akan Kami berikan kepadanya kehidupan yang baik, 

                                                             
18

 Martan, M. “Konsep Akhlak dan Metode Pembelajarannya dalam Pendidikan Islam” 

Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman April 2020, Vol. 10, No. 1, hlm. 58-

75. 
19

 Husnul Habib Khudriah dan M. Fauzi Lubis, “Problematika Pembinaan Akhlak Siswa 

di Mts Al-Mahrus Mabar Hilir Medan”, Jurnal Sabillarasyad Vol. 11 No. 1 Januari- Juni 2018, 

hlm. 69. 
20

 Al-Qur’an Surat an-Nahl Ayat 97. 



14 

 

 
 

dan sesungguhnya akan Kami beri balasan kepada mereka dengan 

pahala yang lebih baik dari apa yang telah mereka kerjakan”. (QS. An-

Nahl: 97) 

 

Orang yang selalu melaksanakan akhlak baik, mereka akan senantiasa 

memperoleh kehidupan yang baik, mendapatkan pahala yang berlipat ganda 

diakhirat dan akan dimasukkan kedalam surga. Dengan demikian orang yang 

berakhlak mulia akan mendapatkan keberuntungan hidup di dunia dan 

akhirat.
21

 

Sebagaimana firman Allah SWT dalam Qur’an Surat Al-Isra’ ayat 7 

(17) yang berbunyi: 

خِرَةِ  انِْ احَْسَنْتمُْ احَْسَنْتمُْ لِْنَْفسُِكُمْ  وَانِْ اسََأتْمُْ فلَهَاَ  فاَذَِا جَاۤءَ وَعْدُ الْْه

ليِتُبَِّرُوْا  ة  و  لَ مَر   ـوُْا وُجُوْهكَُمْ وَلِيدَْخُلوُا الْمَسْجِدَ كَمَا دَخَلوُْهُ اوَ 
 لِيسَٗۤ

  مَا عَلوَْا تتَْبِيرًْا

Artinya: “Jika kamu berbuat baik (berarti) kamu berbuat baik 

bagi dirimu sendiri dan jika kamu berbuat jahat, Maka (kejahatan) itu 

bagi dirimu sendiri, dan apabila datang saat hukuman bagi (kejahatan) 

yang kedua, (kami datangkan orangorang lain) untuk menyuramkan 

muka-muka kamu dan mereka masuk ke dalam mesjid, sebagaimana 

musuh-musuhmu memasukinya pada kali pertama dan untuk 

membinasakan sehabis-habisnya apa saja yang mereka kuasai”.
22

 

Ayat tersebut mengandung pengertian bahwa segala perbuatan 

manusia, baik maupun buruk, akan kembali kepada dirinya sendiri. Jika 

seseorang melakukan kebaikan, maka ia akan memperoleh balasan yang baik 

pula. Sebaliknya, apabila ia melakukan kejahatan, maka balasan buruk akan 

menimpanya. Oleh karena itu, akhlak memiliki peran penting dalam 

kehidupan sehari-hari, khususnya dalam interaksi sosial. Maka dari itu, 

pembelajaran akidah akhlak sangatlah penting, terutama bagi para pelajar di 

lingkungan sekolah.
23

 

                                                             
21

 Ibid., hlm. 70. 
22

 Al-qur’an Surat Al-isra’ ayat 7. 
23

 Wiwin Fitriyah, Abd Hamid Wahid, and Chusnul Muali, “Eksistensi Pesantren Dalam 

Pembentukan Kepribadian Santri”, Jurnal Palapa 6, no. 2 2018, hlm. 73. 



15 

 

 
 

d. Ruang Lingkup Pembinaan Akhlak 

Ruang lingkup pembinaan akhlak mencakup dua aspek utama, yaitu 

akhlak kepada Allah sebagai Sang Pencipta, dan akhlak kepada makhluk. 

Akhlak kepada makhluk sendiri terbagi menjadi dua bagian, yakni akhlak 

terhadap sesama manusia dan akhlak terhadap makhluk selain manusia. Ada 

beberapa ruang lingkup pembinaan akhlak dalam islam yaitu: 

a. Akhlak Terhadap Allah Swt 

1) Beribadah kepada Allah Swt. Hubungan manusia dengan Allah Swt 

diwujudkan dalam bentuk ritualitas peribadatan seperti ahalat, puasa, 

zakat dan haji. 

2) Mencintai Allah Swt di atas segalanya. Mencintai Allah Swt 

melebihi cinta kepada apa dan siapa pun dengan jalan melaksanakan 

segala perintah dan menjauhi larangannya. 

3) Berdzikir kepada Allah Swt. Mengingatkan Allah Swt dalam 

berbagai situasi (lapang, sempit, senang, susah) merupakan salah 

satu wujud akhlak manusia kepadanya. 

4) Berdoa, tawaddu’ dan tawakkal. Berdoa atau memohon kepada 

Allah Swt sesuai dengan hajat harus dilakukan dengan cara sebaik 

mungkin, penuh keikhlasan, penuh keyakinan bahwa doanya akan 

dikabulkan Allah Swt. 

b. Akhlak Terhadap Makhluk 

Manusia sebagai makhluk sosial tidak dapat hidup sendiri, 

manusia perlu berinteraksi dengan sesamanya dengan akhlak yang baik. 

Di antara akhlak terhadap sesama yaitu: 

1) Akhlak terhadap Rasulullah Saw. Mencintai Rasulullah secara tulus 

dengan mengikuti semua sunnahnya. 

2) Akhlak terhadap orang tua. Mencintai mereka melebihi cintanya 

kepafa kerabat lainnya. 

3) Akhlak terhadap masyarakat. Memuliakan tamu, menghormati nilai 

dan norma yang berlaku, menaati putusan atau peraturan yang telah 



16 

 

 
 

diambil, bermusyawarah dalam segala urusan untuk kepentingan 

bersama. 

4) Akhlak terhadap lingkungan hidup. Memelihara kelestarian 

lingkungan, memanfaatkan dan menjaga alam terutama hewani, 

nabati, fauna dan flora, yang ke semuanya diciptakan Allah Swt 

untuk kepentingan manusia dan makhluk-makhluk lainnya. 

e. Metode Pembinaan Akhlak 

Akhlak tidak cukup dipelajari, tanpa adanya upaya untuk membentuk 

pribadi yang ber-akhlaq al-karimah, dalam konteks akhlak, perilaku 

seseorang akan menjadi jika diusahakan pembentukannya. Usaha tersebut 

dapat ditempuh dengan belajar dan berlatih melakukan prilaku akhlak yang 

mulia. Berikut ini proses pembentukan pembinaanp akhlak pada diri manusia. 

a. Qudwah atau Uswah (Keteladanan) 

Metode ini kerap dimanfaatkan untuk menanamkan nilai-nilai 

Islam dalam diri anak. Anak-anak maupun peserta didik cenderung 

meniru perilaku orangtua dan guru yang memberikan contoh perbuatan 

baik. Keteladanan tersebut memiliki peran penting dalam membentuk 

dan mengembangkan pola perilaku mereka.
24

 

b. Ta’lim (Pengajar) 

Dengan menanamkan sikap keteladanan, seseorang dapat 

membentuk kepribadian yang baik. Dalam menyampaikan nilai-nilai 

kebaikan, tidak dibutuhkan cara yang mengandalkan kekuasaan ataupun 

tindakan kekerasan. 

c.  Ta’wid (Pembiasaan) 

Pembiasaan merupakan hal yang penting dalam membentuk 

kepribadian yang berakhlak. Tujuan dari pembiasaan ini adalah 

menanamkan perilaku baik pada anak melalui rutinitas yang positif dan 

berulang. Hal ini sejalan dengan firman Allah SWT dalam Surah Al-

Baqarah ayat 183 yang berbunyi: 

                                                             
24

 Sitopul, H. 2016. “Metode Keteladanan dan Pembiasaan pada Pembentukan Nilai-Nilai 

Dan Pembentukan Sikap Pada Anak”, Jurnal Darul ‘ilmi Vol.4 No.1 Januari, hlm. 60. 



17 

 

 
 

ياَمُ كَمَا كُتبَِ عَلىَ ال ذِيْنَ  مَنوُْا كُتبَِ عَليَْكُمُ الصِّ ٰٓايَُّهاَ ال ذِيْنَ اه يه

 مِنْ قبَْلِكُمْ لعََل كُمْ تتَ قوُْنََۙ 

 

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, diwajibkan atas kamu 

berpuasa sebagaimana diwajibkan atas orang-orang sebelum kamu 

agar kamu bertakwa”. 

 

d. Targhib atau Reward (Pemberiaan Hadiah)  

Memberikan dorongan semangat, seperti pujian atau pemberian 

hadiah, dapat menjadi bentuk latihan positif yang mendukung proses 

pembentukan akhlak. 

e. Tarhib atau Punishment (Pemberian Ancaman/Hukuman)  

Dalam proses pembentukan akhlak, terkadang diperlukan adanya 

bentuk ancaman atau peringatan agar anak tidak bersikap sembarangan. 

Cara ini bertujuan untuk menimbulkan rasa enggan dalam diri anak 

ketika hendak melanggar suatu norma, terutama jika sanksi yang 

diberikan bersifat tegas atau cukup berat. 

f. Teori Akhlak Ibn Miskawaih dalam Kitab Tahzib al-Akhlaq 

Ibnu Miskawaih mengembangkan konsep akhlak dalam karyanya 

Tahzib al-Akhlaq, yang menyatakan bahwa akhlak baik dapat dibentuk 

melalui pembiasaan yang dilakukan secara terus-menerus. Miskawaih 

menyarankan pembentukan akhlak berdasarkan keseimbangan antara tiga 

kekuatan utama dalam jiwa: akal (hikmah), nafsu (iffah), dan amarah 

(syaja'ah). Dalam teori Miskawaih, keseimbangan ini menghasilkan keadilan 

(‘adl), yang dianggap sebagai tujuan tertinggi dalam pembentukan akhlak. 

a. Hakikat Akhlak 

Pada hakikatnya, akhlak sebagaimana pendefinisian di atas, 

bukanlah hanya satu gambaran perbuatan. Sebab sebuah perbuatan tidak 



18 

 

 
 

dapat secara perinci mencerminkan jati diri. Karena suatu pekerjaan 

terkadang bertentangan dengan perikeadaan jiwanya.
25

 

Selain itu, akhlak juga bukan pengetahuan. Karena pada dasarnya 

(pengetahuan) selalu berusaha atau berkaitan dengan eksplorasi 

keindahan dan keburukan dalam satu waktu. Pengetahuan tentang 

kebaikan secara tidak langsung mengetahui akan hal buruk dan begitu 

pula sebaliknya. Sedangkan akhlak merupakan penggambaran kondisi 

jiwa yang timbul melalui sikap dan perbuatan dengan ringan tanpa beban. 

Hal ini bukan berarti pengetahuan tentangnya nihil, bahkan ilmu 

mengenainya begitu melimpah, tetapi sekali lagi akhlak bukanlah 

pengetahuan, melainkan keadaan jiwa.
26

 

b. Tujuan Akhlak : kebahagiaan (sa’adah) 

Ibn Miskawaih berpandangan bahwa tujuan akhir dari 

pembentukan akhlak adalah kebahagiaan sejati yaitu kebahagiaan jiwa 

yang bersumber dari kesempurnaan akal dan moral. Kebahagiaan bukan 

sekadar kenikmatan jasmani, tapi tercapai melalui: 

 Pengetahuan yang benar 

 Perilaku mulia 

 Hubungan harmonis antara akal, amarah dan nafsu 

c. Pembagian Kekuatan Jiwa 

Jiwa menurut Ibnu Miskawaih adalah substansi yang tidak dapat 

diindra. Untuk memahami ini, ia selalu membedakan antara jiwa dengan 

materi. Jiwa sebagaimana dipahami, lebih condong kepada yang tidak 

dapat ditangkap dan diraba, sedangkan materi adalah berbentuk serta 

dapat diraba. Menurut Ibn Miskawaih, jiwa manusia terdiri dari tiga daya 

utama yang harus berada dalam keadaan seimbang agar menghasilkan 

akhlak yang baik. Pertama adalah daya rasional (al-nafs al-naṭiqah), yaitu 

bagian jiwa yang menjadi pusat berpikir, membedakan antara yang benar 

                                                             
25 Ṭaha ‘Abdussalam Khadir, “Al-Sa’adah al-quswa fī Falsafati Ibnu Miskawayh wa 

ṭuruqu Taḥliliha”, (T.K: al-Fajar al-Jadid, 1991), Ali bin Muhammad bin Ali al-Jurjani, al-

Ta’rifat, hlm. 101. 
26

 Ibid., hlm. 94. 



19 

 

 
 

dan salah, serta menalar hakikat sesuatu. Daya ini berpusat pada akal dan 

merupakan pengarah utama bagi jiwa lainnya. 

Kedua adalah daya emosional, yang oleh Ibn Miskawaih disebut 

al-nafs al-sabu‘iyyah (jiwa kebuasan). Jiwa ini menjadi sumber dari sifat 

marah, keberanian, semangat menghadapi bahaya, keinginan untuk 

menguasai, serta dorongan menuju kesempurnaan. Pusat dari daya ini 

terletak di hati.Ketiga adalah daya syahwat (al-nafs al-bahīmiyyah), yaitu 

aspek jiwa yang berkaitan dengan dorongan-dorongan jasmani, seperti 

keinginan untuk makan, minum, tidur, dan memenuhi kebutuhan biologis 

lainnya.
27

 

d. Pembentukan Akhlak  

Pembentukan akhlak menurut Ibn Miskawaih dibagi menjadi dua 

bagian, yaitu pertama dari tabiat atau fitrah yang didukung dengan 

lingkungan dan kedua melalui jalan usaha atau proses (iktisab) yang 

kemudian berubah menjadi kebiasaan.Mengenai pentingnya lingkungan, 

Ibn Miskawaih menjelaskan dalam buku menuju kesempurnaan akhlak 

pada hal-hal yang mendukung proses pembentukan akhlak. Ibn 

Miskawaih juga berpandangan bahwa seseorang hidup dengan penuh 

kemewahan akan lebih sulit cinta pada kebajikan dan kemuliaan karena 

dikelilingi banyak hal yang menggoda. 
28

 

 

 

g. Pengertian Santri Akhir dan Pondok Pesantren 

a. Pengertian Santri Akhir  

 

Santri akhir adalah istilah yang merujuk pada santri yang berada 

di tahun-tahun terakhir masa belajarnya di pesantren, biasanya di tingkat 

akhir sebelum lulus atau menyelesaikan seluruh kurikulum pendidikan 

                                                             
27

 Syafa’atul Jamal, “Konsep Akhak menurut Ibn Maskawaih”, Jurnal Pemikiran Islam 

Vol. 1, N0. 1 Februari 2017, hlm. 57-58. 
28

 Umi Sarah Nafi’ah Darojat dan Abdul Muhid, “Konsep Pembentukan Akhlak Ibn 

Miskawaih dalam Perspektif teori belajar behaviorisme”, Jurnal Ta’dibuna, Vol. 13, No. 4 

Agustus 2024, hlm. 293. 



20 

 

 
 

pesantren. Secara umum, santri adalah seseorang yang mendalami ilmu 

agama Islam, baik dengan tinggal di pesantren (santri mukim) maupun 

tidak (santri kalong), dan berperan penting dalam menjaga serta 

meneruskan tradisi keilmuan dan moralitas Islam.
29

 Santri akhir 

umumnya memiliki tanggung jawab lebih dibandingkan santri pada 

tingkat sebelumnya, seperti: 

1. Membimbing santri yang lebih muda 

2. Mengurus berbagai kegiatan pesantren 

3. Menjadi teladan dalam adab, kedisiplinan, dan kepemimpinan di 

lingkungan pesantren. 

Santri akhir biasanya sudah menyelesaikan sebagian besar materi 

pendidikan inti dan dianggap cukup matang dalam ilmu agama maupun 

pengalaman hidup di pesantren. Mereka juga sering dipersiapkan untuk 

menjadi pengabdi (khidmah) di pesantren atau kembali ke masyarakat 

sebagai kader dakwah dan pemimpin umat. 

Jenis santri di lingkungan pondok pesantren umumnya terbagi 

menjadi dua kelompok utama. Pertama, santri mukim, yaitu santri yang 

berasal dari daerah yang jauh dan tinggal menetap di dalam kompleks 

pesantren. Santri mukim yang telah lama berada di pesantren biasanya 

membentuk kelompok tersendiri dan diberi kepercayaan untuk mengurus 

berbagai kepentingan pesantren dalam keseharian. Mereka juga memiliki 

peran dalam mendampingi dan mengajarkan kitab-kitab dasar hingga 

tingkat menengah kepada santri yang lebih muda. Kedua, dikenal dengan 

sebutan santri kalong, yakni santri yang berasal dari desa-desa sekitar 

pesantren dan tidak menetap di asrama. Mereka biasanya tinggal di 

rumah masing-masing dan hanya datang ke pesantren pada waktu 

tertentu untuk mengikuti kegiatan belajar. Kehadiran mereka bersifat 

                                                             
29

 Wiwin Fitriyah, Abd Hamid Wahid, Chusnul Muali, Eksistensi Pesantren Dalam 

Pembentuan Kepribadian Santri,....... hlm.178. 



21 

 

 
 

bolak-balik, sehingga tidak tinggal penuh waktu di lingkungan pondok 

seperti halnya santri mukim.
30

 

b. Pengertian Pondok Pesantren 

Pesantren pada hakikatnya merupakan lembaga pendidikan Islam 

tradisional yang berbentuk asrama, tempat para santri tinggal dan 

menuntut ilmu di bawah bimbingan seorang guru utama yang dikenal 

sebagai kyai. Dalam pandangan sebagian kalangan, pesantren dianggap 

sebagai kelanjutan dari sistem pendidikan mandala yang pernah 

berkembang pada masa Hindu. 

Istilah pondok pesantren berasal dari kata "santri" yang diberi 

imbuhan awalan "pe-" dan akhiran "-an", sehingga bermakna tempat 

tinggal bagi para santri. Secara terminologis, KH. Imam Zarkasyi 

mendefinisikan pesantren sebagai sebuah lembaga pendidikan Islam yang 

menerapkan sistem asrama, dengan kyai sebagai tokoh sentral, masjid 

sebagai pusat aktivitas spiritual, dan kegiatan utama berupa pengajaran 

ilmu-ilmu keislaman kepada santri di bawah arahan langsung dari kyai. 

Saat ini, pesantren telah berkembang menjadi lembaga pendidikan Islam 

yang memiliki kekhasan tersendiri. Pesantren juga diakui sebagai 

institusi Islam tertua di Indonesia yang berperan penting dalam sejarah 

pendidikan nasional dan pelestarian nilai-nilai keislaman. Berdasarkan 

berbagai pendapat tersebut, penulis menyimpulkan bahwa pondok 

pesantren adalah suatu bentuk lembaga pendidikan Islam tradisional yang 

menggabungkan sistem asrama, di mana para santri diasuh dan 

dibimbing oleh seorang kyai yang memiliki wewenang penuh dalam 

mengelola dan menyelenggarakan pendidikan sesuai dengan kapasitas 

dan keilmuannya. 

1) Elemen-elemen Pondok Pesantren 

                                                             
30

 Mansur Hidayat, “Model Komunikasi Kyai Dengan Santri Di Pesantren”, jurnal 

Komunikasi ASPIKOM, Vol. 2, No. 6 Januari 2016, hlm. 387. 



22 

 

 
 

Pondok, masjid, santri, pengajaran kitab-kitab klasik Islam, 

serta pimpinan atau kyai merupakan lima unsur pokok dalam 

struktur dasar pesantren. Artinya, suatu lembaga pengajian yang 

telah memenuhi kelima elemen tersebut dapat dikategorikan sebagai 

pesantren. 

a) Pondok 

Pada dasarnya, pesantren merupakan lembaga 

pendidikan Islam berasrama, di mana para santri tinggal 

bersama dan menimba ilmu di bawah bimbingan seorang kyai. 

Pondok atau asrama santri menjadi unsur terpenting dalam 

pesantren, karena selain sebagai tempat tinggal, keberadaan 

pondok juga menjadi fondasi utama yang menopang 

kelangsungan dan perkembangan pesantren itu sendiri.
31

 

b) Masjid  

Masjid merupakan bagian yang tak terpisahkan dari 

pesantren dan menjadi tempat utama dalam membina santri, 

terutama dalam hal praktik ibadah seperti shalat, khutbah, serta 

kajian kitab-kitab kuning. Dalam sejarah berdirinya pesantren, 

pembangunan masjid biasanya menjadi langkah awal yang 

dilakukan oleh seorang kyai. Masjid ini kemudian menjadi pusat 

kegiatan pendidikan, tempat di mana para santri menerima 

pengajaran secara langsung dari kyai.
32

 

c) Pengajaran Kitab Islam Klasik 

Pengajaran kitab-kitab Islam klasik—khususnya karya 

para ulama yang bermazhab Syafi’i—merupakan bentuk utama 

pendidikan formal di pesantren pada masa lalu. Fokus utama 

dari pengajaran ini adalah menanamkan pemahaman keagamaan 

secara mendalam serta membentuk santri menjadi calon ulama 

                                                             
31

 Departemen Agama RI, Profil Pesantren di Indonesia, (Jakarta: Departemen Agama RI 

2003), hlm. 15. 
32

 Azra, Azyumar, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru, 

(Jakarta: Logos Wacana Ilmu), 1999), hlm. 54. 



23 

 

 
 

melalui pengalaman spiritual dan pembelajaran kitab secara 

intensif. 

d)  Santri 

Santri merupakan komponen inti dalam sistem 

kepesantrenan. Berdasarkan pola tinggalnya, santri dibagi 

menjadi dua jenis. Pertama, santri mukim, yaitu santri yang 

tinggal menetap di lingkungan pesantren dan biasanya diberi 

tanggung jawab tambahan, seperti membantu mengajarkan kitab 

dasar dan menengah kepada santri yang lebih muda. Kedua, 

santri kalong, yaitu santri yang tidak menetap di pesantren, 

melainkan datang dari rumah masing-masing hanya untuk 

mengikuti kegiatan belajar, kemudian pulang kembali setiap 

harinya.
33

 

e) Pimpinan 

Pimpinan atau kyai merupakan unsur yang paling 

penting dalam struktur sebuah pesantren. Tidak dapat 

dipungkiri, keberlangsungan dan perkembangan pesantren 

sangat bergantung pada kapasitas, kepribadian, serta 

kepemimpinan dari sosok pimpinan itu sendiri.
34

 

B.  Kajian Yang Relavan 

1. Skripsi Faizul Akbar berjudul “Konsep Etika Ibn Miskawaih dan Relevansinya 

dengan Tarekat Syattariyah di Pondok Pesantren An-Nadwah Buntet Cirebon”, 

IAIN Syekh Nurjati Cirebon, Isi: Skripsi ini membahas secara mendalam 

pemikiran etika Ibn Miskawaih, khususnya dalam kitab Tahdzib al-Akhlak, 

dan bagaimana konsep tersebut diterapkan dalam praktik keagamaan tarekat 

Syattariyah. Dalam kajiannya, Faizul menyoroti bahwa ajaran akhlak Ibn 

Miskawaih tidak hanya relevan dalam pendidikan umum, tetapi juga menyatu 

dengan aspek spiritual dan amaliyah keagamaan dalam lingkungan tarekat. 

Penelitian ini menjelaskan bahwa nilai-nilai seperti mujahadah (melawan hawa 

                                                             
33

 Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, 

(Jakarta: LP3ES), hlm. 8. 
34 Ibid., hlm. 15. 



24 

 

 
 

nafsu), tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), serta pentingnya pembiasaan terhadap 

perbuatan baik sebagaimana diajarkan oleh Ibn Miskawaih, sejalan dengan 

proses pembinaan spiritual dalam tarekat. Di dalam tarekat Syattariyah, nilai-nilai 

tersebut diaplikasikan dalam bentuk amalan dzikir, pengawasan murshid, serta 

pembiasaan akhlak seperti tawadhu, sabar, dan jujur. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan data lapangan berupa observasi dan wawancara terhadap 

anggota tarekat. Pesamaan: Sama-sama membahas konsep akhlak Ibn Miskawaih, 

khususnya dari kitab Tahdzib al-Akhlak. Perbedaan: Peneliti fokus pada pengamal 

tarekat dan sistem spiritual mereka.
35

 

2. Skrpsi Miftahul Jannah berjudul, “Konsep Pendidikan Akhlak menurut Ibnu 

Miskawaih dalam Buku Tahdzib al-Akhlaq (Menuju Kesempurnaan Akhlak), 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau”, Isi: Penelitian ini 

bertujuan untuk mengetahui konsep pendidikan akhlak menurut Ibnu 

Miskawaih dalam buku Tahdzib al-Akhlaq. Dan peneliti juga menguraikan 

bahwa Ibn Miskawaih melihat pendidikan akhlak sebagai proses pembentukan 

jiwa melalui pengendalian hawa nafsu, pembiasaan perbuatan baik, dan 

keseimbangan antara unsur akal, nafsu, dan amarah dalam diri manusia. Dalam 

pandangan Ibn Miskawaih, akhlak tidak lahir secara instan, melainkan harus 

dibentuk melalui proses bertahap yang melibatkan usaha terus-menerus 

(mujahadah), keteladanan, lingkungan yang mendukung, dan peran guru 

sebagai pendidik moral. Persamaan: Sama-sama membahas pembentukan 

akhlak melalui pembiasaan, pengendalian diri (mujahadah), dan keteladanan 

sebagai metode utama dalam mendidik karakter dan Keduanya mengkaji 

konsep akhlak menurut Ibn Miskawaih, khususnya yang termuat dalam kitab 

Tahdzib al-Akhlaq. Perbedaan: peneliti ini hanya hanya membahas aspek 

teoritis tanpa aplikasi lapangan dan tidak melibatkan subjek apapun. 
36

 

3. Skripsi Sedya Pangasih berjudul “Praktik Etika Santri dalam Perspektif Ibnu 

Miskawaih: Studi Kasus di Pondok Pesantren Tahfidzul Qur'an (PPTQ) Al-

Ikhlash Aqshol Madinah Desa Majapura, Kecamatan Bobotsari Kabupaten 

                                                             
35

 Faizul Akbar, “Konsep Etika Ibn Miskawaih dan Relevansinya dengan Tarekat 

Syattariyah di Pondok Pesantren An-Nadwah Buntet Cirebon”, Skripsi, Fakultas Ushuluddin, UIN 

Sunan Gunung Djati Bandung 2021, hlm. 1-112. 
36

 Miftahul Jannah,  Konsep Pendidikan Akhlak menurut Ibnu Miskawaih dalam Buku 

Tahdzib al-Akhlaq,  Skripsi Sarjana, Fakultas Ilmu Tarbiyah dan Keguruan, Universitas Islam 

Negeri Sunan Ampel Surabaya 2020, hlm. 1-89. 



25 

 

 
 

Purbalingga”, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang, Isi: Skripsi ini 

membahas praktik etika santri di Pondok Pesantren Tahfidzul Qur'an Al-

Ikhlash Aqshol Madinah dalam perspektif Ibnu Miskawaih. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi kasus, serta teknik 

pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. Fokus 

utama penelitian ini adalah melihat bagaimana teori akhlak Ibn Miskawaih, 

seperti pentingnya pembiasaan, latihan jiwa (riyadhah al-nafs), pengendalian 

hawa nafsu (mujahadah), dan keseimbangan jiwa, dapat diamati dalam praktik 

pendidikan dan pembentukan akhlak di pesantren tahfidz. Peneliti menyoroti 

peran lingkungan, bimbingan guru, serta sistem kehidupan santri yang tertib 

dalam menanamkan nilai-nilai akhlak secara konsisten. Persamaan: Sama-

sama mengangkat pemikiran Ibn Miskawaih sebagai tokoh utama dalam 

pembahasan akhlak dan etika Islam klasik dan Fokus pada praktik pembinaan 

akhlak di lingkungan pesantren, Perbedaan: Beda jenis pesantrennya.
37

 

4. Sripsi Muthoharoh berjudul, “Konsep dan Strategi Pendidikan Akhlak menurut 

Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzib al-Akhlaq”, UIN Walisongo, Isi: 

Penelitian ini mengemukakan pemikiran Ibnu Miskawaih tentang konsep dan 

strategi pendidikan akhlak. Penelitian ini menggunakan studi dokumentasi 

terhadap literatur-literatur yang membahas pemikiran Ibnu Miskawaih dan 

pendidikan akhlak. Penelitian ini dilakukan menggunakan metode studi 

pustaka (library research), dengan mengkaji berbagai referensi literatur yang 

membahas kitab Tahdzib al-Akhlaq dan pemikiran akhlak klasik dalam tradisi 

Islam. Muthoharoh menekankan bahwa proses pendidikan akhlak menurut Ibn 

Miskawaih tidak sekadar menyampaikan nilai, melainkan melalui latihan jiwa 

secara bertahap dan terus-menerus, hingga membentuk karakter yang stabil. 

Persamaan: Keduanya menyoroti pentingnya pembiasaan, keteladanan, dan 

pengendalian hawa nafsu dalam proses membentuk akhlak mulia dan Sama-

sama mengkaji konsep pendidikan akhlak menurut Ibn Miskawaih dari kitab 

                                                             
37

 Sedya Pangasih, “Praktik Etika Santri dalam Perspektif Ibnu Miskawaih: Studi Kasus 

di Pondok Pesantren Tahfidzul Qur'an (PPTQ) Al-Ikhlash Aqshol Madinah Desa Majapura, 

Kecamatan Bobotsari Kabupaten Purbalingga”, Skripsi Sarjana, Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang 2021, hlm. 1-124. 



26 

 

 
 

Tahdzib al-Akhlaq. Perbedaan: Tidak mengaitkan secara langsung dengan 

praktik pembinaan di lembaga pendidikan.
38

 

5. Skrpsi Aditiya Rachmat Hakiqi berjudul, “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu 

Miskawaih dalam Kitab Tahdzibul Akhlak”, UIN Sunan Gunung Djati 

Bandung, Isi: Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui gambaran kitab 

Tahdzibul Akhlak, konsep pendidikan akhlak Ibnu Miskawaih, dan cara 

penerapan pendidikan akhlak menurut Ibnu Miskawaih dalam kitab tersebut. 

mengkaji secara menyeluruh isi kitab Tahdzibul Akhlak karya Ibn Miskawaih. 

Penelitian ini merupakan studi literatur yang bertujuan untuk memahami secara 

teoritis konsep-konsep pendidikan akhlak yang dikemukakan oleh Ibn 

Miskawaih. Penulis menjabarkan bagaimana pendidikan akhlak dalam kitab 

tersebut berlandaskan pada prinsip pembiasaan, keseimbangan jiwa, dan 

pengendalian hawa nafsu. Penelitian ini menekankan bahwa akhlak menurut 

Ibn Miskawaih adalah hasil dari latihan dan usaha yang terus-menerus, bukan 

semata-mata bawaan. Penulis juga menjelaskan bahwa pendekatan yang 

digunakan oleh Ibn Miskawaih berakar pada filsafat etika Islam yang 

menggabungkan elemen akal, nafsu, dan iradah (kemauan) dalam membentuk 

karakter manusia yang ideal. Persamaan: Sama-sama menggunakan kitab 

Tahdzib al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih sebagai sumber utama, Sama-sama 

membahas pembentukan akhlak melalui latihan jiwa, pembiasaan, dan 

pengendalian diri dan Keduanya berupaya mengangkat relevansi nilai-nilai 

moral klasik dalam konteks pendidikan. Perbedaan: Peneliti Murni teori 

pendidikan akhlak Ibn Miskawaih.
39

 

                                                             
38

 Muthoharoh, “Konsep dan Strategi Pendidikan Akhlak Menurut Ibn Miskawaih dalam 

Kitab Tahdzib al-Akhlaq”, Skripsi Sarjana, Universitas Islam Negeri Walisongo Semarang 2021, 

hlm. 1-103. 
39

 Aditiya Rachmat Hakiqi, “Konsep Pendidikan Akhlak Ibnu Miskawaih dalam Kitab 

Tahdzibul Akhlak”, Skripsi Sarjana, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

2021, hlm. 1-109. 



 

27 

 

BAB III 

METODLOGI PENELITIAN 

A. Jenis dan Sifat Penelitian 

Penelitian ini berjudul "Penerapan Pembinaan Akhlak terhadap Perilaku 

Santri Akhir Pondok Modern Al-Jauhar Duri, Riau", dan dilaksanakan 

menggunakan metode penelitian lapangan (field research), yaitu jenis penelitian 

di mana data diperoleh secara langsung melalui pengamatan, wawancara, dan 

dokumentasi di lokasi penelitian, dalam hal ini lingkungan pondok pesantren 

sebagai lembaga pendidikan Islam. 
40

 

Pendekatan yang digunakan bersifat deskriptif kualitatif, yaitu 

pendekatan yang bertujuan untuk memahami fenomena secara mendalam 

berdasarkan pengalaman subjek penelitian, seperti perilaku, motivasi, persepsi, 

dan tindakan. Data disajikan dalam bentuk narasi atau uraian kata-kata yang 

menggambarkan keadaan nyata secara alami, dengan memanfaatkan berbagai 

teknik pengumpulan data yang bersifat.
41

 

B. Sumber Data 

Sumber data merupakan segala informasi yang diperoleh dari subjek 

penelitian, baik berupa fakta, angka, maupun hasil wawancara dan observasi, 

yang menjadi dasar dalam penyusunan hasil penelitian. Dalam penelitian ini, 

sumber data diperoleh langsung dari Pondok Modern Al-Jauhar Duri, Riau, dan 

terbagi menjadi dua jenis, yaitu: 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian ini diperoleh secara langsung 

melalui wawancara dan observasi terhadap objek yang diteliti. Data primer 

mencakup hasil wawancara dengan santri akhir Pondok Modern Al-Jauhar 

yang memberikan informasi mengenai pengalaman mereka selama 

mengikuti pembinaan akhlak di lingkungan pondok. Selain itu, wawancara 

juga dilakukan dengan Ustadzah bagian pengasuhan yang memiliki peran 

penting dalam pelaksanaan sistem pembinaan akhlak santri. Melalui 

                                                             
40

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung:Remaja Rosdakaya, 

2008), hlm. 4. 
41

 Ibid., hlm. 6. 

 



28 

 

 
 

wawancara ini, peneliti mendapatkan gambaran tentang metode, tujuan, 

serta pendekatan yang digunakan dalam membentuk karakter santri. 

Peneliti melakukan observasi langsung terhadap aktivitas harian santri, 

seperti rutinitas ibadah, kedisiplinan, interaksi sosial, serta pelaksanaan 

kegiatan pembinaan lainnya yang berlangsung di pondok. Untuk 

memperkuat data yang diperoleh, dokumentasi berupa foto-foto kegiatan, 

jadwal harian, dan buku panduan pondok juga dikumpulkan sebagai bahan 

pelengkap dalam menganalisis relevansi konsep akhlak Ibn Miskawaih 

dengan pembinaan akhlak santri akhir di Pondok Modern Al-Jauhar.   

2. Sumber data sekunder 

Data sekunder merupakan data pendukung yang berfungsi 

melengkapi informasi dari sumber data primer. Dalam penelitian ini, data 

sekunder mencakup berbagai literatur yang relevan, seperti buku-buku 

tentang ilmu akhlak, karya klasik Tahdzib al-Akhlak karya Ibn Miskawaih, 

literatur mengenai akhlak dalam perspektif tasawuf, kajian tentang tradisi 

pesantren, serta referensi lain yang berkaitan dengan implementasi 

pembinaan akhlak terhadap perilaku santri di Pondok Modern Al-Jauhar 

Duri, Riau. 

C. Lokasi dan Waktu Penelitian 

1. Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di pondok modern Al-Jauhar Duri, Riau 

2. Waku Penelitian 

Peneliti melaksanakan dan melakukan selama 3 bulan yaitu pada bulan 

Februari, April, dan Juni. 

D. Informan Penelitian 

Dalam penelitian kualitatif, informan berfungsi sebagai sumber data 

untuk mengumpulkan informasi. Informan utama dalam penelitian ini adalah 

mereka yang dapat memberikan informasi yang mendalam dan rinci bagaimana 

akhlak santri akhir dalam konsep Ibnu Miskawaih dalam Kitab Tahdzib al-

Akhlaq. Berikut sumber informan penelitian ini: 

 



29 

 

 
 

Tabel 3. 1 Informan Penelitian 

No Informan Jabatan Status 

1. Ust. Hariono, M.Pd. i Pimpinan Pondok 

pesantren modern Al-

jauhar 

 

Key Informan 

2. Ust. Yahya Setiadi, ST, 

S.Pd.I 

Ketua MA Pondok 

pesantren modern Al-

jauhar 

 

Key Informan 

3. Ustzh. Riska Afdzalia Pembimbing Santri kelas 

6 

Main Infoman 

4. Ust. Maradona, Ust. 

M.Hazland, Ust. M. Idris 

Taher Al-Khairy 

Pengasuhan Putra Main Informan 

5. Ustzh. Riska Afdzalia, 

S.Pd, Ustzh. Halimatun, 

Ustzh. Resni Dewi 

Pengasuhan Putri Main Informan 

6. Farid Faesya, Hugo Imam, 

Fajri Aulia 

Santri Putra Informan 

7. Lila Nafisa, Tasya 

Angraini, Nuril Vadzikra 

Santri Putri Informan 

 

Tabel ini menyajikan data tentang informan yang terlibat dalam 

pengumpulan informasi penelitian. Informan terdiri dari tiga kelompok utama, 

yaitu: pimpinan pondok, ustadz dan ustazah bagian pengasuhan, serta santri 

akhir. Penempatan informan ini disesuaikan dengan peran mereka dalam sistem 

pembinaan akhlak di pondok. Pimpinan pondok berperan sebagai tokoh kunci 

(key informant) yang memahami kebijakan umum pembinaan, sementara ustadz 

dan ustazah merupakan pelaksana langsung pembinaan di lapangan. Santri akhir 

sebagai subjek pembinaan menjadi sumber utama dalam memberikan testimoni 

pengalaman langsung. 

E. Teknik pengumpulan data 

Penelitian kualitatif, peneliti dapat berfungsi sebagai instrumen utama 

yang terjun kelapangan. Teknik pengumpulan data yang akan digunakan dalam 

penelitian ini yaitu sebagai berikut: 

1. Observasi  



30 

 

 
 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan metode observasi non-

partisipatif, yaitu peneliti melakukan pengamatan secara langsung terhadap 

aktivitas objek penelitian tanpa terlibat langsung dalam kegiatan santri. 

Observasi dilakukan untuk memperoleh data faktual mengenai perilaku 

dan pembinaan akhlak santri akhir Pondok Modern Al-Jauhar Duri, Riau. 

Proses observasi dilakukan dalam beberapa tahapan sebagai berikut: 

a. Persiapan Observasi 

Sebelum melakukan pengamatan, peneliti terlebih dahulu melakukan 

koordinasi dan meminta izin kepada pihak pondok, khususnya kepada 

pimpinan dan pembimbing santri. Peneliti juga menyusun pedoman 

observasi yang berisi poin-poin yang akan diamati, seperti 

kedisiplinan, pelaksanaan ibadah, interaksi antar santri, dan partisipasi 

dalam kegiatan pembinaan. 

b. Pelaksanaan Observasi Lapangan 

Observasi dilaksanakan selama dua bulan, yakni pada bulan 

Februari, April, dan Juni. Peneliti datang langsung ke pondok dan 

mengamati secara sistematis kegiatan santri akhir, khususnya: 

1) Kedisiplinan dalam mengikuti jadwal harian pondok (shalat 

berjamaah, belajar, piket, dll.) 

2) Etika santri dalam berinteraksi dengan sesama dan dengan ustadz 

Respons santri terhadap arahan pembina (apakah taat, patuh, atau 

cenderung melanggar) 

3)  Kebiasaan menjaga kebersihan lingkungan dan kerapihan pribadi 

c. Pencatatan dan Dokumentasi 

Selama proses observasi, peneliti mencatat temuan-temuan 

penting dalam buku catatan lapangan. Selain itu, peneliti juga 

mengambil dokumentasi berupa foto-foto kegiatan harian santri 

(dengan izin pondok) serta mencatat jadwal dan peraturan pondok 

yang berkaitan dengan pembinaan akhlak. 

d. Analisis Hasil Observasi 

Setelah observasi selesai, data yang terkumpul dianalisis untuk 

melihat pola perilaku santri akhir dan sejauh mana nilai-nilai akhlak 



31 

 

 
 

yang dijelaskan Ibn Miskawaih tercermin dalam kehidupan mereka. 

Temuan observasi ini kemudian dibandingkan dan dikaitkan dengan 

hasil wawancara dan studi dokumentasi untuk memperkuat validitas 

data. 

2. Wawancara 

Wawancara dalam penelitian ini adalah metode pengumpulan data 

yang dilakukan dengan cara bertatap muka langsung antara peneliti dan 

narasumber, yaitu santri akhir, ustadz dan ustazah bagian pengasuhan di 

Pondok Modern Al-Jauhar Duri. Melalui wawancara, peneliti memperoleh 

informasi yang mendalam mengenai pelaksanaan pembinaan akhlak, 

metode yang digunakan, serta pengalaman langsung para informan dalam 

membentuk karakter santri. Jenis wawancara yang digunakan adalah 

wawancara terpimpin, yaitu wawancara yang dilakukan berdasarkan daftar 

pertanyaan yang telah disusun sebelumnya agar lebih terarah dan sesuai 

dengan fokus penelitian.
42

 

3. Dokumentasi 

Dokumentasi merupakan teknik pengumpulan data melalui bahan 

tertulis, foto, video, atau rekaman yang berkaitan dengan objek penelitian. 

Menurut Arikunto dokumentasi adalah metode pengumpulan data yang 

digunakan untuk memperoleh data dari dokumen tertulis maupun non-

tulisan yang relevan dengan objek yang sedang diteliti. Dalam konteks 

penelitian ini, dokumentasi digunakan untuk memperkuat hasil observasi 

dan wawancara, seperti dokumentasi kegiatan santri, catatan harian 

pondok, dan dokumen resmi yang berkaitan dengan pembinaan akhlak.
43

 

F. Teknik Analisis Data 

Dalam penelitian ini, teknik analisis data yang digunakan adalah teknik 

analisis data kualitatif model Miles dan Huberman, yang terdiri atas tiga tahapan 

utama, yaitu: reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 

                                                             
42

 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif dan R dan D, Bandung: Alfabeta 

2018, hlm. 15. 
43

 Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Jakarta: Rineka 

Cipta, 2010. hlm. 8. 



32 

 

 
 

1. Reduksi Data (Data Reduction) 

Reduksi data adalah proses penyederhanaan, pemilihan, dan 

pemfokusan data mentah dari lapangan agar sesuai dengan tujuan 

penelitian. Peneliti menyortir hasil wawancara, catatan observasi, serta 

dokumentasi yang relevan dengan konsep akhlak Ibn Miskawaih dan 

praktik pembinaan akhlak santri akhir di Pondok Modern Al-Jauhar 

Duri.
44

 

2. Penyajian Data (Data Display) 

Setelah data direduksi, langkah selanjutnya adalah menyajikan data 

dalam bentuk uraian naratif yang terstruktur. Penyajian ini dilakukan 

dalam bentuk deskripsi sistem pembinaan akhlak santri, kutipan 

wawancara, serta pengaitan teori Ibn Miskawaih dengan praktik 

lapangan.
45

 

3. Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi (Conclusion Drawing/Verification) 

Langkah terakhir adalah menarik kesimpulan berdasarkan 

keseluruhan data yang telah dianalisis. Penarikan kesimpulan dilakukan 

secara berkelanjutan selama proses penelitian, dan disesuaikan dengan 

rumusan masalah serta tujuan penelitian. Kesimpulan bersifat terbuka dan 

dapat direvisi apabila ditemukan data baru yang lebih kuat.
46

 

Melalui tiga tahapan ini, peneliti dapat memperoleh pemahaman 

yang mendalam dan menyeluruh mengenai relevansi konsep akhlak Ibn 

Miskawaih terhadap pembinaan akhlak santri akhir di lingkungan pondok. 

                                                             
44

 Miles, M.B. dan Huberman, A.M. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber tentang 

Metode-metode Baru (terjemahan, Tjetjep Rohendi Rohidi), (Jakarta: UI Press 1992), hlm. 18. 
45 Ibid., hlm. 22 
46 “Kompasiana.com” accessed January 20, 2025, 

http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-langkah-langkah-

analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman.  

 

http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-langkah-langkah-analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman
http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-langkah-langkah-analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman


 

72 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian yang telah dilakukan di pondok modern Al-

Jauhar Duri, Riau, dapat disimpulkan beberapa hal sebagai berikut: 

Konsep akhlak menurut Ibn Miskawaih dalam Tahdzib al-Akhlak 

menekankan bahwa akhlak merupakan kondisi jiwa yang mendorong seseorang 

untuk bertindak secara spontan tanpa pemikiran lagi. Akhlak tidak bersifat 

bawaan, tetapi dapat dibentuk melalui pembiasaan, pelatihan, dan pengendalian 

diri. Menurut Ibn Miskawaih, pembentukan akhlak yang sempurna harus melalui 

proses mujahadah (melawan hawa nafsu), pengaruh lingkungan yang baik, 

keteladanan, dan keseimbangan antara akal, nafsu, dan amarah dalam diri 

manusia. 

Relevansi konsep akhlak Ibn Miskawaih terhadap pembinaan akhlak 

santri akhir di Pondok Modern Al Jauhar sangat tinggi. Pembinaan yang 

dilakukan oleh pengasuhan pondok mencerminkan ajaran Ibn Miskawaih, seperti 

pembiasaan ibadah, disiplin waktu, keteladanan dari ustadz dan ustazah, 

pengawasan perilaku, serta pendekatan pembinaan yang menekankan kesadaran 

diri santri untuk memperbaiki akhlaknya. Santri akhir dilatih untuk menjadi 

teladan, memikul tanggung jawab, dan mengontrol emosi sebagai bekal 

menghadapi kehidupan di luar pondok. 

 

B. Saran 

Melalui hasil penelitian ini, penulis menyarankan agar pihak Pondok 

Modern Al-Jauhar Duri, khususnya para ustadz, ustazah pengasuhan, dan 

pimpinan pondok, terus menguatkan sistem pembinaan akhlak yang telah 

diterapkan. Nilai-nilai seperti keteladanan, kedisiplinan, tanggung jawab, serta 

pembiasaan ibadah perlu dijaga dan ditingkatkan, agar santri akhir benar-benar 

siap menjadi teladan di tengah masyarakat. Selain itu, pendekatan pembinaan 

yang bersifat edukatif, bukan hukuman, perlu terus dikembangkan agar santri 



73 

 

 
 

merasa dibimbing, bukan ditekan, dalam proses membentuk kepribadian yang 

luhur.Para pendidik juga diharapkan memperdalam pemahaman terhadap konsep 

akhlak Ibn Miskawaih, terutama dalam hal mujahadah dan pembentukan 

karakter melalui keseimbangan jiwa. Dengan demikian, pembinaan akhlak tidak 

hanya bersifat formalitas rutinitas, tetapi mampu membentuk kesadaran batiniah 

santri. 

Bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk memperluas ruang lingkup 

penelitian dengan membandingkan praktik pembinaan akhlak di beberapa 

pondok pesantren lain. Dengan demikian, akan diperoleh gambaran yang lebih 

menyeluruh mengenai efektivitas penerapan konsep akhlak Ibn Miskawaih 

dalam sistem pendidikan pesantren di berbagai daerah, serta perbedaan 

pendekatan dan dampaknya terhadap pembentukan karakter santri. 

 



 

74 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin, Pendidikan Agama dan Pendidikan Nilai: Mengembangkan 

Visi Pendidikan Islam Integralistik, (Yogyakarta: LKiS, 2012). 

 

Abuddin Nata, Pemikiran Para Tokoh Pendidikan Islam: Seri Kajian Filsafat 

Pendidikan Islam, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2000) 

Ahmad yarist firdaus dan Muhammad andi hakim, “Penerapan Acceleration To 

Improve The Quality Of Human Resources Dengan Pengetahuan, 

Pengembangan, Dan Persaingan Sebagai Langkah Dalam 

Mengoptimalkan Daya Saling Indonesia Di MEA 2015”, economics 

development analysis journal, 2013. 

 

Al-Ghazali, Ihya’ Ulum al-Din (terjemahan), (Jakarta: Pustaka Azzam, 1990). 

 

Alimatus Sa’adah dan M. Farhan Hariadi, “Pemikiran Ibn Miskawaih (Religius-

Rasional) tentang pendidikan  dan relevansinya di era industri”, Jurnal 

Penelitian Keislaman, Vol. 16 No.1, 2020. 

 

Asmaran As, Pengantar Studi Akhlaq, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1994) 

 

Azra, Azyumar, Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1999) 

 

Buana Sari M.Pd dan Santi Eka A, S.Pd, Pembinaan Akhlak Pada Remaja, (Buku 

Pembinaan Akhlak Pada Remaja 2021). 

 

Choirul Faud Yusuf Dkk, Pesantren dan Demokrasi: Jejak Demokrasi Dalam 

Islam, Jakarta: CV. Titian Pena Abadi, (2011). 

 

Departemen Agama Republik Indonesia, Pedoman Pendidikan Pesantren, 

(Jakarta: Departemen Agama RI 2010). 

 

Dewa Ketut Sukardi, Pengantar Ilmu Konseling (Suatu Uraian Ringkas), (Jakarta: 

Ghalia Indonesia, 2015). 

 

Dr. H. Supriyanto, Lc., M.S.I, Filsafat Akhlak Ibnu Miskawaih,  (CV.Rizquna, 

Jawa Tengah Mei 2022) 

 

Dr. Suhayib, Buku Studi Akhlak, UIN Sultan Syarif Kasim Riau (2016). 

 

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, 

(Jakarta: LP3ES 1982) 

 



75 

 

 
 

Erafsanjani,  Jiwa Menurut Ibnu Miskawaih , Program Studi, "Filsafat Islam, and 

Fakultas Ushuluddin,  2018). 

 

Departemen Agama RI, Profil Pesantren di Indonesia, (Jakarta: Departemen 

Agama RI 2003) 

 

Fakhry, Majid, “A History of Islamic Philosophy”, (New York: Columbia 

University Press, 2004). 

 

 

Fitriyah, Wiwin, Abd Hamid Wahid, and Chusnul Muali. Eksistensi Pesantren 

Dalam Pembentukan Kepribadian Santri, Palapa 6, no. 2, 2018).  

 

Hadis Purba, Mengenal Ibn Miskawaih: Sebuah Sketsa Biografis, (Miqot X, no. 2 

2009). 

 

https://www.aljauhar.ponpes.id/p/sejarah-al-jauhar.html diakses hari Senin  16 

Juni 2025 Pukul 19.20 

 

https://kilasjambi.com/pandangan-jiwa-dan-akhlak-perspektif-ibnu-miskawaih/ 

 

Hasan Basri, Haidar Putra Daulay, Pembinaan Aklak Dalam Menghadapi 

Kenakalan Siswa di Madrasah Tsanawiyah Bukhari Muslim Yayasan 

Taman Perguruan Islam (YTPI) Kecamatan Medan Baru Kota Medan, 

Jurnal Edu Riligia, Vol. 1, No. 4, 4 September-Desember 2017. 

 

Husnul Habib Khudriah dan M. Fauzi Lubis, Problematika Pembinaan Akhlak 

Siswa di Mts Al-Mahrus Mabar Hilir Medan, Jurnal Sabillarasyad Vol. 11 

No. 1 Januari- Juni 2018. 

 

Ibn Kathir al-Qurshi ad-Damashqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Tahqiq: Mahmud 

Hasan, (T.K: Dār al-Fikr, 1994). 

 

Imam Iqbal. “Konsep Kebahagiaan Menurut Ibn Miskawaih.” TASAMUH: Jurnal 

Studi Keislaman 8, no. 2 (2016). 

 

Imam Syamsuddin Abu Abdillah Ibnu Qayyim al Jauziyyah, al-Fawaid, (Bairut: 

Dar al-Fikr, 1993) 

 

Kamus Wiki, “Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online, “ accessed January 

20, 2025, http://id.wiktionary.org/wiki/dokumentasi. 

 

Krisnatuti, d., Herawati, T., & dini, r. N, Hubungan antara kecerdasan emosi 

dengan kepatuhan dan kemandirian santri, Jur.ilm. Kel dan Kons (2011) 

 

https://www.aljauhar.ponpes.id/p/sejarah-al-jauhar.html
https://kilasjambi.com/pandangan-jiwa-dan-akhlak-perspektif-ibnu-miskawaih/
http://id.wiktionary.org/wiki/dokumentasi


76 

 

 
 

Kompasiana.com” accessed January 20, 2025, 

http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-

langkah-langkah-analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman.  

 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Bandung:Remaja Rosdakaya, 

2008). 

 

Liza Azalia, Pembinaan Akhlak Pada Santri di Pondok Pesantren Al-Hasyimiyah 

Sumber Alam Kecamatan Air Hitam Kabupaten Lampung Barat, 

(Universitas Islam Negeri 2019) 

 

Luluq Ulul Ilmi, “Unsur-unsur Tahdzib Al-Akhlaq karya Ibn Miskawaih pada 

bimbingan Konseling Pemerdiknas”, (Semarang 2018) 

 

Mansur Hidayat, “Model Komunikasi Kyai Dengan Santri Di Pesantren”, dalam 

jurnal Komunikasi ASPIKOM, Vol. 2, No. 6 Januari (2016)  

 

Martan, M. Konsep Akhlak dan Metode Pembelajarannya dalam Pendidikan 

Islam. Jurnal Intelektual: Jurnal Pendidikan dan Studi Keislaman April 

2020, Vol. 10 No. 1. 

 

Melianna Sari, Akhlak Mahmudah dan Akhlak Mazmumah, (Pendidikan Agma 

Islam: STAI NIDA EL-ADABI 2022. 

 

Muhammad Amin Tarom, “Pendidikan Akhlak Menurut Imam Al-ghazali”, 

Jurnal Pendidikan Profesi Guru Agama Islam: Vol. 1, No. 2, 2021. 

 

Muliatul Maghfiroh, “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq Karya 

Ibnu Miskawaih,” (TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam Vol. 11, no. 2 2017) 

 

Mustofa, A., & Kurniasari, F. E. Konsep Akhlak Mahmudah Dan Madzmumah, 

Darussalam, Universitas, and Unida Gontor. “Konsep Akhlak Menurut Ibn 

Miskawaih” 1, no. 1 (1843). 

 

Nur Hidayat, Husnul Habib Khudriah dan M. Fauzi Lubis, Problematika 

“Pembinaan Akhlak Siswa di Mts Al-Mahrus Mabar Hilir Medan”, Jurnal 

Sabillarasyad Vol. 11 No. 1 Januari- Juni 2018. 

 

Miles, M.B. dan Huberman, A.M. Analisis Data Kualitatif: Buku Sumber tentang 
Metode-Metode Baru (terj. Tjetjep Rohendi Rohidi). (Jakarta: UI Press 

1992) 

 

Maghfiroh, Muliatul. “Pendidikan Akhlak Menurut Kitab Tahzib Al-Akhlaq 

Karya Ibnu Miskawaih.” TADRIS: Jurnal Pendidikan Islam 11, no. 2 (2017): 

206. https://doi.org/10.19105/tjpi.v11i2.1169. 

 

http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-langkah-langkah-analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman
http://www.kompasiana.com/hen12684/65cb3df7c57afb69cf72ee02/bagaimana-langkah-langkah-analisis-kualitatif-menurut-miles-dan-huberman


77 

 

 
 

Nata, Abuddin, “Filsafat Pendidikan Islam”, (Jakarta: Gaya Media Pratama, 

2012) 

 

Nova sarof. “Konsep Kebahagiaan (Studi Perbandingan Antara Pemikiran Al 

Ghazali Dan Ibn Miskawaih) Skripsi.” Eprints.Walisongo.Ac.Id, 2021.  

 

Nindia Sukidal, Dinda Marlina, and Septi Anawati, “Meninjau Kembali Inovasi 

Dan Hakikat Pembelajaran Akidah Akhlak,” Jurnal An-Nahdhah Vol. 1 No. 

5, 2022). 

 

Perspektif Hafidz Hasan Al- Mas’Udi Dalam Kitab Taysir Al-Khallaq. Jurnal 

Ilmuna, Vol. 2 No. 1 Maret 2020. 

 

Purba, Hadis. Mengenal Ibn Miskawaih: Sebuah Sketsa Biografis, Miqot X, no. 2 

(2009): 261–73. 

 

Pusat Pembinaan Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan Republik 

Indonesia. 1994. Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakrta: Balai Pustaka 

1994). 

 

Qodariyah, S. L, “Akhlak Dalam Perspektif Al Quran (Kajian Terhadap Tafsir Al-

Maragi Karya Ahmad Mustafa al-Maragi)”, Jurnal Al-Fath, Vol. 11 No. 2. 

 

Rahayu. “Peran Mudabbirah Sebagai Pendamping Pengasuhan Santri Dalam 

Menanamkan Nilai Keagamaan Santriwati Madrasah Tsanawiyah Di Pondok 

Modern Al-Jauhar IKHD.” El-Darisa: Jurnal Pendidikan Islam 1, no. 2 

(2023): 371–80. 

  

Rahman, Fazlur, "The Concept of Idealism in Islamic Thought." Journal of 

Islamic Studies, Vol. 6, No. 2, pp, 1995. 

 

Ridwan, M, "Peran Yayasan IKHD dalam Pengelolaan Pondok Modern Al-

Jauhar", Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, Vol. 7, No. 2, 2020. 

 

Ridwan, and Nur Aisyah. Konsep Pendidikan Akhlak Pemikiran Ibnu Miskawaih 

Dalam Kitab Tahdzib Al-Akhlak,  Bashrah 2, no. 1 (2022). 

 

Riskal Fitri dan Syarifuddin Ondeng, “Pesantren di Indonesia: Lembaga 

Pembentukan Karakter”, Jurnal Al Urwaul Wutsqa Vol. 2 No. 1 Juni 

(2022).  

 

Studi, Program, Filsafat Islam, and Fakultas Ushuluddin. “Jiwa Menurut Ibnu 

Miskawaih” XV, no. 1 (2018): 330–31. 

 

Sukidal, Nindia, Dinda Marlina, and Septi Anawati. “Meninjau Kembali Inovasi 

Dan Hakikat Pembelajaran Akidah Akhlak.” Jurnal An-Nahdhah 15 (2022). 



78 

 

 
 

 

 

Sitopul, H. 2016. “Metode Keteladanan dan Pembiasaan  pada Pembentukan 

Nilai-Nilai Dan Pembentukan Sikap Pada Anak”, Jurnal Darul ‘ilmi Vol. 

4 No.1 Januari,  

 

Sugiono, Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif dan R&D (Bandung: 

ALFABETA, 2010),  

 

Syarifah Habibah, Akhlak dan Etika Dalam Islam, Jurnal Pesona Dasar, Vol. 1, 

No. 4 Oktober 2015. 

 

Syafa’atul Jamal, “Konsep Akhak menurut Ibn Maskawaih”, Jurnal Pemikiran 

Islam Vol. 1, N0. 1 Februari 2017. 

 

Ṭaha ‘Abdussalam Khadir, Al-Sa’adah al-quswa fī Falsafati Ibnu Miskawayh wa 

ṭuruqu Taḥliliha, (T.K: al-Fajar al-Jadid, 1991), Ali bin Muhammad bin 

Ali al-Jurjani, al-Ta’rifat 

 

Umi Sarah Nafi’ah Darojat dan Abdul Muhid, “Konsep Pembentukan Akhlak Ibn 

Miskawaih dalam Perspektif teori belajar behaviorisme”, Jurnal 

Ta’dibuna, Vol. 13, No. 4 Agustus 2024. 

 

Wiwin Fitriyah, Abd Hamid Wahid, Chusnul Muali, Eksistensi Pesantren Dalam 

Pembentuan Kepribadian Santri, Jurnal Studi Keislaman dan Ilmu 

Pendidikan, Vol. 6 No. 2, November (2018. 

,  

Yayasan IKHD, Sejarah dan Perkembangan Pondok Modern Al-Jauhar IKHD, 

Duri: Yayasan IKHD, 2002. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

LAMPIRAN 

PERTANYAAN WAWANCARA 

1. Ustad, gimana sih cara ustad membiasakan santri akhir biar disiplin dalam 

kegiatan harian? 

2. Ustad,  biasanya gimana ustad ngawas santri soal perilaku dan ngajarin 

adab ke mereka? 

3. Gimana sih cara ustazah agar santri dilatih biar bisa ngendalikan emosi 

dan gak gampang marah atau tersinggung? 

4. Gimana cara ustad dan ustazah jadi teladan buat santri sehari-hari? 

5. Bagaimana perasaan kamu saat diberi tanggung jawab di bagian keamanan 

untuk menegakkan aturan, seperti melaang makan dan minum berdiri? 

Apa yang kamu pelajari dari pengalaman itu? 

6. Kamu sendiri ada ngerasa perubahan nggak dari kebiasaan ibadah dan 

kegiatan sosial yang dijalanin setiap hari dipondok? 

7. Selama jadi santri akhir, menurut kamu apa dampak dari tanggung jawab 

dan kedisiplinan yang kamu jalani setiaphari di pondok? 

8. Bagaimana cara ustadz sebagai pengasuhan membina santri akhir agar 

mereka bisa menjadi contoh yang baik bagi adik-adik kelasnya? 

9. bagaimana cara ustazah memastikan bahwa nilai-nilai akhlak yang 

ditanamkan bisa benar-benar melekat dalam diri santri akhir? 

10. Menurut kamu, gimana pengaruh kebiasaan disiplin di pondok ke 

kehidupan kamu sehari-hari? 

11. Selama di pondok, kamu pernah nggak ngalamin momen di mana kamu 

harus nahan emosi? Gimana cara kamu ngatasinnya? 

12. Ustazah, bagaimana cara ustazah memastikan bahwa nilai-nilai akhlak 

yang ditanamkan bisa benar-benar melekat dalam diri santri akhir? 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 

DOKUMENTASI WAWANCARA 

 

 

 

(Ganbar bersama Ustadz Kepala MA pondok modern Al-Jauhar Duri Riau) 

 

 

     

(Gambar bersama Ustazah Bagian Pengasuhan Putri) 

 



 

 

 
 

 

 

     

(Gambar bersama Ustad Bagian Pengasuhan Putra) 

 

 

     

(Gambar bersama Santri Akhir Putra) 



 

 

 
 

     

(Gambar bersama Santri Akhir Putri) 

 

 

 

(Kegiatan santri saat Muhadasah (pengulangan kosa kata) di pagi hari) 



 

 

 
 

 

(Santri akhir praktek Amaliyatutadris (mengajar menjadi guru yang baik) terhadap 

santri lainnya) 

 

 

(Santri Akhir Mengadakan Panggung Gembira Untuk Menjadi Motivasi Bagi Para 

Santri Lainnya)  


