
ANALISIS PEMIKIRAN MUHAMMAD SYAHRUR 

TENTANG PEMBAGIAN WARISAN 2:1 PERSPEKTIF 

HUKUM ISLAM 

 

TESIS 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Memperoleh Gelar Magister 

Hukum (M.H) pada Program Studi Hukum Keluarga Islam 

 

oleh: 

 

IBNU EKA PRATAMA 

NIM: 22190214227 

 

PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/2025 M 
 

 















 



 

i 

 

HALAMAN PERSEMBAHAN 

Dengan segenap rasa syukur dan kerendahan hati, Tesis ini kupersembahkan 

kepada: 

Papa rahimahullah dan Mama tercinta, yang tak pernah lelah menanamkan 

nilai kehidupan, menyirami dengan doa yang tak pernah putus, dan menjadi 

cahaya dalam setiap langkah pencarian ilmu ini. Keringatmu adalah tinta yang 

menulis kisah keberhasilanku. Semoga Allah membalas segala pengorbananmu 

dengan surga terbaik. 

Istri dan anak-anakku tersayang, yang senantiasa menjadi pelipur lelah dan 

peneduh hati di tengah perjalanan panjang ini. Terima kasih atas kesabaran, 

dukungan tanpa jeda, dan cinta yang tak henti menguatkan. Engkaulah sahabat 

dalam doa dan perjuangan. 

Semoga karya ini menjadi amal jariyah dan ladang keberkahan bagi kita 

semua. 

 

 

 

 

 

 

 



 

ii 

 

KATA PENGANTAR 

 

Alhamdulillah laa haula wala quwwata illa billah, puji syukur kehadirat 

Allah SWT yang telah melimpahkan rahmat dan karunia-Nya hingga penulis 

dapat menyelesaikan tesis ini untuk memenuhi tugas akhir sebagai syarat 

memperoleh gelar Megister Hukum (M.H). Shalawat serta salam, Allahumma 

sholli ala sayyidina Muhammad assalamuaika ya Rasulallah, senantiasa 

tercurahkan kepada teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW yang kasih 

sayangnya pada ummat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat Beliau. 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan tesis ini tidak akan 

selesai tanpa dorongan-dorongan langsung, baik moral, maupun material. Untuk 

itu penulis ucapkan terima kasih yang sedalam-dalamnya kepada: 

1. Terimakasih kepada yang tercinta Papa Ali Imran rahimahullah dan Mama 

Sujarwati yang telah menjadi inspirasi kuat penulis untuk menyelesaikan tulisan 

ini semoga Allah menjaga keduanya dan menyelesaikan seluruh hajat dan 

keinginannya. 

2. Terimakasih kepada semua pihak yang telah mendukung dan membantu demi 

menyelesaikan tesis ini, kepada Rektor UIN Suska Riau. Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti Ms, SE, M.Si, AK, CA, beserta wakil rektor dan jajarannya yang telah 

memberi kesempatan penulis untuk menimba ilmu di Universitas ini. 

3. Kepada Prof. Dr. Hj. Helmiati, M. Ag. semoga Allah menjaganya - selaku direktur 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, serta ibu wakil 

direktur Prof. Dr. Hj. Zaitun. M.Ag yang telah memberikan fasilitas, sarana dan 



 

iii 

 

prasarana kepada penulis dalam mengikuti perkuliahan pada Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Kepada ayahanda Ustadz Dr. H. Zailani, M.Ag dan ayahanda Dr. Arisman.M.Sy, 

selaku ketua dan sekretaris Program Studi Hukum Keluarga Konsentarsi Tafsir 

Hadits Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah banyak 

memberikan ilmu dan nasehatnya kepada Penulis sehingga penulis mampu 

menyelesaikan tesis ini, semoga Allah menjaganya. 

5. Terimakasih kepada ayahanda Ustadz Dr. H. Akmal Abdul Munir, Lc. MA dan 

ustadz Dr. H. Zailani M.Ag selaku dosen pembimbing tesis yang banyak 

memberikan arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan penyusunan tesis ini. 

Terima kasih banyak atas pertolongan, nasehat, motivasi, dan bimbingannya 

selama ini yang telah diberikan kepada penulis. Dan terima kasih kepada 

ibu/bapak dosen yang telah memberikan materi-materi perkuliahannya. Semoga 

ilmu yang bapak dan ibu berikan menjadi berkah dan bermanfaat bagi penulis di 

dunia dan akhirat. 

6. Terkhususnya kepada istri dan anak-anakku tercinta Indah Lestari, Hanin dan 

Hadan yang selalu memberikan dukungan dan do’anya, terimakasih semoga Allah 

menjaga dan menyelesaikan seluruh hajat dan keinginannya. 

7. Adik-Adiku, Aulia dan Inayah, yang senantiasa menjadi penghibur juga 

penyemangat bagi penulis dalam menyelesaikan penulisan tesis ini. 

8. Rekan seperjuangan dan para senior, Ali Musthafa, Fauzi Adrian, Abdul Rasyid, 

Habib A. Rahman, dan Adi Harmanto yang senantiasa menjadi tempat bertanya, 

dan penyemangat bagi penulis dalam menyelesaikan penulisan tesis ini. 



 

iv 

 

9. Terima kasih juga terkhususnya kepada rekan kerja di Ponpes Baitussalam dan 

Ma’had Ummul Quro yang selalu menemani dan mendukung penulis dari awal 

perkuliahan hingga sekarang ini serta selalu memberi semangat dan selalu 

mendengarkan keluh kesah penulis dalam menyelesaikan tesis ini, semoga Allah 

menjaga antum semua. 

10. Terima kasih dan syukur tak terhingga kepada para guru-guru, asatidzah dan 

ulama yang telah memberikan dukungannya kepada kami, semoga Allah 

membalas kebaikan mereka semua. 

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang penulis miliki dalam 

penulisan tesis ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan 

yang memerlukan kritikan yang bersifat membangun demi kesempurnaan tesis ini. 

Semoga tesis ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis berdo’a 

semoga kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai sebagai ibadah 

yang baik, sehingga selalu mendapat Rahmat dan karunia-Nya. Aamiin. 

Pekanbaru, 26 Juni 2025 

 

Ibnu Eka Pratama 

NIM: 22190214227 

 

 

 

 

 



 

v 

 

DAFTAR ISI 

HALAMAN PERSEMBAHAN............................................................................... i 

KATA PENGANTAR .............................................................................................. ii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... v 

PEDOMAN TRANSLITERASI ............................................................................ vi 

ABSTRACT ........................................................................................................... ix 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah .......................................................................... 1 

B. Penegasan istilah ....................................................................................... 9 

C. Identifikasi Masalah................................................................................ 10 

D. Pembatasan Masalah .............................................................................. 12 

E. Perumusan Masalah................................................................................ 12 

F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian .......................................................... 12 

G. Sistematika Penulisan ......................................................................... 14 

BAB II LANDASAN TEORI ............................................................................... 16 

A. Mawarits dalam Hukum Islam ............................................................... 16 

B. Biografi Muhammad Syahrur ............................................................... 53 

C. Istinbath Muhammad Syahrur Terhadap Ayat-Ayat Waris ................ 64 

D. Penelitian Terdahulu ............................................................................... 78 

BAB III  METODE PENELITIAN ....................................................................... 91 

A. Jenis Penelitian dan Pendekatan ........................................................... 91 

B. Sumber Data ............................................................................................ 92 

C. Teknik Pengumpulan Data ..................................................................... 94 

D. Teknik Analisis Data ............................................................................... 94 

BAB IV PEMBAHASAN ..................................................................................... 97 

A. Pembagian Warisan 2:1 Menurut Hukum Islam ................................. 97 

B. Analisis Istinbath Muhammad Syahrur Terhadap Ayat-Ayat Waris 

Perspektif Hukum Islam............................................................................... 106 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN .............................................................. 120 

A. Kesimpulan ............................................................................................ 120 

B. Saran....................................................................................................... 121 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 122 



 

vi 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebuyaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa 

Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‘ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‘ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dl ض

 

B. Vocal, Panjang, dan Diftong 



 

vii 

 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dhammah dengan “u”, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut : 

Vokal (a) panjang = Â Misalnya قال menjadi qâla Vokal (i) panjang = î 

Misalnya قيل menjadi qîla Vokal (u) panjang = Ũ Misalnya دون menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirinya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) =  ىو Misalnya  قول Menjadi Qawlun 

Diftong (ay) = ىي Misalnya  خير Menjadi Khayrun 

 

C. Ta’marbuthah (ة) 

Ta’ marbuthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‟ marbuthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditrasliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya الرسالة المدرسة menjadi alrisalat 

li al-mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari 

susunan mudlaf dan mudalf  ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t 

yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya رحمة الله   menjadi fi في 

rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan lafdh al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al”  (ال)  ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jajalah yang berada di tengah- 

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-



 

viii 

 

contoh berikut ini : a. Al-Imam al-Bukhariy mengatakan ... b. Al- Bukhariy dalam 

muqaddimah kitabnya menjelaskan ... c. Masya Allah kana wa ma lam yasya’ lam 

yakun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ix 

 

ABSTRACT 

Ibnu Eka Pratama (2025): Analysis of Muhammad Shahrur’s Perspective on  

the 2:1 Inheritance Distribution in Islamic Law 

This article explores the thoughts of Muhammad Shahrur regarding the 

distribution of inheritance in Islam, particularly in relation to the provision that 

allocates a male twice the share of a female (2:1). Historically, this approach has 

been an integral part of the Islamic law of inheritance (mawarith), as articulated 

in the Qur'anic verse An-Nisā’ [4]:11. However, within the framework of modern 

socio-economic contexts, this provision raises critical questions concerning its 

relevance and fairness, especially in cases where women serve as primary 

breadwinners in their families. Shahrur introduces an alternative hermeneutical 

methodology grounded in his theory of hudud (legal limits), wherein he argues 

that the 2:1 ratio should be interpreted as a maximum boundary rather than an 

inflexible rule. This study employs a library research method, using content 

analysis to examine Shahrur’s original works, particularly Nahwa Usul Jadidah li 

al-Fiqh al-Islami and al-Kitab wa al-Qur’an: Qira’ah Mu‘asirah. These texts aim 

to reconstruct Islamic legal theory through a contemporary lens. The findings of 

this study suggest that Shahrur’s approach provides significant space for a 

contextual reinterpretation of inheritance laws. According to him, the divisions 

stipulated in the Qur'an are not meant to be immutable absolutes but are instead 

flexible boundaries that can be adjusted in response to prevailing social 

conditions and specific familial contexts. Consequently, inheritance distribution 

could reflect either the traditional 2:1 ratio or a more equitable division, 

depending on the particular needs of those involved. This interpretative stance, 

however, has generated considerable controversy, as it departs from the consensus 

of classical scholars who have traditionally adhered to the literal wording of the 

inheritance verses. 

Keywords:  Islamic Jurispundence, inheritance, Muhammad Syahrur 

 

 

 

 

 

 

 



 

x 

 

ABSTRAK 

Ibnu Eka Pratama (2025): ANALISIS PEMIKIRAN MUHAMMAD 

SYAHRUR TENTANG PEMBAGIAN 

WARISAN 2:1 PERSPEKTIF HUKUM ISLAM 

Artikel ini membahas pemikiran Muhammad Syahrur tentang pembagian warisan 

dalam Islam, khususnya mengenai bagian anak laki-laki yang memperoleh dua 

kali lipat dari bagian anak perempuan (2:1). Pendekatan ini secara historis 

merupakan bagian dari sistem mawarits Islam berdasarkan Al-Qur'an surat An-

Nisā' ayat 11. Namun, dalam konteks sosial modern, ketentuan ini memunculkan 

pertanyaan baru tentang relevansi dan keadilannya, khususnya dalam situasi di 

mana perempuan juga menjadi pencari nafkah utama. Syahrur menawarkan 

pendekatan hermeneutika yang berbeda melalui teori hudud (batas maksimal dan 

minimal), dengan menyatakan bahwa angka 2:1 merupakan batas atas yang tidak 

bersifat absolut. Artikel ini merupakan library research dengan fokus analisa pada 

analysis content, dengan mengambil data-data primer dari buku karya Syahrur 

berjudul Nahwa Ushul Jadidah li Fiqh Islami dan al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah 

Mu'asirah yang merekonstruksi hukum-hukum Islam sesuai dengan konsep yang 

dibawanya. Hasil analisis menunjukkan bahwa pemikiran Syahrur memberikan 

ruang bagi reinterpretasi hukum waris yang lebih kontekstual di masa sekarang, 

dengan menjadikan bagian-bagian yang telah ditentukan di dalam Al-Qur’an 

sebagai batasan bukan bagian yang telah dimutlakkan, sehingga bisa saja laki-laki 

mendapatkan dua kali lipat bagian dari perempuan, atau sama, sesuai dengan 

kebutuhan dan kondisi kontekstual yang berlaku secara kasuistis. Pendekatan ini 

juga menimbulkan kontroversi karena menyimpang dari konsensus ulama klasik 

yang memberlakukan ayat-ayat waris sebagaimana lafaznya. 

Kata kunci: Hukum Islam, warisan, Muhammad Syahrur 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xi 

 

 الملخص 

 من منظور القانون 2:1تحليل فكر محمد شحرور حول تقسيم الميراث بنسبة (: 2025ابن إيكا فراتاما )

 الإسلامي 

تتناول هذه المقالة فكر محمد شحرور حول مسألة توزيع الإرث في الإسلام، مع تركيز خاص على قاعدة أن للذكر  
( الأنثيين  من  2:1مثل حظ  يعُد جزءاً  التوزيع  هذا  الآية  (.  إلى  المستند  المواريث الإسلامي  من سورة   11نظام 

النساء، وقد تم تطبيقه تاريخياً بوصفه حكماً شرعياً نهائياً. ومع ذلك، فإن تطورات السياق الاجتماعي المعاصر، لا  
سيما في الحالات التي تصبح فيها المرأة معيلة للأسرة أو شريكة أساسية في الإعالة، تثير تساؤلات جديدة حول 

يقترح شحرور قراءة تأويلية جديدة  . مدى عدالة هذه القاعدة ومدى اتساقها مع مبدأ المساواة والعدالة الاجتماعية 
( تمثل  2:1قائمة على نظريته في "الحدود" التي تميز بين الحد الأدنى والحد الأقصى للأحكام، حيث يرى أن نسبة ) 

المكتبي المنهج  على  الدراسة  هذه  وتعتمد  التغيير.  يقبل  لا  مطلقاً  وليست حكماً  الأعلى  من خلال تحليل   الحد 
الكتاب والقرآن: و  نحو أصول جديدة للفقه الإسلاميالمحتوى، مستندة إلى مؤلفات شحرور الأساسية مثل كتاب  

معاصرة النصيقراءة  الجمود  تتجاوز  معاصرة  رؤية  وفق  الإسلامي  الفقه  بناء  فيها  يعيد  حيث  نتائج  . ،  وتُظهر 
الحياة  واقع  مع  وتناسباً  مرونة  أكثر  بطريقة  الإرث  قوانين  تفسير  لإعادة  المجال  يفتح  شحرور  فكر  أن  التحليل 
الحديثة. فهو لا ينفي النص القرآني، بل يعيد فهمه باعتباره إطاراً توجيهياً يحدد الحدود الدنيا والعليا، ما يتيح أن  
تكون حصة الذكر ضعف الأنثى، أو متساوية، بحسب الظروف والاعتبارات الاجتماعية لكل حالة. وقد أثارت  
هذه المقاربة جدلًا واسعاً في الأوساط الفقهية، كونها تبتعد عن إجماع الفقهاء التقليديين الذين تمسكوا بفهم حرفي 

 .لنصوص المواريث كما وردت في القرآن الكريم

 الكلمات المفتاحية: فقه الإسلام، المواريث، محمد شحرور 

 



 

1 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Hukum waris Islam merupakan salah satu aspek penting dalam hukum 

keluarga yang bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, dan ijtihad para ulama. Dalam 

praktiknya, pembagian warisan sering kali menjadi polemik, khususnya ketika 

dihadapkan dengan nilai-nilai keadilan kontemporer dan kesetaraan gender. Salah 

satu ketentuan yang sering menjadi sorotan adalah perbedaan bagian waris antara 

anak laki-laki dan anak perempuan sebagaimana diatur dalam Al-Qur’an yang 

menyatakan bahwa anak laki-laki mendapat bagian dua kali lipat dari bagian anak 

perempuan. 

Ketentuan ini didasarkan pada ayat Al-Qur’an surat An-Nisā’ ayat 11, yang 

secara eksplisit menyebutkan perbandingan 2:1 dalam pembagian warisan antara 

anak laki-laki dan perempuan. Allah SWT berfirman: 

ُ فيْْٓ اوَْلَادكُِمْ للِذَّكَرِ مِثْلُ حَظِٰ الْانُْ ثَ يَيْنِ  ﴾  11﴿ يُ وْصِيْكُمُ اللّهٰ  

Terjemah: “Allah mensyariatkan bagimu tentang (pembagian pusaka untuk) 

anak-anakmu, yaitu: bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua orang 

anak perempuan.”1 

Di penutup surat ini Allah SWT mengulang kembali tentang ketentuan ini, 

sebagai bentuk penegasan dari-Nya, Allah SWT berfirman: 

 
1 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, Al-

Qur’an dan Terjemahannya, (Madinah: Mujamma’ Malik Fahd, 1971) hal. 116 



2 

 

 

 

 

 

 

ُ   الْانُْ ثَ يَيْننِ   حَظِٰ   مِثْلُ   فلَِلذَّكَرِ   وَّنِسَاۤءً   رٰجَِالًا   اِخْوَةً   كَانُ وْْٓا  وَاِنْ ﴿     شَيْء    بِكُلِٰ   وَاللّهُٰ    نتَضِلُّوْا  انَْ   لَكُمْ   اللّهُٰ   يُ بَينِٰ

 ﴾  1٧٦ عَلِيْم  

Terjemah: “Jika mereka (ahli waris itu terdiri atas) beberapa saudara laki-

laki dan perempuan, bagian seorang saudara laki-laki sama dengan bagian dua 

orang saudara perempuan. Allah menerangkan (hukum ini) kepadamu agar kamu 

tidak tersesat. Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.”2 

Jika dikaji dari segi historis, ayat ini merekonstruksi adat masyarakat Arab 

jahiliyah yang masih tidak menganggap wanita sebagai individu yang layak untuk 

menerima waris, bahkan mereka menjadikannya sebagai barang yang diwariskan. 

Sebagaimana tercantum dalam sebab turunnya ayat ini, ketika orang-orang tidak 

menerima keputusan Rasulullah SAW yang memberikan bagian warisan untuk 

wanita dan anak-anak, disebabkan karena mereka tidak bisa berperang dan tidak 

bisa mencari penghasilan3. 

Pembagian waris dengan bagian 2:1 hanya terjadi apabila anak laki-laki 

berada dalam keadaan mewarisi bersamaan dengan hadirnya anak perempuan dan 

tidak ada lagi ahli waris selain mereka yang mewarisi harta mayit, maka dalam hal 

ini mereka mendapatkan bagian dari waris secara ‘ashabah bil ghair dengan rasio 

perbandingan dua bagian untuk laki-laki, sedangkan perempuan mendapatkan satu 

bagian sebagaimana bunyi Q. S. An-Nisa’: 11. 

 
2 Ibid, hal. 153 
3 Muhammad Ali Ash-Shabuni, Mukhtashar Tafsir Ibni Katsir (Beirut: Daar Al-Qurán Al-

Kariim, 1981) cetakan ke-7, jilid 1, hal. 382 



3 

 

 

 

 

 

 

Masalah ini disepakati oleh para imam mazhab dan jumhur ulama klasik 

dengan mengambil pemahaman dari Q. S. An-Nisa’: 11 secara langsung, dan tidak 

akan kita temukan pendapat salah satu di antara mereka atau mayoritasnya yang 

berpendapat dengan ijtihad selain daripada yang tercantum di Al-Qur’an. 

Sebagaimana yang dinukilkan dari mazhab Syafi’i4 dan Hanbali5. 

Beberapa alasan yang akan kita temukan ketika menggali hikmah di balik 

pembagian waris anak laki-laki lebih banyak dibandingkan perempuan, karena 

laki-laki adalah pihak yang menanggung nafkah anak-anak dan istrinya, bahkan 

anggota keluarganya yang lain apabila ada yang masih hidup dalam garis 

kemiskinan, kemudian laki-laki juga diwajibkan untuk membayar mahar apabila 

hendak menikah,6 dan juga dalam kasus pembunuhan tanpa disengaja, keluarga 

terdakwa dari kalangan laki-laki wajib untuk membayarkan denda yang disebut 

sebagai ‘aqilah.7 

Dalam hadits nabi SAW yang menjadi rujukan hukum Islam, beliau 

menyebutkan tentang hal yang senada dengan Q. S. An-Nisa’: 11, di mana beliau 

bersabda: 

 
4 Musthafa Alkhin, et. Al., Al-Fiqh Al-Manhaji (Beirut: Daar Al-Qalam, 2012) cetakan ke-

13, jilid 2, hal. 301. 
5 Ibnu Qudamah, Umdat Al-Fiqh, tahqiq Ahmad Ázuz (Beirut: Maktabah Al-Ashriyah, 

2003) hal. 79 
6 Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2006) jilid 3, 

hal. 414 
7 Ibnu Qudamah, op.cit., hal 131 



4 

 

 

 

 

 

 

 أَلْحقُِوا الْفَرَائِضَ بِِهَْلِهَا ، فَمَا بقَِيَ فَ هُوَ لِأَوْلَى رَجُل  ذكََر  8

Terjemah: “Berikanlah faraidh (bagian waris yang telah ditentukan) itu 

kepada yang berhak, dan selebihnya berikanlah untuk laki-laki dari keturunan 

laki-laki terdekat.” 

Ibnu Hajar Al-Asqalani menjelaskan bahwa hadits ini melengkapi apa yang 

disebutkan di dalam Q. S. An-Nisa’: 11, hadits ini menyebutkan tentang bagian 

waris dari kerabat laki-laki yang mewarisi tanpa ada bagian tertentu (‘ashabah bi 

annafs) termasuk di dalamnya anak kandung. Bagian mereka dari waris sejumlah 

harta yang tersisa dari sanak saudara yang mengambil bagian waris dengan 

jumlah yang telah ditentukan (dzawil furudh), dan apabila ada beberapa kerabat 

laki-laki yang mewarisi dalam saat yang bersamaan, maka bagian dari ‘ashabah 

tadi diberikan kepada kerabat terdekat yaitu anak.9 

Merujuk kepada keterangan-keterangan ulama’ klasik, kita tidak akan 

mendapatkan tafsiran yang berbeda dari lafadz ayat dan hadits  tentang pembagian 

warisan anak laki-laki dan perempuan, karena semua redaksinya menggunakan 

angka yang tidak memiliki ambiguitas makna dalam kandungannya, sehingga 

penerapan dalil-dalilnya sama seperti penerapan dalil tentang shalat, zakat, puasa, 

dan ibadah yang telah disepakati lainnya. Penerapan hukum ini juga berlangsung 

 
8 Muhammad bin Isma’il Al-Bukhari, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Thuq Najah, 2001) 

cetakan pertama, jilid 8, hal. 150, hadits No. 6732. 
9 Ibnu Hajar Al-‘Asqalani, Fath Al-Baari (Daar Ar-Rayyaan Li At-Turats, 1986) jilid 12, 

hal. 12 



5 

 

 

 

 

 

 

selamanya walaupun manusia memiliki ijtihad lain yang mereka sangka lebih baik 

dan tepat dari hukum Allah.10 

Namun demikian, aspek sosial yang melatarbelakangi turunnya Q. S. An-

Nisa’: 11 ini, serta dinamika kehidupan modern menimbulkan keraguan dan 

pertanyaan tentang sejauh mana ketentuan baku tersebut masih relevan jika 

diterapkan secara literal dalam di masa sekarang, di mana sudah mulai banyak 

perempuan yang menanggung nafkah keluarganya, kesetaraan akses penghidupan, 

serta pergeseran peran gender antara laki-laki dan perempuan. 

Dalam konteks waris, pemikiran Muhammad Syahrur, seorang intelektual 

Muslim progresif asal Suriah, menawarkan pandangan yang berbeda dalam ranah 

fiqh Islam yang selama ini dianggap sebagai sesuatu yang literal, jumud, dan 

kaku. Syahrur memandang alam dalam tema ketuhanan dan kemanusiaan melalui 

dimensi filosofis bahwa semua berawal dari kaynunah yang berarti sebuah wujud 

materi yang berawal dari sebuah permulaan, kemudian ia terus berjalan dalam 

ritme yang disebut Syahrur sebagai sayrurah, untuk menjadi sesuatu yang disebut 

dengan shayrurah.11 

Dari landasan ini, Syahrur berkesimpulan bahwa tidak ada sesuatu yang 

hadir di alam semesta ini tanpa perkembangan, dan tidak ada perkembangan 

apabila sesuatu tersebut tidak ada. Contohnya dalam perkembangan hidup 

manusia, yang dimulai dari awal keberadaan (kaynunah), kemudian seiring 

 
10 Musthafa Alkhin, et. Al., op.cit.,. Hal. 271 
11 Muhammad Syahrur, Nahwa Ushul Jadidah li Fiqh Islami (Damaskus: Al-Ahali, 2000) 

cetakan pertama, hal. 27 



6 

 

 

 

 

 

 

berjalannya waktu, titik kaynunah tadi berkembang dan berubah dalam alur 

dinamika sayrurah, dan hal tersebut merupakan sebuah keniscayaan, maka akan 

sangat naif apabila kita menafikan aspek shayrurah yang akan menjadi titik 

destinasi berikutnya yang akan kita jumpai.12 

Syahrur mencoba menerapkan prinsip-prinsipnya dalam menerjemahkan 

kalam ilahi, sehingga ketika berbicara dalam permasalahan waris, hijab, wasiat, 

dan permasalahan fiqh lainnya, Syahrur menitikberatkan pada aspek kelayakan 

dan keberlangsungan produk hukum Islam dalam setiap zaman dan tempat. 

Membahas permasalahan waris, Syahrur membuka ruang fleksibilitas dalam 

setiap dialog pembagian waris terutama yang bersinggungan dengan kesenjangan 

bagian antara laki-laki dan perempuan. 

Menurut Syahrur, pembagian waris yang selama ini diterjemahkan oleh para 

ulama’ klasik berbeda dengan pemahaman waris yang seharusnya diterapkan di 

zaman sekarang, penyebab dari hal ini bukan dari kurangnya kedalaman ilmu atau 

ketumpulan analisa, melainkan Syahrur melihat produk-produk hukum Islam 

melalui kacamata aktual. Syahrur mempertimbangkan aspek sosial, ekonomi, 

pembagian tanggung jawab, dan pergeseran peran gender di masa sekarang, 

berbeda dengan yang mungkin dilihat oleh para pemikir Islam beberapa tahun 

silam.13  

 
12 Ibid, hal. 28 
13 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 315 



7 

 

 

 

 

 

 

Syahrur tidak memandang pembagian waris hanya dalam angka-angka saja, 

Syahrur menawarkan pendekatan berbeda dalam memahami hukum kewarisan 

Islam dibandingkan dengan para ulama klasik. Meskipun tidak seluruh 

pemikirannya bersifat kontradiktif terhadap tradisi sebelumnya, terdapat beberapa 

poin perbedaan yang cukup fundamental, khususnya dalam konteks masyarakat 

Indonesia yang mayoritas menganut mazhab Syafi’i dengan kecenderungan 

patriarkal.14 Belum lagi jika ditambah dengan diversitas budaya, hukum adat, dan 

latar belakang masyarakat Indonesia, yang menjadikan pembagian waris yang 

hanya berdasarkan hitung-hitungan saja sangat sulit untuk diterapkan. 

Dalam ranah faraidh, Syahrur tidak melihat pembagian 2:1 untuk anak laki-

laki dan perempuan yang mewarisi sebagai sebuah hukum yang mutlak dan final 

dalam bentuk angka-angka, melainkan sebagai batas maksimal (hadd a’la) yang 

boleh ditinjau ulang sesuai dengan prinsip keadilan dan perubahan kondisi sosial. 

Dalam pandangan hermeneutikanya, Syahrur berusaha untuk menemukan makna-

makna objektif dengan model subjektif, kemudian dikombinasikan dengan 

metode kebahasaan dan teori-teori ilmiah dalam ilmu mekanik yang sering disebut 

sebagai teori hudud (limit).15 

Selain itu, pembahasan mengenai bagian warisan anak laki-laki dan anak 

perempuan yang dibagi dengan rasio 2:1 akan menjadi topik yang kompleks 

ketika dihubungkan dengan prinsip-prinsip keadilan dalam warisan modern. 

 
14 Riffat Hasan, Teologi Perempuan dalam Tradisi Islam: Sejajar di Hadapan Allah, Ulumul 

Qur’an No. 4, vol. 1, 1990, 48-55 
15 Syamsul Wathani, “Kritik Salim Al-Jabi Terhadap Hermeneutika Muhammad Syahrur”, 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, No. 2, vol. 1, 2018, hal. 147 



8 

 

 

 

 

 

 

Dalam praktiknya, sistem ini sering kali memperkuat dominasi laki-laki dalam 

pembagian harta warisan dan menyisakan ketidakpuasan dari pihak perempuan. 

Karena konsep utama yang diterapkan adalah: ‘Lidzdzakari mitslu hazhzhi al-

untsayain’. Namun hal ini tidak akan terjadi bila semua ahli warisnya berada 

dalam gender yang sama, karena harta akan dibagi secara rata dan adil.16 

Alasan yang memperkuat ini, dikemukakan oleh Syahrur, dikarenakan 

semua pembahasan ilmu faraidh, berporos pada kerabat wanita, baik dalam 

warisan anak, pasangan, orang tua, dan saudara-saudar yang lain. Bagian mereka 

menjadi penentu bagian dari masing-masing kerabat laki-laki.17 Alasan lain yang 

dikemukakannya adalah karena dalam perkembangan manusia di masa sekarang, 

kaum wanita memiliki akses yang sama dengan laki-laki untuk bersaing dalam 

menuntut ilmu, bekerja, hingga penyaluran minat dan bakat. Walaupun dari segi 

penciptaan fisik laki-laki dan perempuan diciptakan sangat jauh berbeda.18  

Dari semua pemaparan penulis tentang Muhammad Syahrur dan teori 

hermeneutikanya terhadap pembagian warisan atau ilmu faraidh, jika 

dibandingkan dengan pandangan-pandangan syariat Islam dan hukum fiqh Islam, 

penulis tertarik untuk menganalisis dan menguji sejauh mana pandangan 

kontemporer Syahrur dapat diterapkan dalam permasalahan bagian waris anak 

laki-laki dan perempuan dalam tesis ini dengan tajuk “Analisis Pemikiran 

Muhammad Syahrur Tentang Pembagian Warisan 2:1 Perspektif Hukum Islam”. 

 
16 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 250 
17 Ibid, hal. 315 
18 Ibid, hal. 316 



9 

 

 

 

 

 

 

B. Penegasan istilah 

Untuk menghindari terjadinya pembahasan yang melebar, kesalahan 

interpretasi, serta memudahkan pemahaman tentang judul di atas, maka Penulis 

merasa perlu untuk memberikan pembahasan istilah yang terdapat dalam tulisan 

ini. 

1. Analisis 

Analisis bermakna penyelidikan terhadap suatu peristiwa (karangan, 

perbuatan, dan sebagainya) untuk mengetahui keadaan yang sebenarnya (sebab-

musabab, duduk perkaranya, dan sebagainya).19 

2. Muhammad Syahrur 

Muhammad Syahrur adalah seorang pemikir Islam yang berasal dari 

Damaskus, Suriah yang dikenal karena pendekatan rasional dan ilmiah dalam 

menafsirkan Al-Qur’an. Ia menekankan pentingnya kontekstualisasi ajaran Islam 

dalam dunia modern dan menolak pendekatan tekstualis yang kaku. 

3. Warisan 

Warisan adalah sesuatu yang diwariskan, berupa harta, nama baik, atau harta 

pusaka.20 

4. Hukum Islam 

 
19 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa (Pusat Bahasa), entri kata “Analisis”, 

dikutip dari: https://kbbi.web.id/analisis pada hari Kamis, 29 Mei 2025, pukul 10.00 
20 Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa (Pusat Bahasa), “Warisan”, dikutip dari: 

https://kbbi.web.id/waris pada hari Senin, 5 Mei 2025, pukul 22:43. 

https://kbbi.web.id/analisis


10 

 

 

 

 

 

 

Hukum Islam mencakup dua tema besar dalam agama Islam, yaitu syariat 

dan fikih, syariat merupakan landasan fikih, dan fikih merupakan pemahaman 

tentang syariat.21  

C. Identifikasi Masalah 

Berangkat dari latar belakang di atas, penulis mengidentifikasi beberapa 

masalah berikut ini: 

1. Pembagian waris dalam sistem Islam klasik menetapkan bagian laki-laki dua 

kali lebih besar dari perempuan, termasuk di dalamnya adalah pembagian 

untuk anak, saudara, dan suami istri, yang menimbulkan kritik dalam konteks 

keadilan modern. 

2. Penerapan hukum ini mengambil dari lafadz ayat secara tekstual, didukung 

dengan keterangan dari hadits sebagai penjelas dari ayat-ayat Al-Qur’an. 

3. Praktik pembagian yang memberikan hak waris kepada ahli waris laki-laki 

lebih besar dari perempuan dipertanyakan relevansinya dengan prinsip 

keadilan dan kesetaraan gender yang berkembang dalam masyarakat 

kontemporer. 

4. Muhammad Syahrur hadir menawarkan pendekatan tafsir kontekstual 

terhadap ayat-ayat waris, yang bertujuan menegakkan keadilan substantif 

dengan menolak absolutisme angka warisan dalam Al-Qur’an. 

 
21 Mohammad Daud Ali, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di Indonesia, 

(Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1993), cet. Ketiga, hal. 44 



11 

 

 

 

 

 

 

5. Muhammad Syahrur menerapkan konsep batas dalam menafsirkan ayat-ayat 

Al-Qur’an yang berkaitan dengan pembagian warisan, dan menyelaraskan 

interpretasinya dengan kebutuhan zaman. 

6. Tafsiran alternatif Syahrur tentang pembagian warisan bertentangan dengan 

interpretasi daripada kalangan ulama’ fikih klasik, bahkan sebagian ulama’ 

dari kalangan kontemporer. 

7. Tafsiran alternatif Syahrur dianggap mengesampingkan konsensus para ulama’ 

yang menginterpretasikan angka-angka dan pecahan yang disebutkan dalam 

ayat-ayat waris secara tekstual, dan memasukkan batasan-batasan baru yang 

disebut oleh Syahrur sebagai hudud. 

8. Pandangan Syahrur dalam pembagian warisan ini juga tidak didukung atau 

diisyaratkan oleh nas-nas dari hadits atau pendapat para ulama, karena hanya 

berfokus pada makna-makna bahasa dan kebutuhan zaman. 

9. Pandangan Syahrur dalam pembagian warisan juga tidak mampu mewujudkan 

keadilan substantif yang seharusnya menjadi landasan utama dari tafsiran 

alternatifnya, serta akan mengubah banyak dari konsep-konsep hukum waris 

Islam atau faraidh yang telah dibakukan. 

10. Penulis merasa perlu untuk menganalisis  secara mendalam tentang pandangan 

Syahrur terhadap pembagian warisan di antara ahli waris laki-laki dan 

perempuan, serta memberikan kritik terhadapnya, karena pandangan baru 

Syahrur bertentangan dengan aturan pembagian warisan yang telah 

dirumuskan dalam hukum Islam. 



12 

 

 

 

 

 

 

D. Pembatasan Masalah 

Karena banyaknya masalah yang muncul dalam pembahasan yang 

disampaikan, diperlukan pembatasan masalah supaya pembahasan bisa lebih 

terfokus pada inti permasalahan yang ingin dipecahkan. Hal ini akan menjadi 

panduan dalam penulisan sesuai dengan topik masalah yang sedang dibahas yaitu 

pemaparan tentang analisis mendalam tentang pandangan Muhammad Syahrur 

terhadap pembagian warisan dengan rasio 2:1 bagi ahli waris laki-laki dan 

perempuan, menurut perspektif hukum Islam. 

E. Perumusan Masalah 

Berdasarkan pembatasan masalah di atas, penulis akan fokus untuk 

menjawab beberapa rumusan masalah dalam penelitian ini: 

1. Bagaimana pendapat ahli fikih terhadap pembagian warisan 2:1 dalam 

Alqur’an? 

2. Apa argumentasi Muhammad Syahrur dalam mengambil kesimpulan hukum 

tentang pembagian warisan 2:1 dari Alqur’an? 

3. Bagaimana analisis dari pemikiran Muhammad Syahrur terhadap pembagian 

warisan 2:1 melalui perspektif hukum Islam? 

F. Tujuan dan Kegunaan Penelitian 

1. Penelitian ini memiliki tujuan di antaranya ialah: 

a. Untuk mengetahui pendapat para ahli fikih tentang pembagian warisan 

2:1.  



13 

 

 

 

 

 

 

b. Untuk mengetahui argumentasi Muhammad Syahrur dalam pembagian 

warisan 2:1. 

c. Untuk menganalisis pemikiran Muhammad Syahrur dalam pembahasan 

bagian warisan 2:1 sesuai dengan perspektif hukum Islam. 

2. Manfaat yang diharapkan dari penelitian ini dari sudut pandang teoritis adalah: 

dapat berfungsi sebagai dasar untuk pengembangan ilmu pengetahuan Islam, 

khususnya dalam bidang Hukum Keluarga Islam, sebagai pembuka inspirasi 

para akademisi lain, dan sebagai tambahan referensi dalam mengkaji 

permasalahan yang berkaitan dengan pemahaman fikih kontemporer yang 

diusung oleh Muhammad Syahrur, terkhususnya dalam pembagian warisan, 

dan juga bagaimana metode istinbath dan tafsirnya jika dikaji dari sisi 

perspektif hukum Islam. 

3. Adapun manfaat dari penelitian ini dari sisi praktis: 

a. Penelitian ini diharapkan dapat menjadi sumbangan ide, bahan bacaan, dan 

diskusi dalam luasnya khazanah literasi ilmu terutama yang berkaitan 

dengan Hukum Keluarga Islam. 

b. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan inspirasi untuk para 

akademisi-akademisi selanjutnya yang meneliti bidang Hukum Keluarga 

Islam, untuk pengembangan ilmu pengetahuan Islam. 

c. Adapun bagi penulis sendiri, penelitian berbentuk tesis ini merupakan 

syarat untuk mendapatkan gelar Magister Hukum (M. H.) pada Prodi 



14 

 

 

 

 

 

 

Hukum Keluarga Islam Universitas Islam Negeri (UIN) Sultan Syarif 

Kasim Riau. 

G. Sistematika Penulisan 

Untuk memudahkan pemahaman serta memberikan gambaran yang jelas 

dalam pembahasan tesis ini, penulis menyusun sistematika pembahasan yang 

terdiri dari lima bab. Setiap bab disusun secara sistematis dan dijabarkan melalui 

sub-bab yang menguraikan pokok bahasan secara lebih spesifik. 

Bab I: Pendahuluan, bab ini berisikan landasan hukum waris yang telah 

disepakati oleh jumhur ulama’ yaitu pembagian dengan rasio 2:1 untuk laki-laki 

dan perempuan, kemudian pandangan Muhammad Syahrur dalam mengambil 

simpulan hukum-hukum pembagian warisan laki-laki dan perempuan dari Al-

Qur’an yang menjadi latar belakang dari penulisan tesis ini, kemudian penegasan 

beberapa istilah yang akan terus berulang dalam tulisan ini, identifikasi masalah, 

perumusan masalah, dan ditutup dengan tujuan dan kegunaan penelitian ini. 

BAB II: Landasan Teori, bab ini berisikan kerangka-kerangka teoritis yang 

berfungsi sebagai landasan konseptual dalam menganalisis permasalahan di 

penelitian ini, serta bahan-bahan kajian kolaboratif lainnya yang menunjang untuk 

memperdalam pembahasan masalah inti, maka dari itu penulis menghadirkan 

penelitian-penelitian terdahulu yang beririsan dengan pembahasan penulis ini 

untuk menemukan distingsi baru dalam tulisan penulis ini. 

BAB III: Metode Penelitian, bab ini menjelaskan cara atau langkah-langkah 

ilmiah yang digunakan penulis untuk mengumpulkan, menganalisis, dan menarik 



15 

 

 

 

 

 

 

kesimpulan dari data atau bahan hukum yang digunakan dalam penulisan tesis, 

guna mencapai tujuan yang ingin dikaji dalam permasalahan ini, yaitu analisis 

terhadap pandangan Muhammad Syahrur dalam pembagian warisan laki-laki dan 

perempuan. Seperti penjelasan tentang jenis penelitian ini, dari mana saja sumber 

data yang diperoleh, subjek dan objek penelitian, teknik pengumpulan, dan 

analisis data sehingga berakhir kepada kesimpulan. 

BAB IV: Pembahasan, pada bab ini penulis akan melakukan analisis 

terhadap tema yang diangkat dalam tulisan ini yaitu analisis terhadap pandangan 

Muhammad Syahrur dalam pembagian warisan laki-laki dan perempuan dengan 

rasio 2:1 sesuai dengan perspektif hukum Islam, disesuaikan juga dengan metode 

dan teknik analisis yang menjadi acuan dalam tulisan ini. Ditambahkan pada 

penghujung bab ini sanggahan-sanggahan terhadap pendapat umum Syahrur 

dalam bidang pembagian warisan. Pada bab ini juga penulis membawakan 

biografi tentang Muhammad Syahrur dan metode istinbathnya terhadap ayat-ayat 

waris 

BAB V: Kesimpulan dan Saran,  pada bab ini penulis akan menutup tulisan 

ini dengan simpulan dari pembahasan setelah dikaji sesuai dengan metode terapan 

dan bahan-bahan elaboratif penunjang yang sudah penulis paparkan untuk 

dianalisis, kemudian dilanjutkan dengan saran-saran dari penulis tentang tulisan 

ini untuk para pembaca, akademisi, dan penegak hukum. 

 

 



 

16 

 

 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Mawarits dalam Hukum Islam 

Aturan-aturan waris (mawarits) dalam Islam adalah bagian dari ajaran Islam 

yang dipercaya oleh umat Muslim dan dijadikan panduan dalam mengatur 

interaksi antar manusia, sehingga berkembang menjadi sistem hukum waris yang 

khas. Mengingat Islam adalah kepercayaan yang dianut oleh mayoritas warga 

Indonesia, maka hukum waris Islam diakui dan diterapkan sebagai salah satu 

sistem hukum di Indonesia. 

Sumber hukum dalam sistem kewarisan Islam terdiri dari tiga unsur utama, 

yaitu Al-Qur’an sebagai sumber primer, sunnah Nabi Muhammad SAW sebagai 

sumber sekunder, dan ijtihad para ulama sebagai sumber pelengkap dalam 

menjawab persoalan yang tidak secara eksplisit disebutkan dalam nash. Ketiga 

sumber ini didasarkan pada firman Allah dalam Al-Qur’an surat An-Nisā’ ayat 59, 

yang menyatakan:  

َ وَاطَِي ْعُوا الرَّسُوْلَ وَاوُلِى الْاَمْرِ مِنْكُمْْۚ فاَِنْ تَ نَازَعْ  يَ ُّهَا الَّذِيْنَ اهمَنُ وْْٓا اطَِي ْعُوا اللّهٰ تُمْ فيْ شَيْء  فَ رُدُّوْهُ اِلَى اللّهِٰ  ﴿ يٰهْٓ

تُمْ تُ ؤْمِنُ وْنَ بِاللّهِٰ وَالْيَ وْمِ الْاهخِرنِ ذهلِكَ خَيْر  وَّاَحْسَنُ تَأْوِيْلًا   ﴾ ٥٩وَالرَّسُوْلِ اِنْ كُن ْ

Terjemah: “Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah 

Rasul-Nya serta para pemimpin di antara kamu. Kemudian jika kamu berselisih 

pendapat tentang sesuatu, maka kembalikanlah kepada Allah (Al-Qur’an) dan 

Rasul-Nya (Sunnah), jika kamu benar-benar beriman kepada Allah dan hari 

kemudian. Yang demikian itu lebih utama (bagimu) dan lebih baik akibatnya.” 22 

 
22 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, op.cit., 

hal. 128 



17 

 

 

 

 

 

 

Ayat ini menegaskan bahwa dalam menyelesaikan persoalan hukum, 

termasuk dalam bidang kewarisan, rujukan utama haruslah kepada Al-Qur’an 

kemudian sunnah, kemudian dilanjutkan dengan ijtihad apabila diperlukan. 

Termasuk ke dalam kategori mujtahid ini adalah ulil amri. Ulil amri dapat 

dimaknakan sebagai sumber ijtihad para mujtahid23. 

Untuk memahami secara menyeluruh setiap bidang keilmuan, perlu bagi 

kita untuk mempelajari sendi-sendi ilmu, atau al-mabadi’ al-‘asyroh. Sendi-sendi 

ilmu pengetahuan itu ada sepuluh, sebagaimana yang diungkapkan oleh Wahbah 

Az-Zuhaili yaitu:  

 وَ       دُّ ة***الحَ شرَ عَ  نٰ  فَ  لِٰ كُ   ئَ ادِ بَ مَ  إنَّ 
َ
 رةمَ  الثَ ثُ  وعُ وضُ الم

 الش    ارع كم حُ  ادُ مدَ الاستِ      ع***والاسمُ اضِ ه والوَ ضلُ فَ ة وَ سبَ نِ وَ 

 24ل والبعض بالبعض اكتفى***ومن درى الجميع حاز الش   رفا  ائِ سَ مَ 

Terjemah: “Sesungguhnya sendi-sendi setiap ilmu pengetahuan ada sepuluh 

jenis: definisinya, temanya, kemudian buahnya, 

keutamaannya, hubungannya, dan penciptanya, namanya, sumbernya dari 

hukum syara’, 

seluruh permasalahan, sebagian (diketahui) dengan sebagiannya sudah cukup, 

dan yang mengetahui keseluruhannya telah mendapatkan kemuliaan.” 

Penjabaran dari bait di atas yang berkaitan dengan sendi ilmu kewarisan 

Islam atau ilmu faraidh adalah sebagai berikut: 

 
23 Fakhruddin Ar Razi dalam Mafatih Al-Ghaib memasukkan ulil amri sebagai sumber 

ijtihad, sebagaimana dikutip Munawar Chil, Ulil Amri (Semarang: Ramadhani, 1984) hal. 20 
24 Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu, (Beirut: Daar Al-Fikr, t.t.) 

cetakan keempat, jilid 10, hal 244. 



18 

 

 

 

 

 

 

Pertama, definisi ilmu faraidh: ilmu fiqh kewarisan dan ilmu matematika. 

Kedua, tema ilmu faraidh: harta peninggalan mayit. 

Ketiga, buah mempelajari ilmu faraidh: menyampaikan hak waris kepada 

pemiliknya. 

Keempat, nisbat ilmu faraidh: termasuk ke dalam ilmu-ilmu syar’i. 

Kelima, keutamaannya: keutamaan mempelajari ilmu faraidh bahwasannya 

ilmu ini memiliki kedudukan yang sangat penting dalam ajaran Islam, bahkan 

digambarkan sebagai setengah dari keseluruhan ilmu keislaman. Hal ini 

disebabkan karena ilmu tersebut berkaitan erat dengan persoalan-persoalan yang 

muncul setelah seseorang wafat, yang tidak kalah signifikan dibandingkan dengan 

kebutuhan manusia selama hidupnya. Urgensi dan keutamaan ilmu faraidh ini 

tergambar jelas dalam sabda Rasulullah SAW berikut: 

تَ زعَُ مِنْ أمَُّتِي  فإَِنَّهُ  وَعَلِٰمُوهَا الْفَرَائِضَ  تَ عَلَّمُوا  2٥نِصْفُ الْعِلْمِ وَهُوَ يُ نْسَى وَهُوَ أوََّلُ شَيْء  يُ ن ْ

Terjemah: “Pelajarilah ilmu faraidh dan ajarkanlah kepada orang lain, 

karena ia merupakan separuh dari ilmu, ia akan dilupakan, dan ia adalah ilmu 

pertama yang akan dicabut dari umatku.” 

Terjadi perbedaan pendapat tentang maksud dari lafadz ‘separuh ilmu’ 

dalam hadits di atas, beberapa pendapat ulama’ di antaranya: 

a. Salah satu bagian dari dua bagian walaupun tidak sama rata. Faraidh 

berdiri pada satu posisi, dan ilmu-ilmu lain berdiri pada posisi lain. 

 
25 Ibnu Majah, Sunan Ibni Majah, jilid 4, hal. 23, no. 2719, dinyatakan shahih oleh Al-

Hakim dan As-Suyuthi 



19 

 

 

 

 

 

 

b. Manusia diuji dengan warisan. Dengan dalil bahwa seluruh manusia pasti 

akan mati, maka pasti membutuhkan ilmu faraidh untuk membagikan 

hartanya. 

c. Manusia berada dalam salah satu dari dua keadaan: antara kematian dan 

kehidupan. Faraidh dibutuhkan untuk orang-orang yang telah mati, 

sedangkan ilmu lain dibutuhkan untuk orang-orang yang masih hidup. 

d. Ilmu ini hanya bersumber dari nas wahyu (Al-Qur’an dan hadits), 

sedangkan ilmu lain bersumber dari nas dan qiyas. 

e. Sebab kepemilikan harta ada dua, yang pertama bersifat pilihan atau bisa 

dikembalikan seperti hibah, dan yang lain bersifat paksaan atau tidak bisa 

dikembalikan seperti waris.26 

Hadits lain dari nabi SAW yang menggambarkan tentang urgensi ilmu 

faraidh untuk dipelajari: 

 2٧الْعِلْمُ ثَلَاثةَ  وَمَا سِوَى ذَلِكَ فَ هُوَ فَضْل  آيةَ  مُحْكَمَة  ، أوَْ سُنَّة  قاَئمَِة  ، أوَْ فَريِضَة  عَادِلَة  

Terjemah: “Ilmu itu ada pada tiga perkara, dan yang selainnya adalah hal 

yang sia-sia: ayat yang kokoh, sunnah yang ditegakkan, atau faridhah yang adil.” 

Yang dimaksudkan dalam hadits ini sebagai faridhah yang adil adalah setiap 

hukum dari hukum-hukum yang berkaitan dengan faraidh, yang dengannya dapat 

terwujud keadilan untuk semua ahli waris.28 

 
26 Shalih Al-Fauzan, At-Tahqiqat Al-Mardhiyah (Riyadh: Maktabah Al-Ma’arif, 1999) 

cetakan ke empat, hal. 15-16 
27 Abu Dawud, Sunan Abi Dawud (Beirut: Maktabah Al-‘Ashriyah, t.t.) jilid 3, hal. 119, no. 

2885 



20 

 

 

 

 

 

 

Perhatian para ulama’ dari kalangan sahabat nabi SAW juga besar untuk 

bidang keilmuan ini, beberapa perkataan dari ‘Umar bin Al-Khaththab RA tentang 

ilmu ini: 

اَ مِنْ   2٩دِينِكُمْ  تَ عَلَّمُوا الْفَرَائِضَ فإَِنهَّ

Terjemah: “Pelajarilah faraidh karena hal tersebut merupakan bagian dari 

agama kalian.” 

 30إِذَا تحَِدثتُم فَ تَحَدٰثوُا بِالفَرَائِض، وَإِذَا لوََتُم فاَلوَا بالِرَّمي

Terjemah: “Apabila kalian berbicara maka berbicaralah dengan tema 

faraidh, dan apabila kalian hendak bermain, bermainlah dengan melempar (anak 

panah, tombak).” 

Keenam, penyusun ilmu faraidh: yaitu Allah SWT. 

Ketujuh, nama ilmu ini: ilmu faraidh. 

Kedelapan, sumber ilmu faraidh: Alqur’an, sunnah, dan ijma’. 

Kesembilan: hukum mempelajarinya: fardhu kifayah apabila sudah ada sebagian 

dari kaum muslimin yang mempelajarinya. Fardhu ‘ain jika belum ada dari kaum 

muslimin yang mempelajarinya. 

Kesepuluh, permasalahannya: dijabarkan dalam setiap pembahasan ilmu 

faraidh.31 

 
28 Abu Hasan As-Sindi, Syarh Sunan Ibni Majah Al-Qazwini (Beirut: Daar Al-Jiil, t.t.) jilid 

1, hal. 27 
29 Abu Muhammad Ad-Darimi, Sunan Ad-Darimi (Daar Al-Mughni, 2000) jilid 4, hal. 1885 
30 Ibrahim bin Abdillah, Al-‘Adzb Al-Faidh (Aleppo: Mathba’ah Musthafa Al-Halabi, 1954) 

jilid 1, hal. 8 



21 

 

 

 

 

 

 

1. Definisi Kewarisan Islam 

Waris dalam Bahasa Indonesia disebut pusaka yaitu harta benda yang 

ditinggalkan oleh orang yang meninggal dunia untuk dibagikan kepada yang 

berhak menerimanya.32 Disiplin keilmuan Islam yang membahas permasalahan 

waris biasa diistilahkan dengan ‘faraidh’ yang diambil dari lafadz faridhah yang 

merupakan sebuah kalimat dari unsur ف ر ض memiliki makna pemberian dampak 

pada benda lain seperti potongan, atau bermakna sesuatu yang diwajibkan oleh 

Allah, karena ia memiliki batasan dan tanda-tanda.33   Lafadz faridhah berdiri 

dalam timbangan (فعيلة) yang bermakna isim maf’ul, yaitu sesuatu yang terpotong 

atau diwajibkan, 

Sedangkan yang dimaksud dengan faraidh sebagai sebuah disiplin ilmu, 

menurut Az-Zuhaili maksudnya adalah ilmu terapan yang berfungsi untuk 

mengetahui bagian waris bagi masing-masing pemiliknya.34 

Menurut Fairuzabadi, faraidh adalah suatu ilmu untuk mengetahui siapa 

kerabat yang mendapat warisan dan yang tidak, serta bagian dari setiap ahli 

waris.35 Pengertian ini adalah pengertian yang paling komprehensif untuk 

 
31 Assayyid Ahmad Ahdal, I’anat Ath-Thalib, (Beirut: Daar Thuq Najah, 2007) cet. 

Keempat, hal 19 
32 Moh. Rifa’I, Ilmu Fiqih Islam Lengkap, (Semarang: PT Karya Toha Putra, 1978), hlm. 

513 
33 Ibnu Faris, Mu’jam Maqayis Al-Lughah, tahqiq: Abdussalam Harun (Beirut: Daar Al-Jil, 

t.t.) jilid 4, hal. 488-489. 
34 Al-Fiqh Al-Islam wa Adillatuh, jilid 8, hal. 243 
35 Fairuzabadi, Al-Qamus Al-Muhith (Cairo: As-Sa’adah, t.t.) jilid 2, hal. 240 



22 

 

 

 

 

 

 

memaknai setiap batas ilmu faraidh, karena mencakup dua aspek fiqh dan 

perhitungan yang ada dalam ilmu ini. 

Ilmu ini dilabeli dengan nama faraidh padahal di dalamnya akan kita 

temukan pembagian ‘ashabah dikarenakan permasalahan faraidh adalah 

permasalahan yang mendominasi dan menjadi titik awal pembahasan dalam setiap 

masalah waris, maka jadilah faraidh sebagai sebuah istilah untuk bidang ini.36 

Lafadz ini diambil dari firman Allah SWT: 

بًا مَّفْرُوْضًا   ﴾ ٧﴿ نَصِي ْ

Terjemah: “bagian yang telah ditetapkan.”37 

Dari ayat ini terlihat korelasi pemaknaan antara makna bahasa dan istilah 

untuk ilmu faraidh, walaupun terlihat maknanya secara bahasa lebih umum 

daripada makna secara istilah. 

Kaidah-kaidah dalam ilmu faraidh mencakup ketentuan mengenai status 

para ahli waris, baik sebagai shahib al-fardh (penerima bagian tertentu yang telah 

ditentukan), ‘ashabah (penerima seluruh atau sisa harta warisan), maupun dzawil 

arham (kerabat jauh yang tidak termasuk kategori ahli waris utama). Selain itu, 

ilmu faraidh juga mengatur mengenai konsep hajb (penghalang waris) dan 

individu-individu yang tidak memiliki hak untuk menerima warisan. Dengan 

demikian, ilmu faraidh secara substansial memuat tiga komponen utama, yaitu: 

 
36 Al-Bajuri, Al-Fawaid Al-Syansyuriyah wa Hasyiyatuha (Aleppo: Maktabah Mushthafa 

Al-Halabi, 1936) hal. 29 
37 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, op. cit., 

hal. 116 



23 

 

 

 

 

 

 

a. Mengetahui siapa saja anggota keluarga yang menjadi ahli waris dan yang 

tidak mewarisi. 

b. Mengetahui bagian masing-masing ahli waris dari harta tarikat.  

c. Mengetahui ilmu menghitung bagian ahli waris tersebut. 

2. Dasar Hukum Kewarisan Islam 

Dasar hukum yang mendasari kewarisan Islam diambil daripada Al-Quran, 

sunnah (hadis) dan ijma’ atau konsensus para ulama’. Dalil-dalil Qur’ani yang 

menjadi panduan dalam penerapan ilmu waris di antaranya adalah ayat yang 

menjadi penjelas tentang bagian waris untuk anak laki-laki dan perempuan: 

ُ فيْْٓ اوَْلَادكُِمْ للِذَّكَرِ مِثْلُ حَظِٰ الْانُْ ثَ يَيْنِ ْۚ فاَِنْ كُنَّ نِسَاۤءً فَ وْقَ اثْ نَ تَيْنِ  فَ لَهُنَّ ثُ لثُاَ مَا تَ رَكَ ْۚ    ﴿ يُ وْصِيْكُمُ اللّهٰ

 ﴾ 11وَاِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَ لَهَا النِٰصْفُ ن 

Terjemahan: “Allah mensyariatkan (mewajibkan) kepadamu tentang 

(pembagian warisan untuk) anak-anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki 

sama dengan bagian dua orang anak perempuan. Jika anak itu semuanya 

perempuan yang jumlahnya lebih dari dua, bagian mereka dua pertiga dari harta 

yang ditinggalkan. Jika dia (anak perempuan) itu seorang saja, dia memperoleh 

setengah (harta yang ditinggalkan).”38 

As-Sa’di menyebutkan dalam tafsirnya bahwa ayat ini mengingatkan para 

orang tua agar selalu mewasiatkan anak-anak mereka dalam kebaikan, karena 

mereka adalah titipan dan penerus kebaikan orang tua, jika mereka melalaikan 

wasiat, maka mereka layak untuk mendapatkan hukuman dari Allah SWT. Ayat ini 

juga menjelaskan tentang bagian-bagian waris anak, seperti bagian anak laki-laki 

 
38 Ibid., hal. 116 



24 

 

 

 

 

 

 

yang berjumlah dua kali lipat dibandingkan dengan anak perempuan jika tidak ada 

ahli waris lain yang mewarisi secara fardh. As-Sa’di menyatakan bahwa hal ini 

telah menjadi konsensus dari seluruh ulama’ mu’tabar.39 

Adapun menurut Ibnu ‘Asyur, ayat ini merupakan penjelasan dari ayat ke 

tujuh dari surat An-Nisa’, di antara pesan yang dibawakan dalam ayat ini adalah 

pentingnya untuk berwasiat kepada anak sebelum datang kematian, karena wasiat 

menunjukkan perhatian orang tua kepada anak-anaknya dalam hal-hal yang di 

dalamnya ada kebaikan bagi mereka.40 

Menurutnya, unsur keindahan bahasa Alquran juga hadir dalam ayat ini 

ketika Allah SWT mendahulukan khabar (lidzdzakari) dari mubtada’nya (mitslu 

hadzhdzhi al-untsayain), sebagai pemaknaan dan penegasan bahwa dalam hukum 

Islam, laki-laki sekarang memiliki serikat dalam menerima harta warisan yaitu 

perempuan, karena sebelumnya pada masa jahiliyah, pembagian warisan hanya 

melibatkan kerabat laki-laki saja tanpa ada bagian untuk perempuan dan anak-

anak.41 

Masalah lain yang berkaitan dengan kewarisan anak adalah kapan janin 

dapat dinisbatkan kepada muwarritsnya. Malikiyah berpendapat lima tahun, 

sebagian pendukungnya mengatakan tujuh tahun. Syafi’iyyah mengatakan empat 

tahun. Mazhab penduduk Kufah mengatakan dua tahun. Muhammad bin Al-

Hakam mengatakan satu tahun. Dawud Adz-Dzahiri mengatakan enam bulan. 

 
39 Abdurrahman As-Sa’di, Taisir al-Kariim ar-Rahman (Riyadh: Maktabah Obeikan, 2001) 

cetakan pertama, hal. 166 
40 Ibnu ‘Asyur, Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir (Tunis: Dar Tunisiah, 1984) jilid 4, hal. 257 
41 Ibid. 



25 

 

 

 

 

 

 

Pendapat-pendapat ini dikembalikan kepada ‘urf yang biasa berlaku di 

masyarakat, dalam masalah ini maka pendapat Muhammad bin Al-Hakam dan 

Dawud adalah yang paling mendekati ‘urf. Karena yang seharusnya menjadi 

patokan hukum adalah yang paling sering terjadi, bukan yang jarang atau 

mustahil.42  

Malikiyah dan Hanafiyah juga berselisih pendapat tentang anak yang 

dilahirkan oleh pasangan suami istri sebelum sembilan bulan, malikiyah didukung 

oleh syafi’iyah mengatakan jika anak tersebut lahir dalam masa hanya enam bulan 

terhitung setelah akad, maka ia tidak disambungkan kepada ayahnya dan tidak 

diwarisi, namun jika ada ketetapan dan bukti bahwa anak tersebut lahir dalam 

masa enam bulan setelah berhubungan badan antara suami dan istrinya, maka 

anak tersebut dinasabkan kepada ayahnya. Sedangkan hanafiyyah tetap 

menasabkan anak tersebut kepada ayahnya walaupun lahir sebelum sembilan 

bulan, yang menjadi acuan adalah sabda Rasul SAW: 

 الْوَلَدُ للِْفِرَاشِ 

Terjemah: “anak dinisbatkan kepada ayahnya.”43 

Dari hadits ini, hanafiyyah menganggap bahwa penetapan anak untuk 

ayahnya dalam segala keadaan bersifat umum, tidak dapat digugat, dan bersifat 

 
42 Ibnu Rusyd, loc. Cit., jilid 4, hal. 1461 
43 Al-Bukhari, loc. Cit., jilid 3, hal. 54, No. hadits 2053 



26 

 

 

 

 

 

 

ta’abbudi, selama masih bisa dilebihkan prasangka telah terjadinya hubungan 

yang halal antara kedua pasangan suami istri.44 

Masalah yang berkaitan dengan pembagian warisan anak adalah ketika 

terjadi perselisihan dengan munculnya saudara ketiga dari dua orang anak. dalam 

permasalahan ini, malikiyah dan hanafiyah mewajibkan untuk memberikan bagian 

warisan kepada anak tersebut, dan nasabnya tidak ditetapkan dengan 

pengakuannya, sedangkan syafi’iyah mengatakan bahwa anak ini tidak wajib 

untuk diberikan bagiannya dari warisan. Perbedaan pendapat berikutnya adalah 

berapa bagian yang wajib diberikan untuk saudara ketiga ini, malikiyah 

mengatakan bahwa wajib untuk diberikan sesuai dengan bagiannya, sedangkan 

hanafiyah mengatakan bahwa ia hanya mendapatkan separuh dari apa yang 

diperoleh dari saudaranya.45 

Masalah lain yang berkaitan dengan kewarisan anak, adalah yang 

berhubungan dengan anak yang dilahirkan setelah kedua orang tuanya mula’anah. 

Ulama dari kota Madinah, Zaid bin Tsabit, ulama dari kalangan malikiyyah, 

syafi’iyyah dan hanifiyah berpendapat bahwa anak hasil dari mula’anah mewarisi 

sebagaimana anak-anak lain pada umumnya, bagi ibunya sepertiga, dan sisa 

hartanya untuk baitul maal, namun dalam hal ini hanafiyah berpendapat bahwa 

dzawil arham lebih layak untuk mendapatkan sisa hartanya dibandingkan dengan 

kaum muslimin, dan bagi mereka yang berpendapat dengan bolehnya radd 

 
44 Ibnu Rusyd, loc. Cit., hal. 1462 
45 Ibid., jilid 4, hal. 1458 



27 

 

 

 

 

 

 

(mengembalikan sisa harta kepada ahli waris yang telah mendapatkan bagiannya), 

maka ibu lebih berhak untuk mendapatkan harta warisan dari sisi radd.46 

Potongan ayat berikutnya membahas bagian waris masing-masing dari ayah 

dan ibu serta keadaan-keadaan yang berkaitan dengannya: 

اِنْ كَانَ لَه   تَ رَكَ  ن ْهُمَا السُّدُسُ مَِّا  هُ   وَّوَرثِهَ   وَلَد    لَّه  يَكُنْ   لَّّْ   فاَِنْ    ْۚ وَلَد  ﴿وَلِابََ وَيْهِ لِكُلِٰ وَاحِد  مِٰ   فَلِامُِٰهِ   ابََ وه

ؤكُُمْ    ندَيْن    اوَْ   بِِآَْ   ي ُّوْصِيْ   وَصِيَّة    بَ عْدِ   مِنْ    السُّدُسُ   فَلِامُِٰهِ   اِخْوَة    لَه  كَانَ   فاَِنْ    ْۚالث ُّلُثُ   تَدْرُوْنَ   لَا   وَابَْ نَاۤؤكُُمْْۚ   اهبَاۤ

 ﴾ 11 حَكِيْمًا عَلِيْمًا كَانَ   اللّهَٰ  اِنَّ   ناللّهِٰ  مِٰنَ  فرَيِْضَةً   ننَ فْعًا لَكُمْ  اقَْ رَبُ  ايَ ُّهُمْ 

Terjemahan: “Dan untuk kedua ibu bapak, bagian masing-masing 

seperenam dari harta yang ditinggalkan, jika dia (yang meninggal) mempunyai 

anak. Jika dia (yang meninggal) tidak mempunyai anak dan dia diwarisi oleh ibu 

bapaknya (saja), maka ibunya mendapat sepertiga. Jika dia (yang meninggal) 

mempunyai beberapa saudara, maka ibunya mendapat seperenam. (Pembagian-

pembagian tersebut diatas) setelah (dipenuhi) wasiat yang dibuatnya atau (dan 

setelah dibayar) hutangnya.”47 

As-Sa’di menyebutkan bahwa potongan ayat ini menjelaskan tentang 

pembagian warisan ayah dan ibu, di mana keduanya mendapatkan bagian 

seperenam jika mayit meninggalkan seorang anak, laki-laki atau perempuan. 

Bagian ibu tidak akan pernah lebih dari seperenam, sedangkan ayah jika masih 

ada sisa harta setelah dibagi kepada dzawil furudh, maka ia berhak mendapatkan 

 
46 Ibid., hal. 1456 
47 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, loc. 

cit., hal. 116 



28 

 

 

 

 

 

 

sisa harta.48 Ayah apabila sendiri tanpa ada ahli waris lain maka ia memperoleh 

seluruh harta waris.49 

Terkait pembagian warisan ayah dan ibu, ada sebuah anomali permasalahan 

yang hanya terjadi pada keadaan tertentu, yaitu ketika ayah dan ibu mewarisi 

bersamaan dengan adanya suami atau istri tanpa ada anak. Masalah ini dikenal 

dengan masalah umariyatain, dinamakan demikian karena yang menetapkan 

perkara ini pertama kali adalah Umar bin Khaththab RA.50 Ada juga yang 

menamakannya kasus al-gharrawain. Dalam kasus ini, setelah suami atau istri 

mengambil bagiannya dari harta warisan secara fardh, maka ibu mendapatkan 

bagiannya yaitu sepertiga sisa harta, bukan sepertiga mutlak, menurut jumhur 

ulama’ dan ini adalah pendapat terkuat. Sebagian ulama’ menilai seperti Ibnu 

‘Abbas, Syuraih, dan Dawud Adz-Dzahiri bahwa bagi ibu sepertiga mutlak, 

pengamalan terhadap kandungan eksplisit dari ayat di atas. Sebagian lagi 

berpendapat bahwa bagi ibu sepertiga sisa harta jika yang meninggal adalah istri, 

dan sepertiga sempurna jika yang meninggal adalah suami, ini adalah pendapat 

Muhammad bin Sirin.51  

Argumen dari pendapat jumhur adalah karena jika kita mengatakan bahwa 

ibu mendapatkan sepertiga mutlak, maka bagiannya tidak akan menjadi dua kali 

bagian laki-laki yaitu ayah, atau bisa saja bagiannya akan melebihi bagian ayah, 

 
48 As-Sa’di, loc. cit., hal. 167 
49 Ibnu Rusyd Al-Hafid, Bidayat Al-Mujtahid (Beirut: Dar Ibni Hazm, 2012) cetakan kedua, 

jilid 4, hal. 1433 
50 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 92 
51 Ibid. 



29 

 

 

 

 

 

 

karena konsep utama yang harus dijaga ketika ahli waris tersisa laki-laki dan 

perempuan dalam derajat yang sama adalah kaidah: “bagian laki-laki sama 

dengan dua kali lipat bagian perempuan”.52  

Sedangkan bantahan untuk pendapat yang mengatakan bahwa bagi ibu 

sepertiga mutlak, adalah bahwa di dalam ayat kewarisan ibu, disebutkan syarat 

ibu untuk mendapatkan sepertiga adalah tidak adanya anak atau far’ waris dari 

mayit, dan hanya ibu dan ayah yang tersisa untuk mendapatkan warisan, dan jika 

ibu diberikan sepertiga mutlak maka ini menyelisihi mafhum dari ayat di atas yang 

menyatakan bahwa bagian laki-laki itu sama dengan dua kali lipat dari bagian 

warisan perempuan, dan ibu juga tidak bisa ditentukan secara langsung bahwa 

bagiannya seperenam, karena hal itu terikat dengan keberadaan saudara seibu, 

maka yang paling tepat adalah pengandaian bahwa sisa harta setelah pembagian 

suami/istri adalah harta seluruhnya, dengan pembagian dari tiga saham, satu untuk 

ibu dan dua untuk ayah, agar kaidah-kaidah umum kewarisan tetap berlaku dalam 

kasus ini.53 Penggambarannya tercantum dalam tabel berikut: 

Tabel 1. Masalah Umariyatain jika yang meninggal adalah laki-laki 

Ahli Waris Bagian Saham 

Istri 1/4 1 

Ibu 1/3 sisa harta 1 

Ayah 2/3 sisa harta 2 

Total bagian  4/4 

 

 

 
52 Ibid. 
53 Ibid. 



30 

 

 

 

 

 

 

Tabel 2. Masalah Umariyatain jika yang meninggal adalah perempuan 

Ahli Waris Bagian Saham 

Suami 1/2 3 

Ibu 1/3 sisa harta 1 

Ayah 2/3 sisa harta 2 

Total bagian  6/6 

 

Permasalahan bagian waris ibu juga berkaitan dengan perubahan bagiannya 

dari sepertiga menjadi seperenam, yang disebut dengan hajb nuqshan atau 

pengurangan bagian ketika ibu bersama dengan saudara, sebagaimana Allah SWT 

sebutkan di dalam ayat ini. Dalam kasus ini terjadi perbedaan pendapat di 

kalangan ulama’ terkait jumlah saudara yang dengannya dapat diterapkan hajb 

nuqshan ini terhadap ibu. 

Jumhur ulama’ seperti Imam Malik dan yang lainnya dan juga para sahabat 

dari kalangan senior seperti Ali dan Ibnu Mas’ud mengatakan bahwa jumlah 

saudara yang memindahkan bagian ibu menjadi seperenam harus dua atau lebih, 

sedangkan di sisi lain Ibnu ‘Abbas mengatakan bahwa saudara wajib berjumlah 

lebih dari tiga untuk dapat menerapkan hukum hajb nuqshan ini terhadap ibu. 

Akar permasalahan antara kedua kelompok ini adalah pada bilangan minimal 

yang disebut sebagai bilangan jamak, apakah dua atau tiga.54 

Pada permasalahan ini, jumhur ulama’ lebih memandang kepada makna, 

sedangkan Ibnu ‘Abbas lebih menekankan kepada lafaz. Sehingga dalam hal ini, 

 
54 Ibnu Rusyd Al-Hafid, loc. Cit., hal. 1433 



31 

 

 

 

 

 

 

pendapat jumhur lebih mendekati kebenaran karena pembawaan makna lebih 

diutamakan daripada pembawaan lafaz. 

Hujjah lain dari jumhur ulama’ adalah karena perkara ini telah berada dalam 

tingkat konsensus yang disepakati oleh para sahabat sebelum akhirnya diselisihi 

oleh Ibnu ‘Abbas. Hujjah lain yang dikemukakan oleh jumhur, bahwa 

perpindahan bagian ibu menjadi seperenam merupakan bagian dari saudara-

saudara yang berjumlah lebih dari satu, maka tidak ada bedanya walaupun 

saudara-saudaranya berjumlah hingga seratus orang. Serta pemberlakuan kaidah 

umum bahwa semua hukum yang dikhususkan untuk sekelompok ahli waris 

dibandingkan satu, maka berlaku padanya untuk dua orang atau lebih, hal ini juga 

terjadi pada anak-anak, saudari kandung, dan yang lainnya.55 

Permasalahan lain yang berkaitan dengan hajb nuqshan bagian ibu, apakah 

bagian ibu dapat menjadi berubah dengan adanya saudara yang mahjub? Pendapat 

pertama mengatakan bahwa saudara-saudara dapat memindahkan bagian ibu 

menjadi seperenam sebagai pengamalan dari keumuman ayat ini, bahkan ketika 

mereka adalah ahli waris yang mahjub, ini adalah pendapat ulama dari kalangan 

hanabilah. 

Pendapat kedua mengatakan bahwa ibu tetap mendapatkan bagiannya yaitu 

sepertiga, karena saudara-saudara seibu yang bisa memindahkan bagian ibu hanya 

mereka yang mewarisi. Serta pemberlakuan kaidah umum, bahwa ahli waris yang 

 
55 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 90 



32 

 

 

 

 

 

 

tidak mewarisi maka dia tidak bisa menutupi ahli waris lain, atau dianggap tidak 

ada.56  

Permasalahan lain dalam pewarisan orang tua, adalah kepada siapa 

dialihkan bagian seperenam yang seharusnya diperuntukkan kepada ibu sebelum 

ia terhalangi oleh saudara seibu. Hal ini terjadi ketika mayit meninggalkan kedua 

orang tua dan saudara-saudara seibu. Jumhur ulama mengatakan bahwa bagian 

seperenam itu kembali kepada ayah. Pendapat lain yaitu Ibnu ‘Abbas mengatakan, 

dalam sebuah riwayatnya yang dinyatakan lemah oleh sebagian ulama, bahwa 

bagian seperenam itu dikembalikan kepada anak-anak ibu, dan bagi ayah dua 

pertiga.57 

Kemudian, ayat berikutnya membahas pembagian warisan untuk suami 

apabila istrinya meninggal, atau istri apabila suaminya meninggal, Allah SWT 

berfirman: 

عُ مَِّا تَ ركَْنَ مِنْ   ﴿ ۞ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَ رَكَ ازَْوَاجُكُمْ اِنْ لَّّْ يَكُنْ لَّنَُّ وَلَد  ْۚ فاَِنْ كَانَ لَنَُّ وَلَد  فَ لَكُمُ الرُّبُ 

يَكُنْ لَّكُمْ وَلَد  ْۚ فَ  اِنْ لَّّْ  تَ ركَْتمُْ  الرُّبعُُ مَِّا  اوَْ دَيْن  ن وَلَنَُّ  بِِآَْ  فَ لَهُنَّ بَ عْدِ وَصِيَّة  ي ُّوْصِيْنَ  اِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَد  

نْ  بَ عْدِ وَصِيَّة  تُ وْصُوْنَ بِِآَْ اوَْ دَيْن  ن    ﴾  ١٢الثُّمُنُ مَِّا تَ ركَْتُمْ مِٰ

Terjemah: “Bagimu (para suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh 

istri-istrimu, jika mereka tidak mempunyai anak. Jika mereka (istri-istrimu) itu 

 
56 Ibid., hal. 91 
57 Ibnu Rusyd Al-Hafid, loc. Cit., hal. 1434 



33 

 

 

 

 

 

 

mempunyai anak, kamu mendapat seperempat dari harta yang ditinggalkannya 

setelah (dipenuhi) wasiat yang mereka buat atau (dan setelah dibayar) utangnya. 

Bagi mereka (para istri) seperempat harta yang kamu tinggalkan jika kamu tidak 

mempunyai anak. Jika kamu mempunyai anak, bagi mereka (para istri) 

seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan (setelah dipenuhi) wasiat yang 

kamu buat atau (dan setelah dibayar) utang-utangmu.”58  

Pada ayat berikut ini dibahas mengenai pembagian warisan suami dan istri, 

karena pernikahan merupakan salah satu sebab yang menjadikan seseorang yang 

terlibat di dalamnya terkena dampak dari kewarisan ini. Keduanya mendapatkan 

bagian yang telah ditentukan, dan tidak ada yang bisa mengurangi bagian mereka 

kecuali dengan adanya anak, baik itu anak kandung, anak laki-laki atau 

perempuan dari putranya, satu atau banyak, dari pasangan yang ada sekarang atau 

dari sebelumnya. Para ulama juga bersepakat tidak memasukkan anak laki-laki 

dari putri mayit ke dalam golongan penerima waris, karena ia adalah ahli waris 

yang berasal dari kerabat perempuan mayit.59 

Pemberlakuan waris ini dimulai setelah dilangsungkan akad pernikahan, dan 

tidak berlaku ketika telah terputus akad pernikahan dengan talak ba’in. Jika talak 

hanya bersifat raj’i, maka hukum waris tetap berlaku di antara keduanya selama 

masa ‘iddah belum habis. Hal ini adalah kesepakatan para ulama.60 

Adapun jika seorang istri diceraikan oleh suaminya di penghujung hidupnya 

dengan talak ba’in, namun talak ini terindikasi bias karena suami hendak 

menghalangi istrinya dari bagian warisannya, maka dalam perkara ini para ulama 

terbagi menjadi empat pendapat. 

 
58 Ibid., hal. 117 
59 As-Sa’di, loc. Cit., hal. 168 
60 Ibnu Qudamah, loc. Cit., jilid. 7, hal. 217 



34 

 

 

 

 

 

 

Pendapat pertama dari madzhab syafi’iyyah sebagaimana dihikayatkan dari 

Asy-Syirazi mengatakan bahwasannya istri yang telah diceraikan secara ba’in 

tidak mendapatkan bagiannya dari warisan, walaupun terdapat bias dalam 

talaknya.61 Pendapat lain dari mazhab hanafiyyah, mereka menyamakannya 

dengan istri yang ditalak raj’i, ia tidak mendapat bagiannya jika telah selesai masa 

‘iddahnya.62 Pendapat lain dari mazhab hanabilah yang dibawakan oleh Ibnu 

Qudamah mengatakan, bahwa istri ini tetap mewarisi baik ketika ia masih berada 

dalam masa ‘iddahnya atau telah usai, selama istri belum menikah dengan pria 

lain, dan hukum ini berlaku karena sang suami diperlakukan tidak sesuai dengan 

maksudnya, yaitu menghalangi jatah waris untuk istrinya.63 Pendapat lain dari 

mazhab malikiyah mengatakan bahwa istri tetap mewarisi secara mutlak apa pun 

yang terjadi.64 

Dari semua pendapat ini, yang paling dekat kepada kemaslahatan adalah 

pendapat hanabilah, pendapat ini juga menjadi bantahan untuk mazhab hanafiyyah 

yang mengatakan bahwa baynunah (putusnya pernikahan) tetap berlaku di masa 

dan setelah masa ‘iddah, dan sebab yang menjadikan hanabilah menetapkan 

kewarisan istri dari suaminya dalam hal ini adalah sadd adz-dzari’ah (penutupan 

celah kejahatan) sehingga suami diberlakukan kebalikan daripada niat awalnya, 

dan bantahan untuk mazhab malikiyah yang membuka peluang istri mewarisi dari 

 
61 Asy-Syirazi, loc. Cit., jilid 2, hal. 26 
62 Ibnu ‘Abidin, Radd Al-Muhtar, (Cairo, Maktabah Ali Al-Halabi, 1966) jilid 2, hal. 520-

523 
63 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, jilid 7, hal. 217   
64 Ibnu Rusyd Al-Hafid, jilid 2, hal. 62 



35 

 

 

 

 

 

 

dua suami berbeda dalam waktu yang bersamaan, dan bantahan untuk mazhab 

syafi’iyyah yang mengingkari ijma’ para sahabat, ketika Utsman bin ‘Affan 

menetapkan hukum kewarisan atas Tumadhir binti Al-Ishbi’ terhadap mantan 

suaminya dan tidak ada seorang sahabat pun yang mengingkarinya, serta 

penolakan mereka terhadap kaidah sadd adz-dzari’ah yang seharusnya ditetapkan 

untuk menghindari kejahatan dalam perkara seperti ini.65 

Pada ayat ini, dan sebagian ayat-ayat waris lainnya, Allah SWT berfirman: 

“dari harta yang ditinggalkannya setelah (dipenuhi) wasiat yang mereka buat 

atau (dan setelah dibayar) utangnya”, maksudnya adalah bahwa warisan 

merupakan hak harta mayit yang harus ditunaikan setelah wasiat dan hutang 

dilunasi, baik itu hutang kepada Allah berupa denda atau zakat yang belum 

ditunaikan, atau hutang kepada manusia. Dan jika ternyata hutang yang berkaitan 

dengan kewajiban mayit melebihi dari jumlah harta warisan, maka dalam hal ini 

ada beberapa pendapat ulama.66 

Pendapat pertama adalah dari kalangan ulama hanabilah yang mengatakan 

bahwa harta mayit yang berhutang dibagi kepada para kreditor secara rata. 

Pendapat lain dari hanafiyah dan malikiyah adalah didahulukan hutang yang 

berkaitan dengan manusia, baru kemudian hutang kepada Allah jika masih ada 

tersisa. Pendapat lain dari kalangan syafi’iyah mengatakan bahwa didahulukan 

hutang kepada Allah baru hutang manusia.67 

 
65 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, jilid 7, hal. 217 
66 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 29 
67 Ibrahim bin Abdillah, loc. Cit., jilid 1, hal. 15 



36 

 

 

 

 

 

 

Kemudian datang pada potongan ayat berikutnya pembagian warisan 

seseorang yang mewarisi kalaalah,  yaitu keadaan di mana seseorang tidak 

mewarisi kepada anak atau ayah/ibu, akan tetapi memiliki saudara baik laki-laki 

atau pun perempuan dari pihak ibu yang mewarisi setelahnya. Dijelaskan dalam 

ayat: 

ن ْهُمَا  وَاحِد    فلَِكُلِٰ   اخُْت    اوَْ   اخَ  وَاِنْ كَانَ رَجُل  ي ُّوْرَثُ كَلهلَةً اوَِ امْراَةَ  وَّلَه   ﴿  فاَِنْ كَانُ وْْٓا اكَْثَ رَ  السُّدُسُْۚ   مِٰ

مُضَاۤرٰ  ْۚ وَصِيَّةً   غَيْرَ   
اوَْ دَيْن ٍۙ بِِآَْ  ى  ي ُّوْصه بَ عْدِ وَصِيَّة   مِنْ   فَ هُمْ شُركََاۤءُ فِِ الث ُّلُثِ  لِكَ  ُ  مِنْ ذه مِٰنَ اللّهِٰ ن وَاللّهٰ

 ﴾  ١٢عَلِيْم  حَلِيْم ن 

Terjemah: “Jika seseorang, baik laki-laki maupun perempuan, meninggal 

dunia tanpa meninggalkan ayah dan anak, tetapi mempunyai seorang saudara laki-

laki (seibu) atau seorang saudara perempuan (seibu), bagi masing-masing dari 

kedua jenis saudara itu seperenam harta. Akan tetapi, jika mereka (saudara-

saudara seibu itu) lebih dari seorang, mereka bersama-sama dalam bagian yang 

sepertiga itu, setelah (dipenuhi wasiat) yang dibuatnya atau (dan setelah dibayar) 

utangnya dengan tidak menyusahkan (ahli waris) Demikianlah ketentuan Allah. 

Allah Maha Mengetahui lagi Maha Penyantun.”68 

As-Sa’di menyebutkan bahwa lafaz ‘kalaalah’ adalah mereka saudara-

saudara ibu yang jika ada anak atau cucu, atau jika ada ayah/ibu atau kakek, maka 

mereka tidak mewarisi (mahjub). Karena Allah SWT tidak memberikan mereka 

bagian dalam kewarisan kecuali dalam keadaan kalaalah saja, maka dalam 

keadaan lain, secara ijmak, para ulama sepakat bahwa mereka tidak mewarisi 

 
68 Ibid., hal 116 



37 

 

 

 

 

 

 

sama sekali. Tafsiran ini juga merupakan tafsiran dari Abu Bakar RA, dan dalam 

riwayat lain disebutkan bahwa saudara yang dimaksud adalah saudara seibu.69 

Bagian mereka sebagaimana Allah sebutkan dalam ayat ini adalah 

seperenam jika mereka sendiri, dan berserikat dalam sepertiga jika mereka lebih 

dari satu, tidak dibedakan antara laki-laki dan perempuan. Hukum lain yang 

membedakan mereka dengan ahli waris lain adalah, bahwa saudara laki-lakinya 

diperantarai oleh wanita dengan mayit, dan mereka tetap mewarisi, berbeda 

dengan ahli waris lain seperti cucu laki-laki dari putri mayit. Mereka juga dapat 

mengubah bagian ibu mereka sendiri menjadi seperenam dengan kehadiran 

mereka, dan mereka juga mewarisi bersama-sama dengan perantaranya yaitu ibu 

mereka sendiri.70 

Adapun pembagian waris kalaalah untuk saudara kandung dan seayah, 

maka disebutkan di dalam ayat yang berbeda: 

يُ فْتِيْكُمْ فِِ الْكَلهلَةِ ناِنِ امْرُؤ ا هَلَكَ ليَْسَ لَه    ُ  قُلِ اللّهٰ
   مَا  نِصْفُ   فَ لَهَا  اخُْت    وَّلَه  وَلَد  ﴿ يَسْتَ فْتُ وْنَكَن

ْۚ
  تَ رَكَ

اَ   يَكُنْ   لَّّْ   اِنْ   يرَثُِ هَآْ   وَهُوَ    وَّنِسَاۤءً   رٰجَِالًا   اِخْوَةً   كَانُ وْْٓا  وَاِنْ  نتَ رَكَ   مَِّا  الث ُّلثُهنِ   فَ لَهُمَا  اثْ نَ تَيْنِ   كَانَ تَا  فاَِنْ    ْۚوَلَد    لَّ

ُ   الْانُْ ثَ يَيْننِ   حَظِٰ  مِثْلُ  فلَِلذَّكَرِ   ﴾  1٧٦ عَلِيْم   شَيْء   بِكُلِٰ  وَاللّهُٰ    نتَضِلُّوْا انَْ  لَكُمْ  اللّهُٰ  يُ بَينِٰ

Terjemah: “Mereka meminta fatwa kepadamu (tentang kalālah). 

Katakanlah, “Allah memberi fatwa kepadamu tentang kalālah, (yaitu) jika 

seseorang meninggal dan dia tidak mempunyai anak, tetapi mempunyai seorang 

saudara perempuan, bagiannya (saudara perempuannya itu) seperdua dari harta 

 
69 As-Sa’di, loc. Cit., hal. 168 
70 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 94-95 



38 

 

 

 

 

 

 

yang ditinggalkannya. Adapun saudara laki-lakinya mewarisi (seluruh harta 

saudara perempuan) jika dia tidak mempunyai anak. Akan tetapi, jika saudara 

perempuan itu dua orang, bagi keduanya dua pertiga dari harta yang ditinggalkan. 

Jika mereka (ahli waris itu terdiri atas) beberapa saudara laki-laki dan perempuan, 

bagian seorang saudara laki-laki sama dengan bagian dua orang saudara 

perempuan. Allah menerangkan (hukum ini) kepadamu agar kamu tidak tersesat. 

Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.”71 

As-Sa’di menyebutkan bahwa yang dimaksud dengan kalaalah adalah 

seseorang yang meninggal, dan tidak memiliki ahli waris berupa anak kandung, 

cucu dari anak kandung, ayah kandung, atau kakek. Maka dalam keadaan seperti 

ini, yang berhak untuk mendapatkan warisan adalah para saudara laki-laki dan 

perempuan, kandung dan seayah. Saudari wanita mendapatkan bagiannya secara 

fardh yaitu setengah jika sendiri, dan dua pertiga untuk keseluruhan jika lebih dari 

satu, sedangkan pihak laki-laki mendapatkan sisa harta setelah dibagi kepada 

dzawil furudh.72 

Adapun yang berkaitan dengan keberhakkan dzawil arham dalam bagian 

warisan, tercantum dalam ayat: 

كَ مِنْكُمْن وَاوُلُوا الْاَرْحَامِ بَ عْضُ  ىِٕ
ۤ
هُمْ اوَْلىه ببَِ عْض   ﴿ وَالَّذِيْنَ اهمَنُ وْا مِنْ  بَ عْدُ وَهَاجَرُوْا وَجَاهَدُوْا مَعَكُمْ فاَوُله

َ بِكُلِٰ شَيْء  عَلِيْم    ﴾  ٧٥فيْ كِتهبِ اللّهِٰ ناِنَّ اللّهٰ

Terjemah: “Orang-orang yang beriman setelah itu, berhijrah, dan berjihad 

bersamamu, maka mereka itu termasuk (golongan) kamu. Orang-orang yang 

mempunyai hubungan kerabat itu sebagiannya lebih berhak bagi sebagian yang 

 
71 Ibid., hal. 153 
72 As-Sa’di, loc. Cit., 217-218 



39 

 

 

 

 

 

 

lain menurut Kitab Allah. Sesungguhnya Allah Maha Mengetahui segala 

sesuatu.”73 

Dzawil arham merupakan kerabat terdekat mayit namun mereka bukan 

termasuk ke dalam kelompok ahli waris. Jika dalam sebuah keadaan mayit tidak 

meninggalkan ahli waris baik itu orang tua, anak, atau saudara, maka warisan 

tersebut bisa diberikan kepada dzawil arham. Sebagai bentuk pengamalan dari 

keumuman ayat ini.74 

Ada juga dalil-dalil yang menerangkan tentang hukum waris dari sunnah-

sunnah Nabi SAW, seperti hadits yang menjadi aturan baku tentang waris, dan 

pembagian golongan ahli waris kepada dzawil furudh dan ‘ashabah : 

 الْفَرَائِضَ بِِهَْلِهَا ، فَمَا بقَِيَ فَ هُوَ لِأَوْلَى رَجُل  ذكََر  أَلْحقُِوا 

Terjemah: “Berikanlah faraidh (bagian waris yang telah ditentukan) itu 

kepada yang berhak, dan selebihnya berikanlah untuk laki-laki dari keturunan 

laki-laki terdekat.”75 

Maksud dari ‘kepada yang berhak’ adalah: ahli waris yang paling berhak 

untuk menerimanya sesuai dengan ketentuan Allah SWT, kedekatan mereka 

kepada mayit dari garis nasab menentukan kelayakan mereka untuk mendapatkan 

jatah warisan, jika mereka seimbang, maka mereka berserikat dalam bagian yang 

sama.76  

 
73 Ibid., hal. 274 
74 As-Sa’di, loc. Cit., hal. 328 
75 Lihat hal. 4 
76 Ash-Shan’ani, Subul As-Salam (Riyadh: Daar Al-‘Ashimah, 2001) cetakan pertama, jilid 

3, hal. 244 



40 

 

 

 

 

 

 

Dan juga hadits yang menjelaskan tentang aturan hajb sebagian ahli waris 

dikarenakan sebab-sebab eksternal seperti perbedaan agama antara ahli waris 

dengan mayit, beliau SAW bersabda: 

 ٧٧، وَلَا الْكَافِرُ الْمُسْلِمَ  الْكَافِرَ لَا يرَِثُ الْمُسْلِمُ 

Terjemah: “Seorang muslim tidak mewarisi saudaranya yang kafir, dan 

seorang kafir juga tidak mewarisi saudaranya yang muslim.” 

Hadits yang mendukung makna dari hadits di atas: 

 ٧8لَا يَ تَ وَارَثُ أهَْلُ مِلَّتَيْنِ شَتَّّ 

Terjemah: “Tidak boleh saling mewarisi dua pemeluk agama yang berbeda.” 

Hadits di atas menjelaskan bahwa dua sanak saudara yang memiliki agama 

berbeda tidak bisa mewarisi satu sama lain apabila salah satunya meninggal, 

sedangkan apabila keduanya dalam agama yang sama, baik itu sebagai muslim 

atau kafir, maka mereka saling mewarisi, ini adalah pendapat dari ulama’ kalangan 

syafi’iyyah dan hanafiyyah. Sedangkan menurut malikiyyah dan hanabilah, 

sesama orang kafir tidak saling mewarisi.79 

Adapun orang yang murtad sebelum kematiannya, maka menurut Asy-

Syafi’i dan Ahmad hartanya menjadi fai’ (harta rampasan yang diperoleh tanpa 

peperangan) bagi kaum muslimin, Malik merincikan, apabila ia memaksudkan 

dengan murtadnya untuk menghalangi hartanya jatuh kepada ahli warisnya, maka 

 
77 Al-Bukhari, op.cit., hal. 156 
78 Abu Dawud, loc. Cit., jilid 3, hal. 126 
79 Al-‘Asqalani, Fath Al-Baari, jilid 12, hal. 51 



41 

 

 

 

 

 

 

harta tersebut langsung berpindah ke mereka, Abu Yusuf mengatakan bahwa harta 

orang yang murtad untuk ahli warisnya yang muslim, Abu Hanifah juga 

merincikan: harta yang ia dapatkan sebelum murtad untuk keluarganya yang 

muslim, adapun yang ia peroleh setelah murtad maka untuk baitul maal. Pendapat 

sebagian tabi’in seperti ‘Alqamah mengatakan bahwa hartanya untuk pemeluk 

agama yang ia pindah kepadanya.80 

Hadits lain menunjukkan tentang taqrir (keputusan) Rasulullah SAW 

tentang pembagian waris, karena keputusan yang berupa perbuatannya juga 

termasuk ke dalam bagian dari hadits nabi sebagaimana yang dijelaskan oleh para 

ulama’ hadits.81 Hadits ini disampaikan melalui Ibnu Mas’ud RA, ia berkata: 

ب النِٰصْفُ وَسَلَّمَ   ه عَلَي  للَُّ   صَلَّى  للِ   رَسُولُ   ه قَضَى  لِلِابْ نَةِ  تَكْمِلَةً للِث ُّلثَُيْنِ وَمَا    ،وَلِابْ نَةِ الِابْنِ السُّدُسُ   ،: 

 82فلَِلْأُخْتِ  بقَِيَ 

Terjemah: “Nabi SAW memberikan keputusan untuk anak perempuan 

setengah bagian dari waris, dan untuk cucu perempuan dari anak laki-laki 

seperenam bagian untuk menyempurnakan dua pertiga (gabungan dari kedua 

bagian mereka), dan sisanya untuk saudara perempuan.” 

Hadits lain menunjukkan tentang kelayakan dzawil arham dari bagian waris: 

 
80 Ibid., hal. 52 
81 Mahmud At-Tahhan, Taisir Musthalah Al-Hadits (Surabaya: TB Al-Hidayah, 1985) hal. 

15 
82 Al-Baihaqi, Sunan al-Baihaqi, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003), jilid 2, 

hlm. 363 



42 

 

 

 

 

 

 

اَ قاَلَ :فإَِلَى اللَِّّ وَإِلَى رَسُولهِِ ، وَأنَََ وَارِثُ مَنْ لَا وَارِثَ   كَلًا  وَمَنْ تَ رَكَ  مَنْ تَ رَكَ مَالًا فلَِوَرثَتَِهِ  نَا ، وَرُبََّّ فإَِليَ ْ

 83لَهُ أعَْقِلُ عَنْهُ وَأرَثِهُُ ، وَالْْاَلُ وَارِثُ مَنْ لَا وَارِثَ لَهُ يَ عْقِلُ عَنْهُ وَيرَثِهُُ 

Terjemah: “Siapa yang meninggalkan harta maka untuk ahli warisnya, dan 

siapa yang meninggalkan hutang maka kepada kami,” atau mungkin beliau 

berkata: “Kepada Allah dan Rasul-Nya, aku adalah ahli waris orang yang tidak 

memiliki ahli waris, dan aku menanggung denda ‘aqilahnya, paman dari ibu 

merupakan ahli waris bagi orang yang tidak memiliki ahli waris, dan dia 

menanggung denda ‘aqilahnya.” 

Adapun ijma’ dalam keputusan hukum waris, ialah ijma’ sahabat dan 

tabi’in, bahwa bagian nenek jika ia seorang diri adalah seperenam bagian, begitu 

juga bagian dua orang nenek atau lebih, sebagaimana uraian Al-Baihaqiy dari 

Muhammad bin Nashar, sahabat Syafi’i84. 

3. Rukun-Rukun Waris 

Maksudnya adalah bagian yang dengan keberadaannya, sesuatu itu akan 

menjadi ada, contohnya seperti ruku’ dalam shalat. Rukun dalam waris ada tiga: 

a. Al-Muwarrits (orang yang mewariskan hartanya), yaitu mayit atau yang 

dihukumi sebagai mayit. 

b. Al-Warits (orang yang mewarisi harta muwarrits), yaitu kerabat yang 

hidup setelah kematian mayit, atau dihukumi sebagai orang hidup. 

c. At-Tarikah yaitu harta yang diwariskan.85 

4. Syarat-Syarat Waris 

 
83 Ibnu Majah, Sunan Ibni Majah (Beirut: Daar Ar-Risalah Al-‘Alamiyah, 2009) cetakan 

pertama, jilid 4, hal. 39, no. 2738 
84 Wahbah Az-Zuhaili, op.cit., hal. 246 
85 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 31 



43 

 

 

 

 

 

 

Maksudnya adalah hal-hal yang dijadikan sebagai tanda adanya hukum; 

tanpa syarat maka tidak ada hukum, dan dengan keberadaan syarat, maka tidak 

mengharuskan adanya hukum secara individu.86 Syarat-syarat waris secara 

ringkas ada tiga: 

a. Yakin dengan hidupnya ahli waris setelah kematian muwarrits. Adapun 

untuk seseorang yang wafat dalam keadaan tidak diketahui memiliki 

keluarga ahli waris, maka atas Keputusan Pengadilan Agama maka 

hartanya diserahkan kepada Baitul Mal atau Balai Harta Keagamaan 

untuk kepentingan agama Islam dan msyarakat umum.87 

b. Yakin dengan wafatnya muwarrits. Adapun apabila statusnya masih 

diragukan, sesuai dengan undang-undang yang berlaku, statusnya masih 

dinyatakan sebagai seseorang yang hidup sampai jangka waktu 5 

tahun.88  

c. Mengetahui ketentuan-ketentuan waris.89 

5. Sebab-Sebab Waris 

Perpindahan harta dari pemilik pertama kepada pemilik berikutnya melalui 

waris, wajib untuk terpenuhi padanya sebab-sebab dan terbebas dari penghalang. 

Karena dengan adanya sebab ini, hukum waris dapat dilaksanakan. Beberapa 

sebab waris yang disepakati yaitu: 

a. Pernikahan. 

 
86 Ibrahim bin Abdillah, Al-‘Azdb Al-Faidh, hal. 17 
87 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 191 
88 Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 467 
89 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 36 



44 

 

 

 

 

 

 

b. Al-Wala’ (keterikatan tuan dengan budaknya setelah ia dimerdekakan). 

c. Nasab.90 Ini adalah sebab terkuat di antara sebab-sebab kewarisan yang 

lain, karena beberapa alasan, yang pertama adalah karena sebab ini telah 

ada sebelum seseorang lahir sebagai seorang anak, ayah, atau saudara. 

Berbeda dengan sebab-sebab lain, nasab juga tidak akan hilang atau 

bertukar. Nasab juga menjadi penyebab seseorang dapat mewarisi secara 

fardh dan ‘ashabah, dan mereka juga dapat menghalangi ahli waris lain 

secara hajb hirman dan hajb nuqshan.91 

Dalam Islam disebutkan pula beberapa sebab-sebab pewarisan yang 

dipersilisihkan, seperti: 

a. Perjanjian atau persekutuan, Sebagian ulama’ juga memasukkan 

perjanjian yang diikat di masa jahiliyah.   Mereka berdalil dengan Q. S. 

An-Nisa’: 33. 

b. Jasa mengislamkan orang lain. 

c. Iltiqath atau menjadikan orang lain yang tidak dikenal nasab dan 

statusnya sebagai seorang anak.92 

6. Penghalang Waris 

Maksudnya adalah hal-hal yang apabila dilakukan atau terjadi pada ahli 

waris dapat menjadikannya tidak mendapatkan bagian warisan yang seharusnya ia 

 
90 Ibid, hal. 35-43 
91 Ibid., hal. 43 
92 Ibid. hal. 45-49 



45 

 

 

 

 

 

 

peroleh. Hal ini diatur pula dalam KHI Pasal 173. Beberapa penghalang waris 

yang telah disepakati seperti: 

a. Perbudakan. Adapun seorang budak yang berstatus mukatab (menebus 

dirinya untuk dibebaskan), sesuai dengan kesepakatan para imam 

mazhab, mereka tidak mewarisi jika belum dimerdekakan, Adapun jika 

sebaliknya, ketika hamba mukatab ini meninggal dan ia memiliki harta 

yang melewati batas kesepakatannya dengan tuannya, maka dalam hal 

ini terjadi perselisihan apakah ia mewarisi atau tidak.93 

b. Pembunuhan. Hikmah di balik ini adalah untuk mencegah terjadinya 

pembunuhan dan kerusakan di muka bumi, karena manusia adalah 

makhluk yang zalim lagi bodoh, terkadang kecintaannya terhadap dunia 

menjadikannya berani untuk membunuh muwarritsnya dengan 

mengesampingkan aspek kasih sayang dan kelembutan. Kaidah umum 

juga mengatakan: ‘siapa saja yang hendak menyegerakan sesuatu 

sebelum waktunya, maka ia akan dihukum dengan terhalangi darinya.”94 

c. Perbedaan Agama. 

Dalam permasalahan ini disebutkan juga beberapa penghalang kewarisan 

yang diperselisihkan di kalangan para ulama’, seperti: 

a. Perbedaan status non-Islam yang berkaitan dengan kewarisan sesama 

pemeluk agama selain Islam. 

 
93 Ibid., hal. 52 
94 Ibid., hal. 53 



46 

 

 

 

 

 

 

b. Murtad, mazhab hanabilah menyatakan bahwa jika ahli waris murtad 

kemudian masuk kembali ke Islam, mereka tetap diberikan bagiannya 

dari warisan sebagai motivasi untuk tetap beragama Islam.95 

c. Persaksian yang menjadikan seorang ahli waris bukan dari nasab atau 

keluarga muwarrits.96 

7. Ahli Waris 

Ahli waris adalah mereka yang menerima warisan dari mayit, ahli waris dari 

kalangan laki-laki: anak, cucu, ayah, kakek, saudara laki-laki (kandung, seayah, 

seibu), keponakan (kandung dan seayah), paman (kandung dan seayah), sepupu 

(kandung dan seayah), suami, dan budak laki-laki yang dibebaskan.  

Ahli waris dari kalangan perempuan: anak, cucu, ibu, nenek, saudari 

(kandung, seayah, seibu), istri, dan budak perempuan yang dibebaskan. 

Nenek merupakan ahli waris dengan bagiannya seperenam secara mutlak, 

bukan diqiyaskan dari ibu. Dalilnya adalah hadits: 

دِٰيقِ تَسْألَهُُ مِيراَثَ هَا ، فَ قَالَ لَاَ أبَوُ بَكْر  : مَا لَكِ في كِتَابِ  اللَِّّ شَيْء  ،  جَاءَتِ الْجدََّةُ إِلَى أَبِ بَكْر  الصِٰ

ئًا ، فاَرْجِعِي حَتَّّ أَسْأَلَ النَّا ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ شَي ْ سَ ، فَسَأَلَ  وَمَا عَلِمْتُ لَكِ في سُنَّةِ رَسُولِ اللَِّّ صَلَّى اللَّّ

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أعَْطاَهَا السُّ   ُ بْنُ شُعْبَةَ : " حَضَرْتُ رَسُولَ اللَِّّ صَلَّى اللَّّ فَ قَالَ الْمُغِيرةَُ  دُسَ " ،  النَّاسَ ، 

 
95 Ibnu Qudamah, loc. Cit., jilid 7, hal. 165 
96 Al-Fauzan, loc. Cit., 63-65 



47 

 

 

 

 

 

 

مُغِيرةَُ ،  فَ قَالَ أبَوُ بَكْر  : هَلْ مَعَكَ غَيْركَُ ؟ فَ قَامَ مُحَمَّدُ بْنُ مَسْلَمَةَ الْأنَْصَاريُِّ ، فَ قَالَ مِثْلَ مَا قاَلَ الْ 

دِٰيقُ    ٩٧"فَأنَْ فَذَهُ لَاَ أبَوُ بَكْر  الصِٰ

Terjemah: Datang seorang nenek kepada Abu Bakar RA menanyakan 

tentang bagian warisannya, maka Abu Bakar berkata: “Bagianmu tidak tercantum 

di dalam kitab Allah, dan aku tidak mengetahui bagian untukmu dari sunnah 

Rasul SAW. Pulanglah agar aku dapat bertanya ke orang lain.” Maka ia pun 

bertanya kepada orang-orang, Al-Mughirah bin Syu’bah menjawab: “Aku hadir 

bersama Rasulullah SAW (ketika beliau menentukan bahwa) bagi nenek itu 

seperenam.” Abu Bakar berkata: “Apakah bersamamu ada orang lain?” Kemudian 

berdiri Muhammad bin Maslamah Al-Anshari, ia berkata sebagaimana perkataan 

Al-Mughirah, kemudian Abu Bakar menerapkan hukum tersebut kepada nenek 

yang tadi. 

Nenek mendapatkan bagiannya apabila terpenuhi syarat tidak adanya ahli 

waris yang berada di bawahnya yaitu ibu, dari segala sisi. Karena nenek 

merupakan ahli waris perempuan yang diperantarai oleh ahli waris perempuan 

lain, maka ia akan terhalangi dengan kehadirannya sebagaimana ayah 

menghalangi kakek, dan anak menghalangi cucu.98 

Nenek juga mendapatkan bagiannya secara kolektif jika berjumlah lebih 

dari satu, dengan syarat mereka harus berada pada derajat yang sama. Alasannya 

adalah karena mereka sama seperti istri, mereka adalah ahli waris yang tidak 

bergabung dengan ahli waris laki-laki, maka bagian mereka sama ketika mereka 

berjumlah satu atau lebih.99 Dalilnya adalah hadits: 

 
97 Malik bin Anas, Al-Muwaththa’, tahqiq: Muhammad Al-A’zhami (Emirat: Muassasah 

Zayid bin Shulthan, 2004) jilid 3, hal. 732, hadits no. 1871 
98 Al-Fauzan, loc. Cit., hal. 101 
99 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, jilid. 7, hal. 53 



48 

 

 

 

 

 

 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   100 ثَلَاثَ جَدَّات  سُدُسًا أَطْعَمَ رَسُولُ اللَِّّ صَلَّى اللَّّ

Terjemah: “Rasul SAW memberi bagian untuk tiga orang nenek 

seperenam.” 

Nenek yang mewarisi hanya mereka yang disebut dengan al-jaddaat ash-

shahihah, nenek yang berasal dari ahli waris perempuan seperti ibu dari ibu, dan 

nenek yang berasal dari ahli waris laki-laki seperti ibu dari ayah, dan nenek yang 

berasal dari ahli waris laki-laki kemudian perempuan seperti ibu dari ibunya ayah. 

Yang tidak mewarisi disebut sebagai al-jaddaat al-fasidah yaitu mereka nenek 

yang berasal dari ahli waris perempuan kemudian laki-laki seperti ibu dari 

ayahnya ibu.101 

8. Jenis-Jenis Pembagian Warisan 

Ahli waris mendapatkan bagian warisnya melalui jalur fardh atau ‘ashabah, 

sesuai dengan ketentuan yang telah ditetapkan oleh Allah SWT dalam AlQur’an 

dan Rasul dalam hadits-haditsnya 

a. Fardh 

Mereka yang mendapatkan warisan melalui fardh maksudnya adalah bagian-

bagian dari waris yang telah ditentukan oleh agama, tidak akan bisa bertambah 

kecuali dengan radd, tidak bisa berkurang kecuali dengan ‘aul. Kelompok yang 

 
100 Abu Muhammad Ad-Darimi, Sunan Ad-Darimi (Riyadh: Dar Al-Mughni, 2000) cetakan 

pertama, jilid 4, hal. 1926, no. hadits 2977 
101 Ibrahim bin Abdillah, jilid 1, hal. 65 



49 

 

 

 

 

 

 

memperoleh waris dengan fardh disebut sebagai dzawil fardh. Bagian mereka 

yaitu setengah, seperempat, dua pertiga, seperenam, dan seperdelapan. 

b. ‘Ashabah 

Mereka adalah kelompok yang mendapatkan warisan tanpa ada bagian yang 

ditentukan setelah dzawil fardh mendapatkan bagiannya, dan jika keadaannya ia 

hanya sendiri, maka ia mengambil seluruh bagian harta tersisa, yang paling 

berhak untuk mendapatkan harta adalah mereka yang memiliki garis kekerabatan 

terdekat kepada mayit, dengan urutan dimulai dari anak, cucu, dan seterusnya 

(bunuwwah), kemudian ayah atau kakek (ubuwwah), kemudian anak-anak ayah 

yaitu saudara mayit (ukhuwwah), didahulukan saudara kandung daripada saudara 

seayah, kemudian anak-anak saudara atau keponakan, kemudian paman, 

didahulukan keponakan daripada paman adalah karena keponakan merupakan 

anak dari saudara mayit, sedangkan paman adalah anak dari kakek mayit yang 

memiliki jarak kekerabatan lebih jauh dari keponakan, kemudian anak-anak 

paman atau sepupu.102 ‘Ashabah ada tiga dua jenis: ‘ashabah sababiyah dan 

‘ashabah nasabiyah. ‘Ashabah sababiyah yaitu bagian yang didapatkan oleh 

bekas majikan (sayyid) dari budaknya yang telah dimerdekakan jika ia tidak 

memiliki ahli waris, sebagai balasan kebaikan kepada sayyidnya yang telah 

membebebaskannya.103 

 
102 Ibnu Qudamah, Al-Mughni, tahqiq: Thaha Muhammad (Kairo: Maktabah Al-Qahirah, 

1969) cet. Pertama, jilid 6, hal. 278 
103 Al-Ahdal, loc. Cit., hal 58 



50 

 

 

 

 

 

 

‘Ashabah nasabiyah adalah bagian ‘ashabah yang didapatkan oleh ahli 

waris yang memiliki keterikatan secara nasab. ‘Ashabah nasabiyah ada tiga 

macam: 

Pertama: ‘Ashabah bi An-Nafs. Apabila lafadz ‘ashabah disebutkan secara 

mutlak, maka yang dimaksud adalah jenis ‘ashabah ini. Mewarisi dari jalur ini 

semua ahli waris laki-laki kecuali suami dan saudara seibu. 

Kedua: ‘Ashabah bil Ghair, maksudnya adalah ‘ashabah yang diperoleh 

ahli waris dzawil furudh dikarenakan ahli waris lain yang setingkat dengannya 

dari kalangan dzawil ‘ashabah. Seperti anak Perempuan apabila ada anak laki-laki 

yang mewarisi bersamanya. 

‘Ashabah bil ghair merupakan salah satu ‘ashabah yang disebabkan oleh 

nasab, batasannya ialah setiap wanita yang bagian warisannya setengah atau dua 

pertiga jika bersama, dan mereka mendapatkan bagian ini jika ada anak atau 

saudara laki-laki yang memilik derajat dan kekuatan kekerabatan yang sama. 

‘Ashabah bil ghair memiliki dua sisi, yaitu: 

A. ‘Ashabah, yaitu wanita yang memiliki hak waris setengah dari harta warisan 

jika ia sendiri atau dua pertiga jika ia berdua atau lebih. 

B.  Ghair, yaitu laki-laki yang bergabung bersama wanita karena berada pada 

derajat yang sama dan memiliki hubungan kekerabatan yang sama kuat 

(mu’ashshib). 

Empat wanita yang menjadi ‘ashabah yaitu anak kandung perempuan, cucu 

perempuan dari anak laki-laki, saudara kandung perempuan, dan saudara 



51 

 

 

 

 

 

 

perempuan seayah. Tidak ada yang mewarisi dengan cara ‘ashabah bilghair, 

kecuali tiap-tiap perempuan yang bagian warisnya setengah jika ia sendiri atau 

dua pertiga jika mereka berdua atau lebih. Ghair (ahli waris lain) yang membuat 

wanita menjadi ‘ashabah adalah: 

A. Seorang anak kandung laki-laki atau lebih bersama dengan adanya anak 

kandung perempuan. 

B. Seorang cucu laki-laki dari anak laki-laki atau lebih bersama cucu perempuan. 

C. Seorang saudara kandung laki-laki atau lebih bersama saudara kandung 

perempuan. 

D. Seorang saudara laki-laki seayah atau lebih bersama saudara kandung 

perempuan seayah.104 

Pada pembagian ini, kita akan dikenalkan dengan istilah qarib mubarak 

(kerabat yang membawa keberkahan) dan qarib masy’um (kerabat yang membawa 

kesialan). Qarib mubarak adalah ahli waris laki-laki yang menjadikan ahli waris 

perempuan yang sederajat dengannya menjadi pewaris juga melalui jalur 

‘ashabah bil ghair, dari yang sebelumnya tidak mewarisi. Contohnya dalam kasus 

seorang meninggalkan dua putri, anak perempuan dari putra, dan anak laki-laki 

dari putra. Jika tanpa kehadiran anak laki-laki dari putra, maka anak perempuan 

dari putra akan terhalangi oleh hadirnya dua putri yang mewarisi dua pertiga 

 
104 Muhammad Thaha Abul Ela Khalifah, Hukum Waris Pembagian Warisan Berdasarkan 

Syariat Islam, (Solo: Tiga Serangkai, 2007), Cet. 1, h. 412 



52 

 

 

 

 

 

 

harta, akan tetapi dalam keadaan ini mereka mewarisi bersama secara ‘ashabah 

bil ghair.105 

Tabel 3. Contoh Qarib Mubarak 

Ahli Waris Bagian Saham 

Dua orang putri 2/3 2 

Anak perempuan dari putra 
Sisa harta 1 

Anak laki-laki dari putra 

Total bagian  3/3 

 

Sedangkan yang selanjutnya adalah qarib masy’um, yaitu saudara laki-laki 

yang menjadikan saudari yang sederajat dengannya menjadi tidak mewarisi 

setelah sebelumnya mewarisi bagiannya sendiri karena mereka mengambil harta 

bersama melalui jalur ‘ashabah. Contoh dalam permasalahan ini adalah ketika 

seseorang meninggalkan suami, saudari kandung, saudara dan saudari seayah. 

Dengan kehadiran saudara seayah, saudari seayah yang pada awalnya 

mendapatkan bagian seperenam ‘ashabah ma’a al-ghair dengan saudari kandung, 

berubah menjadi ‘ashabah bil ghair dalam keadaan harta telah habis oleh dzawil 

furudh.106 

 

 

 

 

 
105 Al-Ahdal, loc. Cit., hal. 48 
106 Ibid., hal. 49 



53 

 

 

 

 

 

 

Tabel 4. Contoh Qarib Masy’um 

Ahli Waris Bagian Saham 

Suami 1/2 1 

Saudari Kandung 1/2 1 

Saudari Seayah 
Sisa harta - 

Saudara Seayah 

Total bagian  2/2 

 

Ketiga: ‘Ashabah ma’a Al-Ghair. Maksudnya adalah sesama dzawil furudh 

yang apabila mewarisi, mereka mewarisi secara ‘ashabah, seperti saudari wanita 

(kandung dan seayah) bersama dengan anak-anak perempuan.107 Dalil tentang 

pembagian ini adalah ijmak yang didasari oleh qiyas kepada putri kandung 

bersamaan dengan cucu dari putra. 

B. Biografi Muhammad Syahrur 

1. Biografi Muhammad Syahrur 

Muhammad Syahrur merupakan tokoh Islam yang dilahirkan pada 11 April 

1938 di kota Damaskus.108 Dia dari keluarga yang sederhana, ayahnya bernama 

Daib bin Daib, sedangkan ibunya bernama Shadiqah binti Shalih Falyun.109 

Syahrur mengawali karir intelektualnya dengan menempuh pendidikan di 

sekolah dasar dan menengahnya di kota kelahirannya di lembaga pendidikan Abd 

al-Rahman al-Kawakibi, hingga tamat pada tahun 1957. Pada 1957 itu juga ia 

 
107 Ibid., hal. 59-62 
108 Muhammad Syahrur, al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah Mu'asirah (Damaskus: al-Ahali, 

1990), hal. 823 
109 Muhammad Syahrur, Dirasah Islamiyyah Mu'ashirah fi al-Daulah wa al-Mujtama', 

(Damaskus: al-Ahali, 2000), halaman persembahan (ihda’). 



54 

 

 

 

 

 

 

memperoleh beasiswa pemerintah untuk studi ilmu teknik di Moskow (Uni 

Soviet), saat itu ia tinggal di Sarataw, sebuah kota dekat Moskow, dan berhasil 

menyelesaikanya pada tahun 1964. Kemudian ia kembali ke negara asalnya dan 

pada tahun 1965, ia mengajar pada falkutas Teknik Sipil Universitas Damaskus 

berbekal ijazah diplomanya. Pada 1967, Syahrur sebenarnya ingin melakukan 

penelitian ke Imperial College London. Akan tetapi, karena pada tahun itu pecah 

perang Juni antara Syria dan Israel yang menyebabkan putusnya hubungan 

diplomatik antara Inggris dan Syria.110 

Kemudian oleh pihak universitas, ia dikirim ke National University of 

Irlandia, University College Dublin, Irlandia untuk studi Post Graduated guna 

menempuh progam Magister dan Doktoral dalam bidang yang sama yaitu 

spesialisasi mekanik tanah (al-handasah al-turbah) dan teknik fondasi (al-

handasah al-asasah). Gelar Master of Science diperoleh pada 1969, dan gelar 

Doktor pada 1972.111 

Pada tahun ini pula Syahrur secara resmi diangkat menjadi dosen Fakultas 

Teknik Sipil Universitas Damaskus untuk mata kuliah Mekanika Pertanahan dan 

Geologi. Selain sibuk sebagai seorang dosen, pada tahun 1972 ia bersama 

beberapa rekannya di fakultas juga membuka Biro Konsultasi Teknik. Sepertinya, 

prestasi dan kreatifitas Syahrur semakin meneguhkan kepercayaan Universitas 

terhadapnya, terbukti ia mendapat kesempatan terbang ke Arab Saudi untuk 

 
110 Muhyar Fanani, Fiqh Madani: Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern (Yogyakarta: 

LKIS, 2010) hal. 31 
111 Muhammad Syahrur, Metodologi Fiqih Islam Kontemporer, terj: Sahiron Syamsuddin 

dan Burhanuddin, Cet-6 (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010) hal. 19 



55 

 

 

 

 

 

 

menjadi tenaga ahli pada al-Saud Consult pada tahun 1982-1983.112 Setelah itu ia 

kembali ke tanah airnya, Syria, untuk membuka konsultan Teknik bernama Dar 

al-Isyarat al-Handasiyah bersama dengan teman-teman kuliahnya.113  

Syahrur juga memiliki ketertarikan pada bidang bahasa, hal ini terlihat dari 

kemahiran dia dalam dua bahasa asing yaitu Inggris dan Rusia di samping Bahasa 

Arab sebagai bahasa ibunya, Ketiga bahasa itu membuatnya menjadi seorang 

intelektual yang berwawasan luas. Selain itu, tiga bahasa tersebut sangat 

mebantunya dalam pergaulan internasional. Seperti pada 1998 ia berbicara di 

MESA (Midle East Studies Assosiation) Conference. 

Muhammad Syahrur pernah menjadi tamu kehormatan dalam berbagai 

diskusi publik mengenai Islam di Maroko dan Lebanon.114 Pemikirannya dapat 

dibagi ke dalam beberapa fase perkembangan. Fase pertama berlangsung antara 

tahun 1970 hingga 1980, yang ditandai sebagai masa perenungan intelektual serta 

pembentukan fondasi epistemologisnya, khususnya dalam merumuskan istilah-

istilah kunci al-Qur’an yang ia anggap sebagai az-zikr. Fase ini dipengaruhi oleh 

dominasi tradisi taklid yang tertanam dalam khazanah pemikiran Islam klasik 

maupun modern. Selain itu, pemikirannya juga dipengaruhi oleh kecenderungan 

terhadap Islam sebagai ideologi, baik dalam aspek teologis (ilmu akidah) maupun 

 
112 Muhammad Syahrur, al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah, hal. 824 
113 Muhyar Fanani, loc. Cit., hal. 34 
114 Muhammad Syahrur, Al-Islam wa Al-Iman: Manzhumah Al-Qiyamah, terj. M. Zaid 

Mas’ud (Yogyakarta: Jendela, 2002) halaman xiii 



56 

 

 

 

 

 

 

yurisprudensial (fiqih mazhab), serta kondisi sosial-politik yang mengitarinya saat 

itu.115 

Selama kurun waktu satu dekade, Muhammad Syahrur melakukan 

perenungan kritis terhadap berbagai aspek dalam ajaran Islam yang dianggapnya 

belum mampu secara efektif merespons tantangan zaman modern, khususnya 

dalam konteks abad ke-20. Ia menemukan bahwa salah satu faktor utama yang 

menyebabkan stagnasi tersebut adalah dominasi pendekatan tradisional dalam 

pengajaran ilmu agama Islam di institusi pendidikan formal, khususnya madrasah. 

Dalam bidang teologi (akidah), pengajaran cenderung didasarkan pada doktrin-

doktrin klasik yang dikembangkan oleh aliran Mu’tazilah dan Asy’ariyah, yang 

meskipun memiliki kontribusi besar dalam sejarah pemikiran Islam, dinilai 

Syahrur sudah tidak lagi memadai untuk menjawab kebutuhan zaman modern. 

Sementara itu, dalam bidang hukum Islam (fiqh), pendekatan yang diajarkan tetap 

berkutat pada kerangka mazhab-mazhab tradisional seperti Maliki, Hanafi, 

Syafi’i, Hanbali, dan Ja’fari, yang masing-masing memiliki metodologi yang rigid 

dan tidak membuka ruang bagi ijtihad kontemporer. Menurut Syahrur, apabila 

studi Islam, baik dalam pendekatan keilmuan maupun aplikasinya, masih terus 

terkungkung oleh dua arus besar tersebut, maka pengembangan ilmu-ilmu 

keislaman akan mengalami stagnasi intelektual dan berada dalam kondisi yang 

 
115 Moh. Makmun, “Konsep Kepemimpinan Politik Dalam Islam Perspektif Muhammad 

Syahrur” Ejurnal Jurnal Ilmiah terbitan UNIPDU Jombang, 2012, hal. 49 



57 

 

 

 

 

 

 

rentan terhadap keterasingan dari realitas sosial modern yang terus berkembang 

secara dinamis. 

Fase kedua dalam perkembangan pemikiran Muhammad Syahrur 

berlangsung antara tahun 1980 hingga 1986, yang ditandai dengan momen 

penting dalam kehidupannya, yakni pertemuan kembali dengan seorang sahabat 

lamanya, Dr. Ja’far, yang pada waktu itu sedang mendalami studi kebahasaan di 

Uni Soviet. Interaksi intelektual antara keduanya menjadi titik balik signifikan 

dalam arah pemikiran Syahrur, khususnya dalam bidang linguistik. Melalui 

diskusi-diskusi intensif bersama Dr. Ja’far, Syahrur memperoleh banyak wawasan 

baru mengenai teori linguistik modern, termasuk di dalamnya studi filologi yang 

berkaitan dengan asal-usul, struktur, dan makna kata. Dari sinilah Syahrur 

kemudian mengembangkan suatu pandangan yang menjadi salah satu ciri khas 

dalam pendekatannya terhadap teks keagamaan, yakni bahwa dalam bahasa Arab 

setiap kata mengandung makna yang unik dan tidak memiliki padanan sinonim 

sejati. Pandangan ini menjadi dasar epistemologis penting dalam metodologi 

tafsirnya. 

Selain itu, ia menilai bahwa aspek nahwu (tata bahasa) dan balaghah 

(retorika dan keindahan bahasa) dalam bahasa Arab seharusnya dipahami secara 

integral dan tidak dapat dipisahkan. Syahrur mengkritik metode pembelajaran 

bahasa Arab yang umum diajarkan di berbagai madrasah dan universitas, yang 

menurutnya sering kali memisahkan kedua aspek tersebut secara kaku, sehingga 

gagal menangkap dimensi makna yang lebih mendalam dalam teks-teks Arab 



58 

 

 

 

 

 

 

klasik, termasuk al-Qur’an. Berdasarkan pemahaman baru ini, Syahrur kemudian 

mulai mengembangkan suatu pendekatan tafsir baru terhadap al-Qur’an yang 

berbasis pada analisis linguistik kontekstual dan historis. Perubahan paradigma 

tersebut mulai terwujud secara konkret pada tahun 1984, ketika ia mulai 

merumuskan gagasan-gagasan utama dalam pemikirannya bersama Dr. Ja’far, 

yang seluruhnya digali langsung dari kajian mendalam terhadap al-Kitab sebagai 

sumber otoritatif utama dalam Islam.116 

Ketiga, 1986-1990. Dalam fase ini Syahrur mulai intensif Menyusun 

pemikirannya dalam topik-topik teologi dan fikih. 1986-an akhir dan 1987 ia 

menyelesaikan bab pertama dari al-Kitab wa al-Qur'an yang merupakan masalah-

masalah sulit. Bab-bab selanjutnya diselesaikan sampai tahun 1990. Meskipun 

Muhammad Syahrur berasal dari latar belakang akademik di bidang teknik, ia 

menunjukkan minat yang mendalam terhadap isu-isu keislaman yang berkembang 

pada masanya. Ketertarikan tersebut diwujudkan melalui karya monumentalnya 

yang berjudul al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘āṣirah. Karya ini tidak hanya 

menjadi publikasi pertamanya, tetapi juga menjadi landasan penting bagi 

pengembangan gagasan-gagasan kritisnya dalam karya-karya berikutnya. Secara 

fungsional, buku ini pula yang turut mengantarkan namanya dikenal luas dalam 

wacana pemikiran Islam kontemporer.117 

 
116 Ibid., hal. 50 
117 Ibid. 



59 

 

 

 

 

 

 

Pemikiran Syahrur yang wafat pada tahun 2019 juga mempengaruhi beberapa 

sarjana muslim kontemporer lain seperti Nasr Hamid Abu Zaid  yang menafsirkan 

ayat melalui struktur kebahasaan, kemudian dipadankan dengan kajian historis 

melalui asbab an-nuzul, menentukan tingkatan-tingkatan makna dari kalimat-

kalimat di dalam ayat sebagaimana yang dilakukan juga oleh Syahrur, kemudian 

mencari makna tersisip yang terkandung di dalam ayat ini, kemudian pada 

akhirnya mengaktualisasikan makna tersisip tadi setelah ditemukan, pada tatanan 

kehidupan terkini.118 

Pemikiran Syahrur juga diadopsi oleh pemikir Islam kontemporer lain yang 

bernama Abdullah Saeed, yang menerapkan penafsiran atas dasar konteks 

terhadap Sebagian ayat-ayat Al-qur’an, di antaranya adalah ayat-ayat yang 

berkaitan dengan pembagian warisan. Sebagai contoh, Saeed menilai Q. S. An-

Nisa’: 11 merupakan sebuah ajaran universal yang mengajarkan nilai-nilai 

fundamental hak properti dan jaminan ekonomi bagi seluruh anak-anak ahli waris. 

Saeed juga menggarisbawahi aspek linguistik dalam proses penafsirannya, seperti 

ketika Allah SWT menyebutkan kata dzakar dan untsa, alih-alih rajul dan mar’ah 

pada Q. S. An-Nisa’: 11 sebagai penjelasan bahwa warisan tidak berkaitan dengan 

umur.119 

2. Karya Intelektual Muhammad Syahrur 

 
118 Fikri Hamdani, Nasr Hamid Abu Zaid dan Teori Interpretasinya, (Yogyakarta: UIN 

Kalijaga, t.t.) hal. 8 
119 Putra Afriadi, “Isu Gender dalam Al-Qur’an: Studi Penafsiran Kontekstual Abdullah 

Saeed Terhadap Ayat-Ayat Warisan”, Jurnal Kafaah, vo. 7, no. 2, 2017 



60 

 

 

 

 

 

 

Di luar karya-karyanya dalam bidang keilmuan yang menjadi 

spesialisasinya, Muhammad Syahrur juga telah menulis sejumlah karya penting 

dalam bidang studi keislaman. Karya-karya tersebut memiliki kontribusi yang 

signifikan dan memberikan pengaruh besar terhadap dinamika pemikiran Islam 

kontemporer. Melalui kontribusinya di bidang ini, nama Syahrur kemudian 

dikenal luas dan menempati posisi penting dalam percaturan wacana intelektual 

Islam modern. 

Beberapa judul buku Syahrur dalam diskursus dirasah Islamiyah seperti: 

a. Karya al-Kitāb wa al-Qur’ān: Qirā’ah Mu‘āṣirah, yang pertama kali 

diterbitkan pada tahun 1990 oleh penerbit al-Ahali di Damaskus, tidak 

sepenuhnya memuat tulisan Muhammad Syahrur sendiri. Dalam buku 

tersebut, turut disertakan pula sebuah risalah berjudul Asrār al-Lisān al-

‘Arabī karya Ja‘far Dakki al-Bab, yang merupakan guru linguistik Syahrur, 

serta pengantar dari penulis yang sama. Gagasan-gagasan yang dituangkan 

dalam buku ini lahir dari kegelisahan intelektual Syahrur terhadap krisis 

mendalam yang, menurutnya, tengah melanda umat Islam dan stagnasi 

dalam perkembangan pemikiran Islam.120 

b. Karya Dirāsah Islāmiyyah Mu‘āṣirah fī al-Daulah wa al-Mujtama‘, yang 

diterbitkan oleh penerbit yang sama pada tahun 1994, membahas isu-isu 

sosial dan politik yang berkaitan dengan kehidupan masyarakat (al-

mujtama‘) dan negara (al-daulah). Dalam buku ini, Syahrur tetap 

 
120 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 27 



61 

 

 

 

 

 

 

menggunakan pendekatan metodologis yang telah ia rumuskan dalam karya 

sebelumnya untuk memahami al-Qur’an. Secara konsisten, ia merumuskan 

konsep-konsep mengenai keluarga, masyarakat, negara, serta fenomena 

tirani atau kesewenang-wenangan (al-istibdād) berdasarkan kerangka al-

Qur’an.121 Selain itu, Syahrur juga menyampaikan tanggapan terhadap 

kritik-kritik yang ditujukan kepada bukunya yang terdahulu, dengan 

menegaskan adanya perbedaan mendasar dalam hal epistemologi antara 

dirinya dan para pengkritiknya. Perbedaan epistemologis inilah yang, 

menurutnya, menyebabkan ketidaksinambungan antara tafsir yang ia 

hasilkan dan pandangan para pengkritiknya. Secara keseluruhan, Dirāsah 

Islāmiyyah Mu‘āṣirah fī al-Daulah wa al-Mujtama‘ merupakan karya yang 

memperkaya khazanah pemikiran Islam modern dan mencerminkan upaya 

serius Syahrur dalam membumikan ajaran al-Qur’an dalam konteks 

masyarakat kontemporer. 

c. Karya al-Islām wa al-Īmān: Manẓūmat al-Qiyam, yang diterbitkan oleh al-

Ahali di Damaskus pada tahun 1996, merupakan upaya Muhammad Syahrur 

dalam merekonstruksi secara kritis aspek-aspek fundamental dalam sistem 

akidah Islam. Fokus utama dalam buku ini adalah pembahasan mengenai 

dua konsep sentral, yaitu iman dan Islam. Dalam menganalisis keduanya, 

Syahrur menerapkan metode tafsir tematik (mawḍū‘ī), yakni dengan terlebih 

dahulu mengelompokkan ayat-ayat Al-Qur’an yang memuat kedua istilah 

 
121 Muhammad Syahrur, al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah, hal. 741 



62 

 

 

 

 

 

 

tersebut, kemudian dilanjutkan dengan analisis linguistik secara mendalam. 

Pendekatan ini membawanya pada kesimpulan yang menyimpang dari 

pandangan klasik para ulama. Di samping itu, buku ini juga mengangkat isu-

isu penting lain seperti kebebasan manusia, sistem perbudakan, serta makna 

ibadah yang terangkum dalam konsep al-‘ibād wa al-‘ābid. 

d. Karya Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī, yang diterbitkan pada tahun 

2000 oleh penerbit al-Ahālī di Damaskus, merupakan salah satu karya 

penting Muhammad Syahrur yang dimaksudkan sebagai pelengkap dan 

penyempurna atas kekurangan yang terdapat dalam tiga karya sebelumnya. 

Dalam bagian pengantar yang disebut tanwīh, Syahrur secara eksplisit 

menyatakan bahwa buku ini bertujuan untuk melengkapi konstruksi 

metodologis pemikiran Islam yang telah ia rintis. Secara substansial, buku 

ini menitikberatkan pada metode penafsiran terhadap ayat-ayat hukum (āyāt 

al-aḥkām), yang merupakan bagian dari ayat-ayat muḥkamāt atau yang 

disebut sebagai Umm al-Kitāb dalam struktur wahyu (al-Tanzīl). Namun 

demikian, pembahasan tidak mencakup seluruh ayat-ayat hukum yang ada, 

melainkan terfokus pada analisis terhadap isu-isu hukum yang berkaitan 

dengan perempuan atau fiqh al-mar’ah. Dalam hal ini, terdapat 

kesinambungan dengan pembahasan yang telah dimulai dalam karya 

pertamanya, khususnya dalam upaya menawarkan pendekatan alternatif 

terhadap wacana fikih konvensional. Setidaknya ada tiga bab (wasiat, 



63 

 

 

 

 

 

 

poligami dan libas) yang kembali dikritisi dan dianalisa dalam buku ini; 

hanya saja dalam buku ini lebih dipertajam dan diperdalam. 

e. Karya Tajfīf Manābi‘ al-Irhāb, yang diterbitkan oleh al-Ahālī di Damaskus 

pada tahun 2008, merupakan respons intelektual Muhammad Syahrur 

terhadap fenomena kekerasan yang dilakukan atas nama agama, yang 

memuncak pada peristiwa serangan 11 September 2001 di Amerika Serikat. 

Melalui karya ini, Syahrur berupaya mengkaji kembali teks-teks al-Tanzīl, 

dengan menyimpulkan bahwa akar dari tindakan terorisme bukan terletak 

pada kandungan teks wahyu itu sendiri, melainkan pada pembacaan yang 

sempit dan rigid terhadapnya. Ia menyoroti bahwa dalam sejarahnya, Islam 

tidak terlepas dari istilah-istilah yang bernuansa kekerasan seperti al-ḥarb 

(perang), al-qatl (pembunuhan), serta konsep shahīd dan shahādah yang 

sering diasosiasikan dengan jaminan masuk surga. Syahrur mengkritik 

kecenderungan fikih klasik yang, menurutnya, telah menghambat kebebasan 

berkeyakinan dan beragama, bahkan melegitimasi pembunuhan terhadap 

individu yang murtad (keluar dari agama Islam), serta ketaatan mutlak 

kepada penguasa yang zalim, atas nama ḥisbah. Ia menelusuri bahwa pola 

pemikiran tersebut mulai mengemuka sejak periode akhir Dinasti Umayyah 

yang dipimpin oleh Mu’awiyah bin Abi Sufyan RA dan berlanjut pada masa 

awal kekuasaan Abbasiyyah yang dipimpin oleh anak cucu dari paman Nabi 

yang Bernama ‘Abbas RA. Setelah memberikan kritik terhadap konstruksi 

tersebut, Syahrur melanjutkan dengan menawarkan tafsir alternatif terhadap 



64 

 

 

 

 

 

 

ayat-ayat yang selama ini sering dijadikan legitimasi kekerasan, guna 

menunjukkan makna yang lebih inklusif dan kontekstual, sehingga lebih 

sesuai penggunannya pada zaman sekarang .122 

C. Istinbath Muhammad Syahrur Terhadap Ayat-Ayat Waris 

Dalam karyanya Nahwā Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī, Syahrur 

memaknai waris sebagai sebuah praktik pemindahan kepemilikan harta dari 

seseorang yang telah wafat kepada ahli waris yang ditentukan oleh wasiat dengan 

bagian-bagiannya (nashib), atau dengan bagian waris yang telah ditentukan ayat-

ayat waris (hazhzh), dalam keadaan tidak adanya wasiat yang ditinggalkan oleh 

mayit.123 

Syahrur mengajukan analisis kritis terhadap sejumlah aspek dalam hukum 

kewarisan yang telah lama dianggap mapan oleh para fuqahā klasik. Beberapa 

persoalan yang disorotinya antara lain:  

1. Adanya penekanan yang berlebihan pada aturan waris tanpa diimbangi 

perhatian yang proporsional terhadap ketentuan wasiat dan hukum yang 

menyertainya. 

2. Kecenderungan untuk menafsirkan ayat-ayat tentang wasiat sebagai telah di-

nasakh atau dihapus keberlakuannya dengan hadits-hadits ahad, seperti hadits: 

 إِنَّ اللََّّ قَدْ أعَْطَى كُلَّ ذِي حَقٰ  حَقَّهُ ، أَلَا لَا وَصِيَّةَ لوَِارِث  124

 
122 Muhammad Syahrur, Tajfif Manabi’ Al-Irhab (Damaskus: Al Ahali, 2008) hal. 19 
123 Muhammad Syahrur, op. cit., hal. 231 

124 Ibnu Majah, op. cit., jilid 4, hal. 18. No. 2714 



65 

 

 

 

 

 

 

 Terjemah: “Sesungguhnya Allah telah memberikan setiap pemilik hak 

bagiannya (dalam warisan), ketahuilah, tidak ada wasiat untuk ahli waris.” 

3. Pencampuran antara dua konsep yang secara substansial berbeda, yaitu al-ḥaẓẓ 

(jatah warisan) dan al-naṣīb (bagian dalam wasiat), yang mengakibatkan 

kerancuan dalam memahami relasi antara ayat-ayat wasiat dan warisan. Di 

mana pada Q. S. An-Nisa’: 8 disebutkan al-naṣīb konteks waris, sedangkan 

menurut Syahrur, kalimat tersebut lebih diperuntukkan kepada wasiat.  

4. Tidak adanya pemisahan yang tegas antara prinsip keadilan universal dalam 

ayat-ayat waris dengan bentuk keadilan yang bersifat lebih spesifik dalam 

ayat-ayat wasiat padahal, secara metodologis, ketentuan umum seharusnya 

tidak menghapus ketentuan yang bersifat khusus.  

5. Interpretasi terhadap firman Allah: fa in kunna nisā’an fawqa ithnatayn yang 

dimaknai sebagai “jika perempuan itu dua orang atau lebih,” padahal menurut 

Syahrur, pemaknaan tersebut perlu ditinjau ulang secara linguistik dan 

kontekstual. 

6. Kekeliruan dalam menafsirkan kata ‘al-walad’ dengan makna anak laki-laki, 

pada Q. S. An-Nisa’: 11 karena dalam Bahasa Arab ada banyak kalimat-

kalimat yang bersifat non-biner contohnya seperti kalimat ‘al-walad’. 

7. Ketidakseimbangan pembagian waris yang dihadapkan pada permasalahan 

‘aul dan radd yang mencederai kebijaksanaan tanzil al-hakim. 

8. Terhalangnya cucu-cucu yatim dari warisan kakek mereka, padahal cucu 

termasuk di antara ahli waris yang disebutkan di dalam Al-Qur’an. 



66 

 

 

 

 

 

 

9. Pemberian hak dari warisan kepada ahli waris yang sama sekali tidak 

disinggung di dalam Al-Qur’an contohnya seperti paman-paman dari ayah dan 

ibu, yang mana hal ini berasal dari pengaruh sosial dan politik semata. 125 

10. Pembagian waris dengan bagian-bagian yang telah ditentukan dengan hadits, 

merupakan sistem pembagian warisan terbaik di masanya karena 

menyesuaikan dengan latar belakang yang ada pada masa tersebut, ada pun di 

masa sekarang, maka ketetapan warisan terdahulu tidak dapat diterapkan lagi 

walaupun ia benar.126 

Hal yang demikian merupakan hasil ijtihadnya yang mengungkapkan bahwa 

ayat-ayat muhkamat di dalam Al-Qur’an perlu untuk ditafsirkan ulang. Teori ini 

dibangun berdasarkan asumsi bahwa risalah Islam yang dibawa oleh Nabi 

Muhammad Saw merupakan risalah yang bersifat universal (‘ālamiyyah) dan 

dinamis, sehingga tetap relevan sepanjang masa dan dalam berbagai konteks 

sosial serta geografis (ṣāliḥ li kulli zamān wa makān). Keunggulan dari risalah 

Islam terletak pada keberadaan dua elemen gerak di dalamnya: pertama, gerakan 

tetap atau konstan (istiqāmah), dan kedua, gerakan yang bersifat progresif atau 

dinamis (ḥanīfiyyah). Kedua unsur ini menjadikan ajaran Islam memiliki karakter 

lentur (al-murūnah), namun tetap berada dalam kerangka yang dibatasi oleh 

ketentuan Allah (ḥudūd Allāh). Berbeda dari risalah para nabi sebelumnya yang 

cenderung bersifat ‘ayniyyah-ḥaddiyyah (bersifat tetap dan final), risalah Nabi 

 
125 Muhammad Syahrur, op.cit., h. 222-224. 
126 Ibid, hal. 269 



67 

 

 

 

 

 

 

Muhammad SAW bersifat ḥudūdiyyah, yaitu memberikan ruang bagi dinamika 

dan ijtihad dalam memahami serta menerapkan ketentuan hukum. Dengan 

demikian, risalah Islam terakhir ini tidak bersifat tertutup atau mutlak, melainkan 

memberikan fleksibilitas dalam penafsiran, selama tidak melampaui batas-batas 

yang telah ditetapkan oleh wahyu.127 

Secara garis besar, teori batas yang dikembangkan oleh Muhammad Syahrur 

menjelaskan bahwa terdapat ketentuan ilahi yang termaktub dalam al-Tanzīl al-

Ḥakīm dan Sunnah, yang menetapkan dua jenis batasan atas perilaku manusia, 

yakni batas minimum (al-ḥadd al-adnā) dan batas maksimum (al-ḥadd al-a‘lā). 

Batas minimum merupakan standar paling rendah yang harus dipenuhi agar suatu 

tindakan dianggap sah secara hukum, sementara batas maksimum adalah batas 

tertinggi yang tidak boleh dilampaui. Tindakan yang berada di bawah batas 

minimum dianggap tidak sah atau dilarang, demikian pula perbuatan yang 

melebihi batas maksimum dianggap melampaui ketentuan hukum. Apabila 

seseorang melanggar salah satu dari batas tersebut, maka konsekuensinya adalah 

pemberlakuan sanksi sesuai dengan tingkat pelanggaran yang dilakukan.128 

Lebih jauh, Muhammad Syahrur mengklasifikasikan batasan-batasan hukum 

(ḥudūd) ke dalam dua kategori. Pertama, al-ḥudūd fī al-‘ibādah, yaitu batasan 

yang berkaitan dengan aspek ibadah ritual murni. Dalam kategori ini, ruang untuk 

melakukan ijtihad dianggap tidak tersedia. Segala bentuk ritual yang termasuk 

 
127 Muhamad Sauki Alhabsyi, Hilal Malarangan, dan Gasim Yamani, “Teori Nazariyyat 

Al-Hudud Muhammad Syahrur”, KIIIES 5.0, vol. 3, 2024, hal. 392 
128 Jamal Abdul Azis, “Hukum Islam yang Dinamis dan Elastis, (Telaah atas Teori Batas 

Muhammad Syahrur)”, Makalah, Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2000 



68 

 

 

 

 

 

 

dalam simbol-simbol keagamaan (al-sya‘ā’ir) diterima sebagaimana adanya dan 

pemahamannya bersifat statis sejak masa Nabi Muhammad SAW hingga saat ini. 

Misalnya, tata cara pelaksanaan salat, puasa, dan haji yang dilakukan oleh umat 

Islam sekarang masih merujuk pada praktik yang telah dicontohkan langsung oleh 

Nabi. Oleh karena itu, upaya melakukan ijtihad dalam wilayah ini justru 

dipandang sebagai bentuk bid‘ah atau penyimpangan dari ketentuan yang telah 

ditetapkan.129 

Kategori kedua dari teori batasan hukum adalah al-ḥudūd fī al-tasyri’ wa al-

ahkaam, batasan hukum dalam ranah ini diharuskan ada karena risalah yang 

dibawa oleh Nabi SAW merupakan syari’at terakhir yang menasakh seluruh 

syari’at yang ada sebelumnya. Fokus peletakan batas-batas pada risalah kenabian 

adalah dalam hal penerapan syari’at ini dalam lingkup masyarakat individual dan 

sosial seperti penerapan pembagian waris, wasiat, jual beli, pernikahan, dan yang 

lainnya.130 

Berdasarkan hasil analisisnya terhadap ayat-ayat hukum dalam Al-Qur’an 

yang dipadankan dengan hadits sesuai dengan teori rumusannya, Syahrur 

mengidentifikasi sejumlah bentuk ketentuan dalam kerangka teori batas 

(nazariyyat al-hudud) dalam ruang lingkup tasyri' al-ahkam. Salah satu bentuk 

tersebut adalah ketentuan hukum yang mencakup batas atas (al-ḥadd al-a‘lā) dan 

batas bawah (al-ḥadd al-adnā) secara bersamaan. Dalam konteks ini, 

 
129 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 143 

130 Ibid, 1444 



69 

 

 

 

 

 

 

pemberlakuan hukum ditetapkan dalam rentang antara dua batas tersebut. Artinya, 

legislasi hukum dapat disesuaikan secara proporsional dalam koridor batasan yang 

telah ditetapkan secara tekstual. Salah satu contoh ayat yang termasuk dalam 

kategori ini adalah ketentuan mengenai pembagian harta warisan sebagaimana 

termaktub dalam Surah al-Nisā’: ayat 11 hingga 14. 

1. Pembagian Waris Anak Menurut Syahrur 

Menurut Syahrur, dalam karyanya Nahwa Ushul Jadidah li al-Fiqh al-

Islamiy: 

أمثلة   يضرب  فهو  الإرث  وقوانين  قواعد  يضع  أن الله سبحانه حين  هو  الأهمية،  آخر بالغ  أمر  ثمة 

تطبيقية لحالات موجودة في الواقع الموضوعي الوجود الاجتماعي الإنساني في كل الأرض، ولا صفة  

العمومية، وفي قوله للذكر مثل حظ الأنثيين يشير إلى أن حصة الذكر تكون ضعف حصة الأنثى في  

افتراضياً   لا  موضوعياً  هناك وجوداً  أن  أي  واحد.  مقابل ذكر  أنثيين  فقط هي وجود  واحدة  حالة 

لذكر وأنثيين. وهذا يعني في حقل المجموعات أن حصة الذكر تكون ضعف حصة الأنثى كلما كان 

 :الإنَث ضعف عدد الذكور عدد

 ذكر واحد + أنثيان  .1

 



70 

 

 

 

 

 

 

 ذكران + إنَت  .2

 131ث إنَ ٦ +ذكور 3 .3

Maksudnya adalah bagian satu laki-laki setara dengan dua kali lipat 

perempuan, hanya terjadi dalam satu keadaan, yaitu ketika jumlah kepala 

perempuan berbanding dengan dua kepala laki-laki, atau kelipatannya. Ini hudud 

(batasan) pertama yang diletakkan oleh Syahrur dalam permasalahan pembagian 

waris anak laki-laki dan perempuan. Seperti dalam keadaan ahli waris berjumlah: 

a. Dua anak laki-laki dan empat anak perempuan. 

b. Tiga anak laki-laki dan enam anak perempuan.  

Maka pembagiannya akan sesuai dengan bunyi ayat 11 dari surat An-Nisa’ 

“yaitu: bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua orang anak 

perempuan.”.  

Adapun jika ditemukan sebuah kasus di mana ada ketidaksesuaian antara 

jumlah kepala perempuan lebih banyak dari perbandingan dua kepala laki-laki. 

Seperti dalam keadaan ahli waris berjumlah: 

a. Satu anak laki-laki dan tiga anak perempuan. 

b. Dua anak laki-laki dan lima anak perempuan. 

Maka dalam keadaan seperti ini, menurut Syahrur: 

 
131 Muhammad Syahrur, loc. Cit., hal. 236 



71 

 

 

 

 

 

 

 3فماذا لو كان عدد الإنَث أكبر من ضعف عدد الذكور، كأن نكون أمام حالة ذكر واحد +  

 إلى ما لا نهاية من الناحية الريٰضية؟ ٥أو  4إنَث أو 

فيقول سبحانه:   نفإن  هنا يأتي الجواب الإلي  فيه  ما  ثلثا  هن  فلين  ثنتاق  و ء فساكن  ترك ونلاحظ 

أمرين: الأول تغير وتحول عدد الإنَث، والثاني أن الذكر لّ يحصل على ضعف حصة الأنثى. لأننا  

٪ من التركة وحصة 33,33إنَث(، لكانت حصة الذكر    3إن فرضنا تركة لأربعة أولاد )ذكر +  

إنَث(، لكانت   ٥٪ من التركة. وإن فرضنا تركة لستة أولاد ذكر +  22,22  -  3/٦٦,٦٦الأنثى  

الذكر   الأنثى    33,33حصة  أن    13,33  ٥/٦٦,٦٦وحصة  ذهبنا ن  ما  التركة. وهذا يؤكد  من 

حصة الأنثى في حالة واحدة فقط وليس في اليه من جميع الذكر تكون ضعف حصة . الحالات كما 

 132حالياً  المطبقة  يزعم الفقهاء في قوانين الإرث 

Maksudnya adalah kita melanjutkan pembacaan potongan ayat berikutnya: 

“Jika anak itu semuanya perempuan yang jumlahnya lebih dari dua, bagian 

mereka dua pertiga dari harta yang ditinggalkan.” Akan tetapi dalam keadaan ini, 

kita akan mendapati dua hal: yang pertama, adalah perubahan jumlah kepala ahli 

 
132 Muhammad Syahrur, loc. Cit., hal. 237 



72 

 

 

 

 

 

 

waris wanita, dan yang kedua adalah perubahan hazhzh (jatah waris) anak laki-

laki tidak setara dengan dua anak perempuan. 

Apabila kita ambil contoh kasus untuk pembagian waris empat orang anak, 

satu anak laki-laki dan tiga anak perempuan, maka akan kita dapati bagian laki-

laki dari waris sejumlah 33,33%, adapun bagian keseluruhan dari tiga anak 

perempuan adalah 66,66%, yang jika dibagi kepada tiga orang, per kepala hanya 

mendapatkan hanya 22,22%.133 Ini batasan kedua yang diletakkan Syahrur dalam 

tafsirannya memaknai ayat waris ini, bahwasannya laki-laki memiliki al-hadd al-

a’la di 66%, sedangkan perempuan memiliki al-hadd al-adna, yaitu bagiannya 

tidak boleh kurang dari separuh bagian laki-laki.134 

Batasan ketiga yang diletakkan oleh Syahrur dalam memaknai ayat ini 

adalah ketika dalam keadaan anak perempuan sejumlah dengan anak laki-laki, 

seperti: 

a. Satu anak laki-laki dengan satu anak perempuan. 

b. Dua anak laki-laki dengan dua anak perempuan. 

Maka dalam keadaan ini, menurut Syahrur: 

 
133 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 231-239 
134Iswatus Sa’adah dan Muhammad, “Pembagian Waris Terhadap Laki-Laki dan Perempuan 

Perspektif Muhammad Quraish Shihab dan Muhammad Syahrur”, Jurnal Ilmiah Penelitian 

Mahasiswa, vol. 2, no. 4, Agustus 2024, hal. 1171 



73 

 

 

 

 

 

 

أما إذا ترك المتوفِ أنثى واحدة وهذا هو الاحتمال الوحيد المتبقي من تغير المتحول )س( وهو الأنثى 

الذكر  يأخذ  وأن  النصف،  تأخذ  أن  الاحتمال  هذا  في  الإلي  فالحكم  نهاية،  لا  ما  الى  واحد  من 

 13٥النصف  فلها النصف الآخر من التركة، وهذا هو معنى قوله تعالى وإن كانت واحدة

Maksudnya, pembagian waris tidak dibagi berdasarkan individu, melainkan 

dibagi berdasarkan kelompok dengan pembagian setara, 50:50. Sehingga dalam 

keadaan satu anak laki-laki bersama dengan satu perempuan, mereka membagi 

harta waris secara merata, Karena hal tersebut merupakan hudud (batasan) untuk 

kasus ini saja, yang mana menurut Muhammad Syahrur sebuah batasan tidak 

boleh diletakkan pada kasus yang berbeda. Batasan ini lah yang akan terus 

berulang dalam pembahasan waris yang dikemukakan Syahrur.136  

4. Pembagian Waris Ushul Menurut Syahrur 

Ushul yang dimaksud di sini adalah kedua orang tua, yaitu ayah dan ibu. 

Yang menjadi dasar hukum syar’i dalam permasalahan ini adalah ayat potongan 

ayat dari Q. S. An-Nisa’: 11 

 
135 Ibid. 
136 Muhammad Syahrur, op.cit., hal. 239 



74 

 

 

 

 

 

 

ن ْهُمَا السُّدُسُ مَِّا تَ رَكَ اِنْ كَانَ لَه   هُ   وَّوَرثِهَ  وَلَد    لَّه  يَكُنْ   لَّّْ   فاَِنْ    ْۚوَلَد  ﴿ وَلِابََ وَيْهِ لِكُلِٰ وَاحِد  مِٰ   فَلِامُِٰهِ   ابََ وه

ؤكُُمْ    ندَيْن    اوَْ   بِِآَْ   ي ُّوْصِيْ   وَصِيَّة    بَ عْدِ   مِنْ    السُّدُسُ   فَلِامُِٰهِ   اِخْوَة    لَه  كَانَ   فاَِنْ    ْۚالث ُّلُثُ   تَدْرُوْنَ   لَا   وَابَْ نَاۤؤكُُمْْۚ   اهبَاۤ

 ﴾ 11 حَكِيْمًا عَلِيْمًا كَانَ   اللّهَٰ  اِنَّ   ناللّهِٰ  مِٰنَ  فرَيِْضَةً   ننَ فْعًا لَكُمْ  اقَْ رَبُ  ايَ ُّهُمْ 

Terjemah: “Untuk kedua orang tua, bagian masing-masing seperenam dari 

harta yang ditinggalkan, jika dia (yang meninggal) mempunyai anak. Jika dia 

(yang meninggal) tidak mempunyai anak dan dia diwarisi oleh kedua orang 

tuanya (saja), ibunya mendapat sepertiga. Jika dia (yang meninggal) mempunyai 

beberapa saudara, ibunya mendapat seperenam. (Warisan tersebut dibagi) setelah 

(dipenuhi) wasiat yang dibuatnya atau (dan dilunasi) utangnya. (Tentang) orang 

tuamu dan anak-anakmu, kamu tidak mengetahui siapa di antara mereka yang 

lebih banyak manfaatnya bagimu. Ini adalah ketetapan Allah. Sesungguhnya Allah 

adalah Maha Mengetahui lagi Mahabijaksana.”137 

Secara tekstual, Syahrur menafsirkan bahwa bagian warisan (hazhzh) 

daripada ayah dan ibu adalah seperenam untuk masing-masingnya jika mayit 

memiliki anak, baik itu adalah orang tua kandung atau angkat, atau anak tersebut 

merupakan anak adopsi. Maka dalam hal ini, Syahrur menganalogikan bagian 

ayah dan ibu sama seperti bagian anak laki-laki dan perempuan jika mereka 

berjumlah sama, yaitu untuk masing-masing separuh bagian, atau batasan ketiga. 

Adapun ketika mayit tidak meninggalkan anak, maka untuk bagian warisan 

kedua orang tua adalah batasan pertama dari batasan-batasan yang telah 

ditetapkan oleh Syahrur, yaitu dua bagian untuk pihak laki-laki (ayah) sama 

dengan satu bagian dari perempuan (ibu), pengamalan dari firman Allah: “Jika dia 

 
137 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, 

op.cit., hal. 116 



75 

 

 

 

 

 

 

(yang meninggal) tidak mempunyai anak dan dia diwarisi oleh kedua orang 

tuanya (saja), ibunya mendapat sepertiga.”138, di mana ibu mendapatkan 

sepertiga, dan ayah mendapatkan dua per tiga. 

 Adapun ketika mayit memiliki saudara-saudara, maka bagian ibu berpindah 

menjadi seperenam, dan ayah mendapatkan lima per enam, pengamalan dari 

firman Allah: “Jika dia (yang meninggal) mempunyai beberapa saudara, ibunya 

mendapat seperenam.”139, maka dalam hal ini menyerupai batasan kedua yang 

telah ditentukan oleh Syahrur.140 

5. Pembagian Warisan Suami dan Istri Menurut Syahrur 

Landasan dari hukum ini adalah dari tanzil hakim: 

لَنَُّ وَلَد  فَ لَكُمُ الرُّبعُُ مَِّا تَ ركَْنَ مِنْ   ﴿ ۞ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَ رَكَ ازَْوَاجُكُمْ اِنْ لَّّْ يَكُنْ لَّنَُّ وَلَد  ْۚ فاَِنْ كَانَ  

فَ  يَكُنْ لَّكُمْ وَلَد  ْۚ  اِنْ لَّّْ  تَ ركَْتمُْ  الرُّبعُُ مَِّا  اوَْ دَيْن  ن وَلَنَُّ  بِِآَْ  فَ لَهُنَّ بَ عْدِ وَصِيَّة  ي ُّوْصِيْنَ  اِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَد  

نْ  بَ عْدِ وَصِيَّة  تُ وْصُوْنَ بِِآَْ اوَْ دَيْن  ن    ﴾ 12الثُّمُنُ مَِّا تَ ركَْتُمْ مِٰ

Terjemah: “Bagimu (para suami) seperdua dari harta yang ditinggalkan oleh 

istri-istrimu, jika mereka tidak mempunyai anak. Jika mereka (istri-istrimu) itu 

mempunyai anak, kamu mendapat seperempat dari harta yang ditinggalkannya 

setelah (dipenuhi) wasiat yang mereka buat atau (dan setelah dibayar) utangnya. 

Bagi mereka (para istri) seperempat harta yang kamu tinggalkan jika kamu tidak 

mempunyai anak. Jika kamu mempunyai anak, bagi mereka (para istri) 

seperdelapan dari harta yang kamu tinggalkan (setelah dipenuhi) wasiat yang 

kamu buat atau (dan setelah dibayar) utang-utangmu.”141 

 
138 Ibid. 
139 Ibid. 
140 Muhammad Syahrur, loc. Cit., hal. 262-263 
141 Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab Saudi, 

op.cit., hal. 117 



76 

 

 

 

 

 

 

 

Syahrur tidak banyak mengomentari pembagian waris dalam kategori ini, 

hanya saja Syahrur kembali menyatakan bahwa batasan pertamanya kembali 

diterapkan dalam hukum ini, yaitu “lidzdzakari mitslu hazhzh al-untsayain” di 

mana suami mendapat setengah dari warisan dan istri seperempat ketika tidak 

memiliki anak, dan ketika memiliki anak suami mendapat seperempat dan istri 

mendapatkan seperdelapan. Pada pembagian warisan suami dan istri, batasan 

kedua dan ketiga tidak dapat diterapkan karena banyaknya jumlah janda daripada 

duda, bahkan bisa sampai berjumlah dua kali lipat. Ada beberapa alasan yang 

menguatkan pendapatnya: 

a. Secara statistik, rata-rata umur perempuan lebih tinggi daripada rata-rata 

umur laki-laki, pada tahun 2024 secara global, perbedaannya bisa sampai 

enam tahun.142  Maka apabila ada seorang laki-laki menikah dengan wanita 

yang sebaya pada usia 30-an, maka kemungkinan besarnya suami akan 

meninggal terlebih dulu sehingga istri dapat mewarisi harta suaminya. 

b. Kecenderungan laki-laki untuk menikah dengan perempuan yang berumur 

lebih muda darinya. 

c. Kematian laki-laki yang disebabkan oleh perang, kecelakaan lalu lintas, dan 

kecelakaan kerja. Setelah mengetahui alasan-alasan ini, menurut Syahrur, 

seharusnya menjadi gamblang bahwa aturan waris yang disusun oleh syariat 

 
142 Ajeng Ayuningtyas, “Angka Harapan Hidup Indonesia di Bawah Rata-rata Dunia”, 

dikutip dari: https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-di-bawah-rata-rata-dunia-

nRo1I?, diakses pada Rabu, 04 Juni 2025, pukul 22.00 

https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-di-bawah-rata-rata-dunia-nRo1I
https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-di-bawah-rata-rata-dunia-nRo1I


77 

 

 

 

 

 

 

bersifat umum dan menyeluruh untuk kemaslahatan pemeluk Islam di 

belahan bumi mana pun, di masa apa pun. 

Kemudian Syahrur juga kembali menegaskan tentang pendahuluan wasiat 

daripada waris sebagaimana juga disebutkan di dalam himpunan ayat ini. Adapun 

hutang maka wajib ditunaikan terlebih dahulu sebelum keduanya, pengamalan 

dari apa yang telah dilakukan oleh Rasul SAW, dan Ali bin Abi Thalib RA. 

Menurutnya, bahwa pendahuluan lafadz wasiat daripada hutang tidak menjadikan 

wasiat lebih utama daripada hutang, karena kalimat ‘atau’ dalam Bahasa Arab 

tidak memberi makna urutan.143 

6. Pembagian Waris Kalalah  

Warisan kalalah merupakan salah satu topik yang mendapat perhatian 

khusus dalam diskursus hukum waris Islam, termasuk dalam pemikiran 

Muhammad Syahrur. Syahrur menafsirkan QS. An-Nisa: 12 dan 176, dengan 

pendekatan kontekstual dan rasional. Menurut Syahrur, kalalah tidak hanya 

merujuk kepada seseorang yang meninggal tanpa meninggalkan anak atau orang 

tua, sebagaimana interpretasi klasik, tetapi lebih luas sebagai seseorang yang 

meninggal tanpa ahli waris langsung (ashabah utama), termasuk ayah, ibu, dan 

anak. Pandangan ini membedakan dirinya dari mayoritas ulama klasik yang 

membatasi makna kalalah pada ketiadaan anak saja. 

Syahrur berpendapat bahwa pembagian warisan kalalah merupakan lanjutan 

dari pembagian waris suami dan istri, karena disebutkan secara bersamaan dalam 

 
143 Muhammad Syahrur, loc. Cit., hal.  268-270 



78 

 

 

 

 

 

 

ayat yang sama, maka apabila tidak ada kehadiran suami dan istri, maka tidak ada 

pula hazhzh untuk kalalah. 

Syahrur berpendapat bahwa pembagian warisan bagi ahli waris kalalah 

tidak bersifat absolut melainkan fleksibel dalam batas-batas yang ditetapkan Al-

Qur’an. Ia menafsirkan ketentuan dalam QS. An-Nisa: 12 sebagai pedoman 

minimum (hadd adna), dan QS. An-Nisa: 176 sebagai pedoman maksimum (hadd 

a’la), yang membuka ruang bagi pembagian yang lebih kontekstual dan relevan 

dengan kondisi sosial masyarakat. Dengan demikian, pembagian warisan bagi 

kalalah dapat disesuaikan secara proporsional selama berada dalam rentang yang 

ditentukan oleh wahyu, tanpa harus terikat secara rigid pada formula numerik 

seperti setengah atau seperenam sebagaimana dalam tafsir klasik. 

Lebih lanjut, Syahrur menekankan pentingnya prinsip keadilan dan 

keseimbangan dalam distribusi harta warisan, termasuk dalam kasus kalalah. Ia 

mengkritik sistem pembagian waris tradisional yang menurutnya terkadang 

menimbulkan ketimpangan sosial karena terlalu kaku dalam menerapkan angka-

angka. Dengan pendekatan ini, Syahrur tidak hanya berusaha merekonstruksi 

makna kalalah, tetapi juga mengembangkan metodologi pembacaan ulang 

terhadap nas warisan agar tetap relevan dalam menjawab tantangan modern, tanpa 

mengesampingkan nilai-nilai utama Al-Qur’an seperti keadilan, rahmat, dan 

maslahat. 

D. Penelitian Terdahulu 



79 

 

 

 

 

 

 

Dari berbagai literatur ilmiah yang telah penulis baca, penulis telah 

menemukan banyak tulisan yang mengkaji mengenai pandangan kontemporer 

Muhammad Syahrur dan penerapan teori-teorinya pada pembahasan yang selalu 

disinggung oleh Syahrur, beberapa di antaranya: 

1. Disertasi yang disusun oleh M. Anwar Nawawi pada tahun 2022 berjudul 

“Pemikiran Muhammad Syahrur Tentang Kewarisan dan Kontribusinya 

Terhadap Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia”, dengan jenis penelitian 

kepustakaan, dan pendekatan penelitian yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah historis filosofis, Nawawi menemukan bahwa Muhammad Syahrur 

mengembangkan pemikirannya tentang hukum warisan Islam dengan 

pendekatan teori hudûd yang bersifat bilateral, dinamis, dan kontekstual. 

Dalam teori pembagian waris yang dianutnya, laki-laki ditentukan sebagai 

batas maksimal sementara perempuan sebagai batas minimal, menyesuaikan 

dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat modern tanpa melanggar aturan 

hukum Allah yang telah baku dalam tanzil al-hakim. Kegelisahan intelektual 

yang mempengaruhi pemikiran Syahrur tentang kewarisan, berangkat dari 

kritik terhadap mazhab-mazhab fikih dan teologi yang dianggap menghambat 

dinamika pemikiran Islam. Tujuannya adalah mendorong perkembangan 

pemikiran Islam agar tidak mandek atau kaku dalam penafsiran Al-Qur’an. 

Esensi dari gagasan Syahrur adalah melakukan kontekstualisasi pemahaman 

Al-Qur'an dengan mengungkap semangat ide di balik teks literal.. Muhammad 

Syahrur tidak mengubah, apalagi menolak Al-Qur'an, melainkan hanya ingin 



80 

 

 

 

 

 

 

mengembangkan penafsiran Al-Qur'an. Kontribusi pemikiran Muhammad 

Syahrur terhadap pembaharuan hukum Islam di Indonesia terdapat dalam 

hukum materil yang ada di Peradilan Agama yaitu Kompilasi Hukum Islam. 

Lebih jauh pemikiran Muhammad Syahrur juga memberikan pengaruh 

terhadap lahirnya beberapa pemikiran tokoh reformis Islam Indonesia, yang 

secara teoritis mendukung dan memperkaya teori kewarisan dalam Islam. 

Teori hudud memberikan perspektif baru dalam metodologi hukum Islam, 

misalnya dengan menetapkan batas maksimal dan minimal untuk setiap isu 

hukum. Hal ini menjadikan Islam sebagai agama yang dinamis dan mampu 

mengatasi berbagai permasalahan yang muncul. 144 

2. Jurnal yang disusun oleh Habibah Yusyirah pada tahun 2024, berjudul 

“Analisis Yuridis Pembagian Waris Islam Terhadap Perempuan Sebagai 

Kepala Keluarga (Perspektif Muhammad Syahrur)”, menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode lapangan dan kepustakaan, Yusyirah 

menemukan bahwa sistem hukum di Indonesia belum sepenuhnya mendukung 

perempuan yang sekaligus menjadi kepala keluarga. Dalam hukum waris, 

fokusnya masih lebih pada jenis kelamin laki-laki, meskipun peran pria dalam 

keluarga tidak selalu dominan. Beberapa putusan pengadilan sudah mulai 

mempertimbangkan peran perempuan, yang mengarah ke pembagian waris 

yang lebih adil. Syahrur mengajukan pendekatan yang lebih adil dengan 

 
144 M. Anwar Nawawi, “Pemikiran Muhammad Syahrur Tentang Kewarisan dan 

Kontribusinya Terhadap Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia”, Disertasi, 2024, UIN Raden 

Intan Lampung, Bandar Lampung 



81 

 

 

 

 

 

 

menitikberatkan pada kapasitas dan tanggung jawab ekonomi, bukan jenis 

kelamin, dalam menentukan hak waris. Ia menyarankan agar bagian waris 

laki-laki dianggap sebagai batas maksimum, sementara bagian perempuan 

menjadi batas minimum, agar keadilan dapat diwujudkan.. Penelitian ini 

menekankan perlunya pembaharuan konstitusi agar mencerminkan keadilan 

yang lebih baik bagi perempuan yang sebagai kepala keluarga dan 

mengintegrasikan pemikiran kontemporer seperti yang disarankan oleh 

Syahrur. 145 

3. Jurnal yang disusun oleh Iswatus Sa’adah dan Muhammad pada tahun 2024, 

berjudul “Pembagian Waris Terhadap Laki-Laki dan Perempuan Perspektif 

Muhammad Quraish Shihab dan Muhammad Syahrur”, dalam penelitian 

deskriptif analitik komparatif ini, mereka menemukan bahwa Syahrur 

menganggap warisan sebagai hududullah yang menetapkan batasan maksimal 

(al-Hadd al-‘Ala) bagi anak laki-laki adalah setengah dari bagian anak 

perempuan, dan batasan minimal (al-Hadd al-‘Adna) bagi anak perempuan 

adalah sama dengan bagian satu anak laki-laki. Quraish Shihab, dalam tafsir 

al-Mishbah, menyatakan bahwa pembagian warisan antara laki-laki dan 

perempuan dengan perbandingan 2:1 tidak dapat diubah karena didasarkan 

pada hukum Al-Qur'an, khususnya surat An-Nisa’ ayat 11, yang Allah sudah 

atur dengan bijaksana. Namun, dalam bukunya "Anda Bertanya, Quraish 

 
145 Habibah Yusyirah, “Analisis Yuridis Pembagian Waris Islam Terhadap Perempuan 

Sebagai Kepala Keluarga (Perspektif Muhammad Syahrur)”, Jurnal Asa, vol. 6, no. 2, 2024 



82 

 

 

 

 

 

 

Shihab Menjawab", ia memperbolehkan pembagian warisan perbandingan 1:1 

jika semua pihak sepakat. Muhammad Syahrur dan Muhammad Quraish 

Shihab sepakat bahwa aturan waris yang adil sudah dijelaskan dalam Al-

Qur'an, seperti dalam surat An-Nisa’ ayat 7, 11, 12, dan 176. Syahrur 

menganggap pembagian warisan antara laki-laki dan Perempuan sebagai 

"Universal dan Variabel," sedangkan Quraish Shihab menganggapnya 

"mutlak" dan tidak bisa diubah karena telah ditetapkan dalam Al-Qur'an. 

Namun, ada perbedaan dalam pandangan mereka. Syahrur melihat perempuan 

sebagai variabel yang dapat mempengaruhi pembagian warisan, dengan laki-

laki mengikuti aturan yang ada. Di sisi lain, Quraish Shihab melihat laki-laki 

sebagai pihak yang mengatur utama dalam pembagian warisan, sehingga 

mereka memiliki dominasi dalam memperoleh bagian lebih besar, sementara 

perempuan berada dalam posisi mengikuti.146  

4. Jurnal yang disusun oleh Afrohatul Laili, Slamet, dan Endri Miftahus Sururi, 

pada tahun 2023 berjudul “Hukum Waris Islam (Telaah Pemikiran Syahrur)”, 

Syahrur memberikan kontribusi yang signifikan dalam ranah Ushul Fiqh, 

dengan membawa dampak besar terhadap interpretasi serta kesimpulan hukum 

Islam, termasuk hukum warisan, yang berbeda dari pandangan para fuqaha 

terdahulu. Syahrur tidak hanya mengkritik para fuqaha yang menempatkan 

aturan wasiat di bawah hukum warisan, tetapi juga mengusulkan perubahan 

 
146 Iswatus Sa’adah dan Muhammad, “Pembagian Waris Terhadap Laki-Laki dan 

Perempuan Perspektif Muhammad Quraish Shihab dan Muhammad Syahrur”, Jurnal Ilmiah 

Penelitian Mahasiswa, vol. 2, no. 4, Agustus 2024 



83 

 

 

 

 

 

 

terhadap sistem pembagian harta warisan yang dianggap "kaku". Menurut 

Syahrur, perbandingan bagian laki-laki dan perempuan (yakni 2:1) tidak harus 

bersifat tetap. Dalam situasi tertentu, proporsi tersebut bisa berubah menjadi 

1:1. Penelitian ini menggunakan penelitian normatif dikarenakan penelitian 

menggunakan bahan-bahan kepustakaan sebagai data utama untuk 

menganalisis kasus. Kajian ini lebih mendalam mempelajari pemikiran 

Muhammad Syahrur tentang hukum waris dalam Islam. Syahrur berpendapat 

bahwa wasiat seharusnya lebih diutamakan daripada pembagian waris, karena 

hal ini lebih mampu merepresentasikan nilai-nilai keadilan. Dia juga 

berargumen bahwa tidak ada pembatalan terhadap ayat-ayat wasiat dan bahwa 

teori hududnya menunjukkan bahwa pandangan lama mengenai bagian-bagian 

waris yang tidak dapat diubah adalah keliru. Justru menurut penemuan 

Syahrur, bagian-bagian tersebut dapat berubah dan bersifat dinamis. Syahrur 

sering menggunakan kedua pendekatan ini untuk menemukan solusi dalam 

persoalan waris dan wasiat. Keunikan lain dari pemikirannya adalah saat ia 

merekonstruksi hukum waris Islam dengan keluar dari ketergantungan pada 

tafsiran harfiah teks-teks agama Islam untuk menemukan hukum waris yang 

lebih kontekstual. 147 

5. Jurnal yang disusun oleh Asman dan Andre Kolyazhor, berjudul “Inheritance 

Distribution System: A One-To-Two Analysis of The Axological Perspective of 

 
147 Afrohatul Laili et. Al., “Hukum Waris Islam (Telaah Pemikiran Syahrur)”, Jurnal Sinda, 

vol. 3, no. 3, Desember 2023 



84 

 

 

 

 

 

 

Islamic Law Philosophy”. Dalam temuannya mereka mengungkapkan bahwa, 

Al-Qur’an surat An-Nisa’ ayat 11 sudah menjelaskan pembagian waris yang 

telah ditentukan bagiannya, tetapi kenyataannya di masyarakat Indonesia 

khususnya umat muslim dalam pembagian waris antara anak perempuan dan 

anak laki-laki ada yang menggunakan konsep satu banding satu. Apakah 

pembagian waris satu banding satu bertentangan dengan Al-Qur’an yang 

merupakan syariat Islam atau tidak. Penelitian ini memusatkan perhatian pada 

aksiologi pembagian warisan dalam konteks perbandingan satu banding dua di 

Indonesia menurut perspektif filsafat hukum Islam. Metode yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan kepustakaan. 

Pengumpulan data dilakukan melalui referensi primer yang diambil dari buku, 

jurnal, media massa, dan berbagai sumber relevan lainnya yang berkaitan 

dengan studi ini. Dari sisi aksiologis filsafat hukum Islam, temuan penelitian 

ini menunjukkan bahwa pembagian waris yang berbandingan satu banding 

dua mengedepankan nilai keadilan substantif ketimbang keadilan formal. Nilai 

ini berusaha untuk menyeimbangkan hak dan kewajiban antara pria dan 

wanita berdasarkan peran serta tanggung jawab sosial masing-masing dalam 

lingkup sosial kemasyarakatan. 148 

6. Jurnal yang disusun oleh Suryana Alfathah, berjudul “Limitation Theory dan 

Penerapannya Pada Ayat Al-Qur’an (Studi Hermeneutika Muhammad 

 
148 Asman dan Andre Kolyazhor, “Inheritance Distribution System: A One-To-Two Analysis 

of The Axological Perspective of Islamic Law Philosophy”, Abdurrauf Journal of Islamic Studies, 

vol. 4, no. 1, 2025 



85 

 

 

 

 

 

 

Syahrur)”. Alfathah menemukan bahwa Hasil dari penelitian ini adalah bahwa 

hermeneutika Syahrur, dalam hal ini adalah teori hudud merupakan suatu 

konsep yang benar-benar baru dan orisinil dalam kajian tafsir. Teori batas 

memperkenalkan sebuah konstruksi dalam memahami ayat-ayat muhkamat 

(hukum) di mana ia menyatakan bahwa dalam prosesnya, terdapat dua gerakan 

dimensi utama dalam ajaran Islam, yaitu istiqamah dan hanifiyyah. Istiqamah 

(gerakan konstan) adalah aturan yang telah ditetapkan oleh Allah SWT dan 

hanifiyyah adalah perubahan dari waktu dan tempat yang senantiasa dinamis. 

Sehingga ruang ijtihad dilakukan seiring berjalannya hanifiyyah namun tetap 

berada di bawah ketetapan (hudud) Allah SWT. Contoh penerapan konsep ini 

adalah ketika memahami ayat-ayat tentang jilbab dan aurat perempuan. 

Berdasarkan pengamatan Syahrur, batasan minimal aurat perempuan adalah al 

juyub (payudara, farji, bawah ketiak, dan pantat), sedangkan batasan 

maksimalnya adalah seluruh tubuh kecuali wajah dan telapak tangan. Namun, 

pemahaman Syahrur ini tentunya memiliki konsekuensi yang cukup beresiko 

jika diterapkan pada masa kini. Meskipun mendapat banyak kritikan, gagasan 

Syahrur tentunya menjadi sebuah gebrakan dalam pemikiran Islam yang mana 

memiliki keinginan untuk menjadi jawaban atas problem-problem di 

masyarakat. 149 

 
149 Suryana Alfathah, “Limitation Theory dan Penerapannya Pada Ayat Al-Qur’an (Studi 

Hermeneutika Muhammad Syahrur)”, Tafakkur, vol. 4, no. 1, Oktober 2023 



86 

 

 

 

 

 

 

7. Jurnal yang disusun oleh Zuyyina Candra Kirana, Aswadi, dan Ali Muchasan 

pada tahun 2022, berjudul “Kontribusi Pemikiran Muhammad Syahrur 

Tentang Teori Hudud Dalam Pembaruan Pemikiran Islam”. Mereka 

menemukan bahwa Muhammad Syahrur memperkenalkan teori baru 

penafsiran Alquran yang cermat dan mendalam disebut teori hudud. Sebuah 

pendekatan dalam ijtihad (interpretasi individu) untuk mempelajari ayat 

muhkam dari Alquran. Batas istilah (hudûd) yang digunakan oleh Syahrur 

mengacu pada arti "batasan atau batasan Tuhan yang tidak boleh dilanggar, 

terkandung dalam ijtihad dinamis, fleksibel, dan elastis. Dengan 

menggunakan metode deskriptif-analitis, jurnal ini mengungkap peluang bagi 

teori hudud Syahrur diharapkan akan bisa menjadi sarana untuk melakukan 

pembaruan dan kontribusi signifikan interpretasi Alquran terhadap 

peningkatan studi Alquran. 150 

8. Jurnal yang disusun oleh Khairunnisa, Putri Utami, dan Dwi Noviani, pada 

tahun 2024 yang berjudul “Konsep Ashabah dalam Warisan Islam Menurut 

Beberapa Hadits Bukhari”. Mereka menemukan bahwa hadis-hadis ‘ashabah 

yang termasuk dalam kategori hadis sahih dapat dijadikan sebagai dasar 

terkait validitas sistem ‘ashabah dalam warisan Islam. Keberadaan sistem 

warisan ‘ashabah tidak menimbulkan diskriminasi, malah mencerminkan nilai 

keadilan distributif. Ini karena keadilan dalam warisan tidak selalu dinilai dari 

 
150 Zuyyina Kirana, et. Al., “Kontribusi Pemikiran Muhammad Syahrur Tentang Teori 

Hudud Dalam Pembaruan Pemikiran Islam”, Salimiya, vol. 3, no. 4, Desember 2022 



87 

 

 

 

 

 

 

kesamaan alokasi di antara ahli waris, melainkan juga berdasarkan 

proporsionalitas sesuai dengan besar-kecilnya tanggung jawab yang diemban 

oleh masing-masing ahli waris sesuai tuntunan syariat, keseimbangan antara 

hak dan kewajiban, serta keseimbangan antara apa yang diperoleh dengan 

kebutuhan dan manfaatnya. Dilihat dari makna yang terdapat dalam hadis ini, 

tidak ada diskriminasi dalam hadis ini dan tidak ada ketidakadilan terhadap 

perempuan. 151 

9. Jurnal yang ditulis oleh Slamet Arofik dan Rafida Fidaroini pada tahun 2021 

yang berjudul “Ahli Waris ‘Ashabah Perspektif Hukum Keluarga Islam”, 

Mereka mendapati bahwa di antara para ahli waris yang menerima warisan 

dari si pewaris, terdapat ahli waris ‘ashabah. Eksistensi ahli waris ini secara 

“legal formal” diakui dalam nas baik dari al-Qur’an maupun al-Hadits. 

Namun, nas tersebut tidak menjelaskan secara literal bagian yang akan 

diterima oleh ahli waris ini. Sesuai dengan nama yang diberikan, mereka 

adalah penerima sisa warisan setelah warisan dibagikan kepada ashab al-

furudl. Oleh karena itu, terkadang mereka mendapatkan bagian yang lebih 

besar dan kadang juga memperoleh bagian yang lebih kecil. 152 

10. Jurnal yang disusun oleh Masykurotus Syarifah dan Ach. Maulana Elbe pada 

tahun 2021 yang berjudul “Metode Waris Perspektif Muhammad Shahrur 

Serta Upaya Rekonsiliasi dengan ‘Urf”, penemuan penelitian mengungkapkan 

 
151 Khairunnisa, et. Al., “Konsep Ashabah dalam Warisan Islam Menurut Beberapa Hadits 

Bukhari”, Intellektika, vol. 2, no. 4, 2024 
152 Slamet Arofik dan Rafida Fidaroini, “Ahli Waris ‘Ashabah Perspektif Hukum Keluarga 

Islam”, Jas Merah, vol. 1, no. 1, 2021 



88 

 

 

 

 

 

 

bahwa: pertama, wasiat menjadi prioritas utama dalam aturan waris menurut 

Muhammad Syahrur, baik kepada ahli waris maupun bukan, dan apakah 

melebihi sepertiga atau tidak. Menurut Syahrur, hukum waris diterapkan 

hanya ketika ada dua jenis ahli waris (laki-laki dan perempuan); jika hanya 

satu jenis, maka harta warisan dibagi secara merata. Kedua, agar dapat 

mendamaikan pandangan waris Muhammad Syahrur dengan 'urf, penting 

untuk melihat metode waris Muhammad Syahrur hanya sebagai salah satu 

cara dalam pembagian warisan dan bukan sebagai hukum baru dalam aturan 

kewarisan Islam. Setelah itu, syarat-syarat yang ada dalam waris 'urfi, seperti 

adanya kesepakatan dari para ahli waris terhadap wasiat, harus diterapkan.153 

11. Jurnal yang disusun oleh Musda Asmara, Rahadian Kurniawan, Linda 

Agustian, pada tahun 2020 yang berjudul “Teori Batas Kewarisan Muhammad 

Syahrur dan Relevansinya dengan Keadilan Sosial”. Mereka menyatakan 

bahwa pengaturan pembagian warisan antara laki-laki dan perempuan dengan 

rasio 2:1 saat ini dianggap belum memenuhi keadilan dan tidak mencerminkan 

kesetaraan. Muhammad Syahrur menawarkan konsep teori batas sebagai 

solusi, di mana pembagian waris dilakukan secara proporsional. Dalam hal ini, 

anak laki-laki mendapatkan dua bagian sebagai batas maksimal, tidak boleh 

lebih, namun bisa kurang. Sedangkan anak perempuan mendapatkan satu 

bagian sebagai batas minimal dan bisa mendapat lebih dari satu, tapi tidak 

 
153 Masykurotus Syarifah dan Ach. Maulana Elbe, “Metode Waris Perspektif Muhammad 

Shahrur Serta Upaya Rekonsiliasi dengan ‘Urf”, Kabilah: Journal of Social Community, vol. 6, 

no. 1, 2021 



89 

 

 

 

 

 

 

boleh kurang. Teori ini berdasar pada teknik analisis, analisa matematis, teori 

himpunan, serta konsep variabel pengikut dan variabel pengubah, sehingga 

pembagian tradisional 2:1 tidak selalu relevan dengan situasi setiap ahli 

waris.154 

12. Jurnal yang disusun oleh Arisman, Adi Harmanto, dan Ariyadi pada tahun 

2023 berjudul “Analisis Komparatif Pemikiran Muhammad Syahrur dan 

Peraturan Perkawinan Irak Pasal 3 Ayat 4-5 Tahun 1963”. Mereka 

menemukan bahwa konsep poligami Syahrur yaitu boleh menikah dengan 

wanita lain selain istrinya dengan syarat memiliki anak yatim, walau belum 

seutuhnya, telah terimplementasi dalam Peraturan Perkawinan Irak. Hanya 

saja, dalam Peraturan Perkawinan Irak tidak disebutkan secara jelas apakah 

perempuan janda tersebut harus memiliki anak yatim atau tidak, Peraturan 

Perkawinan Irak juga terlihat begitu longgar, karena tidak memberlakukan 

syarat-syarat poligami umumnya terhadap perempuan janda, seperti keadilan 

sebagaimana Syahrur. Konsep poligami Syahrur, dalam lensa ushul fikih 

mengandung kelemahan dan kesesuaian. Kelemahannya adalah absennya teks-

teks Hadis dalam ijtihad Syahrur yang merupakan sumber hukum penting 

dalam ushul fikih. Sedangkan kesesuaiannya adalah pengetatan pemberlakuan 

poligami Syahrur selaras dengan cita ushul fikih. 155 

 
154 Musda Asmara, et. Al., “Teori Batas Kewarisan Muhammad Syahrur dan Relevansinya 

dengan Keadilan Sosial”, De Jure: Jurnal Hukum dan Syari’ah, vol. 12, no. 1, 2020 
155 Arisman, et. al., “Analisis Komparatif Pemikiran Muhammad Syahrur dan Peraturan 

Perkawinan Irak Pasal 3 Ayat 4-5 Tahun 1963”, Al-Qalam, vol. 17, no. 5, 2023 



90 

 

 

 

 

 

 

Tulisan penulis ini berbeda dengan beberapa disertasi dan jurnal-jurnal yang 

telah penulis hadirkan dari sisi fokus pembahasan, dalam tulisan ini penulis akan 

lebih terfokus membahas mengenai analisis pandangan Muhammad Syahrur 

dengan teori hududnya terkait bagian warisan ahli waris laki-laki dan perempuan 

dengan rasio 2:1 dengan pendekatannya yang lebih fleksibel dan kontekstual. 



 

91 

 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

Agar memperoleh hasil penelitian yang sistematis serta akurat, penting 

untuk menggunakan metode penelitian yang sesuai dengan standar ilmiah yang 

dijadikan pedoman bagi akademisi. Metode penelitian adalah suatu cara 

melaksanakan sesuatu dengan pemikiran yang teliti guna mencapai tujuan, mulai 

dari pencarian, pencatatan, perumusan, hingga analisis, sampai akhirnya 

menyusun laporan. 

Metode penelitian adalah serangkaian cara atau langkah-langkah yang harus 

diambil dalam suatu penelitian secara sistematis dan logis sehingga kebenarannya 

dapat dipertanggungjawabkan. Metode yang digunakan dalam penulisan karya 

ilmiah ini mencakup: 

A. Jenis Penelitian dan Pendekatan 

Penelitian ini mengkaji tentang analisis dari pendapat Muhammad Syahrur 

dengan teorinya terhadap pembagian warisan laki-laki dan perempuan yang 

menggunakan konsep 2:1, pembahasan ini dibahas dengan perspektif hukum 

Islam. 

Penelitian ini merupakan penelitian penelitian normatif dalam bidang 

hukum Islam, dengan pendekatan studi kepustakaan (library research). Jenis 

penelitian ini mengandalkan sumber-sumber data dan bahan hukum yang 

diperoleh melalui literatur tertulis, seperti buku, kamus, jurnal ilmiah, skripsi, dan 

dokumen relevan lainnya. Studi kepustakaan dilakukan dengan menelaah secara 

kritis literatur yang telah dikembangkan oleh para peneliti terdahulu guna 



92 

 

 

 

 

 

 

memperoleh landasan teoritis dan yuridis, jika diperlukan, dalam menjawab 

rumusan masalah penelitian. 

Jenis penelitian studi pustaka masih berada dalam lingkup besar penelitian 

kualitatif, karena yang akan dikaji pada penelitian ini adalah konsep dan 

pemikiran seorang cendekiawan muslim bernama Muhammad Syahrur dalam 

memahami hukum waris dengan cara yang berbeda dari konsep-konsep waris 

konvensional yang telah disepakati oleh para ulama fiqh Islam. Penelitian 

kualitatif pada dasarnya menekankan pada proses dan makna, tidak dilakukan 

dengan ketat atau terukur (jika memang bisa diukur), tetapi difokuskan pada 

kualitas, jumlah, intensitas, atau frekuensi. Jenis penelitian ini menyoroti 

bagaimana realitas dibangun melalui interaksi sosial, hubungan dekat antara 

peneliti dan subjek penelitian, serta kendala situasional yang mempengaruhi 

penyelidikan. Pendekatan kualitatif ini menunjukkan bahwa peneliti sangat 

dipengaruhi oleh nilai-nilai yang mereka pegang. Mereka berusaha menjawab 

pertanyaan tentang bagaimana pengalaman sosial diciptakan dan diberi makna. 

B. Sumber Data 

Sumber data adalah keterangan atau informasi mengenai segala hal yang 

berkaitan dengan tujuan penelitian. Dengan demikian tidak segala informasi atau 

keterangan merupakan data. Data hanyalah sebagian saja dari informasi, yaitu 

yang berkaitan dengan penelitian. 

Data yang akan Penulis sajikan dalam penelitian ini terbagi dari beberapa 

sumber: 



93 

 

 

 

 

 

 

1. Sumber Data Primer 

Data primer adalah data inti yang digunakan sebagai bahan utama penelitian 

ini. Data primer yang digunakan dalam penelitian ini adalah karya tulis 

Muhammad Syahrur yang berjudul Nahwa Uṣūl Jadīdah li al-Fiqh al-Islāmī yang 

membahas dan menguliti semua permasalahan yang berkaitan dengan hukum-

hukum fiqh muamalah dan munakahat kontemporer melalui konsep istinbathnya, 

dan karyanya yang lain Al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah Mu'asirah. 

2. Sumber Data Sekunder 

Data sekunder merupakan informasi tambahan yang dapat memperdalam 

penelitian dan berfungsi memperkokoh data primer. Data sekunder yang dijadikan 

referensi dalam penelitian ini meliputi buku-buku dari penulis klasik dan modern, 

majalah, jurnal, artikel, dan sumber lain yang dianggap relevan, antara lain:: 

a. Mukhtashar Tafsir Ibni Katsir, karya Ali Ash-Shabuni. 

b. Al-Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an, karya Al-Qurthubi. 

c. Al-Fiqh Al-Manhaji, karya Musthafa Al-Khin, Musthafa Al-Bugha, dan Ali 

As-Sarbaji.  

d. Al-Mughni, karya Ibnu Qudamah. 

e. Kasyf As-Satir, karya Muhammad Shidqi Al-Burnu. 

3. Sumber Data Tersier 

Sumber data tersier adalah bahan-bahan hukum yang memberikan petunjuk 

dan penjelasan terhadap sumber data primer dan sumber data sekunder. Contoh 

sumber hukum tersier adalah kamus, ensiklopedia, majalah, indeks kumulatif, 



94 

 

 

 

 

 

 

serta tulisan-tulisan ilmiah yang berkaitan dengan tulisan ini.156 Data tersier dalam 

tulisan ini, seperti: 

A. Mu’jam al-Wasith, karya Majma’ Lughat al-Arabiyyah. 

B. Mu’jam Maqayis al-Lughah, milik Ibnu Faris. 

C. Lisan al-‘Arab, milik Ibnu Mandzhur. 

C. Teknik Pengumpulan Data 

Penelitian ini menggunakan pendekatan studi kepustakaan, sehingga dalam 

proses pengumpulan data, peneliti menerapkan metode telaah literatur. Metode ini 

dilakukan dengan cara membaca serta menganalisis berbagai referensi yang 

relevan. Sumber-sumber yang digunakan terdiri atas literatur primer maupun 

sekunder, yang secara khusus membahas atau memiliki keterkaitan dengan konsep 

pembagian waris menurut perspektif Muhammad Syahrur. 

D. Teknik Analisis Data 

Analisis data adalah proses menata dan mengatur informasi atau data yang 

telah diperoleh, mensintesis dan menganalisisnya. Setelah data terkumpul, 

langkah selanjutnya adalah melakukan pengolahan data dengan cara 

mengklasifikasikan informasi berdasarkan kategori pokok bahasan yang relevan. 

Data yang telah dikelompokkan kemudian disusun secara sistematis agar 

memudahkan dalam proses analisis. Penyusunan yang terstruktur ini bertujuan 

untuk mendukung keteraturan dan ketepatan dalam mengkaji topik yang diteliti. 

 
156 Bambang Sunggono, Metodologi Penelitian Hukum, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 

1999), hlm. 117. 



95 

 

 

 

 

 

 

Metode yang digunakan dalam menganalisis data dalam penelitian ini 

adalah metode analisis isi (content analysis). Metode ini bertujuan untuk 

menelaah dan menginterpretasikan makna yang terkandung dalam berbagai 

bentuk informasi tertulis, seperti buku, surat kabar, pidato, peraturan perundang-

undangan, dan lainnya. Analisis isi merupakan pendekatan yang digunakan untuk 

menggali makna verbal guna memperoleh pemahaman yang mendalam terhadap 

pesan atau isi yang dikomunikasikan dalam suatu dokumen atau teks. 

Metode analisis konten merupakan pendekatan sistematis yang digunakan 

untuk mengidentifikasi, menganalisis, dan menginterpretasi makna dari isi teks, 

baik dalam bentuk tulisan, ucapan, atau simbol lainnya. Dalam konteks penelitian 

kualitatif, analisis konten digunakan untuk mengungkap pola, tema, dan makna 

yang tersembunyi di balik data teks. Langkah pertama yang dilakukan dalam 

metode ini adalah menentukan unit analisis, yaitu satuan teks yang akan 

dianalisis, seperti kata, frasa, kalimat, atau paragraf. Setelah itu, peneliti 

melakukan kategorisasi dengan menyusun data ke dalam kode-kode tematik 

berdasarkan fokus penelitian. Kode-kode ini kemudian dikelompokkan menjadi 

tema-tema besar yang mencerminkan fenomena yang diteliti. 

Langkah selanjutnya adalah melakukan interpretasi terhadap data yang telah 

dikategorikan, dengan memperhatikan konteks sosial, budaya, atau keilmuan dari 

objek kajian. Peneliti perlu menjaga konsistensi dan objektivitas dalam proses 

penafsiran, agar hasil analisis tidak bersifat spekulatif. Setelah interpretasi 

dilakukan, peneliti menyusun narasi analitik yang menjelaskan temuan-temuan 



96 

 

 

 

 

 

 

penelitian secara sistematis dan koheren. Dalam penelitian hukum Islam, analisis 

konten dapat digunakan untuk menelaah teks-teks keagamaan, pendapat ulama, 

atau karya pemikir kontemporer dengan mempertimbangkan kerangka normatif 

dan nilai-nilai syariah yang relevan. Dengan demikian, metode ini memungkinkan 

peneliti menggali kedalaman makna teks serta keterkaitannya dengan konteks 

hukum dan masyarakat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

120 

 

 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan 

1. Hukum Islam menetapkan bahwa bagi ahli waris laki-laki terhadap ahli waris 

perempuan, jika mereka berada dalam derajat yang sama, maka wajib untuk 

mengedepankan prinsip rasio 2:1 dalam setiap keadaan, baik dalam keadaan 

mewarisi secara ‘ashabah bil ghair, atau umariyyah, atau bahkan jika sampai 

menghalangi ahli waris lainnya dari bagiannya sebagaimana dalam 

permasalahan qarib masy’um. 

2. Muhammad Syahrur dengan teori batasnya mengungkapkan bahwa ayat-ayat 

waris yang menjelaskan tentang pembagian waris antara ahli waris laki-laki 

dan perempuan dengan rasio 2:1 hanya bersifat batasan-batasan bukan 

bilangan absolut yang menjadi peruntukan bagian untuk masing-masing ahli 

waris, dan untuk ketetapan pembagiannya diserahkan kepada masing-masing 

waris dengan mempertimbangkan aspek eksternal berupa kebutuhan masing-

masing ahli waris, dengan tetap berlandaskan dengan ayat-ayat waris seperti 

Q. S. An-Nisa’: 11 dan 176.  

3. Argumentasi yang dibangun oleh Syahrur tidak membawakan (dilalah) 

penunjukan lafaz-lafaz dalam ayat sebagaimana seharusnya. Ketika lafaz 

bilangan dalam Alquran seharusnya dibawakan sesuai dengan maknanya 

(nash), akan tetapi Syahrur membawanya kepada makna lain yang bersifat 

marjuh (lemah), tanpa ada dalil yang menguatkannya, semata-mata untuk 

melanggengkan tafsiran hermeneutikanya dalam ranah warisan. Ini 



121 

 

 

 

 

 

 

menyelisihi prinsip ushul fiqh yang telah disepakati oleh mayoritas ulama’ 

fiqh. 

B. Saran 

Berangkat dari pembahasan dan uraian yang telah penulis sampaikan 

secara singkat pada tulisan ini, penulis hendak menyampaikan beberapa saran 

secara umum dan terkhusus untuk para peneliti dan praktisi hukum Islam: 

1. Bagi para pembaca, hendaknya mengetahui setiap batasan dalam hukum-

hukum Islam yang menyeluruh dan telah disempurnakan oleh Allah SWT, 

sehingga setiap langkah perbuatan kita tetap berada dalam lingkup perintah 

Allah SWT. 

2. Bagi para peneliti selanjutnya dalam bidang hukum keluarga Islam. Penelitian 

ini dapat dijadikan sebagai sumber rujukan dan referensi dengan segala 

kekurangannya, terutama jika pembahasannya bertemakan hukum pembagian 

warisan yang telah ditentukan oleh syariat Islam, dan juga pembahasan tema-

tema kontemporer seperti bagaimana pandangan Muhammad Syahrur 

terhadap pembagian warisan. 

3. Bagi para praktisi hukum Islam, hendaknya penelitian ini dapat menjadi 

pengingat agar selalu mengembalikan semua hukum Islam kepada sumbernya 

tanpa mengurangi dan menambah, kecuali jika ranah yang dibahas merupakan 

ranah ijtihad. 

 



122 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Asyur, Ibnu, Tafsir At-Tahrir wa At-Tanwir (Tunis: Dar Tunisiah, 1984) 

 

Abdillah, Ibrahim bin, Al-‘Adzb Al-Faidh (Aleppo: Mathba’ah Musthafa Al-

Halabi, 1954) 

 

Abidin, Ibnu, Radd Al-Muhtar, (Cairo, Maktabah Ali Al-Halabi, 1966) 

 

Ad-Darimi, Abu Muhammad, Sunan Ad-Darimi (Daar Al-Mughni, 2000) 

 

_______________________, Sunan Ad-Darimi (Riyadh: Dar Al-Mughni, 

2000) cetakan pertama 

 

Ad-Darini, Musyaffa’, Dasar-Dasar Ilmu Ushul Fiqh, (Tangerang: Cisauk 

Mengaji, 2022) cetakan pertama 

 

Adz-Dzahabi, Abu Abdillah Muhammad, Al-Muhadzdzab fi Ikhtishar As-

Sunan Al-Kabiir (Daar Al-Wathan, 2001) 

 

Al-Ahdal, Assayyid Ahmad, I’anat Ath-Thalib, (Beirut: Daar Thuq Najah, 

2007) cet. Keempat 

 

Al-Asqalani, Ibnu Hajar, Fath Al-Baari (Daar Ar-Rayyaan Li At-Turats, 

1986) 

 

Al-Asyqar, Sulaiman, Al-Wadhih, (Beirut: Dar An-Nafais, 2006) cetakan 

keenam 

 

Al-Baihaqi, Sunan al-Baihaqi, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2003) 

 

Al-Bajuri, Al-Fawaid Al-Syansyuriyah wa Hasyiyatuha (Aleppo: Maktabah 

Mushthafa Al-Halabi, 1936) 

 

Al-Bukhari, Muhammad bin Isma’i, Shahih Al-Bukhari, (Beirut: Dar Thuq 

Najah, 2001) cetakan pertama 

 

Al-Burnu, Muhammad Shidqi, Kasyf As-Satir, (Beirut: Daar Risalah Al-

‘Alamiyah, 2013) cetakan pertama 

 

Alfathah, Suryana, “Limitation Theory dan Penerapannya Pada Ayat Al-

Qur’an (Studi Hermeneutika Muhammad Syahrur)”, Tafakkur, vol. 4, no. 1, 

Oktober 2023 



123 

 

 

 

 

 

 

 

Al-Fauzan, Shalih, At-Tahqiqat Al-Mardhiyah (Riyadh: Maktabah Al-

Ma’arif, 1999) cetakan ke empat 

 

Al-Habsyi, Muhamad Sauki, et. Al., “Teori Nazariyyat Al-Hudud 

Muhammad Syahrur”, KIIIES 5.0, vol. 3, 2024 

 

Al-Hafid, Ibnu Rusyd, Bidayat Al-Mujtahid (Beirut: Dar Ibni Hazm, 2012) 

cetakan kedua 

 

Al-Hajjaj, Muslim bin, Shahih Muslim, (Beirut: Daar Al-Jiil, 1916) 

 

Ali, Mohammad Daud, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di 

Indonesia, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1993), cet. Ketiga 

 

Alkhin, Musthafa, et. Al., Al-Fiqh Al-Manhaji (Beirut: Daar Al-Qalam, 

2012) cetakan ke-13 

 

Al-Qurthubi, Al-Jami’ li Ahkaam Al-Qur’an (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 

2006) 

 

Anas, Malik bin, Al-Muwaththa’, tahqiq: Muhammad Al-A’zhami (Emirat: 

Muassasah Zayid bin Shulthan, 2004) 

 

Arisman, et. al., “Analisis Komparatif Pemikiran Muhammad Syahrur dan 

Peraturan Perkawinan Irak Pasal 3 Ayat 4-5 Tahun 1963”, Al-Qalam, vol. 17, no. 

5, 2023 

 

Arofik, Slamet, et. Al., “Ahli Waris ‘Ashabah Perspektif Hukum Keluarga 

Islam”, Jas Merah, vol. 1, no. 1, 2021 

 

Ash-Shabuni, Muhammad Ali, Mukhtashar Tafsir Ibni Katsir (Beirut: Daar 

Al-Qurán Al-Kariim, 1981) cetakan ke-7 

 

Ash-Shan’ani, Subul As-Salam (Riyadh: Daar Al-‘Ashimah, 2001) cetakan 

pertama 

 

Asman, et. Al., “Inheritance Distribution System: A One-To-Two Analysis of 

The Axological Perspective of Islamic Law Philosophy”, Abdurrauf Journal of 

Islamic Studies, vol. 4, no. 1, 2025 

 



124 

 

 

 

 

 

 

Asmara, Musda, et. Al., “Teori Batas Kewarisan Muhammad Syahrur dan 

Relevansinya dengan Keadilan Sosial”, De Jure: Jurnal Hukum dan Syari’ah, vol. 

12, no. 1, 2020 

 

As-Sa’di, Abdurrahman bin Nashir, Taisir al-Kariim ar-Rahman (Riyadh: 

Maktabah Obeikan, 2001) cetakan pertama 

 

As-Sindi, Abu Hasan, Syarh Sunan Ibni Majah Al-Qazwini (Beirut: Daar Al-

Jiil, t.t.) 

 

Asy-Syirazi, Abu Ishaq, Al-Muhadzdzab (Beirut, Daar Al-Kutub Al-

‘Ilmiyah, t.t.) 

 

At-Tahhan, Mahmud, Taisir Musthalah Al-Hadits (Surabaya: TB Al-

Hidayah, 1985) 

 

Ayuningtyas, Ajeng, “Angka Harapan Hidup Indonesia di Bawah Rata-rata 

Dunia”, dikutip dari: https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-

di-bawah-rata-rata-dunia-nRo1I? 

 

Azis, Jamal Abdul, “Hukum Islam yang Dinamis dan Elastis, (Telaah atas 

Teori Batas Muhammad Syahrur)”, Makalah, Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta, 2000 

 

Az-Zuhaili, Muhammad, Al-Wajiiz, (Beirut: Dar Al-Khair, 2006) cetakan 

kedua 

 

Az-Zuhaili, Wahbah, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu, (Beirut: Daar Al-

Fikr, t.t.) cetakan keempat 

 

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa (Pusat Bahasa), KBBI Kamus 

Online 

 

Dawud, Abu, Sunan Abi Dawud (Beirut: Maktabah Al-‘Ashriyah, t.t.) 

 

Fairuzabadi, Al-Qamus Al-Muhith (Cairo: As-Sa’adah, t.t.) 

 

Muhyar Fanani, Fiqh Madani: Konstruksi Hukum Islam di Dunia Modern 

(Yogyakarta: LKIS, 2010) 

 

Faris, Ibnu, Mu’jam Maqayis Al-Lughah, tahqiq: Abdussalam Harun 

(Beirut: Daar Al-Jil, t.t.) 

 

https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-di-bawah-rata-rata-dunia-nRo1I
https://goodstats.id/article/angka-harapan-hidup-indonesia-di-bawah-rata-rata-dunia-nRo1I


125 

 

 

 

 

 

 

Hasan, Riffat, Teologi Perempuan dalam Tradisi Islam: Sejajar di Hadapan 

Allah, Ulumul Qur’an No. 4, vol. 1, 1990 

 

Kementrian Agama, Wakaf, Dakwah, dan Bimbingan Islam Kerajaan Arab 

Saudi, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Madinah: Mujamma’ Malik Fahd, 1971) 

 

Khairunnisa, et. Al., “Konsep Ashabah dalam Warisan Islam Menurut 

Beberapa Hadits Bukhari”, Intellektika, vol. 2, no. 4, 2024 

 

Khalifah, Muhammad Thaha Abul Ela, Hukum Waris Pembagian Warisan 

Berdasarkan Syariat Islam, (Solo: Tiga Serangkai, 2007), Cet. Pertama 

 

Kirana, Zuyyina, et. Al., “Kontribusi Pemikiran Muhammad Syahrur 

Tentang Teori Hudud Dalam Pembaruan Pemikiran Islam”, Salimiya, vol. 3, no. 4, 

Desember 2022 

 

Kitab Undang-Undang Hukum Perdata, Pasal 467 

 

Kompilasi Hukum Islam, Pasal 191 

 

Laili, Afrohatul, “Hukum Waris Islam (Telaah Pemikiran Syahrur)”, Jurnal 

Sinda, vol. 3, no. 3, Desember 2023 

 

Majah, Ibnu, Sunan Ibni Majah (Beirut: Daar Ar-Risalah Al-‘Alamiyah, 

2009) cetakan pertama 

 

Makmun, Moh., “Konsep Kepemimpinan Politik Dalam Islam Perspektif 

Muhammad Syahrur” Ejurnal Jurnal Ilmiah terbitan UNIPDU Jombang, 2012 

 

Nawawi, M. Anwar, “Pemikiran Muhammad Syahrur Tentang Kewarisan 

dan Kontribusinya Terhadap Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia”, Disertasi, 

2024, UIN Raden Intan Lampung, Bandar Lampung 

 

Ni’mah, Siar, “Eksistensi Angka dalam Alqur’an”, Jurnal Al-Mubarak, vol. 

4, No. 2, 2019 

 

Qudamah, Ibnu, Al-Mughni, tahqiq: Thaha Muhammad (Kairo: Maktabah 

Al-Qahirah, 1969) cet. Pertama 

 

_____________, Umdat Al-Fiqh, tahqiq Ahmad Ázuz (Beirut: Maktabah Al-

Ashriyah, 2003)  

 



126 

 

 

 

 

 

 

Rifa’I, Moh., Ilmu Fiqih Islam Lengkap, (Semarang: PT Karya Toha Putra, 

1978) 

 

Sa’adah, Iswatus, et. Al., “Pembagian Waris Terhadap Laki-Laki dan 

Perempuan Perspektif Muhammad Quraish Shihab dan Muhammad Syahrur”, 

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa, vol. 2, no. 4, Agustus 2024 

 

Shihab, M. Quraish, Tafsir Al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian 

Alquran, (Jakarta: Lentera Hati, 2002) 

 

Syahrur, Muhammad, al-Kitab wa al-Qur'an Qira'ah Mu'asirah (Damaskus: 

al-Ahali, 1990) 

 

_________________, Dirasah Islamiyyah Mu'ashirah fi al-Daulah wa al-

Mujtama', (Damaskus: al-Ahali, 2000) 

 

_________________, Metodologi Fiqih Islam Kontemporer, terj: Sahiron 

Syamsuddin dan Burhanuddin, Cet-6 (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2010) 

 

_________________, Nahwa Ushul Jadidah li Fiqh Islami (Damaskus: Al-

Ahali, 2000) cetakan pertama 

 

_________________, Al-Islam wa Al-Iman: Manzhumah Al-Qiyamah, terj. 

M. Zaid Mas’ud (Yogyakarta: Jendela, 2002) 

 

Syarifah, Masykurotus, et. Al., “Metode Waris Perspektif Muhammad 

Shahrur Serta Upaya Rekonsiliasi dengan ‘Urf”, Kabilah: Journal of Social 

Community, vol. 6, no. 1, 2021 

 

Wathani, Syamsul, “Kritik Salim Al-Jabi Terhadap Hermeneutika 

Muhammad Syahrur”, Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, No. 2, vol. 1, 2018 

 

Yusyirah, Habibah, “Analisis Yuridis Pembagian Waris Islam Terhadap 

Perempuan Sebagai Kepala Keluarga (Perspektif Muhammad Syahrur)”, Jurnal 

Asa, vol. 6, no. 2, 





















 


