
 
 

ETNOGRAFI KOMUNIKASI DALAM PROSESI BUDAYA 

MANJAPUIK MARAPULAI  DI NAGARI SARILAMAK  

KABUPATEN LIMA PULUH KOTA 

 

 

 
 

 

SKRIPSI 

 

 

Diajukan kepada Fakultas Dakwah dan Komunikasi  

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

 Untuk Memenuhi Sebagian Syarat Memperoleh 

 Gelar Sarjana Strata (S1) Ilmu Komunikasi (S.I.Kom) 

 

 

 

Oleh : 

DIRGA AL FAJAR 

NIM.12140311967 

 

 

 

 

PROGRAM STUDI ILMU KOMUNIKASI  

FAKULTAS DAKWAH DAN KOMUNIKASI 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM  

RIAU 

2025 

7505/KOM-D/SD-S1/2025 



 
 

  



 
 

  



 
 

  



 
 

  



 
 

  



 
 

i 

ABSTRAK 

 

Nama  : Dirga Al Fajar 

 

Jurusan : Ilmu Komunikasi  

 

Judul  : Etnografi Komunikasi Dalam Prosesi Budaya Manjapuik 

Marapulai   Di Nagari Sarilamak, Kabupaten Lima Puluh Kota 

 

Penelitian ini membahas etnografi komunikasi dalam prosesi budaya manjapuik 

marapulai, sebuah tradisi pernikahan khas masyarakat Minangkabau yang masih 

dijalankan secara kental di Nagari Sarilamak, Kecamatan Harau, Kabupaten Lima 

Puluh Kota, Sumatera Barat. Tradisi ini menampilkan kekayaan budaya 

matrilineal Minangkabau dan menekankan pentingnya pasambahan atau sastra 

lisan adat dalam penyampaian maksud secara simbolik dan komunikatif. 

Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi 

komunikasi menurut model Dell Hymes, yang meliputi analisis situasi tutur, 

peristiwa tutur, dan tindak tutur. Data dikumpulkan melalui observasi, wawancara 

mendalam, dan dokumentasi terhadap tokoh adat, seperti niniak mamak dan 

bundo kanduang. Hasil penelitian menunjukkan bahwa prosesi manjapuik 

marapulai merupakan aktivitas komunikasi yang kompleks dan sarat nilai, seperti 

penghormatan, musyawarah, ketelitian, serta kepatuhan terhadap norma adat. 

Melalui pasambahan yang disampaikan dengan gaya bahasa khas dan penuh 

simbol, prosesi ini tidak hanya mengukuhkan ikatan antar keluarga, tetapi juga 

menjadi sarana pelestarian nilai-nilai budaya Minangkabau yang diwariskan 

secara turun-temurun. 

Kata Kunci: Etnografi Komunikasi, Manjapuik Marapulai, Pasambahan,  

Tradisi Minangkabau. 

 

 

 

 

 

 



 
 

ii 

ABSTRACT 

Name   : Dirga Al Fajar 

Department  : Communication Studies 

Title :Ethnography of Communication in the Cultural 

Procession of Manjapuik Marapulai in Nagari Sarilamak, 

Lima Puluh Kota Regency 

This research explores the ethnography of communication within the manjapuik 

marapulai cultural procession, a distinctive wedding tradition of the 

Minangkabau people that remains deeply rooted in Nagari Sarilamak, Harau 

Subdistrict, Lima Puluh Kota Regency, West Sumatra. This tradition reflects the 

richness of Minangkabau’s matrilineal culture and highlights the significance of 

pasambahan customary oral literature in conveying intentions symbolically and 

communicatively. The study adopts a qualitative approach using Dell Hymes’ 

model of ethnography of communication, which includes the analysis of speech 

situations, speech events, and speech acts. Data were collected through 

observation, in-depth interviews, and documentation involving traditional figures 

such as niniak mamak and bundo kanduang. The findings reveal that the 

manjapuik marapulai procession is a complex communicative activity rich in 

values such as respect, deliberation, precision, and adherence to customary 

norms. Through pasambahan delivered in a distinctive and symbolic style, the 

procession not only reinforces familial bonds but also serves as a means of 

preserving Minangkabau cultural values passed down from generation to 

generation. 

Keywords: Ethnography of Communication, Manjapuik Marapulai, 

Pasambahan, Minangkabau Traditi 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

iii 

KATA PENGANTAR 

 

 

 

Assalamualaikum Warahmatullahi Wabarakatuh 

Alhamdulillah, Puji syukur atas kehadirat Allah SWT yang telah 

memberikan segala Berkah, Rahmat dan Karunia-Nya kepada penulis, sehingga 

dapat menyelesaikan skripsi yang berjudul  “Etnografi Komunikasi Dalam 

Prosesi Budaya Manjapuik Marapulai   Di Nagari Sarilamak, Kabupaten 

Lima Puluh Kota.” Tak lupa pula shalawat besertakan salam semoga selalu 

tercurahkan kepada baginda besar kita Nabi Muhammad SAW sebagai panutan 

bagi ummat yang sejati. 

Penulisan skripsi ini diajukan sebagai salah satu syarat untuk memperoleh 

gelar sarjana strata (S1) pada Program Studi Ilmu Komunikasi, Fakultas Dakwah 

dan Komunikasi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Dalam penulisan skripsi ini penulis menyadari bahwa masih banyak 

terdapat kekurangan yang disebabkan oleh terbatasnya pemahaman penulis dalam 

bidang ilmu pengetahuan dan pengalaman untuk menyempurnakan skripsi ini. 

Penulisan skripsi ini membutuhkan waktu yang panjang dengan berbagai proses 

dan tantangan yang telah penulis lewati. Namun hal tersebut dapat terlewati 

dengan adanya tekad dan langkah yang kuat dan bersungguh-sungguh, dengan 

segala usaha yang keras serta dukungan dan doa dari berbagai pihak. Untuk itu 

pada kesempatan ini izinkan penulis menyampaikan ucapan terima kasih yang 

sebesar-besarnya kepada kedua orang tuaku Appa Wirman yang berhati seluas 

samudera dan Amma Risna Wati yang berhati lembut, juga kepada Uda dan 

Adiak Rory Setiawan, Riky Martin, Lulu Atul, dan Radhatul Wirna yang 

telah menjadi support system penulis  selama perkuliahan. Sehingga penulis bisa 

menjalani semuanya dengan hati yang tenang. 

Pada kesempatan ini juga, penulis ingin menyampaikan rasa hormat dan 

ucapan terimakasih setulus-tulusnya kepada: 

1. Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S., S.E., M.Si., Ak., CA. Selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, WR I, WR II, WR III. 

2. Prof. Dr. Masduki, M. Ag., selaku Dekan Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. Bapak Prof. Dr. Masduki, 

M.Ag., selaku Wakil Dekan I. Bapak Firdaus El Hadi, S.Sos., M.Soc., SC., 

selaku Wakil Dekan II. dan Bapak Dr. H. Arwan, M.Ag., selaku Wakil Dekan 

III. 

3. Muhammad Badri, M.Si., selaku Ketua Prodi Ilmu Komunikasi dan Bapak 

Artis, M.I.Kom., selaku Sekretaris Prodi Ilmu Komunikasi Fakultas Dakwah 

dan Komunikasi Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 



 
 

iv 

4. Rusyda Fauzana, S.S., M.Si selaku Dosen Pembimbing bagi penulis yang 

telah bersedia meluangkan waktu, tenaga, pikiran serta kesabaran untuk 

membimbing penulis mulai dari awal hingga skripsi ini selesai dengan 

baik.Rusyda Fauzana, S.S., M.Si selaku Dosen Pembimbing bagi penulis yang 

telah bersedia meluangkan waktu, tenaga, pikiran serta kesabaran untuk 

membimbing penulis mulai dari awal hingga skripsi ini selesai dengan baik. 

5. Ibu Dr. Mardiah Rubani, M.Si selaku penasehat akademik dari awal semester 

hingga semester tujuh, terimakasih bapak semoga menjadi amal jariyah. 

6. Seluruh Dosen Fakultas Dakwah dan Komunikasi Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau yang tidak dapat penulis sebutkan satupersatu. 

Terima kasih atas ilmu yang Bapak dan Ibu berikan, semoga menjadi bekal 

bagi penulis dan menjadi ladang pahala bagi Bapak dan Ibu sekalian. 

Karyawan dan Karyawati Dosen Fakultas Dakwah dan Komunikasi 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah membantu dan 

memberikan pelayanan kepada penulis dalam urusan administrasi di Kampus. 

7. Kepada teman-teman THE GABUT‟S dan AKAMSI 45 terima kasih banyak 

supportnya kalian luar biasa. 

8. Kepada kawan-kawanku, Vidya, Suci, Zaki, Gilang terima kasih atas 

kebersamaannya dan dukungannya untuk penulis selama masa masa skripsian 

ini, tengkyu ya gengg! 

9. Semua pihak yang sudah membantu dan mendukung penulis namun tidak 

dapat disebutkan satu-persatu. 

Semoga penelitian skripsi ini memberikan manfaat bagi pembaca, 

akademisi maupun praktisi dan dapat dijadikan khazanah keilmuan. Aamiin 

 

Pekanbaru 

Penulis  

 

 

 

 

DIRGA AL FAJAR 

NIM.12140311967 

 

 

 

 

 



 
 

v 

 DAFTAR ISI 

ABSTRAK .............................................................................................................. i 

ABSTRACT ........................................................................................................... ii 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... iii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................... v 

DAFTAR TABEL ............................................................................................... vii 

DAFTAR GAMBAR .......................................................................................... viii 

DAFTAR BAGAN ................................................................................................ ix 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

1.1 Latar Belakang ............................................................................................... 1 

1.2 Penegasan Istilah ............................................................................................ 4 

1.3 Rumusan Masalah .......................................................................................... 5 

1.4 Tujuan Penelitian ................................................................................................... 5 

1.5 Kegunaan Penelitian .............................................................................................. 5 

BAB II TINJAUAN PUSTAKA ............................................................................ 6 

2.1 Kajian Terdahulu ................................................................................................ 6 

2.2 Landasan Teori ................................................................................................... 8 

2.2.1 Komunikasi .............................................................................................. 9 

2.2.2 Etnografi Komunikasi ............................................................................ 10 

2.2.3 Kebudayaan ........................................................................................... 13 

2.2.4 Ringkasan Pernikahan Minangkabau..................................................... 14 

2.3 Kerangka Pikir ................................................................................................. 20 

BAB III METODOLOGI PENELITIAN .......................................................... 21 

3.1 Metode Penelitian............................................................................................. 21 

3.2 Lokasi Penelitiaan ............................................................................................ 22 

3.3 Sumber Data Penelitian .................................................................................... 22 

3.4 Informan Penelitian .......................................................................................... 22 

3.5 Teknik Pengumpulan Data ............................................................................... 22 

3.6 Validitas Data ................................................................................................... 23 

3.7 Teknik Analisis Data ........................................................................................ 23 

 



 
 

vi 

BAB IV GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN ................................ 25 

4.1 Sejarah Nagari Sarilamak ....................................................................................... 25 

4.2 Letak Geografis Nagari Sarilamak ................................................................... 27 

4.3 Demografi Nagari............................................................................................. 28 

BAB V HASIL DAN PEMBAHASAN ............................................................... 31 

5.1 Hasil Penelitian ................................................................................................ 31 

5.1.1 Situasi Tutur ........................................................................................... 32 

2.1.2 Peristiwa Tutur ....................................................................................... 34 

2.1.3 Tindak Tutur .......................................................................................... 56 

5.2 Pembahasan ...................................................................................................... 58 

5.2.1 Situasi Tutur ........................................................................................... 58 

5.2.2 Peristiwa Tutur ....................................................................................... 60 

5.2.3 Tindak Tutur .......................................................................................... 65 

BAB VI PENUTUP DAN KESIMPULAN ........................................................ 67 

6.1 Kesimpulan ...................................................................................................... 67 

6.2 Saran ................................................................................................................. 68 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 69 

LAMPIRAN .......................................................................................................... 73 

RIWAYAT HIDUP 

 



 
 

vii 

DAFTAR TABEL  

 

Tabel 3.1 Tabel Informan Penelitian ............................................................................. 22 

Tabel 4.1 Persebaran Jumlah Penduduk dan Kepala Keluarga Menurut Jorong di 

Nagari Sarilamak .......................................................................................... 29 

Tabel 4.2 Jumlah Penduduk Nagari Sarilamak Menurut Usia ................................ 29 

Tabel 4.3 Persebaran Penduduk Menurut Agama per Jorong ................................. 30 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

viii 

DAFTAR GAMBAR 

 

 

Gambar 4.1 Peta Digital Nagari Sarilamak ............................................................ 28 

Gambar 5.1 Carano Berisikan sirih, pinang, soda, gambir, dan tembakau ............ 52 

Gambar 5.2 Mangkuak Nan Ompek dan Panggang Ayam .................................... 53 

Gambar 5.3 Pakaian Baju Kuruang Basiba dengan Tangkuluk Sorubuang .......... 54 

Gambar 5.4 Duduk Para Niniak Mamak ................................................................ 55 

Gambar 5.5 Duduk Para Bundo Kanduang ............................................................ 56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ix 

DAFTAR BAGAN 

 

 

Bagan 2.1 Kerangka Pikir ...................................................................................... 20 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

1 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

1.1 Latar Belakang 

Indonesia adalah negara kepulauan yang terdiri dari sekitar 17.508 pulau, 

membentang dari Sabang di ujung barat hingga Merauke di ujung timur. Dengan 

jumlah populasi lebih dari 281 juta jiwa, negara ini kaya akan keragaman suku 

dan tradisi di setiap daerahnya. Keragaman etnis dan budaya Indonesia merupakan 

salah satu ciri khas masyarakat Indonesia (Kartini, 2021). Keberagaman ini 

melahirkan semboyan nasional "Bhinneka Tunggal Ika," yang berarti "berbeda-

beda tetapi tetap satu," mencerminkan fondasi Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI). Keanekaragaman suku dan tradisi ini merupakan salah satu 

aset berharga bagi Indonesia. Sebagai warga negara, hal ini menjadi kebanggaan 

dan mendorong kita untuk mencintai tanah air dengan cara melestarikannya agar 

tidak punah oleh perkembangan zaman. 

Dari perbedaan tradisi yang ada antara satu adat dengan lainnya, 

diperlukan sikap saling memahami antara tradisi di daerah masing-masing karena 

setiap daerah memiliki keunikan dan arti yang menarik disetiap unsurnya 

(Indriyana dkk., 2016). Salah satu dari beragam suku yang memiliki kekayaan 

budaya yang tinggi adalah suku Minangkabau, dengan mayoritas penganut oleh 

masyarakat di provinsi Sumatera Barat, tercatat sekitar 90% orang yang berada di 

Sumatera Barat menganut suku Minangkabau (Malik, 2016). Seperti suku adat 

lainnya, suku Minangkabau juga mempunyai beberapa tradisi budaya yang unik, 

salah satunya tradisi pernikahan adat yang dilakukan turun temurun oleh 

masyarakat, yang mana dalam rangkaian kegiatannya bukan hanya sekedar 

kegiatan biasa, namun memiliki makna disetiap prosesinya. 

Masyarakat Minangkabau merupakan salah satu masyarakat matrilineal 

yang terbesar di dunia selain India. Minangkabau merupakan salah satu suku di 

Indonesia mempergunakan matrilineal sebagai sistem kekerabatannya di mana 

pembentukan garis keturunan diatur menurut garis perempuan (Sukmawati, 2019). 

Sistem matrilokal bagi masyarakat Minangkabau artinya marapulai atau suami 

bermukim di daerah sekitar pusat kediaman kaum istri. Sehingga suami tetap 

dianggap sebagai pendatang atau tamu terhormat. Namun demikian suami dituntut 

untuk mampu bergaul dengan kerabat istri. Pada adat Minangkabau, perempuan 

memiliki hak istimewa sebagai hasil dari sistem kekerabatan matrilineal. 

Keunggulan tersebut dapat dilihat dari peran mereka dalam keluarga. Matrilineal 

memiliki dua suku kata ”Matri” dan “lineal” berasal dari kata “Matri” yang 

berarti ibu dan “lineal” berarti garis sehingga matrilineal berarti menarik 

keturunan menurut garis ibu (Yuwanita D, 2023)



2 

 

 
 

Dalam penelitian ini, penulis akan membahas prosesi manjapuik 

marapulai, yang merupakan salah satu tahap dalam rangkaian pernikahan adat 

Minangkabau. Tradisi ini hanya dilaksanakan oleh masyarakat di beberapa daerah 

adat Minangkabau, termasuk Nagari Sarilamak, Kecamatan Harau, Kabupaten 

Lima Puluh Kota, Provinsi Sumatera Barat. Setelah melakukan pengamatan 

terhadap adat yang ada di Nagari Sarilamak, penulis menemukan bahwa tradisi ini 

masih sangat kuat dan dihormati oleh masyarakat setempat. Mereka bahkan 

memiliki lembaga adat bernama KAN (Kerapatan Adat Nagari), yang terdiri dari 

Niniak Mamak atau pemimpin adat serta Bundo Kanduang, yaitu perempuan-

perempuan Minangkabau yang sudah menikah. 

Alasan penulis memilih prosesi manjapuik marapulai sebagai fokus 

penelitian dari berbagai rangkaian prosesi pernikahan lainnya adalah karena 

prosesi ini memiliki keunikan yang menarik untuk diteliti. Keunikan tersebut 

terletak pada adanya salah satu bentuk karya sastra lisan dalam tradisi 

Minangkabau. Karya sastra Minangkabau adalah seni berbahasa Minangkabau 

yang menggambarkan perilaku masyarakat, budaya, dan kehidupan masyarakat 

yang tinggal di wilayah Minangkabau. Salah satu bentuk karya sastra lisan yang 

digunakan dalam prosesi manjapuik marapulai adalah pasambahan. Contoh 

fenomena adalah penggunaan pasambahan dalam prosesi manjapuik marapulai. 

Misalnya, saat pihak keluarga perempuan datang menjemput mempelai pria, 

mereka membawa carano (wadah sirih) dan mangkuak nan ompek (berisi 

makanan tradisi), lalu diserahkan dengan ungkapan pasambahan yang penuh 

kehormatan. Dalam pasambahan ini, juru basambahan pihak perempuan menyebut 

gelar adat seluruh tamu dengan lengkap dan penuh kehati-hatian, yang 

menggambarkan nilai penghormatan dan musyawarah. Fenomena ini 

menunjukkan bahwa pasambahan bukan hanya bentuk komunikasi lisan biasa, 

tetapi merupakan wujud komunikasi budaya yang sarat simbol, nilai, dan norma. 

Setiap kata, gestur, dan benda yang dibawa memiliki makna mendalam yang 

berfungsi mempererat hubungan kekeluargaan, memperkuat identitas, dan 

menjaga keharmonisan sosial. Dalam konteks komunikasi budaya, pasambahan 

berfungsi sebagai media pewarisan nilai-nilai adat Minangkabau yang diwariskan 

secara turun-temurun, sekaligus menjadi ruang untuk memperlihatkan tata krama 

dan etika dalam berkomunikasi. Dengan demikian, pasambahan menjadi salah 

satu cara masyarakat Minangkabau mempertahankan budayanya di tengah arus 

modernisasi, dan menjadi bukti bahwa komunikasi tidak hanya sekadar pertukaran 

informasi, tetapi juga sarana menjaga identitas dan eksistensi budaya. 

Pasambahan berasal dari kata sambah dengan imbuhan pa-an, yang 

merupakan percakapan dua pihak yang bersangkutan antara tuan rumah 

(sipangka) dan tamu (si alek) untuk menyampaikan maksud dan tujuan dengan 

hormat (Denafri, 2018). Sastra lisan pasambahan dapat dikatakan sangat berbeda 

dan memiliki keunikan tersendiri dibandingkan dengan tradisi daerah lainnya. Ini 



3 

 

 
 

merupakan adat asli Minangkabau yang diwariskan secara turun-temurun dan 

masih dipraktikkan di beberapa daerah hingga saat ini. Keunikan dan 

keindahan pasambahan sebagai bentuk sastra lisan Minangkabau terlihat dari 

pilihan kata yang sering mengandung pengulangan bunyi, ungkapan, dan 

peribahasa. Pasambahan digunakan dalam konteks ritual dan dianggap sebagai 

peristiwa yang sakral.  

Sehingga dengan adanya sastra lisan tersebut, sebagian masyarakat 

minangkabau terkhusus anak remaja nagari yang pada hakikatnya akan mewarisi 

tradisi ini secara turun-temurun dan mereka banyak yang tidak mengetahui apa 

yang dimaksud didalam pasambahan tersebut. Selain itu hanya sedikit remaja 

yang tertarik untuk mempelajari cara basambah yang telah menjadi tradisi ini.   

Menurut Djamaris didalam (Juliastuti & Amir, 2013)., fungsi atau nilai-

nilai yang menonjol dalam pasambahan yaitu; Pertama, nilai kerendahan hati, 

orang yang rendah hati selalu menghargai orang lain, ini dapat dilihat pada awal 

acara Pasambahan dimulai, juru sembah dari tuan rumah menyapa semua tamu 

satu persatu dengan menyebut gelar adatnya. Hal ini sebagai tanda bahwa semua 

tamu  dihargai oleh tuan rumah. Sesudah itu barulah juru sembah tuan rumah 

memulai sambutannya, menyampaikan maksud dan tujuan kepada para tamu. 

Kedua, nilai musyawarah, segala sesuatu yang dilakukan dan diputuskan selalu 

dimusyawarahkan terlebih dahulu. Juru sembah yang akan tampil ditentukan 

terlebih dahulu melalui musyawarah, yaitu izin kato jo mufakaik (sudah izin kata 

dengan mufakat). Demikian pula jawaban yang akan disampaikan oleh juru 

sembah dimusyawarahkanya terlebih dahulu. Ketiga, nilai ketelitian dan 

kecermatan, dalam hal ini juru sembah dalam upacara Pasambahan itu perlu teliti 

dan cermat mendengarkan apa yang diucapkan oleh juru sembah lawan bicaranya. 

Keempat, terungkap dalam upacara Pasambahan itu adalah nilai budaya ketaatan 

dan kepatuhan terhadap adat yang berlaku dalam upacara Pasambahan segala 

sesuatu yang akan dilakukan ditanyakan di waktu diadakan sesuai dengan adat 

yang berlaku salah satu syarat pokok permintaan dapat disetujui dalam permintaan 

itu sesuai dengan aturan yang berlaku. 

Pasambahan manjapuik marapulai merupakan salah satu kebudayaan 

yang dimiliki oleh suku bangsa masyarakat Minangkabau. Menurut penuturan 

masyarakat sekitar pasambahan manjapuik marapulai sejak dahulu telah menjadi 

tradisi dalam upacara pernikahan (alek nagari) dan disampaikan secara turun-

temurun. Acara ini biasanya dilaksanakan sehari setelah akad nikah 

dilangsungkan  sebelum diadakan pesta dirumah pihak anak daro, di mana 

berbagai lapisan masyarakat hadir, termasuk niniak-mamak, , datuak, urang 

sumando, bako dan baki, cadiak pandai dan kedua orang tua pihak laki-laki dan 

perempuan serta masyarakat sekitar. Dalam pasambahan, setiap kata dan 

ungkapan memiliki makna yang jelas dan tegas, sehingga dapat menyampaikan 



4 

 

 
 

maksud dengan efektif. Misalnya, saat pihak mempelai perempuan 

menyampaikan niat untuk menjemput mempelai laki-laki, penggunaan bahasa 

yang sopan dan penuh hormat menjadi sangat penting untuk menjaga hubungan 

baik antar keluarga (Putriani, Ismail, dkk., 2012). 

Upacara perkawinan adat merupakan salah satu tradisi yang perlu dijaga 

dan dilestarikan, karena dari sinilah identitas suatu bangsa yang mencintai adat 

dan budayanya dapat terlihat. Bagi masyarakat yang berbudaya, perkawinan 

bukan sekadar melanjutkan naluri leluhur secara turun-temurun, tetapi juga 

berfungsi untuk membentuk keluarga melalui ikatan resmi antara pria dan wanita. 

Selain itu, perkawinan memiliki makna yang mendalam bagi kehidupan individu, 

masyarakat, bangsa, dan agama di lingkungan tempat tinggal mereka. 

Berdasarkan uraian fenomena diatas, penulis tertarik untuk menggali lebih 

dalam mengenai tradisi pernikahan adat Minangkabau pada prosesi manjapuik 

marapulai, yang mana penulis akan menguraikan keseluruhan rangkaian dari awal 

hingga berakhirnya prosesi manjapuik marapulai  dan termasuk pasambahan 

dalam bentuk petatah-petitih yang ada dalam prosesi tersebut. Analisis yang 

dilakukan berdasarkan teori yang dikemukakan oleh Dell Hymes, mengenai 

aktifitas komunikasi yang dilakukan oleh sekelompok masyarakat dalam 

kehidupan dan kebudayaan suatu masyarakat etnik seperti adat istiadat, kebiasaan, 

norma, hukum, seni, religi dan bahasa. Penelitian ini menggunakan studi etnografi 

komunikasi yang merupakan pengembangan dari antropologi linguistik yang 

dipahami dalam konteks komunikasi, dimana etnografi merupakan urutan 

terperinci mengenai pola pola tradisi. 

Maka berdasarkan pemaparan yang telah penulis jabarkan, penulis akan 

melakukan penelitian yang berjudul “Etnografi Komunikasi Dalam Prosesi 

Budaya Manjapuik Marapulai.” 

 

1.2  Penegasan Istilah 

a. Etnografi Komunikasi  

Suatu studi yang bertujuan memahami sudut pandang penduduk asli, serta 

menelusuri kaitannya dengan kehidupan yang berkembang di masyarakat 

untuk mendapatakan pandangannya mengenai tradisi tersebut. Oleh karena itu 

penelitian etnografi melibatkan aktifitas belajar mengenai suatu tradisi yang 

telah berkembang dengan cara melihat, mendengar, berbicara, berfikir, dan 

bertindak dengan cara yang berbeda-beda (Estiyardi & Andriyanto, 2021). 

b. Pasambahan  

Pasambahan berasal dari kata sambah yang diberi imbuhan pa-an yang 

dalam bahasa indonesia berarti pernyataan hormat dan hikmat yang ditujukan 

kepada orang yang dimuliakan. Secara umum dapat diartikan sebagai salah 

satu jenis sastra lisan Minangkabau, yang biasanya pasambahan dilakukan 



5 

 

 
 

pada acara perkawinan, kematian, dan berbagai acara adat lainnya. 

Pasambahan pada prosesi manjapuik marapulai dilakukan saat petatah-petitih 

berlangsung. Pasambahan menurut Djamaris (2002:43) berasal dari kata 

"sambah"' yang dalam bahasa Indonesia bermakna „sembah‟ yaitu pernyataan 

hormat dan khidmat; kata atau perkataan yang ditujukan kepada orang yang 

dimuliakan. Dengan demikian, pasambahan berarti „pemberitahuan dengan 

hormat‟. Lebih lanjut ia "Pasambahan" merupakan pembicaraan dua pihak, 

yaitu dialog antara tuan rumah ("si pangka") dan tamu ("si alek"') untuk 

menyampaikan maksud atau tujuan dengan (rasa) hormat (Jamaris, 2002). 

c. Manjapuik Marapulai 

Manjapuik Marapulai artinya (Menjemput Mempelai Pria), merupakan 

upacara adat paling penting dalam seluruh rangkaian acara perkawinan 

menurut adat Minangkabau dan bersifat wajib. Karena tidak dilaksanakannya 

upacara adat tersebut di anggap orang yang tidak beradat bagi masyarakat 

Minangkabau. Dalam prosesi ini, calon pengantin pria dijemput dan dibawa ke 

rumah calon pengantin wanita untuk melangsungkan akad nikah. Prosesi ini 

juga dibarengi pemberian gelar pusaka kepada calon mempelai pria sebagai 

tanda sudah dewasa dan akan menjadi pimpinan keluarga (Dahliarnis, 2019). 

d. Aktifitas Komunikasi 

Dell Hymes menjelaskan mengenai aktifitas komunikasi merupakan 

kegiatan dilakukan oleh sekelompok masyarakat dalam kehidupan dan 

kebudayaan suatu masyarakat etnik seperti adat istiadat, kebiasaan, norma, 

hukum, seni, religi dan Bahasa (Handayani, 2021). 

 

1.3  Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang sudah dijelaskan, maka rumusan masalah 

pada penelitian ini yaitu Bagaimana Etnografi Komunikasi Dalam Tradisi 

Manjapuik Marapulai di Nagari Sarilamak Kab. Lima Puluh Kota? 

 

1.4  Tujuan Penelitian  

Untuk menggali bagaimana etnografi komunikasi tradisi manjapuik 

marapulai di Minangkabau khususnya Nagari Sarilamak karena memang 

memiliki tata cara yang berbeda disetiap daerahnya, serta perbedaan nama 

atau istilah.  

 

1.5 Kegunaan Penelitian 

Penelitian ini diharapkan bisa menguraikan bagaimana kajian etnografi 

komunikasi terimplementasi pada prosesi manjapuik marapulai yang 

bermanfaat untuk menambah keragaman penelitian komunikasi dalam bidang 

budaya.



 
 

6 

BAB II 

TINJAUAN PUSTAKA 

 

2.1 Kajian Terdahulu 

Kajian terdahulu merupakan bagian penelitian yang menjadi 

perbandingan, bahan acuan dan tolak ukur peneliti dalam melakukan penelitian. 

Beberapa kajian terdahulu yang dianggap relevan dengan permasalahan penelitian 

“Etnografi Komunikasi dalam prosesi adat manjapuik marapulai.” 

Pertama, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Kartini yang 

berjudul “Tradisi Manjapuik Marapulai Pada Etnik Minangkabau Di Kota 

Medan”. Tradisi Manjapuik Marapulai pada etnik Minangkabau di Kota Medan, 

pertama Persiapan Manjapuik Marapulai dengan Tokoh adat ninik mamak di 

kediaman wanita dengan mempersiapkan dan menyajikan makanan tradisional, 

minuman, dan pakaian serta emas dan uang semuanya dimaksudkan untuk 

memberikan nilai kasih sayang, Kedua Proses Manjapuik Marapulai dikediaman 

calon pengantin pria yaitu melalui proses penyambutan dengan membuka kata 

dari pihak anak daro atau mempelai wanita dengan pihak marapulai atau pihak 

lelaki (Kartini, 2021). 

Kedua, Berdasarkan jurnal yang ditulis oleh Fifi A. Elimanafe dan rekan-

rekannya yang berjudul “Kajian Etnografi Komunikasi Dell Hymes Terhadap 

Tradisi Tu‟u Belis”. Penelitian ini menggunakan metode etnografi komunikasi 

model Dell Hymes yaitu SPEAKING. Hasil dalam penelitian ini adalah prosesi 

pelaksanaan tradisi Tu‟u Belis yang merupakan urutan atau tahap-tahap untuk 

melaksanakan Tradisi ini di Kelurahan Oesapa Barat yakni ada 3 tahap antara 

lain; 1)Tahap Persiapan 2)Tahap Pelaksanaan 3)Tahap Akhir dan komponen-

komponen komunikasi berdasarkan etnografi komunikasi Dell Hymes yakni 

SPEAKING Berbagai komponen tersebut telah membentuk Tradisi Tu‟u Belis. 

Kesimpulan penelitian ini adalah Proses dalam pelaksanaan Tradisi Tu‟u Belis 

merupakan alur proses komunikasi yang berhubungan dalam mencapai tujuan 

pengadaan tradisi Tu‟u Belis (Elimanafe dkk., 2023).   

Ketiga, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Ari Usman didalam 

jurnal yang berjudul “Studi Etnografi Komunikasi Komunitas Penutur Bahasa 

Inggris Non-Native Speakers di Bandung”. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengetahui bagaimana pola komunikasi yang terbentuk selama berlangsungnya 

kegiatan English Talk tersebut. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 

dengan pendekatan etnografi komunikasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pola komunikasi yang tercipta selama English Talk adalah pola lingkaran. 

Sedangkan situasi komunikasi berupa diskusi kelompok membahas topik-topik 

yang dielaborasi menjadi tiga pertanyaan, yang bertujuan



7 

 

 
 

agar member berani berbicara dalam bahasa inggris. Diskusi berlangsung secara 

kasual dan egaliter mengingat usia dan skema kognitif peserta yang relatif sama. 

Peserta diskusi juga berkomunikasi secara verbal dan nonverbal (Usman, 2023). 

Keempat, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh Samantha Bella 

Puri Bahesa dan Nurudin dalam jurnal yang berjudul “Etnografi Komunikasi 

Masyarakat Taneyan Lanjhang Sebagai Identitas Budaya Pamekasan”. Tujuan 

dari penelitian ini yakni mengetahui dan menguraikan kehidupan kebudayaan dan 

pola-pola komunikasi yang terdapat dalam suatu daerah. Penelitian ini merupakan 

jenis penelitian etnografi komunikasi, dengan populasi yakni seluruh masyrakat 

daerah.  Hasil penelitian menunjukkan bahwa masyarakat di di suatu daerah 

melaksanakan komunikasi selain secara verbal dengan selalu melibatkan hal 

kebudayaan yang terdapat pesan terhadap kelompoknya. Dalam mewariskan nilai-

nilai budaya yang ada dalam pemukiman, masyarakatnya secara terus-menerus 

melakukan tradisi kebudayan yang ada sehingga telah menjadi pola bagi 

kelompoknya. Penggunaan bahasa daerah lebih banyak digunakan dalam proses 

komunikasi sehari-hari serta digunakan dalam kegiatan upacara keagamaan (Puri 

B. & Nurudin, 2021). 

Kelima, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh S. Bekti Istiyanto dan 

Wiwik Novianti dalam judul “Etnografi Komunikasi Komunitas yang Kehilangan 

Identitas Sosial dan Budaya di Kabupaten Cilacap.” Penelitian ini berangkat dari 

kekhawatiran akan perlahan-lahannya hilangnya warisan budaya di Desa Rejodadi 

Cimanggu. Tujuan utama dari penelitian ini adalah untuk menganalisis perilaku 

komunikasi sehari-hari masyarakat Rejodadi serta mengidentifikasi identitas 

sosial dan budaya yang beragam dalam komunitas tersebut.Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa masyarakat Rejodadi menggunakan bahasa secara fleksibel 

dalam berkomunikasi, menyesuaikan dengan lawan bicara. Proses komunikasi 

berlangsung secara alami, jujur, dan seimbang, serta mengandung nilai-nilai 

pengajaran, penghormatan, dan kasih sayang. Selain itu, komunitas basa 

Paurangan terbentuk sebagai representasi masyarakat Paurangan Cimanggu, 

dengan upaya untuk melestarikan dan mewariskan nilai-nilai budaya serta sosial 

melalui penguatan identitas budaya dan sosial komunitas tersebut (Bekti Istiyanto 

& Novianti, 2018).  

Keenam, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh yang berjudul “Studi 

Etnografi Komunikasi Pada Organisasi Persatuan Islam.” Penelitian ini hasilnya 

menunjukan komunikasi Persatuan Islam mengacu pada pattern umum, kecuali 

dalam skema kognitif menunjukan dominasi pemahaman keagamaan. Dalam 

penggunaan varietas bahasa jamaah Persatuan Islam banyak dipengaruhi budaya 

pesantren. Selanjutnya dalam kompetensi interaksi, jamaah persatuan Islam 

menunjukan kohesifitas kolektif (Irawan, 2018). 

 



8 

 

 
 

Ketujuh, Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh (Nurhadi dkk., 2018) 

yang berjudul “Etnografi Komunikasi Tradisi Siraman Pada Prosesi Pernikahan 

Adat Sunda” Dalam tradisi siraman pada prosesi pernikahan adat Sunda terdapat 

makna komunikasi verbal yang terdapat dalam lagu-lagu dan komunikasi 

nonverbal terdapat dalam alat dan bahan yang digunakan seperti air, lilin, bokor, 

parfum, kain batik, gayung, kebaya, emas, dan uang logam. Pola komunikasi 

tradisi siramanmpada prosesi pernikahan adat Sunda terdiri atas: pola komunikasi 

perintah, pola komunikasi pernyataan, dan pola komunikasi permohonan. 

Kedelapan, Berdasarkan penelitian Sujana Joko dan Rustono Farady Marta 

yang berjudul “Etnografi Komunikasi Pada Tiga Generasi Anggota Perkumpulan 

Marga Ang di Bagansiapi-api.” Penelitian bertujuan untuk mengetahui interaksi 

dan pola komunikasi yang terjadi dalam perkumpulan marga Ang yang 

merupakan klan keluarga terbanyak dan pertama di kota Bagansiapi-api. 

Penelitian dilakukan menggunakan teori Interaksi Fisher dan Pola Komunikasi 

oleh Effendy, dimana hasil penelitian menemukan bahwa seluruh tahapan 

interaksi fisher hanya terjadi pada generasi ketiga kelompok aktif dan generasi 

kelompok pasif. Pola komunikasi kelompok aktif yaitu multi arah, sedangkan 

hanya generasi ketiga yang menerapkan pola komunikasi dua arah. Kemudian 

pada kelompok pasif hanya terdapat pola komunikasi satu arah di generasi 

pertama, dan tidak ada pola komunikasi pada generasi muda. (Marta , RF; Joko, 

Sujana;, 2017). 

Kesembilan, Berdasarkan jurnal yang ditulis oleh Samia Fadhilah dan 

rekan-rekannya berjudul “Pola Tradisi Marosok Antara Sesama Penjual Dalam 

Budaya Dagang Minangkabau.” Penelitian ini menggunakan metode etnografi 

komunikasi untuk mengidentifikasi komponen-komponen komunikasi yang 

membentuk tradisi marosok dalam konteks budaya dagang di Minangkabau. 

Terdapat tiga peristiwa utama dalam tradisi marosok, yaitu menanyakan harga, 

memberikan nasehat, dan berdiskusi mengenai pengalaman interaksi. Pola 

hubungan antar komponen komunikasi yang terbentuk dalam tradisi marosok 

antara sesama penjual didasarkan pada kesabaran untuk menjaga silaturrahmi 

melalui forum diskusi antar pedagang serta keharusan untuk saling 

membantu.(Fadhilah dkk., 2017). 

 

2.2  Landasan Teori 

Pada bagian ini menyajikan kerangka teoritis dalam penelitian. Landasan 

teori berupa teori-teori yang bersifat mendukung penelitian dan memudahkan 

dalam mengkaji penelitian secara teoritis. 

 

 

 



9 

 

 
 

2.2.1 Komunikasi 

a. Definisi Komunikasi 

Sebagai makhluk yang tidak lepas dari interaksi dan peristiwa komunikasi. 

Peristiwa komunikasi dapat dilihat dan diamati lebih dalam melalui kajian 

ilmu komunikasi yang luas dan kompleks mengenai berbagai aspek 

diantaranya budaya dalam kehidupan manusia. Ilmu komunikasi adalah ilmu 

yang mempelajari tentang berbagai jenis dan tingkatan komunikasi yang 

berkaitan erat dengan interaksi antar sesama manusia sebagai makhluk sosial. 

Komunikasi adalah kegiatan yang penting dilakukan sebagai syarat 

terjalinnya hubungan sosial guna bertahan hidup.(Abdi Husnul, 2022). 

Menurut  Hovland,  Jains  dan  Kelley,  komunikasi  adalah  suatu  proses 

melalui   mana   seseorang   (komunikator)   menyampaikan   stimulus   

(biasanya dalam  bentuk  kata-kata)  dengan  tujuan  untuk  membentuk  

perilaku  orang-orang  lainnya  (khalayak) (Damayani Pohan & Fitria, 2021). 

b. Elemen Komunikasi 

Dalam proses berkomunikasi, ada beberapa unsur komunikasi antara lain; 

1. Komunikator, merupakan pihak yang menyampaikan pesan 

2. Pesan, baik itu berupa ide, gagasan,  

3. Saluran, merupakan media yang digunakan. 

4. Komunikan, merupakan pihak yang menerima pesan. 

5. Gangguan, faktor penghalang/penghambat komunikasi menjandi tidak 

efektif dan tergangu. 

6. Umpan balik, merupakan respon atau tanggapan. 

7. Efek, merupakan akibat yang ditimbulkan berupa emosi, pikiran dan 

prilaku. 

8. Situasi, kondisi atau keadaan saat terjadinya komunikasi. 

9. Selektivitas, merupakan alat saringan atau filter dalam menyerap pesan. 

10.  Lingkungan, pihak lain yang ikut campur dalam proses komunikasi 

(Panuju, Redi;, 2018). 

c. Komunikasi Verbal 

Komunikasi verbal adalah komunikasi yang menggunakan kata-kata, entah 

lisan maupun tulisan atau bentuk komunikasi yang menggunakan kata-kata, 

baik dalam bentuk percakapan maupun tulisan (speak language). Komunikasi 

ini paling banyak dipakai dalam hubungan antar manusia. Melalui kata-kata, 

mereka mengungkapkan perasaan, emosi, pemikiran, gagasan, atau maksud 

mereka, menyampaikan fakta, data, dan informasi serta menjelaskannya, 

saling bertukar perasaan dan pemikiran, saling berdebat, dan bertengkar. 

Dalam komunikasi verbal itu bahasa memegang peranan penting. Komunikasi 

Verbal mengandung makna denotative. Media yang sering dipakai yaitu 



10 

 

 
 

bahasa. Karena, bahasa mampu menerjemahkan pikiran seseorang kepada 

orang lain (Indah K, 2016). 

Paulette J. Thomas mengatakan bahwa komunikasi verbal adalah 

menyampaikan dan menerima pesan dengan menggunakan bahasa lisan atau 

tertulis dan menggunakan lambang verbal untuk menjelaskan pesan (Mulyani, 

2011). Komunikasi Verbal menurut Joseph A. DeVito dalam bukunya adalah 

komunikasi yang disampaikan atau dikirim dalam bentuk kata-kata, bukan 

pada lisan (DeVito, 2013).  

d. Komunikasi Non Verbal 

Komunikasi Non Verbal adalah komunikasi yang pesannya dikemas dalam 

bentuk non verbal, tanpa kata-kata. Dalam kehidupan nyata komunikasi non 

verbal jauh lebih banyak dipakai dari pada komuniasi verbal. Dalam 

berkomunikasi hampir secara otomatis komunikasi nonverbal ikut terpakai. 

Karena itu, komunikasi nonverbal bersifat tetap dan selalu ada. Komunikasi 

nonverbal lebih jujur mengungkapkan hal yang mau diungkapkan 

karena(Pohan, 2015).  

Menurut Joseph A. DeVito, komunikasi nonverbal adalah semua perilaku 

dan karakteristik yang mengirimkan makna tanpa menggunakan kata-kata. 

DeVito juga menjelaskan bahwa komunikasi nonverbal dapat berfungsi untuk 

mengulangi, melengkapi, atau bertentangan dengan komunikasi verbal 

(DeVito, 2013).  

 

2.2.2 Etnografi Komunikasi 

a. Etnografi  

Etnografi berasal dari kata "ethno," yang berarti bangsa, dan "graphy," 

yang berarti menguraikan atau menggambarkan. Etnografi adalah metode 

penelitian budaya yang bertujuan untuk memahami cara orang berinteraksi dan 

beraktivitas dalam kehidupan sehari-hari. Tujuan utama etnografi adalah untuk 

menggambarkan sebuah budaya secara menyeluruh, mencakup aspek ritual dan 

material, sehingga dapat mengungkapkan pandangan hidup dari perspektif 

masyarakat setempat. Melalui etnografi, keberadaan fenomena budaya dapat 

diangkat dengan memberikan makna pada tindakan budaya dalam suatu 

komunitas atau masyarakat (Suwardi Endraswara, 2006). 

Para ahli menjelaskan beberapa definisi etnografi, salah satunya oleh 

Dervin dan Dyer dalam bukunya menjelaskan, etnografi adalah sebuah studi 

tentang bagaimana partisipan berpartisipasi dalam praktik sosial setiap hari. 

Keesing dalam bukunya juga menjelaskan, etnografi adalah pembuatan 

dokumentasi dan analisis sebuah budaya tertentu dengan mengadakan penelitian 

lapangan. Sadewo dalam bukunya menjelaskan bahwa etnografi adalah pelukisan 

yang dibuat dengan sistematis dan analisis suatu kebudayaan kelompok, 



11 

 

 
 

masyarakat atau suku bangsa yang dihimpun dari lapangan dalam kurun waktu 

yang sama (Wijaya, 2018). 

b. Etnografi Komunikasi 

Etnografi komunikasi, menurut Engkus Kuswarno dalam bukunya, adalah 

metode untuk memahami pola komunikasi yang ada dalam suatu masyarakat 

tutur, yaitu masyarakat yang memiliki aturan komunikasi yang sama. Fokus utama 

dari etnografi komunikasi adalah pada isu-isu yang berkaitan dengan bahasa, 

komunikasi, dan budaya. Secara harfiah, etnografi merujuk pada tulisan atau 

laporan tentang suatu suku bangsa atau budaya yang disusun oleh seorang 

antropolog, yang memerlukan waktu yang cukup lama, mulai dari beberapa bulan 

hingga bertahun-tahun, karena prosesnya melibatkan tinggal dan berpartisipasi 

dalam komunitas tersebut untuk menggambarkan budaya masyarakat tersebut 

(Hariyanto & Dharma, 2020). 

Menurut Donald Carbough dalam bukunya, etnografi komunikasi adalah 

pendekatan, perspektif, dan metode yang digunakan dalam studi mengenai makna 

komunikasi yang berbeda antar budaya. Sementara itu, Maldona Matel dalam 

bukunya mengungkapkan bahwa berbagai aspek komunikasi dapat bervariasi dan 

disesuaikan dengan faktor-faktor seperti wilayah geografis, kelas sosial, usia, jenis 

kelamin, tingkat pendidikan, dan sebagainya. Di sisi lain, menurut Dell Hymes, 

etnografi komunikasi merupakan area penyelidikan yang penting, dengan 

penekanan pada aspek komunikasi dalam kompleksitas pola komunikasi antara 

pihak-pihak yang terlibat dalam proses komunikasi tersebut (Priyowidodo, 2020). 

c. Aktifitas Etnografi Komunikasi 

Menurut Kuswarno dalam (Rifa‟i, 2016)  aktivitas komunikasi menurut 

Hymes dalam yaitu, merupakan aktivitas yang khas atau kompleks, yang di 

dalamnya terdapat peristiwa-peristiwa yang khas komunikasi yang melibatkan 

tindakan-tindakan komunikasi tertentu dan dalam konteks yang tertentu pula. 

Hymes menjelaskan bahwa mengkaji perilaku komunikasi dalam sebuah tutur 

tradisi, pelaku harus bekerja sama dengan komponen-komponen interaksi. 

Komponen tersebut berjenjang, berurutan dan saling berkaitan dari yang terbesar 

menuju komponen terkecil, yaitu; 

1. Speech Situation atau Situasi Tutur 

Situasi tutur juga diartikan sebagai konteks terjadinya komunikasi. 

Konteks situasi tutur misalnya adalah upacara, perburuan, makan-makan, 

lelang, kelas di sekolah, dan sebagainya. Situasi tutur tidak selalu 

komunikatif: situasi tersebut mungkin terdiri dari peristiwa yang 

komunikatif dan perstiwa yang kain. 

2. Speech Event atau Peristiwa Tutur 

Menurut Sumarsono dalam Peristiwa tutur senantiasa bersifat 

komunikatif dan diatur oleh kaidah untuk penggunaan tutur. Peristiwa 



12 

 

 
 

tutur terjadi dalam situasi tutur dan terdiri dari satu tindak tutur atau 

lebihMisalnya sebuah contoh yang dapat menjelaskan kehadiran situasi 

tutur, peristiwa tutur da tindak tutur adalah sebuah pesta, sepertti pesta 

perkawinan, atau pesta ulang tahun. Dalam pesta (sebagai situasi tutur) 

terjadi percakapan selama pesta berlangsung dengan siapa saja, topik apa 

saja, barangkali juga terdapat lelucon di dalamnya (peristiwa tutur). 

3. Speech Act atau Tindak Tutur 

Adapun tindak tutur adalah kalimat atau pernyataan yang dinyatakan 

untuk mewadahi maksud dan tujuan tuturan. Hymes menyatakan bahwa 

tindak tutur merupakan perangkat terkecil dalam jenjang, yang merupakan 

derajat paling sederhana dan sekaligus paling sulit. Paling sederhana 

karena merupakan „jenjang‟ minimal dalam perangkat analisis. Paling sulit 

karena maknanya dalam etnografi komunikasi berbeda dari maknanya 

dalam pragmatik dan dalam filsafat, dan karena tindak tutur itu tidaklah 

cukup “minimal”. Oleh karena itu, kajian terhadap tindak tutur banyak 

ditelaah dibandingkan dengan dua konsep lain yang membangun etnografi 

komunikasi. Komponen tindak tutur merupakan bagian dari komponen 

peristiwa tutur, komponen peristiwa tutur merupakan bagian dari situasi 

tutur (Iswatiningsih, 2014). 

Peristiwa tutur (speech event) merupakan unit dasar untuk tujuan 

deskriptif. Sebuah peristiwa tertentu didefinisikan sebagai seluruh perangkat 

komponen yang utuh. Kerangka komponen yang dimaksud, Dell Hymes 

menyebutnya sebagai nemonic. Models yang diakronimkan dalam kata speak ing, 

yang terdiri dari: setting/scene, participants, ends, act sequence, keys, 

instrumentalities, norms of interaction, genre. Berikut penjelasan ringkas 

mengenai komponen-komponen tersebut. 

a) Setting, merupakan lokasi (tempat), waktu, musim dan aspek fisik situasi 

tersebut. Scene adalah abstrak dari situasi psikologis, definisi kebudayaan 

mengenai situasi tersebut. 

b) Participants, partisipan adalah pembicara, pendengar, atau yang lainnya, 

termasuk kategori sosial yang berhubungan dengannya; 

c) Ends, merupakan tujuan mengenai peristiwa secara umum dalam bentuk 

tujuan interaksi partisipan secara individual. Secara konvensional dikenal 

juga sebagai fungsi, dan diharapkan sebagai hasil akhir dari peristiwa yang 

terjadi. 

d) Act Sequence, disebut juga urutan tindak komunikatif atau tindak tutur, 

termasuk di dalamnya adalah message content (isi pesan). atau referensi 

denotatif level permukaaan; apa yang dikomunikasikan. 

e) Keys, mengacu pada cara atau spirit pelaksanaan tindak tutur, dan hal 

tersebut merupakan fokus referensi. 



13 

 

 
 

f) Instrumentalities, merupakan bentuk pesan (message form). Termasuk di 

dalammya, saluran vokal dan nonvokal, serta hakikat kode yang 

digunakan: 

g) Norms of Interaction, merupakan norma-norma interaksi, termasuk di 

dalamnya pengetahuan umum, pengandaian kebudayaan yang relevan, 

atau pemahaman yang sama, yang memungkinkan adanya inferensi 

tertentu yang harus dibuat, apa yang harus dipahami secara harfiah, apa 

yang perlu diabaikan dan lain-lain; 

h) Genre, secara jelas didefiniskan sebagai tipe peristiwa. Genre mengacu 

pada kategori-kategori seperti puisi, mitologi, peribahasa, ceramah, dan 

pesan-pesan komersial (Zakiah, 2008). 

Unit analisis etnografi komunikasi yang terakhir, yang termasuk ke dalam 

lingkar hierarki Dell Hymes adalah tindak tutur (speech act). Tindak tutur 

merupakan bagian dari peristiwa tutur. Tindak tutur pada umumnya bersifat 

koterminus dengan fungsi interaksi tunggal, seperti pernyataan referensial, 

permohonan, atau perintah, dan bisa bersifat verbal atau nonverbal. Dalam 

konteks tuturan bahkan diam pun merupakan tindak tutur  konvensional. 

 

2.2.3 Kebudayaan 

a. Definisi Kebudayaan 

Kata budaya atau kebudayaan berasal dari bahasa Sansekerta, yaitu 

"buddayah," yang merupakan bentuk jamak dari "buddhi" (budi atau akal), yang 

berarti segala sesuatu yang berkaitan dengan budi dan akal manusia. Dalam 

bahasa Inggris, kebudayaan disebut sebagai "culture," yang berasal dari kata Latin 

"colere," yang berarti mengolah atau mengerjakan, dan bisa juga diartikan sebagai 

mengolah tanah atau bertani. Kata "culture" ini sering diterjemahkan menjadi 

"Kultur"dalambahasaIndonesia (Syakhrani & Kamil, 2022). 

Secara  etimologi  kata  Kebudayaan  dari  akar  budaya  yang  berasal  

dari  bahasa sangsekerta. Dari akar kata Buddhi-tunggal-, jamaknya adalah 

buddhayah yang diartikan budi, atau akal, atau akal budi atau pikiran. Setelah 

mendapat awalan ke-dan akhiran –an menjadi  kebudayaan Yang  berarti  hal  

ihwal  tentang  alam  pikiran  manusia. 

Menurut  Robert H. Lowie dalam (Mahdayeni dkk., 2019)., kebudayaan  

adalah  “segala sesuatu  yang  diperoleh  oleh  individu  dari  masyarakat,  

mencakup  kepercayaan,  adat-istiadat,  norma-norma  artistic,  kebiasaan  makan,  

keahlian  yang  diperoleh  bukan  karena kreativitasnya  sendiri  melainkan  

merupakan  warisan  masa  lampau  yang  dapat  melalui pendidikan formal atau 

imformal. 

 

 



14 

 

 
 

b. Tradisi Kebudayaan 

Hal yang paling penting dalam tradisi adalah adanya informasi yang 

diteruskan dari satu generasi ke generasi berikutnya, baik secara lisan maupun 

tertulis, dengan tujuan untuk melestarikannya agar tidak hilang. Kata "tradisi" 

berasal dari kata Latin tradere, yang berarti mengalihkan, menyampaikan, dan 

menyerahkan untuk diteruskan. Seiring berjalannya waktu, tradisi berkembang 

menjadi adat istiadat yang diwariskan secara turun-temurun oleh nenek moyang 

dan masih dipraktikkan oleh masyarakat sebagai kebiasaan. Biasanya, jika suatu 

tradisi tidak dijalankan, mereka yang mendukung kebudayaan tersebut merasa ada 

yang kurang dan menganggap itu sebagai pelanggaran (Dasih & Nirmalayani, 

2021). 

2.2.4 Ringkasan Pernikahan Minangkabau 

Dari beberapa rangkaian kegiatan tradisi pernikahan yang telah 

disebutkan, sebenarnya tidak semua dilakukan atau dilaksanakan oleh masyarakat 

Minangkabau. ada beberapa daerah yang tidak menjalankannya dan tergantung 

tradisi daerah masing-masing. Namun di daerah atau Nagari Sarilamak, telah 

ditentukan bahwa kegiatan tradisi diatas harus dilakukan semuanya secara 

lengkap dan detail, karena jika tidak dilakukan maka akan terasa kurang atau tidak 

lengkap dan merupakan keinginan masyarakat untuk melaksanakan proses 

perkawinan adat yang lengkap, dimana adat yang menggambarkan ciri khas dari 

Minangkabau itu sendiri. 

1. Marosok / Jalo Rambun (ayam hitam tobang malam)  

Proses 'morosok /jalo rambun' biasanya dilakukan Ibu / Bapo dari pihak laki-

laki kepada pihak perempuan pada hari dan waktu yang dijanjikan. Diistilahkan 

dengan "ayam hitam tobang malam" karena masih bersifat belum ada kepastian 

dite-rima atau tidak. Namun biasanya, proses ini terjadi karena sudah ada 

semacam tanda dari kedua orang anak, kok ditengga lah mungkin jo patuk. Nan 

podusi ibarat sirieh, lah patuk bo junjungan, nan laki-laki ibarat kumbang janti lah 

patuk untuck hinggok dalam taman bungo. Maka dinamakan "rosok ayie - rosok 

minyak, rosok ayie ko pomatanz- rosok minak ko kuali", karena dalam hal proses 

ini merupakan meniajaki kemungkinan kedua anak bisa dijodohkan dalam sutu 

pemikahan. Dalam acara ini pihak keluarga laki-laki yang datang ke rumnah pihak 

perempuan biasanya didampingi oleh "pogawai adas" kaum atau sukunya. 

Biasanya pihak laki-laki datang ke rumah pihak per-empuan ini dengan membawa 

berbagai macam makanan kecil. 

Seperti lopek, kueh, pisang, dil. Dan di rumah pihak perempuan dilakukan 

jamuan keluarga berupa makan bersama seperti lazimmya menanti tamu. Setelah 

itu, dilakukanlah penyampaian niat dan maksud keda-tangan dari pihak laki-laki. 

Apabila niat dan maksud mereka diterima oleh pihak perempuan, dibuatlah janji 

(monakuak hari) untuk me-ningkat ke proses selanjutnya, yaitu Moningkek 



15 

 

 
 

Jonjang / Monopiek Bondue. Sesudah proses ini, ibu /bapo kedua pihak akan 

menyampaikan hasil pertemuan itu pada niniek mamak masing-masing dan mulai 

persiapan untuk langkah selanjutnya. 

 

2. Gabungan dari Tahapan Moningkek Jonjang-monopiek bondue dan 

mominang. (Ayam Putieh Tobang Siang). 

Awalnya, proses Moningkek Jonjang ini dilakukan sebelum Monopiek 

Bondue. Sesuai dengan perkembangan masa, tahapan Monopiek Bondue, Jalo 

Rambun, Mominang dan Timbang Tando lalu digabung untuk penyederhanaan 

proses yang hampir sama, lazim dalam hal ini disebut dengan "jaik sokali kilin". 

Dalam tahapan ini, pihak keluarga laki-laki bersama niniak mamak kaum 

pesukuannya datang ke rumah pihak perempuan,lengkap dengan kelengkapan adat 

yang dibawa oleh para bundo kanduang dan pogawai adat. 

Kelengkapan adat yang dibawa pihak laki-laki itu adalah : 

a) Carano barisi Sirieh Jo Pinang Longkok. 

b) Makanan yang dibuat oleh pihak keluarga laki-laki berupa; Lopek, Kueh 

godang, Raga-raga, Pisang Buai, Nasi dalam katiding. 

c) Molenggang Bobuah Tangan-Molangkah Bobuah Botih. Artinya adalah 

"pambaoan" berupa uang untuk isi sosuduk yang akan diserahkan kepada 

pihak perempuan. 

d) Barang Tando. 

Barang ini diserahkan ketika semua adat moningkek jonjang, monopiek 

bondue, jalo rambun dan pinang meminang sudah selesai dilakukan oleh niniek 

mamak kedua belah pihak. Pada masa zaman dulu, timbang tando ini dilakukan 

dengan penyerahan tando berupa salah satu pusako dari masing-masing pihak, 

yaitu. 

a. Dari pihak laki-laki berupa Kain Sonsang Barat (selendang. sutera) 

b. Dari pihak perempuan berupa Korieh Pandak 

Dalam tahapan Moningkek Jonjang, Monopiek Bondue, Jalo Rambun, 

Mominang dan Timbang Tando ini, diawali dengan kedatangan Niniak Mamak 

pihak laki-laki ke rumah pihak perempuan bersama dengan ibu / bapo, perwakilan 

dari induak bako serta niniak mamak dari induak bako pihak laki-laki dan 

pagawai adat serta karib kerabat lainnya. Mereka disambut oleh niniak mamak 

pihak perempuan juga lengkap dengan induak bako serta niniak mamak dari 

keluarga bako pihak perempuan serta kaum kerabat yang lainnya. Niniek mamak 

pihak perempuan menyambut dengan petatah-petitih adat berupa pasombahan 

sirieh pinang serta dilanjutkan dengan jamuan makan. 

3. Timbang Tando 

Timbang tando ini adalah merupakan sebuah tahapan yang dilalui untuk 

memperkuat bai'at / janji yang telah dibuat oleh keluarga keduabelah pihak dalam 



16 

 

 
 

tahapan sebelumnya. Tujuan dari timbang tando ini adalah sebagai perekat atau 

atau mempertegas dari janji Yang sudah dibuat itu. Maka dari itu, biasanya barang 

yang dijadikan sebagai tando itu adalah barang yang berharga milik keluarga 

masing-masing atau barang pusoko kaum masing-masing. Pada masa dahulu, 

biasanya barang tando itu adalah berupa : 

- Dari pihak laki-laki berupa Kain Sonsang Barat (atau kain pusoko 

keluarga) 

-   Dari pihak perempuan berupa Korieh Pandak 

Mengapa harus barang yang berharga, Ini adalah bertujuan untuk 

"menjaga-jaga" apabila disuatu saat sebelum hari syara' dila-zimkan terjadi 

sesuatu yang tak dinginkan, seperti adanya satu pihak yang mengingkari janji 

yang telah dibuat itu. Oleh karena itu,, barang yang dijadikan tando tadi tidak 

boleh dikembalikan ke yang punya sebelum "dondo / denda" adat terhadap 

pengingkaran itu dibayar ke pihak yang merasa dipermalukan. Biasanya timbang 

tando ini dilakukan, bila yang akan menikah itu adalah dua pihak yang tidak 

berada dalam nagari Sarilamak atau orang yang berasal dari daerah, atau berasal 

dari Luhak yang lain yang menyebabkan kesulitan untuk menyelesaikan perkara 

bila ini terjadi. Namun bila yang akan menikah itu adalah dua pihak yang masih 

se-nagari, se-kelarasan atau masih bisa dijangkau dengan mudah, timbang tando 

ini bisa saja tidak diadakan, dengan mengedepankan rasa saling kepercayaan 

antara kedua belah pihak. 

Dalam acara timbang tando ini, kedua belah pihak saling menyerahkan tando 

masing-masing dihadapan niniak mamak dan seluruh keluarga yang hadir pada 

acara itu. 

4. Nikah / Kawin (Syarak Dilazimkan). 

Setelah tahapan-tahapan diatas selesai dilaksanakan, dan hari untuk menikah 

juga sudah ditentukan, maka proses selanjutnya adalah melazimkan syara' atau 

menikah.Tempat untuk melaksanakan akad nikah juga ditetapkan dalam 

pertemuan itu. Adakalanya menikah dilaksanakan di rumah, di masjid atau di 

kantor KUA. 

5. Manjapuik Sumondo / Marapulai 

Kagadangan "Urang Sumondo, iyo dek Bajopuk" itulah salah satu yang 

sering kita dengar dalam setiap dialog atau cerita yang terjadi ditengah masyarakat 

adat kita. Hal itu masih berlaku dan akan tetap berlaku sampai sekarang dan 

bahkan sampai nanti. Pihak perempuan (anak daro) datang ke rumah pihak laki-

laki (marapulai) lengkap beserta niniak mamaknya, beserta induak bako serta 

beberapa orang keluarga pihak anak daro pada waktu yang telah ditentukan 

sebelumnya. 

Kedatangan secara adat ini lazim disebut dengan "adat nan datang pusoko 

monanti", sehingga kedatangan mereka di nanti oleh pihak keluarga marapulai 



17 

 

 
 

lengkap dengan niniak mamak dan keluarga lainnya dengan jamuan yang telah 

disediakan. 

Proses adat "manjapuik sumondo / marapulai ini dimulai dari rumah pihak 

keluarga perempuan yang datang dengan segala kelengkapan adat yaitu : 

Membawa "Mangkuak Nan Ompek",Mangkuak Nan Ompek ini berasal dari pihak 

keluarga Induak Bako anak daro yang diantarkan induak bako-nya ketika proses 

turun dari "rumah bako". Adapun isi "mangkuak nan ompek" itu adalah semua 

bahan makanan yang berasal dari "boreh dan boreh sipuluk" (beras dan beras 

pulut) yang mengandung hakikat su-paya orang yang di-jopuk itu akan lengket 

seperti layaknya "boreh sipuluk nan bogotah". Isi mangkuak nan ompek itu yaitu: 

1. Kalamai 

2. Ajik 

3. Sagun dan 

4. Botieh Dilengkapi juga dengan : 

5. Carano Adat yang berisi sirieh pinang longkok beserta uang adat 

jemputan sumondo senilai yang telah ditetapkan. 

6. Ayam panggang sebagai "tuah" dari "kogodangan" dari urang sumondo. 

7. Talam Ponueh yang berisi makanan dan buah-buahan seperti: Kue Bolu, 

Lopek, Boreh I gantang, pisang buai, dan kue-kue kecil lainnya. 

Masing-masing "boban adat" ini sudah ditentukan siapa yang akan 

membawanya, yaitu : 

1. Carano, dibawa sumondan (oleh isteri Niniak mamak kaum anak 

daro). Kalau tidak ada, maka bisa digantikan sumondan (istri niniak 

mamak) yang terdekat dengan kaum itu. 

2. Mangkuek Kalamai, Ajik, Sagun dan Botieh, dibawa sumon-dan 

(istri niniak mamak) yang lain di pesukuan anak daro itu. 

3. Ayam Panggang dibawa oleh pihak ibu dari anak daro 

4. Talam Ponuah, dibawa oleh salah satu sumondan (istri mamak) yang 

bukan pongulu. 

5. Kemudian bawaan yang lainnya dibawa oleh bagian keluarga yang 

lain. 

6. Setelah sampai di rumah marapulai, bawaan itu diserahkan kepada 

pihak keluarga marapulai, dan kemudian dilakukanlah proses 

penyambutan tamu oleh pihak keluarga marapulai. Setelah rombongan 

naik ke atas rumah, niniak mamak pihak marapulai akan 

mengetengahkan sirieh pinang sebagai bagian penyambutan tamu yang 

sebelumnya dimulai dengan "pidato adat sombah mo-nyombah". Itulah 

yang dinamakan dengan adat "baso - basi". Setelah itu barulah 

diadakan jamuan makan bersama, dan juga dilanjutkan dengan "pidato 

adat makan minum". Kemudian usai jamuan makan ini, niniak mamak 



18 

 

 
 

pihak anak daro akan minta zin kepada niniak mamak pihak marapulai 

untuk menyampaikan niat dan maksud kedatangan mereka. Niniak ma-

mak pihak marapulai akan "molegakan kato" pada seluruh niniak 

mamak di bagian mereka termasuk niniak mamak dari pihak induak 

bako marapulai untuk menanyakan apakah sudah bisa diberi izin atau 

belum.  

 

Lalu, setelah kato bolega tersebut sampai di satu kesimpulan, 

barulah salah satu niniak mamak pihak marapulai menyampaikan 

kepada niniak mamak pihak anak daro bahwa sudah bisa dimulai dan 

sudah diizinkan oleh semua yang hadir. Kemudian, salah seorang 

niniak mamak pihak perempuan akan menyuruh "pogawai adat" untuk 

mengenengahkan Carano Adat kepada Niniak Mamak Kaum pihak 

marapulai. Dilanjutkan dengan petatah petitih dan pidato adat 

monjopuk urang sumondo yang pada intinya adalah meminta pada 

niniak mamak pihak marapulai untuk membuka Carano Adat serta 

melihat isinya serta menilai apakah uang jemputan (omeh nan bo 

bungka atau piti nan bobilang) di dalam carano itu sebagai ponuruk 

alue - ponompueh jalan - adat lamo pusoko usang, sudah sesuai 

dengan kesepakatan atau belum.  

Kalau hal itu sudah sampai di bungka nan gonok, maka pihak 

keluarga pihak perempuan meminta niniak mamak pihak marapulai 

untuk mongunyah sirieh - monggotok pinang sebagai tanda bahwa 

segala sesuatu itu sudah sesuai dengan yang disepakati. Pihak 

marapulai, akan molegakan kato kembali kepada seluruh niniak 

mamak pihak marapulai, dan apabila sudah sesuai dengan ukurannya, 

maka isi carano tersebut disalin dan dengan demikian marapulai sudah 

bisa "jopuk tobao" oleh pihak anak daro. Namun bila belum sesuai 

dengan ukurannya, maka pihak anak daro akan mengembalikan carano 

adat itu kepada pihak anak daro untuk dilengkapi sesuai dengan 

ukuran-nya. Barulah setelah itu, carano. 

 

6. Baralek (pesta pernikahan) 

Jonji nan di labueh - Ari nan di takuak untuk mengadakan acara borolek 

ditentukan sesuai dengan kesepakatan keduabelah pihak, apakah borolek di pihak 

perempuan atau laki-laki yang terlebih dahulu dilaksanakan. Karena hal ini 

berkaitan dengan adat "jopuk anta" marapulai yang akan dibahas dibagian lain 

nantinya.Baralek atau dalam bahasa Indonesia berhelat yaitu melangsungkan pesta 

untuk memberitahukan pernikahan. Baralek dapat dilaksanakan pada hari yang 

sama atau berbeda dengan akad nikah. Sehari sebelum perhelatan, pihak keluarga 



19 

 

 
 

berkumpul untuk memasak makanan dan para lelaki ikut berperan dengan 

manggulai atau memasak gulai pada malamnya. Baralek dilangsungkan dirumah 

pihak perempuan saja, tetapi boleh digelar kembali di rumah pihak laki-laki dan 

semua tergantung kesepakatan keluarga. Jenis kegiatan baralek dalam adat 

Minangkabau antara lain;  

a. Alek nan tuo, ialah menggelar pesta besar-besaran yang mengundang 

banyak orang, biasanya dilakukan dengan menyembelih sapi atau kerbau 

untuk dihidangkan makanan.  

b. Alek manangah, ialah menggelar pesta sederhana atau tidak terlalu besar 

dan mengundang tidak terlalu banyak orang, biasanya dilakukan dengan 

menyembelih kambing untuk dihidangkan makanan. 

c. Alek nan bungsu, ialah menggelar pesta seadanya atau kecilkecilan dan 

mengundang sedikit orang seperti tetangga sekitar untuk makan bersama. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

 
 

2.3 Kerangka Pikir 

Berikut kerangka pikir yang penulis gunakan yang dapat dilihat melalui 

Bagan 2.1. berikut: 

 

  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

Sumber: Data Olahan Peneliti,

 

Etnografi Komunikasi Dalam Prosesi Budaya 

Manjapuik Marapulai Di Nagari Sarilamak 

Kabupaten Lima Puluh Kota 

 

 

Tradisi  

Manjapuik Marapulai 

 

 

Aktivitas Etnografi 

Komunikasi 

(Dell Hymes) 

 

 

 

Peristiwa  

Tutur 

 

1. Tipe 

2. Topik  

3. Tujuan  

4. Partisipan  

5. Pesan 

6. Norma dan 

Kaidah 

  

 

 

 

 

 

Tindak  

Tutur 

 

  

 

 

 

 

 

 

Situasi 

Tutur 

 

1. Waktu  

2. Tempat 

 

 

 

 

 

  



 
 

21 

 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

 

3.1       Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan paradigma konstruktivisme, yaitu paradigma 

pengetahuan yang berpendapat bahwa pengetahuan dan kebenaran objektif 

merupakan hasil dari perspektif, karena keduanya diciptakan, bukan ditemukan, 

oleh pikiran. Secara garis besar, paradigma ini melibatkan informasi yang 

diterima oleh peneliti, yang kemudian diproses dan diciptakan untuk 

menghasilkan pengetahuan baru. Metode penelitian yang diterapkan adalah 

metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. Penelitian deskriptif kualitatif 

bertujuan untuk menginterpretasikan objek yang berupa peristiwa, gejala, dan 

fenomena yang terjadi pada waktu yang relevan, dengan fokus pada makna dari 

kejadian tersebut, yang kemudian dijelaskan melalui gambar dan kata-kata. 

(Anggito, Albi; Setiawan, Johan;, 2018) 

Etnografi komunikasi dalam sebuah penelitian, harus mempertimbangkan 

beberapa langkah berikut;  

a. Identifikasi pertanyaan, digunakan untuk mengembangkan bahasan 

penelitian mengenai pernyataan masalah yang menimbulkan pertanyaan 

seperti budaya, hubungan, interaksi, proses atau prilaku. 

b. Lokasi penelitian, dengan mempertimbangkan peluang untuk dapat 

mengamati, berpartisipasi, mencatat, dan memahami tindakan, berpikir 

dan berkomunikasi pada lokasi masyarakat. 

c. Merumuskan metode presentasi, yaitu mempertimbangkan cara efektif 

dalam mendapatkan informasi.  

d. Mendapat izin akses, karena penelitian etnografi dilakukan dengan 

pengamatan dan partisipasi peneliti, maka diperlukan izin. 

e. Observasi dan partisipasi, agar dapat memahami proses atau tindakan 

dalam proses penelitian dan selalu lakukan pencatatan data. 

f. Wawancara, agar pemahaman lebih jelas mengenai sesuatu yang dilakukan 

atau diamati.  

g. Data arsip, dengan meninjau informasi dari berbagai sumber. 

h. Memberi kode dan melakukan analisis data, agar dapat mengurutkan, 

mengidentifikasi serta membandingkan kejadian asli dengan teori 

(Priyowidodo, Gatut;, 2020). 

 

 

 

 

 



22 

 

 
 

3.2    Lokasi Penelitian 

  Penulis melakukan penelitian ini di Nagari Sarilamak, Kecamatan Harau, 

Kabupaten Lima Puluh Kota, Sumatera Barat. Adanya prinsip “adat salingka 

nagari” yang memiliki makna bahwa adat ini hanya berlaku di daerah tersebut 

saja dan tidak bisa disalahkan oleh orang lain, jadi tidak ada orang dari daerah lain 

yang bisa menyalahkan tradisi yang berkembang di nagari Sarilamak ini. 

 

3.3  Sumber Data Penelitian 

 Penelitian yang dilakukan menggunakan sumber data berikut;  

1. Sumber data primer, yaitu sebagai data utama yang terkait 

fenomena penelitian, didapat dari informan berdasarkan hasil 

wawancara dan diolah kembali. Pada penelitian ini narasumber yang 

dirujuk yaitu beberapa tetuah dan tokoh adat di Nagari Sarilamak.  

2. Sumber data sekunder, yaitu data pendukung. Pada penelitian ini 

yang dimaksud adalah seperti catatan atau dokumentasi terkait 

fenomena yang dimiliki KAN (Kerapatan Adat Nagari), tetuah dan 

tokoh adat. 

 

3.4       Informan Penelitian 

            Dalam penelitian ini, kriteria informan yang penulis butuhkan ialah 

beberapa tetuah dan tokoh adat yang dianggap memahami secara detail dan 

terperinci mengenai pelaksanaan prosesi manjapuik marapulai. Dalam penelitian 

ini, kriteria informan yang penulis butuhkan ialah beberapa tetuah dan tokoh adat 

yang dianggap memahami secara detail dan terperinci mengenai pelaksanaan 

prosesi manjapuik marapulai. Daftar informan dapat dilihat melalui Tabel 3.1.  

berikut; 

No Nama Informan Status 

1. S. Dt. Ajo Bossa Nan Kuning Ketua KAN  

2. Ismail Dt. Rajo Mangkuto Niniak Mamak 

3. Masri Dt. Mangkuto Niniak Mamak 

4. Gusniati Bundo Kanduang 

 

3.5 Teknik Penngumpulan Data 

Teknik pengumpulan data yang digunakan dalam penelitian ini adalah;  

1. Observasi, merupakan teknik  pengumpulan  data  yang  dilakukan 

melalui sesuatupengamatan, dengan disertai pencatatan-pencatatan 

terhadap keadaan atau  prilaku  objek  sasaran. Menurut  Nana  

Sudjana  observasi  adalah  pengamatan  dan pencatatan yang 

sistematis terhadap gejala-gejala yang diteliti(Hasibuan dkk., 2023). 

Teknik observasi yang dilakukan dengan mengamati proses tradisi 



23 

 

 
 

Manjapuik Marapulai yang berkembang secara turun-temurun di 

Nagari Sarilamak. 

2. Wawancara, adalah Wawancara adalah pertemuan dua orang untuk 

bertukar informasi dan ide malalui tanya  jawab,  sehingga  dapat  

dikonstruksikan  makna  dalam  suatu  topik  tertentu(Nuralan dkk., 

2022). Wawancara yang dilakukan oleh penulis kepada beberapa 

informan yang telah ditetapkan. 

 3. Dokumentasi, pencarian data bersifat historis berkenaan dengan 

penelitian yang mendukung seperti catatan dan sebagainya. 

 

3.6 Validitas Data 

Dalam penelitian ini penulis menggunakan metode member checking, 

yaitu proses menerapkan  member  checking untuk   mengetahui   akurasi   hasil   

penelitian, pengecekan data yang diperoleh peneliti kepada pemberi data atau 

narasumber, agar informasi yang diperoleh lebih akurat(Sabilla dkk., 2022). 

Apabila data yang ditemukan dan disepakat oleh para narasumber berarti data 

tersebut valid dan sebaliknya jika data yang ditemukan tidak disepakati oleh 

narasumber maka data tersebut tidak valid. Pelaksanaan member checking dapat 

dilakukan setelah satu periode pengumpulan data selesai, atau setelah mendapat 

sesuatu kesimpulan. Setelah data disepakati bersama, maka para narasumber atau 

informan dimintai tanda tangan kesepakatan, supaya penelitian lebih outentik, 

selain itu juga sebagai bukti bahwa peneliti telah melakukan member checking . 

 

3.7 Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data yang digunakan dalam penelitian ini adalah dengan 

teknik kualitatif yaitu teknik analisis interaktif, lebih lanjut sebagai berikut: 

1. Reduksi data merupakan proses pengolahan data dengan cara 

menganalisis, mengelompokkan, dan menghapus data yang tidak 

relevan, sehingga data menjadi lebih sederhana. Proses ini dilakukan 

secara terus-menerus dan berulang hingga akhirnya dapat ditarik 

kesimpulan. (Murdiyotmoko, Janu;, 2007) 

2. Display data, adalah bagian penyajian data agar dapat diklasifikasikan 

sesuai dengan lingkup yang dibutuhkan dengan memberi kode atau 

tanda. Penelitian kualitatif biasanya akan memperoleh data naratif, 

maka data akan menjadi sederhana. 

3. Kesimpulan dan verifikasi, merupakan teknik penulis dalam 

menganalisa data yang telah didapatkan untuk dapat ditarik 

kesimpulan.  



24 

 

 
 

Setelah melakukan teknik analisis data berupa reduksi, display dan 

kesimpulan, maka tergambarlah dengan jelas bagaimana “Etnografi Komunikasi 

Dalam Prosesi Budaya Manjapuik Marapulai”. 

  



 
 

25 

 

BAB  IV 

GAMBARAN UMUM LOKASI PENELITIAN 

 

 

4.1  Sejarah Nagari Sarilamak  

Dalam sejarah Luak Limo Puluah, Sarilamak mempunyai posisi yang 

strategis karena merupakan salah satu Pasak Kunci Luak Limo puluah ada di 

Sarilamak, yakni Pasak Kunci Loyang Luak Limo puluah. Fakta sejarah tidak 

menyatakan secara tegas tentang darimana dan bagaimana kedatangan Nenek 

Moyang orang Sarilamak. Dari Tambo Minang kabau dinyatakan bahwa cerita 

turun temurun hanya menyatakan bahwa sebelum Nagari Sarilamak ini dibangun 

terlebih dahulu Pemuka Pemuka Masyarakat (kemungkinan datang dari berbagai 

tempat atau terdiri dari beberapa suku) berhimpun disebuah padang yang cukup 

luas dan datar untuk bermusyawarah. Saat ini tempat musyawarah itu dikenal 

dengan Padang pun yang artinya Padang Perhimpunan atau Padang Tempat 

Berhimpun Dari Padang Pun itu dibuatlah pemukiman penduduk yang awal 

mulanya di Jorong Sarilamak sekarang ini. Kemudian anak nagari Sarilamak 

membuka daerah perladangan dan pertanian disekitar pemukiman seperti di 

Taratak, Kandang Lamo, Kobun sampai ke Muaro Padang. Pemukiman ini 

berkembang dengan pesat, dan masyarakat dari nagari lain mulai berdatangan ke 

Sarilamak dan "malakok" kepada Mamak yang sudah ada di Sarilamak pada 

waktu itu. 

 Dengan semakin meningkatnya perkembangan penduduk, maka Ninik 

Mamak dan pemuka masyarakat membuka daerah pemukiman baru di Ketinggian 

sampai di Air Putiah. Ninik Mamak dan masyarakat yang bermukim di 

Ketinggian dan Air Putiah ini mulai membuka perladangan sekitar pemukiman 

dan sampai ke Buluh Kasok, sehingga Buluh Kasok pun berkembang menjadi 

daerah pemukiman baru.  

Awal terbentuknya, Nagari Sarilamak terdiri dari 4 Jorong, yakni Jorong 

Sarilamak, Jorong Ketinggian, Jorong Air Putiah dan Jorong Buluh Kasok. Pada 

tahun 1960, Ninik Mamak Nagai Sarilamak menyerahkan lahan kepada 

Pemerintah seluas lebih kurang 130,9 hektar untuk pemukiman eks karyawan 

Perkebunan Teh Halaban yang dibakar Belanda yang berasal dari keturunan suku 

Jawa yang telah turun temurun sejak jaman penjajahan Belanda. Tahun 1960, 

setelah diserah terimakan oleh Pemerintah, mulailah secara berangsur lahan 

tersebut digarap oleh masyarakat eks karyawan Perkebunan Teh Halaban tersebut. 

Tahun 1962 mulailah terbentuk pemukiman yang awalnya bernama Sidoda, dan 

pada tanggal 17 September 1964 pemukiman ini diresmikan oleh Residen 

Sumatera Barat dengan nama Purwajaya dan menjadi Jorong kelima di Nagari 

Sarilamak. 



26 

 

 
 

Pada tahun 1979, Pemerintah mengundangkan UU Nomor 5 Tahun 1979 

tentang Pemerintahan Desa yang mengatur tentang penyeragaman bentuk 

Pemerintahan terendah di Indonesia. Undang Undang ini secara otomatis 

menghapus Pemerintah Nagari yang telah ada turun temurun di Sumatera Barat 

tak terkecuali di Nagari Sarilamak. Akibat diberlakunya UIJ tersebut, Nagari 

Sarilamak terpecah menjadi 5 Desa yakni Desa Sarilamak, Desa Ketinggian, Desa 

Purwajaya, Desa Air Putiah dan Desa Buluh Kasok (Kemudian Desa Air Putiah 

dan Desa Buluh Kasok digabungkan menjadi Desa Talago) Sedangkan kesatuan 

masyarakat adat Nagari diatur oleh Perda Sumatera Barat Nomor 13 Tahun 1981 

Tentang Nagari Sebagai Kesatuan Adat.  

Dengan lahirnya UU Nomor 32 Tahun 1999, Yang membolehkan sebutan 

Pemerintah Terbawah dengan nama lain sesuai adat setempat, maka Pemerintah 

Provinsi Menetapkan Perda No 09 Tahun 2000 Tentang Ketentuan Pokok 

Pemerintahan Nagari sebagai bentuk pemerintahan terendah di Sumatera Barat, 

Menyikapi hal tersebut Pemerintah Kabupaten Lima Puluh Kota, menerbitkan 

Perda No 01 Tahun 2001 Tentang Pemerintahan Nagari.  

Momentum ini dimanfaatkan oleh Pemerintah Provinsi Sumatera Barat 

untuk mengembalikan bentuk pemerintahan desa ke bentuk pemerintahan Nagari 

melalui Peraturan Daerah Nomor 1 tahun 2000 tentang Pokok- Pokok 

Pemerintahan Nagari, yang kemudian ditindaklanjuti oleh Peraturan Daerah 

Kabupaten Limapuluh Kota Nomor 1 Tahun 2001 tentang Pokok-Pokok 

Pemerintahan Nagari. Berdasarkan ketentuan tersebut diatas, maka dilakukanlah 

Musyawarah yang melibatkan Ninik Mamak, pemuka masyarakat, alim ulama, 

cadiak pandai, bundo kanduang dan pemuda. Setelah melalui perdebatan yang alot 

dan memakan waktu yang cukup panjang, akhirnya disepakati penggabungan 

kembali Desa Sarilamak, Desa Ketinggian, Desa Talago dan Desa Purwajaya 

menjadi Nagari Sarilamak yang kemudian dibagi dalam 5 Jorong yakni Jorong 

Sarilamak, Jorong Purwajaya, Jorong Ketinggian, Jorong Air Putiah dan Jorong 

Buluh Kasok. 

 Anak Nagari Sarilamak dengan sangat antusias menyikapi bentuk baru 

dari pemerintahan Nagari tersebut dan Nagari Sarilamak adalah Nagari Defenitif 

di Kabupaten Lima Puluh Kota, yang memilih Wali Nagari, anggota BPAN dan 

Lembaga Lainya secara demokratis. Dan Nagari Sarilamak diresmikan dan 

dikukuhkan Pada Tanggal 12 Mei 2001, berdasarkan Keputusan Bupati Lima 

Puluh Kota, Nomor 282/ BLK/2001.  

Pada tanggal 14 Oktober 2001, Nagari Sarilamak kembali terbentuk secara 

resmi dengan dilantiknya H. Jasri Bermawi Dt. Kali Nan Putiah sebagai Pj. Wali 

Nagari dan dikukuhkan sebagai Wali Nagari definitif hasil Pemilihan Wali Nagari 

pada 22 Juli 2002 dengan Keputusan Bupati Lima Puluh Kota Nomor 

618/BLK/2002 Tanggal 18 Juli 2002. Kemudian dengan berakhirnya Periode 



27 

 

 
 

Kepemimpinan H. Jasri Bermawi Dt. Kali Nan Putiah Nagari Sarilamak di pimpin 

oleh Budi Febriandi, SP melalui Pemilihan Wali Nagari pada Bulan Juni 2008 

dengan Keputusan Bupati Lima Puluh Kota Nomor 397 Tahun 2008 untuk 

Periode 2008-2014. Kemudian setelah masa kepemimpinan Wali Nagari Budi 

Febriandi, SP berakhir, Nagari Sarilamak dijabat sementara oleh Sekretaris Nagari 

SUKARMAN sebagai Wali Nagari sampai pada bulan Juni 2016. Setelah 

diadakannya Pemilihan Wali Nagari definitif di bulan juni 2016 Nagari Sarilamak 

dipimpin oleh Wali Nagari Olly Wijaya, SE yang dikuku akan melalui Keputusan 

Bupati Nomor 447 Tahun 2016, Tanggal 1 Juli 2016 untuk periode 2016-2022. 

Selanjutnya setelah diadakannya Pemilihan Wali Nagari Serentak di Kabupaten 

Lima Puluh Kota pada tanggal 25 Mei 2022, Nagari Sarilamak kembali dipimpin 

oleh Olly Wijaya, SE Dt. Kali Nan Putiah yang dikukuhkan Oleh Keputusan 

Bupati Nomor: 140/187/Bup-LK/VI/2022 tentang pengesahan dan pengangkatan 

Wali Nagari hasil pemilihan Wali Nagari serentak tahun 2022 di Kabupaten Lima 

Puluh Kota periode 2022-2028 (Data RPJM Nagari Sarilamak, 2024). 

 

4.2  Letak Geografis Nagari Sarilamak 

Nagari Sarilamak terletak di Kecamatan Haran Kabupaten Limapuluh 

Kota, memiliki luas 11.797 ha. Nagari yang cukup luas ini secara administratif 

terbagi ke dalam 5 Jorong yakni Jorong Air Putiah, Jorong Buluh Kasok, Jorong 

Ketinggian, Jorong Purwajaya dan Jorong Sarilamak. Secara geografis Nagari 

Sarilamak terletak pada 0015° LS- 0022° LS dan 100039° 30° BT-100040°20° 

BT. Nagari Sarilamak berbatas sebelah Utara dengan Nagari Tarantang, sebelah 

selatan dengan Nagari Koto Tuo dan Nagari Batu Balang, sebelah timur dengan 

Nagari Pilubang, Nagari Taram dan Kabupaten Kampar Propinsi Riau, sebelah 

Barat dengan Nagari Gurun.  

Nagari Sarilamak memiliki topografi bervariasi mulai dari datar, lereng, 

bergelombang dan berbukit dengan ketinggian bervariasi dari 500-1000 m diatas 

permukaan laut (dpl). Keadaan tanah di Nagari Sarilamak sangat bervariasi. 

Tingkat kesuburan bervariasi dari tingkat kesuburan rendah sampai pada tingkat 

kesuburan sedang dengan pH rata-rata antara 4,1 sampai 5,0 dengan kandungan 

bahan organik yang rendah. Perbukitan di Nagari Sarilamak mempunyai tingkat 

kemiringan yang bervariasi dan sebagian besar diatas 15% dengan kondisi 

berbatuan dan memiliki solum tanah yang dangkal. Dibagian wilayah yang datar 

terdiri dari rawa, persawahan dan lahan kering yang terbentuk dari bahan induk 

endapan aluvial dengan kesuburan relatif rendah. Lokasi Nagari Sarilamak dapat 

dilihat melalui Gambar 4. 1. berikut; 

 

 

 



28 

 

 
 

 

 

Gambar 4.1 Peta Digital Nagari Sarilamak (Sumber: Nagari Sarilamak 

Google Maps.) 

 

 Di Nagari Sarilamak juga terdapat 3 buah sungai yang melalui beberapa 

Jorong, diantaranya adalah Batang Harau yang melintasi Jorong Sarilamak, 

Batang Sinipan yang melintasi Jorong Air Putiah dan Ketinggian dan bermuara di 

Batang Harau, kemudian Batang Buluh Kasok yang melewati Jorong Buluh 

Kasok. Sebagaimana iklim Kabupaten Lima Puluh Kota, Nagari Sarilamak juga 

memiliki iklim sedang dengan suhu rata-rata 240-280°C dan memiliki curah hujan 

rata-rata 2500-3000 mm dengan jumlah hari hujan mencapai 190 hari pertahun 

dan penyebaran hujan relatif merata setiap bulan. 

 

4.3  Demografi Nagari 

 

a. Jumlah penduduk 

Penduduk Nagari Sarilamak tahun 2021 berjumlah 14.906 jiwa dan 4.445 

KK, dengan luas wilayah 117,97 kına berarti kepadatan penduduk berkisar ± 125 

jiwa per km². Jumlah laki-laki sebanyak 7.555 jiwa dan perempuan 7.531 jiwa. 

Jumlah penduduk terbanyak di Jorong Sarilamak dan yang paling sedikit di 

Jorong Buluh Kasok. Untuk selanjutnya dapat dilihat pada tabel dibawah. 

 

 

 

 

 



29 

 

 
 

Tabel 4.1 

Persebaran Jumlah Penduduk dan Kepala Keluarga Menurut Jorong 

di Nagari Sarilamak 

NO JORONG LAKI-

LAKI 

PEREMPUAN JUMLAH  JUMLAH 

KK 

1. Sarillamak 2.511 2.465 4.976 1.486 

2. Ketinggian  1.980 1.914 3.654 1.134 

3. Air Putih 1.233 1.204 2.437 739 

4. Buluh Kasok 525 480 1.005 296 

5. Purwajaya 1.306 1.288 2.594 790 

 Jumlah 7.555 7.351 14.906 4.445 

Sumber : Data Kenagarian Sarilamak Tahun 2024 

 

a. Jumlah Penduduk Menurut Usia 

 

Persebaran penduduk Nagari Sarilamak menurut umur pada tahun 2021 

dapat dilihat pada Tabel 2.2. Dari Tabel 2.2 dibawah terlihat bahwa jumlah 

penduduk usia 0-14 tahun di Nagari Sarilamak tahun 2021 sebanyak 4 110 

jiwa, usia 14-64 tahun sebanyak 4.954 Jiwa, dan lansia 851 jiwa. 

Tabel 4.2 

Jumlah Penduduk Nagari Sarilamak Menurut Usia 

 

NO Umur  JENIS KELAMIN  Jumlah  

  L P  

1. 0-14 tahun 2.189 1.921 4.110 

2. 14-64 tahun 4.991 4.954 9.945 

3. 65 tahun keatas 375 476 851 

 Jumlah  7.555 7.351 14.906 

Sumber: Data Nagari Sarilamak Tahun 2024 

 

 

 

 

 

 



30 

 

 
 

b. Kondisi Sosial Budaya 

 

Tabel 4.3 

Persebaran Penduduk Menurut Agama per Jorong 

 

NO JORONG  ISLAM KRISTEN KHATOLIK JUMLAH 

1. Air Putiah 2.437 - - 2.437 

2. Buluh Kasok 1.004 1 - 1.005 

3. Ketinggian  3.888 6 - 3.894 

4. Purwajaya  2.111 307 176 2.594 

5. Sarilamak  4.940 31 5 4.976 

 JUMLAH 14.380 345 181 14.906 

Sumber: Data Nagari Sarilamak Tahun 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

67 

 

BAB VI 

PENUTUP DAN KESIMPULAN 

 

6.1 Kesimpulan 

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa prosesi manjapuik 

marapulai di Nagari Sarilamak merupakan suatu bentuk aktivitas komunikasi 

budaya yang kompleks dan sarat makna, yang tetap dilestarikan hingga saat ini. 

Tradisi ini bukan sekadar kegiatan menjemput mempelai pria, tetapi juga menjadi 

media untuk mempererat hubungan kekeluargaan serta memperkuat identitas 

sosial masyarakat Minangkabau. Melalui pasambahan yang disampaikan secara 

simbolik dan penuh nilai estetika, tradisi ini memuat pesan-pesan tentang 

penghormatan, musyawarah, ketelitian, serta kepatuhan terhadap norma adat. 

Analisis dengan menggunakan teori etnografi komunikasi Dell Hymes 

menunjukkan bahwa setiap unsur komunikasi dalam prosesi ini  mulai dari situasi 

tutur, peristiwa tutur, hingga tindak tutur dijalankan secara terstruktur dan 

terencana, mencerminkan nilai-nilai luhur yang diwariskan turun-temurun. Namun 

demikian, tradisi ini juga menghadapi tantangan berupa menurunnya pemahaman 

generasi muda terhadap makna pasambahan, sehingga diperlukan upaya 

pelestarian yang lebih serius agar makna dan nilai-nilai budaya yang terkandung 

di dalamnya tetap lestari di masa mendatang. 

Analisis berdasarkan teori etnografi komunikasi Dell Hymes menunjukkan 

bahwa prosesi manjapuik marapulai melibatkan tiga unsur utama, yaitu situasi 

tutur, peristiwa tutur, dan tindak tutur. Situasi tutur menjelaskan aktivitas 

komunikasi berdasarkan konteks waktu dan tempat, di mana prosesi ini biasanya 

dilakukan di rumah pihak laki-laki, setelah akad nikah selesai atau seminggu 

sebelum pesta di rumah pihak perempuan, dan umumnya dilaksanakan sebelum 

waktu sholat zuhur agar tidak mengganggu ibadah. Peristiwa tutur dalam prosesi 

ini melibatkan berbagai komponen seperti tipe (dialog dan diskusi), topik, tujuan, 

partisipan, pesan, serta norma atau kaidah adat yang dipegang kuat oleh 

masyarakat. Sedangkan tindak tutur menekankan pada pesan-pesan yang 

disampaikan dalam pasambahan yang sarat makna, memperlihatkan kehormatan, 

musyawarah, ketelitian, serta kepatuhan terhadap adat. 

Namun demikian, keberadaan tradisi manjapuik marapulai saat ini 

dihadapkan pada tantangan berupa berkurangnya pemahaman generasi muda 

terhadap makna pasambahan dan prosesi adat secara keseluruhan. Hal ini 

menuntut adanya upaya pelestarian yang lebih serius, seperti pembinaan generasi 

muda, pendidikan adat, serta dokumentasi tradisi secara menyeluruh. Dengan 

demikian, diharapkan nilai-nilai luhur yang terkandung dalam tradisi manjapuik 

marapulai dapat terus diwariskan dan tetap hidup di tengah masyarakat, serta 

menjadi identitas budaya yang membanggakan bagi generasi mendatang. 



68 

 

 

6.2 Saran 

Berdasarkan hasil penelitian dan kesimpulan yang telah penulis paparkan, 

maka penulis ingin memberikan beberapa saran. Diharapkan kepada masyarakat 

Nagari Sarilamak, khususnya generasi muda, agar lebih aktif mempelajari, 

memahami, dan melestarikan makna serta tata cara prosesi manjapuik marapulai, 

termasuk pasambahan, sehingga nilai-nilai adat Minangkabau tetap terjaga di 

tengah arus modernisasi. Selain itu, diharapkan masyarakat juga dapat melakukan 

dokumentasi secara sistematis pada saat pelaksanaan prosesi manjapuik 

marapulai, agar tradisi ini dapat diwariskan secara lebih efektif kepada generasi 

selanjutnya dan menjadi sumber pembelajaran budaya yang otentik. 

Selanjutnya, kepada para tokoh adat dan lembaga adat seperti Kerapatan Adat 

Nagari (KAN), diharapkan dapat terus berperan aktif dalam melakukan 

pembinaan dan sosialisasi mengenai pentingnya menjaga serta melestarikan 

tradisi ini, baik melalui kegiatan adat, pelatihan budaya, maupun edukasi di 

lingkungan keluarga dan sekolah. 

Terakhir, diharapkan kepada peneliti selanjutnya yang tertarik mengkaji 

tradisi dan kebudayaan Minangkabau agar dapat menggali lebih dalam lagi, 

karena tradisi ini memiliki potensi ilmu yang sangat kaya dan bermanfaat, baik 

untuk pengembangan ilmu komunikasi budaya maupun untuk memperkaya 

khazanah keilmuan dalam konteks pelestarian warisan budaya lokal. 

 

 

 



 
 

69 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Abdi Husnul. (2022). Ilmu Komunikasi adalah Ilmu yang Mempelajari Tentang 

Penyampaian Informasi. https://www.liputan6.com/hot/read/4853049/ilmu-

komunikasi-adalah-ilmu-yang-mempelajari-tentang-penyampaian-informasi 

Bekti Istiyanto, S., & Novianti, D. W. (2018). Etnografi Komunikasi Komunitas 

yang Kehilangan Identitas Sosial dan Budaya di Kabupaten Cilacap. Jurnal 

Kajian Komunikasi, 6(1), 64–77. 

Dahliarnis. (2019). Makna Simbolik Pasambahan Dalam Upacara Pernikahan 

Manjapuik Marapulai Pada Masyarakat Minangkabau Di Kanagarian 

Kinali Kabupaten Pasaman Barat. 

Damayani Pohan, D., & Fitria, U. S. (2021). Jenis Jenis Komunikasi. Dalam 

Cybernetics: Journal Educational Research and Social Studies (Vol. 2, 

Nomor 3). http://pusdikra-publishing.com/index.php/jrss 

Dasih, A., & Nirmalayani, A. (2021). Komunikasi Budaya Dalam Tradisi 

Tatebahan di Desa Bugbug Kecamatan Karangasem. 

Denafri, B. (2018). Kesopanan Berbahasa Dalam Teks Pasambahan Tinjauan 

Pragmatik. Dalam Jurnal KATA (Vol. 2, Nomor 2). 

DeVito, J. A. (2013). The Interpersonal Communication Book (K. Bowers, Ed.; 

13 ed.). Pearson Education. 

Elimanafe, F. A., Manafe, Y. D., Balalembang, C. J., & Jelahut, F. E. (2023). 

Kajian Etnografi Komunikasi Dell Hymes Terhadap Tradisi Tu‟u Belis. 

Jurnal Mahasiswa Komunikasi. 

Estiyardi, Y. P., & Andriyanto, O. D. (2021). Komunikasi Ritual Tradisi 

Tingkeban Di Desa Kradinan Kecamatan Dolopo Kabupaten Madiun 

(Kajian Etnografi Komunikasi). 

Fadhilah, S., Ariadne, D. E., & Dewi, S. (2017). Pola Komunikasi Tradisi 

Marosok Antara Sesama Penjual Dalam Budaya Dagang Minangkabau. 

Jurnal Kajian Komunikasi, 5(2), 222–234. 

Furkan, N. (2013). Pendidikan Karakter Melalui Budaya Sekolah. 

Handayani, P. (2021). Etnografi Komunikasi Pada Etnis Arab Dan Etnis Sunda Di 

Kelurahan Empang Kota Bogor. Media Bahasa, Sastra, dan Budaya 

Wahana. https://journal.unpak.ac.id/index.php/wahana 

Hariyanto, D., & Dharma, F. A. (2020). Buku Ajar Komunikasi Lintas Budaya. 

UMSIDA PRESS. 



 
 

70 

 

Hasibuan, P., Azmi, R., Arjuna, D. B., & Rahayu, S. U. (2023). Analisis 

Pengukuran Temperatur Udara Dengan Metode Observasi Analysis of Air 

Temperature Measurements Using the Observational Method. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

Indah K, T. (2016). KOMUNIKASI VERBAL DAN NONVERBAL. Jurnal 

Pendidikan dan Konseling, 6(2). 

Indriyana, H., Sari, S., & Imanda, A. (2016). ETNOGRAFI KOMUNIKASI 

DALAM ADAT PERKAWINAN ANTAR SUKU. Dalam Jurnal 

Professional FIS UNIVED (Vol. 3, Nomor 1). 

Irawan, D. (2018). Studi Etnografi Komunikasi pada Organisasi Persatuan Islam. 

Communicatus: Jurnal Ilmu komunikasi, 2(1), 59–78. 

https://doi.org/10.15575/cjik.v2i1.5057 

Iswatiningsih, D. (2014). Etnografi Komunikasi: Sebuah Pendekatan Dalam 

Mengkaji Perilaku Masyarakat Tutur Perempuan Jawa Seminar Nasional 

Prasasti (Pragmatik: Sastra dan Linguistik). 

Jamaris, E. (2002). Pengantar Sastra Rakyat Minangkabau. Yayasan Obor 

Indonesia. books.google.com.my 

Jonni. (2019). Perubahanteks Pasambahandari Ritual Adat Ke Pertunjukantari 

Penyambutantamu. melayu arts and performance, 2. 

Juliastuti, R., & Amir, A. (2013). Struktur Dan Fungsi Pasambahan 

Mampasandiangan Anak Daro Jo Marapulai Di Air Bangis Pasaman Barat. 

Kartini. (2021). Tradisi Manjapuik Marapulai Pada Etnik Minangkabau Di Kota 

Medan (Kajian Dalam Perspektif Komunikasi Islam). 

Lubis, L. A., & Khasiah, Z. (2016). Komunikasi Simbolik Dalam Upacara 

Pernikahan Manjapuik Marapulai Di Nagari Paninjauan Sumatera Barat. 

http://kbbi.web.id/ 

Mahdayeni, Roihan, M., & Syukri, A. (2019). Manusia Dan Kebudayaan 

(Manusia Dan Sejarah Kebudayaan, Manusia Dalam Keanekaragaman 

Budaya Dan Peradaban, Manusia Dan Sumber Penghidupan). 

Malik, R. (2016). Ikatan Kekerabatan Etnis Minangkabau dalam Melestarikan 

Nilai Budaya Minangkabau di Perantauan sebagai Wujud Warga NKRI. 

Dalam Artikel Jurnal Analisa Sosiologi Oktober (Vol. 2016, Nomor 2). 

Mulyani, W. (2011). Implementasi Komunikasi Verbal Dan Non Verbal Dalam 

Proses Menghafal Juz Amma. 

Nuralan, S., Khaerul, M., & Haslinda. (2022). Pengembangan Pendidikan dan 

Pembelajaran Sekolah Dasar. 



 
 

71 

 

Nurhadi, Z. F., Salamah, U., & Vidiyanti, T. (2018). Etnografi Komunikasi 

Tradisi Siraman Pada Prosesi Pernikahan Adat Sunda. Jurnal Penelitian 

Komunikasi, 21(2), 101–118. https://doi.org/10.20422/jpk.v21i2.531 

Pohan, A. (2015). Peran Komunikasi Verbal Dan Non Verbal Dalam Hubungan 

Manusia. 

Priyowidodo, G. (2020). Etnografi Komunikasi Testimoni Empiris Spirit 

Keagamaan  Pada Komunitas Akar Rumput. 1–168. 

Puri B., S. b., & Nurudin. (2021). Etnografi Komunikasi Masyarakat Taneyan 

Lanjhang Sebagai Identitas Budaya Pamekasan. Jurnal Penelitian dan 

Pengembangan Sains dan Humaniora. 

Putriani, M., Abdurahman, & Ismail, M. (2012). Pasambahan Manjapuik 

Marapulai Pada Upacara Perkawinan Di Kenagarian Koto-Tinggi 

Kecamatan Baso Kabupaten Agam. 

http://catatanbelakang.blogspot.com/2012/01/tradisi-lisan-sastra-lisan- 

Putriani, M., Ismail, M., & Abdurahman. (2012). Pasambahan Manjapuik 

Marapulai Pada Upacara Perkawinan Di Kenagarian Koto-Tinggi 

Kecamatan Baso Kabupaten Agam. 

http://catatanbelakang.blogspot.com/2012/01/tradisi-lisan-sastra-lisan- 

Rahmadani, D., & Juita, N. (2013). Struktur Dan Nilai Budaya Minangkabau 

Dalam Naskah Pasambahan Batagak Pangulu. 

Ramadhani, T. H. (2025). Tradisi Manjapuik Marapulai dalam Adat Minang. 

jurnal bengkulu. 

Rifa‟i, M. (2016). Etnografi Komunikasi Ritual Tingkeban Neloni dan Mitoni. 

Dalam Jurnal Professional FIS UNIVED (Vol. 3, Nomor 1). 

Sabilla, M., Meigawati, D., & Rijal, M. (2022). Implementasi Program Puspaga 

(Pusat Pembelajaran Keluarga) Dalam Upaya Pencegahan Kekerasan Pada 

Anak Di Kota Sukabumi. 

Sukmawati, E. (2019). Filosofi Sistem Kekerabatan Matrilineal Sebagai 

Perlindungan Sosial Keluarga Pada Masyarakat Minangkabau. Empati: 

Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial, 8(1), 12–26. 

https://doi.org/10.15408/empati.v8i1.16403 

Suyitno, I. (2015). Tindak Tutur Dalam Perspektif Kajian Wacana. Diksi, 13(2). 

https://doi.org/10.21831/diksi.v13i2.6450 

Syakhrani, W., & Kamil, L. (2022). Budaya Dan Kebudayaan: Tinjauan Dari 

Berbagai Pakar, Wujud-Wujud Kebudayaan, 7 Unsur Kebudayaan Yang 

Bersifat Universal. 5. 



 
 

72 

 

Usman, A. (2023). Studi Etnografi Komunikasi Komunitas Penutur Bahasa 

Inggris Non-Native Speakers di Bandung. Jurnal Komunikasi, 14(1), 73–81. 

https://doi.org/10.31294/jkom.v14i1.14786 

Wijaya, H. (2018). Analisis Data Kualitatif Ilmu Pendidikan Teologi. 

Yenrizal, Rahmat, A., Iskandar, J., & Bajari, A. (2022). Etnoekologi Komunikasi 

Orang Semende Memaknai Alam. 

Yuwanita D, N. (2023). Matrilineal Masyarakat Minangkabau Dalam Novel 

Perempuan Batih Karya A.R. Rizal Titik Indarti. 

Zakiah, K. (2008a). Penelitian Etnografi Komunikasi: Tipe dan Metode. 

Zakiah, K. (2008b). Penelitian Etnografi Komunikasi: Tipe dan Metode. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

73 

 

LAMPIRAN  

Lampiran 1 

Pedoman Wawancara 

 

SITUASI TUTUR 

1. Kapan manjapuik marapulai dilaksanakan? 

2. Apa saja yang harus dipersiapakan oleh kedua belah pihak dalam 

manjapuik marapulai?   

3. Dimana manjapuik marapulai  dilaksanakan? 

4. Bagaimana kriteria waktu yang baik dalam melaksanakan prosesi 

Manjapuik marapulai? 

5. Berapa lama durasi prosesi? 

PERISTIWA TUTUR 

1. Siapa yang menentukan partisipan dalam manjapuik marapulai? 

2. Siapa saja yang menjadi partisipan dalam manjapuik marapulai? 

3. Siapa yang memimpin manjapuik marapulai?   

4. Apakah ada pemandu acara dalam prosesi? 

5. Bagaimana cara mempersilahkan masuk atau menyambut pihak tamu? 

6. Bagaimana cara awal mula tamu berbicara pada prosesi?   

7. Bagaimana tanda dimulainya manjapuik marapulai berlangsung? 

8. Pada tahap apa pesan yang paling sering dan banyak disampaikan? 

9. Apa kegunaan serta makna hal-hal yang telah dipersiapkan oleh ke dua 

pihak?  

10. Berapa lama durasi prosesi ini? 

11. Apa saja topik pembahasan dalam manjapuik marapulai? 

12. Bagaimana tugas dan fungsi partisipan atau pelaku manjapuik marapulai? 

13. Apa saja tahap dari awal hingga akhir pada prosesi manjapuik marapulai? 

Dan apa maksud kegiatan tahap per tahap dari prosesi? 

TINDAK TUTUR 

1. Pada tahap apa pesan yang paling serig disampaikan dalam manjapuik 

marapulai ? 

2. Bagaimana contoh pesan dalam bahasa Minang pada proses pembuka dan 

penutup prosesi manjapuik marapulai? Apa arti dan maknanya? 

 

 

 



 
 

74 

 

Lampiran  2 

Dokumentasi 

 

Wawancara bersama Syaiful Dt. Ajobossa Nan Kuniang Selaku Niniak Mamak 

dan Ketua Kerapatan Adat Nagari Sarilamak (KAN). 

 

 

 

Wawancara bersama Ismail Dt. Rajo Mangkuto selaku Niniak Mamak Nagari 

Sarilamak. 

 

 

 

 



 
 

75 

 

 

Wawancara bersama Masri Dt. Mangkuto selaku Niniak Mamak Nagari Sarilamak 

 

 

Wawancara bersama Bundo Gusniati Selaku Bundo Kanduang Nagari Sarilamak 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

76 

 

 

Dokumentasi andan-pasumandan yang bertugas membawa Mangkuak Nan 

Ampek. 

 

 

Dokumentasi hidangan makanan 

 

 

 

 

 

 

 

 


