
 

FASAKH KARENA SUAMI DALAM KEADAAN I’SAR  

PADA ISTRI BEKERJA PERSPEKTIF  

TEORI MUBĀDALAH 
 

TESIS 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Memperoleh Gelar Magister 

Hukum (M.H.) pada Program Studi Hukum Keluarga Islam 

Konsentrasi Hukum Keluarga Islam 

 

 

 

 

Oleh: 

 

ABDUL RASYID 

NIM :  22190213749 
 

 

PROGRAM STUDI MAGISTER HUKUM KELUARGA ISLAM 

PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

PEKANBARU 

2025 















i 

 

 

KATA PENGANTAR 

مِ بِسْمِ الِله الرَّحْمَنِ الرَّحِيْ   
Puji beserta syukur penulis haturkan kepada Allah Swt., shalawat beriringan 

salam teruntuk Nabi Muhammad Saw., yang telah merubah dan merenovasi tatanan 

kehidupan umat manusia, semoga kita adalah bagian dari umat beliau yang akan 

mendapatkan syafa‟at dihari akhirat kelak. 

Alhamdulillah penulis dapat menyelesaikan Tesis ini yang berjudul “Fasakh 

Karena Suami Dalam Keadaan I’sar Pada Istri Bekerja Perspektif Teori 

Mubādalah” hasil karya ilmiah yang disusun untuk memenuhi salah satu persyaratan 

untuk mencapar gelar Magister Hukum (M.H.) pada Program Studi Hukum Keluarga 

Islam Konsentrasi Hukum Keluarga Islam di Program Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Penulis menyadari bahwa penelitian Tesis ini tidak akan terwujud tanpa 

dukungan moril dan materil dari berbagai pihak manapun, untuk itu penulis haturkan 

rasa terimakasih yang banyak serta tulus dari lubuk hati yang paling dalam kepada: 

1. Ayahanda dan Ibunda tercinta Teppo Amin dan Rosdiana yang selalu 

memberikan dukungan baik berupa moral, do‟a restu dan materil untuk bisa 

membawa penulis hingga kejenjang magister ini yang tidak bisa penulis balas 

berapapun jumlah nominalnya. Lalu kepada saudara-saudaraku Eva Rusmina 



ii 

 

 

Dewi, A.md/Keb, Abdul Rahman, Miftahul Jannah, S.Pd yang juga selalu 

mendukung perjalanan perkuliahan penulis. 

2. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, S.E., M.Si., Ak, CA selaku Rektor 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Bapak Prof. H. Raihani, 

.M.Ed., Ph.D selaku Wakil Rektor I, Bapak Dr. Alex Wenda, ST., M.Eng 

selaku Wakil Rektor II, dan Bapak Dr. Harris Simaremare, MT selaku wakil 

Rektor III Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

3. Ibu Prof. Dr. Hj. Helmiati, M.Ag selaku Direktur Pascasarja dan Ibu Prof. Dr. 

Zaitun, M.A., sekali Wakil Direktur Pascajarana Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau 

4. Bapak Dr. H. Zailani, M.Ag., selaku Ketua Program Studi dan Bapak Dr. 

Arisman, M.Sy., selaku Sekretaris Program Studi Magister Hukum Keluarga 

Islam Program Pascasarjana Universitas Islam Negari Sultan Syarif Kasim 

Riau. 

5. Bapak Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag sekalu Penasehat Akademik Penulis. 

6. Ibu Prof. Dr. Jumni Nelli, M.Ag selaku Pembimbing I dan Bapak Dr. H. 

Akmal Abdul Munir, Lc., M.A. selaku Pembimbing II, yang telah 

memberikan waktu bimbingan untuk Penulis guna memberikan saran dan 

arahan untuk menyelesaikan Tesis ini. 

7. Kepada Bapak/ Ibu Dosen Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau yang telah memberikan ilmu pengetahuan kepada penulis 



iii 

 

 

dalam menyelesaikan studi di Program Studi Magister Hukum Keluarga Islam 

di Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

8. Kepada seluruh pegawai dan civitas akademika Pascasarajana Universitas 

Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau yang telah memberikan pelayanan 

yang baik dan kemudahan administrasi bagi Penulis. 

9. Teman-teman seperjuangan angkatan tahun 2021 kelas B Program Studi 

Hukum Keluarga Islam di Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

10. Dan semua pihak yang tidak disebutkan satu persatu. Semoga semua bantuan 

baik secara lansgsung maupun tidak langsung menjadi amal jariyah dan 

mendapat pahala disisi Allah Swt. 

Dalam penulisan tesis ini, penulis menyadari masih terdapat kekurangan. Oleh 

karena itu, dengan kerendahan hati penulis mengharapkan masukan berupaka 

keritikan san saran yang membangun dari berbagai pihak sebagai perbaikan dimasa 

yang akan datang. Akhir kata, semoga tesis ini dapat bermanfaat bagi pembacanya. 

Aamiin ya Rabbal „Aalamiiin 

Pekanbaru,     Juni 2025 

Penulis, 

 

 

 

ABDUL RASYID 

NIM. 22190213749 

 



iv 

 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-INDONESIA 

 Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan 

Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, 

sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide 

to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan 

dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan dengan huruf dan 

sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi dilambangkan dengan huruf 

dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan huruf 

latin: 

Tabel 0.1: Tabel Transliterasi Konsonan 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 Ba B Be ب

 Ta T ت

 

 

Te 



v 

 

 

 Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) ث

 Jim J Je ج

 Ḥa ḥ ha (dengan titik di bawah) ح

 Kha Kh ka dan ha خ

 Dal d De د

 Żal ż Zet (dengan titik di atas) ذ

 Ra r er ر

 Zai z zet ز

 Sin s es س

 Syin sy es dan ye ش

 Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) ص

 Ḍad ḍ de (dengan titik di bawah) ض

 Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) ط

 Ẓa ẓ zet (dengan titik di bawah) ظ



vi 

 

 

 ain ` koma terbalik (di atas)` ع

 Gain g ge غ

 Fa f ef ف

 Qaf q ki ق

 Kaf k ka ك

 Lam l el ل

 Mim m em م

 Nun n en ن

 Wau w we و

 Ha h ha ھ

 Hamzah „ apostrof ء

 Ya y ye ي

 

 

 

 



vii 

 

 

B. Vokal, panjang dan diftong  

 Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u,” sedangkan bacaan 

panjang masing-masing ditulis dengan cara berikut:  

Vokal (a) panjang = Â misalnya قال menjadi Qâla 

Vokal (i) panjang = Î misalnya قيل menjadi qîla  

Vokal (u) panjang = Û misalnya دون menjadi dûna 

 Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “î”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat di 

akhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut:  

Diftong (aw) = ــو misalnya   menjadi qawlun    قول

Diftong (ay) = ـيـ misalnya  menjadi khayrun  خير

C. Ta’ marbûthah (ة) 

 Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka ditransliterasikan 

dengan menggunakan “h” misalnya للمدرسـة الرسـالة menjadi al-risalat li al-

mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan 

mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t yang 



viii 

 

 

disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya فى ھللا رحمة menjadi fi 

rahmatillâh.  

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalâlah  

 Kata sandang berupa “al” (ال (ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

di awal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalâlah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh 

berikut ini: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan … 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan … 

c. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya‟ lam yakun. 



ix 

 

 

DAFTAR ISI 

COVER 

LEMBAR PENGESAHAN 

PENGESAHAN PENGUJI 

PERSETUJUAN KETUA PRODI 

NOTA DINAS PEMBIMBING I 

NOTA DINAS PEMBIMBING II 

SURAT PERNYATAAN 

KATA PENGANTAR .....................................................................................  i 

PEDOMAN TRANSLITERASI ...................................................................  iv 

DAFTAR ISI ...................................................................................................  ix 

ABSTRAK ......................................................................................................  xii 

BAB I PENDAHULUAN ........................................................................  1  

A. Latar Belakang ........................................................................  1 

B. Penegasan Istilah .....................................................................  12 

C. Identifikasi Masalah ................................................................  16 

D. Batasan Masalah......................................................................  18 

E. Rumusan Masalah ...................................................................  19 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian ...............................................  19 

G. Sistematika Penulisan..............................................................  21 

BAB II LANDASAN TEORI ...................................................................  23 

A. Perkawinan ..............................................................................  23 

1. Pengertian Perkawinan dalam Literatur Fikih...................  23 

2. Dasar Hukum Perkawinan dalam Islam ............................  27 

3. Tujuan dan Prinsip dalam Perkawinan ..............................  30 

B. Perceraian ................................................................................  34 

1. Pengertian Perceraian Perspektif Hukum Islam ................  34 

2. Perceraian di Dalam Perundang-undangan Indonesia.......  38 



x 

 

 

3. Cerai Talak dan Bentuk-bentuknya di dalam Hukum 

Islam ..................................................................................  47 

4. Cerai Khulu‟ di dalam Hukum Islam .................................  51 

5. Rukun dan Syarat Perceraian ............................................  55 

6. Penyebab Terjadinya Perceraian .......................................  58 

7. Akibat Perceraian di dalam Perundang-undangan 

Perkawinan Indoensia .......................................................  60 

C. Cerai Fasakh ............................................................................  64 

1. Cerai Fasakh dalam Pandangan Fikih ...............................  64 

2. Cerai Fasakh dalam Pandangan Undang-Undang 

Perkawinan Indonesia .......................................................  69 

D. I‟sar: Definisi, Dalil, dan Batasan Hukum ..............................  73 

E. Teori Mubadalah .....................................................................  76 

1. Pengertian dan Landasan Teori Mubadalah ......................  76 

2. Qiraat Mubadalah sebagai Metode Interprestasi  

Resipokal (Kesalingan) .....................................................  81 

F. Tinjauan Pustaka .....................................................................  87 

BAB III METODE PENELITIAN ...........................................................  93 

A. Jenis Penelitian ........................................................................  93 

B. Pendekatan Penelitian .............................................................  94 

C. Jenis Data ................................................................................  94 

D. Sumber Data ............................................................................  94 

E. Teknik Pengumpulan Data ......................................................  95 

F. Teknik Analisis Data ...............................................................  97 

BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN ........................................................  100 

A. Pandangan Hukum Islam Konvensional dan Kompilasi 

Hukum Islam terhadap Permohonan Fasakh yang Diajukan 

oleh Istri atas Dasar Suami yang I‟sar ......................................  100 

1. Fasakh karena I‟sar dalam Pandangan Fikih 

Konvensional......................................................................  100 

2. Fasakh dan I‟sar dalam Pandangan Ulama Kontemporer 

dan Kompilasi Hukum Islam .............................................  112 

B. Teori Mubadalah  dan Rekonstruksi Keadilan Fasakh: 

Membaca Ulang Hak Istri dalam Konteks Sebagai Pencari 

Nafkah Utama ..........................................................................  123 



xi 

 

 

BAB V KESIMPULAN DAN SARAN .........................................................  144 

A. Kesimpulan ..............................................................................  144 

B. Saran .........................................................................................  145 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN-LAMPIRAN 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii 

 

 

ABSTRAK 

Abdul Rasyid (2025) : “Fasakh Karena Suami Dalam Keadaan I’sar Pada Istri 

Bekerja Perspektif Teori Mubādalah” 

Penelitian ini mengkaji ulang konstruksi hukum Islam tentang hak fasakh 

dalam konteks suami yang i‟sār (tidak mampu memberi nafkah), khususnya ketika 

istri justru berperan sebagai pencari nafkah utama. Dengan pendekatan studi pustaka 

dan metode analisis kualitatif, penelitian ini berupaya menjawab dua pertanyaan 

utama: bagaimana pandangan fikih konvensional, ulama kontemporer, dan Kompilasi 

Hukum Islam (KHI) terhadap fasakh karena i‟sār, serta bagaimana teori mubādalah 

merekonstruksi makna keadilan dalam relasi suami-istri terkait hak fasakh. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa fikih konvensional, meski mengakui validitas fasakh 

karena i‟sār, cenderung memahami nafkah secara finansial-materialistik, serta 

mempertahankan peran nafkah sebagai tanggung jawab eksklusif suami tanpa 

mempertimbangkan transformasi sosial ekonomi rumah tangga. Di sisi lain, KHI 

memberikan terobosan normatif melalui Pasal 136 yang memperbolehkan istri 

mengajukan fasakh terhadap suami yang mu„sir, dengan kelonggaran pembuktian 

melalui sumpah sebagai qara‟in, mengindikasikan pengakuan terhadap pengalaman 

perempuan sebagai bukti hukum yang sah. Sementara itu, ulama kontemporer mulai 

menawarkan penafsiran baru yang lebih kontekstual, dengan mempertimbangkan 

aspek emosional, struktural, dan relasional dari ketidakmampuan suami. Dalam 

kerangka ini, teori mubādalah yang dikembangkan oleh Faqihuddin Abdul Kodir 

menyodorkan pembacaan ulang terhadap relasi rumah tangga melalui prinsip 

kesalingan, keadilan relasional, dan maqāṣid al-sharī„ah. I‟sār tidak lagi dipahami 

semata sebagai ketiadaan harta, melainkan kegagalan etis dalam memenuhi amanah 

pernikahan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa rekonstruksi hak fasakh melalui 

pendekatan mubādalah membuka horizon baru hukum keluarga Islam yang lebih 

humanis, kontekstual, dan berpihak pada nilai rahmah dan kemitraan. Fasakh, dalam 

paradigma ini, tidak hanya legalistik tetapi juga korektif, restoratif, dan relevan 

dengan dinamika rumah tangga modern. 

Kata Kunci: Fasakh, I‟sār, Fikih Konvensional, Ulama Kontemporer, Kompilasi 

Hukum Islam, Mubādalah, Keadilan Relasional, Hukum Keluarga 

Islam. 

 

 

 



xiii 

 

 

ABSTRACT 

 

Abdul Rasyid (2025): Faskh Because the husband is in a state of I'sar on the 

wife's work Perspective of the Muba'dalah Theory 

 

         This study reevaluates the formulation of Islamic law regarding the right to 

fasakh in the context of a husband who is i‟sār (incapable of providing sustenance), 

particularly when the woman serves as the primary financial provider. This study 

employs a literature review and qualitative analysis to address two primary inquiries: 

the perspectives of traditional fiqh, modern scholars, and the Compilation of Islamic 

Law (KHI) regarding fasakh due to i‟sār, and how the mubādalah theory reinterprets 

the concept of justice in spousal relationships concerning the right to fasakh. The 

study's findings indicate that traditional fiqh, while recognizing the legitimacy of 

fasakh due to i‟sār, predominantly interprets living in a financial-materialistic context 

and upholds the notion that the responsibility for sustenance rests solely with the 

husband, disregarding the socio-economic evolution of the household. Conversely, 

the KHI introduces a significant advancement via Article 136, permitting a wife to 

initiate a fasakh against a husband who is a mu„sir, allowing for the flexibility of 

proof through an oath as a qara‟in, so acknowledging women's experiences as 

legitimate legal evidence. Contemporary researchers are now providing novel, 

contextual interpretations that consider the emotional, structural, and relational 

dimensions of the husband's incapacity. In this context, the mubādalah theory 

articulated by Faqihuddin Abdul Kodir provides a reinterpretation of domestic 

interactions based on the concepts of mutuality, relational justice, and maqāṣid al-

sharī„ah. I‟sār is now perceived not simply as the lack of possessions, but as an 

ethical deficiency in meeting the obligations of marriage. This study indicates that the 

reconstruction of fasakh rights via the mubādalah approach introduces a novel 

dimension to Islamic family law that is more humanistic, contextual, and aligned with 

the principles of mercy and cooperation. Fasakh, within this framework, is not merely 

juridical but also corrective, restorative, and pertinent to the dynamics of 

contemporary households. 

 

Keywords: Fasakh, I’sār, Conventional Fiqh, Contemporary Scholars, 

Compilation of Islamic Law, Mubādalah, Relational Justice, Islamic Family 

Law. 

 

 



xiv 

 

 

 صملخ  

الفسخ لسبب الزوج إعسارا على الزوجة العاملة من حيث  :(0202الراشد، )عبد 
 نظر المبادلة

ىذا البحث يهدف إلى تكرار تبنية القانون الإسلامي فى مجال الفسخ حيث أن 
الزوج معسر )عدم القدرة على النفقة(، ولاسيما أن الزوجة ىى التى تعمل رئيسية على بحث 

 مننهيية التحليل الوففي. حااول ىذا البحث أن جيي  النفقة. ىذا البحث بحث مكتبي
السؤالين الرئيسيين : كيف النظر من حيث الفقو القديم والعلماء المعافرين، وتجميع الشريعة 
الإسلامية على الفسخ لسب  الإعسار، وكيف نظرية المبادلة على تكرار تبنية مفهوم العدالة 

لبحث دلت على أن الفقو التقليدي يفهم معنى عن الفسخ بين الزوج والزوجة. فنتيية ا
الحفاظ على دور إعالة الأسرة باعتباره النفقة مادية رغم أن الفسخ فح لسب  الإعسار، 

ة. ويكون مسؤولية حصرية للأزواج دون النظر في التحول الاجتماعي والاقتصادي للأسر 
المائة وستة وثلاثين الذى  تجميع الشريعة الإسلامية يقدم الاحتراق المعياري من خلال فصل

يشير إلى يبيح على الزوجة أن تقدم الفسخ لأن زوجها معسر بإتيان القسم كقرينة الرخصة، 
. فالعلماء المعافرون يقترحون على  تجديد الاعتراف بتيارب النساء كأدلة قانونية فحيحة

دم قدرة الزوج. فيطور التفسير السياقي بالاعتبار إلى المجال الوجداني، الهيكلي والرباطي وع
العلاقات الأسرية فقيو الدين عبد القادر نظرية المبادلة حيث يقترح على تكرار المبحث عن 

والمقافيد الشرعية. فلا يفهم الإعسار بعدم  من خلال مبدأ حسن الجوار والعدالة العلائقية
إعادة لباحث أن . فاستخلص اوإنما ىو فشل أخلاقي في الوفاء بولاية الزواج تمليك المال،

نون الأسرة الإسلامي بقا  بناء الحق في الفسخ من خلال منهج المبادلة يفتح أفقاً جديداً 
الفسخ، في ىذا النموذج، ليس ، وتفضيلًا لقيمة الرحمة والشراكة ا، وسياقيا،أكثر إنسانيب

 ديثة.صالحية، وذات فلة بديناميكيات الأسرة الحوت ،قانونيًا فحس ، بل تصحيحيًا أيضًا



xv 

 

 

الفسخ، الإعسار، الفقه القديم، العلماء المعاصرون، تجميع الكلمات الرئيسية: 
، قانون الأسرة العدالة العلائقيةالشريعة الإسلامية، المبادلة، 

 الإسلامي
 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Perkawinan merupakan institusi universal yang menyeberangi batas-batas 

spesies, mulai dari manusia, hewan, hingga tumbuhan.
1
 Namun, bagi manusia, 

khususnya umat Islam, perkawinan bukanlah sekadar sarana biologis untuk 

berkembang biak, melainkan juga merupakan peristiwa sakral dan spiritual yang 

membawa serta dimensi sosial dan hukum yang mendalam. Perkawinan dalam 

Islam bertujuan membentuk keluarga sakinah, mawaddah, dan rahmah, 

sebagaimana tertuang dalam Q.S. Al-Rum: 21 yang menekankan kasih sayang 

dan ketenteraman sebagai fondasi utama rumah tangga yang oleh Al-Qur‟an 

membahasakannya dengan sakinah (tenteram dan damai), mawaddah (penuh 

dengan kasih sayang), dan yang rahmah (penuh dengan cinta kasih), sebagaimana 

terlihat di dalam Q.S. Al-Rum ayat 21 berikut ini: 

 َْ ٌَْ٘كُنْ هَّ جَعَلَ تَ َّ َِْ٘ا  ا الَِ ْْٖٓ اجًا لِّتَسْكٌُُ َّ ًْفسُِكُنْ اصَْ يْ اَ ٖٓ اىَْ خَلَكَ لَكُنْ هِّ  َ تِ ٰٗ هِيْ اٰ مٍ َّ ْْ تٍ لِّمَ ٰٗ ْٖ رٰلكَِ لََٰ سَدْوَحً اۗىَِّ فِ َّّ جً  دَّ

ىَ  ّْ شُ  َّٗتَفَكَّ

Artinya:  “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung dan 

merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya diantaramu rasa kasih 

dan sayang. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar 

terdapat tanda-tanda bagi kaum yang berfikir”.
2
 (Q.S. Al Rum: 21) 

 

Oleh karena itu, Dalam konteks hukum Indonesia, Undang-Undang 

Nomor 1 Tahun 1974 dan Kompilasi Hukum Islam menetapkan bahwa 

                                                             
1
 H.M.A. Tihami, dkk., Fikih Munakahat, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2010), hlm. 6 

2
 Departemen Agama, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, (Bandung: Cordoba, 2015), hlm. 81 



2 

 

perkawinan merupakan ikatan lahir batin yang sah, disusun melalui akad ijab 

qabul yang kuat (mitsaqan ghalizan). Ikatan ini tidak hanya berdimensi spiritual, 

tetapi juga melahirkan akibat hukum yang kompleks. Salah satu konsekuensi 

utama dari ikatan perkawinan adalah lahirnya hak dan kewajiban timbal balik 

antara suami dan istri, baik dalam aspek ekonomi seperti nafkah dan tempat 

tinggal, maupun dalam aspek non-ekonomi seperti perlakuan adil dan 

perlindungan emosional.
3
 

Kompilasi Hukum Islam pasal 2 menyebutkan bahwa perkawinan menurut 

hukum Islam adalah akad yang sangat kuat atau mitsaqan galiẓan untuk menaati 

perintah Allah dan melaksanakannya merupakan ibadah.
4
 Oleh itu, baik pihak 

laki-laki atau pihak perempuan yang mengikatkan perjanjian itu memiliki 

kebebasan penuh untuk menyatakan bersedia atau tidak. Perjanjian tersebut 

dinyatakan dalam ijab qabul yang harus diucapkan dalam satu majelis.
5
 Karena 

perkawinan itu dibuat dalam bentuk akad berupa ijab qabul, maka ia bukan hanya 

peristiwa biologis atau semata hubungan kelamin antara laki-laki dan perempuan 

saja, akan tetapi ia juga menjadi peristiwa hukum yang mengemban berbagai 

macam konsekuensi yang diakibatkannya.
 6

  

                                                             
3
 Tim penyusun, Undang-Undang Perkawinan Di Indonesia, (Surabaya: Arkola), hlm.5 

4
 Simanjuntak, Hukum Perdata Indonesia, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2015), hlm. 33- 34 

5
 Beni Ahmad Saebani, Fiqh Munakahat 1, (Bandung: Pustaka Setia, 2009), Cet. VI, hlm. 18 

6
 Amir Syarifuddin, Garis-garis Besar Fikih, (Jakarta: Prenada Media, 2003), hlm. 74 



3 

 

Konsekuensi hukum yang ditimbulkan oleh perkawinan tersebut dapat 

diringkas cakupannya ke dalam dua hal, yakni hak dan kewajban suami-istri. 

Adanya hak
7
 dan kewajiban suami istri dalam rumah tangga, sebagaimana disebut 

di atas, merupakan konsekuensi logis yang ditimbulkan oleh ikatan pernikahan,
8
 

yang seandainya antara suami dan istri dapat menjalankan hak dan kewajiban 

masing-masing, maka akan terwujud ketentraman dan ketenangan dalam 

hubungan rumah tangga mereka.
9
 Secara garis besar, hak dan kewajiban dalam 

perkawinan tersebut meliputi dua hal. Yaitu, yang pertama, hak dan kewajiban 

dalam hal ekonomi, dan yang kedua, hak dan kewajiban dalam bidang non-

ekonomi. Yang pertama berkaitan dengan mahar (maskawin) dan yang kedua 

meliputi aspek-aspek relasi seksual dan relasi kemanusiaan.
10

 

Wahbah al Zuhaili menerangkan apa saja yang tercakup ke dalam dua 

aspek yang disebut di atas dengan menyatakan bahwa yang termasuk ke dalam 

                                                             
7
 Secara bahasa, hak memiliki makna berbeda-beda yang seluruhnya tidak lepas dari makna al 

wujub wa al tsubut, tetap atau kokoh. Wahbah al-Zuhaili menyebutkan bahwa menurut para fukaha, 

beberapa ulama kalangan mutaakhkhirin mendefenisikan hak itu sebagai hukum yang kokoh secara 

syariat, namun defenisi ini tidak mencakup seluruh penggunaan lafaz hak. Beliau juga mengutip 

pendapat Syeikh Ali al-Khafif, bahwa hak adalah mashlahat yang dimiliki secara syariat. Namun 

Wahbah al-Zuhaili menyebutkan bahwa defenisi hak yang bagus ialah, sebagaimana pendapat 

Musthafa Zarqo‟, yaitu kepemilikan yang ditetapkan oleh syara‟, baik dalam bentuk kewenangan 

maupun pembebanan. Ini adalah defenisi yang mencakup berbagai macam hak yang bersifat agama 

seperti hak Allah terhadap hamba, seperti shalat, puasa, hak sosial seperti hak kepemilikan, hak moral 

seperti hak taat bagi orang tua terhadap anak dan suami terhadap istrinya, hak umum seperti hak 

negara terhadap masyarakatnya. Lihat Wahbah al-Zuhaili, Fiqh al-Islami wa al-Adillatuhu, 

(Damasqus: Dar al-Fikr, 1975), Cet. 2, Jil. 4, hlm. 8-9 
8
 Zainuddin Ali, Hukum Perdata Islam, Cet. Ke-4 (Jakarta: Sinar Grafika, 2012), hlm. 51 

9
Wardah Nuroniyah, Dkk, “Kewajiban Nafkah dalam Keluarga Perspektif Husein 

Muhammad”, Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 4, No. 1, 2019, hlm. 108 
10

 Husein Muhammad, Fiqih Perempuan: Refleksi Kiai Atas Tafsir Wacana Agama Dan 

Gender (Yogyakarta: IRCiSod, 2020), hlm. 226 



4 

 

aspek pertama, yakni ekonomi (al maliyah) adalah meliputi mahar, nafkah, dan 

tempat tinggal. Sedangkan yang termasuk ke dalam aspek kedua, yakni aspek 

non-ekonomi (gairul maliyah atau adabiyah), adalah meliputi kepada hal-hal 

yang berkaitan dengan keadilan, kebaikan dalam bergaul, ketaatan istri kepada 

suami dengan cara yang baik, dan memberikan perlindungan kepada istri.
11

  

Jumhur ulama telah sepakat mengangkat suami sebagai tulang punggung 

keluarga yang memiliki kewajiban untuk memenuhi nafkah keluarganya, yang 

otomatis menjadi hak bagi istrinya.
12

 Oleh sebab itu, suami dianggap dan 

dipandang memiliki peran yang lebih besar dibandingkan isteri. Karena 

kewajiban suami yang menjadi hak isterinya tersebut meliputi kewajiban untuk 

memenuhi kebutuhan sandang, pangan dan papan.
13

 Dengan ungkapan yang lain, 

suami diwajibkan untuk memenuhi nafkah yang menjadi kebutuhan dan 

keperluan keluarga yang disesuaikan menurut keadaan dan tempat sekitarnya, 

seperti makanan, pakaian, tempat tinggal, bantuan, dan seluruh kebutuhannya 

menurut tradisi.
14

 

Pengabaian atas kewajiban yang telah ditetapkan oleh Islam tersebut dapat 

dijadikan oleh suami maupun istri sebagai alasan untuk melakukan perceraian 

                                                             
11

 Wahbah al Zuhaili, Op. Cit., hlm. 250 
12

 Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, Vol II (Jakarta: Dar Al Kutub 

Al „Ilmiyah, 2012), hlm. 56 
13

Amiur Nurudin dan Azhari Akmal Taringan, Hukum Perdata Islam di Indonesia; Studi 

Kritis Perkembangan Hukum Islam dari Fikih, UU No. 1/1974 sampai KHI, (Jakarta: Kencana 

Prenada Media Group, 2012), Cet. 4, hlm. 206 
14

 Syaikh Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2001), hlm. 383 



5 

 

terutama pengabaian atas kewajiban pemenuhan nafkah oleh suami.
15

 Dalam 

kaitannya dengan kewajibannya memberi nafkah tersebut, adakalanya suami 

mampu dan adakalanya suami tidak mampu. Dalam literatur fikih, kondisi tidak 

mampu ini dikenal dengan istilah i‟sār, yakni keadaan ketika seorang suami tidak 

memiliki kemampuan ekonomi untuk memenuhi kebutuhan dasar rumah tangga 

yang tergolong ḥājiyāt, seperti makanan, pakaian, dan tempat tinggal.
16

 

Batasan i‟sār ini tidak dinilai dari kemewahan, tetapi dari kecukupan 

minimal yang diakui secara „urf (kebiasaan masyarakat) dan dibenarkan oleh 

hukum syar„i. Imam al-Shirāzī dalam al-Muhadhdhab
17

 dan Ibn Qudāmah dalam 

al-Mughnī
18

 menyatakan bahwa suami dapat dinilai mu„sir jika tidak memiliki 

penghasilan atau harta yang cukup untuk menyediakan kebutuhan pokok secara 

layak dan berkelanjutan. Dalam praktik yurisprudensi Pengadilan Agama 

Indonesia, kondisi tidak memberi nafkah selama tiga hingga enam bulan tanpa 

alasan sah dan tanpa upaya serius dianggap cukup untuk menguatkan klaim istri 

terhadap i‟sār. Hal ini sesuai dengan Pasal 136 Kompilasi Hukum Islam yang 

                                                             
15

 Ahmad Nabil Atoilah dan Tsamrotul Rohmah, “Pengabaian Pemberian Nafkah Suami pada 

Istri sebagai Alasan Perceraian Menurut Ibnu Hazm”, Istinbath: Jurnal Pemikiran Hukum Islam, Vol. 

13, No. 1, 2018, hlm. 168 
16

 Ibid.  
17

 Al-Shirāzī, al-Muhadhdhab fī Fiqh al-Imām al-Shāfi„ī, Juz 2, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), hlm. 

195–196 
18

 Ibn Qudāmah, al-Mughnī, Juz 7, (Beirut: Dār al-Fikr, 1994), hlm. 573–575 



6 

 

menyatakan bahwa hakim bahkan dapat menerima sumpah istri sebagai dasar 

fasakh jika bukti materiil tidak tersedia.
19

 

Selain imam Abu Hanifah, jumhur ulama, terutama ulama mazhab 

terkemuka, seperti imam Syafi‟i dan imam Malik sepakat menyatakan bahwa jika 

suami dalam keadaan i‟sar, yakni mengalami kesulitan dalam memberikan nafkah 

kepada istri dan keluarganya, maka sang istri boleh mengajukan perceraian atau 

pembatalan perkawinan atau, yang dalam nomenklatur fikih dikenal dengan 

istilah, fasakh.
20

 

 Fasakh terjadi apabila ada halangan pada akad nikah atau ada sebab baru 

yang mencegah berlangsungnya hubungan suami isteri. Fasakh merupakan 

perceraian yang diputuskan oleh pengadilan atas dasar gugutan yang berasal dari 

suami, isteri, atau pihak ketiga, dan pembatalan perkawinan yang sedang 

berlangsung atau sesudahnya karena tidak terpenuhinya rukun dan syarat 

perkawinan. Fasakh juga adalah perceraian yang disebabkan oleh timbulnya hal-

hal yang dianggap berat oleh suami atau isteri atau keduanya sehingga mereka 

                                                             
19

 Kompilasi Hukum Islam, Pasal 136, menyebut: 

“Jika hakim kesulitan untuk menetapkan besarnya nafkah, maka hakim dapat meminta isteri 

untuk bersumpah bahwa suami tidak memberikan nafkah. Jika tidak ada juga, isteri boleh memfasakh 

dirinya sendiri.”  
20

 Wahbah al-Zuhaili, Op. Cit., Jilid 7, hlm. 811-812, Lihat juga Ibnu „Abidin, Hasyiah Radd 

Al Mukhtar, (Ttp: Dar Al Fikr, 1979), hlm. 590 



7 

 

tidak sanggup untuk melaksanakan kehidupan suami isteri dalam mencapai tujuan 

rumah tangga.
21

 

Istilah fasakh dalam perspektif fikih berbeda dengan yang berkembang di 

Indonesia, seperti tersebut di atas bahwa fikih mazhab menilai apabila inisiatif 

tersebut dari istri atau suami yang tidak menggunakan hak talak akan tetapi 

diputuskan oleh hakim maka disebut dengan fasakh. Begitu juga halnya dengan 

pembatalan akad perkawinan semenjak awal karena tidak memenuhi rukun dan 

syarat, disebut dengan fasakh. Dalam fikih, apabila diikrarkan oleh suami maka 

disebut talak, namun sebaliknya akan beralih ke fasakh apabila tanpa ikrar dari 

suami.
22

  

Walaupun, fasakh yang banyak dibahas oleh para ulama dalam kitab-kitab 

fikih adalah fasakh karena disebabkan terjadi sesuatu pada diri suami atau pada 

istri atau keduanya yang menyebabkan pernikahan tersebut tidak mungkin untuk 

dilanjutkan, faktor-faktor penyebab terjadinya fasakh tersebut adalah, antara lain, 

karena syiqaq, cacat, karena ada balak (penyakit belang kulit), gila dan kusta, 

penyakit menular, ada daging tumbuh pada kemaluan perempuan yang 

menghambat maksud perkawinan, impoten, suami menghilang (gaib), dan karena 

melanggar perjanjian saat menikah.
23

  

                                                             
21

 Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1997), hlm. 

181 
22

 Agustin Hanafi, Perceraian dalam Perspektif Fiqih dan Perundang-Undangan Indonesia, 

(Banda Aceh: Lembaga Naskah Aceh, 2013), hlm. 140 
23

 Ibid.  



8 

 

Akan tetapi, jumhur ulama juga, tidak hanya di dalam kitab-kitab fikih 

klasik, bahkan, di dalam kitab-kitab fikih kontemporer pun, seperti kitab fikihnya 

Wahbah al Zuhaili, mencatat bahwa pengabaian atas pemenuhan nafkah oleh 

suami dapat menjadi alasan dibolehkannya fasakh dengan menyatakan aturan 

yang sama, yakni suami yang i‟sar dapat dijadikan sebagai alasan oleh istri untuk 

melakukan fasakh.
24

 Sehingga tidak begitu mengherankan apabila Kompilasi 

Hukum Islam juga turut mengikuti aturan ini.
25

  

Uraian-uraian di atas mengungkapkan bahwa, secara normatif, suami 

memiliki tanggung jawab utama sebagai pencari nafkah. Jumhur ulama 

menetapkan kewajiban ini secara mutlak kepada suami, yang secara otomatis 

menjadi hak istri. Ketika suami gagal memenuhi kewajiban ini, baik karena lalai 

maupun karena ketidakmampuan (i‟sar), maka hukum Islam memberikan celah 

bagi istri untuk menuntut perceraian. Salah satu bentuk perceraian tersebut adalah 

fasakh, yakni pembatalan perkawinan oleh hakim atas gugatan istri, apabila 

ditemukan sebab syar‟i yang menghalangi keberlangsungan rumah tangga. 

Fasakh, sebagaimana dipahami dari pemarapan di atas, dalam literatur 

fikih klasik maupun kontemporer, telah dibenarkan sebagai solusi hukum atas 

kondisi suami yang tidak mampu secara ekonomi. Bahkan, ulama-ulama besar 

seperti Imam Syafi‟i dan Imam Malik dengan tegas menyebut bahwa i‟sar suami 

merupakan alasan sah bagi istri untuk mengajukan fasakh. Kompilasi Hukum 

                                                             
24

 Wahbah al-Zuhaili, Loc. Cit. 
25

 Muhammad Thoif Al Ghotsi dan Abu Yazid Adnan Quthny, “Analisis Fasakh Nikah 

Menurut UU Perkawinan dan Relevansinya dengan Hukum Islam”, Al-Muqaranah: Jurnal 

Perbandingan Madzhab, Vol. 1, No. 1, 2023, hlm. 64 



9 

 

Islam di Indonesia pun mengikuti ketentuan ini. Artinya, secara doktrinal, fasakh 

atas dasar i‟sar memiliki legitimasi yang kuat dalam wacana hukum keluarga 

Islam.  

Di samping itu, perlu digarisbawahi bahwa fasakh tidak hanya dipahami 

sebagai pembatalan akad akibat cacat syarat atau rukun, tetapi juga sebagai 

bentuk pemutusan hubungan karena adanya sebab baru („udzur ḥādith) yang 

menghalangi kehidupan rumah tangga yang harmonis.
26

 Salah satu sebab itu 

adalah i‟sār, yang dalam sejumlah kitab fikih dijadikan dasar untuk membolehkan 

fasakh, terutama apabila kondisi tersebut menyebabkan kerentanan ekonomi, 

ketegangan rumah tangga, atau terancamnya martabat istri.
27

 

Namun persoalan muncul ketika kita menghadapkannya dengan realitas 

sosial kontemporer. Dalam banyak keluarga masa kini, struktur ekonomi rumah 

tangga mengalami transformasi drastis. Perempuan tidak lagi semata berperan 

sebagai penerima nafkah, melainkan juga aktif sebagai pencari nafkah, bahkan 

dalam sejumlah kasus, menjadi tulang punggung utama ekonomi keluarga.
28

 

                                                             
26

 Ibnu Qudamah, Loc. Cit. 
27

 Al-Nawawī, Raudhat al-Ṭālibīn wa „Umdat al-Muftīn, Juz 8, (Beirut: Dār al-Kutub al-

„Ilmiyyah, 1991), hlm. 74–75. Di sini Al-Nawawi mengklasifikasikan sebab-sebab fasakh, termasuk 

kondisi ekonomi yang menciptakan ketidakmampuan permanen dalam memenuhi nafkah. Lihat juga 

Wahbah al-Zuḥailī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Juz 9, (Damaskus: Dār al-Fikr, 1985), hlm. 7193, 

di mana al-Zuhaili, secara eksplisit, memasukkan i‟sār sebagai penyebab dibolehkannya fasakh dalam 

kerangka maqāṣid dan perlindungan terhadap hak-hak istri 
28

 Joreh, dalam hasil penelitiannya, menemukan banyak data-data perempuan yang memikul 

beban sebagai pencari nafkah di kota Subulussalam, yakni berjumlah 1.976 orang. Dari total data 

tersebut perempuan yang menjadi kepala rumah tangga terbanyak terdapat di Kecamatan Simpang Kiri 

dengan jumlah 659 orang, dan yang paling sedikit terdapat di kecamatan Longkib dengan jumlah 162 

orang perempuan yang berperan sebagai kepala rumah tangga yang sudah pasti memiliki tanggung 

jawab yang besar dan harus bekerja untuk menafkahi keluarga. Seperti Suti, untuk sekadar menyebut 

sampel dari banyaknya data di atas, perempuan berusia 57 tahun menjadi tulang punggung pencari 

nafkah tunggal, suami Suti tidak bekerja. Suti bekerja sebagai penjual kue keliling untuk menafkahi 



10 

 

Fenomena “perempuan karir” telah menjadi keniscayaan sosial yang tidak bisa 

diabaikan oleh hukum.
29

 Dalam konteks seperti ini, apakah alasan i‟sar suami 

masih relevan untuk dijadikan dasar hukum pembubaran perkawinan melalui 

fasakh? 

Pertanyaan tersebut menemukan realitas empiriknya dalam salah satu 

kasus yang dianalisis oleh Hana Maghfira dalam penelitiannya yag berjudul 

Gugat Cerai karena Suami Miskin dalam Hukum Islam (Analisis Putusan Nomor 

0402/Pdt.G/2014/PA.Pwr). Dalam perkara yang diputus oleh Pengadilan Agama 

Purworejo tersebut, seorang istri mengajukan permohonan cerai atas dasar 

kemiskinan suami yang berlangsung terus-menerus dan tidak menunjukkan 

ikhtiar yang memadai untuk memperbaiki keadaan. Meskipun tidak secara 

eksplisit disebutkan bahwa istri adalah pencari nafkah utama, narasi perkara 

menunjukkan adanya ketimpangan peran ekonomi yang signifikan antara kedua 

pihak.
30

 

Realitas tersebut memperlihatkan bahwa konstruksi hukum mulai bergeser 

dari pola relasi yang maskulin-sentralistik ke arah pertimbangan faktual, yakni 

                                                                                                                                                                              
diri dan suaminya. Kemudian ada Anna (41 tahun), Nurhayati (51 tahun), Nurlela (32 tahun) dan Asni 

(5 tahun), mereka semua adalah perempuan yang masih bersuami dan berperan sebagai pencari nafkah 

utama dalam keluarga mereka. Jeroh Miko, “Peran Perempuan Sebagai Pencari Nafkah Utama di Kota 

Subulussalam (Studi Fenomenologi)”, Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri 

Sumatera Utara, Medan, tidak diterbitkan, hlm. 57 
29

 Ibid.  
30

 Hana Maghfira, “Gugat Cerai karena Suami Miskin dalam Hukum Islam (Analisis Putusan 

Nomor 0402/Pdt.G/2014/PA.Pwr)”, Skripsi, Jakarta: Fakultas Syariah dan Hukum, UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta, 2022. 



11 

 

siapa yang sungguh-sungguh menjalankan tanggung jawab rumah tangga secara 

konkret. Di sinilah dilema etis dan hukum bertemu: ketika hukum membolehkan 

istri yang mampu secara ekonomi untuk meninggalkan suami yang tidak mampu 

menafkahi, maka absennya reinterpretasi kritis terhadap doktrin klasik berpotensi 

menjustifikasi pemutusan ikatan perkawinan atas dasar ketimpangan material 

semata, tanpa mempertimbangkan nilai kesalingan, keberlangsungan, dan 

semangat tanggung jawab kolektif dalam keluarga. 

Oleh karena itu, dibutuhkan pendekatan baru dalam membaca teks-teks 

hukum Islam klasik, yakni pendekatan yang tidak hanya normatif, tetapi juga 

kontekstual dan berkeadilan. Di sinilah teori mubadalah yang dikembangkan oleh 

Faqihuddin Abdul Kodir menawarkan perspektif baru yang berani dan progresif.
31

 

Teori ini mendekonstruksi relasi suami-istri menjadi hubungan yang saling 

menopang, setara, dan kooperatif, bukan hierarkis dan sepihak. Mubadalah 

menekankan resiprositas peran dan keadilan relasional, termasuk dalam aspek 

pencarian nafkah.
32

 

                                                             
31

 Yulmitra Handayani dan Mukhammad Nurhadi, “Interpretasi Progresif Hadis-Hadis Tema 

Perempuan: Studi Aplikasi Teori Qira‟ah Mubadalah”, HUMANISMA: Journal of Gender Studies, Vol. 

04, No. 02, 2020, hlm. 159 
32

 Muhammad Najib Daud Muhsin, “Masa „Iddah Pasca Perceraian dalam Kacamata Teori 

Mubadalah”, Jurnal Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Sosial Keagamaan, Vol. 23, No. 1, 

2023, hlm. 95, Agus Hermanto, dkk., “Menjaga Nilai-nilai Kesalingan dalam Menjalankan Hak dan 

Kewajiban Suami Istri Perspektif Fikih Mubadalah”, Al-Mawarid: JSYH, Vol 4, 2022, hlm. 44. Abd. 

Basid dan Syukron Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi dalam Merespon Isu 

Kekerasan Seksual”, Islamic Review: Jurnal Riset dan Kajian Keislaman, Volume 12 Nomor 1 Tahun 

2023, hlm. 119 



12 

 

Dengan berangkat dari realitas sosial yang penuh dinamika dan berbekal 

paradigma kesalingan dalam teori mubadalah, penulis merasa penting untuk 

mengangkat tema ini ke dalam studi ilmiah. Oleh karena itu, penelitian ini diberi 

judul: “Fasakh Karena Suami Dalam Keadaan I‟sar Pada Istri Bekerja Teori 

Mubadalah” Judul ini mencerminkan upaya serius untuk menguji relevansi 

hukum Islam klasik dalam lanskap kehidupan modern, serta menawarkan 

pembacaan ulang terhadap konsep keadilan dalam rumah tangga muslim 

kontemporer. 

B. Penegasan Istilah 

Setiap penelitian ilmiah yang serius menuntut kejelasan konseptual sejak 

mula. Istilah bukan sekadar alat bantu bahasa, tetapi merupakan struktur makna 

yang membingkai cara pandang peneliti terhadap realitas yang dikajinya. Karena 

itu, dalam studi ini, penting untuk menegaskan secara eksplisit istilah-istilah 

kunci yang menjadi fondasi analisis, bukan hanya dalam pengertian etimologis 

dan terminologis, tetapi juga dalam bingkai kritis dan kontekstual. Tiga istilah 

utama yang akan menjadi poros pemikiran dalam tesis ini adalah i‟sar, fasakh, dan 

mubādalah. Ketiganya tidak hanya hadir sebagai terminologi hukum, tetapi juga 

sebagai arena wacana tempat tafsir, kekuasaan, dan keadilan berkelindan. 

1. I‟sar: Istilah i‟sar (الإعساس) secara bahasa berarti “kemiskinan”, “kesempitan”, 

atau “ketidakmampuan secara finansial”. Dalam konteks fikih pernikahan, 

i‟sar merujuk pada keadaan seorang suami yang tidak mampu memenuhi 



13 

 

kewajiban nafkah lahiriah terhadap istrinya. Dalam Al-Qur‟an, istilah ini 

ditemukan dalam konteks relasi utang-piutang, seperti dalam Q.S. al-Baqarah 

[2]: 280: “wa in kāna dhū „usratin fa naẓiratun ilā maisarah”, “Jika (orang 

yang berutang) dalam kesempitan, maka berilah tangguh sampai dia lapang.” 

Ayat ini menjadi fondasi tekstual bagi ulama dalam menetapkan prinsip kasih 

sayang terhadap pihak yang mu„sir. 

Dalam konteks fikih keluarga, i‟sār diartikan sebagai ketidakmampuan 

suami dalam memenuhi nafkah lahiriah yang menjadi hak istri menurut 

hukum syar„i. Para ulama, seperti al-Shirāzī dan Ibn Qudāmah, menyebutkan 

bahwa seorang suami yang tidak memiliki kemampuan objektif untuk 

menyediakan kebutuhan pokok, seperti makanan, pakaian, dan tempat tinggal, 

dalam jangka waktu yang wajar, dapat dinyatakan mu„sir, dan karenanya, istri 

berhak menuntut fasakh.
33

 Di sini, i‟sār bukanlah persoalan niat atau 

kemalasan, melainkan soal realitas finansial yang tidak memungkinkan 

berlangsungnya kehidupan rumah tangga secara layak. 

2. Fasakh: Secara bahasa, istilah fasakh (الفسخ) berarti al-naqḍ (pembatalan), al-

ibtāl (penghapusan), atau al-fakku ba„da al-rabṭ (melepaskan ikatan setelah 

terikat). Dalam makna lugasnya, fasakh menunjuk pada tindakan memutus 

suatu akad yang sebelumnya telah sah, karena adanya cacat syarat atau sebab 

baru yang sah menurut hukum syar„i. Dalam konteks fikih pernikahan, fasakh 

                                                             
33

 al-Shirāzī, al-Muhadzdzab fī Fiqh al-Imām al-Syāfi„ī, Jilid 2 (Beirut: Dār al-Fikr, tt), hlm. 

147, Ibn Qudāmah, al-Mughnī, Jilid 7 (Beirut: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1994), hlm. 563 



14 

 

didefinisikan sebagai pembatalan akad nikah oleh pihak otoritatif (hakim) 

karena adanya alasan hukum („udzur shar„ī) yang menghalangi tujuan 

pernikahan tercapai. Alasan ini bisa bersifat asli (terjadi sejak akad) seperti 

penipuan identitas atau pernikahan yang tidak memenuhi syarat, maupun 

alasan yang muncul kemudian („udzur ḥādith) seperti kekerasan, penyakit 

menular, impoten, atau, sebagaimana yang dibahas dalam studi ini, 

ketidakmampuan suami memberikan nafkah (i‟sār). Yang membedakan fasakh 

dari ṭalāq adalah siapa yang berinisiatif dan dasar hukumnya. Ṭalāq 

merupakan hak suami secara langsung untuk memutus akad dengan atau tanpa 

alasan, sedangkan fasakh merupakan intervensi hakim atas permintaan salah 

satu pihak (umumnya istri), yang didasarkan pada ketidakadilan atau 

ketimpangan yang substansial dalam relasi rumah tangga. Dengan demikian, 

fasakh adalah bentuk keadilan korektif (rectificatory justice) dalam sistem 

hukum Islam, bukan sebatas teknis pembatalan.
34

 

Dalam kerangka hukum Islam klasik, para fuqahā dari berbagai 

mazhab telah mengelaborasi bentuk-bentuk fasakh secara rinci. Misalnya, 

dalam mazhab Syāfi„ī, Imam al-Nawawī menyebutkan sekurangnya delapan 

sebab fasakh yang dapat diajukan oleh istri, termasuk i‟sār, penyakit yang 

menular, dan kepergian suami tanpa kabar Di sisi lain, mazhab Mālikī bahkan 

                                                             
34

 Wahbah al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Jilid VII (Damaskus: Dār al-Fikr, 

1985), h. 609 



15 

 

lebih longgar dalam membolehkan fasakh demi menjaga maqāṣid nikah, 

seperti perlindungan jiwa, kehormatan, dan martabat istri.
35

 

Dalam hukum positif Indonesia, konsep fasakh ini diadopsi melalui 

jalur perceraian atas permintaan istri (cerai gugat), yang diatur dalam Pasal 19 

huruf f Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975 dan Pasal 136 Kompilasi 

Hukum Islam. Pengadilan Agama diberi kewenangan untuk memutuskan 

perceraian atas dasar tidak diberikannya nafkah selama tiga bulan berturut-

turut atau lebih, bahkan tanpa bukti materiil yang kuat, cukup dengan sumpah 

istri sebagai bentuk qara‟in (indikasi kuat) adanya i‟sār. 

Namun demikian, studi ini tidak sekadar memahami fasakh dalam 

batas formalistik semata. Dalam pandangan yang lebih hermeneutik dan 

berorientasi maqāṣid, fasakh diposisikan sebagai jalan keluar etis dari ikatan 

yang gagal mewujudkan prinsip keadilan, kesalingan, dan kemaslahatan 

dalam rumah tangga. Dengan kata lain, fasakh tidak hanya menjadi instrumen 

legal, tetapi juga etika pembebasan dari relasi yang timpang. Ia adalah pintu 

yang dibuka oleh syariat agar tidak ada pihak, terutama perempuan, yang 

terperangkap dalam kontrak yang menyiksa dan tidak lagi bermakna. 

3. Mubadalah: Mubadalah adalah istilah kontemporer yang dipopulerkan oleh 

Faqihuddin Abdul Kodir sebagai pendekatan etis-teologis untuk membaca 

ulang relasi gender dalam Islam. Berakar dari kata bādala yubādilu 

                                                             
35

 Imam al-Nawawī, Raudhat al-Ṭālibīn, Jilid V (Beirut: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 2003), h. 

341 



16 

 

mubādalatan, yang berarti “saling menukar”, “saling berbagi”, atau 

“kesalingan”, teori ini menawarkan paradigma baru dalam menafsirkan teks-

teks keislaman, termasuk fikih, dengan menekankan prinsip kesetaraan yang 

resiprokal antara laki-laki dan perempuan. Dalam konteks penelitian ini, teori 

mubadalah tidak hanya dihadirkan sebagai lensa analisis, tetapi juga sebagai 

kritik epistemologis terhadap konstruksi fikih klasik yang sering kali berwatak 

hierarkis dan unidireksional. Teori ini membongkar logika relasi suami-istri 

yang selama ini dipahami secara asimetris, suami sebagai pemberi, istri 

sebagai penerima, dan menggantinya dengan relasi yang saling menopang, 

saling menghargai, dan saling bertanggung jawab.
36

 Dengan teori mubadalah, 

penelitian ini mencoba membongkar pertanyaan mendasar: dalam rumah 

tangga di mana istri menjadi pencari nafkah utama, masihkah logika fikih 

klasik tentang hak fasakh atas dasar i‟sar suami relevan dan adil? Apakah 

keadilan harus selalu dibaca dalam distribusi peran kaku, ataukah dalam 

distribusi tanggung jawab yang lentur dan etis? 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, penulis dapat 

mengidentifikasi beberapa masalah berikut ini: 

a. Apakah tujuan perkawinan dalam Islam semata-mata hanya untuk 

pemenuhan hasrat biologis dan regenerasi, sebagaimana terjadi pada 

                                                             
36

 Faqihuddin Abdul Kodir, Qira‟ah Mubadalah: Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender 

dalam Islam (Yogyakarta: IRCiSoD, 2019), hlm. 25–27 



17 

 

makhluk hidup lainnya, ataukah ia memuat dimensi yang lebih luhur dan 

bernilai ibadah? 

b. Bagaimana bentuk konsekuensi hukum yang ditimbulkan oleh perkawinan 

dalam Islam bagi suami, istri, dan keluarga lainnya? Dan sejauh mana 

pemenuhan atau pengabaian terhadap hak dan kewajiban tersebut dapat 

memengaruhi keharmonisan atau keretakan rumah tangga? 

c. Apakah perceraian dalam Islam selalu berbentuk talak yang dijatuhkan 

oleh suami, atau adakah bentuk lain seperti fasakh yang juga sah dan 

diakui oleh hukum Islam? 

d. Faktor-faktor apa saja yang melatarbelakangi kebolehan diajukannya 

fasakh oleh suami maupun istri? Dan mengapa faktor-faktor ini tampak 

beragam dalam berbagai kasus? 

e. Mengapa terjadi perbedaan pendapat di kalangan ulama mengenai 

kebolehan fasakh dengan alasan suami yang i‟sar? Apa yang 

melatarbelakangi ketegasan Abu Hanifah dalam melarangnya, dan apa 

pula dasar pendapat jumhur ulama yang membolehkannya? 

f. Apakah pandangan jumhur ulama yang menetapkan pencari nafkah 

sebagai kewajiban suami masih relevan dalam konteks saat ini, ketika 

banyak istri justru menjadi pencari nafkah utama dalam keluarga? 

Bagaimana hukum Islam merespons perubahan sosial ini? 

g. Masihkah alasan suami yang i‟sar sebagai dasar kebolehan fasakh dapat 

dipertahankan secara mutlak, mengingat realitas sosial hari ini 



18 

 

menunjukkan bahwa baik suami maupun istri dapat saling bekerja dan 

menafkahi keluarga bersama? 

h. Apa makna dan implikasi dari munculnya teori-teori kontemporer yang 

menekankan prinsip kesalingan (mubadalah) dalam relasi rumah tangga? 

Apakah pendekatan ini mampu menawarkan perspektif baru yang lebih 

adil dan kontekstual dalam hukum keluarga Islam? 

D. Batasan Masalah 

Agar pembahasan dalam penelitian ini tetap terarah dan tidak melebar 

ke luar konteks yang telah dirancang, maka ruang lingkup kajian ini dibatasi 

pada analisis terhadap konsep fasakh dalam hukum Islam, khususnya ketika 

permohonan perceraian diajukan oleh istri atas dasar suami yang mengalami 

i‟sar atau ketidakmampuan dalam menunaikan kewajiban nafkah. Penelitian 

ini akan memfokuskan pembahasannya pada dinamika tersebut dengan 

mempertimbangkan realitas sosial kontemporer, di mana perempuan tidak lagi 

hanya diposisikan sebagai pihak penerima nafkah, melainkan juga kerap 

menjadi pencari nafkah utama dalam rumah tangga. Oleh karena itu, batasan 

kajian diarahkan secara khusus pada bagaimana kondisi ini menantang 

konstruksi klasik tentang kewajiban nafkah suami dan hak istri untuk 

melakukan fasakh, serta bagaimana teori Mubadalah menawarkan pembacaan 

ulang terhadap relasi suami-istri yang lebih setara dan saling menopang. 

Penelitian ini tidak mencakup pembahasan tentang cerai talak, khulu‟, 



19 

 

maupun bentuk-bentuk perceraian lain di luar konteks i‟sar dan perspektif 

kesalingan dalam relasi rumah tangga. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan pembatasan masalah di atas, penulis dalam melakukan 

penelitian ini akan fokus menjawab dua rumusan masalah berikut ini: 

a. Bagaimana pandangan hukum Islam konvensional, ulama kontemporer, 

dan Kompilasi Hukum Islam terhadap permohonan fasakh yang diajukan 

oleh istri atas dasar suami yang i‟sar (tidak mampu memberikan nafkah)?  

b. Bagaimana teori mubadalah merekonstruksi makna keadilan dalam relasi 

suami-istri terkait hak fasakh, khususnya dalam konteks istri sebagai 

pencari nafkah utama? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitan 

Adapun tujuan dari penelitian ini adalah bersesuain dengan yang 

dipertanyakan pada rumusan masalah di atas, yaitu: 

a. Untuk mengetahui dan menganalisis pandangan hukum Islam 

konvensional, ulama kontemporer, dan Kompilasi Hukum Islam 

terhadap permohonan fasakh yang diajukan oleh istri atas dasar suami 

yang i‟sar (tidak mampu memberikan nafkah). 

b. Untuk mengkaji bagaimana teori mubadalah memberikan pendekatan 

reinterpretatif terhadap konsep keadilan dalam relasi suami-istri, 



20 

 

khususnya terkait hak fasakh dalam konteks istri sebagai pencari 

nafkah utama. 

2. Kegunaan Penelitan 

Adapun kegunaan penelitian ini untuk pengembangan kajian tentang 

hukum keluarga Islam, khususnya tentang kondisi suami yang i‟sar 

sebagai alasan fasakh dari istri dalam pandangan teori mubadalah. Selain 

itu, penelitian ini diharapkan juga berguna untuk: 

a. Kegunaan Teoritis 

a) Memberikan sumbang pikiran terhadap ilmu pengetahuan;  

b) Manfaat penelitian ini diharapkan menjadi salah satu rujukan atau 

referensi bagi penelitian-penelitian selanjutnya, terutama yang 

berkaitan dengan pandangan kondisi suami yang i‟sar sebagai 

alasan fasakh dari istri dalam pandangan teori mubadalah. 

c) Menambah khazanah ilmu pengetahuan bagi penulis secara khusus 

dan bagi masyarakat secara umum dalam hukum keluarga Islam. 

b. Kegunaan Secara Praktis 

a) Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi peneliti 

berikutnya dalam mengkaji problematika kasus-kasus hukum 

keluarga Islam, terutama yang berkaitan dengan kondisi suami 

yang i‟sar sebagai alasan fasakh dari istri dalam pandangan teori 

mubadalah. 



21 

 

b) Hasil penelitian ini berguna untuk melengkapi dan memenuhi 

salah satu syarat dalam memperoleh gelar Magister (S2) pada 

prodi Hukum Keluarga Islam Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

G. Sistematika Penulisan 

BAB 1 Pendahuluan 

Merupakan pengantar terhadap keseluruhan isi tulisan sehingga 

dapat memperoleh segala infoermasi yang berhubungan 

dengan tesis ini. Pada bab ini berisi tentang latar belakang 

masalah, penegasan istilah, identifikasi masalah, batasan 

masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, dan 

sistematika penulisan. 

BAB II Landasn Teori 

 Merupakan bab yang berisi mengenai tinjauan teori yang 

memaparkan teori-teori relevan terhadap penulisan tesis ini. 

Dalam bab ini berisi tentang tinjauan umum tentang 

perkawinan, perceraian, cerai fasakh, I‟sar, dan teori 

mubadalah, serta penelitian terdahulu. 

BAB III Metode Penelitian 

 Merupakan bab tentang metode penelitian untuk penulisan sub 

bab penelitian tesis ini yang berupa jenis penelitian, 



22 

 

pendekatan penelitian, jenis data, sumber data, teknik 

pengumpulan data, dan teknik analisis data. 

BAB IV Hasil dan Pembahasan Penelitian 

 Bab ini merupakan hasil temuan dari penelitian ini yang 

berisikan tentang pandangan hukum Islam konvensional dan 

kompilasi hukum Islam terhadap permohonan fasakh yang 

diajukan oleh istri atas dasar suami yang I‟sar, dan teori 

mubadalah merekonstruksi keadilan fasakh dengan membaca 

ulang hak istri dalam konteks sebagai pencari nakfah utama. 

BAB V Kesimpulan dan Saran 

 Bab ini memuat kesimpulan dari permasalahan yang 

ditemukan dan dikemukakan, serta saran yang berhubungan 

denga topik pembahasan dalam penelitian ini. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



23 
 

BAB II 

LANDASAN TEORI 

A. Perkawinan 

1. Pengertian Perkawinan dalam Literatur Fikih 

Perkawinan, dalam bahasa Indonesia, berasal dari asal kata „kawin‟ 

yang, secara bahasa, memiliki arti membentuk keluarga dengan lawan jenis 

(melakukan hubungan kelamin atau bersetubuh).
37

 Kata „kawin‟, secara 

umum, tidak hanya dapat dipergunakan untuk hubungan manusia saja, tetapi 

ia juga dipergunakan untuk tumbuhan dan hewan yang menunjukkan 

terjadinya proses generatif secara umum.
38

  

Perkawinan disebut juga dengan pernikahan. Kata pernikahan yang 

berasal dari kata „nikah‟ ini, sesungguhnya merupakan kata serapan dari 

bahasa Arab nikah (ًكاح). Kata nikah dan kata zawaj (صّاج) serta kata-kata 

yang berasal dari derivasi kedua kata tersebutlah yang acapkali ditemukan di 

dalam literatur-literatur fikih saat membicarakan tentang pernikahan dalam 

Islam.
39

 Nikah sendiri, secara bahasa, diartikan dengan al-jam‟u dan al-

dammu yang artinya kumpul atau mengumpulkan. Ia juga diartikan dengan 

                                                             
37

 Aninomaus, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: Balai Pustaka, Depertemen 

Pendidikan dan Pengajaran, 1994), Cet. Ke-3, Edisi Kedua, hlm. 456. 
38

 Slamet Abidin, Fikih Munakahat I, (Bandung: Pustaka Setia, 1999), hlm. 9 
39

 Amir Syarifuddin, Hukum Perkawinan Islam di Indonesia, (Jakarta: Prenada Media, 2006), 

hlm. 35.   



24 

 

saling memasukkan, dan digunakan pula untuk arti bersetubuh (wat‟i).
40

 

Selain itu, kata nikah dan zawaj juga sering digunakan untuk arti „aqdu al-

tazwīj atau akad nikah.
41

 

Sedangkan secara terminologi, pernikahan diartikan sebagai sebuah 

akad yang ditetapkan syara‟ untuk membolehkan bersenang-senang antara 

laki-laki dengan perempuan dan menghalalkan bersenang-senangnya 

perempuan dengan laki-laki.
42

 Selain definisi tersebut, para pengkaji Islam 

lainnya memberikan definisi terminologi yang tidak tunggal atas pernikahan 

tersebut. Para imam mazhab fikih, misalnya, memberikan definisi pernikahan 

yang hampir senada. Imam Abu Hanifah (w. 150 H) mengartikan pernikahan 

dengan “Akad yang ditentukan untuk memberi hak kepada seorang laki-laki 

menikmati kesenangan dengan seorang perempuan secara sengaja”.
43

 Imam 

Malik (w. 179 H) menyatakan bahwa pernikahan adalah “Suatu akad yang 

diperuntukkan semata-mata untuk mendapatkan kenikmatan bersetubuh yang 

sebelumnya diharamkan oleh syariat”.
44

 Imam Syafi‟i (w. 204 H) dan imam 

Hanbali 9w. 241 H) juga, secara substansial, memberikan pengertian nikah 

                                                             
40

 al-Syarif Ali bin Muhammad al-Jurjaniy, Kitab al-Ta‟rifat, (Bairut: Dár al-Kutub alIlmiyah, 

1988), hlm. 346 
41

 Wahbah al-Zuhaily, al-Fiqh al-Islam wa Adillatuh, (Bairut: Dár al-Fikr, 1989), hlm. 29 
42

 Rahmat Hakim, Hukum Perkawinan Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 2000), hlm. 11 
43

 Abdurrahman Al-Jaziri, Fiqh al Madhahib al-Arba‟ah, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiyah, 

T.t), hlm. 8 
44

 Ibid 



25 

 

dengan suatu akad yang dengannya menjadi halal hubungan seksual antara 

laki-laki dengan perempuan.
45

  

Selain imam mahzab fikih, tokoh lainnya yang dapat penulis tampilkan 

di sini, misalnya, Abu Yahya Zakariya al-Ansary (w. 926 H). Ia 

mendefinisikan pernikahan dengan ungkapan: “Akad yang mengandung 

ketentuan hukum kebolehan hubungan seksual dengan lafaz nikah atau tazwij 

atau dengan kata-kata yang semakna dengannya”.
46

 Zakiyah Derajat (w. 

2013 M) mengartikannya dengan “Akad yang mengandung ketentuan hukum 

kebolehan hubungan seksual dengan lafaz nikah atau tazwíj atau semakna 

dengan keduanya.”
47

 Dalam buku Hukum Perkawinan di Indonesia, 

pernikahan didefinisikan dengan “Akad yang memberikan faidah hukum 

kebolehan mengadakan hubungan keluarga antara pria dan wanita dan 

mengadakan tolong menolong dan memberi batas hak pemiliknya serta 

pemenuhan kewajiban bagi masingmasing.
48

 

Berdasarkan definisi-definisi di atas dapat dipahami bahwa, secara 

umum, pernikahan, dalam literatur fikih, oleh para ulama mengartikannya 

sebagai suatu akad yang bertujuan untuk menghalalkan hubungan seksual 

antara laki-laki dan perempuan yang sebelum akad tersebut diikrarkan ia 

merupakan perbuatan yang dilarang oleh syariat.  

                                                             
45

 Ibid. Lihat juga Ali Sibra Malisi, “Pernikahan dalam Islam”, Seikat: Jurnal Ilmu Sosial, 

Politik, dan Hukum, Vol. 1, No. 1, 2022, hlm. 23 
46

 Abu Yahya Zakariya al-Anshary, Fath al-Wahhab, (Singapura: Sulaiman Mar‟iy, t.t.), hlm. 

30 
47

 Zakiah Daradjat, Dkk., Ilmu Fiqh, (Yogyakarta: Dana Bakti Wakaf, 1995), hlm. 17 
48

 Wiryono Prodjodikoro, Hukum Perkawinan di Indonesia, (Bandung: Sumur, 1984), hlm. 7 



26 

 

Definisi ini hemat penulis tampak telah mereduksi makna dan tujuan 

perkawinan itu sendiri, yakni sakinah, mawaddah, dan rahmah. Sebab, 

pernikahan di samping merupakan proses alami tempat bertemunya antara 

laki-laki dan perempuan agar di antara mereka mendapatkan kesejukan jiwa 

dan raga mereka, ia juga merupakan ikatan suci dan kokoh antara laki-laki 

sebagai suami dan perempuan sebagai istrinya. Sebagaimana disebutkan 

sendiri oleh Al Qur‟an surat Al Baqarah ayat 187 sebagai berikut: 

يَُّ ۗ عَلِنَ  ًْتنُْ لِثَاسٌ لَِّ اَ َّ فَثُ الِٰٔ ًِسَاۤى ِكُنْ ۗ ُيَُّ لِثَاسٌ لَّكُنْ  َ٘امِ الشَّ ْ٘لَحَ الصِّ ًْفسَُكُنْ  ادُِلَّ لَكُنْ لَ ىَ اَ ْْ ٌْتنُْ تَخْتَاًُ ُ اًََّكُنْ كُ اّللّٰ

ا ْْ اتْتَغُ َّ ُيَُّ  ّْ ٌْكُنْ ۚ فَالْ ٰـيَ تَاشِشُ عَفَا عَ َّ ْ٘كُنْ  ْ٘ظُ  فَتَابَ عَلَ ٔ َٗتَثََّ٘يَ لَكُنُ الْخَ ا دَتّٰ ْْ اشْشَتُ َّ ا  ْْ كُلُ َّ ُ لَكُنْ ۗ 
هَا كَتةََ اّللّٰ

اَ  َّ ُيَُّ  ّْ لََ تثَُاشِشُ َّ ْ٘لِۚ  َ٘امَ الَِٔ الَّ ْا الصِّ دِ هِيَ الْفَجْشِِۖ ثنَُّ اتَِوُّ َْ ْ٘ظِ الََْسْ ىََۙ فِٔ الْوَسٰجِذِ ۗ الََْتَْ٘طُ هِيَ الْخَ ْْ ًْتنُْ عٰكِفُ

ىَ  تلِْكَ  ْْ نُْ َٗتَّمُ َ  للٌَِّاسِ لَعَلَِّ تِ ٰٗ ُ اٰ
َُاۗ كَزٰلكَِ ٗثَُِّ٘يُ اّللّٰ ْْ ِ فلَََ تَمْشَتُ

دُ اّللّٰ ّْ  دُذُ
 
Artinya: “Dihalalkan bagi kamu pada malam hari bulan puasa bercampur 

dengan istri-istri kamu; mereka adalah pakaian bagimu, dan kamupun 
adalah pakaian bagi mereka. Allah mengetahui bahwasanya kamu 
tidak dapat menahan nafsumu, karena itu Allah mengampuni kamu 
dan memberi ma'af kepadamu. Maka sekarang campurilah mereka dan 
ikutilah apa yang telah ditetapkan Allah untukmu, dan makan 
minumlah hingga terang bagimu benang putih dari benang hitam, yaitu 
fajar. Kemudian sempurnakanlah puasa itu sampai (datang) malam, 
(tetapi) janganlah kamu campuri mereka itu, sedang kamu beri'tikaf, 
dalam mesjid. Itulah larangan Allah, maka janganlah kamu 
mendekatinya. Demikianlah Allah menerangkan ayat-ayat-Nya kepada 
manusia, supaya mereka bertakwa”.

49
 (Q.S. Al Baqarah: 187) 

 
Tafsir Ibnu Katsīr menyoroti bahwa penggalan ayat “hunna libāsun 

lakum wa antum libāsun lahunna” memuat simbolisme intim yang 

menekankan kesalingan dan kedekatan emosional serta fisik antara suami dan 

istri. Ibnu Katsīr menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan kelekatan, 

kehangatan, dan kedekatan relasi seperti halnya pakaian yang menutupi, 

                                                             
49

 Departemen Agama, Op.Cit., hlm. 29 



27 

 

melindungi, dan melekat dengan tubuh pemakainya.
50

 Dengan kata lain, relasi 

suami-istri idealnya bersifat saling melengkapi, saling mengayomi, dan saling 

menjaga martabat satu sama lain. 

Oleh karena itu, definisi yang agak kompherensif adalah pengertian 

terminologi perkawinan yang disebutkan terakhir yang menyebutkan bahwa 

akad pernikahan yang tidak hanya menjadikan halal hubungan seksual antara 

laki-laki dan perempuan, akan tetapi akan tersebut juga menjadikan laki-laki 

dan perempuan untuk saling cinta, kasih, dan tolong menolong serta akad 

tersebut juga dapat melahirkan konsekuensi lanjutan, yakni berupa hak dan 

tanggung jawab yang mesti dijalankan oleh kedua belah pihak yang 

mengadakan pernikahan. Sebab cita-cita pernikahan tiada lain adalah untuk 

membentuk suatu keluarga yang tenteram dan penuh kasih sayang (sakinah 

mawadah warohmah) berdasarkan nilai-nilai agama yang menuntut adanya 

interaksi saling asah, asih dan asuh di antara suami istri, sebagaimana akan 

dijelaskan lebih detail pada bagian mendatang disertasi ini, yakni tentang 

tujuan pernikahan dalam Islam. 

2. Dasar Hukum Perkawinan 

Tidak seperti sumber atau dasar hukum Islam yang lainnya, Al Qur‟an 

merupakan sumber hukum Islam utama yang telah disepakati dan sekaligus 

dijadikan sebagai sumber atas sumber hukum Islam oleh seluruh ulama.
51

 

                                                             
50

 Ibnu Katsīr, Tafsīr al-Qur'ān al-„Aẓīm, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1999), 

hlm. 216 
51

 Setiap ajaran tentunya terdapat hukum-hukum yang mengikat para pemeluknya. Dalam 

agama Islam, terdapat beberapa sumber hukum yang mengatur tindak-tanduk pemeluknya (muslim) 

dalam kegiatannya menjadi seorang hamba dan khalifah di Bumi. Sumber hukum Islam merupakan 



28 

 

Oleh karena itu, sumber hukum perkawinan dalam Islam yang hendak 

ditampilkan di sini didasarkan dan diambil dari ayat-ayat Al Qur‟an, sebagai 

berikut: 

Pertama, Q.S. An-nisa (4) ayat 1 yang berbunyi: 

ْٕ خَلَمَ  ا سَتَّكُنُ الَّزِ ْْ اَ الٌَّاسُ اتَّمُ ٖٓاَُِّٗ ًِسَاۤءً ۚ ٰٗ َّّ ْ٘شًا  ٌِْوَُا سِجَالًَ كَثِ تثََّ هِ َّ جََِا  ّْ ٌَِْا صَ خَلَكَ هِ َّّ ادِذَجٍ  َّّ يْ ًَّفْسٍ  كُنْ هِّ

ْ٘ثًا  ْ٘كُنْ سَلِ َ كَاىَ عَلَ
الَْسَْدَامَ ۗ اىَِّ اّللّٰ َّ   َ ىَ تِ ْْ ْٕ تَسَاۤءَلُ َ الَّزِ

اتَّمُْا اّللّٰ َّ 

 
Artinya: “Wahai manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah 

menciptakanmu dari diri yang satu (Adam) dan Dia menciptakan 

darinya pasangannya (Hawa). Dari keduanya Allah 

memperkembangbiakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. 

Bertakwalah kepada Allah yang dengan nama-Nya kamu saling 

meminta dan (peliharalah) hubungan kekeluargaan. Sesungguhnya 

Allah selalu menjaga dan mengawasimu”.52
 

 

Kedua, Q.S. An-Nuur (24) ayat 32 yang berbunyi: 

ا فمُشََاۤ  ْْ ًُ ْْ اهَِاۤى ِكُنْۗ اِىْ َّٗكُ َّ ْ٘يَ هِيْ عِثَادِكُنْ  لِذِ
الصّٰ َّ ٌْكُنْ  ًْكِذُْا الَََْٗاهٰٔ هِ اَ اسِعٌ َّ َّ  ُ

اّللّٰ َّ  ۗ  َ ُ هِيْ فَضْلِ
ِِنُ اّللّٰ ءَ ٗغٌُِْ

ْ٘نٌ   عَلِ

 
Artinya: “Nikahkanlah orang-orang yang masih membujang di antara kamu 

dan juga orang-orang yang layak (menikah) dari hamba-hamba 

sahayamu, baik laki-laki maupun perempuan. Jika mereka miskin, 

Allah akan memberi kemampuan kepada mereka dengan karunia-Nya. 

Allah Maha Luas (pemberian-Nya) lagi Maha Mengetahui”.
53

 

 

 

                                                                                                                                                                              
dasar utama untuk mengambil istinbat hukum. Oleh karenanya segala sesuatu yang menjadi pokok 

permasalahan haruslah berdasarkan pada sumber hukum tersebut. Sumber hukum pertama adalah Al 

Qur‟an, yaitu wahyu atau kalamullah yang sudah dijamin keontentikannya dan juga terhindar dari 

intervensi tangan manusia. Sehingga dengan penyucian tersebut meneguhkan posisi Al Qur‟an yang 

utama. Dalam eksistensinya, sumber hukum dalam Islam tidak hanya Al Qur‟an saja, melainkan juga 

hadis, ijma‟, dan qiyas. Ketiganya hanyalah sebagai sumber sekunder hukum-hukum Islam, sumber-

sumber ini bukan berfungsi sebagai penyempurna Al Qur‟an melainkan sebagai penyempurna 

pemahaman manusia akan maqasid syari‟ah. Karena Al Qur‟an telah sempurna, sedangkan 

pemahaman manusia tidaklah sempurna, sehingga dibutuhkan penjelas (bayan) sebagai tindakan 

penjabaran tentang sesuatu yang belum dipahami secara seksama. Septi Aji Fitra Jaya, “Al Qur‟an dan 

Hadis sebagai Sumber Hukum Islam”, INDO-ISLAMIKA, Vol. 9, No. 2, 2019, hlm. 204 
52

 Departemen Agama, Op.Cit., hlm. 77 
53

 Ibid., hlm. 354 



29 

 

Ketiga, Q.S. Yasin (36) ayat 36 yang berbunyi: 

ىَ  ْْ ا لََ َٗعْلَوُ هِوَّ َّ ِِنْ  ًْفسُِ هِيْ اَ َّ ثِتُ الَْسَْضُ 
ا تٌُْْۢ َا هِوَّ اجَ كُلَِّ َّ ْٕ خَلَكَ الَْصَْ  سُثْذٰيَ الَّزِ

 
Artinya: “Maha Suci (Allah) yang telah menciptakan semuanya berpasang-

pasangan, baik dari apa yang ditumbuhkan oleh bumi dan dari diri 

mereka sendiri maupun dari apa yang tidak mereka ketahui”.
54

 

 

Dan, keempat: Q.S. Al Zariyat (51) ayat 49 yang berbunyi: 

ىَ  ّْ ْ٘يِ لَعَلَّكُنْ تزََكَّشُ جَ ّْ ءٍ خَلَمٌْاَ صَ ْٖ هِيْ كُلِّ شَ َّ 

 

Artinya: “Dan dari segala sesuatu Kami ciptakan berpasang-pasang supaya 

kamu mengingat akan kebesaran Allah”
55

 

 

Kata ankihu, pada ayat yang disebut terakhir, merupakan bentuk 

perintah (fi‟il amar) yang berasal dari kata nakaha-yankihu-nikahan yang 

berarti menikah. Menurut Ibnu Manzur (w. 711 H), kata nakaha memiliki 

makna menikahi seorang perempuan. Menurut Al-Azhari, di kalangan bangsa 

Arab, asal kata nikah berarti bersetubuh, dalam hal ini bersetubuh dengan 

adanya akad. Kata ankihu di ayat ini merupakan kata perintah yang ditujukan 

kepada pemilik budak. Selanjutnya, menurut Al Azhari, sebagaimana dikutip 

oleh Ibnu Manzur, bahwa maksud dari kata ankihu dalam ayat ini adalah 

pernikahan yang tidak disertai dengan keragu-raguan, dalam artian bahwa 

menikah dengan bersungguh-sungguh.
56

 Dengan demikian, dapatlah 

                                                             
54

 Ibid., hlm. 442 
55

 Ibid., hlm. 522 
56

 Ibnu Manzur, Lisan Al-„Arab, (Kairo: Dar Al-Ma‟arif, t.t.), hlm. 4538 



30 

 

dikatakan bahwa ayat-ayat di atas dapat dijadikan sebagai dasar untuk 

melaksanakan pernikahan dalam Islam. 

3. Tujuan dan Prinsip Perkawinan dalam Islam 

Berangkat dari pemaparan pengertian pernikahan secara terminologi 

yang telah diberikan oleh kebanyakan ulama fikih, sebagaimana telah 

disebutkan pada bagian sebelumnya, di mana, secara defenitif, perkawinan 

dinyatakan sebagai akad yang mengandung ketentuan hukum kebolehan untuk 

hubungan seksual yang sebelumnya dilarang oleh Islam, maka nampaknya 

pernikahan menurut ulama‟ fikih tersebut adalah bertujuan untuk 

membolehkan seorang perempuan dan laki-laki untuk bersetubuh atau 

berhubungan seksual. Sehingga perbuatan tersebut pada hakikatnya memiliki 

akibat untuk memiliki keturunan, artinya secara tidak langsung tujuan 

pernikahan menurut ulama‟ fikih adalah memiliki keturunan. Menurut 

fitrahnya, manusia memang dilengkapi Tuhan dengan kecenderungan seks 

(libido seksualitas). Oleh karena itu, Tuhan menyediakan wadah yang legal 

untuk terselenggaranya penyaluran tersebut yang sesuai dengan derajat 

kemanusiaan.
57

 

Akan tetapi, perkawinan tidaklah semata-mata dimaksudkan untuk 

menunaikan hasrat biologis tersebut. Kalau hanya itu, tujuan perkawinan 

memiliki nilai yang sama dengan perkawinan yang dianut biologi, yaitu 

mempertemukan jantan dan betina untuk sekadar memenuhi kebutuhan 

                                                             
57

 Rahmat Hakim, Hukum Perkawinan Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 2000), hlm. 15. 



31 

 

reproduksi generasi. Perkawinan yang diajarkan Islam meliputi multi aspek.
58

 

Di antara aspek-aspek tersebut, yang pertama adalah spek personal 

yang terdiri ke dalam dua tujuan, yaitu untuk penyaluran biologis dan untuk 

memperoleh keturunan, sebagaimana telah disebutkan diatas. Yang kedua, 

aspek sosial yang melahirkan dua tujuan, yaitu 1) Untuk  membangun rumah 

tangga yang baik sebagai pondasi masyarakat yang baik. Dengan perkawinan 

manusia akan menyatu dalam keharmonisan, bersatu menghadapi tantangan 

dalam mengarungi bahtera kehidupan. Sehingga akan menghantarkan pada 

ketenangan beribadah. 2) Membuat manusia kreatif. Perkawinan juga 

mengajarkan kepada kita tanggung jawab akan segala akibat yang timbul 

karenanya. Dari rasa tanggung jawab dan perasaan kasih sayang terhadap 

keluarga inilah timbul keinginan untuk mengubah keadaan kearah yang lebih 

baik. Orang yang telah menikah selalu berusaha untuk membahagiakan 

keluarganya, menjadi lebih kreatif dan produktif, tidak seperti pada masa 

lajang. Yang ketiga, aspek ritual yang memiliki tujuan untuk menjalankan 

perintah Allah dan mengikuti sunnah Nabi.
59

 

Yang keempat, aspek moral yang bertujuan untuk mengikuti aturan 

atau norma-norma agama, sedangkan makhluk yang lainnya tidak dituntut 

demikian. Perkawinan adalah garis demarkasi yang membedakan manusia 

dengan makhluk yang lain untuk menyalurkan kepentingan yang sama. Dan 

yang kelima adalah aspek kultural, yakni perkawinan di samping 

                                                             
58

 Ibid.  
59

 Ibid.  



32 

 

membedakan manusia dengan hewan, juga membedakan antara manusia yang 

beradab dengan manusia yang biadab, ada juga antara manusia primitif dan 

manusia modern. Walaupun pada dunia primitif mungkin terdapat aturan-

aturan perkawinan, dipastikan aturan-aturan kita jauh lebih baik dari pada 

aturan-aturan mereka. Itu menunjukkan bahwa kita mempunyai kultur yang 

lebih baik daripada manusia-manusia purba atau primitif.
60

 

Senada dengan hal di atas, Hasbi al Shiddieqy menyebutkan pula 

bahwa tujuan-tujuan pernikahan tersebut dapat dibagi kepada lima tujuan: 1) 

Lahirnya anak yang akan mengekalkan keturunan seseorang dan memelihara 

jenis manusia. 2) Memenuhi hajat biologis. Pernikahan memelihara diri dari 

kerusakan akhlak dan keburukan yang merusak masyarakat. Tanpa menikah, 

tentulah hajat biologis itu disalurkan lewat cara-cara yang tidak dibenarkan 

agama dan akal yang sehat serta kesusilaan. 3) Menciptakan kesenangan dan 

ketenangan ke dalam diri masing-masing suami isteri. 4) Membangun dan 

mengatur rumah tangga atas dasar rahmah dan mawaddah antara dua orang 

yang telah dijadikan satu itu. 5) Menjadi motivasi untuk sungguh-sungguh 

berusaha mencari rezki yang halal.
61

 

Dengan demikian, tujuan pernikahan tersebut tidak hanya ditujukan 

untuk memenuhi Hasrat biologis semata, akan tetapi untuk mewujudkan 

ketenangan ke dalam hati masing-masing suami istri dan keluarga yang kelak 

                                                             
60

 Ibid.  
61

 Hasbi al-Shiddieqy, Al-Islam 2, (Semarang: Pustaka Rezki Putra, 1987), hlm. 238-239 



33 

 

terlahir dari keduanya yang pada gilirannya mereka diharapkan dapat 

membangun dan mengatur rumah tangga mereka di atas dasar sakina, 

rahmah, dan mawaddah. Tujuan pernikahan ini telah diisyaratkan oleh Allah 

di dalam Q.S. Ar Rum ayat 21 sebagai berikut: 

ًْفسُِ  يْ اَ ٖٓ اىَْ خَلَكَ لَكُنْ هِّ  َ تِ ٰٗ هِيْ اٰ مٍ َّ ْْ تٍ لِّمَ ٰٗ ْٖ رٰلكَِ لََٰ سَدْوَحً اۗىَِّ فِ َّّ جً  دَّ َْ ٌْ٘كَُنْ هَّ جَعَلَ تَ َّ َِْ٘ا  ا الَِ ْْٖٓ اجًا لِّتَسْكٌُُ َّ كُنْ اصَْ

ىَ  ّْ شُ  َّٗتَفَكَّ

 
Artinya:  “Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan 

untukmu isteri-isteri dari jenismu sendiri, supaya kamu cenderung 

dan merasa tenteram kepadanya, dan dijadikan-Nya di antaramu 

rasa kasih dan sayang. Sungguh pada yang demikian itu benar-

benar terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang 

berpikir.
62

” (Q.S. Ar Rum ayat 21) 

 

Ayat yang telah disebutkan di atas, dalam tafsir  al-Tahrir wa al-

Tanwir, adalah ayat yang berbicara tentang tujuan sekaligus sebagai prinsip 

pernikahan, yakni untuk menemukan sakinah dilanjutkan dengan penjelasan 

pentingnya kedua rasa tersebut. Karena hal itu merupakan tali temali ruhani 

perekat pernikahan. Ibn Asyur menjelaskan bahwa Allah memberikan rasa 

mawaddah kepada pasangan suami isteri karena rasa itulah yang akan 

mengantarkan mereka untuk saling mencintai yang tadinya tidak saling 

mengenal. Demikian pula dengan rahmah, merupakan rasa yang diciptakan 

Allah kepada pasangan suami isteri karena rasa itulah yang menjadikan 

mereka saling menyayangi bagaikan kasih sayang orang tua kepada anaknya 

yang tadinya mereka tidak memiliki perasaan dan simpati sebelum keduanya 

                                                             
62

 Departemen Agama, Loc.Cit. 



34 

 

melangsungkan pernikahan.
63

  

Oleh karena itu, dapatlah disimpulkan bahwa, secara garis besar, tujuan 

dari pernikahan tersebut adalah untuk menyalurkan hasrat seksualitas, untuk 

menemukan ketenangan (sakinah ma waddah), untuk mendapatkan dan 

melangsungkan keturunan, dan untuk memelihara diri dari kerusakan moral. 

B. Perceraian 

1. Pengertian Perceraian Perspektif Hukum Islam 

Perceraian menurut bahasa Indonesia berarti “pisah” dari kata dasar 

“cerai”. Menurut istilah (syara‟) perceraian merupakan sebutan untuk 

melepaskan ikatan pernikahan. Sebutan tersebut adalah lafaẓ yang sudah 

dipergunakan pada masa jahiliyah yang kemudian digunakan oleh syara‟.
64

 

Dalam istilah fikih perceraian dikenal dengan istilah “talaq” atau 

“furqah”. Talaq berarti membuka ikatan atau membatalkan perjanjian. 

Sedangkan furqah berarti bercerai yang merupakan lawan kata dari 

berkumpul. Perkataan talaq dan furqah mempunyai pengertian umum dan 

khusus. Dalam arti umum berarti segala macam bentuk perceraian yang 

dijatuhkan oleh suami, yang ditetapkan oleh hakim. Sedangkan dalam arti 

khusus adalah perceraian yang dijatuhkan oleh pihak suami.
65

 

                                                             
63

 Ibn „Asyur, al-Tahrir wa al-Tanwir, (Beirut: Dar al Kutub al Ilmiah),  hlm. 57 
64

 Taqiyuddin Abu Bakar bin Muhammad Al-Husaini, Kifayatul Akhyar, (Surabaya: Bina 

Imam, 1993), juz. 11, hlm. 175 
65

 Soemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974, 

(Yogyakarta: PT. Liberti, 2004), hlm. 103 



35 

 

Menurut A. Fuad Sa‟id yang dimaksud dengan perceraian adalah 

putusnya perkawinan antara suami-istri karena tidak ada kerukunan dalam 

rumah tangga atau sebab yang lainnya, seperti mandulnya istri atau suami dan 

setelah diupayakan perdamaian dengan melibatkan keluarga kedua belah 

pihak.
66

 

Menurut hukum Islam, perkawinan itu dapat putus karena beberapa 

sebab, antara lain: karena putus dengan sendirinya (karena kematian), karena 

adanya perceraian, karena adanya putusan pengadilan.
67

 

Abdul Ghofur Ansori lebih lanjut menjelaskan bahwa putusnya 

perkawinan atau perceraian berarti berakhirnya hubungan suami istri. 

putusnya perkawinan itu ada dalam bentuk tergantung dari segi siapa 

sebenarnya yang berkehendak untuk putusnya perkawinan itu. Dalam hal ini 

ada empat kemungkinan
68

, sebagai berikut: 

a. Putusnya perkawinan karena atas kehendak Allah sendiri melalui matinya 

salah seorang suami istri. Adanya kematian itu menyebabkan dengan 

sendirinya berakhir hubungan perkawinan. 

                                                             
66

 Abdul Manan, “Problematika Perceraian Karena Zina dalam Proses Penyelesaian Perkara di 

Lingkungan Peradilan Agama”, dalam Tim Penulis, Jurnal Mimbar Hukum, Al-Hikmah dan 

DITBINBAPERA, (Jakarta: ttp, 2001) hlm.7 
67

 Lihat, Pasal 113 Kompilasi Hukum Islam 
68

 Abdul Ghofur Ansori, Hukum Perkawinan Islam, (Yogyakarta: UII Press, 1974), hlm. 105-

106 



36 

 

b. Putusnya perkawinan atas kehendak si suami karena adanya alasan 

tertentu dan di nyatakan kehendaknya itu dengan ucapan tertentu. 

Perceraian dalam bentuk ini disebut talak. 

c. Putusnya perkawinan atas kehendak si istri karena istri melihat sesuatu 

yang menghendaki putusnya perkawinan, sedangkan si suami tidak 

berkendak untuk itu. Kehendak untuk putusnya perkawinan yang di 

sampaikan si istri dengan cara tertentu ini di terima oleh suami dan di 

lanjutkan dengan ucapannya untuk memutuskan perkawinan itu. putus 

perkawinan dengan cara ini di sebut ‚khulu‟. 

d. Putusnya perkawinan atas kehendak hakim sebagai pihak ketiga setelah 

melihat adanya sesuatu pada suami dan/atau istri yang menandakan tidak 

dapatnya hubungan perkawinan itu di jalankan. Putusnya perkawinan 

dakam bentuk ini di sebut fasakh.
69

 

Perceraian merupakan bagian dari perkawinan, sebab tidak ada 

perceraian tanpa adanya perkawinan terlebih dahulu. Perkawinan merupakan 

awal dari hidup bersama antara seorang pria dan wanita sebagai suami isteri, 

sedangkan perceraian merupakan akhir dari kehidupan bersama suami isteri 

tersebut. Setiap orang menghendaki agar perkawinan yang dilakukannya tetap 

utuh sepanjang masa kehidupannya. Tetapi tidak sedikit pula perkawinan yang 

dibina dengan susah payah itu berakhir dengan sebuah perceraian. Tidak 

selalu perkawinan yang dilaksanakan itu sesuai dengan cita-cita, walaupun 

                                                             
69

 Ibid.  



37 

 

sudah diusahakan semaksimal mungkin dengan membinanya secara baik, 

tetapi pada akhirnya terpaksa mereka harus berpisah dan memilih untuk 

membubarkan perkawinan.
70

 

Islam telah memberikan ketentuan tentang batas-batas hak dan 

tanggung jawab bagi suami isteri supaya perkawinan berjalan dengan sakinah, 

mawaddah, dan rahmah. Bila ada di antara suami isteri berbuat di luar hak 

dan kewajibannya, maka Islam memberi petunjuk bagaimana cara 

mengatasinya dan mengembalikannya kepada yang hak. Tetapi bila dalam 

suatu rumah tangga terjadi krisis yang tidak lagi dapat diatasi, maka Islam 

memberikan jalan keluar berupa perceraian. Meskipun perceraian itu 

merupakan perbuatan yang halal, namun Allah sangat membenci perceraian 

tersebut.
71

 

Dengan demikian, dapat dimengerti mengapa perceraian dianggap 

sebagai suatu bencana.
72

 Kendati demikian pada waktu-waktu tertentu, 

perceraian adalah satu bencana yang diperlukan. Hemat penulis, dengan 

adanya perceraian, Islam telah memberikan kebebasan sepenuhnya kepada 

kedua belah pihak untuk mempertimbangkan segala sesuatunya dengan 

semasak-masaknya dalam batas-batas yang dapat dipertanggung jawabkan. 

Karena, disamping banyaknya bencana yang dapat dibayangkan dari sesuatu 

                                                             
70

 Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam tentang Perkawinan, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1974), hlm.158 
71

 Abu Al-Farij Ibn al-Jauzi, al- „Ilalu al-Mutanȃhiyah, juz 3 (Beirut: al-Mausŭ‟ah Arabiah, tt) 

hlm.637 
72

 Wahyu Saputra dan Sukmaniar, “Analisis Spasial Bencana Keretakan Rumah Tangga di 

Permukiman Kumuh Kota Palembang”, PUBLIKAUMA: Jurnal Ilmu Administrasi Publik UMA, Vol. 

1, No. 1, 2020, hlm. 30-38 



38 

 

perceraian yang menyangkut kehidupan kedua belah pihak dan terutama yang 

menyangkut anak-anak mereka, maka dapat pula dibayangkan betapa 

tersiksanya seseorang, terutama pihak wanita, yang kedamaian rumah 

tangganya sudah tidak dapat dipertahankan lagi, tetapi jalan perceraian tidak 

dibuka. 

Berdasarkan beberapa pengertian perceraian yang telah dipaparkan di 

atas, dapat disimpulkan bahwa perceraian merupakan peristiwa berakhirnya 

hubungan suami isteri dengan kata-kata tertentu yang bermakna memutuskan 

tali perkawinan serta mempunyai akibat bagi suami isteri tersebut. 

2. Perceraian di dalam Perundang-undangan Indonesia  

Kata cerai menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia berarti: verb (kata 

kerja), 1. Pisah; 2. Putus hubungan sebagai suami istri; talak, Kemudian kata 

„perceraian‟ mengandung arti noun (kata benda), 1. Perpisahan; 2. Perihal 

bercerai (antara suami istri); percpecahan. Adapun kata ‚bercerai‛ 

mengandung arti verb (kata kerja), 1. tidak bercampur (berhubungan, 

bersatu,dsb) lagi; 2. Berhenti berlaki-bini.
73

 

Istilah perceraian terdapat dalam pasal 38 UU No. 1 Tahun 1974 yang 

memuat ketentuan fakultatif bahwa perkawinan dapat putus karena kematian, 

perceraian, dan atas putusan pengadilan. Istilah perceraian, secara yuridis, 

berarti putusnya perkawinan, yang mengakibatkan putusnya hubungan 

                                                             
73

 Tim penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia Edisi Kedua, (Jakarta: Balai Pustaka, 199), hlm. 185 



39 

 

sebagai suami istri atau berhenti berlaki bini (suami istri) sebagaimana 

diartikan dalam kamus besar bahasa Indonesia. 

Perceraian menurut pasal 38 UU No. 1 tahun 1974 adalah putusnya 

perkawinan. Adapun yang dimaksud dengan perkawinan adalah menurut pasal 

1 UU No. 1 Tahun 1974 adalah ikatan lahir batin antara seorang laki-laki 

dengan seorang perempuan sebagai suami istri dengan tujuan membentuk 

keluarga (rumah tangga) yang bahagia dan kekal berdasarkan ketuhanan 

yang maha esa. Jadi perceraian adalah putusnya ikatan lahir batin antara 

suami istri yang mengakibatkan berakhirnya hubungan keluarga antara suami 

istri tersebut. Pasal 39 UU No. 1 Tahun 1974 memuat ketentuan imperative 

bahwa perceraian hanya dapat dilakukan di depan pengadilan, setelah 

pengadilan yang bersangkutan berusaha mendamaikan kedua belah pihak. 

Sehubungan dengan pasal ini, di dalam hukum Islam, sebagaimana telah 

dipaparkan sebelumnya, istilah perceraian disebutkan dalam bahasa Arab, 

yaitu talak, yang artinya melepaskan ikatan. Talak menurut istilah ialah 

melepaskan ikatan pernikahan dengan kata-kata talak atau yang 

seumpamanya, misalnya aku talak engkau. Dengan ucapan yang demikian 

maka putuslah ikatan pernikahan antara suami istri tersebut.
74

 

Wahyu Ernaningsih dan Putu Samawati menjelaskan bahwa walaupun 

perceraian adalah urusan pribadi, baik itu atas kehendak satu di antara dua 

                                                             
74

 Jamaluddin dan Nanda Amalia, Buku Ajar Hukum Perkawinan, (Sulawesi: Unimal Press, 

2016), hlm.104 



40 

 

pihak yang seharusnya tidak perlu campur tangan pihak ketiga, dalam ini 

pemerintah, tetapi menghindari tindakan sewenang-wenang, terutama dari 

pihak suami (karena umumnya pihak yang superior perceraian dipilih menjadi 

solusi terakhir). Keduanya juga menyebutkan bahwa dengan adanya ketentuan 

yang menyatakan bahwa perceraian harus dilakukan di depan sidang 

pengadilan, maka ketentuan ini berlaku untuk seluruh warga negara Indonesia, 

termasuk juga bagi mereka yang beragama Islam. Walaupun pada dasarnya 

hukum Islam tidak mengharuskan perceraian dilakukan di depan sidang 

pengadilan, namun karena ketentuan ini lebih bnyak mendatangkan kebaikan 

bagi kedua belah pihak maka wajib mengikuti ketentuan ini.
75

 

Istilah perceraian menurut UU No. 1 Tahun 1974 sebagai aturan 

hukum positif tentang perceraian menunjukkan adanya: 

a. Tindakan hukum yang dapat dilakukan oleh suami istri atau istri untuk 

memutuskan hubungan perkawinan di antara mereka 

b. Peristiwa hukum yang memutuskan hubungan suami dan istri, yaitu 

kematian suami atau istri yang bersangkutan, yang merupakan ketentuan 

yang pasti dan langsung di tetapkan oleh Tuhan yang maha kuasa 

c. Putusan hukum yang di nyatakan oleh pengadilan yang berakibat hukum 

putusnya hubungan perkawinan antara suami dan istri.
76

 

                                                             
75

 Wahyu Ernaningsih dan Putu Samawati, Hukum Perkawinan Indonesia, (Palembang: PT. 

Rambang, 2006), hlm. 76-80 
76

 Ibid. 



41 

 

Perceraian hanya dibenarkan untuk dalam alasan-alasan yang telah 

ditentukan oleh Undang-Undang Perkawinan. Berdasarakan pasal 19 PP No. 9 

Tahun 1975 tentang Pelaksanaan Undang-Undang No. 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan, disebutkan bahwa perceraian terjadi karena alasan sebagai 

berikut: 

a. Salah satu pihak berbuat zina, pemadat, penjudi dan lainnya yang sukar 

disembuhkan. 

b. Salah satu pihak meninggalkan pihak lain dua tahun berturut-turut tanpa 

seizin pihak lain dan tanpa alasan yang sah. 

c. Salah satu pihak mendapat hukuman penjara 5 (lima) tahun atau hukuman 

yang lebih berat setelah perkawinan berlangsung. 

d. Salah satu pihak melakukan kekejaman atau penganiyaan berat yang 

mengancam jiwa pihak lain. 

e. Salah satu pihak mendapat cacat badan atau penyakit yang sukar 

disembuhkam sehingga tidak bisa menjalankan kewajibannya sebagai 

suami atau isteri. 

f. Serta antara suami dan isteri terjadi perselisihan dan pertengkaran terus 

menerus sehingga tidak ada harapan untuk dirukunkan. 

Menurut KUH Perdata pasal 208 disebutkan bahwa perceraian tidak 

dapat terjadi hanya dengan persetujuan bersama. Dasar-dasar yang berakibat 

perceraian perkawinan adalah sebagai berikut: 

a. Zina. 



42 

 

b. Meninggalkan tempat tinggal bersama dengan itikad buruk. 

c. Dikenakan penjara lima tahun atau hukuman yang berat lagi setelah 

dilangsungkan perkawinan. 

d. Pencederaan berat atau penganiayaan yang dilakukan oleh salah seorang 

sumai atau isteri terhadap orang lainnya sedemikian rupa, sehingga 

membahayakan keselamatan jiwa atau mendatangkam luka-luka yang 

membahayakan. 

Kemudian, dari ketentuan-ketentuan tentang perceraian dalam 

Undang-Undang Perkawinan (pasal 39 sampai dengan pasal 41) dan tentang 

Tatacara Perceraian Dalam Peraturan Pelaksana (pasal 14 sampai dengan 

pasal 36) dapat ditarik kesimpulan adanya dua macam perceraian yaitu: 

a. Cerai Talak 

Istilah cerai talak disebut oleh Penjelasan pasal 14 Peraturan 

Pelaksanaan. Dan tentang perceraian ini diatur dalam pasal 14 sampai 

dengan 18 Peraturan Pelaksanaan, yang merupakan penegasan dari pasal 

39 Undang-Undang Perkawinan. cerai talak ini hanya khusus untuk yang 

beragama Islam seperti dirumuskan oleh pasal 14 Peraturan Pelaksanaan 

sebagai berikut: “Seorang suami yang telah melangsungkan perkawinan 

menurut agama Islam, yang akan menceraikan isterinya, mengajukan surat 

kepada Pengadilan di tempat tinggalnya, yang berisi pemberitahuan bahwa 

ia bermaksud menceraikan isterinya disertaidengan alasan-alasannya serta 

meminta kepada Pengadilan agar diadakan sidang untuk keperluan itu”. 



43 

 

Selanjutnya dari pasal 15 sampai dengan pasal 18 dapat diuraikan sebagai 

berikut: 

1) Setelah Pengadilan menerima surat pemberitahuan itu, Pengadilan 

mempelajari surat tersebut. 

2) Selambat-lambatnya 30 (tiga puluh) hari setelah menerima surat itu. 

Pengadilan memanggil suami dan isteri yang akan bercerai itu, untuk 

meminta penjelasan. 

3) Setelah Pengadilan mendapat penjelasan dari suami-isteri, ternyata 

memang terdapat alasan-alasan untuk bercerai dan Pengadilan 

berpendapat pula bahwa antara suami-istri yang bersangkutan tidak 

mungkin lagi didamaikan untuk hidup rukun lagi dalam rumah tangga, 

maka Pengadilan memutuskan untuk mengadakan sidang untuk 

menyaksikan perceraian itu; 

4) Setelah Pengadilan mendapat penjelasan dari suami-isteri, ternyata 

memang terdapat alasan-alasan untuk bercerai dan Pengadilan 

berpendapat pula bahwa antara suami-istri yang bersangkutan tidak 

mungkin lagi didamaikan untuk hidup rukun lagi dalam rumah tangga, 

maka Pengadilan memutuskan untuk mengadakan sidang untuk 

menyaksikan perceraian itu; 

5) Sesaat setelah menyaksikan perceraian itu, Ketua Pengadilan memberi 

surat keterangan tentang terjadinya perceraian tersebut ; 



44 

 

a) Surat keterangan tersebut dikirimkan kepada Pegawai Pencatatan 

di tempat perceraian itu terjadi untuk diadakan pencatatan 

perceraian; 

b) Perceraian itu terjadi terhitung pada saat perceraian itu dinyatakan 

di depan sidang Pengadilan.
77

 

b. Cerai Gugat 

Cerai gugat adalah Perceraian yang disebabkan oleh adanya suatu 

gugatan lebih dahulu oleh salah satu pihak kepada Pengadilan dan dengan 

suatu putusan Pengadilan. Undang-undang Perkawinan dan Peraturan 

Pelaksanaannya tidak menamakan hal ini “cerai gugat”, tetapi menyatakan 

bahwa perceraian ini dengan suatu gugatan. Undang-undang Perkawinan 

menyatakan bahwa gugatan perceraian diajukan kepada Pengadilan dan 

tentang bagaimana caranya akan diatur dalam peraturan perundangan 

tersendiri. 

Peraturan Pelaksanaan dalam Penjelasan pasal 20 menegaskan 

sebagai berikut: “Gugatan perceraian dimaksud dapat dilakukan oleh 

seorang isteri yang melangsungkan perkawinan menurut agama Islam dan 

oleh seorang suami atau seorang isteri yang melangsungkan 

perkawinannya menurut agamanya dan kepercayaannya itu selain agama 

Islam”. Selanjutnya diatur secara terperinci tentang bagaimana tatacara 

                                                             
77

 K. Wantjik Saleh, Hukum Perkawinan Indonesia, (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1976), hlm. 

39 



45 

 

gugatan perceraian itu oleh Peraturan Pelaksanaan (pasal 20 sampai 

dengan pasal 36). Dalam cerai gugat diuraikan sebagai berikut, dimulai 

dari: 

1) Pengajuan gugatan. Gugatan perceraian diajukan oleh suami atau isteri 

atau kuasanya kepada Pengadilan yang daerah hukumnya meliputi 

tempat tinggal tergugat atau penggugat. 

2) Pemanggilan. Pemanggilan terhadap para pihak ataupun kuasanya, 

dilakukan setiap kali akan diadakan persidangan. Yang melakukan 

panggilan tersebut adalah jurusita (Pengadilan Negeri) dan petugas 

yang ditunjuk (Pengadilan Agama). Pemanggilan harus disampaikan 

kepada pribadi yang bersangkutan, yang apabila tidak dapat dijumpai, 

panggilan disampaikan melalui surat atau yang dipersamakan 

dengannya. Panggilan tersebut harus dilakukan dengan cara yang patut 

dan sudah diterima oleh para pihak atau kuasanya selambat-lambatnya 

3 (tiga) hari sebelum sidang dibuka. 

3) Persidangan. Persidangan untuk memeriksa gugatan perceraian harus 

dilakukan oleh Pengadilan Negeri selambat-lambatnya 30 (tiga puluh) 

hari setelah diterimanya surat gugatan di Kepaniteraan. 

4) Perdamaian. Perdamaian ditentukan bahwa sebelum dan selama 

perkara gugatan belum diputuskan, Pengadilan harus berusaha untuk 

mendamaikan kedua belah pihak yang berperkara. Apabila tercapai 

suatu perdamaian maka tidak dapat diajukan gugatan perceraian baru 



46 

 

berdasarkan alasan atau alasan-alasan yang ada sebelum perdamaian 

dan telah diketahui oleh penggugat pada waktu dicapainya 

perdamaian. 

5) Putusan. Walaupun pemeriksaan perkara gugatan perceraian dilakukan 

dalam sidang tertutup, tapi pengucapan putusannya harus dilakukan 

dalam sidang terbuka. Kapan suatu perceraian itu dianggap terjadi 

beserta segala akibat-akibatnya itu, terdapat perbedaan antara orang 

yang beragama Islam dan yang lainnya. Bagi yang beragama Islam 

terhitung sejak jatuhnya putusan Pengadilan Agama yang telah 

mempunyai kekuatan hukum tetap, sedangkan bagi yang tidak 

beragam Islam terhitung sejak saat pendaftarannya pada daftar 

pencatatan kantor pencatatan oleh pegawai pencatat. Sebelum 

dijatuhkan suatu putusan, selama berlangsungnya gugatan perceraian 

atas permohonan pihak penggugat dan tergugat, Pengadilan dapat 

mengizinkan suami isteri tersebut untuk berpisah berlainan rumah, 

juga dapat menentukan nafkah yang harus ditanggung oleh suami dan 

hal-hal yang perlu untuk menjamin pemeliharaan serta pendidikan 

anak, dan barang-barang yang menjadi hak bersama serta hak masing-

masing.
78

 

Adapun Undang-Undang yang digunakan dalam proses perceraian 

di Pengadilan:  

                                                             
78

 Ibid., hlm. 44 



47 

 

1) Undang-Undang Perkawinan Nomor 1 Tahun 1974, mengatur 

mengenai perceraian secara garis besar (kurang detail karena tidak 

membedakan cara perceraian agama Islam dan non-Islam. 

2) Kompilasi Hukum Islam bagi pasangan nikah yang beragama Islam. 

3) Peraturan Pemerintah Nomor 9 Tahun 1975, tentang Pelaksanaan 

Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 mengatur detail mengenai 

Pengadilan mana yang berwenang memproses perkara cerai dan tata 

cara perceraian secara praktik. 

4) Undang-Undang Nomor 23 Tahun 1974, Penghapusan Kekerasan 

Dalam Rumah Tangga (KDRT) bagi seseorang yang mengalami 

kekerasan/penganiayaan dalam rumah tangganya. 

3. Cerai Talak dan Bentuk-bentunya di dalam Hukum Islam 

Secara harfiah, sebagaimana telah dipaparkan sebelumnya, talak yang 

merupakan satu nama dari perceraian berarti lepas dan bebas. 

Dihubungkannya kata talak dalam arti kata ini dengan putusnya perkawinan, 

karena antara suami dan istri sudah lepas hubungannya atau masing-masing 

sudah bebas. Dalam mengemukakan arti talak secara terminologis, ulama 

mengemukakan rumusan yang berbeda, namun esensinya sama yakni, 

melepaskan hubungan pernikahan dengan menggunakan lafadz talak dan 

sejenisnya.
79

 Perceraian (talak) dapat dibagi menjadi beberapa bentuk dengan 

melihat kepada waktu menjatuhkannya, kemungkinan suami kembali ke 

                                                             
79

 Abdul Ghofur Ansori, Loc. Cit. 



48 

 

istrinya yang berdasarkan jumlah talak yang dijatuhkan, cara 

menjatuhkannya, kondisi suami pada waktu mentalak, dan lain-lain. 

Bentuk talak ditinjau dari segi waktu menjatuhkan talak, terdiri atas 

dua macam talak, berikut ini: 

a. Talak sunnah, ialah talak yang dibolehkan, yang diucapkan 1 kali dan istri 

belum digauli ketika suci dari haid. Jika talak yang diucapakan berturut-

turut sebanyak tiga kali pada waktu yang berbeda dan istri dalam keadaan 

suci dari haid serta belum digauli pada tiap waktu suci dari haid itu. Dua 

kali dari talak itu, dapat dirujuk, sedangkan yang ketiga kalinya tidak 

dapat dirujuk lagi. 

b. Talak bid‟ah, ialah talak yang dilarang atau haram hukumnya, yakni yang 

talaknya dijatuhkan ketika istri dalam keadaan haid, juga talak yang 

dijatuhkan ketika istri suci dari haid lalu disetubuhi oleh suami. Tergolong 

bid‟ah jika suami menjatuhkan talak tiga kali sekaligus pada satu waktu. 

Adapun talak satu diiringi pernyataan tidak dapat rujuk lagi tergolong 

talak bid‟ah. Jika suami menjatuhkan talak dalam waktu/keadaan/kondisi 

tersebut, maka talaknya tetap jatuh dan suami sendiri yang berdosa, karena 

ia melakukan perbuatan yang dilarang oleh syariat Islam.
80

 

Selanjutnya talak ditinjau dari segi jumlah penjatuhan talak juga terdiri 

atas dua macam talak, sebagai berikut: 

                                                             
80

 Sudarsono, Hukum Perkawinan Nasional, (Jakarta: PT.Rineka Cipta, 1994), hlm. 133 



49 

 

a. Talak raj‟i, ialah talak yang dijatuhkan satu kali oleh suami, dan suami 

dapat rujuk kembali kepada istri yang telah ditalak tadi. Dalam syariat 

Islam, talak raj‟i terdiri dari beberapa bentuk, antara lain: Talak talak satu, 

talak dua dengan menggunakan pembayaran tersebut (iwadl). akan tetapi, 

dapat pula terjadi suatu talak raj‟i yang berupa talak satu, talak dua 

dengan tidak menggunakan iwald juga istri belum digauli. 

b. Talak ba‟in, ialah talak yang terjadi sehubungan dengan adanya syiqaq 

yang mengarahkan suami Dan istri mendatangkan hakim dari keluarga 

masing- masing sebagai juru damai sesuai dengan surah an-Nisa‟ ayat 35. 

Oleh sebab itu jika terjadi perselisihan tidak semestinya langsung 

mengajukan perceraian, tetapi harus ditempuh berbagai cara yang dapat 

mendamaikan dengan mendatangkan hakim keluarga. Jika hakim keluarga 

tidak mampu mendamaikan baru dibawa ke pengadilan. Apabila istri 

ditalak karena syiqaq disebut talak ba‟in sughra. Akan tetapi, di samping 

itu, sebelum perselisihan ditangani hakim, keluarga suami terlebih dahulu 

mengadakan usaha-usaha, yaitu menasehati, jika istri tidak memperhatikan 

suami memisahkan tempat tidur, dan jika kedua cara itu belum juga 

terselesaikan suami dapat memukul dalam batas-batas kewajaran. Jadi 

menurut tuntunan Al-quran tindakan tersebut tidak melampui batas 

sebagaiman ditegaskan di dalam surah An-Nisa‟ ayat 34 dan ayat 35. 

Seandainya terjadi penjatuhan talak ba‟in kubro oleh suami, maka dalam 

hal ini suami tidak diizinkan lagi intuk rujuk dan kawin lagi dengan istri 



50 

 

yang telah ditalaknya. Talak ba‟in kubro sebagaiman diuraikan di atas, 

ditegaskan dalam surah Al-Baqarah ayat 230, sebagai berikut: 

ِِوَآٖ اىَْ َّٗتشََاجَعَآٖ اِ فَاىِْ طلََّمََِا فلَََ تَ  ْ٘ ٍٗ ۗ فَاىِْ طلََّمََِا فلَََ جٌَُاحَ عَلَ ْ٘شَ جًا غَ ّْ ٌْكِخَ صَ ٔ تَ
َٗ هِيْْۢ تَعْذُ دَتّٰ ىْ ذِلُّ لَ

ىَ  ْْ مٍ َّٗعْلَوُ ْْ ِ ٗثٌَُُِِّ٘اَ لِمَ
دُ اّللّٰ ّْ تلِْكَ دُذُ َّ  ۗ ِ

دَ اّللّٰ ّْ ْ٘وَا دُذُ  ظٌََّآٖ اىَْ ُّٗمِ

 

Artinya: Kemudian jika si suami mentalaknya (sesudah Talak yang 

kedua), Maka perempuan itu tidak lagi halal baginya hingga Dia 

kawin dengan suami yang lain. kemudian jika suami yang lain 

itu menceraikannya, Maka tidak ada dosa bagi keduanya (bekas 

suami pertama dan isteri) untuk kawin kembali jika keduanya 

berpendapat akan dapat menjalankan hukum-hukum Allah. Itulah 

hukum-hukum Allah, diterangkan-Nya kepada kaum yang (mau) 

mengetahui.
81

 

 

Ditinjau dari segi cara suami menyampaikan talak terhadap isterinya, 

Sayyid Sabiq menyatakan bahwa dalam hal ini talak ada beberapa bentuk, 

baik dinyatakan dengan kata-kata atau ucapan, dengan surat atau tulisan 

kepada istrinya, dengan isyarat oleh orang yang bisu atau dengan 

mengirimkan seoarang utusan
82

, sebagai berikut: 

a. Talak dengan ucapan, yaitu talak yang disampaikan oleh suami dengan 

ucapan lisan dihadapan isterinya, dan isterinya mendengarkan secara 

langsung ucapan suaminya itu. 

b. Talak dengan tulisan, yaitu talak yang disampaikan oleh suami secara 

tertulis lalu disampaikan kepada isterinya dan isteri memahami isi dan 

maksudnya. Menurut Sayyid Sabiq syarat sah talak secara tertulis, bahwa 

                                                             
81

 Departemen Agama, Op.Cit., hlm. 36 
82

 Sabiq, Op.Cit, 1980, hlm 27 



51 

 

tulisan harus tegas, jelas dan nyata ditunjukkan oleh suami terhadap isteri 

secara khusus. 

c. Talak dengan isyarat, yaitu talak yang dilakukan oleh suami yang tuna 

wicara dalam bentuk isyarat, sebab isyarat baginya sama dengan bicara 

yang dapat menjatuhkan talak, sepanjang isyarat itu jelas dan meyakinkan, 

para fuqaha mensyaratkan bahwa isyarat itu sah bagi tuna wicara. 

d. Talak dengan utusan, yaitu talak yang disampaikan oleh suami kepada 

isterinya melalui perantara orang lain sebagai utusan. Dalam hal ini utusan 

berkedudukan sebagai wakil suami yang menjatuhkan talak suami dan 

melaksanakan talak itu 

4. Cerai Khulu‟ di dalam Hukum Islam 

Khulu‟ berarti melepaskan atau menanggalkan pakaian.
83

 Secara 

bahasa, khulu‟ diartikan juga dengan berpisahnya isteri atas dasar harta yang 

yang diambil dari pakaian, karena wanita itu pakaian pria. Sedangkan khulu‟ 

menurut ilmu fiqih adalah berpisahnya suami dengan isterinya dengan ganti 

yang diperolehnya. Khulu‟ juga disebut fidya atau tebusan, Karena isteri 

meminta cerai kepada suaminya dengan membayar sejumlah tebusan dari 

isteri kepada suaminya dengan membayar sejumlah tebusan dari isteri kepada 

suami agar suami mau menceraikannya.
84

 

                                                             
83

 Abdurrahman al-Jaziri, Kitabul Fiqhu „Ala al-Mazahibu al-Arba‟ah, (Mesir: al- Maktabah 

at-Tijariyatul Qubra, tt), Juz 4, hlm. 387 
84

 Ibid. 



52 

 

Sedangkan menurut terminologi ahli fikih, khulu‟ berarti bahwa isteri 

memisahkan diri dari suaminya dengan memberi ganti rugi kepadanya. Khulu‟ 

kadang dimaksudkan juga dengan makna yang umum yaitu perceraian yang 

disertai jumlah harta sebagai iwadh yang diberikan isteri kepada suami untuk 

menebus diri agar terlepas dari ikatan perkawinan, baik dengan kata khulu‟, 

mubara‟ah (pelepasan) maupun thalak.
85

 

Khulu‟ adalah salah satu bentuk perceraian dalam Islam yang berarti 

menghilangkan atau mengurungkan akad nikah dengan kesediaan isteri 

membayar uang „iwadh atau uang pengganti kepada suami dengan 

menggunakan pernyataan cerai atau khulu‟. Bila terjadi cerai dengan cara 

khulu‟ maka suami tidak memiliki hak untuk rujuk kepada isterinya. Dari 

tinjauan sighat, khulu‟ mengandung pengertian “penggantungan” dan ganti 

rugi oleh pihak isteri. Perceraian akan terjadi bila isteri telah membayar 

sejumlah yang disyaratkan suami.
86

 

Perceraian yang disebabkan khulu‟ adalah merupakan thalaq ba‟in. 

Maka bila suami telah melakukan khulu‟ terhadap isteri, suami tidak berhak 

untuk ruju‟ kembali kepada isteri sekalipun isteri rela menerima kembali uang 

iwadh yang telah dibayarkannya. Jika isteri bersedia kembali bekas suaminya 

                                                             
85

 Sayid Sabiq, Op.Cit, hlm, 61 
86

 Dasrizal Dahlan, Putusnya Perkawinan Menurut UU No. 1 Tahun 1974 dan Hukum 

Perdata Barat (BW); Tinjauan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Kartika Insan Lestari, 2003), hlm. 201 



53 

 

tersebut ruju‟ kepadanya, maka suami harus melakukan akad nikah kembali 

dengan melengkapi rukun dan syaratnya.
87

 

Adapun syarat-syarat khulu‟ adalah sebagai berikut: 

a. Kerelaan dan persetujuan. Para fukaha telah sepakat, bahwa khulu‟ dapat 

dilakukan berdasarkan kerelaan dan persetujuan dari suami isteri asal 

kerelaan dan persetujuan itu tidak berakibat kerugian dipihak yang lain 

(isteri). Apabila suami tidak mengabulkan permintaan khulu‟ isterinya, 

sedang pihak isteri tetap merasa dirugikan haknya sebagai seorang isteri, 

maka dapat mengajukan gugatan untuk meminta cerai kepada pengadilan. 

Hakim hendaknya memberikan keputusan perceraian antara suami isteri 

itu, apabila ada alat-alat bukti, alasan-alasan yang dapat dijadikan dasar 

gugatan oleh pihak isteri.
88

 

b. Istri yang dapat dikhulu‟. Fukaha sepakat bahwa isteri yang dikhulu‟ ialah 

isteri yang mukallaf dan telah terikat dengan akad nikah yang sah dengan 

suaminya.Adapun isteri yang cakap boleh mengadakan khulu‟ untuk 

dirinya, sedangkan bagi hamba perempuan tidak boleh mengadakan khulu‟ 

untuk dirinya kecuali dengan minta izin izin kepada tuannya. Disepakati 

pula isteri yang safihah (bodoh) adalah bersama walinya, yakni bagi 

fukaha yang menetapkan adanya pengampunan atasnya.
89

 

                                                             
87

 Ibid.  
88

 Kamal Mukhtar, Asas-Asas Hukum Islam tentang Perkawinan, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1974. hlm. 185. 
89

 Amir Syarifuddin, Op.Cit, hlm. 235 



54 

 

c. Iwadh. Uang tebusan atau iwadh adalah bagian yang urgen dan inti dari 

khulu‟, karena tanpa adanya iwadh maka khulu‟ tidak akan terjadi, 

sehingga mayoritas ulama menempatkan iwadh tersebut sebagai rukun 

yang tak boleh ketinggalan. Iwadh atau tebusan merupakan ciri khas dari 

perbuatan hukum khulu‟. Selama iwadh belum diberikan oleh pihak isteri 

kepada suami, maka selama itu pula perceraiannya belum terjadi. Setelah 

iwadh diserahkan oleh pihak isteri kepada suami barulah terjadi 

perceraian. Mengenai hal ini Imam Malik, Syafi‟i dan golongan fukaha 

berpendapat bahwa seorang isteri boleh melakukan khulu‟ dengan 

memberikan hartanya yang lebih dari mahar yang pernah diterimanya saat 

pelaksanaan akad nikah dari suaminya, jika kedurhakaan (nusyuz) datang 

dari pihaknya, atau memberikan yang sebanding dengan mahar atau lebih 

sedikit.
90

 

d. Waktu menjatuhkan khulu‟. Fukaha telah sepakat bahwa khulu‟ boleh 

dijatuhkan pada masa haid, nifas, dan pada masa suci yang belum 

dicampuri atau yang telah dicampuri.
91

 Dengan demikian khulu‟ dapat 

dijatuhkan kapan saja dan dimana saja. Rasulullah tidak menetapkan 

waktu khusus sehubungan dengan khulu‟ isteri Tsabit bin Qais. Rasulullah 

juga tidak bertanya dan membicarakan keadaan isterinya, maka dari itu 

khulu‟ pada waktu suci dan haid diperbolehkan.
92

 

                                                             
90

 Ibid, hlm. 491 
91

 Kamal Muhtar, Op.Cit, hlm. 172 
92

 Maftuh Ahnan, Fiqih Wanita, (Surabaya: Terbit Terang, tt), hlm. 362 



55 

 

5. Rukun dan Syarat Perceraian 

Rukun talak adalah unsur pokok yang harus ada dalam talak dan 

terujudnya talak bergantung ada dan lengkapnya unsur-unsur dimaksud. 

Terjadi perbedaan pendapat dikalangan ulama mengenai penetapan rukun 

talak, sebagaimana dikutip oleh Husni Syams.
93

 Menurut Ulama Hanafiyah, 

rukun talak itu hanya satu, yaitu şighah atau lafal yang menunjukkan 

pengertian talak, baik secara etimologi, syara‟ maupun apa saja yang 

menempati posisi lafal-lafal tersebut.
94

 

Menurut ulama Malikiyah, rukun talak itu ada empat, yaitu: 

a. Orang yang berkompeten melakukannya. Maksudnya, orang yang 

menjatuhkan talak itu adalah suami atau wakilnya (kuasa hukumnya) 

ataupun wali, jika ia masih kecil. 

b. Dilakukan secara sengaja. Maksudnya, orang yang menjatuhkan talak itu 

sengaja membacakan lafal-lafal yang termasuk kategori lafal sharih atau 

lafal kinayah yang jelas. 

c. Isteri yang dihalalkan. Maksudnya talak yang dijatuhkan itu mesti 

terhadap isteri yang telah dimiliki melalui suatu pernikahan yang sah. 

                                                             
93

 Husni Syams, “Rukun dan Syarat Talak”, diakses pada 22 Maret pukul 12:11 dari 

“Rhttp://fikihonline.blogspot.com/ 2010/ 04 /rukun-dan-syarat-talak.html, 
94

 „Ala al-Din Abi Bakr Ibn Mas'ud al-Kasaniy, Bada‟i' wa al-Shana‟i, (Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyyah, t.th.), Juz 3, hlm. 98 



56 

 

d. Adanya lafal, baik bersifat şarih (gamblang/ terang) ataupun termasuk 

kategori lafal kinayah.
95

 

Adapun menurut ulama Syafi'iyyah dan Hanabillah, rukun talak itu 

adal lima, yaitu: 

a. Orang yang menjatuhkan talak. Orang yang menjatuhkan talak itu 

hendaklah seorang mukallaf. Oleh karena itu, talak anak kecil yang belum 

baligh dan talak orang gila tidak mempunyai kekuatan hukum. 

b. Lafal talak. Mengenai rukun yang kedua ini, para ulama Syafi'iyyah 

membaginya kepada tiga macam, yaitu: Pertama, lafal yang diucapkan 

secara şarih dan kinayah. Di antara yang termasuk lafal şarih adalah al-

sarrah, alfiraq, al-țalaq dan setiap kata yang terambil dari lafal al-țalaq 

tersebut. Sedangkan lafal kinayah adalah setiap lafal yang memiliki 

beberapa pengertian, seperti seorang suami berkata kepada isterinya: 

izhabi (pergilah kamu) atau ukhruji (keluarlah kamu) dan lafal-lafal lain 

seperti itu, sementara suami itu meniatkan menjatuhkan talaknya. Jadi 

menurut mereka, talak yang dijatuhkan oleh seorang suami itu baru 

terakad apabila diucapkan dengan lafal-lafal yang şarih ataupun lafal 

kinayah dengan meniatkannya untuk menjatuhkan talak. Kedua, Apabila 

lafal talak itu tidak diucapkan, baik secara şarih maupun kinayah, boleh 

saja melalui isyarat yang dipahami bermakna talak, namun menurut 

                                                             
95

 Menurut Ibn Juza (ulama Malikiyah), rukun talak ada tiga, yaitu almuthalliq (suami), al-

muthallaqah (isteri) dan al-shighah (lafal atau yang menempatinya secara hukum); Lihat dalam: 

Wahbah al-Zuhayliy, al-Fiqh alIslamiy wa Adillatuh, (Damaskus, Dar al-Fikr, 1989), cet. Ke-3, Juz 7, 

hlm. 361- 362 



57 

 

kesepakatan ulama dikalangan Syafi'iyyah, isyarat tersebut baru 

dinyatakan sah dan mempunyai kekuatan hukum apabila dilakukan oleh 

orang bisu. Menurut mereka isyarat tersebut juga terbagi kepada şarih dan 

kinayah. Isyarat şarih adalah isyarat yang dapat dipahami oleh orang 

banyak, sementara isyarat yang termasuk kategori kinayah adalah isyarat 

yang hanya dipahami oleh sebagian orang. Dan ketiga, talak itu juga sudah 

dianggap memenuhi rukun kedua ini, apabila suami tersebut menyerahkan 

(al-fawiḑ) kepada isterinya untuk menjatuhkan talaknya. Misalanya 

seorang suami berkata kepada isterinya: Țalliqi nafsak (talaklah/ aku talak 

dirimu), lalu apabila isterinya itu menjawab: Țallaqtu (aku talakkan), 

maka talak isterinya itu telah jatuh. Sebab dalam kasus seperti itu, isteri 

berkedudukan sebagai tamlik (wakil) dalam menjatuhkan talak. Jadi dalam 

pandangan ulama Syafi'iyyah, lafal atau sighah yang merupakan salah satu 

rukun talak itu dapat terpenuhi melalui ucapan dengan lafal yang şarih 

atau kinayah, isyarat bagi orang yang bisu baik dengan isyarat yang şarih 

maupun kinayah, ataupun melalui penyerahan menjatuhkan talak yang 

dikuasakan oleh seorang suami kepada isterinya. 

c. Dilakukan secara sengaja. Maksudnya, lafal talak itu sengaja diucapkan. 

d. Wanita yang dihalalkan (isteri). Apabila seorang suami menyandarkan 

talak itu kepada bagian dari tubuh isterinya, misalnya ia menyandarkan 

kepada anggota tubuh tertentu seperti tangan, kepala, limpa atau hati, 

maka talaknya sah. Namun apabila suami tersebut menyandarkan kepada 



58 

 

faḑalat tubuhnya seperti air liur, air susu atau air mani, maka talaknya 

tidak sah. 

e. Menguasai isteri tersebut. Apabila seorang suami berkata kepada seorang 

wanita yang bukan isterinya: Anti țalliq (kamu wanita yang ditalak), maka 

talaknya tidak sah, namun apabila suami tersebut berkata kepada isterinya 

atau isterinya itu masih berada dalam masa 'iddah talak raj'i, maka 

talaknya baru dianggap sah. Bahkan menurut ulama Syafi'iyyah, apabila 

seorang suami berkata kepada wanita yang bukan isterinya: In nakahtuki 

fa anti țalliq (jika aku menikahimu maka kamu adalah wanita yang 

ditalak), maka nikahnya juga tidak sah. Jadi menurut mereka, ucapan yang 

dikaitkan dengan syarat-pun juga tidak sah, sebab ketika ia 

mengucapkannya, wanita tersebut tidak berada dalam kekuasaannya.
96

 

6. Penyebab Terjadinya Perceraian 

Adapun perceraian terjadi karena adanya beberapa kamungkinan:
97

 

a. Perceraian atas kehendak Allah swt karena meninggalnya salah seorang 

suami atau istri. Kematian adalah faktor pertama penyebab perceraian. 

Perceraian yang diakibatkan karena perceraian adalah putusnya 

hukumhukum perkawinan antara suami istri beserta dengan hak dan 

kewajiban. 

                                                             
96

 Muhammad bin Muhammad Abi Hamid al-Ghazaliy, al-Wajiz fi Fiqħ Madzhab al-Imâm al-

Syâfi'iy, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994), hlm. 286-289; Lihat juga: Al-Sayyid Abi Bakr, I'ânât al-Thâlibîn, 

(Beirut: Dar Ihya` al-Turats al-'Arabiy, t.th.), Jilid 4, hlm. 2 
97

 Sudarto, Ilmu Fikih: Refleksi tentang Ibadah, Muamalah, Munakahat dan Mawaris, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 2018), hlm. 183 



59 

 

b. Perceraian atas kehendak suami. Perceraian adalah lepasnya ikatan 

perkawinan dan berakhirnya hubungan perkawinan. Perceraian bisa juga 

diartikan sebagai penghapusan perkawinan dengan putusan hakim atau 

tuntutan salah satu pihak dalam perkawinan.
98

 Perceraian biasa disebut 

dengan cerai talak adalah perceraian yang dijatuhkan oleh seorang suami 

kepada istrinya. 

c. Perceraian atas kehendak istri. Perceraian tersebut biasa disebut dengan 

cerai gugat adalah perceraian yang dilakukan oleh seorang istri kepada 

suaminya 

d. Perceraian atas kehendak hakim sebagai pihak ketiga. Cerai talak dan 

cerai gugat hanya dapat dilakukan di depan sidang Pengadilan.  

Kemudian, di dalam Kompilasi Hukum Islam juga dijelaskan 

mengenai sebab-sebab putusnya perkawinan ini yang tercantum dalam pasal 

116 yaitu: perceraian dapat terjadi karena alasan atau alasan-alasan: 

a. Salah satu pihak berbuat zina atau menjadi pemabuk, pemadat, penjudi, 

dan lain sebagainya yang sukar disembuhkan 

b. Salah satu pihak meninggalkan pihak lain selama dua tahun berturutturut 

tanpa izin pihak lain dan tanpa alasan yang sah atau karena hal lain di luar 

kemampuannya 

                                                             
98

 Subekti, Pokok-Pokok Hukum Perdata (Jakarta: PT Intermasa, 1989), hlm. 116 



60 

 

c. Salah satu mendapatkan hukuman penjara 5 (lima) tahun atau hukuman 

yang lebih berat setelah perkawinan berlangsung 

d. Salah satu pihak melakukan kekejaman atau penganiayaan berat yang 

membahayakan pihak yang lain. 

e. Salah satu pihak mendapatkan cacat badan atau penyakit dengan akibat 

tidak dapat menjalankan kewajibannya sebagai suami atau istri. 

f. Antara suami dan istri terus menerus terjadi perselisihan dan pertengkaran 

dan tidak ada harapan akan hidup rukun lagi dalam rumah tangga. 

g. Suami melanggar taklik talak. 

h. Peralihan agama atau murtad yang menyebabkan ketidakrukunan dalam 

rumah tangga. 

7. Akibat Perceraian di dalam Perundang-undangan Perkawinan Indonesia 

Di dalam Kompilasi Hukum Islam, akibat putusnya perkawinan 

karena perceraian di atur dalam pasal 156 dan pasal 157 yaitu: 

a. Anak yang belum mumayyiz berhak mendapatkan hadhonah dari ibunya, 

kecuali bila ibunya telah meninggal dunia, maka kedudukannya digantikan 

oleh: 

1) Wanita-wanita dalam garis lurus ke atas dari ibu. 

2) Ayah. 

3) Wanita-wanita dalam garis lurus ke atas dari ayah. 

4) Saudara perempuan dari anak yang bersangkutan. 



61 

 

5) Wanita-wanita kerabat sedarah menurut garis samping dari ibu. 

6) Wanita-wanita kerabat sedarah menurut garis samping dari ayah. 

b. Anak yang sudah mumayyiz berhak memilih untuk mendapatkan hadhanah 

dari ayah atau ibunya. 

c. Apabila pemegang hadhanah tidak dapat menjamin keselamatan jasmani 

dan rohani anak, meskipun biaya nafkah dan hadhanah telah dicukupi, 

maka atas permintaan kerabat yang bersangkutan Pengadilan Agama dapat 

memindahkan hak hadhanah kepada kerabat lain yang mempunyai hak 

hadhanah pula. 

d. Semua biaya hadhanah dan nafkah anak menjadi tanggungan ayah 

menurut kemampuannya, sekurang-kurangnya sampai anak tersebut 

dewasa dan dapat mengurus diri sendiri (21 tahun). 

e. Bilamana terjadi perselisihan mengenai hadhanah dan nafkah anak, 

Pengadilan Agama memberikan putusannya berdasarkan huruf (a), (b), (c) 

dan (d). 

f. Pengadilan dapat pula dengan mengingat kemampuan ayahnya 

menetapkan jumlah biaya untuk memelihara dan pendidikan anakanak 

yang tidak turut padanya. 

Dalam Kompilasi Hukum Islam pasal 157 harta bersama dibagi 

menurut ketentuan sebagaimana tersebut dalam pasal 96 dan 97, yaitu: 

a. Pasal 96 menyebutkan: 



62 

 

1) Apabila terjadi cerai mati, maka separoh harta bersama menjadi hak 

pasangan yang hidup lebih lama. 

2) Pembagian harta bersama bagi seorang suami atau istri yang istri atau 

suaminya hilang harus ditangguhkan sampai adanya kepastian matinya 

yang hakiki atau matinya secara hukum atas dasar putusan Pengadilan 

Agama. 

b. Pasaln 97 berbunyi: Janda atau duda cerai hidup masing-masing berhak 

seperdua dari harta sepanjang tidak ditentukan lain dalam perjanjian 

perkawinan. 

Kemudian, Setiap peceraian mengakibatkan adanya iddah bagi seorang 

istri, menurut KHI ada beberapa ketentuan. Dalam pasal 153 ayat 2 tentang 

waktu tunggu bagi seorang janda ditentukan sebagai berikut: 

a. Apabila perkawinan putus karena kematian, walaupun qobla dukhul, 

waktu tunggu ditetapkan seratus tiga puluh hari. 

b. Apabila perkawinan putus karena perceraian waktu tunggu bagi yang 

masih haid ditetapkan 3 (kali) suci dengan sekurang-kurangnya 90 

(sembilan puluh) hari, dan bagi yang tidak haid ditetapkan 90 (sembilan 

puluh) hari. 

c. Apabila perkawinan putus karena perceraian sedang janda tersebut dalam 

keadaan hamil, waktu ditetapkan sampai melahirkan. 

d. Apabila perkawinan putus karena kematian, sedang janda tersebut dalam 

keadaan hamil, waktu tunggu ditetapkan sampai melahirkan. 



63 

 

Di dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 Pasal 41 juga 

disebutkan bahwa akibat putusnya perkawinan karena perceraian: 

a. Baik bapak atau ibu tetap berkewajiban memelihara dan mendidik anak-

anaknya, semata-mata berdasarkan kepentingan anak, bilamana ada 

perselisihan mengenai penguasaan anak-anak, Pengadilan memberi 

keputusannya. 

b. Bapak yang bertanggung jawab atas semua biaya pemeliharaan dan 

pendidikan yang diperlukan anak, bilamana bapak dalam kenyataan tidak 

dapat memberi kewajiban tersebut, Pengadilan dapat menentukan bahwa 

ibu ikut memikul biaya tersebut. 

c. Pengadilan dapat mewajibkan kepada bekas suami untuk memberikan 

biaya penghidupan dan atau menentukan sesuatu kewajiban bagi bekas 

istri.
99

 

Jika dicermati esensi dari akibat-akibat hukum percerain yang diatur 

dalam Kompilasi Hukum Islam dan Undang-Undang No. 1 Tahun 1974, 

sebagaimana telah dipaparkan di atas, adalah mengakui dan melindungi hak- 

hak anak dan hak-hak mantan suami/istri sebagai Hak-hak Asasi Manusia 

(HAM). 

 

 

 

                                                             
99

 Tim Penulis, Undang-Undang Pokok Perkawinan, (Jakarta: Sinar Grafika, 1989), hlm. 13 



64 

 

C. Cerai Fasakh  

1. Cerai Fasakh dalam Pandangan Fikih 

Fasakh menurut bahasa berarti memisahkan atau memutuskan. Adapun 

pengertian fasakh menurut istilah adalah memutuskan akan nikah karena ada 

sebab yang nyata dan jelas yang menghalangi kelestarian hubungan suami 

isteri.
100

 Jika talak adalah hak suami, khulu‟ merupakan hak isterimaka fasakh 

merupakan hak bagi keduanya. Bila sebab fasakhada pada isteri, maka hak 

fasakh ada pada suami, dan begitu juga sebaliknya.
101

 

Perceraian dalam bentuk fasakh termasuk perceraian dalam proses 

peradilan. Hakimlah yang memberikan keputusan tentang berlangsungnya 

perkawinan, atau terjadinya perceraian karena itu pihak penggugat dalam 

perkara fasakh haruslah mempunyai alat-alat bukti yng lengkap, sehingga 

dengan alat bukti tersebut dapat menimbulkan keyakinan bagi hakim yang 

menyidangkan perkara tersebut. Fasakh biasanya timbul apabila pihak suami 

atau isteri merasa dirugikan oleh pasangannya itu, merasa tidak memperoleh 

hak-hak sesuai yang ditentukan agama sebagai seorang suami atau isteri. 

Akibatnya salah seorang dari keduanya tidak lagi sanggup melanjutkan 

perkawinan karena keharmonisan rumah tangga tidak lagi ada dan tidak 

                                                             
100

 Isni Bustami, Perkawinan dan Perceraian dalam Islam, (Padang: IAIN IB Press, 1999), 

hlm. 136 
101

 Ibid.  



65 

 

mungkin untuk mewujudkan perdamaian sehingga fasakh ini perlu 

ditempuh.
102

 

Adapun bentuk-bentuk fasakh yang terjadi dengan sendirinya adalah 

sebagai berikut: 

a. Fasakh terjadi karena rusaknya akad pernikahan yang diketahui setelah 

pernikahan berlangsung, seperti pernikahan tanpa saksi dan mengawini 

mahram. 

b. Fasakh terjadi karena istri dimerdekakan dari status budak. Sedangkan 

suaminya tetap berstatus budak. 

c. Fasakh terjadi karena pernikahan yang dilakukan adalah nikah mut‟ah. 

d. Fasakh terjadi karena mengawini wanita dalam masa iddah. 

Pada asasnya fasakh adalah hak suami dan isteri, tetapi dalam 

perlaksanaannya lebih banyak dilakukan oleh pihak isteri daripada pihak 

suami. Hal ini mungkin disebabkan karena suami telah mempunyai hak talak 

yang diberikan agama kepadanya. Dalam hal suami atau isteri yang pada 

mereka telah ada ada bukti untuk menfasakh perkahwinan mereka, hakim 

tidak dapat menceraikan mereka selama mereka rela dengan keadaan yang 

demikian dan tidak mengajukan gugatannya. Kecuali alasan fasakh itu 

berhubungan dengan hak Allah, seperti karena suami murtad, perkawinan  

atara orang– orang yang ada hubungan mahram, karena salah satu pihak 

menganiaya berat pihak yang lain dan sebagainya, maka hakim sewaktu-

                                                             
102

 Ibid.  



66 

 

waktu dapat memanggil kedua suami isteri itu untuk diadili perkara 

mereka.
103

  

Adapun bentuk-bentuk fasakh yang terjadi dengan campur tangan 

hakim adalah sebagai berikut: 

a. Fasakh disebabkan istri merasa tidak kaffah dengan suaminya. 

b. Fasakh disebabkan mahar istri tidak dibayar penuh sesuai dengan yang 

dijanjikan. 

c. Fasakh akibat salah seorang suami/istri menderita penyakit gila. 

d. Fasakh terjadi karena istri yang musyrik tidak mau masuk Islam setelah 

suaminya masuk Islam, sedangkan wanita tersebut menuntut perceraian 

dari suaminya. 

e. Fasakh disebabkan salah seorang suami/istri murtad dan menjadi 

musyrik/musyrikah. 

f. Fasakh terjadi karena li‟an. Li‟an sendiri, menurut arti secara bahasa, 

berarti “Saling melaknat”. Sedang menurut arti istilah adalah kesaksian-

kesaksian yang diperkuat dengan sumpah, yang secara timbal balik 

dilakukan oleh suami istri jika sang suami menuduh istrinya berzina atau 

mengingkari bahwa anak yang dilahirkan si istri adalah anak keturunan 

atau darah dagingnya, disertai dengan ucapan yang melaknat dari pihak 

                                                             
103

 Kamal Muchtar, Asas– Asas Hukum Islam Tentang Perkahwinan, (Jakarta: Bulan Bintang, 

1993), hlm. 212 



67 

 

suami kepada istri dan do‟a mohon kemurkaan Allah dari istri pada 

suaminya.
104

 

g. Fasakh disebabkan adanya cacat baik pada suami maupun istri. 

h. Menurut jumhur ulama, hakim juga harus campur tangan dalam Fasakh 

yang disebabkan suami tidak mampu memberi nafkah, baik pangan, 

sandang, maupun papan. 

i. Fasakh karena suami di penjara. 

j. Suami miskin atau i‟sar, setelah jelas kemiskinannya oleh beberapa orang 

saksi yang dapat dipercaya sehingga tidak sanggup lagi memberi nafkah, 

baik pakaian, tempat tinggal maupun mas kawinnya belum dibayarkan 

sebelum campur.
105

 

Jumhur ulama berpendapat, cacat sebagaimana yang disebutkan di atas 

bisa dijadikan alasan untuk menuntut cerai dalam bentuk fasakh. Namun, 

mereka berbeda pendapat dalam dua hal. Pertama, tentang pihak yang berhak 

menuntut cerai, ulama berbeda pendapat. Kalangan hanafiyah berpendapat, 

hak untuk menuntut cerai dalam bentuk fasakh disebabkan adanya kelemahan 

atau cacat hanyalah pada pihak istri tidak pada suami. Suami jika 

mendapatkan istrinya mengidap kelemahan atau cacat seperti diatas, jalan 

                                                             
104

 Wahbah Az-Zuhaili, 2011, Fiqh Islam Wa Adillatuhu, Juz x, (jakarta: Darul fikir), hlm. 481 
105

 Syaikh Kamil Muhammad Uwaidah, Fiqih Wanita, (Jakarta: Pustaka Kauthar, 1998), hlm. 

434 



68 

 

keluarnya bukan menuntut cerai fasakh, tetapi bisa dengan menjatuhkan 

thalak kepada isterinya.
106

 

Sementara itu, kalangan jumhur ulama berpendapat, bahwa masing-

masing suami isteri berhak untuk menuntut cerai dalam bentuk fasakh 

bilamana ternyata pasangannya mengidap salah satu penyakit tersebut. 

Alasannya, baik laki-laki maupun perempuan samasama berperasaan tidak 

sabar bergaul dengan pasangannya yang mengidap salah satu dari penyakit-

penyakit tersebut.Kedua, tentang cacat yang bisa dijadikan alasan bolehnya 

menuntut fasakh. Dalam menentukan aib (cacat) yang dapat dijadikan alasan 

untuk memfasakh pernikahan para ulama berbeda pendapat. Abu hanafiah 

mengkhususkan pada kelamin yang buntung dan lemah syahwat. Imam Malik 

dan syafi‟i menambahkan cacat yang lain, berupa gila, burik, kusta, dan alat 

kelamin yang tidak normal. Seorang sahabat Abu Hanafiah bernama 

Muhammad Bin Hasan Asy-Syaibani berpendapat bila mana cacat itu terdapat 

pada diri suami baik yang bisa menghalangi hubungan seksual atau tidak 

seperti gila, dikebiri atau mengidap penyakit kusta maka isteri bisa memilih 

antara bersabar untuk hidup bersama suaminya atau menuntut cerai fasakh.
107

 

Imam Az-zuhri, Qadi Syureih, Abu Saur dan dianut juga oleh Ibnu 

Qayyim mereka berpendapat, tuntutan fasakh bisa dilakukan dengan alasan 

setiap cacat yang membuat pasangan hidupnya tidak sudi hidup bersamanya 

                                                             
106

 Muhammad Thoif Al Ghotsi dan Abu Yazid Adnan Quthny, Loc. Cit 
107

 Satria Effendi M. Zein, Problematika Hukum Keluarga Kontemporer, (Jakarta: Prenada 

Media, 2010), hlm. 102 



69 

 

baik cacat itu berupa penyakit yang parah maupun tidak parah hal ini 

dikarenakan akad nikah itu dilakukan dengan dasar masingmasing terbebas 

dari penyakit, bilamana kenyataannya tidak sesuai dengan hal tersebut maka 

pihak yang merasa dirugikan bila tidak sabar boleh menuntut fasakh (Satria 

Effendi M, 2010).Sejalan dengan itu Umar bin Khattab berpendapat bahwa 

setiap cacat atau aib menjadikan seseorang marasa malas dengan pasangannya 

sehingga maksud dari sebuah pernikahan, yaitu keinginan untuk mendapatkan 

ketenangan hati dan tumbuhnya kasih sayang tidak dapat terlaksana karena 

harus diberikan hak memilih.
108

 

2. Cerai Fasakh dalam Pandangan Undang-Undang Perkawinan Indonesia 

Pembatalan perkawinan mempunyai dasar hukum yang tegas di 

Indonesia yang diatur dalam pasal 22 Undang-undang Nomor 1 tahun 1974 

tentang perkawinan, bahwa: “perkawinan dapat dibatalkan apabila para pihak 

tidak memenuhi syarat-syarat untuk melangsungkan perkawinan”. Selain 

pasal 22 UU Nomor 1 Tahun 1974 di atas, juga diatur dalam pasal 24 

disebutkan bahwa: “Barang siapa yang masih terikat dirinya dengan salah satu 

dari kedua belah pihak dan atas dasar masih adanya perkawinan dapat 

mengajukan pembatalan perkawinan yang baru, dengan tidak mengurangi 

ketentuan pasal 3 ayat (2) dan pasal 4 undang-undang ini.
109

 

                                                             
108

 Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, Terj. Abdurrahim dan Masrukin, (Jakarta: Cakrawala, 2008), 

Jilid 3, hlm. 79 
109

 Muhammad Thoif Al Ghotsi dan Abu Yazid Adnan Quthny, Loc. Cit. 



70 

 

Adapun mengenai tata cara pengajuan pembatalan perkawinan, yaitu 

terdapat juga dalam Kompilasi Hukum Islam BAB XI tentang Pembatalan 

Perkawinan yaitu dalam pasal 74: “Permohonan pembatalan perkawinan dapat 

diajukan kepada Pengadilan Agama yang mewilayahi tempat tinggal suami 

atau istri atau tempat perkawinan dilangsungkan”. Batalnya suatu perkawinan 

dimulai setelah putusan Pengadilan Agama mempunyai kekuatan hukum yang 

tetap dan berlaku sejak saat berlangsungnya perkawinan.
110

 Dalam Undang-

undang Nomor 1 Tahun 1974 terdapat beberapa pasal terkait yang ada 

hubungannya tentang putusnya perkawinan karena alasan cacat badan, yaitu 

dalam pasal 38 dan pasal 39 berbunyi:  

Perkawinan dapat putus karena: a. Kematian. b. Perceraian c. Atas 

keputusan pengadilan d. Pasal 39 dengan rumusan: 1) Perceraian hanya dapat 

dilakukan di depan sidang pengadilan setelah pengadilan yang bersangkuta 

berusaha dan tidak berhasil mendamaikan kedua belah pihak. 2) Untuk 

melakukan perceraian harus ada cukup alasan, bahwa anatara suami dan istri 

itu tidak akan dapat hidup rukun sebagai suami istri. 3) Tata cara perceraian di 

depan sidang pengadilan diatur dalam peraturan perundang-undangan 

tersendiri. Ayat (2) UU Perkawinan Pasal 39 di jelaskan rinci dalam PP pada 

Pasal 19 dengan rumusan: Perceraian dapat terjadi karena alasan atau alasan-

alasan, sebagaimana tercatat dalam Peraturan Pemerintah Republik Indonesia, 

1974 berikut: 

                                                             
110

 Ibid.  



71 

 

a. Salah satu pihak berbuat zina atau menjadi pemabok, pemadat, penjudi, 

dan lain sebagainya yang sukar disembuhkan. 

b. Salah satu pihak meninggalkan pihak lain selma 2 (dua) tahun berturut-

turut tanpa izin pihak lain dan tanpa alasan yang sah atau karena hal lain 

diluar kemampuannya. 

c. Salah satu pihak melakukan kejahatan atau penganiayaan berat yang 

membahayakan pihak lain. 

d. Salah satu pihak mendapat cacat badan atau penyakit dengan akibat tidak 

dapat menjalankan kewajiban sebagai suami/istri. 

e.  Antara suami dan istri terus-menerus terjadi perselisihan dan pertengkaran 

dan tidak ada harapan akan hidup rukun lagi dalam rumah tangga. Pasal 

19 ini diulangi dalam KHI pada pasal 116 dengan rumusan yang sama, 

dengan menambahkan dua anak ayatnya, yaitu: a. Suami melanggar taklik 

talak (Pasal 116 hurug, Komplikasi Islam). dan, b. Peralihan agama atau 

murtad yang menyebabkan terjadinya ketidakrukunan dalam rumah 

tangga. 

Pada pasal 19 huruf (e), perceraian dijelaskan dapat terjadi karena 

alasan salah satu pihak mendapat cacat badan atau penyakit dengan akibat 

tidak dapat menjalankan kewajibannya sebagai suami istri. Adapun yang 

dimaksud dengan “cacat” di sini ialah cacat jasmani dan rohani yang tidak 

dapat dihilangkan atau dapat dihilangkan tetapi dalam waktu yang lama, yang 

karena cacat tersebut tidak akan mencapai tujuan perkawinannya. Pasal 19 



72 

 

huruf (e) ini dapat dipahami bahwa apabila terjadi pernikahan namun suami 

mempunyai cacat yang menghalangi terjalinnya keharmonisan rumah tangga, 

maka pernikahannya fasakh, karena menurut pasal tersebut perkawinannya 

putus. Oleh karena itulah, apabila suami-istri yang telah melangsungkan 

perkawinan dengan cara Islam dan sesuai dengan rukun syaratnya menurut 

hukum Islam dan Perundang-undangan, tetapi dalam perjalanan rumah 

tangganya, salah satu pasangan mengalami cacat atau penyakit, secara 

otomatis akad nikahnya fasakh atau rusak.
111

 

Dalam kaitannya dengan fasakh perkawinan, salah satu pihak harus 

mengajukan ke pengadilan untuk diproses dalam persidangan. Apabila salah 

satu pasangannya menderita cacat atau penyakit, hakim harus memproses 

terlebih dahulu memeriksakannya ke dokter ahli. Memeriksakan sebuah 

penyakit kepada dokter bertujuan agar hakim mendapatkan gambaran fakta 

yang jelas tentang cacat atau penyakit yang diderita salah satu pasangan 

sehingga memperoleh kebenaran dan keadilan pada masalah yang 

bersangkutan. Dari keterangan dokter tersebut, hakim dapat menilai dan 

menyimpulkan apakah penyakitnya permanen atau temporer. Jika menurut 

keterangan dokter sifat cacat atau penyakit itu permanen, cukup alasan bagi 

hakim mengabulkan gugatan.
112

 

                                                             
111

 Ibid.  
112

 Yahya Harahap, Kedudukan, Kewenangan dan Acara Peradilan Agama, (Jakarta: Sinar 

Grafika, 2001), hlm. 58 



73 

 

Namun, bila cacat atau penyakit bersifat temporer, dan sifat 

temporernya hanya untuk jangka waktu yang tidak lama, kurang tepat untuk 

hakim mengabulkannya. Salah satu pasangan yang cacat atau berpenyakit 

akan diberi tenggang waktu selama masa pengobatan, dan supaya pada saat 

itu pasangan yang tidak mengalami cacat dapat bersabar menunggu dan ikut 

serta berusaha menanggulanginya. Kemudian jika cacat tersebut tidak dapat 

sembuh, terlebih dahulu hakim memberi wewenang kepada pihak suami untuk 

menjatuhkan talaknya, karena hak melepaskan diri dari ikatan perceraian 

pertama terletak di tangan suami, di samping untuk mempersingkat prosedur. 

Apabila pihak suami tidak mau seperti demikian, baru hakim boleh 

menyelesaikan perkaranya dengan bentuk fasakh dengan alasan karen cacat 

badan atau penyakit yang mengakibatkan tidak dapat mencapai tujuan- tujuan 

dari perkawinan. Dan jika fasakh diajukan kepengadilan, prosedurnya bukan 

proses fasakh, melainkan proses permohonan talak atau gugat cerai.
113

 

 

D. I‟sar: Definsi, Dalil, dan Batasan Hukum 

Istilah i‟sār (الإعساس) dalam literatur fikih memiliki posisi penting dalam 

menentukan keberlangsungan atau kehancuran sebuah rumah tangga. Secara 

bahasa, i‟sār berasal dari akar kata س-س-ع  yang berarti “kesempitan” atau 

“kesulitan” Dalam Al-Qur‟an, kata ini digunakan dalam konteks utang-piutang, 

seperti dalam Q.S. al-Baqarah ayat 280: “Wa in kāna dhū „usratin fa naẓiratun ilā 

                                                             
113

 Ibid. 



74 

 

maisarah” Jika (orang yang berutang) dalam kesempitan, maka berilah tangguh 

sampai dia dalam kelapangan. Ayat ini menunjukkan bahwa kesempitan 

ekonomi, dalam konteks apa pun, adalah realitas manusiawi yang diakui oleh 

syariat, namun juga harus ditata dalam relasi yang adil. 

Dalam konteks pernikahan, i‟sār merujuk pada keadaan ketika seorang 

suami tidak mampu memberikan nafkah lahiriah kepada istrinya berupa makanan, 

pakaian, dan tempat tinggal. Wahbah al-Zuḥailī menjelaskan bahwa nafkah 

adalah hak istri dan kewajiban suami secara mutlak, dan jika tidak diberikan tanpa 

uzur yang dibenarkan, maka istri memiliki hak menuntut pemutusan hubungan 

nikah.
114

 Ibn Qudāmah menegaskan dalam al-Mughnī bahwa apabila suami tidak 

mampu menafkahi istri dan ketidakmampuan tersebut terbukti, maka hakim dapat 

mengabulkan permohonan fasakh dari istri setelah memberikan tenggang waktu, 

atau bahkan tanpa tenggang jika suami sendiri mengakui kondisinya.
115

 Al-

Shirāzī dalam al-Muhadhdhab mempertegas bahwa tidak adanya nafkah yang 

layak merupakan „udzur syar„i yang menghalalkan pemutusan akad, karena 

keberlangsungan rumah tangga sangat bergantung pada terpenuhinya kebutuhan 

ḥājiyāt pokok.
116

 

Fuqahā dari berbagai mazhab memberikan perhatian serius terhadap 

kondisi i‟sār sebagai salah satu dasar pembatalan pernikahan. Dalam I„ānat al-

Ṭālibīn, disebutkan bahwa jika suami tidak diketahui keberadaannya dan tidak 

                                                             
114

 Wahbah al-Zuḥailī, Op. Cit., hlm. 7191 
115

 Ibnu Qudamah, Op. Cit., hlm. 573–57 
116

 Al-Shirāzī, Op. Cit., hlm. 195–196 



75 

 

meninggalkan harta, maka istri boleh memfasakh pernikahan.
117

 Bahkan ketika 

istri tidak mampu menghadirkan bukti saksi tentang i‟sār suami, maka ia tetap 

dibolehkan untuk memfasakh pernikahannya sendiri.
118

 Ketentuan ini 

menunjukkan fleksibilitas syariat dalam menghadapi kerentanan perempuan 

dalam rumah tangga. Bughyat al-Mustarshidīn mempertegas bahwa jika suami 

tidak mampu memberi nafkah selama tiga hari, istri boleh memfasakh pernikahan, 

baik suami hadir maupun tidak.
119

 Dalil-dalil ini menunjukkan bahwa i‟sār bukan 

hanya situasi ekonomi sempit, melainkan status hukum yang melekat pada suami 

yang gagal menjalankan fungsi dasar dalam pernikahan. 

Para ulama juga memberikan kriteria spesifik tentang kapan seorang suami 

dinilai mu„sir. Umumnya, ia adalah suami yang tidak memiliki harta atau 

penghasilan yang dapat memenuhi kebutuhan dasar istri dan rumah tangga, 

seperti makanan, pakaian, dan tempat tinggal. Ia juga bukan seseorang yang 

sedang dalam masa transisi ekonomi yang jelas dan terbukti, melainkan benar-

benar dalam kondisi terhimpit tanpa upaya pemulihan yang serius. 

Ketidakmampuan tersebut harus berlangsung terus-menerus dan menimbulkan 

madharat nyata bagi istri. Akan tetapi, tidak setiap i‟sār dapat menjadi dasar 

fasakh. Para ulama mensyaratkan bahwa istri tidak dalam keadaan nusyūz 

(durhaka), tinggal dalam tanggungan atau wilayah rumah suami, serta telah 

mengajukan permintaan melalui hakim atau, dalam kondisi tertentu, memfasakh 

                                                             
117

 Al-Bakrī al-Dimyāṭī, I„ānat al-Ṭālibīn, Juz IV, (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), hlm. 9 
118

 Ibid., hlm. 92 
119

 Al-Habshī, Bughyat al-Mustarshidīn, (Surabaya: al-Haramain, t.t.), hlm. 243 



76 

 

sendiri jika pembuktian tidak memungkinkan dan pengadilan tidak dapat 

diakses.
120

 

Dengan demikian, i‟sār dalam perspektif hukum Islam bukanlah alasan 

sepele, melainkan hasil pertimbangan yang melibatkan dimensi hak, keadilan, dan 

maslahat. Ia adalah gambaran dari kegagalan struktural dalam relasi rumah tangga 

yang tidak lagi mampu menunaikan fungsi syar„i dan sosialnya. Ketika syariat 

memperbolehkan fasakh karena i‟sār, maka ia sesungguhnya sedang 

menunjukkan keberpihakan pada keutuhan jiwa dan martabat manusia dalam 

relasi rumah tangga yang bermakna. 

E. Teori Mubadalah 

1. Pengertian dan Landasan Teori Mubadalah 

Mubadalah sendiri adalah bahasa Arab yang berasal dari suku kata 

“ba-da-la”, yang berarti mengganti, mengubah dan menukar. Sementara, kata 

mubadalah sendiri adalah bentuk kesalingan (mufa‟alah) dan kerja sama 

antara dua belah pihak (musyarakah) untuk makna tersebut, yang berarti salin 

mengganti, saling mengubah, atau saling menukar satu sama lain.
121

 

Secara terminologis, menurut para  penggagasnya, mubadalah    adalah    

pemahaman  dan  gerakan  perlawanan terhadap segala bentuk nilai dan 

perilaku tiran,  hegemonik,  diskriminatif,  serta dzalim  sekaligus  merupakan  

perubahan  untuk norma dan cara pandang mengenai relasi    perempuan  dan 

                                                             
120

 Lihat Kompilasi Hukum Islam, Pasal 136 
121

 Faqihuddin Abdul Kodir, Qiraah Mubadalah:Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender 

dalam Islam, (Yoyakarta: IRCiSoD, 2019), hlm. 59 



77 

 

laki-laki yang mengarah pada nilai kesalingan, kesetia-kawanan,  kerjasama,  

kesederajatan  dan kebersamaan  demi  kehidupan  yang  lebih  baik, adil, 

damai dan sejahtera.
122

 

Dalam  konteks  relasi  perempuan  dan  laki-laki dalam rumah tangga, 

mubadalahadalah prinsip Islam mengenai kesalingan antara   laki-laki   dan   

perempuan   dalam   melaksanakan peran-peran gender mereka  di  ranah  

domestik  dan  publik, berdasarkan   pada   kesederajatan   antara   mereka,  

keadilan  serta  kemaslahatan bagi  keduanya  sehingga  yang  satu  tidak  

menghegemoni  atas  yang  lain,  dan  atau menjadi   korban   kedzaliman   

dari   yang   lain. Justru mubadalah adalah prinsip yang berupa relasi saling 

menopang, saling bekerjasama, dan saling membantu satu sama lain.
123

 

Teori mubadalah ini bukanlah teori yang lahir dari ruang hampa, 

melainkan diinspirasikan dan disarikan dari sumber utama agama Islam itu  

sendiri, yakni Al Qur‟an.  Di antara dasar-dasar ayat Al-Qur‟an yang 

digunakan oleh teori ini adalah sebagai berikut: 

اَ الٌَّ  ٖٓاَُِّٗ ا ۚ اىَِّ اكَْشَهَكُنْ عِ ٰٗ ْْ لَثَاۤى ِلَ لِتَعَاسَفُ َّّ تًا  ْْ كُنْ شُعُ ٌٰ جَعَلْ َّ ًْثٰٔ  اُ َّّ يْ رَكَشٍ  كُنْ هِّ ٌٰ َ اسُ اًَِّا خَلَمْ
ِ اتَْمٰىكُنْ اۗىَِّ اّللّٰ

ٌْذَ اّللّٰ

ْ٘شٌ  ْ٘نٌ خَثِ  عَلِ

 

Artinya:  “Wahai manusia, Kami telah menciptakan kalian semua dari laki-

laki dan perempuan, lalu Kami jadikan kalian bersuku-suku dan 

berbangsa-bangsa, agar kalian saling mengenal satu sama lain. 

Sesungguhnya yang paling mulia di sisi Allah adalah yang paling 

                                                             
122

 Siti Khoirotul Ula, “Qiwāma dalam Rumah Tangga Perspektif Teori Mubadalah dan 

Relevansinya di Indonesia”, Journal of Islamic Family Law, Vol. 5 No. 2, 2021, hlm. 140 
123

 Ibid. 



78 

 

bertakwa. Sesungguhnya Allah itu Maha Tahu dan Maha 

Mengerti.”
124

 (Q.S. Al Hujarat: 13) 

 

ا ْْ ًُ َّ تَعَا ِۖٓ  الْثشِِّ  عَلَٔ َّ ْٰ التَّمْ لََ  َّ ا َّ ْْ ًُ َّ ثْنِ  عَلَٔ تَعَا اىِ  الَِْ َّ الْعُذْ اتَّمُْاِۖۖ  َّ َّ  َ
َ  اىَِّ ۖۗ  اّللّٰ

ْٗذُ  اّللّٰ   الْعِمَابِ  شَذِ
 

Artinya: “Saling tolong-menolonglah kamu dalam kebaikan dan ketakwaan 

dan janganlah saling tolong-menolong dalam hal dosa dan 

permusuhan.”
125

 (Q.S. Al Maidah: 2) 

تثََّ هٌِْ  َّ جََِا  ّْ ٌَِْا صَ خَلَكَ هِ َّّ ادِذَجٍ  َّّ يْ ًَّفْسٍ  ْٕ خَلَمَكُنْ هِّ ا سَتَّكُنُ الَّزِ ْْ اَ الٌَّاسُ اتَّمُ ٖٓاَُِّٗ ًِسَاۤءً ۚ ٰٗ َّّ ْ٘شًا  ِوَُا سِجَالًَ كَثِ

َ كَاىَ عَلَْ٘  الَْسَْدَامَ ۗ اىَِّ اّللّٰ َّ   َ ىَ تِ ْْ ْٕ تَسَاۤءَلُ َ الَّزِ
اتَّمُْا اّللّٰ ْ٘ثًا َّ  كُنْ سَلِ

 

Artinya:  “Hai sekalian manusia, bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah 

menciptakan kamu dari seorang diri, dan dari padanya Allah 

menciptakan istrinya; dan dari pada keduanya Allah 

memperkembangbiakkan laki-laki dan perempuan yang banyak. 

Dan bertakwalah kepada Allah yang dengan atas namaNya kamu 

saling berbagi dan saling menjaga hubungan silaturrahim. 

Sesungguhnya Allah selalu menjaga dan mengawasimu.”
126

 (Q.S. 

Al Nisa‟: 1) 

 

ِِنْ  الِ َْ ا تاِهَْ ّْ جَاُذَُ َّ ا  ّْ ُاَجَشُ َّ ا  ْْ ْٗيَ اٰهٌَُ ى ِكَ تَعْضُِنُْ  اىَِّ الَّزِ
ۤ
ا اُّلٰ ّْٖٓ ًصََشُ َّّ ا  ّْ َّ ْٗيَ اٰ الَّزِ َّ  ِ

ْ٘لِ اّللّٰ ْٖ سَثِ ِِنْ فِ ًْفسُِ اَ َّ
ٔ َُِٗاجِشُ  ءٍ دَتّٰ ْٖ يْ شَ ِِنْ هِّ لَََٗتِ َّّ يْ  ا هَا لَكُنْ هِّ ّْ لنَْ َُِٗاجِشُ َّ ا  ْْ ْٗيَ اٰهٌَُ الَّزِ َّ لَِ٘اۤءُ تَعْطٍۗ  ّْ كُنْ فِٔ اَ ّْ ٌْصَشُ اىِِ اسْتَ َّ اۚ  ّْ

ىَ تصَِْ٘  ْْ ُ تِوَا تعَْوَلُ
اّللّٰ َّ ْ٘ثاَقٌۗ  ٌَِْ٘نُْ هِّ تَ َّ ٌَْ٘كُنْ  مٍْۢ تَ ْْ ْ٘كُنُ الٌَّصْشُ الََِّ عَلٰٔ لَ ْٗيِ فَعَلَ  شٌ الذِّ

 
Artinya: “Susungguhnya orang-orang yang beriman, berhijrah, berjihad 

dengan harta dan jiwa mereka di jalan Allah (kaum Muhajirin), dan 

orang-orang yang melindungi dan menolong (kaum Anshar), 

mereka semua adalah penolong satu sama lain.”
127

 (Q.S. Al Anfal: 

72) 

 

Keempat ayat tersebut, dalam penafsiran Abdul Kodir, adalah contoh 

bagaimana relasi kesalingan, kemitraan, dan kerja sama dianjurkan oleh Al 

Qur‟an. Dalam ayat pertama, ditemukan kata ta‟arafu, sebuah bentuk kata 

                                                             
124

 Departemen Agama, Op.Cit., hlm. 517 
125

 Ibid., hlm. 106 
126

 Ibid., hlm. 77 
127

 Ibid., hlm. 186 



79 

 

yang bermakna mufa‟alah, yakni kesalingan dan musyarakah, yakni kerja 

sama. Ayat kedua, juga menggunakan bentuk yang senada dengan makna 

kesalingan, yaitu kata ta‟awanu yang memiliki arti “saling tolong 

menolonglah kalian semua”. Ayat ketiga juga menyebutkan kata tasa‟alun 

yang, dalam pandangan ilmu sharaf, disebut dengan bina musyarakah bainal 

istnaini, yang bermakna kerja sama antara dua belah pihak, yang bermakna 

saling meminta satu sama lain. Sedangkan, ayat keempat pada frasa ba‟duhum 

„ala ba‟din, juga masih mengandung makna yang sama dengan makna 

kesalingan. Dengan demikian jelas, keempat ayat tersebut mengindikasikan 

pentingnya relasi kerja sama dan kesalingan antar manusia.
128

 

Adapun landasan lain dalam Al Qur‟an yang menyebutkan secara 

eksplisit mengenai prinsip kesalingan antara laki-laki dan perempuan dapat 

ditemukan dalam Q.S. An Nisa‟ ayat 19, yang membicarakan tentang relasi 

rumah tangga secara umum, Q.S. Al Baqarah ayat 187, yang membicarakan 

tentang relasi seksual secara khusus antara suami dan istri, dan Q.S. Ar Rum 

ayat 31, yang membicarakan mengenai ketenangan dan cinta kasih sebagai 

tujuan dan manfaat dari pernikahan. Berikut ini ayat-ayat yang dimaksud: 

َِ خَْ٘  ُ فِْ٘
َٗجْعَلَ اّللّٰ َّّ  ـاً  ْ٘ ا شَ ْْ ٔ اىَْ تَكْشَُُ

ُيَُّ فعََسٰٖٓ ْْ ُْتوُُ فِ ۚ فَاىِْ كَشِ ّْ ُيَُّ تاِلْوَعْشُ ّْ عَاشِشُ ْ٘شًا َّ  شًا كَثِ
    

Artinya: “Dan perlakukanlah mereka (perempuan) dengan baik. Sekiranya 

kalian tidak suka kepada meraka, bisa jadi (pada) sesuatu yang tidak 

kalian sukai (dari mereka) itu, Allah menjadikan di dalamnya 

kebaikan yang banyak.”
129

 (Q.S. An Nisa‟: 19)  
 

                                                             
128

 Faqihuddin Abdul Kadir, Qiraah…, Hlm. 63 
129

 Departemen Agama, Op.Cit., hlm. 80 



80 

 

يَُّ ۗ  ًْتنُْ لِثَاسٌ لَِّ اَ َّ فَثُ الِٰٔ ًِسَاۤى ِكُنْ ۗ ُيَُّ لِثَاسٌ لَّكُنْ  َ٘امِ الشَّ ْ٘لَحَ الصِّ دِلَّ لَكُنْ لَ ُۖ 

 

Artinya: “Dihalalkan bagi kalian pada malam Ramadan untuk berhubungan 

intim dengan istri kalian. Mereka adalah pakaian bagi kalian, dan 

kalian adalah pakaian bagi mereka”
130

 (Q.S. Al Baqarah:187) 
 

 َّ ًْفسُِكُنْ اصَْ يْ اَ ٖٓ اىَْ خَلَكَ لَكُنْ هِّ  َ تِ ٰٗ هِيْ اٰ مٍ َّ ْْ تٍ لِّمَ ٰٗ ْٖ رٰلكَِ لََٰ سَدْوَحً اۗىَِّ فِ َّّ جً  دَّ َْ ٌْ٘كَُنْ هَّ جَعَلَ تَ َّ َِْ٘ا  ا الَِ ْْٖٓ اجًا لِّتَسْكٌُُ

ىَ  ّْ     َّٗتَفَكَّشُ

 

Artinya: “Di antara tanda-tanda kekuasaanNya: Dia menciptakan pasangan-

pasangan (bagi kalian) dari jenis kalian sendiri, agar kalian 

memperoleh ketenteraman, dan Dia menjadikan di antara kalian 

rasa cinta kasih. Sesungguhnya pada hal demikian benar-benar 

terdapat tanda-tanda bagi orang-orang yang berpikir”
131

 (Q.S. Ar 

Rum: 21) 

 

Para ulama tafsir sepakat bahwa ketiga ayat di atas, yakni Q.S. An-

Nisā‟ ayat 19, Q.S. al-Baqarah ayat 187, dan Q.S. ar-Rūm ayat 21, 

merupakan fondasi spiritual dan etis bagi relasi suami-istri yang dibangun 

di atas prinsip kesalingan, kelembutan, dan tanggung jawab timbal balik. 

Al-Rāzī, dalam menafsirkan Q.S. An-Nisā‟ ayat 19, menekankan bahwa 

perintah untuk mu„āsyarah bi al-ma„rūf (perlakuan baik) bersifat imperatif 

dan tidak bersyarat, suami dituntut memperlakukan istri dengan penuh 

adab, bahkan ketika muncul ketidaksukaan, karena di baliknya bisa 

tersembunyi kebaikan ilahiah.
132

 

Tafsir Ibn Kathīr terhadap Q.S. al-Baqarah ayat 187 memaknai 

ungkapan “mereka adalah pakaian bagimu” sebagai simbol keintiman, 

perlindungan, dan saling melengkapi, menandakan bahwa hubungan 

                                                             
130

 Ibid., hlm. 29 
131

 Departemen Agama, Loc.Cit. 
132

 Ismā„īl ibn „Umar ibn Kathīr, Tafsīr al-Qur‟ān al-„Aẓīm, jil. 1 (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 

1999), hlm. 516 



81 

 

suami-istri bukanlah relasi dominasi, melainkan pelukan mutualitas yang 

menyelubungi.
133

 Sementara itu, dalam menafsirkan Q.S. ar-Rūm ayat 21, 

al-Ṭabarī menegaskan bahwa sakinah, mawaddah, dan raḥmah bukan 

sekadar efek dari pernikahan, tetapi merupakan tujuan esensialnya, 

menandakan bahwa relasi pasangan hidup yang ideal menurut Islam adalah 

relasi yang menghadirkan ketenangan batin, cinta yang mendalam, dan 

kasih sayang yang terus tumbuh. Ketiganya, jika dibaca bersamaan, 

menghadirkan satu tesis hermeneutik: bahwa pernikahan dalam Islam 

bukan kontrak fungsional, tetapi ikatan eksistensial yang mengakar pada 

kesalingan, keadilan, dan welas asih.
134

 

2. Qiraat Mubadalah sebagai Metode Interpretasi Resiprokal (Kesalingan) 

Ada dua faktor yang melatarbelakangi Faqihuddin Abdul Kodir
135

 

dalam menghadirkan perspektif dan metode mubadalah, yaitu faktor sosial 

                                                             
133

 Ibid.  
134

 Muḥammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Jāmi„ al-Bayān „an Ta‟wīl Āy al-Qur‟ān, jil. 21 (Beirut: 

Dār al-Fikr, 2000), hlm. 70–71 
135

 Faqihuddin Abdul Kodir oleh para koleganya, biasa dipanggil dengan sebutan “Kang 

Faqih” adalah tokoh yang mengagas dan mensistematisasi gagasan mubadalah menjadi sebuah metode 

pembacaan teks-teks keagamaan. Ia lahir, besar, berkeluarga dan bahkan hingga saat ini tinggal di 

Cirebon. Latar belakang pendidikannya diawali dari Sekolah Dasar Negeri (SDN) Kedongdong, dan 

Madrasah Ibtidaiyah Wathoniyah Gintung Lor, Susukan-Cirebon dan lulus pada tahun 1983. Kemudian 

melanjutkan studi tingkat lanjutan di Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) Arjawinangun, Cirebon 

(1983-1986), lalu Madrasah Aliyah (MA) Nusantara Arjawinangun, Cirebon (1986-1989). Selama 

menempuh pendidikan menengah, beliau mondok di pesantren Dar al-Tauhid dibawah pengasuh KH. 

Ibnu Ubaidillah dan KH. Husein Muhammad. Setelah selesai mondok tahun 1989, Faqihuddin, meski 

diterima di LIPIA dan UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, tetapi kemudian memilih tawaran beasiswa 

kuliah di Damaskus-Syiria, dengan mengambil double degree, Fakultas Dakwah Abu Nur (1989-1995) 

dan Fakultas Syari‟ah Universitas Damaskus (1990-1996). Di Damaskus ini, dia belajar pada Syekh 

Ramadhan al-Buthi, Syekh Wahbah az-Zuhaili, serta hampir setiap Jumat mengikuti dzikir dan 

pengajian Khalifah Naqsabandiyah, Syekh Ahmad Kaftaro. Setelah menyelesaikan studi S1, 

Faqihuddin kemudian melanjutkan studinya pada jenjang master di Universitas KhortoumCabang 

Damaskus, tetapi belum sempat menulis tesis, ia pindah ke Malaysia. Jenjang S2 secara resmi diambil 



82 

 

dan bahasa. Menurut Kodir, tafsir keagamaan mainstream lebih banyak 

disuarakan dengan cara pandang laki-laki. Perempuan hanya sebagai 

pelengkap semata.
136

 Salah satu isu yang ia angkat adalah minimnya tafsir 

agama bagi perempuan yang bertanggung jawab dan menjadi kepala keluarga. 

Padahal, dalam realitas faktual, banyak perempuan yan mempunyai kapasitas 

sebagai pemimpin rumah tangga. Selanjutnya, Kodir menunjukkan data BPS 

tahun 2010 misalnya, menyebutkan ada 14% keluarga di Indonesia (sekitar 9 

juta dari 65 juta keluarga) yang justru dikepalai oleh seorang perempuan.
137

 

Premis dari metode mubadalah ini adalah bahwa wahyu Islam itu 

turun untuk laki-laki dan perempuan. Kerena itu teks-teksnya menyapa 

mereka berdua. Hukum-hukumnya pun datang untuk memberikan 

kemaslahatan bagi mereka keduanya, bukan salah satunya, baik untuk 

kemaslahatan di dunia maupun di akhirat.
138

 

Kerja metode mubadalah adalah bagaimana mengungkapkan pesan 

utama dari suatu teks, baik yang berbentuk umum tapi bisa salah satu jenis 

kelamin, atau yang khusus laki-laki (mudzakkar) di mana perempuan tidak 

disapa, maupun khusus perempuan (muannats) dan laki-laki belum disapa 

sehingga pesan utama teks tersebut kemudian bisa diaplikasikan kepada dua 

                                                                                                                                                                              
dari International Islamic University Malaysia, Fakultas Islamic Revealed Knowledge dan Human 

Sciences, tepatnya bidang pengembangan fiqih zakat (1996-1999). Lihat Ulfah Zakiyah, “Posisi 

Pemikiran Feminis Faqihuddin dalam Peta Studi Islam Kontemporer”, The International Journal of 

Pegon: Islam Nusantara Civilization, Vol. 4, No. 2, 2020, hlm. 120-121 
136

 Ibid., hlm. 104 
137

 Ibid., hlm. 109 
138

 Ibid., hlm. 196 



83 

 

jenis kelamin. Kedua jenis kelamin, dengan metode mubadalah, disapa oleh 

teks dan menjadi subjek pembicaraan di dalamnya.
139

 

Metode pemaknaan mubadalah ini didasarkan pada tiga premis dasar 

berikut: 

a. Bahwa Islam hadir untuk laki-laki dan perempuan, sehingga teks-teksnya 

harus menyasar keduanya. 

b. Bahwa prinsip relasi antara keduanya adalah kerja sama dan kesalingan, 

buan hegemoni dan kekuasaan; 

c. Bahwa teks-teks Islam itu terbuka untuk dimaknai ulang agar 

memungkinkan kedua premis sebelumnya dalam setipa kerja interpretas 

Berpijak pada tiga premis dasar ini, kerja metode pemaknaan 

mubadalah berproses untuk menemukan gagasan-gagasan utama dari setiap 

teks yan dibaca agar selalu selasar dengan prinsip-prinsip Islam yang 

universal dan berlaku bagi semua orang, baik laki-laki maupun perempuan. 

Teks-teks yang secara khusus mengenai atau menyapa laki-laki atau 

perempuan adalah teks yang parsial dan konstekstual, yang harus digali 

makna substansinya dan diselaraskan dengan prinsip-prinsip Islam.
140

 

Karena itu, salah satu tujuan dari metode mubadalah adalah 

menyatukan semua teks Islam ke dalam kerangka besar paradigma Islam yang 

rahmatan lil „alamin, maslahat untuk semua orang, dan adil bagi semua 

                                                             
139

 Ibid. 
140

 Ibid. 



84 

 

orang. Laki-laki maupun perempuan. Kebaikan bagi laki-laki adalah juga 

kebaikan bagi perempuan. Keburukan yang harus ditolak dari perempuan, 

juga harus ditolak dari laki-laki. Begitu juga isu kerahmatan, kemaslahatan, 

dan keadilan. Isu-isu ini, dalam kesadaran mubadalah, harus benar-benar 

diserap dari dan dirasakan oleh perempuan dan laki-laki.
141

 

Selanjutnya, berdasarkan premis dasar tersebut, Kodir, membagi tiga 

kelompok teks-teks Islam: Pertama, kelompok teks yang memuat ajaran nilai 

yang fundamental yang dia disebut dengan istilah al mabadi; kedua, 

kelompok teks yang memuat ajaran prinsipil tematikan, yang dinamai dengan 

istilah al qawa‟id; dan kelompok teks yang membicarakan ajaran dan norma 

yang bersifat implementatif dan operasinol yang dinamai dengan al juz‟iyyat. 

Pembagian tiga kelompok teks ini penting dilakukan, sebelum memulai kerja 

interpretasi mubadalah. Sebab metode interpretasi mubadalah sebagian besar 

bekarja di kelompok al juz‟iyat, yaitu yang memuat hal-hal yang parsial 

tentang laki-laki atau tentan perempuan. Dan kerja utamanya adalah 

memaknai teks-teks tersebut agar selaras denangant teks-teks alqawaid dan 

terutama teks-teks al mabadi.
142

 

Ajaran nilai fundamental dalam Islam (al-mabadi), misalnya, 

keimanan untuk semua orang, keutamaan pada ketakwaan seseorang, balasan 

amal siapa pun tanpa memembedakan jenis kelamin, kenikmatan surga bagi 

                                                             
141

 Ibid. 
142

 Ibid. 



85 

 

siapa pun yang beriman dan beramal baik, siksa neraka untuk siapa pun yang 

tidak beriman dan beramal buruk, tentang keadilan dan kemaslahatan untuk 

semua tanpa membedakan jenis kelamin, laki-laki atau perempuan. Sementara 

ajaran prinsip yang tematikal (al-qawa‟id) adalah nilai dan norma yang terkait 

dengan isu tertentu, misalnya ekonomi, politik, atau relasi pernikahan. 

Prinsip-prinsip yang bersifat parsial atau tematikal, misalnya, yang 

menyangkut relasi suami-isteri, adalah ayat-ayat prinsip mengenai lima pilar 

rumah tangga. Yaitu, komitmen pada ikatan janji yang kokoh sebagai amanah 

Allah (An Nisaa: 21), prinsip berpasangan dan berkesalingan (Al 

Baqarah:187), prilaku saling memberi kenyamanan dan kerelaan (Al 

Baqarah:223) dan saling memperlakukan dengan baik (An Nisaa: 19) dan 

kebiasan saling berumbuk bersama (Al Baqarah: 223).
143

 

Kelima pilar di atas, dalam pembacaan mubadalah, adalah ajaran 

prinsip yang menjadi acuan perumusan produk-produk hukum, kesepakatan, 

kontrak, dan prilaku. Di samping itu, ia juga dikatakan tematikal, karena ia 

hanya membicarakan isu-isu dalam tema persoalan pernikahan. Sekalipun bisa 

saja digunakan untuk tema-tema lain. Ia juga disebut parsial karena menjadi 

turunan dari nilai-nilai al-mabadi, yaitu kerja sama, keadilan dan 

kemaslahatan. Prinsip-prinsip dalam pernikahan ini disebut al-qawa‟id, 

sekalipun bisa jadi, jua bisa berlaku pada isu-isu lain. 

                                                             
143

 Ibid., hlm. 198 



86 

 

Cara kerja metode pemaknaan mubadalah terhadap teks-teks sumber 

Islam terdiri dari tiga langkah. Langkah-langkah ini bersifat kronologis. 

Langkah pertama
144

, yaitu menemukan dan menegaskan prinsip-prinsip ajaran 

Islam dari teks-teks yang bersifat universal sebaai pondasi pemaknaan. Baik 

prinsip yang bersifat umum melampaui seluruh tema (al-mabadi) maupun 

bersifat khusus untuk tema tertentu (al-qawa‟id). Prinsip-prinsip ini menjadi 

landasan inspirasi pemaknaan seluruh rangkaian metode mubadalah. Sesuatu 

dikatakan prinsip adalah ajaran yang melampaui jenis kelamin, seperti ajaran 

keimanan yang menjadi pondasi setiap amal, tentang keadilan yang harus 

ditegakkan dan sebagainya, sebagaimana sudah disebutkan sebelumnya. 

Langkah kedua, menemukan gagasan utama yang terekam dalam teks-

teks yang akan diinterpretasikan. Secara sederhananya, dilakukan dengan 

menghilangkan subjek dan objek yang ada dalam teks. Lalu, predikat dalam 

teks menjadi makna atau gagasan yang akan dimubadalahkan atara dua jenis 

kelamin. Langkah ketiga, menurunkan gagasan yang ditemukan dari teks 

(yang lahir dari proses langkah kedua) kepada jenis kelamin yang tidak 

disebutkan dalam teks. Dengan demikian teks tersebut tidak berhenti pada 

satu jenis kelamin semata, tetapi juga mencakup jenis kelamin lain. Sehingga 

metode mubadalah ini dengan jelas mengatakan bahwa teks untuk laki-laki 

                                                             
144

 Ibid., hlm. 200 



87 

 

adalah juga untuk perempuan, sebaliknya, teks untuk perempuan adalah juga 

teks untuk laki-laki, mubadalah.
145

 

Namun, tegas Kodir, untuk ayat-ayat yang prinsip, pembacaan akan 

berhenti pada langkah pertama, yaitu hanya untuk menemukan gagasan-

gagasan prinsip dalam teks yang menjadi basis keseimbangan, kesalingan, dan 

keadialan relasi laki-laki dan perempuan. Hanya diperlukan penegasan-

penegasan mengenai ke-subjek-an laki-laki dan perempuan.
146

 

F. Tinjauan Pustaka 

Salah satu fondasi penting dalam penelitian ilmiah adalah kemampuan 

untuk membaca posisi sebuah studi terhadap penelitian-penelitian yang telah ada 

sebelumnya. Hal ini tidak hanya untuk menghindari tumpang tindih secara 

konseptual dan metodologis, tetapi juga menjadi titik tolak penegasan kontribusi 

ilmiah (novelty) dari sebuah penelitian. Dalam hal ini, penelitian mengenai fasakh 

akibat i‟sarnya suami, dilihat dari sudut pandang teori mubadalah dan dikaitkan 

dengan realitas perempuan pencari nafkah, dapat ditemukan irisan dengan 

sejumlah penelitian terdahulu, meski dengan pendekatan dan fokus yang berbeda. 

Berikut adalah beberapa penelitian yang telah ditelaah: 

1. Zainal dan Irawan dalam artikelnya di Al-Usariyah: Jurnal Hukum Keluarga 

Islam, berjudul “Impotensi Sebagai Alasan Fasakh: Analisis terhadap KHI 

Pasal 116 Perspektif Maqashid Syariah”, mengkaji aspek non-ekonomi seperti 

                                                             
145

 Ibid. 
146

 Ibid. 



88 

 

impotensi sebagai alasan perceraian dalam perspektif maqashid syariah. 

Artikel ini membuka ruang metodologis baru dalam menilai kebolehan fasakh 

tidak hanya secara tekstual normatif, tetapi dengan mempertimbangkan aspek 

maslahat dan kemanusiaan.
147

 Adapun kesamaan dengan penelitian ini terlihat 

dari keberanian mengambil pendekatan non-literal dalam menafsirkan alasan 

perceraian. Namun perbedaan terletak pada fokus: penelitian ini berbasis pada 

ekonomi (i‟sar suami), sedangkan artikel ini pada aspek biologis. Juga, teori 

yang digunakan berbeda, yakni maqashid syariah, bukan mubadalah. 

2. Uswatun Hasanah dalam tesisnya di IAIN Madura berjudul “Kelalaian Suami 

dalam Memberikan Nafkah Lahir terhadap Istri Perspektif Hukum Islam”, 

menganalisis pendapat ulama dari mazhab Syafi‟i, Maliki, dan Hanbali 

tentang kelalaian nafkah suami. Tesis ini menegaskan bahwa suami yang tidak 

menafkahi istri secara layak bisa dijadikan dasar fasakh, meskipun tetap 

dikembalikan kepada keputusan hakim.
148

 Kesamaan terdapat dalam perhatian 

pada isu i‟sar suami sebagai akar masalah rumah tangga. Namun, perbedaan 

utama dengan penelitian ini adalah pendekatan normatif-madhabi yang 

digunakan, tanpa kontekstualisasi ke dalam relasi sosial kontemporer, serta 

tanpa bingkai keadilan kesalingan seperti dalam teori mubadalah. 

                                                             
147

 Zainal, Muhammad, dan Dede Irawan. “Impotensi sebagai Alasan Fasakh: Analisis 

terhadap Kompilasi Hukum Islam Pasal 116 Perspektif Maqashid Syariah.” Al-Usariyah: Jurnal 

Hukum Keluarga Islam 4, no. 1 (2024): 80–95 
148

 Hasanah, Uswatun. Kelalaian Suami dalam Memberikan Nafkah Lahir terhadap Istri 

Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus di Karang Panasan, Bangkalan). Tesis Magister, IAIN Madura, 

2023. 



89 

 

3. D. Al Mustaqim melalui artikel di SETARA: Jurnal Studi Gender dan Anak, 

berjudul “Perempuan sebagai Pencari Nafkah Keluarga Perspektif Qira‟ah 

Mubadalah dan Maqashid Syariah”, membahas bagaimana perempuan saat 

ini telah menjadi pilar ekonomi dalam keluarga, dan bagaimana hal itu selaras 

dengan prinsip-prinsip maqashid dan kesalingan.
149

 Artikel ini sangat dekat 

dengan penelitian ini karena sama-sama menggunakan teori mubadalah. 

Namun, bedanya, artikel ini tidak membahas hak fasakh atau posisi hukum 

istri dalam kondisi suami tidak mampu menafkahi. 

4. Rini Handayani dalam artikelnya di Mazahib: Jurnal Pemikiran Hukum 

Islam, berjudul “Rekonstruksi Fikih Klasik dalam Perspektif Gender terhadap 

Fasakh Nikah”, menyodorkan reinterpretasi alasan perceraian dengan 

pendekatan feminis. Ia menunjukkan bahwa sebagian alasan yang selama ini 

bersifat gender-biased dapat ditinjau ulang dengan prinsip kesetaraan.
150

 

Kesamaan ada pada semangat dekonstruktif terhadap fikih klasik. Tetapi 

perbedaan mencolok adalah bahwa artikel ini mengadopsi pendekatan feminis 

sekuler, bukan teori Mubadalah yang berbasis tradisi Islam internal. 

5. Fatimah dalam tesisnya di UIN Syarif Hidayatullah Jakarta yang berjudul 

“Konstruksi Hukum Islam terhadap Perempuan sebagai Pencari Nafkah dalam 

Rumah Tangga”, membahas pergeseran peran domestik dan ekonomi 

                                                             
149

 Al Mustaqim, Deni. “Perempuan sebagai Pencari Nafkah Keluarga Perspektif Qira‟ah 

Mubadalah dan Maqashid Syariah.” SETARA: Jurnal Studi Gender dan Anak 4, no. 1 (2024): 12–29 
150

 Handayani, Rini. “Rekonstruksi Fikih Klasik dalam Perspektif Gender terhadap Fasakh 

Nikah.” Mazahib: Jurnal Pemikiran Hukum Islam 19, no. 1 (2021): 88–104. 



90 

 

perempuan dalam perspektif fikih sosial dan hukum keluarga.
151

 Kesamaan 

mencolok ada pada isu perempuan pencari nafkah. Namun perbedaan terdapat 

pada pendekatan: tesis ini bersifat deskriptif normatif dan tidak menggunakan 

teori kritis seperti mubadalah, serta tidak menyoroti isu fasakh atau hak cerai 

karena i‟sar. 

6. Yeni Melinda dalam tesis di IAIN Ponorogo berjudul “Tinjauan Hukum Islam 

Terhadap Hak Istri dalam Taklik Talak”, mengeksplorasi hak-hak istri dalam 

menuntut keadilan ketika taklik talak diabaikan oleh suami, termasuk hak 

nafkah.
152

 Kesamaan muncul dalam keberpihakan pada istri sebagai subjek 

hukum aktif. Namun, ia masih bertumpu pada taklik talak, bukan pada teori 

mubadalah atau rekonstruksi terhadap alasan fasakh yang lebih adil secara 

relasional. 

7. Nadya Saputri dalam penelitiannya di IAIN Ponorogo berjudul “Faktor 

Ekonomi sebagai Penyebab Cerai Gugat Perspektif Teori Keadilan”, 

menyoroti faktor kemiskinan suami sebagai alasan perceraian di pengadilan 

agama Ponorogo.
153

 Keterkaitan ada pada isu ekonomi sebagai fondasi 

perceraian. Namun, teori keadilan yang digunakan bersifat umum dan tidak 

mengeksplorasi teori mubadalah atau relasi istri sebagai pencari nafkah. 

                                                             
151

 Fatimah. Konstruksi Hukum Islam terhadap Perempuan Sebagai Pencari Nafkah dalam 

Rumah Tangga. Tesis Magister, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 
152

 Melinda, Yeni. Tinjauan Hukum Islam terhadap Hak Istri dalam Taklik Talak (Studi Kasus 

di Desa Bibis, Magetan). Tesis Magister, IAIN Ponorogo, 2022 
153

 Saputri, Nadya. Faktor Ekonomi sebagai Penyebab Cerai Gugat Perspektif Teori Keadilan 

(Studi Kasus Pengadilan Agama Ponorogo). Skripsi, IAIN Ponorogo, 2024 



91 

 

8. K. Nisa dalam tesisnya di IAIN Madura, “Istri Sebagai Pencari Nafkah Utama 

Perspektif Hukum Islam dan Kesetaraan Gender”, mengeksplorasi legalitas 

posisi istri sebagai tulang punggung ekonomi keluarga.
154

 Kesamaan sangat 

kuat dalam hal tema. Namun, perbedaan besar adalah tidak adanya eksplorasi 

mengenai i‟sar sebagai dasar fasakh dan tidak ada keterhubungan dengan teori 

mubadalah. 

9. Firyal Salwa dalam tesisnya di UIN Jakarta, “Pembagian Peran dalam Rumah 

Tangga (Division of Labor) dengan Istri sebagai Buruh Migran”, mengulas 

ketimpangan peran gender dan konsekuensinya terhadap rumah tangga.
155

 

Kesamaan ditemukan dalam pembahasan tentang shifting roles dalam 

keluarga. Namun, perbedaan utama adalah fokus penelitian ini pada struktur 

peran, bukan pada hak hukum istri dalam situasi i‟sar. 

10. A. Umar dalam jurnal Rasikh: Jurnal Hukum Islam, menulis “Fasakh dalam 

Perspektif Perempuan sebagai Subjek Hukum Islam” yang mengkaji hak 

fasakh dari sisi peran aktif istri sebagai subjek fiqih.
156

 Artikel ini sangat 

mendekati semangat penelitian ini dalam membongkar relasi patriarkal. 

Namun, kajiannya masih terbatas pada aspek hukum normatif, tanpa 

pendekatan teori kesalingan seperti mubadalah. 

                                                             
154

 Nisa, Khoirun. Istri Sebagai Pencari Nafkah Utama Perspektif Hukum Islam dan 

Kesetaraan Gender. Tesis Magister, IAIN Madura, 2023 
155

 Salwa, Firyal. Pembagian Peran dalam Rumah Tangga (Division of Labor) dengan Istri 

sebagai Buruh Migran: Studi Kasus Desa Sukawangi. Tesis Magister, UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2022. 
156

 Mustaqim, D. Al. “Fasakh sebagai Hak Perempuan: Kajian Mubadalah terhadap Praktik 

Cerai Gugat karena Faktor Ekonomi.” Rasikh: Jurnal Hukum Islam 4, no. 2 (2022): 101–120 



92 

 

Dari berbagai kajian di atas, dapat disimpulkan bahwa sebagian besar 

penelitian sebelumnya berkontribusi dalam menelaah masalah nafkah suami dan 

alasan perceraian, serta membahas peran ekonomi perempuan dalam keluarga. 

Namun belum ada yang secara integratif membahas: Istri sebagai pencari nafkah 

utama dalam rumah tangga, i‟sar suami sebagai dasar fasakh, dan dengan pisau 

analisis berbasis teori mubadalah secara eksplisit dan metodologis. 

Dengan demikian, penelitian ini menawarkan analisis dalam bentuk 

rekonstruksi relasi suami-istri yang lebih adil, kontekstual, dan dialogis, sekaligus 

berlandaskan tradisi tafsir Islam progresif yang sahih. Penelitian ini diharapkan 

dapat memberi kontribusi signifikan terhadap pengembangan hukum keluarga 

Islam yang lebih responsif terhadap realitas sosial dan setara secara gender. 

 

 

 

 



93 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

Dalam rangka mencapai tujuan penelitian ini dan agar tetap mengacu pada 

standar keilmiahan sebuah karya akademik, maka penulis menyusun serangkaian 

metode sebagai acuan dalam melaksanakan penelitan, sebagaimana dinyatakan oleh 

Mahsun M.S., bahwa metode atau metodologi penelitan adalah bagaimana proses 

penelitian itu dilakukan, yang di dalamnya mencakup bahan dan materi penelitian, 

alat, jalan penelitian, variabel data yang hendak disediakan dan analisi data.
157

 

Berikut ini metode yang dimaksud: 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini berjenis library research, kepustakaan, yaitu dalam proses 

penelitian dari awal hingga akhir penelitian, penulis menggunakan dan 

memanfaatkan segala macam sumber-sumber pustaka yang relevan dengan 

penelitian ini, seperti buku, ensiklpodia, jurnal, majalah, website dan sebagainya. 

Oleh karena penelitian ini termasuk kepada penelitian kepustakaan, maka 

penelitian ini termasuk kepada penelitian kualitatif atau penelitian yang mengarah 

pada ekplorasi, penggalian dan pendalaman terhadap data-data yang terkait.
158

 

 

                                                             
157

 Mahsun M.S, Metode Penelitian Bahasa, Tahapan Strategi, Metode dan Tekniknya, 

(Jakarta: Rajawali Pers, 2005), hlm. 72 
158

 Menurut Septiawan K, riset kualitatif mengandung pengertian adanya upaya penggalian 

dan pemahaman pemaknaan terhadap apa yang terjadi pada berbagai individu atau kelompok yang 

berasal dari persoalan sosial atau kemanusiaan. Septiawan K, Menulis Ilmiah Metodologi Penelitian 

Kualitatif, (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2007), hlm. 1 



94 

 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan normatif-idealis-kritis dengan 

melihat deskripsi normatif konsep fasakh perempuan karir atas suami yang i‟sar 

dalam pandangan jumhur ulama fikih. Semisal, bagaimana seharunsya alasan 

fasakh yang diperbolehkan bagi istri atas suaminya dan bagaimana argumentasi 

yang dikemukakan oleh jumhur ulama tentang hal tersebut. Kemudian pandangan 

jumhur ulama tersebut dianalisis secara kritis yang dalam hal ini, penulis 

mempergunakan toeri mubadalah sebagai pisau analisisnya. 

C. Jenis Data 

Penelitan ini mengikuti penggolongan jenis data yang dirumuskan oleh 

Lofland untuk data penelitian kualitatif, yaitu kata-kata dan tindakan sebagai 

sumber data utamanya, kemudian sumber tertulis, dokumen, foto, statistik, dan 

selain dari data sumber utama tersebut, oleh Lofland digolongkan ke dalam data 

tambahan.
159

 Kendati demikian, data utama yang digunakan dalam penelitian ini 

adalah data dari sumber tertulis, yang berupa buku, tesis, disertasi, artikel ilmiah, 

arsip, dokumen pribadi, dokumen resmi dan karya ilmiah lainnya. 

D. Sumber Data 

Adapun sumber data yang penulis himpun adalah dokumen-dokumen 

yang terkait dengan pemikiran jumhur ulama yang terkait dengan fasakh istri atas 

suami yang i‟sar tersebut, hukum Islam, tafsir dan khazanah keilmuan jenis 

                                                             
159

 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, cetakan ke-36 (Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya, 2017), hlm. 157 



95 

 

lainnya, mulai dari yang primer, sekunder hingga terseir. Yang primer misalnya, 

adalah kitab Bida>yat al-Mujtahid wa Niha>yat al-Muqtas}id, karya Abu al 

Walid Muhammad bin Muhammad bin Ibnu Rusyd, al-Fiqh al-Islam „Ala> al-

Maza>hib al-„Arba‟ah, karya Abdurrahman al-Jaziri, Al Fiqh al-Isla>m wa 

Adillatuhu, karya Wahbah al-Zuhaili, dan sebagainya. Kemudian kitab-kitab lain 

yang menjadi penjelas atau pendukung dari kitab-kitab tersebut, penulis jadikan 

sebagi sumber sumber data sekunder. Sedangkan sumber data tersier, peneliti 

ambil dari dokumen tentang fasakh istri atas suami yang i‟sar, yang memberikan 

penjelasan mengenai dokumen primer dan sekunder, seperti artikel, tesis, disertasi 

buku-buku kepustakaan lainnya. Sumber data paling tersier, penulis ambil, 

misalnya dari kamus, ensiklopedia, indeks kumulatif dan sebagainya yang dapat 

dijadikan sebagai penerang atau penjelas atas sumber primer dan sekunder 

penelitian. 

E. Teknik Pengumpulan Data 

Proses pengumpulan data yaitu dengan membaca lalu mengumpulkan 

hasil bahan dari sumber yang relevan dengan tema penelitian. Jenis penelitian ini 

merupakan penelitian pustaka (library research), langkah yang ditempuh dalam 

proses pengumpulan data yaitu mengumpulkan bahan dari data primer, sekunder 

dan tersier. Semua sumber dan bahan data dikutip dari referensi yang akurat 

secara langsung atau tidak langsung. Lalu hasil data akan disusun dengan 

sistematis hingga menjadi bahan yang ilmiah. Adapun tahap yang akan dilakukan 

dalam proses pengumpulan data sebagai berikut:  



96 

 

1. Mengumpulkan bahan pustaka serta bahan lainnya yang sesuai dengan sumber 

data yang ditentukan yang membahas tentang fasakh istri atas suami yang 

i‟sar. 

2. Setelah dikumpulkan, lalu akan dipilih bahan pustaka yang akan dijadikan 

sebagai sumber data primer, yaitu kitab-kitab induk fikih yang membahas hal 

tersebut. 

3. Lalu penulis juga memilih sumber-sumber data lainnya dari berbagai literatur 

yang relevan dengan sumber data primer, yaitu sumber data sekunder dan 

tersier yang merujuk pada fokus penelitian. 

4. Membaca dan menganalisis secara kritis bahan pustaka yang dipilih, baik itu 

tentang pokok pemikiran atau unsur lainnya. 

5. Mencatat hasil dari bahan pustaka yang sesuai dengan pertanyaan dalam 

penelitian. Pencatatan dilakukan sesuai dengan bahan pustaka yang dibaca. 

Pencatatan hasil bacaan akan ditulis dengan jelas sesuai kaidah penulisan 

dalam penelitian. 

6. Mengklasifikasikan data dari hasil penulisan dengan merujuk kepada rumusan 

masalah pada penelitian. Proses klasifikasi dilakukan dengan menyeleksi 

bahan tulisan yang telah tersusun, kemudian diklasifikasikan berdasarkan 

kelompoknya masing-masing secara sistematis sehingga diperoleh kemudahan 

dalam melakukan analisis. 

 

 



97 

 

F. Teknik Analisis Data 

Dalam menganalisis data, penulis berpatokan pada salah satu analisis data 

penelitian yang berikut ini
160

:  

1. Induktif, yaitu dengan mengumpulkan data yang bersifat khusus yang 

berkaitan dengan masalah yang dibahas dan dari data itu ditarik kesimpulan 

bersifat umum. 

2. Deduktif, yaitu dengan mengumpulkan data yang bersifat umum yang 

berkaitan dengan masalah yang dibahas dan dari data itu ditarik kesimpulan 

bersifat khusus. 

3. Deskriptif, yaitu ditujukan untuk mendeskripsikan suatu keadaan atau 

fenomena-fenomena apa adanya, penelitian deskriptif adalah penelitian 

terhadap masalah-masalah berupa fakta-fakta saat ini, penelitian deskriptif ini 

pada hakikatnya adalah metode penelitian yang berusaha menggambarkan dan 

menginterpresentasikan objek apa adanya. 

Analisis data yang digunakan pada penelitian adalah metode yang 

disebutkan terakhir yaitu deskriptif. lebih spesifiknya, metode deskriptif-analitis-

kritis, yakni suatu cara untuk mengumpulkan dan menyusun suatu data, kemudian 

mendeksripsikan atau menggambarkan dan menganalisis secara sistematis, cermat 

dan kritis tentang fasakh istri atas suami yang i‟sar. Dengan deskriftif, penulis 

mendapatkan gambaran mengenai konstruksi konsep fasakh istri atas suami yang 

i‟sar untuk selanjutnya dianalisis secara kritis dengan menggunakan teori 

                                                             
160

 Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Jakarta: Rajawali Pers, 2017), hlm. 82 



98 

 

mubadalah sebagai pisau analisisnya. Berikut rincian langkah dalam menganalisis 

datanya: 

 Penulis pertama-tama akan meringkas data-data mengenai konsep 

kewajiban domestik dalam relasi suami istri dari berbagai sumbernya, agar mudah 

dipahami dan ditafsirkan secara objektif, logis dan proporsional. Seiring dengan 

itu, data dapat dihubungkan dan memiliki ketersambungan dengan pembahasan-

pembahasan yang lain. Kemudian ditarik berbagai pola, tema, atau topik-topik 

pembahasan pada bab-bab pembahasan. Sumber-sumber data yang penulis 

peroleh, yang selanjutnya, dikembangkan berdasarkan jenisnya (primer, sekunder, 

terseir). Untuk meluaskan data, penulis akan cross chek sumber dan data-data 

yang tersedia supaya tidak mengalami overlapping.  

Data-data yang telah penulis himpun, dipaparkan apa adanya, sesuai 

sumber yang peneliti peroleh. Teknik dalam memaparkan data-data ini, ada 

kalanya peneliti lakukan secara langsung, artinya data yang penulis temukan 

penulis kutip seperti apa adanya, dengan tidak merubah kutipan aslinya, atau tidak 

langsung. Lalu, penulis melakukan analisis pengembangan (generalisasi) 

kemudian penulis akhiri dengan sintesis (simpulan).  

Untuk menjaga konsistensi setiap pembahasan yang penulis kembangkan 

dengan rujukan sumber yang menjadi pegangan penulis, penulis gunakan 

pendekatan berpikir induktif. Jadi penyusunan teori di sini, berasal dari bawah ke 

atas (grounded theory), yaitu berangkat dari pengumpulan terhadap sejumlah data 



99 

 

yang banyak dan saling berhubungan tentang konsep kewajiban domestik dalam 

relasi suami istri. Peneliti dalam hal ini, menyusun atau membuat gambaran yang 

makin menjadi jelas, sementara data dikumpulkan dan bagian-bagiannya diuji 

secara komparatif dan kritis.
161

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
161

 Lexy J. Moleong, Metodologi, hlm. 11 



144 
 

BAB V 

KESIMPULAN DAN SARAN 

A. Kesimpulan 

1. Pandangan hukum Islam konvensional terhadap permohonan fasakh karena 

i‟sār (ketidakmampuan suami memberi nafkah) umumnya bersandar pada 

konstruksi fikih yang menempatkan nafkah sebagai kewajiban mutlak suami 

dan dasar legitimasi bagi istri untuk memutuskan pernikahan jika kewajiban 

itu gagal dipenuhi. Mazhab Syafi‟i dan sebagian besar mazhab Sunni 

memandang bahwa i‟sār membuka ruang bagi istri untuk mengajukan fasakh 

demi menjaga kelangsungan hidup dan kehormatannya. Namun dalam fikih 

klasik, fokusnya lebih pada aspek formal dan material dari ketidakmampuan 

nafkah, yakni kondisi miskin atau tidak bekerja secara konkret, tanpa 

menyentuh dimensi relasional, emosional, atau struktural dari kemiskinan 

tersebut. Di sisi lain, pemikiran hukum Islam kontemporer mulai memperluas 

horizon ini dengan menimbang aspek psikologis, partisipasi emosional, serta 

relasi kuasa dalam rumah tangga. Beberapa pemikir modern, termasuk 

pemikir hukum Islam yang berorientasi keadilan gender, mendorong 

reinterpretasi terhadap fasakh agar tidak terjebak pada dimensi teknis semata, 

tetapi mempertimbangkan kondisi relasi yang timpang dan merugikan secara 

batin. Sementara itu, Kompilasi Hukum Islam (KHI) di Indonesia mengakui 

i„sār (ketidakmampuan suami memberi nafkah) sebagai alasan sah bagi 



145 

 

perempuan untuk mengajukan fasakh, dengan memberikan ruang pembuktian 

alternatif berupa sumpah sebagai qara‟in. 

2. Dalam konteks tersebut, teori mubādalah hadir sebagai tawaran metodologis 

dan etis untuk merekonstruksi makna keadilan dalam fasakh, khususnya 

dalam situasi istri menjadi pencari nafkah utama. Teori ini menolak konstruksi 

hukum yang timpang dan patriarkis dengan menawarkan prinsip kesalingan 

dan keadilan relasional sebagai dasar baru dalam menilai sah tidaknya sebuah 

relasi pernikahan. Dalam kerangka mubādalah, i‟sār tidak lagi dipahami 

secara sempit sebagai kemiskinan finansial, melainkan sebagai ketidakhadiran 

komitmen, kontribusi emosional, dan tanggung jawab etis dari pihak suami. 

Oleh karena itu, fasakh tidak semata langkah legal-formal, melainkan bentuk 

keadilan restoratif bagi pasangan yang kehilangan tawāzun (keseimbangan) 

dan ta„āwun (kerjasama). Dengan cara ini, hak istri untuk mengajukan fasakh 

tetap dijaga, tetapi tanpa mengabaikan kemungkinan keterbatasan suami yang 

masih berkontribusi secara non-ekonomi. Mubādalah tidak hanya 

memperjuangkan hak perempuan, tetapi juga memperluas cakrawala fikih ke 

arah fikih kooperatif, yang tidak berpihak pada satu jenis kelamin, melainkan 

berpihak pada keadilan sebagai ruh utama syariat. 

B. Saran  

Berangkat dari uraian konseptual dan pembacaan kritis yang telah penulis 

lakukan dalam tesis ini, maka penulis hendak memberikan beberapa saran kepada 



146 

 

para pembaca, peneliti lanjutan, dan praktisi hukum keluarga Islam sebagai 

berikut: 

1. Bagi pembaca umum, penelitian ini diharapkan dapat menjadi pemantik 

kesadaran kritis dan etis dalam memahami dinamika relasi rumah tangga, 

khususnya ketika ketimpangan peran nafkah terjadi dalam keluarga. 

Diharapkan, pembaca tidak lagi melihat hukum Islam secara statis, melainkan 

mampu membacanya dalam semangat kesalingan, keadilan, dan kasih sayang 

sebagaimana diusung oleh pendekatan mubādalah. 

2. Bagi peneliti selanjutnya, penelitian ini dapat dijadikan sebagai rujukan awal 

untuk memperluas kajian tentang rekonstruksi hukum keluarga Islam dengan 

menggunakan teori-teori kontemporer seperti mubādalah, hermeneutika 

feminis, atau pendekatan maqāṣid yang lebih dinamis. Penulis menyadari 

bahwa pembacaan ini masih membuka ruang penyempurnaan, termasuk 

dalam pendalaman terhadap batasan konseptual i‟sār serta pengujian lapangan 

yang lebih luas untuk melihat daya guna teori mubādalah dalam praktik 

hukum positif dan sosial keagamaan masyarakat Indonesia. 

3. Bagi para praktisi hukum dan penyusun kebijakan, kiranya penting untuk 

mulai mempertimbangkan pendekatan mubādalah dalam merevisi 

pemahaman normatif tentang tanggung jawab nafkah dan keabsahan gugatan 

fasakh. Praktik hukum yang hanya menilai ketidakmampuan suami secara 

material semata, tanpa mempertimbangkan aspek relasional, emosional, dan 

spiritual, berpotensi melanggengkan relasi yang timpang dan tidak adil. 



147 

 

Diperlukan kebijakan yang lebih responsif terhadap perubahan sosial dan 

pengalaman perempuan dalam rumah tangga, agar hukum Islam benar-benar 

hadir sebagai rahmat bagi seluruh pihak, dan tetap relevan sepanjang zaman 

dan lintas konteks kehidupan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



148 

 

DAFTAR PUSTAKA 

„Ala al-Din Abi Bakr Ibn Mas'ud al-Kasaniy, Bada‟i' wa al-Shana‟i, (Beirut: Dar al-

Kutub al-'Ilmiyyah, t.th.), Juz 3 

Abd. Basid dan Syukron Jazila, “Tinjauan Konsep Mubadalah dan Tafsir Maqashidi 

dalam Merespon Isu Kekerasan Seksual”, Islamic Review: Jurnal Riset dan 

Kajian Keislaman, Volume 12 Nomor 1 Tahun 2023 

Abd al-Raḥmān al-Jazīrī, Al-Fiqh „ala al-Madhāhib al-Arba„ah, Jilid IV (Beirut: Dār 

al-Kutub al-„Ilmiyyah, t.t.) 

Abd al-Raḥmān Ba„alawī, Bughyat al-Mustarsyidīn (Surabaya: Al-Hidayah, t.t.) 

Abū Isḥāq al-Shīrāzī, al-Muḥādh-dhab fī Fiqh al-Imām al-Shāfi„ī, Jilid II (Beirut: Dār 

al-Fikr, t.t.) 

Abdul Ghofur Ansori, Hukum Perkawinan Islam, (Yogyakarta: UII Press, 1974) 

Abdul Manan, “Problematika Perceraian Karena Zina dalam Proses Penyelesaian 

Perkara di Lingkungan Peradilan Agama”, dalam Tim Penulis, Jurnal 

Mimbar Hukum, Al-Hikmah dan DITBINBAPERA, (Jakarta: ttp, 2001) 

Abdurrahman al-Jaziri, Kitabul Fiqhu „Ala al-Mazahibu al-Arba‟ah, (Mesir: al- 

Maktabah at-Tijariyatul Qubra, tt), Juz 4 

Abu Al-Farij Ibn al-Jauzi, al- „Ilalu al-Mutanȃhiyah, juz 3 (Beirut: al-Mausŭ‟ah 

Arabiah, tt) 

Agus Hermanto, dkk., “Menjaga Nilai-nilai Kesalingan dalam Menjalankan Hak dan 

Kewajiban Suami Istri Perspektif Fikih Mubadalah”, Al-Mawarid: JSYH, Vol 

4, 2022 

Agustin Hanafi, Perceraian dalam Perspektif Fiqih dan Perundang-Undangan 

Indonesia, (Banda Aceh: Lembaga Naskah Aceh, 2013) 

Ahmad Nabil Atoilah dan Tsamrotul Rohmah, “Pengabaian Pemberian Nafkah Suami 

pada Istri sebagai Alasan Perceraian Menurut Ibnu Hazm”, Istinbath: Jurnal 

Pemikiran Hukum Islam, Vol. 13, No. 1, 2018 

Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1997) 



149 

 

Al-Sayyid Abi Bakr, I'ânât al-Thâlibîn, (Beirut: Dar Ihya` al-Turats al-'Arabiy, t.th.), 

Jilid 4 

Amir Syarifuddin, Garis-Garis Besar Fikih, (Jakarta: Prenada Media, 2003) 

Amiur Nurudin dan Azhari Akmal Taringan, Hukum Perdata Islam di Indonesia; 

Studi Kritis Perkembangan Hukum Islam dari Fikih, UU No. 1/1974 sampai 

KHI, (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2012), Cet. 4 

Al-Bakrī al-Dimyāṭī, Iʿānat al-Ṭālibīn, Jilid IV (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.) 

Abd al-Raḥmān al-Jazīrī, Al-Fiqh „ala al-Madhāhib al-Arbaʿah, Jilid IV 

A. Faruq, “Ketidakmampuan Menafkahi Isteri Oleh Suami Sebagai Alasan Fasakh 

Nikah”, Irtifaq: Jurnal Ilmu-Ilmu Syari'ah, Vol. 1 No. 1, 2020 

A. Faruq, “Ketidakmampuan Menafkahi Isteri Oleh Suami Sebagai Alasan Fasakh 

Nikah”, Irtifaq: Jurnal Ilmu-Ilmu Syari'ah, Vol. 1 No. 1, 2020 

Al-Kāsānī, Badā‟i„ al-Ṣanā‟i„ fī Tartīb al-Sharā‟i„, Juz II (Beirut: Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyyah, 1986), hlm. 246. Al-Marghīnānī, Al-Hidāyah Sharḥ Bidāyat al-

Mubtadiʾ, Juz II (Kairo: Maṭbaʿat al-Amīriyyah, 1326 H) 

Anggoro, Taufan. "Konsep Kesetaraan Gender Dalam Islam." Afkaruna: Indonesian 

Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 15, No. 1, 2019 

Al Mustaqim, Dede. "Peran perempuan sebagai pencari nafkah keluarga perspektif 

Qira‟ah Mubadalah dan Maqashid Syariah: Peran istri sebagai pencari nafkah 

dalam kesejahteraan ekonomi keluarga perspektif Qira‟ah Mubadalah dan 

Maqashid Syariah." SETARA: Jurnal Studi Gender dan Anak, Vol. 6, No. 1, 

2024 

Anggiarani, Dera, Aan Widodo, dan Wa Ode Sitti Nurhaliza. "Fenomenologi Konsep 

Diri Istri Pencari Nafkah Utama." Verba Vitae Unwira, Vol. 2, No. 2, 2021, 

hlm. 121-140. Miko, Jeroh. “Peran perempuan sebagai pencari nafkah utama 

di Kota Subulussalam (Studi Fenomenologi” Skripsi, Medan: Pascasarjana 

UIN Sumatera Utara, 2017 

Agus Hermanto, "Menjaga nilai-nilai kesalingan dalam menjalankan hak dan 

kewajiban suami istri perspektif fikih mubadalah." Al-Mawarid Jurnal 

Syariah Dan Hukum (JSYH), Vol. 4, No. 1, 2022 



150 

 

Ahmad Ibrahim, “Fasakh for Failure to Maintain,” dalam Readings in Islamic Family 

Law, ed. Ahmad Ibrahim, Sharon Siddique & Yasmin Hussain (Singapore: 

ISEAS, 1984) 

Beni Ahmad Saebani, Fiqh Munakahat 1, (Bandung: Pustaka Setia, 2009), Cet. VI 

Dār al-Iftāʾ al-Miṣriyyah, Fatwa No. 4151, 2006 

Dasrizal Dahlan, Putusnya Perkawinan Menurut UU No. 1 Tahun 1974 dan Hukum 

Perdata Barat (BW); Tinjauan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Kartika Insan 

Lestari, 2003) 

Departemen Agama, Al-Qur‟an dan Terjemahannya, Bandung: Cordoba, 2015 

Deris Arista Saputra, “A Study of Fasakh and Khulu in The Compilation Of Islamic 

Law (Khi): Comparison, Causes, And Implications”, International Journal of 

Social Service and Research, Vol. 5 No. 1, Januari 2025 

Faqihuddin Abdul Kodir, Qiraah Mubadalah:Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender 

dalam Islam, (Yoyakarta: IRCiSoD, 2019) 

Faqihuddin Abdul Kodir, Qiraah Mubadalah, Tafsir Progresif untuk Keadilan Gender 

dalam Islam, (Yogyakarta: IRCiSoD, 209) 

Fikri, Arif, "Fleksibilitas Hukum Islam dalam Perubahan Sosial." ASAS, Vol. 11, No. 

2, 2019 

Herdana, Hayyu Citra. "Problema nikah Fasakh dalam perspektif hukum materil dan 

hukum Islam." Skripsi, Jakarta: UIN Syaruf Hidayatullah Jakarta, 2009 

H.M.A. Tihami, dkk., Fikih Munakahat, (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2010) 

Husein Muhammad, Fiqih Perempuan: Refleksi Kiai Atas Tafsir Wacana Agama Dan 

Gender (Yogyakarta: IRCiSod, 2020) 

Husni Syams, “Rukun dan Syarat Talak”, diakses dari: 

“Rhttp://fikihonline.blogspot.com/ 2010/ 04 /rukun-dan-syarat-talak.html, 

Ibnu „Abidin, Hasyiah Radd Al Mukhtar, (Ttp: Dar Al Fikr, 1979) 

Ibn ʿĀbidīn, Radd al-Muḥtār ʿala al-Durr al-Mukhtār, Juz III (Beirut: Dār al-Fikr, 

t.t.) 



151 

 

Ibnu Rusyd, Bidayat al-Mujtahid wa Nihayat al-Muqtashid, Vol II (Jakarta: Dar Al 

Kutub Al „Ilmiyah, 2012) 

Imam Syafe‟i, "Subordinasi perempuan dan implikasinya terhadap rumah 

tangga." Analisis: Jurnal Studi Keislaman, Vol. 15, No. 1, 2017 

Isni Bustami, Perkawinan dan Perceraian dalam Islam, (Padang: IAIN IB Press, 

1999) 

Jamāl al-Dīn ʿAṭiyyah, Naẓariyyāt al-Maqāṣid „inda al-Uṣūliyyīn (Kairo: Dār al-

Salām, 2001) 

Jamaluddin dan Nanda Amalia, Buku Ajar Hukum Perkawinan, (Sulawesi: Unimal 

Press, 2016) 

Jeroh Miko, “Peran Perempuan Sebagai Pencari Nafkah Utama di Kota Subulussalam 

(Studi Fenomenologi)”, Tesis Program Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sumatera Utara, Medan, tidak diterbitkan 

Jumni Nelli, “Analisis tentang Kewajiban Nafkah Keluarga dalam Pemberlakuan 

Harta Bersama”, Al Istinbath: Jurnal Hukum Islam, Vol. 2, No. 1, 2017 

K. Wantjik Saleh, Hukum Perkawinan Indonesia, (Jakarta: Ghalia Indonesia, 1976) 

Kamal Muchtar, Asas– Asas Hukum Islam Tentang Perkahwinan, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1993) 

Kamal Mukhtar, Asas-asas Hukum Islam tentang Perkawinan, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1974) 

Kamal Mukhtar, Asas-Asas Hukum Islam tentang Perkawinan, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1974 

Kaltsum, Lilik Umi. "Rethinking Hak-Hak Perempuan Dalam Pernikahan: Telaah 

Atas Pemikiran Tafsir Wahbah Al-Zuhaili." Palastren: Jurnal Studi Gender, 

Vol. 6, no. 2, 2016 

Lukman Hakim, "Corak Feminisme Post-Modernis dalam Penafsiran Faqihuddin 

Abdul Kodir." Jurnal Studi Ilmu-ilmu Al-Qur'an dan Hadis, Vol. 21, No. 1, 

2020 

Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, cetakan ke-36 (Bandung: PT 

Remaja Rosdakarya, 2017) 



152 

 

Maftuh Ahnan, Fiqih Wanita, (Surabaya: Terbit Terang, tt) 

Mahsun M.S, Metode Penelitian Bahasa, Tahapan Strategi, Metode dan Tekniknya, 

(Jakarta: Rajawali Pers, 2005) 

Muhamad Arif Wahyudi, “Fasakh Perkawinan Dengan Alasan Katidakmampuan 

Suami Memberikan Nafkah Istri Dalam Perspektif Imam Abu Hanifah” 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta (2008). 

Muhammad Badrul Fadli, “Kondisi Miskin Sebagai Alasan Fasakh Nikah Menurut 

Al-Kasani Dan Asy-Syirazi”, Skripsi, Universitas Islam Negeri Sunan 

Kalijaga, Yogyakarta, (2022) 

Muhammad bin Muhammad Abi Hamid al-Ghazaliy, al-Wajiz fi Fiqħ Madzhab al-

Imâm al-Syâfi'iy, (Beirut: Dar al-Fikr, 1994) 

Muhammad Najib Daud Muhsin, “Masa „Iddah Pasca Perceraian dalam Kacamata 

Teori Mubadalah”, Jurnal Dinamika Penelitian: Media Komunikasi Sosial 

Keagamaan, Vol. 23, No. 1, 2023 

Muhammad Thoif Al Ghotsi dan Abu Yazid Adnan Quthny, “Analisis Fasakh Nikah 

Menurut UU Perkawinan dan Relevansinya dengan Hukum Islam”, Al-

Muqaranah: Jurnal Perbandingan Madzhab, Vol. 1, No. 1, 2023 

Mūsā ibn Aḥmad al-Ḥajjāwī, al-Iqnāʿ fī Masāʾil al-Ijmaʿ, Jilid II (Beirut: Dār al-

Maʿrifah, t.t.) 

Musyafah, Aisyah Ayu. "Perkawinan dalam Perspektif Filosofis Hukum 

Islam." Crepido, Vol. 2, No. 2, 2020 

Muḥammad ibn Ismā„īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Nikāḥ, Hadis no. 5138 

Majmaʿ al-Fiqh al-Islāmī, “Qarārāt al-Mu‟tamar al-Thānī li-Majmaʿ al-Fiqh al-

Islāmī” (Jeddah: OIC, 1985), Resolusi No. 6.  

Novi Yulisma, “Tinjauan Terhadap Pendapat Mazhab Hanafi tentang Fasakh 

Disebabkan Ketidakmampuan Suami memberi Nafkah”, Skripsi, Fakutas 

Syariah, Institut Agama Islam Negeri Batusangkar (2017) 

Nurjazilah, “Fasakh Menurut Fathul Mu‟in dan Perspektif Masyarakat (Studi kasus 

Kecamatan Tringgaden Kabupaten Pidie Jaya)”, Skripsi, Universitas Islam 

Ar-Raniry 



153 

 

Putri, Rakhma Annisa, dan Thomas Aquinas Gutama. "Strategi pasangan suami istri 

dalam menjaga keharmonisan keluarga wanita karir (studi kasus wanita karir 

di Desa Pucangan, Kelurahan Pucangan, Kecamatan Kartasura)." Journal of 

Development and Social Change, Vol. 1, No. 1, 2018 

Sa‟diyya Shaikh, Sufi Narratives of Intimacy: Ibn 'Arabi, Gender, and Sexuality 

(Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2012) 

Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Jilid II (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.) 

Salihin, Nurus. "Transformasi gender: Strategi pembebasan perempuan dari jerat 

pembangunan dan kapitalisme." Sawwa: Jurnal Studi Gender, Vol. 14, No. 1, 

2019 

Saputra, Fedry. "Kewenangan Pengadilan Dalam Penyelesaian Fasakh Akibat 

Kekerasan Dalam Rumah Tangga." Constituo: Journal of State and Political 

Law Research, Vol. 1, No. 1, 2022 

Satria Effendi M. Zein, Problematika Hukum Keluarga Kontemporer, (Jakarta: 

Prenada Media, 2010) 

Sayyid Sabiq, Fikih Sunnah, (Jakarta: Cakrawala, 2008), Jilid 3 

Septiawan K, Menulis Ilmiah Metodologi Penelitian Kualitatif, (Jakarta: Yayasan 

Pustaka Obor Indonesia, 2007) 

Simanjuntak, Hukum Perdata Indonesia, (Jakarta: Prenadamedia Group, 2015) 

Siti Khoirotul Ula, “Qiwāma dalam Rumah Tangga Perspektif Teori Mubadalah dan 

Relevansinya di Indonesia”, Journal of Islamic Family Law, Vol. 5 No. 2, 

2021 

Sri Fadilah,"Kesetaraan gender: Fenomena pergeseran peran ekonomi wanita dari 

tulang rusuk menjadi tulang punggung." Mitra Gender (Jurnal Gender dan 

Anak), Vol. 1, No. 1, 2018 

Soemiyati, Hukum Perkawinan Islam dan Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 

1974, (Yogyakarta: PT. Liberti, 2004) 

Subekti, Pokok-Pokok Hukum Perdata (Jakarta: PT Intermasa, 1989) 

Sudarsono, Hukum Perkawinan Nasional, (Jakarta: PT.Rineka Cipta, 1994) 



154 

 

Sudarto, Ilmu Fikih: Refleksi tentang Ibadah, muamalah, Munakahat dan Mawaris, 

(Jakarta: Bulan Bintang, 2018) 

Sudaryono, Metodologi Penelitian, (Jakarta: Rajawali Pers, 2017) 

Syaikh Hasan Ayyub, Fikih Keluarga, (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2001) 

Shafa Faradila dan Niniek Imaningsih. "Faktor-Faktor Kemiskinan di Kabupaten 

Sampang." JDEP (Jurnal Dinamika Ekonomi Pembangunan), Vol. 5, No. 1, 

2022 

Syaikh Kamil Muhammad Uwaidah, Fiqih Wanita, (Jakarta: Pustaka Kauthar, 1998) 

Sani‟atin, Any. "Peran Suami Istri yang bekerja dalam Membangun Keluarga Sakinah 

Perspektif Teori Qira‟ah Mubadalah Abdul Kodir." Al Fuadiy: Journal of 

Islamic Family Law 5.1 (2023)  

Siti Khoirotul Ula, "Qiwama Dalam Rumah Tangga Perspektif Teori Mubadalah dan 

Relevansinya di Indonesia." Mahakim: Journal of Islamic Family Law, Vol. 

5, No. 2, 2021 

Taqiyuddin Abu Bakar bin Muhammad Al-Husaini, Kifayatul Akhyar, (Surabaya: 

Bina Imam, 1993), juz. 11 

Tim Penulis, Undang-Undang Pokok Perkawinan, (Jakarta: Sinar Grafika, 1989) 

Tim penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia Edisi Kedua, (Jakarta: Balai Pustaka, 199) 

Tim penyusun, Undang-Undang Perkawinan Di Indonesia, (Surabaya: Arkola) 

Tohari, Ilham, and Moh Kholish. "Maqasid Syariah sebagai Pijakan Konseptual 

dalam Pembaruan Hukum Keluarga Islam Indonesia." Arena Hukum 13.2 

(2020) 

Ulfah Zakiyah, “Posisi Pemikiran Feminis Faqihuddin dalam Peta Studi Islam 

Kontemporer”, The International Journal of Pegon: Islam Nusantara 

Civilization, Vol. 4, No. 2, 2020 

Wahbah al-Zuhaili, Fiqh al-Islami wa al-Adillatuhu, (Damasqus: Dar al-Fikr, 1975), 

Cet. 2, Jil. 4 

Wahbah al-Zuhayliy, al-Fiqh alIslamiy wa Adillatuh, (Damaskus, Dar al-Fikr, 1989), 

cet. Ke-3, Juz 7 



155 

 

Wahbah Az-Zuhaili, 2011, Fiqh Islam Wa Adillatuhu, Juz x, (jakarta: Darul fikir) 

Wahyu Ernaningsih dan Putu Samawati, Hukum Perkawinan Indonesia, (Palembang: 

PT. Rambang, 2006) 

Wahyu Saputra dan Sukmaniar, “Analisis Spasial Bencana Keretakan Rumah Tangga 

di Permukiman Kumuh Kota Palembang”, PUBLIKAUMA: Jurnal Ilmu 

Administrasi Publik UMA, Vol. 1, No. 1, 2020 

Wardah Nuroniyah, Dkk, “Kewajiban Nafkah dalam Keluarga Perspektif Husein 

Muhammad”, Mahkamah: Jurnal Kajian Hukum Islam, Vol. 4, No. 1, 2019 

Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuh, Jilid VII (Damaskus: Dār al-Fikr, 

1997) 

Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Jilid 7, Dār al-Fikr, 1984 

Wardatun, Atun, and Abdul Wahid. "Demokratisasi Rumah Tangga: Dari Subyek 

Menuju Sifat Kepemimpinan." Egalita, Vol. 14, No. 2, 2019 

Yahya Harahap, Kedudukan, Kewenangan dan Acara Peradilan Agama, (Jakarta: 

Sinar Grafika, 2001) 

Yulmitra Handayani dan Mukhammad Nurhadi, “Interpretasi Progresif Hadis-Hadis 

Tema Perempuan: Studi Aplikasi Teori Qira‟ah Mubadalah”, HUMANISMA: 

Journal of Gender Studies, Vol. 04, No. 02, 2020 

Yaḥyā ibn Sharaf al-Nawawī, al-Majmūʿ Sharḥ al-Muhadhdhab, Jilid 16 (Beirut: Dār 

al-Fikr, 1997) 

Zainuddin Ali, Hukum Perdata Islam, Cet. Ke-4 (Jakarta: Sinar Grafika, 2012) 

 





















RIWAYAT HIDUP PENULIS 

Abdul Rasyid, anak ketiga dari pasanya Teppo Amin dan Rosdiana 

yang bertempat tinggal di Sungai Guntung Kelurahan Tagaraja 

Kecamatan Kateman Kabupaten Indragiri Hilir Provinsi Riau. 

Penulis lahir di Sungai Guntung pada tanggal 27 Januari 2025. 

Penulis menyelesaikan pendidikan dasar berawal pada Madrasah Ibtidaiyah Swasta Al-

Ikhlas Sungai Guntung pada tahun 2010, kemudian menyelesaikan pendidikan 

menengah pertama pada Madrasah Tsanawiyah Swasta Al-Ikhlas Sungai Guntung pada 

tahun 2013, serta menyelasaikan pendidkan menegah atas pada Madrasah Aliyah 

Swasta Al-Ikhlas Sungai Guntung pada tahun 2016. 

Ditahun yang sama Penulis berhasil mendapatkan jalur Undangan Mandiri pada 

Program Studi Hukum Keluarga (Ahwal Al-Syakhsyiyyah), Fakultas Syari’ah dan 

Hukum, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau dan lulus pada tahun 2020.  

Pada tahun 2021 Penulis diterima sebagai Amil Zakat di Lembaga Amil Zakat Infaq 

dan Sedekah Muhamadiyah (LAZISMU) Pekanbaru sebagai staf Zakat Officer dan 

pada tahun 2022 penulis fokus pada Bidang Pemberdayaan dan Pendistribusian 

LAZISMU Pekanbaru hingga saat ini serta menjadi anggota warga Muhammadiyah. 


	Page 3
	Page 3
	Page 3

