
 

NILAI-NILAI MAQĀṢID DALAM FATWA MUI NO. 83 TAHUN 

2023 TENTANG BOIKOT PRODUK ISRAEL DAN PERUSAHAAN 

YANG BERAFILIASI PERSPEKTIF TAFSĪR MAQĀṢIDI 

 

 

THESIS 

 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Memperoleh 

Gelar Magister Hukum (M.H) Pada Program Studi Hukum Keluarga 

Konsentrasi Tafsir Hadis 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh: 

RIKI ARDIANSYAH 

NIM: 22290215978 

 

 

PROGRAM PASCASARJANA 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H./2025 M 



 



 



 



 



 



 



i  

 

KATA PENGANTAR 

 

حْمَنِِِِاِللِِِبِسْمِِ حِيمِِِِالرَّ  الرَّ

Alhamdulillah, puji syukur kehadirat Allah SWT yang telah melimpahkan 

rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan tesis ini untuk 

memenuhi tugas akhir sebagai syarat memperoleh gelar magister dalam Ilmu 

Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadits (M.H). Shalawat serta salam senantiasa 

tercurahkan kepada teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW yang kasih 

sayangnya pada umat tidak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat beliau. 

Tulisan ini dimaksudkan sebagai tambahan informasi dalam kajian Hukum 

Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadits sekaligus memenuhi syarat menyelesaikan studi 

di Program Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

Dalam tesis ini penulis mengambil judul: “Nilai-Nilai Maqasid Dalam Fatwa 

MUI No. 83 Tahun 2023 Tentang Boikot Produk Israel Dan Perusahaan Yang 

Berafiliasi Perspektif Tafsir Maqasidi”. 

Dalam menyelesaikan tesis ini dapat penulis selesaikan berkat bantuan, 

bimbingan, nasehat, dan motivasi dari berbagai pihak. Pada kesempatan ini penulis 

ingin menyampaikan terimakasih yang tak terhingga kepada ibunda tercinta, yang 

telah memberikan support serta kasih sayang yang besar kepada Ananda, sehingga 

Ananda bisa meenyelesaikan Tesis ini, dan ucapan terimakasih serta penghargaan 

yang besar penulis ucapkan kepada : 

1. Rektor UIN Suska Riau Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti MS, SE, M.SI, AK, CA 

selaku Rektor UIN Suska Riau, beserta Wakil Rektor I Prof. Hj. Helmiati, 

M.Ag, Wakil Rektor II Prof. H. Mas’ud Zein, M. Pd, Wakil Rektor III Prof. 

Edi Erwan, S.Pt., M.Sc., Ph.D, yang telah memberi kesempatan penulis 

untuk menimba ilmu di Universitas ini. 

2. Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.A, selaku Direktur Pascasarjana UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Zaitun, M.Ag, Wakil Direktur, beserta staff dan 

karyawan Pascasarjana UIN Suska Riau yang telah memberikan fasilitas 

kepada penulis untuk mengikuti perkuliahan. 



ii  

 

3. Dr. Zailani, M.Ag, selaku Ketua Program Studi Hukum Keluarga, dan Dr. 

Arisman, M.Sy, selaku Sekretaris Program Studi Hukum Keluarga 

Konsentrasi Tafsir Hadits Pascasarjana UIN Suska Riau, sekaligus 

pembimbing akademik, yang telah banyak memberikan ilmu, nasehat dan 

arahan kepada penulis sehingga mampu menyelesaikan studi ini. 

4. Guru kami, Buya Dr. H. Khairunnas Jamal, M.A. dan Buya Dr. Zul Ikrami 

Lc., M.A selaku dosen pembimbing tesis yang banyak memberikan arahan 

dan bimbingan dalam menyelesaikan penyusunan tesis ini. 

5. Bapak/Ibu dosen yang telah memberikan ilmu kepada penulis selama 

perkuliahan, semoga ilmu yang diberikan menjadi berkah dan amal yang tak 

putus bagi bapak/ ibu dosen UIN Suska Riau. 

6. Tuan Guru Prof.H. Abdul Somad Batubara Lc., D.E.S.A., Ph.D yang telah 

memberikan dukungan penuh serta tunjuk ajarnya kepada penulis. Hingga 

jejak langkah penulis lebih terarah pada hal-hal yang lebih bermanfaat untuk 

pribadi dan umat. 

7. Istri Tercinta Dini Maulani S.Pd, yang menemani penulis dalam menjalani 

ibadah thalabul ‘ilmi ini, menerima segala kekurangan yang ada, 

mensupport dan membantu kesulitan penulis serta menuntaskan urusan 

rumah tangga. Jazakillah Ahsana Al-Jaza’. Terimakasih pula pada anak 

kami Naqieb Hasan Al-Qassam semoga tumbuh kembang dalam Ridho 

Allah. 

8. Rekan-rekan seperjuangan kelas Pascasarjana Prodi Hukum Keluarga 

Jurusan Tafsir Hadits, serta semua pihak yang tidak dapat penulis sebutkan 

satu persatu. 

 

 

Pekanbaru, 25 Juni 2025 

 

 

 

 

Penulis 



iii  

 

DAFTAR ISI 

 

 

KATA PENGANTAR .................................................................................. xiv 

DAFTAR ISI ................................................................................................. iii 

DAFTAR SINGKATAN ................................................................................. v 

PEDOMAN TRANSLITERASI .................................................................. vvi 

ABSTRAK ................................................................................................. viiv 

ABSTRACT ................................................................................................. viv 

vivi  .......................................................................................................ِالملخص 

BAB I .............................................................................................................. 1 

PENDAHULUAN .......................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ....................................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah ................................................................................. 12 

C. Permasalahan ....................................................................................... 15 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian ............................................................ 17 

E. Sistematika Penulisan .......................................................................... 19 

BAB II ........................................................................................................... 22 

KERANGKA TEORITIS .............................................................................. 22 

A. Konsep Fatwa ...................................................................................... 22 

B. Boikot dalam Perspektif Islam ............................................................ 27 

C. Tafsīr Maqāṣidi .................................................................................... 33 

D. Tinjauan Kepustakaan.......................................................................... 61 

BAB III ......................................................................................................... 69 

METODE PENELITIAN .............................................................................. 69 

A. Jenis Penelitian ................................................................................... 69 



iv  

B. Pendekatan Penelitian ......................................................................... 70 

C. Sumber Data ....................................................................................... 70 

D. Teknik Pengumpulan Data dan Teknik Analisis Data......................... 71 

BAB IV ........................................................................................................ 73 

TAFSIR MAQASIDI PADA AYAT-AYAT YANG MENJADI PIJAKAN 

DALAM FATWA MUI NO.83 TAHUN 2023 .................................... 73 

A. Larangan Membuat Kerusakan Di Bumi Allah ................................... 73 

B. Larangan Membunuh Sesama Manusia .............................................. 92 

C. Perintah Allah Tentang Bolehnya melakukan Perlawanan Terhadap 

Pihak Yang Melakukan Pengusiran Dan Penjajahan ........................ 101 

D. Perintah Allah untuk saling tolong menolong dan solidaritas antar 

manusia .............................................................................................. 118 

E. Anjuran Mendistribusikan Zakat kepada Korban Perang ................. 125 

F. Ayat-Ayat Yang Memiliki Nilai Maqasid Untuk Mendukung 

Perjuangan di Palestina, Dan Tidak Dimasukkan Pada Ayat-Ayat Yang 

Menjadi Landasan Dasar Fatwa Boikot No.83 Tahun 2023 ............. 131 

G. Perintah Allah Untuk Menjaga Persatuan Umat .............................. 133 

BAB V ....................................................................................................... 142 

PENUTUP .................................................................................................. 142 

A. Kesimpulan .................................................................................... 142 

B. Saran .............................................................................................. 143 

DAFTAR KEPUSTAKAAN ..................................................................... 144  

LAMPIRAN 



v  

DAFTAR SINGKATAN 
 

 

NO 

 

SINGKATAN 

 

KEPANJANGAN 

1. SWT Subhanahu Wa Ta’ala 

2. SAW Shalallahu ‘Alaihi Wasallam 

3. AS ‘Alaihi Salam 

4. H Hijriyyah 

5. M Masehi 

6. QS Al-Qur’an Surah 

7. H Halaman 

8. T. p Tanpa Penerbit 

9. T. Tp Tanpa Tempat Penerbit 

10. T. Th Tanpa Tahun 

11. W Wafat 

12. RA Radiyallahu ‘Anhu 

13. HR Hadits Riwayat 

14. Cet Cetakan 



vi  

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Penulisan transliterasi Arab-Latin dalam tesis ini berdasarkan Keputusan 

Bersama Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan RI No. 158 

tahun 1987 dan No. 0543 b/u/1987 yang secara garis besar dapat diuraikan sebagai 

berikut: 

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem penulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf, dalam Transliterasi ini sebagian dilambangkan huruf 

dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi dilambangkan dengan 

huruf dan tanda sekaligus. Di bawah ini daftar huruf Arab itu dan Transliterasinya 

dengan huruf Latin. 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 alif ا
tidak 

dilambangkan 

tidak dilambangkan 

 ba B Be ب 

 ta T Te ت 

 ṡa ṡ ث 
es (dengan titik di 

atas) 

 jim J Je ج

 ḥa ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 kha Kh ka dan ha خ

 dal D De د

 żal Ż ذ
zet (dengan titik di 

atas) 

 ra R Er ر

 zai Z Zet ز



vii  

 

 sin s Es س 

 syin sy es dan ye ش 

 ṣad ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 ṭa ṭ ط 
te (dengan titik di 

bawah) 

 ẓa ẓ ظ 
zet (dengan titik di 

bawah) 

 ain ....‘... koma terbalik di atas‘ ع

 gain g Ge غ

 fa f Ef ف 

 qaf q Ki ق 

 kaf k Ka ك

 lam l El ل 

 mim m Em م

 nun n En ن

 wau w We و

 ha h Ha ه

 hamzah ..'.. Apostrof ء

 ya y Ye ي

 

B. Vokal 

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 



viii  

 

a) Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harkat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a A 

 Kasrah i I 

 Dammah u U   ــُـ  

 

Contoh: 

 kataba - كتبِ

 fa‘ala - فعلِ

 żukira -  ذِ كر

 yażhabu - يذهبِ

 suila-  سئلِ

 

b) Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harkat dan huruf, transliterasi gabungan huruf, yaitu: 

 

Tanda dan Huruf Nama Gabungan huruf Nama 

 

 .... ى

Fathah dan 

ya 
ai a dan i 

 Fathah dan ....وِ

wau 
au a dan u 

 

Contoh: 

 kaifa - كيفِ

 haula - هولِ



ix  

 

c) Maddah 

Maddah atau vokal panjang lambangnya dengan harkat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda, yaitu: 

 

Harkat dan 

Huruf 

 

Nama 
Huruf dan 

Tanda 

 

Nama 

 ىِ....ِِا....
Fathah dan 

alif atau ya 
Ā 

a dan garis di 

atas 

 ...ىِ
Kasroh dan 

ya 
Ī 

i dan garis di 

atas 

 وِ..وِ..
Dammah 

dan waw 
Ū 

u dan garis di 

atas 

 

Contoh: 

 qāla - قالِ

 ramā - رميِ

 qīla - قيلِ

 yaqūlu - يقولِ

 

 

d) Ta' Marbutah 

Transliterasi untuk ta marbutah ada dua: 

1) Ta Marbutah hidup 

Ta marbutah yang hidup atau yang mendapat harkat fathah, kasroh dan 

dammah, transliterasinya adalah /t/. 

2) Ta' Marbutah mati 

Ta marbutah yang mati atau mendapat harkat sukun, transliterasinya adalah 

/h/. 

3) Kalau pada suatu kata yang akhir katanya ta marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al, serta bacaan kedua kata itu terpisah maka ta 

marbutah itu ditransliterasikan dengan ha (h). 



x  

 

Contoh: 

 

 

 raudatul al-atfal - روضةِ الاطفالِ

- raudatu al-atfal 

 al-Madīnah al-Munawwarah  - المدينة المنورةِ

- al-Madīnatul Munawwarah 

 

 

e) Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan 

sebuah tanda, tanda syaddah atau tasydid. Dalam transliterasi ini tanda syaddah 

tersebut dilambangkan dengan huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang 

diberi tanda syaddah tersebut. 

 

Contoh: 

 rabbanā - ربناِ

 nazzala - نزلِ

 al-birr - البرِ

 nu'ima - نعمِ

 al-hajju - الحجِ

 

 

f) Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 Namun dalam transliterasinya kata sandang itu dibedakan antara kata sandang .ال

yang diikuti oleh huruf syamsiah dengan kata sandang yang diikuti oleh huruf 

qomariah. 

 

1) Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiah ditransliterasikan sesuai 

dengan bunyinya, yaitu huruf /I/ diganti dengan huruf yang sama dengan huruf 

yang langsung mengikuti kata sandang itu. Pola yang dipakai ada dua, seperti 

berikut: 



xi  

 

2) Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariah. 

Kata sandang yang diikuti huruf qamariah ditransliterasikan sesuai dengan 

aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiah maupun qamariah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanda sambung/hubung. 

Contoh: 

 ar-rajulu - الرجل

 asy-syamsu - الشمشِ

 al-badi'u - البديع

 as-sayyidatu - السيدة

 al-qalamu - القلم

 al-jalālu - الجلال

 

 

g) Hamzah 

Dinyatakan di depan Daftar Transliterasi Arab-Latin bahwa hamzah 

ditransliterasikan dengan opostrof. Namun, hal ini hanya terletak di tengah dan 

akhir kata. Bila hamzah itu terletak di awal kata, ia tidak dilambangkan, karena 

dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

1) Hamzah di awal: 

 umirtu - امرتِ

 akala - اكلِ

2) Hamzah ditengah: 

 takhużūna - تأ خذونِ

 takulūna - تأِ كلونِ

3) Hamzah di akhir: 

 syaiun - شيءِ

 an-nauu - النوء



xii  

 

h) Penulisan Kata 

Pada dasarnya setiap kata, baik fi'il, isim maupun huruf ditulis terpisah. Bagi 

kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab yang sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harakat yang dihilangkan. 

Maka dalam transliterasi ini penulisan kata tersebut bisa dilakukan dengan dua cara, 

bisaa dipisah per kata dan bisa pula dirangkaikan. 

 

Contoh: 

 .Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn - وِ انِ اللِ لهوِ خيرِ الرازقينِ

- Wa innallāha lahuwa khairur-rāziqīn. 

 

 

 .Fa aufū al-kaila wa al-mīzāna - فاوفوا الكيلِ والميزانِ

- Fa aufū al-kaila wal-mīzāna. 

 

 

 .Bismillāhi majrehā wa mursāhā - بسم الل مجرها وِ مرسهاِ

 

 

 Wa lillāhi 'alā an-nāsi hijju al-baiti - وِ لله على الناس حج البيت

manistatā‘a ilaihi sabīlā. 

 Wa lillāhi 'alā an-nāsi hijju al-baiti - منِ الستطاع اليهِ سبيلِا

manistatā‘a ilaihi sabīlā. 

 

 

i) Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti apa 

yang berlaku dalam EYD, diantaranya huruf kapital digunakan untuk menuliskan 

huruf awal, nama diri dan permulaan kalimat. Bila nama diri itu didahului oleh kata 

sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf awal nama diri 

tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

 

Contoh: 

 .Wa mā Muhammadun illā rasūl - وِ ماِ محمدِ الِا رسولِ



xiii  

 

 

 Inna awwala baitin wudi‘a lin-nāsi – انِ اولِ بيتِ وِ ضعِ للناسِ للذيِ ببكةِ مباركاِ

lillażī Bi Bakkata mubārakan. 

 

 Syahru Ramadāna al-lażī unzila fīhi - شهرِ رمضانِ الذيِ انزلِ فيهِ القرانِ

al-Qurānu. 

 

 

 .Wa laqad raāhu bil-ufuqil-mubīni - ولقدِ راهِ بالفقِ المبينِ

 

 

 .Al-hamdu lillāhi rabbil-‘ālamīna - الحمدلِله رب العلمين

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan kata 

lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

digunakan. 

Contoh: 

 .Nasrum minallāhi wa fathun qarīb - نصرِ من اللِ وِ فتحِ قريب

 

 

 .Lillāhi al-amru jamī'an - لِله الامرِ جميعاِ

- Lillāhil amru jamī'an. 

 .Wallāhu bikulli syaiin ‘alīmun - والل بكلِ شيء عليمِ

 

 

j) Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian tak terpisahkan dengan ilmu tajwid. Karena itu 

peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman tajwid. 



xiv  

 

ABSTRAK 

 

 

 

Tesis ini berjudul “Nilai-Nilai Maqasid Dalam Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 

Tentang Boikot Produk Israel Dan Perusahaan Yang Berafiliasi Perspektif Tafsir 

Maqasidi”. Di Dalam Al-Quran terdapat banyak Maqasid Syari’ah yang tujuan 

utamanya adalah untuk kemaslahatan, dan jauh dari kemudharatan. Yang perlu 

ditelaah lebih dalam adalah, apakah ayat-ayat yang menjadi landasan MUI dalam 

mengistinbathkan hukum sehingga lahir Fatwa Boikot tersebut mengandung nilai- 

nilai maqasid ? Sehingga fatwa tersebut tidak menimbulkan kerusakan bagi umat 

Islam di Indonesia, serta dapat mendukung perjuangan umat Islam di Palestina yang 

sedang terdzolimi. Rumusan masalah yang dipaparkan pada tesis ini adalah: 

Bagaimana Ayat-Ayat Al-Quran yang menjadi pijakan MUI dalam fatwa Boikot 

tersebut dalam kacamata Tafsir Maqasidi, dan apakah relevan dengan perjuangan 

umat Islam di Palestina. Penelitian ini menggunakan metode analisis dengan jenis 

penelitian berbentuk library research. Adapun kesimpulan penelitian ini adalah: 

Pertama, Maqasid dalam Al-Quran tujuan utamanya adalah “Tahqiqu Al-Mashalih 

Wa daf’u Al-Mafasid” (Memastikan tegaknya maslahat, dan menolak segala bentuk 

mafsadat), Kedua, Ayat-Ayat Al-Quran yang menjadi landasan MUI tersebut 

mengandung nilai-nilai Maqasid, dan relevan dengan perjuangan di Palestina, 

diantaranya adalah : Hifzu An-Nafs (menjaga nyawa), Hifzu Al-Maal (menjaga 

harta), Hifzu Al-Bi’ah (menjaga lingkungan), Hifzu Ad-Daulah (Menjaga 

kedaulatan negara), Al-Birru Wa A-Ihsan (Menebar kebajikan dan Berakhlak 

mulia), An-Nahyu ‘An Al-Munkar (mencegah kemungkaran), Husnu At-Ta’awun 

Baina An-Nas (Menjaga hubungan baik sesama manusia). Ketiga, Palestina adalah 

diantara negara yang pertama kali mengakui kemerdekaan Indonesia tahun 1945, 

seyogyanya kita ikut memperjuangkan kemerdekaan Palestina dari Penjajah. Kita 

tak dapat terjun ke medan perang, tapi kita dapat membantu mereka dengan doa, 

seruan di mimbar-mimbar dan media sosial, mendistribusikan bantuan, serta 

memboikot produk Israel juga perusahaan yang berafiliasi, yang dapat melemahkan 

ekonomi Israel dan sekutunya, sehingga berhenti menindas umat Islam di Palestina. 

 

 

Kata Kunci: Fatwa MUI, Boikot, Tafsir Maqasidi, Palestina. 



xv  

 

ABSTRACT 

 

 

 

This thesis is titled "A Study of MUI Fatwa No. 83 of 2023 on the Boycott of 

Israeli Products and Affiliated Companies from the Perspective of Maqasidic 

Interpretation." The Qur’an, as the primary source (al-masdar al-awwal) in Islamic 

legal reasoning (istidlal), contains numerous principles of Maqasid al-Shari’ah— 

the objectives of Islamic law—which are ultimately directed toward realizing public 

welfare (maslahah) and preventing harm (mafsadah). This study explores whether 

the Qur’anic verses used as the foundation for the Indonesian Ulema Council’s 

(MUI) fatwa on boycotting Israeli products truly embody these maqasid values. 

This inquiry is crucial to ensure that the fatwa does not result in unintended harm 

to the Muslim community in Indonesia and instead contributes positively to the 

broader struggle of oppressed Muslims in Palestine. The main problem addressed 

in this research concerns how the Qur’anic verses that underpin the fatwa are 

interpreted through the lens of Tafsir Maqasidi, and whether these interpretations 

align with and support the contemporary Palestinian cause. Using a qualitative 

research design based on textual analysis, this thesis employs the method of library 

research to assess the maqasid content of the verses cited in the fatwa. The findings 

reveal that the central aim of maqasid in the Qur’an is the fulfillment of benefit and 

the elimination of harm (tahqiq al-masalih wa daf‘u al-mafasid). The verses used 

by the MUI in issuing the boycott fatwa do contain clear elements of maqasid, 

particularly as they relate to the protection of life (hifz al-nafs), the protection of 

wealth (hifz al-mal), environmental preservation (hifz al-bi’ah), safeguarding 

national sovereignty (hifz al-dawlah), promoting moral excellence and virtue (al- 

birr wa al-ihsan), and maintaining good relations among human beings (husn al- 

ta‘awun bayna al-nas). Each of these values aligns not only with Islamic legal 

objectives but also with ethical considerations relevant to the socio-political 

realities faced by Palestinians today. Historically, Palestine was among the first 

nations to acknowledge Indonesia’s independence, which creates a moral 

obligation for Indonesians to support the Palestinian struggle against colonial 

occupation. Although direct participation in armed resistance may be beyond our 

capacity, support can be rendered through other significant means such as prayer, 

public advocacy via sermons and social media, humanitarian aid distribution, and 

economic resistance through the boycott of Israeli products and affiliated 

companies. These actions may serve to undermine the economic power of Israel 

and its allies, potentially contributing to an end to the ongoing oppression of 

Muslims in Palestine. 

 

 

Keywords: MUI Fatwa, Boycott, Maqasidic Interpretation, Palestine. 



xvi  

 

 الملخص

 

 

 

 ٨٣  رقم  الإندونيسي  العلماء  مجلس   فتوى  من  المقاصدية  القيم  :  بعنوان  قدمّت   الرسالة

 التفسير   طريق  عن  معها   تتعاون  والشركة  الإسرئيلي  الإنتاج   مقاطعة  نحو  ٢٠٢٣  عام 

  القرآن   في  ونجد   .ذلك  فيخلاف   هو القرآن على الإطلاق، لا  الاستدلال  في   أن المصدر االرئيسي   العلماء  اتفق  .المقاصدي 

  نفهم   كيف  الرسالة   هذه  في   القضايا  وأهم  .ضرر   كل   وتجنب العباد مصالح  مراعاة  الحقيقية غايتها التي  الشريعة المقاصد

 .الشرعية  المقاصد طرق عن للمقاطعة الفتوى هذا  تصدر حتى لإندونيسيا  العلماءمجلس    بها  استدل   التي  القرآنية   الآيات

  هذا   في المقاصدية  النظرة  دراسة من   والهدف  .الآن حان  فلسطين  فى  المظلومين  المسلمين  بأحوالتناسب  وهل

  وبجانبها  بإندونيسيا،  الإسلامية الأمة   تضر  لا  بل  الاجتماعي  للمعاملة  تصلح  المقاطعة   فتوى  إصدار  أنّ   لنحقق  الفتوى،

  وتستخدم  .الغاصبين  الصهاينة   الاحتلال  قوات  من   الفلسطينيةاالدولة   واستقلال  النهائي  بشكل   النار  إطلاق   وقف  في  تؤيد

من    الهدف   الأول،:  هي ثلاث نقط مهمة  تحتىي على الرسالة  هذه وخلاصة  .بحث مكتبي  بشكل   التحليلي المنهج   الرسالة

  الدولة  لمصلحةالمقاصدية    النتائج  لها  المستدلة  الآيات  والثاني،   .المفاسد  من  ودفع  الأمم  مصالح  تحقيق هو   القرآن   مقاصد

  وحسن  المنكر،  عن  النهي   والإحسان،البرّ   الدولة،  حفظ  البيئة،  حفظ  المال،  حفظ   النفس،  حفظ  :منها  ،.الفلسطينية

  ١٩٤٥  سنة  الإندونيسية   الدولة  باستقلال   اعترفت  التيالدول   أولى   هي  فلسطين  والثالث،   .الناس   بين   التعاون

  في   نشترك  أن   الإمكان  من ليس  مهما   .فلسطين  الشقيق  البلد  استقلال   في  طاقة  بكل   نحاول الإندونيسي   كشعب   بنا   فجدير.ميلادية 

  أو  المنابر  على  بالدعاء،والإنذار  نحوهم  نعين كثيرة، ومساعدتهم نصرهم  طريق  مباشر،ولكن بشكل  الميدانيالحرب  

من   عن طريق المقاطعة بالأموال، أو   مساعدتهم  أو  فلسطين،  على  العيون  تركز  حتى  الاجتماعي  التواصل  عبر

ويوقف إطلاق النار على المدنيين،   المالية والاقتصادية والإنتاج للاحتلال الصهيوني، حتى تنحطّ قوتهم   الصناعة

 .تامّ  وقف الإبادة هذه  توقف  ثمّ  والمستشفيات،   والمدارس   وهدم المساجد   المنازل،   إخلاءهم من

 

 

 .فلسطين  المقاصدي،   التفسير  المقاطعة،   بإندونيسيا،  العلماء   مجلس  فتوى   :المفتاحيةِِالكلمات



1 
 

 

 

 

 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Dalam rangka membela hak-hak rakyat Palestina, Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) menerbitkan Fatwa Nomor 83 Tahun 2023 yang mengatur 

ketentuan hukum mengenai dukungan terhadap perjuangan Palestina. Fatwa 

ini menegaskan bahwa umat Islam memiliki kewajiban untuk menghindari 

transaksi serta penggunaan produk yang berafiliasi dengan Israel atau 

mendukung penjajahan dan gerakan Zionisme. 

Dalam proses penetapan fatwa ini, MUI mempertimbangkan dampak 

agresi Israel terhadap Palestina, yang telah mengakibatkan tingginya jumlah 

korban jiwa, banyaknya warga yang mengalami luka-luka, serta kehancuran 

rumah, gedung, dan berbagai fasilitas publik. Berbagai pihak telah 

menunjukkan solidaritas terhadap Palestina melalui pengiriman bantuan 

tenaga, persenjataan, serta dukungan finansial, selain juga memberikan 

dukungan moral melalui doa sebagai wujud ukhuwah islamiyah dan ukhuwah 

insaniyah. Di sisi lain, terdapat pihak-pihak yang mendukung agresi Israel, 

baik secara langsung maupun tidak langsung, misalnya melalui pemberian 

bantuan militer, dukungan finansial kepada perusahaan yang berafiliasi dengan 

Israel dan Zionisme, serta konsumsi produk yang berkontribusi pada agresi 

tersebut. 

Berdasarkan pertimbangan tersebut, MUI menetapkan fatwa ini sebagai 

pedoman bagi umat Islam dalam bersikap terhadap konflik yang terjadi. 



2 
 

 

 

 

 

 

Konsistensi dalam memboikot produk yang berhubungan dengan Israel 

diyakini dapat memberikan dampak signifikan terhadap perekonomian Israel, 

yang pada akhirnya berpengaruh terhadap kapasitas militernya dalam 

menjalankan agresi. 

Dalam merumuskan No.83 tahun 2023 tentu saja MUI memiliki landasan 

dari Al-Quran, Hadist, serta metodologi dalam memberikan istinbath hukum. 

Yang perlu menjadi sorotan tentu saja ayat-ayat Al-Quran yang dipilih oleh 

MUI, karena Al-Quran adalah Al-Masdar Al-Awwal, apakah ayat terebut 

mengandung nilai-nilai Maqashid yang sesuai dengan tujuan syari’at Islam, 

untuk melahirkan suatu kesimpulan hukum yang relevan agar tercipta 

kemaslahatan bagi umat, serta menjauhkan dari kemudharatan. Diantara ayat- 

ayat yang menjadi landasan utama MUI dalam fatwa tersebut adalah, ayat 

tentang larangan membuat kerusakan (Al-Baqarah Ayat 11) : 

رْضِِ    فِى   تفُْسِدوُْا   لَا   لَهُمْ   وَاِذاَ قِيْلَ  ا  الَاْ  مُصْلِحُوْنَ   نَحْنُ   اِنَّمَا  قَالُوْْْْٓ

Artinya: “Apabila dikatakan kepada mereka, “Janganlah berbuat 

kerusakan di bumi,” mereka menjawab, “Sesungguhnya kami hanyalah 

orang-orang yang melakukan perbaikan.” 

Ayat Al-Quran tentang larangan membunuh sesame manusia, (Surat Al- 

Isra’ Ayat 33): 

مَ   الَّتِيْ  النَّفْسَ  تقَْتلُُوا   وَلَا  ِ    بِالْحَ   اِلاَّ   هالل     حَرَّ ِ  جَعَلْنَا   فَقَدْ   مَظْلُوْمًا  قُتِلَ  وَمَنْ   قّّ

طنًا   لِوَلِيهِّ مَنْصُوْرًا  كَانَ   اِنَّه  لِِّ    الْقَتْ   فِّى   يُسْرِفْ  فَلَا   سُلْ 

 

Artinya: “Dan janganlah kamu membunuh orang yang diharamkan 

Allah (membunuhnya), kecuali dengan suatu (alasan) yang benar. 



3 
 

 

 

 

 

 

Dan barang siapa dibunuh secara zalim, maka sungguh, Kami telah 

memberi kekuasaan kepada walinya, tetapi janganlah walinya itu 

melampaui batas dalam pembunuhan. Sesungguhnya dia adalah 

orang yang mendapat pertolongan.” 

Ayat tentang bolehnya melakukan perlawanan terhadap pihak yang 

mengusir dari negeri tempat tinggal kita (Surat Al-Hajj Ayat 40): 

لل     ه  رَب نَا   يَّقوُْلوُْا   انَْ   الِآَّْْْ   حَقّّ    بغَِيْرِ   دِيَارِهِمْ   مِنْ   اخُْرِجُوْا   الَّذِيْنَ    النَّاسَ   هاِلل    دفَْعُ   وَلَوْلَا   اِّ 

مَتْ  بِبعَْضّ   بعَْضَهُمْ  وت    وَبِيعَ   صَوَامِعُ  لَّهُدِّ صَلَ  سجِدُ  وَّ مَ    وَلَيَنْصُرَنَّ  اِّ   كَثِيْرً  هاِلل    اسْمُ   فِيْهَا  يُذكَْرُ  وَّ

 عَزِيْز    لقََوِي   هاللَّ    اِنَّ  هِّ    يَّنْصُرُ  مَنْ  هالل   

Artinya: “(Yaitu) orang-orang yang diusir dari kampung 

halamannya, tanpa alasan yang benar hanya karena mereka berkata, 

“Tuhan kami adalah Allah.” Seandainya Allah tidak menolak 

(keganasan) sebagian manusia dengan sebagian yang lain, tentu 

telah dirobohkan biara-biara, gereja-gereja, sinagoge-sinagoge, dan 

masjid-masjid yang di dalamnya banyak disebut nama Allah. 

Sungguh, Allah pasti menolong orang yang menolong (agama)-Nya. 

Sesungguhnya Allah benar-benar Mahakuat lagi Mahaperkasa.” 

Ayat tentang perintah saling tolong menolong dan solidaritas antar 

manusia (Surat Al-Maidah ayat 2) : 

ى   ٱلْبِرِّ   عَلَى  وَتعََاوَنوُا   ثْمِ   عَلَى  تعََاوَنُوا    وَلَا   ۖ    وَٱلتَّقْوَ  وَنِ   ٱلِإْ   شَدِيدُ   ٱلَّلََّ  إِنَّ   ۖ    ٱلَّلََّ   وَٱتَّقُوا    ۖ    وَٱلْعدُْ 
 ٱلْعِقَابِ 



4 

1 Fatwa MUI NO.83 Tahun 2023 Tentang “Hukum Dukungan Terhadap Perjuangan 

Palestina”, Komisi Fatwa Majelis Ulama Indonesia, (8 Nov 2023) 
2 Muhamad Izazi Nurjaman dan Dena Ayu, “Eksistensi Kedudukan Fatwa DSN MUI 

Terhadap Keberlangsungan Operasional Bisnis Di Lembaga Keuangan Syariah,” Al Iqtishod: 

 

 

 

 

 

 

Artinya: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) 

kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-menolong dalam berbuat 

dosa dan pelanggaran. Dan bertakwalah kamu kepada Allah, 

sesungguhnya Allah amat berat siksa-Nya.” 

Ayat Al-Quran tentang bolehnya mendistribusikan zakat kepada korban 

perang, (Surat At-Taubah Ayat 41).1 

جَهِدوُا    وَثقَِالًا   خِفَافًا ٱنفِرُوا   وَلِكُمْ   وَ  ذلَِكُمْ   ۖ    ٱلَّلَِّ   سَبِيلِ   فىِ   وَأنَفسُِكُمْ   بِأمَْ    كُنتمُْ   إِن  لَّكُمْ   خَيْر    ۖ 

 تعَْلمَُونَ 

Artinya: “Berangkatlah kamu baik dalam keadaan merasa ringan 

maupun berat, dan berjihadlah kamu dengan harta dan dirimu dijalan 

Allah. Yang demikian itu adalah lebih baik bagimu, jika kamu 

mengetahui.” 

Dalam sistem hukum Indonesia, fatwa tidak termasuk dalam hierarki 

peraturan perundang-undangan. Hal ini ditegaskan dalam Undang-Undang 

Nomor 12 Tahun 2011 tentang Pembentukan Peraturan Perundangundangan. 

Secara yuridis, fatwa memiliki kedudukan yang setara dengan doktrin para ahli 

hukum (legal opinion), yaitu berfungsi sebagai pandangan dan rekomendasi 

terkait ketentuan serta substansi hukum, tanpa memiliki kekuatan mengikat 

secara langsung dalam sistem hukum negara.2 

 



5 

3 Ahmad Badrut Tamam, “Kedudukan Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Dan Fatwa 

Dewan Syariah Nasional (DSN) Dalam Sistem Hukum Indonesia,” Al-Musthofa: Journal of Sharia 

Economics, Vol. 4, No. 1 (December 7, 2021): 62–78, https://doi.org/10.58518/almusthofa.v4i1739 

. hal. 68. 

 

 

 

 

 

 

Dalam sistem ketatanegaraan Indonesia, fatwa yang dikeluarkan oleh 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) bersifat aspiratif dan memiliki kekuatan moral 

yang konstruktif bagi komunitas yang memilih untuk mengikutinya. Namun, 

fatwa tersebut tidak memiliki daya paksa bagi pihak lain yang memiliki 

pandangan berbeda, karena tidak termasuk dalam kategori hukum positif. 

Dengan kata lain, kedudukan fatwa MUI sebanding dengan pandangan para 

ahli dalam bidang hukum, bahasa, dan agama. 

Penilaian terhadap materi dan substansi fatwa MUI berada dalam ranah 

para ulama, pemimpin (zu’ama), serta cendekiawan Muslim yang memiliki 

kompetensi dalam berfatwa. Oleh karena itu, fatwa dalam kehidupan umat 

Islam tidak bersifat mengikat secara hukum negara, tetapi memiliki otoritas 

secara keagamaan. Dengan demikian, seorang Muslim tidak dapat menentang 

fatwa yang didasarkan pada dalil atau nash syar’i yang valid, karena fatwa 

tersebut memiliki legitimasi dalam kerangka hukum Islam.3 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) merupakan organisasi keagamaan yang 

berada dalam masyarakat Muslim, bukan lembaga milik negara atau 

representasi dari pemerintah. Oleh karena itu, fatwa yang dikeluarkan oleh 

MUI tidak memiliki kedudukan sebagai hukum negara yang bersifat mengikat 

dan dapat dipaksakan kepada seluruh warga negara. Fatwa tersebut juga tidak 

 

 

 

Jurnal  Pemikiran  Dan  Penelitian  Ekonomi  Islam, Vol.  9,  No.  2 (17  Juli 2021). 

https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v9i2.245 . hal. 63. 

https://doi.org/10.58518/almusthofa.v4i1739
https://doi.org/10.58518/almusthofa.v4i1739
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v9i2.245
https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v9i2.245


6 

4 Hanifah Indriyani Anhar, “Judicial Review of the Boycott of Israeli Products Based on 

Fatwa Indonesian Ulama Council (MUI) Number 83 of 2023,” Jurnal Gagasan Hukum, Vol. 5, No. 

2 (2023). https://doi.org/10.31849/jgh.v5i02.17413 . hal. 95-96. 

 

 

 

 

 

 

disertai dengan sanksi hukum dan tidak wajib diikuti oleh semua individu 

dalam masyarakat. 

Sebagai bagian dari infrastruktur sosial-politik dalam sistem 

ketatanegaraan, fatwa MUI hanya bersifat mengikat bagi komunitas Muslim 

yang merasa memiliki keterikatan dengan organisasi tersebut. Selain itu, fatwa 

MUI tidak memiliki otoritas hukum untuk memaksakan kepatuhan dari 

seluruh umat Islam, melainkan berfungsi sebagai pedoman moral dan 

keagamaan bagi mereka yang memilih untuk mengikutinya.4 

Status hukum fatwa mengenai boikot dapat bervariasi tergantung pada 

konteks serta sistem hukum yang berlaku di suatu negara atau lembaga. Secara 

umum, fatwa boikot dikeluarkan oleh otoritas keagamaan atau lembaga fatwa 

dan dapat memiliki dampak tertentu dalam aspek hukum dan sosial. 

Dalam konteks hukum yang relevan, fatwa ini sering kali merupakan 

hasil kajian mendalam terhadap suatu kasus, seperti dukungan terhadap 

perjuangan Palestina. Salah satu bentuk implementasinya adalah seruan untuk 

memboikot produk yang memiliki keterkaitan dengan Israel. 

Dalam proses penetapan fatwa, diperlukan penerapan metodologi 

(manhaj) yang sesuai, karena mengeluarkan fatwa tanpa mengikuti kaidah 

yang benar merupakan tindakan yang tidak dibenarkan dalam ajaran Islam. 

Fatwa yang hanya didasarkan pada kebutuhan mendesak (li al-hajah), 

kemaslahatan (li al-mashlahah), atau tujuan utama ajaran agama (li maqashid 

 

https://doi.org/10.31849/jgh.v5i02.17413
https://doi.org/10.31849/jgh.v5i02.17413


7 

Jurnal Hukum Islam, Vol. 3, No. 2 (2018): 167–84. https://doi.org/10.29240/jhi.v3i2.444 . hal. 174. 
6 Firly Innayah dan Akmal Bashori, “Konstruksi Nalar Hukum Fatwa Pemboikotan Produk 

Terafiliasi Israel di Indonesia”…, hal. 110. 

 

 

 

 

 

 

as-syari’ah), tanpa merujuk pada nash syar’i yang sahih, dapat dikategorikan 

sebagai pendekatan yang berlebihan (ifrathi) dan menyimpang dari prinsip 

dasar dalam berfatwa.5 

Dalam proses pemberian fatwa, diperlukan keseimbangan antara 

kepatuhan terhadap metodologi (manhaj) yang telah disepakati oleh para 

ulama dan pertimbangan terhadap kemaslahatan. Mengacu pada manhaj yang 

telah ditetapkan bertujuan untuk memastikan bahwa fatwa yang dikeluarkan 

memiliki landasan dalil hukum yang jelas dan tidak keluar dari prinsip-prinsip 

syariah. Namun, di sisi lain, aspek kemaslahatan juga harus diperhatikan agar 

fatwa tetap relevan dan mampu berfungsi sebagai solusi dalam menghadapi 

dinamika perkembangan hukum Islam, serta tidak terjebak dalam stagnasi 

hukum.6 

Pada skala internasional, muncul gerakan masyarakat yang secara 

konsisten menyuarakan penentangan terhadap Israel. Salah satu gerakan 

tersebut adalah Boycott, Divestment, and Sanctions (BDS), yang aktif 

mengampanyekan boikot serta pemberian sanksi sosial terhadap perusahaan, 

merek, atau industri yang dianggap mendukung penjajahan Israel atas 

Palestina. Di Indonesia sendiri, berbagai kelompok masyarakat juga 

menunjukkan aksi solidaritas terhadap Palestina. Demonstrasi besarbesaran 

terjadi di sejumlah kota, seperti Jakarta, Surabaya, dan Yogyakarta, selama 

 

 

5 Ahmad Mukhlishin, dkk., “Metode Penetapan Hukum Dalam Berfatwa,” Al-Istinbath: 

https://doi.org/10.29240/jhi.v3i2.444
https://doi.org/10.29240/jhi.v3i2.444


8 

7 Prihandono Wibowo, Renitha Dwi Hapsari, Muchammad Chasif Ascha, “Respon Publik 

Terhadap Fatwa Boikot Produk Israel Oleh Majelis Ulama Indonesia”, Journal Publicuho, Vol. 7, 

No. 1, Feb-April, (2024), hlm. 383. https://doi.org/10.35817/publicuho.v7i1.371. 

 

 

 

 

 

 

bulan Oktober dan November 2023. Beberapa kelompok bahkan menyerukan 

pengiriman pasukan untuk membantu rakyat Palestina, sementara yang lain 

mendorong wacana boikot terhadap produk-produk yang diduga memiliki 

afiliasi dengan Israel atau mendukung Zionisme. Pada saat itu, wacana boikot 

Israel menjadi topik yang banyak diperbincangkan. 

Majelis Ulama Indonesia (MUI), sebagai lembaga yang menaungi para 

ulama dari berbagai organisasi Islam di Indonesia, turut merespons krisis yang 

terjadi antara Palestina dan Israel. Pada tanggal 8 November 2023, MUI 

menerbitkan Fatwa Nomor 83 Tahun 2023 yang membahas hukum dukungan 

terhadap Palestina. Fatwa tersebut memberikan panduan kepada umat Islam di 

Indonesia tentang alasan mendukung Palestina serta cara yang dapat dilakukan 

dalam melawan agresi Israel. Menurut MUI, Israel telah melakukan aneksasi 

terhadap Palestina baik secara langsung maupun tidak langsung, termasuk 

melalui dukungan finansial, bantuan persenjataan, penyebaran opini publik, 

dan keterlibatan personel.7 

Berdasarkan Al-Qur’an, Hadis, dan pendapat para ulama, fatwa ini 

merekomendasikan tiga hal utama kepada umat Islam di Indonesia. Pertama, 

aktif mendukung perjuangan kemerdekaan Palestina. Kedua, 

mendistribusikan dana zakat, infak, dan sedekah untuk membantu rakyat 

Palestina. Ketiga, menghindari dukungan terhadap Israel atau pihak-pihak 

yang mendukungnya, baik secara langsung maupun tidak langsung. MUI juga 

 

https://doi.org/10.35817/publicuho.v7i1.371
https://doi.org/10.35817/publicuho.v7i1.371


9 
 

 

 

 

 

 

mendorong umat Islam untuk menggalang dana kemanusiaan, mendoakan 

rakyat Palestina, melaksanakan salat ghaib, serta mendesak pemerintah 

Indonesia agar menggunakan jalur diplomasi untuk membantu Palestina. 

Selain itu, MUI merekomendasikan umat Islam untuk menghindari transaksi 

dengan produk-produk yang terafiliasi dengan Israel atau yang mendukung 

penjajahan Zionis. Fatwa ini ditandatangani oleh Ketua, Sekretaris Jenderal, 

serta Ketua dan Sekretaris Dewan Fatwa MUI. 

Namun, rekomendasi ketiga dalam fatwa tersebut memicu kontroversi, 

terutama karena dianggap identik dengan seruan boikot terhadap produk- 

produk yang berafiliasi dengan Israel. Fatwa ini menjadi dasar justifikasi yang 

memperkuat wacana gerakan boikot di Indonesia. Sejak konflik Hamas-Israel 

yang dimulai pada 8 Oktober 2023, minat masyarakat terhadap isu boikot 

Israel meningkat, sebagaimana tercermin dalam tren pencarian Google. 

Puncak pencarian istilah “boikot Israel” terjadi pada 29 Oktober hingga 9 

November 2023, sebelum akhirnya menurun. Namun, tren tersebut kembali 

meningkat setelah diterbitkannya Fatwa Nomor 83 Tahun 2023 pada 8 

November 2023. 

Pentingnya fatwa ini dalam memperkuat wacana gerakan boikot 

dikonfirmasi oleh MUI melalui situs resminya. MUI mengutip pernyataan 

Ismail Fahmi, pendiri Drone Emprit, yang mengungkapkan bahwa sebelum 

fatwa diterbitkan, gerakan boikot terhadap produk Israel kurang mendapat 

perhatian dari masyarakat Indonesia. Gerakan BDS di dunia internasional 

telah lama ada, tetapi baru setelah Fatwa Nomor 83 Tahun 2023 diterbitkan, 



10 
 

 

 

 

 

 

wacana boikot menjadi populer di kalangan masyarakat, termasuk di media 

sosial seperti Twitter/X. Dukungan terhadap fatwa ini meluas hingga ke ulama, 

anggota parlemen, dan masyarakat pedesaan. 

Bagi sebagian kalangan, fatwa ini melambangkan solidaritas umat 

Muslim Indonesia terhadap perjuangan rakyat Palestina. Namun, di sisi lain, 

ada kekhawatiran bahwa fatwa ini, khususnya rekomendasi ketiga, dapat 

berdampak negatif terhadap perekonomian nasional. Isu ini diperburuk oleh 

penyebaran informasi yang mencatut nama-nama perusahaan atau produk 

tertentu sebagai afiliasi Israel, meskipun sumber informasinya tidak jelas. 

Oleh karena itu, penelitian ini berupaya memetakan dukungan dan penolakan 

terhadap Fatwa Nomor 83 Tahun 2023, mengidentifikasi aktor yang pro dan 

kontra, serta menggambarkan dinamika wacana yang muncul dalam 

merespons fatwa tersebut.8 

Dengan pengaruh signifikan Fatwa MUI dalam masyarakat, dalam 

konteks ini, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Ayat-Ayat yang 

menjadi pijakan pada fatwa MUI tentang boikot produk Israel dan perusahaan 

yang berafiliasi dengan menggunakan pendekatan tafsir maqashidi. 

Pendekatan ini dipilih karena dapat membantu memahami tujuan dan maksud 

fatwa MUI tersebut. Dengan mendalami ayat-ayat yang menjadi landasan 

utama dalam merumuskan fatwa tersebut. 

 

 

 

 

8 Prihandono Wibowo, Renitha Dwi Hapsari, Muchammad Chasif Ascha, “Respon Publik 

Terhadap Fatwa Boikot Produk Israel Oleh Majelis Ulama Indonesia”…, hlm. 384-387. 



11 

Sementara itu, dari sisi politis, fatwa ini berpotensi menjadi alat diplomasi 

masyarakat sipil untuk memengaruhi kebijakan pemerintah terkait posisi 

Indonesia dalam konflik Palestina-Israel. 

Selain itu, tema ini juga relevan untuk dikaji dalam konteks tafsir 

maqashidi, yaitu pendekatan dalam memahami Al-Qur’an yang menekankan 

pada tujuan-tujuan syariat. Dalam hal ini, tafsir maqashidi dapat menjadi 

 

 

 

 

 

 

Tema ini diangkat sebagai fokus penelitian karena isu boikot produk 

Israel dan Perusahaan yang berafiliasi merupakan salah satu persoalan yang 

memiliki dampak signifikan terhadap dinamika sosial, politik, dan ekonomi, 

baik di Indonesia maupun dunia internasional. Konflik antara Israel dan 

Palestina yang telah berlangsung selama puluhan tahun telah memicu berbagai 

respon dari Masyarakat global, termasuk gerakan boikot Sebagai salah satu 

bentuk solidaritas terhadap rakyat Palestina. Dalam konteks Indonesia, Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 83 Tahun 2023 yang 

merekomendasikan penghindaran dukungan terhadap Israel melalui boikot 

produk terkait menjadi titik penting dalam memperkuat wacana boikot di 

kalangan umat Islam Indonesia. 

Fatwa ini menarik untuk diteliti karena mengandung dimensi 

keagamaan, sosial, dan politis yang saling berkaitan. Dari perspektif 

keagamaan, fatwa tersebut memberikan dasar teologis yang berakar pada 

maqashid syariah (tujuan-tujuan syariat), yaitu melindungi agama, jiwa, harta, 

dan kehormatan. Dari sisi sosial, fatwa ini mencerminkan upaya ulama untuk 

membimbing umat Islam dalam bersikap terhadap isu global yang kompleks. 



12 

B. Penegasan Istilah 

Agar tidak terjadi kesalahpahaman dalam memahami judul penelitian 

ini, beberapa istilah utama dalam judul “Telaah Fatwa MUI No. 83 Tahun 

2023 tentang Boikot Produk Israel dan Perusahaan yang Berafiliasi 

Perspektif Tafsīr Maqāṣidi” perlu ditegaskan sebagai berikut: 

1. Fatwa MUI 

 

 

 

 

 

 

landasan dalam menganalisis ayat-ayat yang menjadi landasan argument yang 

terkandung dalam fatwa MUI terkait boikot Israel. Pendekatan ini 

memungkinkan penelitian untuk menghubungkan dimensi normatif ajaran 

Islam dengan isu-isu kontemporer secara lebih relevan dan aplikatif. 

Penelitian ini juga penting dilakukan mengingat masih terbatasnya 

kajian akademik yang secara spesifik membahas hubungan antara fatwa, 

gerakan boikot, dan perspektif tafsir maqashidi. Dengan demikian, penelitian 

ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam memperkaya 

wacana keislaman, terutama dalam konteks respons umat Islam terhadap 

persoalan global, sekaligus menjadi referensi bagi umat Islam Indonesia dalam 

memahami dan menerapkan rekomendasi fatwa tersebut. 

Bertolak dari latar belakang masalah yang sudah dipaparkan 

sebelumnya, penulis tertarik untuk melakukan sebuah penelitian tesis dengan 

judul “TELAAH FATWA MUI NO. 83 TAHUN 2023 TENTANG 

BOIKOT PRODUK ISRAEL DAN PERUSAHAAN YANG 

BERAFILIASI PERSPEKTIF TAFSĪR MAQĀṢIDI”. 



13 

9 Komisi Fatwa MUI, Fatwa MUI No. 83 tahun 2023 Tentang Hukum Dukungan Terhadap 

Perjuangan Palestina. 

https://www.mui.or.id/storage/fatwa/0feb928dbef07889b15363cba09ecff2lampiran.pdf . Diakses 

pada hari Kamis, 16 Januari 2025, Pukul 17.44 WIB. 

 

 

 

 

 

 

Fatwa adalah opini hukum yang dikeluarkan oleh seorang mufti atau 

lembaga fatwa terkait suatu masalah keagamaan yang memerlukan 

jawaban berdasarkan hukum Islam. Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

adalah lembaga yang bertugas memberikan panduan keagamaan kepada 

umat Islam di Indonesia. Fatwa yang dimaksud dalam penelitian ini 

adalah fatwa terkait boikot produk Israel dan Perusahaan yang terafiliasi, 

yang diterbitkan oleh MUI sebagai respons terhadap konflik Palestina- 

Israel dan dinamika global. Fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama 

Indonesia (MUI), yang merupakan keputusan atau pendapat resmi yang 

diberikan oleh otoritas agama Islam di Indonesia mengenai suatu 

masalah hukum atau sosial.9 

2. Boikot 

Menurut Anisah dalam artikel berjudul “Pengaturan dan Penegakkan 

Hukum Pemboikotan Dalam Antritrust Law Amerika Serikat”, yang 

mengutip dari Mark W. Ryan, asal mula kata “pemboikotan” berasal dari 

bahasa Inggris “boycott” yang mulai digunakan sekitar tahun 1880 di 

Irlandia selama “War Land”. Istilah ini diambil dari nama Captain 

Charles Boycott, seorang agen tanah Inggris yang mengelola 

perkebunan untuk Earl Erne di Irlandia. Para penyewa Irlandia menolak 

berurusan dengan Kapten Boycott dalam bentuk apa pun, termasuk 

memasok makanan atau bekerja untuknya, sampai ia menurunkan harga 

 

https://www.mui.or.id/storage/fatwa/0feb928dbef07889b15363cba09ecff2-lampiran.pdf
https://www.mui.or.id/storage/fatwa/0feb928dbef07889b15363cba09ecff2-lampiran.pdf
https://www.mui.or.id/storage/fatwa/0feb928dbef07889b15363cba09ecff2-lampiran.pdf


14 

Ayat, lihat https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yangapplicable- 

untuk-semua-ayat/ . diakses pada hari Kamis, 16 Januari 2025, Pukul 16.51 WIB. 
11 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach, 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 1-20. 

 

 

 

 

 

 

sewa. Dari kejadian ini, istilah pemboikotan berkembang menjadi 

tindakan menolak untuk menggunakan, membeli, atau berurusan dengan 

seseorang atau organisasi sebagai bentuk protes atau pemaksaan. 

 

 

3. Tafsīr Maqāṣidi 

 

Pendekatan dalam penafsiran Al-Qur’an yang berfokus pada tujuan atau 

maksud dari ayat-ayat Al-Qur’an, dengan mempertimbangkan 

kemaslahatan umat dan nilai-nilai substansial yang terkandung dalam 

ayat ayat tersebut. 10 Tafsir maqashidi adalah pendekatan dalam 

menafsirkan Al-Qur’an dengan berorientasi pada maqashid syariah, 

yaitu tujuan-tujuan syariah yang mencakup perlindungan terhadap 

agama (hifzh al-din), jiwa (hifzh al-nafs), akal (hifzh al-‘aql), keturunan 

(hifzh al-nasl), dan harta (hifzh al-mal). Pendekatan ini menekankan 

pemahaman Al-Qur’an yang relevan dengan konteks kontemporer dan 

bertujuan memberikan manfaat yang lebih besar bagi umat manusia.11 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

10 Halya Millati, Tafsir Maqashidi: Sebuah Pendekatan Tafsir yang Applicable untuk Semua 

https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/
https://tafsiralquran.id/tafsir-maqashidi-sebuah-pendekatan-tafsir-yang-applicable-untuk-semua-ayat/


15 
 

 

 

 

 

 

C. Permasalahan 

1. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dijelaskan sebelumnya, beberapa 

permasalahan utama yang dapat diidentifikasi dalam penelitian ini adalah 

sebagai berikut : 

a. Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 tentang boikot produk Israel dan 

perusahaan yang berafiliasi diduga hanya dipahami secara tekstual 

tanpa menggali secara mendalam landasan maqashid syariah yang 

mendasarinya. 

b. Banyak umat Islam yang masih belum memahami pentingnya fatwa ini 

dalam mendukung nilai-nilai maqashid syariah, seperti perlindungan 

terhadap agama, jiwa, dan harta. 

c. Kurangnya kajian yang menghubungkan pendekatan tafsir maqashidi 

dengan isu-isu kontemporer, seperti boikot, sehingga relevansi fatwa 

ini tidak sepenuhnya tergali. 

d. Fatwa-fatwa sering kali dianggap bersifat normatif tanpa penjelasan 

aplikatif yang memadai, yang menyebabkan kurangnya kesadaran 

masyarakat akan pentingnya penerapan fatwa ini dalam kehidupan 

sehari-hari. 

e. Terdapat tantangan dalam menjelaskan hubungan antara maqashid 

syariah dan isu politik-ekonomi global, yang menjadi latar belakang 

fatwa ini, kepada masyarakat umum. 



16 

perlindungan terhadap agama, jiwa, dan harta, diaplikasikan dalam 

fatwa ini. 

 

 

 

 

 

 

f. Minimnya diskusi akademis dan publikasi terkait pendekatan tafsir 

maqashidi dalam memahami fatwa MUI, sehingga wacana ini belum 

banyak berkembang di tingkat akademik maupun masyarakat luas. 

g. Kesenjangan antara prinsip-prinsip maqashid syariah dalam teori dan 

penerapannya dalam konteks kontemporer, khususnya terkait dengan 

isu boikot produk tertentu. 

h. Sulitnya mendamaikan perspektif tradisional dan modern dalam 

penafsiran fatwa, yang sering kali menyebabkan perbedaan pandangan 

di kalangan masyarakat dan ulama. 

2. Batasan Masalah 

 

Penelitian ini berfokus pada analisis fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 

tentang boikot produk Israel dan Perusahaan yang berafiliasi dalam 

perspektif tafsir maqashidi. Kajian ini dibatasi pada aspek-aspek berikut: 

a. Objek penelitian adalah landasan ayat-ayat dalam fatwa MUI No. 83 

Tahun 2023 terkait boikot produk Israel dan Perusahaan yang 

berafiliasi yang dikeluarkan dalam konteks solidaritas terhadap Rakyat 

Palestina yang terdzolimi. 

b. Pendalaman Ayat-ayat tentang boikot yang sarat akan nilai maqashid, 

namun tidak menjadi rujukan MUI dalam Fatwa tersebut. 

c. Pendekatan yang digunakan adalah tafsir maqashidi, dengan 

penekanan pada bagaimana nilai-nilai maqashid syariah, seperti 



17 

a.  Untuk memahami dan menganalisis landasan ayat-ayat dan 

metodologi yang digunakan dalam menyusun Fatwa MUI No. 83 

 

 

 

 

 

 

d. Penelitian ini tidak membahas seluruh aspek politik dan ekonomi yang 

melatarbelakangi boikot, tetapi lebih menekankan pada analisis 

teologis dan interpretasi maqashidi dari fatwa tersebut. 

e. Kajian ini dilakukan berdasarkan perspektif hukum Islam dan tafsir, 

dengan mengintegrasikan konteks kontemporer untuk membangkitkan 

semangat umat dalam membela agama dan hak-hak kaum Muslimin di 

Palestina. 

3. Rumusan Masalah 

 

Rumusan masalah dalam penelitian ini terfokus pada dua pertanyaan 

utama yaitu: 

a. Bagaimana landasan ayat-ayat dalam fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 

tentang boikot produk Israel dan Perusahaan yang berafiliasi dalam 

perspektif tafsir maqashidi ? 

b. Bagaimana nilai-nilai maqashid syariah, seperti perlindungan terhadap 

agama, jiwa, dan harta, direpresentasikan dalam fatwa tersebut dan 

relevansinya terhadap solidaritas umat islam untuk perjuangan 

Palestina. 

 

 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Tujuan dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 



18 

2) Hasil penelitian ini dapat digunakan sebagai materi edukasi bagi 

masyarakat dan lembaga keislaman untuk meningkatkan 

 

 

 

 

 

 

Tahun 2023 terkait boikot produk Israel dan Perusahaan yang 

berafiliasi, khususnya dalam kerangka tafsir maqashidi. 

b. Untuk mengeksplorasi relevansi fatwa tersebut dalam mendukung nilai-

nilai maqashid syariah, seperti perlindungan terhadap agama, jiwa, dan 

harta, di tengah dinamika sosial, politik, dan ekonomi global. 

2. Manfaat Penelitian 

 

a. Secara Teoritis 

 

1) Penelitian ini akan memperkaya wacana akademik mengenai 

fatwa MUI No. 83 Tahun 2023, khususnya dalam kaitannya 

dengan isu-isu global dan pendekatan tafsir maqashidi. 

2) Penelitian ini akan memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan studi tafsir kontemporer yang relevan dengan 

tantangan zaman, terutama dalam memahami isu boikot dari sudut 

pandang maqashid syariah. 

3) Temuan penelitian ini diharapkan menjadi referensi ilmiah bagi 

pengembangan paradigma tafsir yang lebih kontekstual dan 

aplikatif. 

b. Secara Praktis 

1) Penelitian ini dapat menjadi panduan bagi umat Islam dalam 

memahami dan menerapkan fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 terkait 

boikot produk Israel secara lebih mendalam dan kontekstual. 



19 
 

 

 

 

 

 

pemahaman tentang hubungan antara agama, politik, dan ekonomi. 

3) Penelitian ini diharapkan mampu mendorong diskusi akademis 

yang lebih luas mengenai relevansi maqashid syariah dalam 

menghadapi isu-isu global. 

4) Penelitian ini merupakan bagian dari persyaratan akademik untuk 

memperoleh gelar Magister Hukum (M.H.) pada Program Studi 

Hukum Keluarga Islam, konsentrasi Tafsir Hadis, di Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

E. Sistematika Penulisan 

 

Penelitian ini disusun secara sistematis agar dapat dipahami secara 

menyeluruh. Sistematika penulisan tesis ini terdiri atas lima bab yang 

dirancang sebagai berikut: 

BAB I : PENDAHULUAN 

 

Bab ini menjelaskan latar belakang penelitian, yang mencakup 

pentingnya kajian tentang landasan ayat-ayat dan metodologi 

dalam rumusan fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 terkait boikot 

produk Israel dan Perusahaan yang berafiliasi dalam konteks 

maqashid syariah. Masalah penelitian dirumuskan berdasarkan 

relevansi teologis, sosial, dan politik dari fatwa tersebut. Selain 

itu, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika penulisan 

dijelaskan secara rinci. 



20 
 

 

 

 

 

 

BAB II : LANDASAN TEORI DAN TINJAUAN PUSTAKA 

 

Bab ini menguraikan kerangka teori yang digunakan dalam 

penelitian, termasuk penjelasan tentang maqashid syariah dan 

pendekatan tafsir maqashidi. Tinjauan pustaka yang relevan, baik 

yang membahas fatwa MUI No. 83 Tahun 2023, gerakan boikot, 

maupun pendekatan tafsir maqashidi, disajikan untuk 

mendukung analisis. 

BAB III : METODE PENELITIAN 

 

Bab ini menjelaskan metode penelitian yang digunakan, yaitu 

pendekatan kualitatif-deskriptif. Sumber data yang digunakan 

meliputi data primer, seperti fatwa MUI No. 83 Tahun 2023, dan 

data sekunder berupa literatur terkait maqashid syariah, tafsir 

maqashidi, serta isu boikot. Teknik pengumpulan data, analisis 

data, dan validitas hasil penelitian dijelaskan secara rinci. 

BAB IV: HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

 

Bab ini menyajikan temuan utama penelitian, termasuk analisis 

terhadap ayat-ayat yang menjadi landasan argumen dan 

pandangan dalam fatwa MUI serta relevansinya dengan 

maqashid syariah. Bab ini juga membahas implikasi penerapan 

fatwa tersebut bagi umat Islam Indonesia, dengan 

mengaitkannya pada konteks sosial, politik, dan ekonomi global. 



21 
 

 

 

 

 

 

BAB V : PENUTUP 

 

Bab ini merupakan bagian akhir dari penelitian, yang menyajikan 

kesimpulan temuan utama, saran untuk penelitian lanjutan, dan 

rekomendasi praktis bagi umat Islam serta lembaga keislaman 

dalam memahami dan menerapkan fatwa MUI No. 83 Tahun 

2023 terkait boikot. 



 

 

 

BAB II 

KERANGKA TEORITIS 

A. Konsep Fatwa 

1. Definisi Fatwa 

 

Secara etimologis (lughawi), istilah fatwa berasal dari bahasa Arab 

alfatwā. Ibnu Manẓūr menjelaskan bahwa kata ini merupakan bentuk 

maṣdar dari fatā, yaftū, fatwan, yang secara literal bermakna “muda” atau 

“baru”, serta dikaitkan dengan makna “penjelasan” dan “penerangan”.15 

Sejalan dengan pandangan tersebut, al-Fayumi, sebagaimana dikutip oleh 

Ma’ruf Amin, menuturkan bahwa al-fatwā berasal dari kata al-fatā, yang 

merujuk pada pemuda yang kuat dan bersemangat.16 Berbeda dengan itu, 

menurut alJurjani, istilah fatwa berakar dari al-fatā atau al-futyā, yang 

mengacu pada jawaban terhadap suatu permasalahan dalam bidang hukum. 

Dalam konteks ini, fatwa dipahami sebagai bentuk penjelasan hukum.17 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), fatwa didefinisikan 

sebagai pendapat, keputusan, atau jawaban yang diberikan oleh seorang 

mufti terkait suatu persoalan. Definisi lainnya mencakup makna sebagai 

“nasihat dari seorang alim”, “pelajaran yang baik”, atau “petuah”. 18 

Sementara itu, dalam terminologi syariat (syar‘i), as-Syāṭibī 

mengemukakan bahwa fatwa, dalam arti al-iftā’, merujuk pada keterangan 

hukum syariat yang tidak bersifat mengikat untuk diikuti.19 Yusuf 

alQaradawi menambahkan bahwa fatwa adalah penyampaian hukum 

syariat dalam suatu persoalan sebagai jawaban atas pertanyaan yang 

 

 

22 



23 
 

 

 

 

 

 

diajukan, baik oleh individu maupun kelompok. 12 Senada dengan itu, 

Zamakhsyari, sebagaimana dikutip oleh Ma’ruf Amin, mendefinisikan 

fatwa sebagai penjelasan hukum Islam mengenai suatu masalah 

berdasarkan pertanyaan yang diajukan. Sejalan dengan pandangan tersebut, 

Murtadha Ridwan menegaskan bahwa fatwa merupakan hasil ijtihad ulama 

yang mendalam guna menyelesaikan berbagai problematika yang dihadapi 

masyarakat.13 

Berdasarkan uraian di atas, terdapat dua aspek mendasar yang perlu 

digarisbawahi. Pertama, fatwa bersifat responsif, karena pada dasarnya ia 

merupakan jawaban atau opini hukum (legal opinion) yang diberikan 

sebagai respons terhadap permintaan atau pertanyaan hukum (based on 

demand). Oleh karena itu, individu yang memiliki kewenangan dalam 

mengeluarkan fatwa disebut mufti. Kedua, fatwa memiliki karakteristik 

tidak mengikat, yang berarti pihak yang meminta fatwa, baik individu, 

institusi, maupun masyarakat, tidak diwajibkan untuk mengikuti keputusan 

hukum yang diberikan. 

Dengan demikian, fatwa selalu berhubungan dengan realitas 

permasalahan yang muncul dalam kehidupan masyarakat dan 

membutuhkan respons hukum yang sesuai. Oleh sebab itu, fatwa sering kali 

berkaitan dengan kasus-kasus konkret yang dihadapi umat Islam. Dalam 

konteks sosial-keagamaan, fatwa memiliki peran yang sangat signifikan, 

 

12 Yusuf al-Qaradhawi, “al-Fatwa bain al-Indibath wa al-Tasayyub”, (Mesir: Dar alQalam, 

t.th.), hal. 5. 
13 Ma’ruf Amin, “Fatwa Dalam Sistem Hukum Islam…”, hal. 20. 



24 

14 Al-Qarafi, “al-Ihkam fi Tamyiz al-Fatawa ‘an al-Ahkam wa Tasharuffat al-Qadhi a 

alimam”, (Rabat: Dar al-Aman, 2010), hal. 66. 

 

 

 

 

 

 

tidak hanya sebagai panduan hukum, tetapi juga sebagai instrumen 

legitimasi terhadap praktik sosial dan ekonomi baru yang belum memiliki 

regulasi eksplisit dalam Al-Qur’an dan Sunnah. 

Perbedaan antara fatwa dan keputusan pengadilan terletak pada 

landasan yang digunakan. Fatwa didasarkan pada dalil-dalil syariat yang 

dianalisis oleh mufti, sedangkan keputusan pengadilan bertumpu pada 

bukti-bukti faktual yang diajukan di hadapan hakim. 14 Dalam konteks 

hukum Islam (syar‘i), fatwa hanya berlaku dalam ranah hukum syariat dan 

harus disertai dengan dalil yang menjadi dasar hukumnya. Oleh karena itu, 

fatwa hanya dapat dikeluarkan oleh individu atau lembaga yang memiliki 

otoritas dan kompetensi dalam bidang hukum Islam. 

Mohammad Hashim Kamali mendefinisikan fatwa sebagai opini atau 

keputusan hukum yang diberikan oleh seorang ulama atau mufti dalam 

menjawab persoalan yang dihadapi umat Islam. Dalam tradisi Islam, fatwa 

berfungsi sebagai instrumen penting yang membantu umat dalam menjalani 

kehidupan sesuai dengan ajaran agama. Fatwa merujuk pada sumber utama 

hukum Islam, yaitu Al-Qur’an, Hadis, Ijma’ (konsensus ulama), dan Qiyas 

(analogi hukum). Seorang mufti yang mengeluarkan fatwa harus memiliki 

pemahaman yang mendalam terhadap teks-teks keagamaan serta 

metodologi hukum Islam (fiqh). 

 

 

 

 



25 

Publications, 2008), hlm. 14. Lihat juga Wael B. Hallaq, An Introduction to Islamic Law, (New 

York: Cambridge University Press, 2009), hlm. 85. 

 

 

 

 

 

 

Fatwa juga berperan dalam memberikan arahan terkait berbagai isu 

kontemporer, termasuk dalam bidang sosial, ekonomi, dan politik. 

Contohnya, fatwa yang dikeluarkan oleh Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

mengenai boikot produk Israel merupakan respons terhadap ketidakadilan 

yang terjadi di Palestina. Fatwa ini bertindak sebagai panduan bagi umat 

Islam di Indonesia dalam menyikapi isu global tersebut. Melalui fatwa, para 

ulama berupaya menjaga kesatuan umat Islam serta memastikan bahwa 

tindakan yang diambil tetap sejalan dengan prinsip-prinsip syariah.15 

2. Urgensi Fatwa MUI 

 

Tujuan utama pemberian fatwa adalah menjelaskan hukum Allah 

kepada masyarakat agar dapat dijadikan pedoman dalam kehidupan dan 

diamalkan dengan baik. Oleh karena itu, tidak mengherankan jika hampir 

seluruh kitab Ushūl al-Fiqh membahas konsep iftā’ serta menetapkan 

sejumlah kode etik dan persyaratan ketat bagi seseorang yang ingin menjadi 

mufti. Salah satu prinsip mendasar dalam hal ini adalah bahwa seorang 

mufti-baik individu maupun lembaga yang berwenang mengeluarkan 

fatwaharus memiliki pemahaman yang mendalam terhadap hukum Islam 

beserta dalil-dalilnya. Tidak diperbolehkan memberikan fatwa berdasarkan 

kepentingan pribadi, asumsi tanpa dasar, atau sekadar spekulasi yang tidak 

merujuk pada dalil syariat. 

 

 

 

 

15 Mohammad Hashim Kamali, Shari’ah Law An Introduction, (New York: Oneworld 



26 

16 Muhammad Ibn Ahmad al-Mahalli, “Syarh ‘ala Matn Jam’I al-Jawami’”, (Mesir: 

Musthafa al-Babi al-Halabi), Juz II, hal. 379. 

 

 

 

 

 

 

Fatwa memiliki urgensi yang tinggi karena berfungsi sebagai 

panduan dan penjelasan hukum bagi berbagai aspek kehidupan, mulai dari 

persoalan ibadah hingga mu‘āmalah (hubungan sosial, politik, dan 

ekonomi), serta permasalahan aktual yang terus berkembang seiring dengan 

dinamika peradaban manusia. Di Indonesia, Majelis Ulama Indonesia 

(MUI) sebagai wadah pengabdian ulama memiliki beberapa tugas dan 

fungsi strategis, salah satunya adalah mengeluarkan fatwa keagamaan. 

Keberadaan fatwa sangat penting bagi umat Islam, terutama bagi mereka 

yang tidak memiliki kapasitas untuk menelaah hukum secara langsung dari 

sumber-sumber aslinya. Fatwa memberikan kejelasan mengenai berbagai 

kewajiban agama (farā’iḍ), batasan hukum (ḥudūd), serta menentukan 

status kehalalan atau keharaman suatu perkara.16 

Hal ini menunjukkan bahwa tugas ulama, termasuk MUI, merupakan 

kelanjutan dari peran yang sebelumnya diemban oleh para nabi. Dalam 

konteks ini, ulama memiliki tanggung jawab moral dan intelektual untuk 

membimbing masyarakat dalam menjalankan amar ma‘rūf nahi munkar 

mengajak kepada kebaikan dan mencegah kemungkaran-sehingga 

kehidupan beragama dan sosial dapat berjalan sesuai dengan prinsip- 

prinsip syariah. 

 

 

 

 

 

 

 



27 
 

 

 

 

 

 

 

 

B. Boikot dalam Perspektif Islam 

1. Definisi Boikot 

Menurut Anisah dalam artikel berjudul “Pengaturan dan 

Penegakkan Hukum Pemboikotan Dalam Antritrust Law Amerika 

Serikat”, yang mengutip dari Mark W. Ryan, asal mula kata 

“pemboikotan” berasal dari bahasa Inggris “boycott” yang mulai 

digunakan sekitar tahun 1880 di Irlandia selama “War Land”. Istilah ini 

diambil dari nama Captain Charles Boycott, seorang agen tanah Inggris 

yang mengelola perkebunan untuk Earl Erne di Irlandia. Para penyewa 

Irlandia menolak berurusan dengan Kapten Boycott dalam bentuk apa 

pun, termasuk memasok makanan atau bekerja untuknya, sampai ia 

menurunkan harga sewa. Dari kejadian ini, istilah pemboikotan 

berkembang menjadi tindakan menolak untuk menggunakan, membeli, 

atau berurusan dengan seseorang atau organisasi sebagai bentuk protes 

atau pemaksaan. 

Pemboikotan juga diartikan sebagai tindakan bersama untuk 

menolak berurusan dengan individu, toko, atau organisasi guna 

mengekspresikan ketidaksetujuan atau memaksa penerimaan syarat 

tertentu. Definisi lainnya menggambarkan boikot sebagai perjanjian 

antara dua orang atau lebih yang menolak untuk melakukan bisnis dengan 

individu atau perusahaan lain. 



28 

Amerika Serikat, Jurnal Media Hukum Universitas Muhammadiyah Yogyakarta, Vol 22, No. 2 

(2015). https://doi.org/10.18196/jmh.2015.0054.173-189 . hal. 175-176. 

 

 

 

 

 

 

Boycott diartikan sebagaimana dijelaskan oleh Bryan A. Garner; 

Pertama, Tindakan yang dirancang untuk mencapai isolasi sosial atau 

ekonomi dari lawan; Kedua, penolakan bersama untuk berbisnis dengan 

pihak tertentu sebagai bentuk ketidaksetujuan terhadap praktik pihak 

tersebut; Ketiga, penolakan untuk melakukan satu transaksi guna 

memperoleh syarat yang diinginkan dalam transaksi kedua. Berdasarkan 

Sherman Antitrust Act, bahkan bujukan damai agar seseorang menolak 

berurusan dengan pihak lain dapat dianggap sebagai boycott.17 

Menurut Model Laws dari United Nations Conference on Trade and 

Development (UNCTAD), boikot adalah penolakan kolektif untuk 

membeli atau menjual, atau mengancam untuk melakukannya, yang 

biasanya digunakan untuk memaksa pihak yang bukan anggota kelompok 

tertentu untuk mengikuti kegiatan yang ditentukan oleh kelompok 

tersebut. 

Boikot mencakup berbagai aktivitas terkait perilaku kolusif dan 

pemaksaan. Namun, menurut Bork, istilah ‘boikot’ dan ‘concerted refusal 

to deal’ hanya berlaku untuk perjanjian yang merugikan konsumen. 

‘Concerted refusal to deal’ mengacu pada perjanjian antara dua atau lebih 

individu atau perusahaan untuk tidak berbisnis dengan pihak ketiga. Para 

pihak dalam perjanjian ini bisa jadi adalah kompetitor atau bukan. 

‘Concerted refusal to deal’ dapat melanggar Section 1 Sherman Act dan 

 

17 Siti Anisah, Pengaturan dan Penegakkan Hukum Pemboikotan dalam Antitrust Law 

https://doi.org/10.18196/jmh.2015.0054.173-189
https://doi.org/10.18196/jmh.2015.0054.173-189
https://doi.org/10.18196/jmh.2015.0054.173-189
https://doi.org/10.18196/jmh.2015.0054.173-189


29 

18 Siti Anisah, Pengaturan dan Penegakkan Hukum Pemboikotan dalam Antitrust Law 

Amerika Serikat, Jurnal Media Hukum…, hal. 176-177. 

 

 

 

 

 

 

dianalisis menggunakan pendekatan per se atau rule of reason, tergantung 

pada sifat perjanjiannya. 

Stephen F. Ross menyatakan bahwa pemboikotan mencakup 

berbagai bentuk kerjasama untuk menolak berbisnis dengan pihak 

tertentu. Dalam kasus St. Paul Fire & Marine Insurance Co. v. Barry 

(1978), pengadilan mendefinisikan pemboikotan sebagai metode yang 

digunakan untuk menekan pihak dengan perselisihan melalui cara 

menahan atau menekan pihak lain agar memberikan dukungan atau 

layanan kepada target. Ini termasuk tekanan pihak ketiga dalam perjanjian 

untuk tidak berdagang, yang dilakukan sebagai sarana pemaksaan 

terhadap kelompok yang diboikot. Beberapa sasaran pemboikotan pesaing 

bertujuan untuk mengusir mereka dari pasar, sehingga pemboikot dapat 

mempertahankan bisnis untuk diri mereka sendiri. Pemboikotan tidak 

selalu harus diarahkan pada pesaing konspirator. Bentuk pemboikotan 

lain melibatkan penolakan untuk menjual kecuali pada syarat tertentu, 

dengan tujuan mengeksploitasi pelanggan dengan cara yang mirip dengan 

penetapan harga.18 

Audra Laili menambahkan bahwa boikot adalah tindakan menahan 

diri dari membeli, menggunakan, atau terlibat dalam hubungan 

perdagangan dengan pihak tertentu sebagai bentuk protes atau sanksi. 

Dalam konteks ini, boikot merujuk pada ajakan untuk tidak menggunakan 

 

 



30 

Israel”, Jurnal Program Studi Ekonomi Syariah STAIN Madina (EKSYA), Vol. 2, No. 2, 

Desember (2021). https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/eksya/article/view/614/492 . 

 

 

 

 

 

 

produk-produk yang dihasilkan oleh Israel atau entitas yang mendukung 

aktivitas negara tersebut, khususnya yang berkaitan dengan pelanggaran 

hak asasi manusia di Palestina. Tindakan untuk tidak membeli atau 

menggunakan produk yang berasal dari Israel sebagai bentuk protes atau 

tekanan politik terhadap kebijakan negara tersebut.19 

Ia juga menambahkan boikot adalah tindakan penghentian 

hubungan atau transaksi dengan pihak tertentu sebagai bentuk protes atau 

penolakan terhadap tindakan yang dianggap tidak adil atau zalim. Dalam 

hukum Islam, boikot merupakan salah satu bentuk mu’ammalah 

(hubungan sosial dan ekonomi) yang digunakan sebagai sarana 

perlawanan terhadap ketidakadilan. Konsep boikot dalam Islam berakar 

pada prinsip-prinsip keadilan dan solidaritas sosial. Boikot dapat 

dijadikan alat untuk menekan pihak yang melakukan kezaliman agar 

menghentikan tindakan tersebut. Pandangan ulama terkait boikot 

bervariasi, ada yang melihat boikot sebagai bentuk jihad non-kekerasan 

yang sah dan efektif, sementara yang lain memperingatkan agar berhati- 

hati dalam menerapkan boikot agar tidak menimbulkan kerugian yang 

lebih besar bagi umat Islam sendiri. Dalam konteks boikot produk Israel, 

fatwa MUI menyatakan bahwa umat Islam di Indonesia diharapkan untuk 

tidak membeli produk-produk yang berasal dari Israel atau perusahaan 

yang berafiliasi sebagai bentuk solidaritas terhadap Palestina. Boikot ini 

 

19 Audra Laili, dkk., “Analisis Hukum Ekonomi Syariah terhadap Pemboikot Produk 

https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/eksya/article/view/614/492
https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/eksya/article/view/614/492
https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/eksya/article/view/614/492
https://jurnal.stain-madina.ac.id/index.php/eksya/article/view/614/492


31 

20 Yusuf Al-Qardhawi, Fatwa-Fatwa Kontemporer Jilid III, (Jakarta: Gema Press, 2002), Cet. 

1, hlm. 641. 

 

 

 

 

 

 

diharapkan dapat menekan ekonomi Israel dan mempengaruhi kebijakan 

politiknya.20 

2. Boikot dalam Sejarah Islam 

 

Perilaku boikot telah ada sejak zaman nabi, namun istilah “boikot” 

baru muncul pada tahun 1880. Dalam Islam, tindakan boikot ini sudah ada 

sejak masa kenabian. Ketika Allah mengutus Nabi dan Rasul kepada suatu 

kaum untuk memperbaiki segala bentuk kerusakan di dunia, masyarakat 

dari kaum tersebut sering kali menolak dengan berbagai alasan, seperti 

tindakan Rasul yang dianggap menyimpang dari tradisi leluhur mereka, 

berdusta, dukun, atau sesat. 

Penolakan yang dilakukan terhadap para Rasul yang diutus bahkan 

berujung pada pembunuhan oleh kaum yang menolak. Namun, hanya 

sedikit dari mereka yang mengikuti wahyu yang diturunkan kepada rasul. 

Kejadian penolakan terhadap para rasul Allah telah disebutkan dalam 

AlQur’an. Penolakan serupa juga terjadi pada era Nabi Muhammad SAW. 

Abu Jahal, Abu Lahab, dan para pemimpin kaum Quraisy lainnya adalah 

pelaku utama penolakan terhadap ajaran yang dibawa oleh Rasulullah 

SAW. Selain menolak ajaran tersebut, kaum Quraisy juga melakukan 

perlawanan yang luar biasa, bahkan berencana untuk membunuh Nabi 

Muhammad SAW. 

 

 

 

 

 



32 

Filsafat, Sosiologi, Hukum, dan Komunikasi”, (Yogyakarta: Penerbit Samudra Ilmu, 2024), Cet. I, 

hal. 65-66. 

 

 

 

 

 

 

Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, berbagai bentuk 

penolakan terus berlanjut hingga masa sahabat beliau, yaitu Utsman Bin 

Affan dan Ali bin Abi Thalib, yang menyebabkan mereka terbunuh oleh 

kelompok penentang tersebut.21 

Menurut Muhammad Quraish Shihab, kandungan Al-Qur’an terbagi 

menjadi tiga aspek utama yang penting dalam kehidupan, yaitu Akidah, 

Syariah, dan Akhlak. Dalam ajaran Islam, boikot berasal dari kata Majrur 

yang berarti menghalangi serta segala bentuk pembatasan. Selain itu, 

istilah boikot juga berasal dari kata hajara dan mana’a yang berarti 

menolak, menghentikan, melarang, serta mengharamkan. Selain kata 

mana’a, boikot juga ditemukan dalam istilah lain yang memiliki makna 

serupa seperti a’rada (berpaling), harrama (pengharaman), serta Naha 

(pelarangan). Konsep boikot dalam Islam adalah bentuk penolakan 

terhadap tindakan yang tidak sesuai dengan syariah yang berlaku dalam 

ajaran Islam. 

Perilaku boikot dapat ditemukan dalam berbagai diskusi, termasuk 

muamalah, ekonomi, dan sosial. Dalam konteks Muamalah, boikot 

merujuk pada penolakan atau larangan terhadap segala bentuk aktivitas 

manusia yang berkaitan dengan urusan duniawi serta harta dan benda. 

Boikot terjadi ketika terdapat pelanggaran atau ketidaksesuaian terhadap 

hukum yang berlaku dalam syariat Islam. Boikot dalam muamalah 

 

21 Edo Segara Gustanto, “FIQIH BOIKOT; Perspektif Islam, Sejarah, Ekonomi, Politik, 



33 

26 Muhammad Ibn Yusuf Abu Hayyan, “al-Bahr al-Muhith”, (Beirut: Dar al-Kutub 

al‘Ilmiyyah, 1993), hal. 10. 

 

 

 

 

 

 

termasuk jenis boikot jasa serta perusahaan atau lembaga, karena 

melibatkan tindakan, interaksi, dan proses atau pelayanan yang biasanya 

dilakukan oleh perusahaan.22 

C. Tafsīr Maqāṣidi 

1. Definisi Tafsīr Maqāṣidi 

 

Kata ‘tafsīr’ secara etimologi berasal dari akar kata ‘fa-sa-ra,’ yang 

berarti penjelasan (al-bayân), muncul (al-ibânah), mengungkap (al-kasyf) 

makna yang jelas dan tersembunyi,23 serta membuka penutup (kasyf al 

mughaththî). 24 Kata ‘tafsīr’ juga berasal dari kata ‘tifsarah,’ yang 

digunakan untuk merujuk pada ilmu yang diterapkan oleh dokter dalam 

memeriksa pasien.25 Dalam Al-Qur’an, kata ‘tafsīr’ mengandung makna 

penggunaan akal secara maksimal untuk menghasilkan makna yang 

mendalam.26 

Secara terminologi, ‘tafsīr’ adalah ilmu untuk memahami 

Kitâbullah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw, menjelaskan 

makna-maknanya, hukum, dan hikmahnya. Ilmu ini mencakup ilmu 

Nahwu, ilmu Sharf, ilmu Balâghah, ilmu Ushûl Fiqih, ilmu Qirâ`at, ilmu 

 

 

 

 

 

22 Edo Segara Gustanto, “Fiqih Boikot; Perspektif Islam, Sejarah, Ekonomi, Politik, Filsafat, 

Sosiologi, Hukum, dan Komunikasi”…, hal. 67. 
23 Muhammad Husein al-Dzahabi, “Tafsīr wa al-Mufassirun”, (Saudi Arabia: Wizarah 

alSyu’un al-Islamiyyah wa al-Awqaf, 2010), hal. 13. 
24 Fairuz Ābâdi, “al-Qâmus al-Muhîth”, (Beirut: Mu`assasah al-Risâlah, 2005), hal. 456. 
25 Jalaludin al-Suyuthi, “al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an”, (Saudi Arabia: Markaz al-Dirasat al- 

Qur’aniyah, 1990), hal. 167. 



34 

28 Jamal al-Banna, “Tafsir Al-Qur’an Bayna al-Qudama wa al-Muhadditsin”, (Beirut: Dar 

al-Syuruq, 2003), hal. 45. 
29 Jamal al-Banna, “Tafsir Al-Qur’an”…, hal. 89. 
30 Ibn Hajar berkata: “Hadis dalam Bab Tafsir ada 500-an hadis, 48 adalah hadis marfu’, 65 

hadis maushul, sisanya adalah hadis mua’allaq. Lihat Ibn Hajar al-Asqalani, “Fath al-Bari Syarh 

Shahih al-Bukhari”, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1379), Jilid. 8, hal. 743. 

 

 

 

 

 

 

Asbâb Nuzûl, dan ilmu Nâsikh wal Mansûkh.35 Tafsir membahas cara 

membaca ayat Al-Qur’an, susunan kata, dan maknanya.36 

Al-Dzahabi mengkategorikan tafsir berdasarkan periode dan 

sumber menjadi dua: Pertama, Tafsir bil ma’tsur yang berlandaskan pada 

ayat Al-Qur’an dan Hadis Nabi saw., serta berkembang pada masa sahabat 

dan tabi’in. Kedua, Tafsir bil ra’yi yang muncul setelah masa tabi’in dan 

berlandaskan pada logika.27 Tafsir bil ma’tsur lebih cenderung tekstual, 

sedangkan Tafsir bil ra’yi lebih kontekstual dan rasional. Kedua bentuk 

tafsir ini mencerminkan dua sisi kemukjizatan Al-Qur’an, baik dari sisi 

redaksi maupun makna, yang tidak bisa dipisahkan.28 Keduanya memiliki 

validitas yang kuat, namun mengunggulkan salah satu dari keduanya 

adalah sikap yang kurang tepat. Mengenai tafsir bil ma’tsur, terutama 

penafsiran ayat dengan Hadis, al-Suyuthi menjelaskan bahwa penafsiran 

dengan Hadis marfu’ (shahîh) tidak lebih dari tiga belas halaman,29 atau 

delapan puluh delapan Hadis marfu’ (shahîh). 30 Dengan kata lain, 

anggapan bahwa tafsir bil ma’tsur lebih valid daripada tafsir bil ra’yi 

masih perlu dipertimbangkan. 

Perkembangan ilmu tafsir tidak secepat perkembangan ilmu fiqih, 

yang ditandai dengan pesatnya muncul disiplin ilmu baru seperti ushul 

 

 

27 Al-Dzahabi, “al-Tafsir wa al-Mufassirun”, (Cairo: Maktabah Wahbah, 2000), hal. 18. 



35 

32 Amin al-Khulli, “Manahij al-Tajdid fi al-Nahw wa al-Balaghah wa al-Tafsir wa alAdab”, 

(Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1961), hal. 229. 
33 Ibn Manzhur, “Lisan al-‘Arab”, (Beirut: Dar Shadir, t.th.), Jilid. 3, hal. 353. 
34 Thahir Ibn ‘Asyur, “Maqashid al-Syari’ah al-Islamiyyah”, hal. 2. 
35 Nashr Hamid Abu Zayd, “Al-Ittijah al-‘Aql fi al-Tafsir Dirasah fi Qadhiyyat al-Majaz fi 

Al-Qur’an ‘Inda Mu’tazilah, (Beirut: Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1996), hal. 80. 

 

 

 

 

 

 

fiqih, kaidah fiqih, dan Maqasid syarî’ah. Sedangkan dalam ilmu tafsir, 

perhatian para ahli tafsir dalam mengembangkan disiplin baru seperti ilmu 

Maqasid Al-Qur’an, ilmu munâsabah, metodologi tafsir, dan tafsir 

tematik kurang berkembang. 31 Menurut Amin al-Khuli, ilmu terbagi 

menjadi tiga kategori: Pertama, ilmu yang sudah matang dan mencapai 

puncaknya, sehingga tidak dapat dikembangkan lebih lanjut, seperti ilmu 

nahwu dan ushul fiqih. Kedua, ilmu yang sudah matang tetapi belum 

mencapai puncaknya, seperti ilmu fiqih dan Hadis. Ketiga, ilmu yang 

belum matang dan belum mencapai puncaknya, seperti ilmu bayân dan 

tafsir. 32 Oleh karena itu, masih terdapat peluang besar untuk 

pengembangan lebih lanjut dalam ilmu tafsir. 

Secara etimologi, kata ‘Maqasidi’ berasal dari akar kata ‘qaf- 

shaddal,’ yang berarti induk dari segala sesuatu (al-umm), mengarah 

(altawajjuh), bangkit (al-nuhûdh) menuju sesuatu dengan khusus dan 

konsisten.33 Kata ini juga merupakan bentuk jamak dari ‘maqshad,’ yang 

berarti tujuan utama (al-ghardu, al-hadafu, al-mabda`, al-niyyah, al- 

ghâyah, al-ma’âl). 34 Qadhi Abd al-Jabbar menggunakan istilah ‘al- 

qashdu’ untuk menggantikan ‘al-ma’na’ yang digunakan al-Jâhizh 

sebagai arti dari sebuah nama (al-ism).35 

 

31 Raisuni, “Maqashid al-Mqashid”, (Beirut: al-Syakabah al-‘Arabiyyah li al-Ahbats wa al- 

Nasyr, 2013), hal. 9. 



36 

Aman, 1990), hal. 7. 
38 Ibn ‘Asyur, “Maqashid al-Syari’ah al-Islamiyyah”,… hal. 183. 
39 Ahmad Syah al-Dahlawiy, “Hujjah Allah Al-Balighah”, (Beirut: t.p., 1999), hal. 21. 
40 ‘Ala al-Fasyi, “Maqashid al-Syari’ah al-Islamiyyah wa Makarimuha”, (Rabath: Dar al- 

‘Arabiy, 1991), hal. 7. 
41 Ibn Manzhur, “Lisan al-‘Arab”…, Jilid. 8, hal. 178. 

 

 

 

 

 

 

Secara terminologi, ‘Maqasidi’ 36 adalah tujuan utama dari 

penetapan hukum syariat demi kemaslahatan manusia di dunia dan 

akhirat. 37 Ini mencakup tujuan utama di balik syariat hukum Islam. 38 

Ilmu yang mempelajari rahasia agama, menelisik hikmah dari suatu 

hukum, dan rahasia khusus dari suatu perbuatan beserta intisarinya. 39 

Tujuan dan rahasia dari suatu syariah yang telah ditetapkan oleh Allah 

dalam setiap hukum syariah.40 Secara etimologi, ‘syariah’ berasal dari 

‘sya-ra-‘a,’ yang berarti sumber (warada), dan juga berasal dari ‘syir’ah’ 

atau ‘syarî’ah,’ yang berarti aturan (manhâj) atau jalan (tharîq).41 

Dalam terminologi syariah, terdapat dua makna utama: 1. Makna 

umum: Pertama, ideologi (aqidah) yang mencakup iman kepada Allah 

SWT beserta seluruh sifat dan asma’ul husna, konsep kenabian dan 

kemukjizatannya, serta aspek metafisika (al-sam’iyyah) seperti alam 

malaikat, hari kiamat, dan alam ghaib. Kedua, ritual (ibadah) yang 

meliputi rukun Islam yang lima, fikih mu’amalah seperti jual-beli, 

hukuman (hudud), dan hukum keluarga (ahwâl al-syakhshiyyah). Ketiga, 

etika (akhlaq) terhadap makhluk lain. 2. Makna khusus: Hukum-hukum 

 

 

 

 

36 Washfi ‘Asyur sebelum mendefinisikan Tafsir Maqashidi, menghubungkan Maqashidi 

kepada Maqashid Syari’ah. Lihat Washfi ‘Asyur Abu Zaid, “al-Tafsir al-Maqashidi lisuwar 

AlQur’an al-Karim”…, hal. 6. 
37 Ahmad Raisuni, “Nazhariyyat al-Maqashid ‘Inda al-Imam al-Syathibi”, (Rabath: Darul 



37 

45 Najmuddin Sulaiman al-Thufi, “al-Ta’yin fi Syarh al-Arba’in”, (Beirut: Mu’assasah 

alRayyan, 1419), hal. 239. 
46 Jasser Auda, “al-Maqashid al-Syari’ah wa ‘Alaqatuha bi al-Ahkam al-Ijtihadiyyah”, 

(Virginia: al-Ma’had al-‘Alamiy li al-Fikr al-Islami, 2007), hal. 17. 
47 Abdullah Akrazam, “al-Fikr al-Maqashidi fi Tafsir al-Mannar”, (Virginia: al-Ma’had al- 

‘Alamiy li al-Fikr al-Islami, 2017), hal. 99. 

 

 

 

 

 

 

yang mencakup ritual (ibadah), fikih mu’amalah, dan hukum keluarga 

(ahwâl syakhshiyyah).42 

Para ulama memiliki berbagai definisi terkait Maqasidi. Al-Juwaini 

menggunakan istilah mashâlih âmmah, 43 al-Ghazali menyebutnya 

mashâlih mursalah,44 dan al-Qarafi merujuknya sebagai al-mashlahah, 

yaitu alasan yang membawa pada tujuan inti syariat yang berupa ibadah, 

bukan tradisi (‘âdah). 45 Kata Maqasidi dan mashlahah memiliki 

makna yang sepadan bagi mayoritas ulama ushul fiqih.46 

Kata ‘Maqasidi’ dengan berbagai bentuk derivatifnya disebutkan 

dalam Tafsir al-Mannâr dalam sekitar tiga puluh (30) variasi, antara lain: 

al-hikmah sebanyak 763 kali, al-sabab sebanyak 661 kali, al-maqshad 

sebanyak 523 kali, al-ta’lîl sebanyak 481 kali, dan al-niyyah sebanyak 

447 kali.47 

Menurut salah satu yang mengembangkan corak penafsiran 

Maqasidi, sekaligus penggagas hermeneutika, Muhammad Talbi bahwa 

Tafsir Maqasidi memiliki 3 pilar utama, pertama adalah “Al-Wa’yu At- 

Tarikhi” yaitu kesadaran Sejarah, kedua “Al-Wa’yu An-Nadzhari” yaitu 

 

 

42 Abdul Karim Zaidan, “Al-Madkhal li Dirasah al-Syari’ah al-Islamiyyah”, (Alexandria: 

Dar Umar bin Khattab Press, 2001), hal. 62. 
43 Abd al-Malik Abu al-Ma’ali al-Juwaini, “Giyats al-Umam fi Tiyats al-Zhulm”, (Qatar: 

Wizarah al-Syu’un al-Islamiyyah, 1400), hal. 253. 
44 Abu Hamid al-Ghazali, “al-Mustashfa fi ‘Ilm Ushul al-Fiqh”, (Beirut: Dar al-Kutub 

al‘ilmiyyah, 1413), hal. 172. 



38 

49 Washfi ‘Asyur Abu Zaid, “al-Tafsir al-Mqashidi”,…, hal. 7. 
50 Kusmana, K., Paradigma al-Qur’an: Model Analisis Tafsir Maqashidi dalam Pemikiran 

Kuntowijoyo. Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies, Vol. 11, No. 2, 

(2015). hal. 220–239. https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0049.220-239 . 
51 Muhammad Sa’id al-Asymawi, “Ushul al-Syari’ah”, (Cairo: Maktabah Madbuli Shagir, 

1996), hal. 113. 

 

 

 

 

 

 

kesadaran teoritis, dan yang ketiga “Al-Wa’yu An-Nadzhari” yaitu 

kesadaran peraktis. Tafsir Maqasidi ini adalah ilmu yang bertujuan 

menggali makna dari pernyataan-pernyataan Al-Qur’an dan derivatifnya, 

baik secara mendetail maupun ringkas. 48 Tafsir Maqasidi merupakan 

salah satu metode penafsiran yang mengkaji makna dan tujuan suatu ayat 

Al-Qur’an, baik secara umum maupun khusus, dengan menjelaskan cara 

kerjanya demi kemaslahatan manusia. 49 Metode ini merupakan bagian 

dari tafsir bil ra’yi yang memberikan ruang bagi kemandirian akal dalam 

memahami sumber keagamaan. Tafsir Maqasidi mendasarkan aplikasinya 

pada metode naqli dan ‘aqli, serta mencari validasi rasional melalui 

pengukuran rasional dan empiris dengan mempertimbangkan masâlih 

mursalah. 50 Namun, makna Maqasidi tidak terbatas pada Maqasid 

syarî’ah saja, melainkan mencakup seluruh unsur yang membentuk 

syariah, seperti sejarah perumusannya dan fatwa-fatwa Imam mazhab. 

Sebab setiap hukum syariah harus dibangun berdasarkan narasi ilmiah, 

demografi, sosial, ekonomi, dan politik yang disesuaikan dengan 

kebutuhannya.51 

Pembahasan mengenai Tafsir Maqasidi sebenarnya baru muncul 

akhir-akhir ini, namun prinsip-prinsipnya yang mengacu pada Maqasid 

 

 

48 Muhammad al-Thahir Ibn ‘Asyur, “al-Tahrir wa al-Tanwir”,…, hal. 11. 

https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0049.220-239
https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0049.220-239
https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0049.220-239
https://doi.org/10.18196/aiijis.2015.0049.220-239


39 

di Hadapan Rapat Senat Terbuka Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16 Desember 

2019, Yogyakarta. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/ . 
53 Washfi ‘Asyur Abu Zaid, “Al-Tafsir al-Maqashidi lisuar al-Qur’an al-Karim”, (Mekah: 

Alukah Press, 2013). hal. 126. 
54 Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, “Tahrir wa al-Tanwir”, (Tunisia: al-Dar al-Tunisia li 

alNasyr, 1984), hal. 174. 

 

 

 

 

 

 

syarî’ah telah diterapkan sejak lama. Prinsip dasar Maqasidi berfokus 

pada upaya menghumanisasikan hukum Islam yang bersumber dari ayat 

Al-Qur’an dan Hadis. Untuk menggali makna ayat agar teks Al-Qur’an 

dapat dipahami tidak hanya secara tekstual tetapi juga secara kontekstual, 

menafsirkan Al-Qur’an dari sudut pandang Maqasidi akan mengungkap 

esensi (jawhar) dari Al-Qur’an. 

Tafsir Maqasidi merupakan salah satu metode penafsiran yang juga 

menjadi produk dan pendekatan baru yang moderat serta 

kontekstualismaqasidi. Pendekatan ini bertindak sebagai ‘penengah’ 

antara dua pendekatan penafsiran yang ada: tekstualis skriptualis dan 

kontekstualis-de skriptualis. 52 Diskursus tafsir maqasidi pertama kali 

diperkenalkan oleh Washfi Asyur melalui karyanya al-Tafsir al-Maqasidi 

lisuwar Al-Qur’an al-Karîm 53 pada tahun 2013 di Arab Saudi. Namun, 

prinsip-prinsip penafsiran maqasidi telah lebih dulu dilakukan oleh Ibn 

Asyur (1879-1973) dalam Tafsirnya al-Tahrîr wa al-Tanwîr.54 

Tafsir maqasidi adalah salah satu pendekatan penafsiran yang 

bertujuan untuk menggali makna dan tujuan dari ayat Al-Qur’an, baik 

secara umum maupun khusus, dengan menjelaskan cara kerjanya demi 

kemaslahatan umat manusia. Washfi Asyur menyatakan bahwa diskursus 

 

52 Mustaqim, Abdul (2019), “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis 

Moderasi Islam”. In: Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Bidang Ulumul Qur’an Disampaikan 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/


40 

55 Washfi ‘Asyur sebelum mendefinisikan Tafsir Maqashidi, menghubungkan Maqashidi 

kepada Maqashid Syari’ah. Lihat Washfi ‘Asyur Abu Zaid, “Al-Tafsir al-Maqashid lisuar alQur’an 

al-Karim”…, hal. 6. 
56 Kusmana, Epistemologi Tafsir Maqashidi, Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, Vol. 

6, No. 2 (2026). https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231 . hal. 228. 
57 Muhammad Sahrur, “Nahw Fiqh Jadid”, (Damaskus: al-Ahali Press, 2000), hal. 63. 

 

 

 

 

 

 

maqasidi berakar dari maqasid syariah. 55 Tafsir maqasidi juga dapat 

dianggap sebagai bentuk Tafsir bi al-ra’yi yang memberikan ruang 

kebebasan bagi akal dalam memahami sumber agama. Pendekatan ini 

mendasarkan penerapannya pada metode naqli dan ‘aqli, serta mencari 

validasi rasional yang lebih luas melalui pengukuran rasional maupun 

empiris dengan mempertimbangkan masâlih mursalah.56 Namun, makna 

maqasidi tidak terbatas pada Maqasid syarî’ah saja, tetapi juga mencakup 

semua unsur yang membentuk syariah, seperti sejarah perumusan hukum 

fikih, fatwa-fatwa imam mazhab, dan lainnya, karena setiap hukum 

syariah harus dibangun berdasarkan narasi ilmiah, demografi, sosial, 

ekonomi, dan politik yang disesuaikan dengan kebutuhannya.57 

Salah satu contoh penerapan tafsir maqasidi adalah melalui tafsir 

ayatayat hukum. Pada periode ta’sîs, meskipun tiga talak dalam satu 

majlis adalah praktik yang lazim pada masa Nabi saw, Umar bin Khatab 

menganggap tiga talak dalam satu majlis sebagai tiga talak. Pendapat 

Umar bin Khatab tentang mashlahah menjadi cikal bakal Tafsir maqasidi 

yang mengintegrasikan mashlahat al-syarî’ah dan mashlahat al-mukhâb, 

sebagaimana dijelaskan oleh al-Shan’ani. Kedua dimensi teks dan konteks 

ini dikombinasikan untuk menghasilkan keunggulan yang menjadi inti 

syariat. Pada masa tadwîn, Sulaiman al-Thufi berpendapat bahwa 

 

https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231
https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231


41 

59 Muhammad Abdullah Shaleh, Maqașid Al-Syari’a fi Sura Al-Nur: Dirasah fi Manhaj Al 

Tafsir Al-Maqasid ‘Inda ‘Ibnu ‘Asyur, AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, Vol. 1, No. 1 

(2016). http://202.162.210.182/index.php/AJIS/article/view/95 . hal. 91-110. 
60 Zaidan Anshari, Konsep Bid’ah Hasanah (Perpspektif Maqashid Al-Syathibi dan Ibnu 

‘Asyur), Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin, Vol. 17, No. 1 (2018). 

https://jurnal.uinantasari.ac.id/index.php/ushuluddin/issue/view/453 . hal. 30-34. 

 

 

 

 

 

 

mashlahah lebih penting daripada teks, baik yang qath’i maupun zhannîy, 

selama konteks tulisan berada dalam ranah muamalah. Ulama periode 

tadwîn mengadopsi ‘urf sebagai komponen konteks yang terpisah.58 

Ibn Asyur, salah seorang penafsir kontemporer dan ahli hukum 

(ushûlî), menerapkan tafsir maqasidi dalam penafsirannya. Ketika 

menafsirkan surah al-Nûr, ia sangat memperhatikan realitas (wâqi’iyyah) 

dan berbagai bentuk perbaikan di dalamnya, yang merupakan tujuan 

utama dari syariat. Ia menyebut ini sebagai toleransi dalam syariat. Ibn 

Asyur secara konsisten menerapkan prinsip-prinsip maqashid syariah, 

yang terlihat saat ia menerapkan kelima kebutuhan primer (dharûriyyât 

al-khamsah) dalam menafsirkan surah al-Nûr.59 Dalam konsep maqashid 

syariah, Ibn Asyur lebih mengutamakan kemaslahatan kolektif sebagai 

pengembangan dari konsep al-Syathibi yang menekankan kemaslahatan 

individu.60 

Ibn Asyur mengkritik prinsip rasionalitas berlebihan dalam doktrin 

kontekstualis-liberalis, yang menurutnya, justru mengabaikan 

kemaslahatan (al-mashâlih) dan tujuan utama (al-Maqasid al-âmmah) 

dari teks Al-Qur’an dan hadis dalam pendekatannya. Menurutnya dan 

Muhammad Abduh, keduanya sedang menggagas maqashid syariah 

 

58 Zaenal Hamam, dan A. Halil Thahir., Menakar Sejarah Tafsir Maqāṣidī, QOF; Jurnal Studi 

Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No. 1 (2018). https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.496 . hal. 1-13. 

http://202.162.210.182/index.php/AJIS/article/view/95
http://202.162.210.182/index.php/AJIS/article/view/95
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/issue/view/453
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/issue/view/453
https://jurnal.uin-antasari.ac.id/index.php/ushuluddin/issue/view/453
https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.496
https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.496


42 

61 Fathi Hasan Mulki, “al-Syaikh Muhammad Ibn ‘Asyur wa Qadhaya al-Islah wa alTajdid 

fi Fikr al-Islamii al-Mu’ashir; Ru’yah Ma’rafiyyah wa Manhajiyyah”, (Virginia: al-Ma’had al- 

‘Alamiy li al-Fikr, 2011), hal. 247. 
62 Muhammad, “Kota dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir wa 

al-Tanwir Karya Ibn ‘Ashur (1879-1973)”. Disertasi, S3 Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta, 2021. 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57819/1/ . 

 

 

 

 

 

 

sebagai entitas yang tidak terpisahkan dari rencana pembaharuan dalam 

Islam (al-ishlah al-islami).61 

Ibn Asyur secara mendalam mengkritik metode tafsir kontekstual 

dengan beberapa poin.62 Pertama, ia mendefinisikan tafsir kontekstual 

sebagai penafsiran yang didasarkan semata-mata pada pemikiran pribadi 

tanpa penguasaan mendalam terhadap bahasa Arab (dalil-dalil berbahasa 

Arab) dan tujuan syari’ah (Maqasid al-Syari’ah) beserta kewajibannya. 

Kedua, seseorang yang tidak melakukan tadabbur dengan benar 

menafsirkan ayat Al-Qur’an hanya berdasarkan pendapat pribadi tanpa 

memperhatikan aspek terkait dari ayat tersebut, sehingga penafsiran 

terbatas pada beberapa dalil atau hanya berfokus pada kosakata Arab. 

Ketiga, adanya kecenderungan untuk mendukung doktrin atau mazhab 

tertentu dengan memaksakan makna Al-Qur’an sesuai pendapat pribadi 

dan mengabaikan makna sesungguhnya. Keempat, menafsirkan Al- 

Qur’an berdasarkan rasio pribadi pada suatu lafaz dan mengklaim bahwa 

penafsiran tersebut adalah satu-satunya makna lafaz itu, sambil menafikan 

makna lainnya. Kelima, pentingnya peringatan untuk berhati-hati dalam 

menafsirkan, melakukan tadabbur atau ta’wil tanpa tergesa-gesa. 

 

 

 

 

 

https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57819/1/
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57819/1/
https://repository.uinjkt.ac.id/dspace/bitstream/123456789/57819/1/


43 

63 Muhammad, “Kota dalam Perspektif Penafsiran Interdisiplin: Kajian Tafsir Al-Tahrir wa 

al-Tanwir Karya Ibn ‘Ashur (1879-1973)”. Disertasi, S3 Sekolah Pascasarjana UIN Jakarta, 2021. 
64 Muhammad Thahir Ibn ‘Asyur, “Al-Tahrir wa al-Tanwir”, (Tunisia: al-Dar al-Tunisia li al- 

Nasyr, 1984), hal. 279. 

 

 

 

 

 

 

Ibn Asyur dalam penulisan tafsir maqasidinya, setidaknya 

memperhatikan prinsip-prinsip berikut:63 Dalam mukadimah kedua Tafsir 

al-Tahrir wa al-Tanwir, Ibn Asyur menempatkan ilmu pengetahuan 

sebagai alat bantu dalam penafsiran. Alat bantu ini mencakup ilmu 

pengetahuan yang sudah ada dan berkembang sebelumnya. Meski 

demikian, Ibn Asyur cenderung membatasi ilmu-ilmu yang dapat 

digunakan. Menurutnya, alat bantu utama adalah bahasa Arab beserta 

cabang-cabang ilmunya seperti sharaf, badi’, ma’ani, dan bayan sebagai 

sarana untuk mengungkap sisi kebahasaan Al-Qur’an. 

Hal ini menunjukkan bahwa Ibn Asyur mengikuti kebiasaan ulama 

terdahulu (salaf) yang menggunakan syair-syair Arab untuk 

memperkenalkan beberapa kosakata Al-Qur’an. Adapun ilmu-ilmu lain 

yang dibutuhkan sebagai alat bantu adalah usul fiqh, ilmu kalam, ilmu 

qiraat, dan lainnya. Mukadimah keempat dalam tafsirnya menguraikan 

tujuan seorang mufasir, dengan menjelaskan apa saja yang perlu dihadapi 

oleh seorang mufasir demi kemaslahatan umat manusia secara umum, 

baik dalam persoalan yang menyangkut individu maupun yang berkaitan 

dengan masalah masyarakat. Menurut Ibn Asyur, seorang mufasir harus 

memahami unsur-unsur pembentuk perubahan, seperti reformasi 

keyakinan, etika, legislasi hukum, dan politik untuk penyelenggaraan 

umat.64 

 



44 

‘Asyur Abu Zaid, “Al-Tafsir al-Maqashidi lisuar al-Qur’an al-Karim”, (Mekah: Alukah Press, 

2013), hal. 108. 
66 Sayyid Quthb, “Al-Tashwîr al-Fannîy fî Al-Qur`ân al-Karîm”, (Cairo: Dâr al-Syurûq, 

2001), hal. 112. 

 

 

 

 

 

 

Kritik tafsir maqasidi terhadap metodologi tafsir kontekstualis 

sangat penting karena tafsir maqasidi bertindak sebagai moderasi 

(wasathiyah) antara kelompok tekstualis-skriptualis yang sangat berfokus 

pada teks (ya’budûn al-nushûsh) dan kelompok kontekstualis-liberalis 

yang cenderung mendesakralisasi teks (yu’ath-thilûn al-nushûsh). 

Secara ontologis, Tafsir maqasidi dapat diklasifikasikan menjadi 

tiga kategori: sebagai filsafat tafsir, metodologi, dan produk tafsir. Ketiga 

hirarki ontologis yang saling berkaitan ini penting untuk dijelaskan agar 

struktur pengetahuan Tafsir maqasidi menjadi jelas dan dapat diterapkan 

sebagai teori penelitian dalam disertasi ini.65 

Penafsir seperti Ibn Asyur menerapkan Tafsir maqasidi dalam 

penafsirannya, termasuk Sayyid Quthb. Dalam karyanya Tafsîr fî Zhilâl 

Al-Qur’an, Sayyid Quthb menerapkan Tafsir maqasidi pada ayat-ayat 

kisah. Menurutnya, terdapat 42 ayat kisah yang dapat ditafsirkan dengan 

pendekatan Tafsir maqasidi, seperti kisah Nabi Adam A.S. dan Iblis dalam 

Q.S. al-Baqarah/2: 36, serta kisah seorang laki-laki yang berjalan di suatu 

desa pada masa Nabi Ibrahim Alaihissalam (Q.S. al-Baqarah/2: 259).66 

Sayyid Quthb memilih untuk mengambil hikmah penting dari kisah-kisah 

dalam Al-Qur’an daripada mempertanyakan detailnya, melalui seni 

 

65 Mustaqim, Abdul (2019), “Argumentasi Keniscayaan Tafsir Maqashidi Sebagai Basis 

Moderasi Islam”. In: Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Bidang Ulumul Qur’an Disampaikan 

di Hadapan Rapat Senat Terbuka Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga Yogyakarta, 16 

Desember 2019, Yogyakarta. https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/ . lihat juga Washfi 

https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/
https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/37005/


45 

67 Ulya Fikriyati membedakan antara Maqashid Al-Qur’an dengan Maqashid Syari’ah. Ulya 

Fikriyati, Maqāșid Al-Qur’ān: Genealogi dan Peta Perkembangannya dalam Khazanah 
68 Taqiyyudin Ibn Taimiyah, “At-Tafsîr al-Kabîr lil Imâm al-Allâmah Taqiy al-Dîn Ibn 

Taimiyah”, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 2012), hal. 9. 

 

 

 

 

 

 

bercerita (tashwîr fanni) Al-Qur’an, yang oleh Ahmad Khalafallah 

disebut fannul qashashi. Dengan pendekatan Tafsir maqasidi terhadap 

ayat-ayat kisah, ia dapat menggali makna terdalam dari narasi kisah-kisah 

Al-Qur’an tersebut. 

Perbedaan antara tafsir maqasidi dan non-maqasidi terletak pada 

pendekatan yang digunakan. Tafsir maqasidi mengadopsi pendekatan 

Maqasid Al-Qur’an dan Maqasid al-Syari’ah,67 yang menjadikan tujuan 

syariah Islam dan Al-Qur’an sebagai landasan utama dalam memahami 

seluruh dimensi ayat-ayat Al-Qur’an, bukan hanya ayat-ayat hukum saja. 

Sebaliknya, tafsir non-maqasidi memahami Al-Qur’an hanya 

sebagai petunjuk (hudâ) tanpa memperhatikan kondisi dan konteks ayat 

baik di masa lalu maupun saat ini. Pemahaman yang tidak sesuai dengan 

petunjuk (hudâ) beserta derivatifnya dianggap salah, bahkan sesat dan 

kafir. Pandangan ini berakar dari penafsiran kelompok khawarij pada 

peristiwa tahkîm, dengan mengacu pada Q.S. al-Ma’idah/5: 44, yang 

mengafirkan orang-orang dengan pemahaman berbeda yang dianggap 

menyimpang dari Al-Qur’an.68 

Penafsiran non-maqasidi terhadap pendekatan kontekstualis- 

liberalis pernah terjadi di Mesir, yang berakhir dengan putusan 

Mahkamah Agung Mesir nomor 287 tahun 1995 yang mengkafirkan Nasr 

Hamid Abu Zayd dan mewajibkannya menceraikan istrinya. Kritik ini 

 



46 

72 James Piscatori, “Islamic Countries; Politik and Government”, (Princeton: Princeton 

University Press, 1996), hal. 39. 
73 Kusmana, K., “Paradigma al-Qur’an: Model Analisis Tafsir Maqashidi dalam Pemikiran 

Kuntowijoyo”…, hal. 3. 

 

 

 

 

 

 

menggunakan pendekatan hukum formal, padahal sebenarnya pemikiran 

tersebut dapat dibantah dengan pendekatan pemikiran juga.69 Mahkamah 

Agung Mesir lebih memilih penafsiran tekstual 70 terhadap liberalisme 

beragama dibandingkan mempertimbangkan tafsir maqasidi. 

Situasi serupa terjadi pada Ali Abd Raziq yang berpendapat bahwa 

Nabi saw adalah pemimpin agama, bukan pemimpin 

politik/pemerintahan.71 Kesimpulan ini ia capai melalui penafsiran ayat- 

ayat dengan pendekatan kontekstualis reformis. Namun, akibatnya, gelar 

akademisnya di Universitas al-Azhar dibatalkan.72 

Penerapan istilah Maqasid dalam tradisi tafsir sangat sesuai karena 

keduanya, tafsir dan Maqasid Al-Qur’an, memiliki tujuan, cakupan, dan 

batasan yang serupa dalam menyampaikan pesan ilahi.73 Oleh karena itu, 

Tafsir Maqasidi merupakan upaya penafsiran yang didasarkan pada logika 

hukum yang diambil dari sumber primer, untuk diterapkan dalam berbagai 

konteks masa kini: individu, keluarga, masyarakat, negara, umat, dan 

kemanusiaan. 

Perbedaan antara tafsir al-maqāsidi dan model tafsir lainnya adalah 

sebagai berikut : 

 

69 Muhammad Imarah, “Al-Tafsîr al-Mâriksiyyah lil Islâm”, (Cairo: Daar Syuruq, 1986), hal. 

9. 
70 Abdullah Saeed membagi penafsiran kepada tiga; tekstualis, kontekstualis, dan semi 

kontekstualis. Lihat Abdullah Saeed, “Interpreting to Qur’an”, (New York: Routledge, 2006), hal. 

53-54. 
71 Ali Abdul Raziq, “al-Islam wa Ushul al-Hukm”, (Cairo: Mathba’ah Misriyyah, 1990), hal. 

143. 



47 

74 Tazul Islam, Maqasid Al-Qur’an and Maqasid Al-Shari’ah: An Analytical Presentation, 

Revelation and Science, Vol. 3, No. 01, (2013). https://doi.org/10.31436/revival.v3i01.85 . hal. 5060. 

 

 

 

 

 

 

a. Tafsir lainnya tidak terfokus pada tujuan utama Al-Qur’an, 

melainkan pada penafsiran isyarat-isyarat ilmiah, sastra bahasa, dan 

masalah-masalah hukum. 

b. Tafsir lainnya lebih menitikberatkan pada masalah filosofi dan 

sufisme. 

c. Dari segi fokus isi dan metode, ada tafsir lain yang sejalan dengan 

tafsir al-maqasidi, seperti tafsir adab ijtimal dan tafsir tematik. 

Kesimpulannya, penggunaan tafsir maqāsidi dapat mengurangi 

kesalahan dalam memahami pesan-pesan Al-Qur’an.74 Tafsīr Maqāṣidi 

adalah metode penafsiran Al-Qur’an dan hadis yang berfokus pada 

prinsip-prinsip maqashid al-shariah (tujuan-tujuan syariah). Prinsip- 

prinsip ini mencakup pemeliharaan agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), 

akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). 

Tafsir Maqasidi membantu memahami teks-teks suci Islam dalam 

konteks yang lebih luas dan relevan dengan isu-isu kontemporer. Dalam 

konteks boikot produk Israel, tafsir maqasidi dapat digunakan untuk 

menilai apakah tindakan boikot tersebut sesuai dengan tujuan-tujuan 

syariah. Misalnya, jika tujuan boikot adalah untuk menegakkan keadilan 

dan melindungi hak-hak umat Islam yang tertindas, maka tindakan 

tersebut dapat dianggap sesuai dengan maqashid al-shariah. Tafsir 

maqasidi juga memungkinkan ulama untuk memberikan fatwa yang lebih 

 

 

https://doi.org/10.31436/revival.v3i01.85
https://doi.org/10.31436/revival.v3i01.85


48 

75 Jasser Auda, “Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach”, 

(London: The International Institute of Islamic Thought, 2008), hlm. 1-20. 

 

 

 

 

 

 

kontekstual dan relevan dengan perkembangan zaman, sehingga umat 

Islam dapat mengambil sikap yang tepat dalam menghadapi berbagai isu 

global.75 

 

 

2. Langkah-Langkah Penafsiran Maqāṣidi 

 

Dasar-dasar penafsiran dengan maqāṣidi meliputi: 

 

a. Ayat-Ayat Al-Qur’an Bersifat Komprehensif dan Sistemik. 

 

Penafsir wajib berupaya seoptimal mungkin mencari relasi 

makna antara ayat-ayat yang serupa, sehingga makna ayat-ayat Al- 

Qur’an dapat diterapkan sesuai realitas kemanusiaan. Contohnya, 

saat menafsirkan ayatayat tentang sifat orang munafik di awal Surah 

al-Baqarah, penafsir harus menghubungkannya dengan sifat munafik 

modern, yaitu orang-orang yang tidak menjadikan petunjuk hidup 

mereka, serta tidak memaksimalkan akal dan perasaan bawaan 

penciptaannya, melainkan selalu mengikuti kebiasaan leluhur 

mereka. 

b. Kesatuan Tema dalam Surah dan Korelasi Antara Satu Ayat 

dengan Ayat Lainnya. 

Setiap surah dalam Al-Qur’an memiliki inti yang berkumpul di 

bagian-bagiannya dan terdapat ide umum yang mengikat rangkaian 

ayatayatnya. Kesatuan tema ini lebih unggul daripada kesatuan seni 

 

 



49 

Barat: Penerbit Adab, 2024), Cet. 1, hal. 70-71. Lihat juga Muhammad Abduh, “Tafsir 

AlMannar…”, Jilid. 3, hal. 293. 

 

 

 

 

 

 

sastra lainnya yang memiliki kaidah seni dalam pembentukannya 

yang mirip dengan ikatan dan simpul. Al-Qur’an sebagai kitab 

petunjuk mencukupi dengan penyebutan kisah sebagai panduan, di 

mana terkadang cerita itu panjang, tetapi terkadang pendek. 

Salah satu keistimewaan Al-Qur’an adalah kemampuannya 

untuk membahas suatu topik, kemudian membahas topik yang serupa 

dan kembali lagi ke topik awal, atau berpindah ke topik lainnya. 

Metode ini, jika dilakukan oleh manusia, mungkin terasa kurang baik, 

namun Al-Qur’an sangat berbeda, karena di dalamnya terdapat 

kumpulan ayat-ayat berdekatan sehingga terlihat sistemik. 

Pemikiran tentang kesatuan tema ini harus menjadi landasan 

dasar dalam memahami suatu ayat. Tema yang ada harus menjadi 

dasar dalam memahami suatu ayat yang turun, oleh karena itu 

penafsiran yang tidak mempertimbangkan ketersambungan dan 

kesesuaian antar bagian-bagian ayat dalam surah sebaiknya 

dihindari.76 

c. Al-Qur’an Merupakan Sumber Utama Syariat yang Harus 

Diprioritaskan daripada Pendapat Para Fuqaha dan 

Mazhabnya. 

Contoh konkret dari hal ini adalah pembolehan tayammum bagi 

seorang musafir, meskipun dia memiliki akses ke air, yang diambil 

 

76 Achmad Zubairin, “Tafsir Maqasidi; Dalam Sejarah dan Perkembangannya”, (Jawa 



50 
 

 

 

 

 

 

dari penafsiran Qur’an Surah al-Nisa ayat 43. Ini menunjukkan 

bahwa AlQur’an benar-benar merupakan sumber utama ajaran agama 

ini. Fiqih Islam telah mengalami berbagai fase perkembangan, mulai 

dari periode permulaan, kematangan, kesempurnaan, hingga periode 

kemunduran akibat fanatisme (taqlid). Pada periode kemunduran ini, 

para fuqaha’ dan penafsir menjadi fanatik dengan mengatasnamakan 

Al-Qur’an sesuai pendapat madzhab tertentu, daripada menafsirkan 

dengan langsung dari ayat-ayat AlQur’an. Al-Qur’an harus dijadikan 

imam, bukan menjadi ma’mum. 

d. Menghindari Fanatisme dan Stagnasi 

 

Al-Qur’an secara tegas melarang umat Islam untuk berpikiran 

fanatik terhadap pendapat para pendahulu sebagai bentuk fanatisme 

buta (Q.S. alBaqarah: 170). Salah satu bentuk fanatisme adalah 

fanatik terhadap para ulama yang sesungguhnya juga hanya 

mengikuti (taqlid) tanpa merujuk langsung kepada Al-Qur’an dan 

Sunnah Nabi SAW, melainkan hanya bersandar pada keterangan atau 

tulisan seputar fiqih dari pendahulunya. Hal ini memicu banyak 

perdebatan dan pertentangan, bahkan ada yang menganggap para 

ulama tersebut sebagai rasul yang suci. 

Al-Qur’an juga mengajarkan umatnya untuk selalu berpijak 

pada argumentasi logis (hujjah), karena musuh-musuh umat Islam 

selalu memulai perdebatan dengan argumentasi logis (hujjah) 

sebagaimana dijelaskan dalam (Q.S. al-Baqarah: 111). Oleh karena 



51 
 

 

 

 

 

 

itu, umat Islam harus memaksimalkan penggunaan argumentasi logis 

(hujjah), yang oleh para ulama klasik disebut sebagai bukti logis (al- 

dalil). Keadaan ini kemudian berlanjut ke periode ulama berikutnya 

yang juga bersikap fanatik dan menyerukan untuk berfanatik serta 

melarang penggunaan dalil dengan alasan tidak valid. Hal ini semakin 

menjadikan Islam keluar dari karakteristik utamanya dan berbalik 

seratus delapan puluh derajat. Islam seharusnya dikenal sebagai 

agama yang menekankan penggunaan argumentasi (burhan) dan 

bukti (dalil), serta mendukung kebebasan berpikir dalam berdialog 

yang bersumberkan argumentasi (burhan) dan bukti (dalil), bukan 

dari dugaan atau sangkaan.77 

Seorang penafsir hendaknya berusaha menyesuaikan realitas 

dan dinamika umat, sambil menunjukkan bahwa sumber klasik tetap 

relevan dengan perkembangan zaman dan kemaslahatan manusia di 

berbagai tempat dan waktu. Penafsir juga dituntut untuk mampu 

berijtihad dan menghindari dugaan (al-wahm), meskipun terdapat 

pendapat bahwa pintu ijtihad telah tertutup.78 

Penafsir harus memperhatikan kemaslahatan umum dalam 

penafsiran Al-Qur’an dan fatwa-fatwa yang dihasilkannya, serta 

bekerja sama dengan para pemimpin (ulil amr) dan fuqaha dalam 

mempertimbangkan   kemaslahatan   manusia.  79  Al-Qur’an 

 

77 Muhammad Abduh, “Tafsir Al-Mannar”…, Jilid 1, hal. 224. 
78 Ahmad Baha, “Al-Fikr al-Islamiy al-Hadits”, (Cairo: Maktabah Wahbah, 1961), hal. 137. 
79 Muhammad Rasyid Ridha, “Tarikh al-Ustadz al-Imam”, (Cairo: Dar al-Fadhilah, 2006), 

hal. 314. 



52 

80 Ali Hasbullah, “Ushul al-Tasyri al-islamiy”, (Cairo: Dar al-Ma’arif, 1972), hal. 85. 

 

 

 

 

 

 

menjadikan syari’at sebagai dasar untuk pertimbangan kemaslahatan 

(Q.S. al-Maidah; 6), dan banyak hadis Nabi SAW yang menegaskan 

hal ini, seperti hadis laa dhirara wa laa dhirar, serta hadis Nabi 

Yassiru wala tu’assiru. Contoh implementasi kemaslahatan ini 

terlihat dalam tindakan para sahabat Nabi SAW, seperti Umar bin 

Khathab yang diamanahi oleh Abu Bakar menjadi Khalifah meskipun 

Nabi SAW belum pernah melakukannya, pengkodifikasian Al- 

Qur’an, memerangi orang yang menolak membayar zakat, dan 

menetapkan hukuman 40 cambukan bagi peminum khamr. Contoh 

lainnya adalah Umar bin Khathab yang tidak menunjuk seorangpun 

sebagai Khalifah, mengurangi bagian untuk mu’allfatu qulubuhum, 

memotong setengah gaji pejabat yang terindikasi korupsi, 

memberikan sanksi eksekusi bagi pelaku pembunuhan kolektif, 

mengakui tiga talak dalam satu lafazh thalaq, dan memberi fatwa 

perceraian bagi istri yang hilang selama 6 tahun tanpa kabar.80 

e. Memaksimalkan teori dan pemikiran serta menggunakan 

metode ilmiah dalam setiap analisa dan memformulasikan suatu 

hukum. 

Landasan ini adalah kelanjutan dari landasan sebelumnya, jika 

fanatisme adalah landasan hal yang negatif, maka berfikir dengan 

penggunaan teori dan pemikiran merupakan landasan yang positif. 

Dalam tradisi Barat, landasan ini selalu dikaitkan kepada teori Bacon 

 



53 

81 Muhammad Abduh, “Risalah al-Tauhid”, (Beirut: Dar al-Syuruq, 1994), hal. 181. 

 

 

 

 

 

 

yang selalu berlandaskan kepada teori modern yang berdasarkan 

analisa dan pemikiran. Dalam Islam pun pandangan ini sudah lebih 

dahulu dijelaskan oleh Al-Qur’an seputar urgensi mentadabburi ayat- 

ayat yang tertulis (ayat qauliyyah) dan ayat-ayat alam semesta (ayat 

kauniyyah) sebagaimana terdapat dalam Q.S. Yunus: ayat 101. 

Al-Qur’an juga menekankan metode yang dapat diyakinkan 

sebagaimana dijelaskan dalam (Q.S. al-Baqarah ayat 256. Landasan 

ini telah direalisasikan oleh Muhammad Abduh dalam karyanya 

Risalah al-Tauhid yang ia tulis dengan bahasa yang mudah dicerna, 

yang ia susun secara tematik, dan mengklasifikasikan ayat-ayatnya 

menjadi bagianbagian, lalu ia jelaskan tentang urgensi ajaran agama 

Islam yang membenci umatnya yang selalu fanatik.81 Maka Tafsir 

Maqasidi adalah jenis corak penafsiran yang sangat ilmiah, dari segi 

Riwayat dan Dirayat adalah Tafsir Bi Ar-Ra’yi, dari segi manhaj 

adalah Maudhu’i, tema besar yang kemudian diklasifikasikan ayat- 

ayatnya, ditafsirkan secara ijmali, untuk ditarik nilai dan tujuan 

syariat Allah, yang mengandung unsur-unsur kemaslahatan. 

f. Optimalisasi Teori dan Pemikiran Serta Penggunaan Metode 

Ilmiah dalam Analisis Hukum 

Prinsip ini merupakan kelanjutan dari prinsip sebelumnya; jika 

fanatisme adalah landasan negatif, maka berpikir melalui penggunaan 

teori dan pemikiran adalah landasan positif. Dalam 

 



54 
 

 

 

 

 

 

tradisi Barat, prinsip ini sering dikaitkan dengan teori Bacon yang 

berdasarkan analisis dan pemikiran modern. Pandangan ini juga telah 

dijelaskan sebelumnya dalam Islam oleh Al-Qur’an, yang 

menekankan pentingnya mentadabburi ayatayat tertulis (ayat 

qauliyyah) dan ayat-ayat alam semesta (ayat kauniyyah) seperti 

terdapat dalam Q.S. Yunus: 101. 

Al-Qur’an juga menekankan pentingnya metode yang dapat 

diyakini, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-Baqarah: 256. 

Prinsip ini direalisasikan oleh Muhammad Abduh dalam karyanya 

Risalah al-Tauhid, yang ia tulis dengan bahasa mudah dipahami, 

disusun secara tematik, dan diklasifikasikan menjadi bagian-bagian 

yang menjelaskan pentingnya ajaran Islam yang menolak fanatisme. 

Penafsir dapat mentakwilkan ayat-ayat Al-Qur’an secara 

majazi (metaforis), sehingga kemukjizatan ayat-ayat tersebut tunduk 

pada hukum sebab-akibat, menggantikan kebutuhan untuk memasuki 

ranah mukjizat itu sendiri. Misalnya, Muhammad Abduh 

menafsirkan Malaikat sebagai kekuatan yang membimbing manusia 

ke arah kebaikan dengan cara membisikkan dorongan tersebut ke 

dalam jiwa manusia. Sujudnya Malaikat diartikan sebagai kepatuhan 

dan pelaksanaan perintah-perintah-Nya. Ia menafsirkan pelanggaran 

Nabi Adam A.S. saat memakan buah khuldi sebagai simbol perbuatan 

baik dan buruk. Abduh juga menafsirkan penciptaan Nabi Isa A.S. 

dengan pemahaman bahwa roh memiliki pengaruh terhadap materi, 



55 

mewujudkan petunjuk ini dan menghindari penafsiran yang tidak 

 

 

 

 

 

 

seperti halnya listrik dan angin yang dapat mengendalikan materi. 

Begitu pula dengan Malaikat yang menjelma menjadi roh dan 

memasuki rahim Maryam setelah diberitahu oleh Allah SWT bahwa 

ia akan mengandung, yang disambut oleh Maryam dengan keyakinan 

dan keimanan yang kuat, sehingga hal tersebut bukanlah sesuatu yang 

mustahil. Abduh juga menafsirkan fenomena seperti jin, sihir, dan 

santet secara logis, meskipun ia tidak mengingkari kejadian ghaib, 

namun ia dengan tegas menolak khurafat yang berkaitan dengan jin. 

Dalam banyak tafsirnya, ia menafsirkan jin sebagai mikroba yang 

tidak kasat mata dan bisa menyebabkan penyakit. Ia juga 

mengingkari kemungkinan melihat jin, sebagaimana pendapat al- 

Zamakhsyari yang berlandaskan pada Q.S. al-A’raf ayat 27.92 

Dalam konteks sihir, Abduh menafsirkannya sebagai ilusi mata 

dan khayalan, bukan sesuatu yang nyata. Ia mengartikan sihir sebagai 

fenomena yang bersifat maknawi dan merusak bagi manusia. Abduh 

memahami santet sebagai tindakan adu domba yang memutuskan 

ikatan kasih sayang dan merusak segalanya. Pengaruh pandangan 

Mu’tazilah yang mengingkari. 

g. Menghindari Penafsiran Terlalu Rinci pada Ayat-Ayat yang 

Global (Ayat Mubhamat) 

Al-Qur’an adalah kitab petunjuk yang menceritakan 

kejadiankejadian  dan  berita-berita  umat  terdahulu.  Untuk 



56 

melibatkan kisah Isra’iliyyat. 

 

 

 

 

 

 

bermanfaat, misalnya pada penafsiran Q.S. al-Baqarah ayat 59 kata 

 

رْجًزا  ِ  tidak perlu ditafsirkan secara mendetail karena ayat ini adalah 

 

 

bagian dari ayat-ayat yang global, sehingga cukup dimaknai sebagai 

azab tanpa rincian lebih lanjut. 

sebaiknya  ،النار  الجنة،  الميزان،  الصراط  seperti   Kata-kata 

 
ditafsirkan secara ringkas saja, menghindari penafsiran yang 

mendetail seperti mencari hakikatnya tanpa riwayat yang valid. 

Meskipun terus mencari rincian penafsiran itu tetap tidak akan 

mencapai pemuasan jiwa dan pemahaman hakikatnya. Tujuan utama 

dari ayat-ayat tersebut adalah bahwa pada hari kiamat, amal 

perbuatan manusia akan menjadi pertimbangan. Barangsiapa yang 

berat timbangan kebaikannya, maka ia akan masuk surga, dan 

sebaliknya, barangsiapa yang berat timbangan buruknya, ia akan 

masuk neraka.96 

h. Menghindari kisah Isra’iliyyat 

 

Al-Qur’an merupakan kitab yang disusun dalam bahasa Arab 

yang jelas, sehingga tidak memerlukan penjelasan dan penafsiran dari 

kisah Isra’iliyyat yang tidak dapat dipertanggungjawabkan 

validitasnya. Sebagai contoh, kata iram dzati al-‘imad 97 sebaiknya 

ditafsirkan  berdasarkan  konteksnya  dalam  Al-Qur’an  tanpa 



57 
 

 

 

 

 

 

i. Mengatur Kehidupan Bermasyarakat Berdasarkan Petunjuk Al- 

Qur’an. 

Seorang penafsir hendaknya menjadikan Al-Qur’an sebagai 

landasan dalam peradaban masyarakat serta selaras dengan 

kemaslahatan manusia, mengingat Al-Qur’an memberikan petunjuk 

umum yang berlaku untuk semua manusia di mana pun dan kapan pun. 

Contoh konkretnya adalah AlQur’an menekankan pentingnya 

mengeluarkan harta di jalan Allah, yang mencakup pembentukan 

lembaga sosial, lembaga pendidikan, panti asuhan, rumah sakit, dan 

lain-lain, karena kebutuhan masyarakat modern memerlukan hal-hal 

tersebut. 

Seorang penafsir juga harus menyadari hak-hak individu dan 

hak-hak kolektif, karena sifat dasar kemanusiaan tidak akan terealisasi 

dengan baik jika seseorang tidak peka terhadap orang lain, tidak 

memperhatikan kemaslahatan mereka, dan tidak berupaya 

mengurangi kesenjangan antara si kaya dan si miskin. Orang muslim 

juga harus berinteraksi dengan baik dengan orang lain, sebagaimana 

dijelaskan dalam Q.S. al-Nisa ayat 36. 

Selain itu, seorang penafsir juga dituntut untuk menyadari 

pentingnya manajemen kebaikan agar tercapainya cita-cita yang 

diinginkan. Orang yang malas hanya akan menghambat produktivitas 

umat, sehingga mereka perlu diedukasi agar menjadi sumber kebaikan 

dan kebahagiaan, bukan menjadi sumber keterbelakangan. 



58 
 

 

 

 

 

 

Seorang penafsir harus memahami hikmah syariat dan ibadah 

dalam Islam, yang antara lain berfungsi untuk mensucikan jiwa, 

melatih nurani, menguatkan akhlak, dan memperbaiki pekerti 

manusia, agar fungsi manusia sebagai makhluk sosial dapat terwujud 

dengan baik. Semua ibadah akan tertolak jika tujuan utamanya tidak 

tercapai, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. al-Ma’un ayat 4-6.82 

Seorang penafsir harus menjadi teladan dalam memperkuat 

kepribadian seorang muslim. Penafsir tidak boleh memberikan 

penafsiran yang sempit dan terputus dari realitas kehidupan 

kontemporer, tetapi harus mampu berdialog dengan masyarakat saat 

ini. Penafsir dituntut untuk berkontribusi dalam transformasi 

kehidupan masyarakat, misalnya dengan menjadi kepala komunitas 

lembaga sosial, membangkitkan semangat nasionalisme, atau menjadi 

pemimpin redaksi suatu publikasi ilmiah. 

Selain itu, seorang penafsir harus berada di garis depan dalam 

pendidikan umat, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Al-‘Alaq ayat 

1-5. Oleh karena itu, seorang penafsir diharapkan menjalani 

kehidupan yang sederhana dan bersahaja. Mereka harus melawan 

gaya hidup materialisme dan hedonisme, serta menekankan 

keseimbangan antara kehidupan dunia dan akhirat. 83 Contoh 

konkretnya adalah memberikan edukasi tentang pentingnya harta 

 

 

82 “Tafsir Juz ‘Amma”…, hal. 34. 
83 “Tafsir Al-Mannar”, Jilid 4, hal. 384. 



59 
 

 

 

 

 

 

seorang muslim sebagai bagian dari masyarakat, sebagaimana 

dijelaskan dalam Q.S. al-Nisa ayat 5. 

Berdasarkan pedoman tersebut, langkah-langkah praktis yang 

dapat diterapkan dalam tafsir Maqashidi antara lain: 

Pertama, penafsir membagi surah menjadi beberapa bagian 

berdasarkan tema-tema yang terkandung di dalamnya. Pembagian ini 

tidak dilakukan berdasarkan intuisi atau subjektivitas tanpa dasar yang 

jelas. Penafsir harus konsisten menggunakan pendekatan linguistik 

untuk memahami perbedaan dan perubahan antara satu tema dengan 

tema lainnya. Dengan demikian, tema-tema dalam surah tersebut 

dapat dipecah lagi menjadi tema utama. Tema-tema ini kemudian 

dirangkum dalam satu kesatuan yang saling berhubungan. Dalam 

suatu surah, penafsir dapat menggunakan istilah “passage” atau 

“bagian” untuk merujuk pada tema-tema kecil dari beberapa ayat. 

Untuk melihat atau menghubungkan keterkaitan tema-tema tersebut, 

penafsir dapat menggunakan beberapa istilah seperti “marker” atau 

“petanda”. 

Kedua, dalam Tafsir Maqashidi, penafsir menggunakan petanda 

paragraf dan kata penyambung untuk mengarahkan pembaca pada 

perubahan tema. Petanda paragraf ini terdiri dari dua jenis, yaitu 

petanda yang merujuk pada perubahan tema utama dan petanda yang 

merujuk pada perubahan subtema. Petanda tersebut berupa kata atau 



60 
 

 

 

 

 

 

frasa yang menandai peralihan menuju tema berikutnya, yang 

kontennya mungkin tidak berhubungan secara langsung. 

Selanjutnya, penafsir mulai mengidentifikasi pilar-pilar utama 

dalam surah, yang merupakan tema sentralnya. Tema-tema lain dalam 

surah tersebut berfungsi untuk memperkuat pilar utama. Dalam Tafsir 

Maqashidi, pilar-pilar utama dalam surah-surah Al-Qur’an setidaknya 

mencakup lima maqashid modern (tauhid, tazkiah, al-‘umran, dan al- 

da’wah). Namun pilar-pilar ini kemudian dipadatkan menjadi tiga 

pilar pokok dalam Al-Qur’an: 

Ketauhidan (tauhid), Kesucian (tazkiyah), dan Peradaban (al- 

‘umran). Misalnya, jika tiang pokok dalam suatu surah adalah 

kesucian (tazkiyah), maka pilar ketauhidan (tauhid) dan peradaban 

(al-‘umran) akan memperkuatnya. Sebaliknya, jika tiang pokok 

adalah peradaban (al-‘umran), maka pilar ketauhidan (tauhid) dan 

kesucian (tazkiyah) akan mendukungnya. Dengan pola ini, Tafsir 

Maqashidi diterapkan untuk mempermudah integrasi penafsiran 

maqashidi dalam suatu ayat di surah.84 

D. Tinjauan Kepustakaan 

Tafsir Al-Qur’an telah menjadi subjek kajian yang dinamis, dengan 

pendekatan-pendekatan baru yang berkembang seiring dengan kemajuan ilmu 

 

 

84 Shadiq Muhammad Wajihuddin, “Manhajiyyat al-Jam’i bayna al-Qiratayni fi Fikr Thaha 

Jabir al-Alwani”, dalam “Majallat al-‘Ilmiyyah li Kulliyyat al-Adab bi Jami’at Asyuth”. Vol. 21, 

No. 66 (2018). hal. 45-131. Lihat juga Wildah Nurul Islami Wildah, Maqāṣid al-Qurʾān Perspektif 

Ṭāhā Jābir al-ʿAlwānī dan Implikasinya bagi Kajian Tafsīr Maqāṣidī di Indonesia, Nun; Jurnal Studi 

Al-Qur’an dan Tafsir di Nusantara, Vol. 9, No. 1 (2023). https://doi.org/10.32495/nun.v9i1.376 . 

https://doi.org/10.32495/nun.v9i1.376
https://doi.org/10.32495/nun.v9i1.376


61 
 

 

 

 

 

 

pengetahuan dan kebutuhan masyarakat kontemporer. Tafsir maqāshidi, 

sebagai salah satu pendekatan modern, menawarkan kerangka interpretasi Al- 

Qur’an yang tidak hanya memahami teks tetapi juga memperhatikan tujuan- 

tujuan syariah. Penelitian sebelumnya terkait tafsir maqāshidi menunjukkan 

fokus pada aspek teologis, hukum, dan sosial, tetapi belum secara spesifik 

mengaitkan pendekatan ini dengan kajian fatwa keagamaan dalam konteks 

geopolitik seperti boikot produk Israel. Oleh karena itu, penelitian ini 

menempati posisi yang unik dalam ranah studi tafsir Al-Qur’an dan hukum 

Islam. 

Beberapa penelitian terkini memberikan wawasan mendalam tentang 

pendekatan tafsir maqāshidi serta pengaruhnya dalam mengembangkan 

pemahaman terhadap isu-isu kontemporer. Artikel-artikel ilmiah yang relevan 

mencakup pendekatan metodologis yang beragam dan mengungkapkan 

kontribusi tafsir maqāshidi dalam berbagai konteks. 

Berikut adalah ringkasan dari beberapa penelitian penting: 

 

Pertama, Tiara Wardatutsaniyah dan Ni’mah Al Mufaddilah (2024) 

dalam artikel berjudul “Corak Tafsir Maqashidi dalam Tafsir Nazm AlDurar 

Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Karya Al-Biqa’i”. Penelitian ini 

menggunakan metode analisis isi untuk menelaah pendekatan tafsir AlBiqa’i 

yang menyoroti keterkaitan ayat-ayat Al-Qur’an secara maqāshidi. Hasilnya 



62 

Qur’anic Verses in Contemporary Context, TAFASIR: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No. 

1, Juni (2024). https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1 . 
87 Zahrotun dan Mohammad Khoiril Anwar, “Dialog Ayah dan Anak dalam Al-Qur’an: 

Analisis Tafsir Maqashidi terhadap Fenomena Fatherless”, AL-QUDWAH: Jurnal Studi Al-Qur’an 

dan Hadis, Vol. 1, No. 2, Juli-Desember (2023). http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1i2.27593 . 
105 Sa’dullah Assa’idi, “Outfit Between Needs and Requirements of Times: Maqashidi Analysis QS. 

Al-A’raf [7]: 31”, TSAQAFAH: Jurnal Perdaban Islam, Vol. 20, No. 1, May (2024). 

https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v20i1.10707 . 

 

 

 

 

 

 

menunjukkan bahwa tafsir ini mampu menjembatani pemahaman antara 

tujuan syariah dan konteks kehidupan modern.85 

Kedua, Samsir dan Hamzah (2024) dalam “Maqashidi Tafsir: An Effort 

to Unveil the Intent and Purpose of the Qur’anic Verses in Contemporary 

Context”. Artikel ini mengadopsi pendekatan diskursif untuk menganalisis 

bagaimana nilai-nilai maqāshidi diterapkan dalam menginterpretasi ayat-ayat 

Al-Qur’an. Penelitian ini menyimpulkan bahwa tafsir maqāshidi memiliki 

potensi besar untuk menjawab tantangan intelektual dan sosial umat Islam di 

era modern.86 

Ketiga, Zahrotun dan Mohammad Khoiril Anwar (2023) dalam “Dialog 

Ayah dan Anak dalam Al-Qur’an: Analisis Tafsir Maqashidi terhadap 

Fenomena Fatherless”. Menggunakan metode kualitatif deskriptif, penelitian 

ini mengeksplorasi relevansi ayat-ayat Al-Qur’an tentang peran ayah dalam 

pengasuhan anak dengan perspektif maqāshidi. Studi ini menegaskan bahwa 

pendekatan ini memberikan solusi yang holistik terhadap masalah sosial 

seperti fenomena fatherless.87 

 

 

 

 

85 Tiara Wardatutsaniyah dan Ni’mah Al Mufaddilah, Corak Tafsir Maqashidi Dalam Tafsir 

Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Karya Al-Biqa‘i, Al-Misykah: Jurnal Studi Al- 

Qur’an dan Tafsir, Vol. 5, No. 1, Juni (2024). https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23894 . 
86 Samsir dan Hamzah, Maqashidi Tafsir: An Effort to Unveil the Intent and Purpose of the 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1
https://doi.org/10.62376/tafasir.v2i1
http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1i2.27593
http://dx.doi.org/10.24014/alqudwah.v1i2.27593
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v20i1.10707
https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v20i1.10707
https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23894
https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23894


63 

88 Eko Nani Fitriono, Wahdaniyah, dkk., “Kontribusi Tafsir Maqashidi dalam Pengembangan 

Makna Teks Al-Qur’an: Telaah Ayat-Ayat Relasi Keluarga dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka”, 

AL-MIKRAJ: Jurnal Islam dan Humaniora, Vol. 4, No. 2, Jan-June (2024). 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.5459 . 
89 Achmad Zubairin, “Metode Tafsir Maqasidisistemik (Sebuah Pendekatan Tafsir Maqasidi 

Berbasis Sistem dalam Memahami Teks dan Konteks Al-Qur’an)”, Disertasi S3 Program Studi 

Doktor Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Konsentrasi Ilmu Tafsir Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta 

(2024). https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1477/ . 

 

 

 

 

 

 

Keempat, Sa’dullah Assa’idi (2024) dalam “Outfit Between Needs and 

Requirements of Times: Maqashidi Analysis QS. Al-A’raf [7]: 31”. Artikel ini 

menggunakan pendekatan analisis tematik untuk mengkaji ayat Al-Qur’an 

yang berkaitan dengan gaya hidup sehat. Penelitian ini menyimpulkan bahwa 

tafsir maqāshidi memberikan panduan praktis untuk menjalani kehidupan 

sesuai dengan prinsip-prinsip Islam.105 

Kelima, Eko Nani Fitriono, Wahdaniyah, dkk. (2024) dalam “Kontribusi 

Tafsir Maqashidi dalam Pengembangan Makna Teks AlQur’an: Telaah Ayat- 

Ayat Relasi Keluarga dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka”. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan historis-analitis untuk mengkaji peran tafsir 

maqāshidi dalam tafsir Al-Azhar. Hasilnya menunjukkan bahwa tafsir ini 

mampu menjawab isu-isu relasi keluarga dalam konteks kontemporer.88 

Keenam, Achmad Zubairin Disertasi S3 Program Studi Doktor Ilmu Al- 

Qur’an dan Tafsir Konsentrasi Ilmu Tafsir Pascasarjana Universitas PTIQ 

Jakarta (2024) dalam “Metode Tafsir Maqasidisistemik (Sebuah Pendekatan 

Tafsir Maqasidi Berbasis Sistem dalam Memahami Teks dan Konteks Al- 

Qur’an)”. Studi ini menyoroti bagaimana integrasi maqashid syariah dengan 

metode sistemik dapat menghasilkan tafsir yang komprehensif. Pendekatan 

ini relevan untuk menjawab tantangan-tantangan modern.89 

 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.5459
https://doi.org/10.37680/almikraj.v4i02.5459
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1477/
https://repository.ptiq.ac.id/id/eprint/1477/


64 

2023 Tentang Dukungan Terhadap Palestina dan Seruan Boikot Produk Pro-Israel: The Discourse 

on MUI Fatwa No. 83 of 2023 Regarding Support for Palestine and the Call to Boycott Pro-Israel 

Products”. Jurnal Bimas Islam, vol. 17, no. 2, Jan. 2025, pp. 329-64, doi:10.37302/jbi.v17i2.1402. 

https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1402 . 

 

 

 

 

 

 

Ketujuh, Rafli Anugrah Tesis S2 Program Studi Magister Hukum 

Keluarga Islam Konsentrasi Tafsir Hadis Pascasarjana Universitas Islam 

Negeri Sultan Syarif Kasim Riau (2024) dalam “Analisis Penerapan Tafsir 

Maqashidi pada Surah Yusuf Sebagai Upaya Meningkatkan Keharmonisan 

Keluarga (Studi Tafsir Al-Munir)”. Artikel ini menggunakan metode kajian 

teks untuk mengungkap bagaimana nilai-nilai maqāshidi diterapkan dalam 

ayat-ayat terkait keadilan dalam kehidupan rumah tangga. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa pendekatan maqāshidi memberikan kontribusi 

signifikan dalam memahami dimensi sosial ayat-ayat Al-Qur’an.90 

Kedelapan, Faishal Agil Al Munawar, dkk., (2024) dalam “The 

Discourse on MUI Fatwa Number 83 Year 2023 Regarding Support for 

Palestine and The Call to Boycott Pro-Israel Products”. Penelitian ini 

menggunakan metode analisis wacana kritis untuk mengevaluasi dampak 

fatwa MUI terhadap dinamika ekonomi dan sosial di Indonesia. Artikel ini 

menyoroti relevansi tafsir maqāshidi dalam mendukung keputusankeputusan 

keagamaan yang strategis.91 

Kesembilan,  Firly  Innayah  dan  Akmal  Bashori  (2024)  dalam 

 

“Konstruksi Nalar Hukum Fatwa Pemboikotan Produk Terafiliasi Israel di 
 

 

 

90 Rafli Anugrah, “Analisis Penerapan Tafsir Maqashidi pada Surah Yusuf Sebagai Upaya 

Meningkatkan Keharmonisan Keluarga (Studi Tafsir Al-Munir)”, Tesis S2 Program Studi Magister 

Hukum Keluarga Islam Konsentrasi Tafsir Hadis Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan 

Syarif Kasim Riau (2024). https://repository.uin-suska.ac.id/82630/ . 
91 Al Munawar, F. A., M. Azmi, and M. Rohmanan. “Diskursus Fatwa MUI No. 83 Tahun 

https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1402
https://jurnalbimasislam.kemenag.go.id/jbi/article/view/1402
https://repository.uin-suska.ac.id/82630/
https://repository.uin-suska.ac.id/82630/
https://repository.uin-suska.ac.id/82630/
https://repository.uin-suska.ac.id/82630/


65 

93 Sifa Sevia Muslimah, Kholis Ridho, dan Helmi Hidayat, “Kepatuhan Selektif Generasi Z 

atas Pemberitaan Fatwa MUI tentang Boikot Produk Pro Israel Melalui Detik.com”, Jurnal Studi 

Jurnalistik Syarif Hidayatullah State Islamic University Jakarta, Vol. 6, No. 1, Juli (2024). 

https://doi.org/10.15408/jsj.v6i1.40546 . 

 

 

 

 

 

 

Indonesia”. Dengan pendekatan kualitatif-normatif, artikel ini menganalisis 

dasar-dasar hukum yang digunakan MUI dalam mengeluarkan fatwa tersebut. 

Hasil penelitian menunjukkan pentingnya perspektif maqāshidi dalam 

mendukung keabsahan dan penerimaan fatwa.92 

Kesepuluh, Sifa Sevia Muslimah, Kholis Ridho, dan Helmi Hidayat 

(2024) dalam “Kepatuhan Selektif Generasi Z atas Pemberitaan Fatwa MUI 

tentang Boikot Produk Pro Israel Melalui Detik.com”. Studi ini menggunakan 

survei kuantitatif untuk mengevaluasi respon generasi muda terhadap fatwa 

tersebut. Artikel ini mengidentifikasi bahwa tingkat kepatuhan dipengaruhi 

oleh pemahaman maqāshidi yang diajarkan melalui pendidikan agama.93 

Selain itu, penelitian mengenai Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023 yang 

menginstruksikan boikot terhadap produk Israel dan perusahaan yang 

berafiliasi dengannya telah menarik perhatian berbagai kalangan akademis. 

Beberapa studi telah dilakukan untuk menganalisis fatwa tersebut dari 

berbagai perspektif, termasuk etika, hukum, ekonomi syariah, dan maslahah, 

di antaranya adalah: 

Pertama, Imadah Thoyyibah, dkk., dalam artikel “Landasan Etik Nilai 

Keberpihakan Fatwa MUI No.83 Tahun 2023 Tentang Dukungan Terhadap 

Perjuangan  Palestina”.  artikel  ini  mengkaji  landasan  etis  dari  nilai 

 

 

92 Firly Innayah dan Akmal Bashori, “Konstruksi Nalar Hukum Fatwa Pemboikotan Produk 

Terafiliasi Israel di Indonesia”, At-Ta’awun: Jurnal Muammalah dan Hukum Islam, Vol. 3, No. 1, 

Maret (2024). https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/atw/article/view/7919 . 

https://doi.org/10.15408/jsj.v6i1.40546
https://doi.org/10.15408/jsj.v6i1.40546
https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/atw/article/view/7919
https://ojs.unsiq.ac.id/index.php/atw/article/view/7919


66 

96 Khabib Musthofa, dkk., “Nilai-Nilai Ekonomi Syariah Dalam Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia Nomor: 83 Tahun 2023 Tentang Hukum Dukungan Terhadap Perjuangan Palestina”, AL- 

MIKRAJ; Jurnal Studi Islam dan Humaniora, Vol. 5, No. 1 (2024). 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6331 . 

 

 

 

 

 

 

keberpihakan yang terkandung dalam fatwa tersebut. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dan analisis hermeneutika 

untuk memahami dasar-dasar etika yang mendasari keputusan MUI.94 

Kedua, Fachrudin, dkk., dalam “Status Keharaman Produk yang 

Mendukung Agresi Israel terhadap Palestina (Studi Analisis Fatwa MUI No. 

83 Tahun 2023)”. Studi ini menganalisis status keharaman produk yang 

mendukung agresi Israel terhadap Palestina berdasarkan fatwa tersebut. 

Dengan pendekatan maslahah, studi ini menilai dampak dan implikasi dari 

penggunaan produk-produk tersebut terhadap umat Islam.95 

Ketiga, Khabib Musthofa, dkk., dalam bidang ekonomi syariah, dalam 

artikel “Nilai-Nilai Ekonomi Syariah Dalam Fatwa Majelis Ulama Indonesia 

Nomor: 83 Tahun 2023 Tentang Hukum Dukungan Terhadap Perjuangan 

Palestina”, membahas nilai-nilai ekonomi syariah yang terkandung dalam 

fatwa tersebut. Fokus penelitian ini adalah pada dukungan finansial terhadap 

perjuangan Palestina dan bagaimana prinsipprinsip ekonomi Islam diterapkan 

dalam konteks ini.96 

Keempat, Amirul Nahwi Padang dan Uswatun Hasanah, dalam artikel 

 

“Pemboikotan Produk Pendukung Israel Berdasarkan Fatwa MUI Nomor 83 
 

 

94 Imadah Thoyyibah, dkk., “Landasan Etik Nilai Keberpihakan Fatwa MUI No.83 Tahun 

2023 Tentang Dukungan Terhadap Perjuangan Palestina”, JURNAL Pendidikan, Sains, Sosial dan 

Agama; Sekolah Tinggi Agama Buddha Negeri Raden Wijaya Wonogiri, Vol. 9, No. 2 (2023). 

https://doi.org/10.53565/pssa.v9i2.1013. 
95 Fachrudin, dkk., “Status Keharaman Produk yang Mendukung Agresi Israel terhadap 

Palestina (Studi Analisis Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023)”, AL-QIBLAH; Jurnal Studi Islam dan 

Bahasa Arab, Vol. 3, No. 4 (2024). https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i4.1654 . 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6331
https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6331
https://doi.org/10.53565/pssa.v9i2.1013
https://doi.org/10.53565/pssa.v9i2.1013
https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i4.1654
https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i4.1654


67 

Terhadap Nilai Saham Perusahaan Terafiliasi Dengan Israel”, Jurnal Ekonomika Dan Bisnis (JEBS), 

Vol. 4 No. 6 Nov-Des (2024). https://doi.org/10.47233/jebs.v4i6.2195 . 
99 Rahmika Syafira Muth’iya, dkk., “Analisis Event Study Penerbitan Fatwa MUI Nomor 

 

 

 

 

 

 

Tahun 2023 Ditinjau dari Maslahah”, meninjau pemboikotan produk yang 

mendukung Israel berdasarkan fatwa tersebut dari perspektif maslahah. Studi 

ini menekankan pada keseimbangan antara manfaat dan mudarat dalam 

keputusan untuk memboikot produk tertentu.97 

Kelima, Hijratul Aswad, dkk., meninjau dari perspektif pasar modal, 

dalam artikel “Pengaruh Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 83 Tahun 

2023 Terhadap Nilai Saham Perusahaan Terafiliasi Dengan Israel”, meneliti 

pengaruh fatwa tersebut terhadap nilai saham perusahaan yang terafiliasi 

dengan Israel. Penelitian ini memberikan wawasan tentang dampak ekonomi 

dari fatwa terhadap perusahaan-perusahaan terkait.98 

Keenam, Rahmika Syafira Muth’iya, dkk., dalam artikel “Analisis Event 

Study Penerbitan Fatwa MUI Nomor 83 Tahun 2023 Sebagai Aksi Bela 

Palestina Terhadap Reaksi Pasar Modal Indonesia”, menganalisis reaksi 

pasar modal Indonesia terhadap penerbitan fatwa tersebut sebagai bentuk aksi 

bela Palestina. Studi ini menggunakan metode event study untuk mengukur 

respons pasar terhadap kebijakan keagamaan yang memiliki implikasi 

ekonomi.99 

Meskipun berbagai penelitian telah dilakukan terkait Fatwa MUI No. 83 

Tahun 2023, belum ada yang secara spesifik meneliti fatwa tersebut dari 

 

97 Amirul Nahwi Padang dan Uswatun Hasanah, “Pemboikotan Produk Pendukung Israel 

Berdasarkan Fatwa MUI Nomor 83 Tahun 2023 Ditinjau dari Maslahah”, As-Syar’I; Jurnal 

Bimbingan & Konseling Keluarga, Vol. 6, No. 2 (2024). https://doi.org/10.47467/as.v6i2.6742 . 
98 Hijratul Aswad, dkk., “Pengaruh Fatwa Majelis Ulama Indonesia Nomor 83 Tahun 2023 

https://doi.org/10.47233/jebs.v4i6.2195
https://doi.org/10.47233/jebs.v4i6.2195
https://doi.org/10.47467/as.v6i2.6742
https://doi.org/10.47467/as.v6i2.6742


68 
 

 

 

 

 

 

perspektif tafsīr maqāṣidi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

mengisi kekosongan tersebut dengan menganalisis fatwa tersebut melalui 

pendekatan tafsīr maqāṣidi, guna memahami tujuan syariah yang mendasari 

keputusan MUI dan implikasinya bagi umat Islam. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi signifikan dalam memahami fatwa tersebut secara komprehensif 

dan menawarkan perspektif baru dalam kajian hukum Islam kontemporer. 

Dari tinjauan pustaka di atas, jelas bahwa penelitian-penelitian 

sebelumnya telah membahas beragam aspek tafsir maqāshidi dan relevansinya 

dalam isu-isu kontemporer. Namun, tidak satu pun dari penelitian tersebut 

yang secara eksplisit mengkaji penerapan tafsir maqāshidi terhadap fatwa 

MUI tentang boikot produk Israel. Oleh karena itu, penelitian ini tidak hanya 

menawarkan perspektif baru dalam kajian tafsir Al-Qur’an tetapi juga 

memberikan kontribusi praktis dalam memahami interaksi antara hukum Islam 

dan isu-isu geopolitik modern. 



102 Sutrisno Hadi, Metodologi Research 1, (Yogyakarta: Yayasan Penerbit Fakultas Psikologi 

UGM, 1987), hlm. 4. 

69 

 

 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

 

Metodologi penelitian ini dirancang untuk menjawab pertanyaan penelitian 

mengenai analisis fatwa MUI tentang boikot produk Israel dan entitas terkait dalam 

perspektif tafsir maqāshidī. Pendekatan yang digunakan bertujuan untuk 

memperoleh hasil yang akurat dan relevan berdasarkan prinsip-prinsip ilmiah.100 

Secara garis besar, metode penelitian ini meliputi jenis penelitian, pendekatan 

penelitian, sumber data, teknik pengumpulan data, dan teknik analisis data. 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini termasuk dalam jenis penelitian kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan (library research). 101 Fokus penelitian ini 

adalah mengeksplorasi secara mendalam dokumen-dokumen tertulis, 

khususnya fatwa MUI terkait boikot produk Israel serta tafsir maqāshidī 

sebagai kerangka analisis. Penelitian ini bertujuan untuk memahami latar 

belakang, konteks, dan implikasi dari fatwa tersebut dengan menggali literatur 

primer dan sekunder yang relevan. Data yang digunakan bersifat deskriptif- 

analitis untuk menjelaskan fenomena berdasarkan pemahaman yang 

komprehensif dan kontekstual.102 

 

 

100 Sudibyo Supardi, dkk., Metodologi Penelitian, (Jakarta: Pusdik SDM Kesehatan, 2016). 

hlm. 2. 
101 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir, (Pekanbaru, Pustaka Riau, 2013), hlm. 12. Lihat juga 

V. Wiratna Sujarweni, Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: PT. Pustaka Baru, 2014), Cet. I, hlm. 

6. 



70 

103 Data primer adalah data yang diperlukan oleh seorang peneliti yang diperolehnya dari 

sumber utama secara langsung. Lihat Almahdi Syahza, Metodologi Penelitian, (Pekanbaru: UIR 

Press, 2021), hlm. 90. 
104 Data sekunder adalah data yang diperoleh dari dokumen-dokumen grafis yang dapat 

memperkaya data primer. Lihat M. Ali Sodik Sandu Siyoto, Dasar Meotodologi Penelitian, 

(Sleman: Literasi Media Publishing, 2015). hlm. 57. 

 

 

 

 

 

 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan tafsir maqāshidī, yaitu 

pendekatan yang menitikberatkan pada tujuan syariat (maqāshid al-sharī’ah) 

dalam interpretasi teks. Pendekatan ini relevan untuk mengkaji fatwa MUI 

karena memungkinkan peneliti memahami dasar, prinsip, dan tujuan syariat 

yang menjadi landasan fatwa tersebut. Selain itu, pendekatan deskriptif juga 

digunakan untuk menggambarkan konteks sosial-historis serta metodologi 

yang diterapkan dalam fatwa MUI dan tafsir maqāshidī. Dengan pendekatan 

ini, penelitian dapat menganalisis persamaan, perbedaan, serta relevansi fatwa 

tersebut dalam konteks global saat ini. 

C. Sumber Data 

Untuk memastikan kualitas dan ketepatan penelitian ini sebagai karya 

ilmiah, penulis menggunakan sumber data yang relevan dengan topik kajian. 

Data yang digunakan dalam penelitian ini terbagi menjadi dua kategori utama: 

sumber data primer, 103 yang menjadi rujukan utama, dan sumber data 

sekunder,104 yang berperan sebagai data pendukung dan pelengkap. 

Sumber data primer dalam penelitian ini yaitu Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) terkait boikot produk Israel dan Perusahaan yang berafiliasi, 

Al-Qur’an serta karya-karya tafsir maqāshidī, seperti al-Muwāfaqāt oleh 

alShātibī dan literatur lain yang relevan dengan metodologi tafsir maqāshidī. 

 



71 

kualitatif. Tugas utama dalam konteks ini adalah mengidentifikasi, menemukan lokasi, dan 

menentukan cara untuk mendapatkannya. Lihat Eri Barlian, Metodologi Penelitian Kualitatif & 

Kuantitatif, (Padang: Sukabina Oress, 2016), hlm. 56. 
106 Para ahli telah memberikan berbagai definisi tentang teknik ini. Neuman, sebagaimana 

dikutip oleh Bambang Prasetyo dan Lina, menyatakan bahwa “content analysis is a technique for 

gathering and analyzing the content of text.” Weber mendefinisikan analisis isi sebagai metode 

penelitian yang menggunakan seperangkat prosedur untuk menarik kesimpulan yang sahih dari buku 

atau dokumen. Sementara itu, Holsti menyebutkan bahwa analisis isi adalah teknik yang digunakan 

untuk menarik kesimpulan dengan menemukan karakteristik pesan secara objektif dan sistematis. 

Berdasarkan definisi ini, subjek penelitian mencakup buku-buku yang menjadi sumber primer atau 

 

 

 

 

 

 

Sedangkan sumber data sekunder mencakup artikel jurnal, buku, dan 

literatur lain yang membahas topik terkait, seperti politik ekonomi Islam, 

kajian tentang Israel, dan implikasi hukum boikot dalam Islam. Selain itu juga 

dokumen pendukung lainnya, seperti laporan penelitian, media resmi MUI, 

dan karya-karya akademik tentang tafsir maqāshidī. 

D. Teknik Pengumpulan Data dan Teknik Analisis Data 

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan teknik berbasis 

kajian pustaka yang menerapkan teknik dokumentasi. 105 Teknik dokumentasi 

dianggap sangat bernilai dalam penelitian kualitatif karena kemampuannya 

dalam menyediakan data informatif yang relevan.124 Dalam konteks penelitian 

ini, teknik dokumentasi melibatkan pengumpulan sumber data primer dan 

sekunder yang relevan yang diperoleh dari arsip resmi MUI yang memuat 

fatwa terkait boikot produk Israel, perpustakaan fisik dan digital untuk 

memperoleh literatur primer dan sekunder, serta jurnal-jurnal ilmiah yang 

diterbitkan oleh institusi terkemuka. 

Untuk analisis data, Data yang telah dikumpulkan dianalisis 

menggunakan metode analisis isi (content analysis)106 dan pendekatan tafsir 

maqāshidī. Tahapan analisis data adalah sebagai berikut: 

 

105 Dokumen adalah salah satu sumber informasi yang dimanfaatkan dalam penelitian 



72 

dokumen lainnya. Bambang dan Lina menambahkan bahwa peneliti dapat menerapkan 

prinsipprinsip penelitian survei, seperti menetapkan buku atau karya seseorang sebagai populasi, 

melakukan penarikan sampel, dan kemudian mengolah data. Dengan demikian, analisis isi dalam 

penelitian ini berfungsi untuk mengidentifikasi dan mengevaluasi konten dari sumber data primer 

dan sekunder secara sistematis dan objektif, guna mendapatkan kesimpulan yang sahih dan relevan. 

Lihat Bambang Prasetyo dan Lina Miftahul Jannah, Metode Penelitian Kualitatif; Teori dan 

Aplikasi, (Jakarta: Raja Grafindo, 2008), hlm. 107. Weber sebagaimana dikutip oleh Lexy J. 

Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi, (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2007), 

hlm. 220. Holsti sebagaimana dikutip oleh Lexy J. Moleong, Ibid. Bambang Prasetyo dan Lina 

Miftahul Jannah…, hlm. 108. 

 

 

 

 

 

 

1. Klasifikasi Data: Memilah data primer dan sekunder berdasarkan 

relevansi dengan topik penelitian. 

2. Deskripsi Data: Menyusun deskripsi mendalam mengenai isi fatwa 

MUI serta prinsip-prinsip tafsir maqāshidī. 

3. Analisis Komparatif: Membandingkan dasar hukum, tujuan syariat, dan 

konteks sosial-historis dari fatwa MUI dengan konsep maqāshid al- 

sharī’ah. 

4.  Penarikan Kesimpulan: Merumuskan kesimpulan berdasarkan hasil 

analisis, dengan menitikberatkan pada relevansi fatwa tersebut dalam 

konteks saat ini. 

Dengan metodologi ini, penelitian diharapkan dapat memberikan 

kontribusi signifikan dalam memahami fatwa MUI terkait boikot produk Israel 

dari perspektif tafsir maqāshidī serta implikasinya terhadap kebijakan umat 

Islam di Indonesia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dari semua yang telah penulis tulis, teliti, dan analisis di atas berdasarkan 

referensi yang ada, baik primer ataupun sekunder, maka penulis menyimpulkan 

hasil bahasan itu menjadi beberapa poin penting, antara lain sebagai berikut : 

1. Ayat-Ayat yang menjadi landasan MUI dalam mengeluarkan Fatwa 

No.83 Tahun 2023 tentang Boikot Produk Israel, mengandung nilai-nilai 

Maqasid, diantara nilai-nilai Maqasidnya adalah: 

• Hifzu Ad-Din (Menjaga Agama) 

• Hifzu Al-Bi’ah (Menjaga Lingkungan) 

• Hifzu Al-Wathan (Menjaga Kedaulatan Negara) 

• Hifzu An-Nafs (Menjaga Nyawa) 

• Hifzu Al-Maal (Menjaga Harta) 

 

• An-Nahyu ‘An Al-Munkar (Mencegah Kemunkaran) 

• Husnu At-Ta’awun Baina An-Annas (Menjaga Hubungan baik 

sesama Manusia) 

• Al-Birru Wa Al-Ihsan (Berbuat kebajikan dan berakhlak mulia) 

2. Semua Ayat-Ayat yang menjadi pijakan MUI dalam mengeluarkan Fatwa 

Boikot sejalan dan relevan dengan Perjuangan di Palestina. 

• Rakyat Palestina dijajah, rumah mereka digusur, fasilitas umum 

dirusak, dan rakyatnya terbunuh. 

 

 

142 



 

 

143 
 
 
 

 

• Perang yang terjadi tidak saja soal ekonomi, politik dan militer, 

tapi juga tentang agama. Karena Zionis ingin merampas Al-Quds. 

• Mereka mengalami bencana kelaparan, rumah hancur, harta 

habis. 

• Tentara Zonis terus melakukan kedzoliman, bahkan genosida. 

Rakyat Palestina berhak mendapatkan zakat, karena mereka 

termasuk Fii sabilillah dan Fuqara’. 

Oleh karena itu, umat Islam dihimbau untuk meninggalkan produk- 

produk Israel dan yang terafiliasi untuk melemahkan kekuatan Israel, sekaligus 

bentuk solidaritas terhadap umat Islam di Palestina yang terdzolimi. Dan selalu 

mendoakan kemenangan untuk Rakyat Palestina. 

B. Saran 

Setelah melalui proses dari pembahasan menganalisa dan mendalami 

kandungan Tafsir Maqasidi pada Ayat-Ayat Al-Quran yang menjadi pijakan 

MUI dalam mengeluarkan Fatwa Boikot Produk Israel dan yang Berafliliasi 

sebagai bentuk solidaritas terhadap Perjuangan Umat Islam di Palestina. Harus 

peneliti akui bahwa penelitian ini masih jauh dari kata sempurna, maka peneliti 

menyarankan kepada para peneliti terkhusus kepada Mahasiswa Pascasarjana 

Hukum Keluarga Konsentrasi Tafsir Hadist yang hendak melakukan penelitian 

dengan tema yang relevan dengan pembahasan atau pengkajian yang lebih luas 

lagi. 



 

 

 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

Abbas, Syaikh Muhammad ‘Abduh dan al-Sayyid Muhammad Rasyid Rida. Tafsir 

al-Qur’an al-Hakim (Tafsir al-Manar). Beirut: Dar al-Fikr, t.t. 

Abdullah, Amin. Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif- 

Interkonektif. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006. 

Abi Hayan, Muhammad bin Yusuf al Andalusi, Tafsir Bahr Al Muhith Juz 4, 

(Beirut: Dar Al kutub Al islamiyah 2001) 

Abu Abdillah Al-Qurtubi, Tafsir QS. Al-Hajj Ayat 40, Kitab Al-Jami’ Li-Ahkami 

Al-Quran, Jilid 12, Maktabah Syamilah. 

https://shamela.ws/book/20855/4558 

Abu Bakar Jabir Al Jaziri, QS. Al-Maidah Ayat 32, Tafsir Al-Quran Al Aysar, Jilid 

2, Terj. Tim Darus Sunnah, (Jakarta: Darus Sunnah, 2011 M) 

Al-Baghawi Abu Muhammad Al-Husain, Tafsir QS. Ar-Rum ayat 41, Tafsir Al- 

Baghawi, Maktabah Al-Bahits Al-Qurani 

Al-Baghawi Abu Muhammad Al-Husain, Surat Al-Baqarah Ayat 11, Tafsir Al- 

Baghawi, Cetakan Dar al-Kutub Al-‘Alami 

Al-Dzahabi, Muhammad Husain. Al-Tafsir wa al-Mufassirun. Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1995. 

Al-Farmawi, Abdul Hayyi. Al-Bidayah fi al-Tafsir al-Mawdhu’i. Kairo: Dar al- 

Tiba’ah wa al-Nasyr al-Islamiyyah, 2005. 

Al-Munawar, F. A., M. Azmi, dan M. Rohmanan. “Diskursus Fatwa MUI No. 83 

Tahun 2023 Tentang Dukungan Terhadap Palestina dan Seruan Boikot 

Produk Pro-Israel: The Discourse on MUI Fatwa No. 83 of 2023 Regarding 

Support for Palestine and the Call to Boycott ProIsrael Products”. Jurnal 

Bimas Islam, Vol. 17, No. 2, Januari 2025. 

Anugrah, Rafli. “Analisis Penerapan Tafsir Maqashidi pada Surah Yusuf Sebagai 

Upaya Meningkatkan Keharmonisan Keluarga (Studi Tafsir Al-Munir)”. 

Tesis S2 Program Studi Magister Hukum Keluarga Islam Konsentrasi 

Tafsir Hadis, Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau, 2024. 

Asy’ari, Musa. Filsafat Islam: Sunnah Nabi dalam Berpikir. Yogyakarta: LESFI, 

1992. 

 

 

 

144 

https://shamela.ws/book/20855/4558


145 
 

 

 

 

 

 

At-Thabari, Ibnu Jarir.Surat Al-Baqarah Ayat 11, Jami’ Al-Bayan, Cetakan Dar At- 

Tarbiyah Wa At-Turats, 1994 

Auda, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: IIIT, 2008. 

Baidan, Nashruddin. Metode Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2001. 

Bazith, Akhmad. Studi Metodologi Tafsir. Sumatra Barat: Penerbit Insan Cendekia 

Mandiri, 2021. 

Eko Nani Fitriono, Wahdaniyah, dkk. “Kontribusi Tafsir Maqashidi dalam 

Pengembangan Makna Teks Al-Qur’an: Telaah Ayat-Ayat Relasi Keluarga 

dalam Tafsir Al-Azhar Karya Hamka”. Al-Mikraj: Jurnal Islam dan 

Humaniora, Vol. 4, No. 2, Januari-Juni 2024. 

Firly Innayah dan Akmal Bashori. “Konstruksi Nalar Hukum Fatwa Pemboikotan 

Produk Terafiliasi Israel di Indonesia”. At-Ta’awun: Jurnal Muammalah 

dan Hukum Islam, Vol. 3, No. 1, Maret 2024. 

Hermawan, Iwan. Metodologi Penelitian Pendidikan Kualitatif, Kuantitatif, dan 

Mixed Methode. Kuningan: Hidayatul Qur’an Kuningan, 2019. 

Ibnu Asyur, Muhammad Thahir. QS. Al-Isra Ayat 33, At-Tahrir Wa At-Tanwir, Hal. 

91 Jilid 15, Maktabah Syamilah. https://shamela.ws/book/9776/5202 

Mawardi, Imam. Tafsir al-Nukat wa al-‘Uyun. Beirut: Dar al-Kutub al‘Ilmiyyah, 

1992. 

Muhammad Mahmud al-Hijazi,Tafsir al-Hijazi QS. At-Taubah Ayat 122 , Cet 

Beirut, Dar Al-Jil Al-Jadid, 1413 H, Juz 2 

Muslimah, Sifa Sevia, Kholis Ridho, dan Helmi Hidayat. “Kepatuhan Selektif 

Generasi Z atas Pemberitaan Fatwa MUI tentang Boikot Produk Pro Israel 

Melalui Detik.com”. Jurnal Studi Jurnalistik, Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta, Vol. 6, No. 1, Juli 2024. 

Qaradawi, Yusuf. Berinteraksi dengan Al-Qur’an. Terj. Abdul Hayyie alKattani. 

Jakarta: Gema Insani Press, 1999. 

Qaradawi, Yusuf. Fiqh al-Jihad. Kairo: Maktabah Wahbah, 2009. 

Qaradawi, Yusuf. Tsaqafah al-Da’iyah. Kairo: Dar al-Shuruq, 1997. 

Razi, Fakhruddin. Tafsir QS. Al-Anfal Ayat 39, Mafatih Al-Ghaib, Maktabah Al- 

Bahits Al-Qurani. 

https://shamela.ws/book/9776/5202


146 
 

 

 

 

 

 

Sa’dullah Assa’idi. “Outfit Between Needs and Requirements of Times: Maqashidi 

Analysis QS. Al-A’raf [7]: 31”. Tsaqafah: Jurnal Peradaban Islam, Vol. 20, 

No. 1, Mei 2024. 

Samsir dan Hamzah. “Maqashidi Tafsir: An Effort to Unveil the Intent and Purpose 

of the Qur’anic Verses in Contemporary Context”. Tafasir: Jurnal Ilmu Al- 

Qur’an dan Tafsir, Vol. 2, No. 1, Juni 2024. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1999. 

Shihab, M. Quraish. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat. Bandung: Mizan, 1996. 

Suyuti, Jalaluddin. Al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an. Beirut: Dar al-Kutub al‘Ilmiyyah, 

1996. 

Sya‘rawi, Mutawalli Tafsir Sya’rawi, Jilid 3. terj. Tim Safir al Azhar, 

Tahir, Ibn Ashur. Treatise on Maqasid al-Shariah. Terj. Mohamed el-Tahir el- 

Mesawi. London: IIIT, 2006. 

Tiara Wardatutsaniyah dan Ni’mah Al Mufaddilah. “Corak Tafsir Maqashidi 

Dalam Tafsir Nazm Al-Durar Fi Tanasub Al-Ayat Wa Al-Suwar Karya Al- 

Biqa‘i”. Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 5, No. 1, Juni 

2024. 

Ushama, Thameem. Methodologies of the Quranic Exegesis. Terj. Hasan Basri dan 

Amroni. Jakarta: Radar Jaya Pratama, 2000. 

Zahrotun dan Mohammad Khoiril Anwar. “Dialog Ayah dan Anak dalam Al- 

Qur’an: Analisis Tafsir Maqashidi terhadap Fenomena Fatherless”. Al- 

Qudwah: Jurnal Studi Al-Qur’an dan Hadis, Vol. 1, No. 2, JuliDesember 

2023. 

Zubairin, Achmad. “Metode Tafsir Maqasidisistemik (Sebuah Pendekatan Tafsir 

Maqasidi Berbasis Sistem dalam Memahami Teks dan Konteks Al- 

Qur’an)”. Disertasi S3 Program Studi Doktor Ilmu AlQur’an dan Tafsir 

Konsentrasi Ilmu Tafsir, Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta, 2024. 

Zuhaili,Wahbah Surat Ali Imran Ayat 104, Tafsir al-Munir jilid 2 (Jakarta: Gema 

Insani, 2013) 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 



 

 

 


