
 

KRITIK BAQIR AL-SHADR (1935-1980 M) 

TERHADAP FILSAFAT POSITIVISME TENTANG 

METAFISIKA 

 

SKRIPSI 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh Gelar 

Sarjana Agama (S.Ag) Pada Program Studi Aqidah Dan Filsafat Islam 

 

OLEH : 

M. IRFAN ROLANDO 

NIM : 12130110394 

 

Pembimbing I 

Prof. Dr. H. M. Arrafie Abduh, M.Ag 

Pembimbing II 

Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGRI  

SYARIF KASIM RIAU 

1446 H / 2025 M 

ACER
Typewritten text
NO. 288/AFI-U/SU-S1/2025



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


 

v 
 

MOTTO 

 

“What you might think as true might not be the truth at all” 

M. Irfan Rolando 

 

“Ilmu tanpa iman adalah seperti cahaya yang menyinari jalan yang salah.” 

Baqir al-Shadr 

 

“Yang luput darimu akan kembali padamu dalam bentuk yang lain” 

Jalaluddin Rumi 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

vi 
 

KATA PENGANTAR 

 Rasa penuh syukur, serta puja dan puji hanya bagi Allah SWT yang Maha 

Kuasa. Sumber segala kebijaksanaan dan kekuatan, Dia telah memberikan cahaya 

dan petunjuk dalam perjalanan hidup ini. Rasa penuh harap dan pinta yang tak 

henti hentinya penulis panjatkan kepada Allah SWT. Atas kemuliaan dan rahmat-

Nya, akhirnya penulis bisa menyelesaikan penulisan skripsi ini. Hal ini juga 

menjadi syarat dalam memperoleh satu tingkat pemikiran lebih tinggi dalam ranah 

akademik. Dengan tanggung jawab baru, insyallah penulis akan ikut berperan di 

masyarakat sebagai lulusan Sarjana Agama dari Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam. 

 Dalam penulisan ini terdapat ribuan harapan yang terus dilangitkan. 

Penulis menginginkan skripsi ini betul-betul berguna dalam kehidupan 

masyarakat. Isu lingkungan yang penulis angkat sangat mempengaruhi seluruh 

kehidupan makhluk hidup di alam semesta ini. Dengan penuh kesungguhan, 

penulis sadar dan sangat mengakui tanpa adanya dukungan, bantuan, nasehat dari 

berbagai pihak, skripsi ini mungkin masih belum bisa penulis selesaikan hingga 

saat ini. Oleh sebab itu pada kesempatan yang sangat berharga ini, ucapan 

terimakasih penulis sampaikan kepada orang-orang yang sangat berjasa dalam 

hidup penulis, antara lain kepada: 

1. Bapak M. Lani dan Ibu Rosnitawati, kedua orang tua penulis, yang telah 

memberi penulis kesempatan melanjutkan pendidikan. Penulis tak akan 

mungkin bisa balas jasa mereka. Untuk papa khususnya, terima kasih atas 

tunjuk ajar papa semoga penulis bisa menjadi anak yang berguna dan bisa 

membahagiakan orang tua dan dapat berkumpul bersama di surga kelak. 

Semoga Allah memberi tempat terbaik di sisi-Nya. Untuk wanita paling 

luar biasa yang penulis miliki saat ini, maafkan penulis atas semua salah, 

semoga skripsi ini bisa menyenangkan hati mama, terima kasih untuk 

semua energi, waktu, pemikiran dan materi yang dikeluarkan hingga 

penulis bisa menyelesaikan skripsi ini. Terima kasih atas segala nasehat 

yang telah membuat penulis memiliki cara pandang yang lebih baik 



vii 
 

 
 

terhadap dunia ini. Semoga kebaikan dan kebahagiaan senantiasa Allah 

limpahkan untuk mereka berdua. 

2. Saudari Robbi Fatranaldi,  Reysa Fetronella, saudara kandung tersayang 

yang penulis miliki, yang selalu bersedia mendengarkan keluh kesah, 

membantu menghibur dan memberi masukan penulis terutama dalam hal 

penulisan skripsi ini. Semoga kebahagiaan dan rahmat Allah SWT selalu 

tercurah untuk mereka berdua. 

3. Ibu Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, M.S, S.E., M.Si., Ak. Rektor UIN 

SUSKA Riau, Bapak Dr. Jamaluddin, M.Us, Dekan Fakultas Ushuluddin, 

Bunda Dr. Hj. Rina Rehayati, M.Ag., Bapak Dr. Afrizal Nur M.Us., dan 

Bapak Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., MA, Wakil Dekan I, II dan III dan 

Bapak Dr. Sukiyat, M. Ag, Kepala Prodi Aqidah Dan Filsafat Islam. 

Mereka sebagai pimpinan yang mendapat mandat agar perkulihan yang 

penulis tempuh bisa berjalan dengan lancar tanpa hambatan yang berarti. 

4. Bapak Prof. Dr. H. Arrafie Abduh. M, MA dan bunda Dr. Hj. Rina 

Rehayati, M. Ag, Pembimbing I dan Pembimbing II, yang telah bersedia 

membimbing penulis hingga skripsi ini rampung, semoga bapak dan bunda 

sekeluarga selalu diridhoi yang Maha Kuasa Aamiin Yaa Rabbal Alamin. 

5. Bapak Drs. Saifullah, M.Ag, Penasehat Akademik penulis, yang telah 

memberikan saran masukan serta kemudahan dalam penyelesaian studi 

sampai ketahap akhir seperti sekarang ini. Semoga kesehatan dan 

kebahagiaan selalu dicurahkan Allah kepada beliau. 

6. Para dosen khususnya yang mengajar di Program Studi Aqidah dan 

Filsafat Islam yang tak akan penulis lupakan. Mereka berperan membuat 

penulis menjadi manusia yang lebih berguna dan lebih bijaksana, mereka 

memberikan pengetahuan sehingga penulis bisa menyelesaikan skripsi ini. 

Semoga Allah SWT senantiasa menjaga dan membahagiakan mereka. 

7. Teman-teman seperjuangan, sekelas AFI B 21 yang tidak bisa penulis 

sebutkan satu persatu. Mereka telah menjadi keluarga bagi penulis selama 

perkuliahan ini, tempat bercerita dan berdiskusi terkait perkulihan yang 

 

vii 



viii 
 

 
 

sedang penulis jalankan, semoga kedepannya Allah mudahkan segala jalan 

untuk mencapai cita- cita kita. 

 

 Terakhir, penulis sungguh sadar bahwa skripsi ini jauh dari kata 

sempurna. Oleh sebab itu, diharapkan segala keluasan hati pembaca untuk 

memahami bahwa penulis masih dalam proses belajar. Mungkin tak semua 

yang bisa penulis sebutkan di sini, semoga kata terima kasih yang tertulis 

dan terucap dibalas dengan sebaik-baiknya oleh yang Maha Baik. Sekian 

semoga Allah selalu memberkahi. Dengan penuh kerendahan hati penulis 

serahkan semuanya kembali kepada pemilik yang sebenarnya yakni Allah 

SWT yang maha kuasa. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

viii 



 

ix 
 

DAFTAR ISI 

 

HALAMAN PENGESAHAN UJIAN SKRIPSI .................................................. i 

NOTA DINAS PEMBIMBING I ......................................................................... ii 

NOTA DINAS PEMBIMBING II....................................................................... iii 

SURAT PERNYATAAN ..................................................................................... iv 

MOTTO ................................................................................................................. v 

KATA PENGANTAR .......................................................................................... vi 

DAFTAR ISI ......................................................................................................... ix 

PEDOMAN TRANSLITERASI ......................................................................... xi 

ABSTRAK .......................................................................................................... xiii 

ABSTRACT ........................................................................................................ xiv 

 xv ..................................................................................................................... تجريدي

BAB I PENDAHULUAN ...................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ................................................................................ 1 

B. Penegasan Istilah ........................................................................................... 6 

C.   Identifikasi Masalah ...................................................................................... 7 

D.   Batasan Masalah ........................................................................................... 7 

E.   Rumusan Masalah ......................................................................................... 7 

F.   Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian .................................................... 8 

1. Tujuan Penelitian ......................................................................................... 8 

2. Manfaat Penelitian ....................................................................................... 8 

G.  Sistematika Penelitian.................................................................................... 8 

BAB II KERANGKA TEORETIS .................................................................... 10 

A. Landasan Teori ............................................................................................ 10 

1. Tinjauan umum tentang Kritik .............................................................. 10 

2. Tinjauan umum tentang Positivisme ..................................................... 15 

3. Tinjauan umum tentang Metafisika ...................................................... 20 

B.   Kajian Relevan ............................................................................................ 25 

BAB III METODE PENELITIAN .................................................................... 29 

A. Jenis Penelitian ............................................................................................ 29 

B. Pendekatan Penelitian .................................................................................. 29 

C. Sumber Data ................................................................................................ 30 



x 
 

 
 

D. Teknik Pengumpulan Data .......................................................................... 30 

E. Teknik Analisis Data ................................................................................... 31 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN ANALISIS ............................................ 34 

A.   Biografi Baqir al-Shadr 

1.   Kehidupan awal dan Pendidikan ................................................................ 34 

2.   Falsafatunā dan Karya-Karya Utama al-Shadr ......................................... 37 

B.   Hasil dan Analisis 

1. Metafisika dalam Pemikiran Positivisme ................................................... 43 

a. Rudolf Carnap .............................................................................................. 44 

b. Alfred Jules Ayer ......................................................................................... 46 

2. Kritik Baqir al-Shadr terhadap Pemikiran Metafisika Positivisme ............ 49 

a. Kritik terhadap Kecenderungan Empiris ............................................... 49 

b. Kritik Baqir al-Shadr terhadap Pemikiran Metafisika Positivisme ....... 52 

BAB V PENUTUP ............................................................................................... 58 

A. Kesimpulan ................................................................................................... 58 

B. Saran ............................................................................................................. 59 

DAFTAR PUSTAKA .......................................................................................... 60 

 

 

  

 

x 



 

xi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Tranliterastion), INIS Fellow 1992.
1
 

 

A. Konsonan 

 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 “ ع T ت

 Gh ؽ Ts خ

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ن Kh ر

 L ي D د

 Dz َ M ر

 R ْ N س

 Z ٚ W ص

 S ٖ H ط

 „ ء Sy ػ

 Sh ٞ Y ؿ

   Dl ض

B. Vokal, panjang dan diftong  

a)Vokal, panjang dan diftong  

Setiap Penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal Fathah 

ditulis dengan –a-, kasrah dengan –u-, sedangkan bacaan panjang masing- 

masing ditulis dengan cara berikut :  

                                                             
1
  Semua kata dan contoh di pedoman transliterasi ini diambil langsung tanpa diparafase 

untuk meminimalisir kesalahan dan sesuai dengan panduan yang telah diterapkan pimpinan 

Fakultas Ushuluddin. Lihat,  Tim Penyusun Pedoman Penyusunan dan Penulisan Skripsi Fakultas 

Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman Penyusunan dan 

Penulisan Skripsi Edisi Revisi.(Pekanbaru: Fakultas Ushuluddin, 2023), hlm. 38-39. 



 

xii 
 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “I”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agara dapat menggambarkan ya‟ 

nisbat diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‟ setelah 

fathah ditulis dengan “aw” dan “ay”.  

b) Ta‟ Marbuthah  

Ta‟ marbuthhah ditarasliterasikan dengan “t” jika berada di tengah 

kalimat, tetapi apabila Ta‟ marbuthoh tersebut berada diakhir kalimat, 

maka ditransliterasikan dengan menggunakan “h” Al- Risalah Li Al-

Mudarrisah, atau apabila berada ditengah-tengah kalimat yang terdiri atas 

susunan mudhof dan mudhof ilaih, maka ditranslitrasikan dengan 

menggunakan t yang disambungkan dengan kalimat berikutnya misalnya 

  menjadi fi rahmatillah اٌٍة سدّث فئ

         c) Kata Sandang dan Lafald al-Jalalah  

Kata sandang berupa –al- ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan –al- dalam lafadh aljalalah yang berada 

ditengah-tengah kalimat yang disandarkan (Idhafah), maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut ini:  

1. Al-Imam Al-Bukhari mengatakan....  

2. Al-Bukhari dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan ....  

3. Masya‟Allah ka‟na wa ma‟lam yasya‟lam yakun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

xiii 
 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengangkat topik Kritik Baqir al-Shadr (1935-1980 M) terhadap 

Filsafat Positivisme tentang Metafisika. Paradigma positivisme yang 

meminggirkan metafisika sebagai klaim utamanya menjadi arus dominan dalam 

proses pengembangan ilmu pengetahuan melalui metode empirisnya. Positivisme 

menolak validitas pengetahuan yang tidak dapat diverifikasi secara empiris, 

sehingga segala bentuk pemikiran metafisis dianggap tidak bermakna. Kondisi ini 

memunculkan kekhawatiran akan  potensi hegemoni intelektual Barat terhadap 

pandangan dunia Islam karena masifnya perkembangan positivisme pada masa 

itu. Melalui karyanya yang berjudul Falsafatunā, al-Shadr menyampaikan kritik 

terhadap asumsi dasar positivisme yang menolak metafisika. Studi ini bertujuan 

untuk memberikan pemahaman yang mendalam tentang alasan mengapa 

metafisika tidak mungkin dipinggirkan dalam perkembangan filsafat dan sains 

yang dengannya menunjukkan kecacatan dalam asumsi dasar positivisme tentang 

metafisika itu sendiri. Dalam pembahasan ini, penulis menguraikan dua pokok 

permasalahan utama yaitu: pertama, bagaimana metafisika dalam pemikiran 

positivisme ?; dan kedua, apa kritik tajam yang dilontarkan al-Shadr terhadap 

pandangan positivisme tentang metafisika ?. Dalam menjawab rumusan masalah 

ini, peneliti menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) 

dengan menggunakan pendekatan filsafat. Temuan hasil penelitian menunjukkan 

bahwa positivisme memandang metafisika sebagai pengetahuan yang tidak 

bermakna yang hanya berisikan ungkapan-ungkapan emosional karena tidak 

memenuhi aturan sintaksis logis dan tidak dapat diberikan kriteria empiris. Baqir 

al-Shadr menilai bahwa serangan positivisme terhadap metafisika sejatinya 

meruntuhkan pondasi dasar positivisme itu sendiri. Bahwa sains yang sangat 

kental dengan nuansa empirisnya tidak bisa dipisahkan dari metafisika yang 

berperan sebagai landasan ontologis bagi kajian sains. Karya-karyanya merupakan 

respons terhadap tantangan modernitas dan upaya dalam mempertahankan tradisi 

filsafat maupun agama Islam karena metafisika merupakan komponen paling inti 

dari keduanya.  

Kata Kunci: Kritik, Baqir al-Shadr, Pemikiran, Metafisika, Positivisme 

 

 

 

 

 

 



 

xiv 
 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini mengangkat topik Kritik Baqir al-Shadr (1935-1980 M) terhadap 

Filsafat Positivisme tentang Metafisika. Paradigma positivisme yang 

meminggirkan metafisika sebagai klaim utamanya menjadi arus dominan dalam 

proses pengembangan ilmu pengetahuan melalui metode empirisnya. Positivisme 

menolak validitas pengetahuan yang tidak dapat diverifikasi secara empiris, 

sehingga segala bentuk pemikiran metafisis dianggap tidak bermakna. Kondisi ini 

memunculkan kekhawatiran akan  potensi hegemoni intelektual Barat terhadap 

pandangan dunia Islam karena masifnya perkembangan positivisme pada masa 

itu. Melalui karyanya yang berjudul Falsafatunā, al-Shadr menyampaikan kritik 

terhadap asumsi dasar positivisme yang menolak metafisika. Studi ini bertujuan 

untuk memberikan pemahaman yang mendalam tentang alasan mengapa 

metafisika tidak mungkin dipinggirkan dalam perkembangan filsafat dan sains 

yang dengannya menunjukkan kecacatan dalam asumsi dasar positivisme tentang 

metafisika itu sendiri. Dalam pembahasan ini, penulis menguraikan dua pokok 

permasalahan utama yaitu: pertama, bagaimana metafisika dalam pemikiran 

positivisme ?; dan kedua, apa kritik tajam yang dilontarkan al-Shadr terhadap 

pandangan positivisme tentang metafisika ?. Dalam menjawab rumusan masalah 

ini, peneliti menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) 

dengan menggunakan pendekatan filsafat. Temuan hasil penelitian menunjukkan 

bahwa positivisme memandang metafisika sebagai pengetahuan yang tidak 

bermakna yang hanya berisikan ungkapan-ungkapan emosional karena tidak 

memenuhi aturan sintaksis logis dan tidak dapat diberikan kriteria empiris. Baqir 

al-Shadr menilai bahwa serangan positivisme terhadap metafisika sejatinya 

meruntuhkan pondasi dasar positivisme itu sendiri. Bahwa sains yang sangat 

kental dengan nuansa empirisnya tidak bisa dipisahkan dari metafisika yang 

berperan sebagai landasan ontologis bagi kajian sains. Karya-karyanya merupakan 

respons terhadap tantangan modernitas dan upaya dalam mempertahankan tradisi 

filsafat maupun agama Islam karena metafisika merupakan komponen paling inti 

dari keduanya.  

Kata Kunci: Kritik, Baqir al-Shadr, Pemikiran, Metafisika, Positivisme 

 

 

 

 

 

 



 

xv 
 

 الملخص

م( للفلسفة الوضعية 5391-5391هره السسالة ثحد عنوان: "هقد باقس الصدز )

قا حول  قا من المجال ". الميحافيزً قص ي الميحافيزً
ُ
عَدّ الفلسفة الوضعية التي ث

ُ
ج

ة الغالبة في  بي من الحيازات الفنسٍ المعسفي من خلال اعحمادها على المنهج الحجسٍ

ا هي  بيًّ س العلوم. وثسى الوضعية أن مل معسفة لا ًمنن الححقق منها ثجسٍ ثطوٍ

قص ى الم
ُ
ا لا ددوى من.. معسفة غير ذات معنى، ومن ثم ث قا باعحبازها ثفنيرا يحافيزً

وقد أثاز هرا الوضع القلق من هيمنة الفنس الغسبي على السؤٍة الهوهية 

وقد ودّ. باقس الصدز  .الإسلامية بسبب الاهخشاز الواسع للفنس الوضعي آهراك

ا ئلى الأسس الفلسفية للفنس الوضعي التي  ا دوهسًٍّ في مإلف. "فلسفحنا" هقدا

قا. ويهدف هرا البحث ئلى ثقدًم فهم معمق حول الأسباب التي ثسفض ا لميحافيزً

قا في ثطوز الفلسفة والعلم، مع بيان  ثجعل من المسححيل اسخبعاد الميحافيزً

قا ة للوضعية ثجاه الميحافيزً وقد ثناولد هره السسالة  .تهافد الأسس النظسٍ

فهم الميحافيزً :مسألحين زئيسيحين، وهما
ُ
، ليف ث

ا
ا،  قا في الفنس الوضعي؟أولا ثاهيا

ما هو النقد الحاد الري وده. باقس الصدز ئلى الفلسفة الوضعية ثجاه 

قا؟ وللإدابة عن هاثين الإشهاليحين، اسحخدم الباحث منهج البحث  الميحافيزً

المنحبي )الدزاسة المنحبية( مع اعحماد المقازبة الفلسفية. وقد ثوصلد هحائج 

قا على أنها معسفة لا معنى البحث ئلى أن الفلسفة ا لوضعية ثنظس ئلى الميحافيزً

لها، لا جعدو أن ثهون جعبيرات اهفعالية لا ثخضع لقواعد اللغة المنطقية، ولا 

ح. 
ّ
سى باقس الصدز أن الهجوم الري شن بية. وٍ ًمنن ئخضاعها للمعاًير الحجسٍ

قا ئهما ًقوّض أسسها هفسها، لأن العلم ال ري ٌعحمد الوضعية على الميحافيزً

قا التي ثمثل  بي لا ًمنن فصل. عن الميحافيزً ا على المنهج الحجسٍ ا لبيرا اعحمادا

عدّ أعمال. اسحجابة للححدًات الحدًثة 
ُ
ا لدزاسة العلوم. وج ا أهطولوديًّ أساسا

قا جشهل  ا للحفاظ على ثقاليد الفلسفة والدًن الإسلامي، لأن الميحافيزً وسعيا

ا في مليهما ا أساسيًّ  .دوهسا

قا، الوضعية :الكلمات المفتاحية  .النقد، باقس الصدز، الفنس، الميحافيزً



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang Masalah 

Metafisika merupakan salah satu cabang yang paling utama dalam filsafat. 

Metafisika dapat didefinisikan sebagai ilmu tentang prinsip-prinsip dan sifat-sifat 

hakiki di balik suatu keberadaan.
2
 Alih-alih menganalisis keberadaan secara 

khusus, sebagaimana yang dilakukan dalam sains, metafisika menyelidiki 

keberadaan itu sendiri, baik yang materi maupun yang immateri, aktual maupun 

yang mungkin, fisik maupun mental, dan berusaha menemukan prinsip-prinsip 

dan sifat-sifatnya yang paling umum dan mendasar. Metafisika mengabaikan 

semua atribut yang merupakan karakteristik tubuh sejauh sifat-sifat itu bersifat 

fisik, misalnya, cahaya, panas, listrik, warna, dan suara, dan memfokuskan 

perhatiannya pada fitur-fitur paling mendasar. Dengan ini, metafisika adalah ilmu 

yang mengkaji tentang ide-ide umum pada keberadaan. Hal ini didukung oleh 

R.P. Philips, seorang professor filsafat yang karyanya terkenal dalam tema filsafat 

thomistik, mengatakan bahwa, “yang dimaksud dengan metafisika adalah ilmu 

yang berusaha menemukan ide-ide umum yang sangat relevan dengan analisis 

atas segala sesuatu yang terjadi.”
3
 

Gagasan-gagasan atas ide-ide umum, dan sifat sifat mendasar dalam 

metafisika di samping telah memberi pemahaman yang lebih dalam tentang 

realitas, juga telah membuka jalan bagi perkembangan sains. Sebelum suatu 

disiplin ilmu dikembangkan secara empiris, pada mulanya ia berakar pada asumsi-

asumsi metafisis terkait realitas yang ingin dipelajari. Dalam ilmu psikologi, salah 

satu contoh penting adalah asumsi tentang keberadaan jiwa atau pikiran sebagai 

entitas yang nyata dan dapat dikaji. Pada awalnya, pandangan dualistik René 

Descartes yang memisahkan antara res extensa (benda fisik) dan res cogitans 

(substansi berpikir) menjadi dasar metafisis yang memungkinkan manusia 

                                                             
2
 Rizal Mustansyir, “Aliran-Aliran Metafisika (Studi Kritis Filsafat Ilmu)”, Jurnal 

Filsafat UGM Tahun 1997, hlm. 3. 
3
 Osemwegie, dkk, “Rethinking Logical Positivism's Attack on Metaphysics”, Jurnal 

Nnamdi Azikiwe Vol. 9 Tahun 2017, hal. 14-15. 



2 
 

 
 

dianggap sebagai makhluk yang memiliki kesadaran, kehendak, dan subjektivitas 

yang kompleks. Asumsi ini didalami yang kemudian semakin membuka 

penyelidikan baru bagi ilmu psikologi atas kompleksitas jiwa manusia.
4
 Tanpa 

perenungan awal bahwa pengalaman batiniah itu sangat kompleks dan penting 

untuk dikaji secara filosofis, perkembangan teori-teori tentang persepsi, emosi, 

atau kepribadian tidak akan mungkin berkembang sedemikian pesat. Oleh karena 

itu, metafisika tidak hanya mendasari keberadaan objek kajian sains, tetapi juga 

membentuk kerangka ontologis yang membuat sains dapat berdiri sebagai suatu 

disiplin yang otonom. 

Namun di samping kontribusinya yang besar bagi perkembangan sains, sifat 

metafisika dan model-modelnya yang cenderung spekulatif membuatnya sangat 

rentan terhadap kritik tajam. M. J. Loux, seorang profesor filsafat di University of 

Notre Dame menegaskan bahwa "sifat metafisika rasionalis yang sangat abstrak 

dan spekulatif membuatnya menjadi sasaran kritik alamiah para pemikir empiris. 

Kaum empiris bersikeras bahwa klaim apa pun terhadap pengetahuan memerlukan 

pembenaran dengan merujuk pada pengalaman indrawi dan mereka berpendapat 

bahwa karena tidak ada pengalaman yang dapat membenarkan pernyataan yang 

membentuk sistem metafisika rasionalis, klaim kaum rasionalis untuk 

menyediakan pengetahuan ilmiah tentang sifat realitas adalah palsu. 

Meskipun sains bekerja pada ranah penyelidikan empiris dan hasilnya dapat 

diverifikasi secara objektif, hal ini tidak seharusnya menjadikan metafisika 

menjadi kajian yang tidak berguna. Metafisika dan sains mungkin tidak memiliki 

nilai yang sama tetapi keduanya memiliki nilai dan peran yang berbeda. Sains 

hanyalah salah satu cara menafsirkan dan berinteraksi dengan dunia, begitu pula 

metafisika. Meskipun mungkin saja untuk mengatakan bahwa orang yang 

memiliki niat buruk dapat dengan mudah memanipulasi kebenaran metafisika 

                                                             
4
 Juli Setio, dkk, “Sejarah dan Peranan Pemikiran Filsafat Dalam Perkembangan Ilmu 

Pengetahuan”, Jurnal at-Tajdid Vol. 8 Tahun 2024, hlm. 15-17. 



3 
 

 
 

untuk keuntungan egoisnya, tetap saja itu tidak menyiratkan bahwa metafisika 

tidak memiliki kontribusi apa pun.
5
 

 Sains bahkan belum mampu menemukan instrumen dan sarana untuk 

menyelidiki hal-hal yang non-fisik dan mungkin. Bahwa tidak semua hal dapat 

ditafsirkan dan diselidiki secara tepat oleh sains, misalnya partikel subatomik. 

Ilmuwan harus cukup jujur untuk menerima fakta ini dan membiarkan para 

metafisikawan terlibat dalam ranah esensi immaterial dan menemukan cara serta 

hukum untuk mengakses ranah tersebut. Namun di sisi lain, suatu asumsi 

metafisis juga dapat berupa keyakinan yang dengannya manusia mendasarkan 

tindakan-tindakannya. Asumsi metafisis yang menyatakan penolakan terhadap 

hal-hal non-empiris, akan berkonsekuensi pada terpinggirkannya agama dan 

dimensi spiritual.
6
 Maka dalam hal ini, pengakuan terhadap metafisika memiliki 

keunggulan dalam konteks menjaga spiritualitas seseorang mengingat agama 

sangat mengedepankan spiritual. Mengingat signifikannya kekacauan yang 

mungkin ditimbulkan oleh terpinggirkannya agama dan dimensi spiritual bagi 

manusia, segala hal yang mungkin memicunya sangat perlu untuk dicegah. 

Jika berbicara tentang aliran yang melontarkan serangan tajam terhadap 

metafisika, positivisme merupakan salah satunya. Aliran ini menyatakan bahwa 

hanya data empiris, yang dapat diamati, dan diverifikasi secara ilmiah lah yang 

merupakan pengetahuan yang sejati, menjadi terkenal melalui karya Auguste 

Comte dan para pemikir selanjutnya pada abad ke-19 dan ke-20. Paradigma ini 

telah menjadi pilar dasar bagi penyelidikan ilmiah modern dan penelitian empiris, 

yang menekankan objektivitas, pengukuran, dan validasi empiris sebagai prinsip 

intinya. Meskipun pendekatan ini telah berkontribusi mengembangkan berbagai 

bidang mulai dari ilmu pengetahuan alam hingga studi sosial, pendekatan ini 

memunculkan berbagai kritik. Kepatuhan positivisme yang kaku terhadap metode 

empiris melemahkan atau bahkan berimplikasi pada pengabaian terhadap dimensi 

                                                             
 

5
 Ibid,, hlm. 17. 

6
 Maya Spencer, “What is spirituality ? A personal exploration”, Royal Collage of 

Psychiatrists Article, hlm. 1-2. 



4 
 

 
 

metafisik, dan spiritualitas yang mengarah pada pandangan reduksionis tentang 

apa yang dapat disebut sebagai pengetahuan.
7
 

Berkembangnya positivisme berkaitan cukup erat dengan terjadinya 

Renaissance di Eropa, dimana budaya sekularisme dan materialisme 

mempengaruhi perkembangan keilmuan Barat secara signifikan. Dapat dikatakan 

bahwa kemajuan teknologi Barat hingga masa ini, sedikit banyaknya telah 

mempengaruhi standar keilmuwan dunia. Di saat yang bersamaan, paradigma 

positivisme yang muncul bertepatan dengan renaissance tersebut memiliki model 

berfikir yang juga materialistik. Paradigma positivisme yang muncul ini baik 

sadar maupun tidak kita sadari dapat mempengaruhi cara pandang manusia 

tentang Tuhan. Karen Amstrong di dalam karyanya yang berjudul “Sejarah 

Tuhan”, menyatakan bahwa kemajuan sains telah meminggirkan Tuhan sebagai 

pencipta, di sisi lain kultur saintifik condong pada mengarahkan perhatian hanya 

pada dunia fisik.
8
 

Paradigma semacam ini masih diamini oleh banyak orang hingga masa kini, 

terutama sejak dunia Barat telah menguasai arus dunia melalui kemajuan nya 

dalam berbagai bidang yang membuat sebahagian orang latah untuk mengikuti 

segala yang dilakukan oleh bangsa yang jauh lebih maju. Kita dapat melihat 

bahwa tidak sedikit pemuda-pemudi muslim yang suka meniru apapun yang 

menjadi ciri khas Barat. Abulhassan Banisadr menyebutnya sebagai Westomania, 

atau kecenderungan jiwa yang meyakini Barat adalah kiblat dunia dan membuat 

seseorang kehilangan jati diri atas apa yang seharusnya ia amini.
9
 Menanggapi hal 

ini, perlu adanya upaya untuk menunjukkan bahwa Barat yang maju secara 

keilmuwan pada masa ini, pada mulanya khususnya pada masa abad pertengahan 

terinspirasi dari karya-karya ilmuwan dan filosof muslim. Kita harus selalu 

menggemakan bahwa puncak ilmu pengetahuan dunia pernah dikuasai oleh para 

                                                             
7
 M. Kholid Muslih, dkk, Epistemologi Islam, (Ponorogo: INSISTS, 2021), hlm. 67. 

8
 Karen Amstrong, Sejarah Tuhan, alih bahasa Zaimul Am, Cet. 4 (Bandung: Mizan, 

2002), hlm. 19-23. 

 
9
 Abulhassan Banisadr, The Fundamental Principles and Precepts of Islamic 

Government, diterjemahkan oleh Mohammad R. Ghanoonparvar, Lexington, KY: Mazda 

Publishers, 1981, hlm. 40. 



5 
 

 
 

ilmuwan dan filosof muslim dan bahkan dahulu menjadi inspirasi bagi kemajuan 

keilmuwan Barat pada pada masa Barat mengalami abad kegelapan akibat 

kemunduran ilmu pengetahuan yang dipicu oleh dominasi gereja. 

 Tidak hanya itu, para ilmuwan dan filosof muslim terinspirasi dan 

bersemangat untuk menggali ilmu pengetahuan didorong oleh anjuran Islam yang 

memuliakan para penuntut ilmu yang dapat bermanfaat bagi orang banyak, sangat 

bertolak belakang dengan Barat yang pada masa abad kegelapan justru agama 

menjadi penghalang bagi perkembangan ilmu pengetahuan.
10

 Muhammad Baqir 

al-Sadr (1935–1980 M) merupakan salah seorang filosof dan ilmuwan muslim 

yang hidup bertepatan dengan masa dimana positivisme sedang berkembang 

secara pesat, sehingga upayanya dalam mengkritik adalah bentuk perhatiannya 

agar umat muslim tidak terpengaruh oleh cara berpandangan positivisme yang 

berpotensi merusak pandangan dunia umat islam.  

Kritik Al-Sadr tidak hanya bersifat teoretis, tetapi ditujukan untuk 

menghadapi asumsi mendasar dari modernitas Barat. Karyanya yang penting 

dalam pembahasan ini adalah Falsafatunā (Filsafat Kita), dalam karya ini ia 

mengkritik positivisme dengan menunjukkan kecacatan dalam asumsi-asumsi 

dasar positivisme. Pemikirannya sangat relevan karena kritik Baqir al-Shadr 

menunjukkan bahwa positivisme sebagai paradigma yang mendorong kemajuan 

sains justru memiliki kecacatan dalam asumsi-asumsi dasarnya yang berupaya 

meminggirkan metafisika sebagai dasar bagi lahirnya sains itu sendiri. di samping 

mengkritik positivisme, Baqir al-Shadr juga secara tajam mengkritik banyak 

model pemikiran Barat lainnya. Dalam Falsafatunā, Iqtisaduna, dan, Al-Bank al-

Laribawi fi al-Islam Muhammad Baqir al‑ Sadr melancarkan kritik secara tajam 

terhadap ideologi Barat seperti kapitalisme, komunisme, dan Marxisme. Ia 

menilai kapitalisme Barat berakar pada materialisme dan individualisme telah 

mengabaikan fondasi filosofis serta nilai-nilai moral penting.
11

  

                                                             
10

 Mohamad Nur Wahyudi, “Epistemologi Islam di Era Modern: Studi Analisis Pemikiran 

Feyerabend tentang Anarkisme Epistemologi”, Jurnal Alhamra Vol. 2 Tahun 2021, hlm. 136-138. 
11

 Muhammad Baqir al-Shadr, Falsafatunā, alih bahasa Arif Maulawi, Cet. 2 

(Yogyakarta:  RausyanFikr, 2013), hlm. 53. 



6 
 

 
 

Ideologi-ideologi ini, menurutnya, menempatkan kepentingan pribadi sebagai 

tujuan utama sehingga moralitas tersingkirkan dan banyak “malapetaka” serta 

“tragedi” sosial-ekonomi terjadi.
12

 Demikian pula, ia mengkritik 

komunisme/Marxisme yang meski berupaya menjamin keadilan ekonomi dalam 

praktiknya tetap mempertahankan unsur individualisme lewat diktator proletariat 

dan monopoli birokrasi. Al-Sadr berargumen bahwa solusi Islam bukan sekadar 

menghapus kepemilikan pribadi, melainkan mengganti paradigma materialistik 

dengan kerangka nilai Islam yang benar-benar menjaga hak-hak mendasar 

individu sekaligus menegakkan tanggung jawab sosial, menjamin martabat rohani 

dan material setiap individu. Dalam kerangka ekonomi Islam, kebebasan formal 

dan jaminan sosial dipadukan secara harmonis sehingga motivasi kerja tetap 

terpelihara tanpa mengorbankan keadilan sosial. Dengan gaya argumentasi logis 

dan komprehensif khasnya, al‑ Shadr menegaskan keunggulan sistem Islam 

sebagai solusi yang menyeluruh untuk menyatukan dimensi etika dan 

kesejahteraan dalam melawan pemikiran Barat.
13

 

Berangkat dari keresahan peneliti terhadap pandangan  positivisme atas 

potensi hegemoni  Barat terhadap pandangan dunia umat islam, maka penulis 

menilai topik ini relevan untuk diteliti secara mendalam. Kritik al-Shadr 

menawarkan jalan untuk mengeksplorasi bagaimana sistem filsafat Islam 

mengkritik dan menanggapi hegemoni intelektual Barat. Lebih jauh lagi, hal ini 

akan membuka jalan lebih luas bagi para intelektual Muslim yang berusaha 

membangun kerangka akademis yang komprehensif dan autentik untuk cara 

berpikir yang selaras dengan pandangan dunia Islam. Berdasarkan urgensi ini, 

peneliti berusaha untuk meneliti lebih lanjut dan mendalam pemikiran Baqir al-

Shadr tentang kritik nya terhadap positivisme melalui karya ini dengan judul 

“Kritik Baqir al-Shadr terhadap Filsafat Positivisme tentang Metafisika’’. 

B. Penegasan Istilah  

1. Kritik 

                                                             
 

12
 Muhammad Baqir al-Shadr, Iqtisaduna, (Tehran: WOFIS, 1994), hlm. 13. 

13
 Yefri Joni, Ekonomi Islam Menurut Pandangan Muhammad Baqir al-Shadr  

(Ponorogo: Wade Group, 2019), hlm. 77. 



7 
 

 
 

Kritik adalah proses analisis dan evaluasi mengenai suatu pandangan dengan 

tujuan meningkatkan pemahaman, memperluas pembahasan, dan memperbaiki 

kekurangan.
14

 

2. Positivisme 

secara umum, merupakan aliran yang membatasi pengetahuan pada data 

pengalaman dan menolak pengetahuan yang berakar pada spekulasi apriori atau 

metafisik. 

3. Metafisika 

Metafisika adalah cabang filsafat yang berbicara tentang hal-hal dibalik yang 

fisik, suatu penyelidikan tentang sifat yang terdalam (hakikat) dari realitas.
15

 

C. Identifikasi Masalah 

Dari pemaparan latar belakang yang sudah disampaikan, dapat diidentifikasi 

beberapa masalah dalam penelitian ini meliputi metafisika dalam pemikiran 

positivisme dan kritik Baqir al-Shadr terhadap pandangan positivisme tentang 

metafisika. 

D. Batasan Masalah 

Ada banyak konsep pemikiran Baqir al-Shadr seperti logika, ontologi, etika, 

maupun ekonomi. Namun penulis akan berfokus pada teori epistemologinya yaitu 

kritiknya terhadap positivisme, dan juga akan membahas metafisika dalam 

pemikiran positivisme itu sendiri.  

E. Rumusan Masalah 

Untuk memastikan penelitian ini sesuai dengan fokus yang akan diteliti, 

peneliti menyusun beberapa rumusan masalah. Berikut adalah rumusan masalah 

dalam penelitian ini:   

1. Bagaimana metafisika dalam pemikiran positivisme ? 

2. Bagaimana kritik Muhammad Baqir al-Shadr terhadap pandangan 

positivisme tentang metafisika ? 

                                                             
14

 https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik, Diakses pada Tanggal 21 Desember 2024. 
15

 Rizal Mustansyir, “Aliran-Aliran Metafisika”, Jurnal Filsafat Seri 28 1997, hlm. 3. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik


8 
 

 
 

F. Tujuan Penelitian dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk mengetahui bagaimana metafisika dalam pemikiran positivisme. 

b. Untuk mengetahui bagaimana kritik Muhammad Baqir al-Shadr 

terhadap pandangan positivisme tentang metafisika. 

2. Manfaat Penelitian 

 Manfaat dari penelitian ini adalah sebagai berikut: 

a. Penelitian ini dapat menyumbangkan wawasan tambahan terkait kritik 

terhadap ideologi Barat, khususnya prodi Aqidah dan Filsafat Islam. 

b. Penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi bagi kajian tentang 

positivisme terutama dalam bidang Aqidah dan Filsafat Islam dan 

menambah bahan referensi dalam kajian kritik terhadap positivisme. 

G.  Sistematika Penelitian 

Penelitian yang berkualitas adalah penelitian yang mengikuti sistematika 

yang telah ditentukan, penelitian ini akan disusun dalam beberapa bab dengan 

urutan sebagai berikut: maka dari itu, penelitian  ini akan dibagi menjadi beberapa 

bab dengan urutan berikut: 

Bab I Pendahuluan: terdiri dari latar belakang masalah yang membicarakan 

tentang metafisika, masalah dalam asumsi-asumsi dasar positivisme, dan 

keutamaan Baqir al-Shadr sebagai tokoh yang mengkritik positivisme. 

Selanjutnya, diidentifikasi permasalahan yang berkaitan dengan kritik terhadap 

positivisme, serta diberikan batasan masalah agar penelitian tetap fokus. 

Kemudian, terdapat rumusan masalah yang mengarahkan penelitian ini. Setelah 

itu, tujuan dan manfaat penelitian dijelaskan, yang mencakup pentingnya 

penelitian ini dilakukan serta target yang ingin dicapai, diikuti oleh sistematika 

yang membantu dalam memahami keseluruhan isi penelitian. 

Bab II Kajian Teoretis: Merupakan kerangka teori yang berisikan tinjauan 

tentang kerangka terori yang berisikan tentang landasan teori yang meliputi 

pengertian tentang kritik, positivisme, dan metafisika. 



9 
 

 
 

Bab III Metodologi Penelitian: Mencakup pendekatan yang terdiri dari data 

primer dan sekunder. Selain itu, terdapat metode pengumpulan data yang 

menjelaskan langkah-langkah dalam penelitian ini, serta teknik analisis data yang 

merinci tahapan atau cara analisis yang digunakan. 

Bab IV Hasil Penelitian dan Analisis: BAB ini merupakan pembahasan dari 

penulis sesuai dengan judul yang diangkat yaitu “Kritik Baqir al-Shadr terhadap 

Filsafat Positivisme tentang Metafisika” 

Bab V Penutup: terdapat didalamnya Kesimpulan dan Saran. 

 

 



 

10 
 

BAB II 

KERANGKA TEORETIS 

A. Landasan Teori 

1. Tinjauan umum tentang Kritik 

Secara etimologis, istilah "kritik" berasal dari bahasa Yunani 

“clitikos” yang berarti kemampuan membedakan. Kata tersebut berakar dari 

kata “krites” yang merujuk pada seseorang yang memberikan penilaian atau 

analisis. Secara terminologis, kata "kritik" berasal dari bahasa Inggris critique 

dan dalam bahasa Latin criticus, yang berarti hakim, penilai, atau pengkritik. 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia, kritik diartikan sebagai tanggapan 

atau kecaman, kadang disertai penilaian terhadap baik buruknya suatu karya 

atau pendapat. Kritik memberikan ruang untuk perdebatan, mempengaruhi 

orang lain, dan seringkali mengandung pertentangan. Oleh karena itu, kritik 

tidak hanya soal penilaian benar atau salah, tetapi harus dilandasi oleh 

kemampuan analitis serta pengalaman khusus yang belum tentu dimiliki oleh 

semua orang. Kritik selalu berangkat dari sebuah kebutuhan untuk perubahan 

menuju keadaan yang lebih baik. Ada keadaan negatif dan ada kepentingan 

untuk mengatasi situasi itu. Oleh karenanya, kritik merupakan metode yang 

digunakan untuk menghadapi kondisi krisis dalam suatu masalah. 
16

 

Sejarah menunjukkan, pada abad ke-15 dan ke-16, kritik digunakan 

sebagai unsur dalam berbagai bidang. Dalam filologi, kritik menunjukkan 

kemampuan yang dikembangkan oleh para akademisi untuk membedakan 

kebenaran dari kepalsuan dalam sumber-sumber tertulis yang diwariskan dari 

zaman sebelumnya. Kemudian dalam periode ini, kritik juga digunakan 

dalam logika sebagai kemampuan untuk menganalisis dan mengevaluasi yang 

memungkinkan penerapan logika sejak awal. Dalam sastra, kritik muncul 

sebagai kemampuan untuk mengembangkan penilaian nilai ketika memberi 

                                                             
16

 Markus Y. Hage, “Kritik Sebagai Metode Dalam Ilmu Sosial: Sifat Realistik dan 

Relevansi Bagi Praksis Pembentukan Hukum”, Jurnal Proyuris Vol. 2 Tahun 2020, hlm. 117. 



11 
 

 
 

peringkat karya-karya tertentu sebagai lebih baik atau lebih buruk daripada 

yang lain, atau dalam mengevaluasi drama atau novel individu.  

Penggunaan kritik yang analog dengan metode kemudian ditemui 

sejak masa Renaisans, saat para seniman mengkritik teks-teks sastra dari 

zaman Yunani kuno dan para tokoh hermeneutik melakukan interpretasi 

mendalam terhadap kitab suci yang melatarbelakangi lahirnya pengetahuan 

sekuler. Setelah memasuki era Aufklarung dengan munculnya para filsuf 

seperti Kant, Hegel, dan Marx, kritik berevolusi menjadi metode sains untuk 

menyelesaikan krisis menuju keadaan yang lebih baik, atau dalam istilah 

Habermas lebih sebagai cara atau metode dalam rangka mencapai 

kemampuan rasional untuk mengatasi krisis.
17

 

a. Macam-Macam Kritik 

1) Kritik Ideologi 

Kritik ideologi adalah bentuk kritik yang bertujuan mengkaji 

keberadaan dan peran ideologi dalam kehidupan masyarakat. Kritik semacam 

ini merupakan upaya untuk membebaskan dan memulihkan masyarakat yang 

terperangkap dalam belenggu suatu ideologi tertentu. Dalam bagian berikut 

akan dibahas sejumlah pandangan dari tokoh-tokoh yang dikenal dengan 

pendekatan teori kritik yang termasuk dalam ranah kritik ideologis. Yang 

pertama adalah pandangan Immanuel Kant mengenai kritik 

ideologi.
18

Berbeda dengan filsuf lain pada masanya yang lebih tertarik pada 

isi dari pengetahuan, Kant justru memilih untuk menelusuri kemampuan serta 

batas dari rasio manusia. 

 Tujuannya adalah untuk mengetahui sejauh mana klaim-klaim 

rasional bisa dinilai benar. Dengan mempertanyakan syarat-syarat 

                                                             
 

17
 Sverre Raffnsøe, “What is Critique? Critical Turns in the Age of Criticism”, Jurnal 

Outlines Vol. 18 Tahun 2017, hlm. 36 

 
18

 Ovita Aprilia, Vivin, Kritik Seyyed Hossein Nasr Terhadap Krisis Alam Lingkungan. 

Skripsi, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang, 2019, hlm. 23. 



12 
 

 
 

kemungkinan dari pengetahuan, Kant melakukan penilaian atas validitas 

bentuk-bentuk pengetahuan seperti fisika dan metafisika. Melalui pendekatan 

epistemologisnya, Kant menunjukkan bahwa rasio memiliki kemampuan 

untuk bersikap kritis. Kritik, dalam pemikiran Wilhelm Friedrich Hegel, 

merupakan bagian integral dari filsafat dialektis yang ia kembangkan sebagai 

fondasi dari Hegelianisme. Sebagai pelopor Idealisme Jerman, Hegel 

menyusun filsafatnya melalui gerakan dialektis yang dimulai dari tesis, 

bergerak menuju antitesis, dan akhirnya mencapai sintesis sebagai hasil 

penggabungan keduanya. Pola dialektika ini menjadi prinsip dasar yang 

Hegel terapkan dalam berbagai ranah, termasuk agama, politik, dan tentu saja 

kritik itu sendiri.
19

 

Kritik, menurut Hegel, tidak bisa dipisahkan dari proses memperoleh 

pengenalan atas realitas. Ia berpandangan bahwa tugas filsafat adalah 

mengenali kemampuan memperoleh pengenalan itu sendiri. Jika instrumen 

hakikat pengenalan mampu mengosongkan dirinya dari bagian-bagian yang 

menghalangi proses tersebut, maka subjek sebagai pelaku pengenalan akan 

mampu menangkap kebenaran dan realitas dari sesuatu (das ding an sich) 

secara murni, seolah-olah realitas itu menjadi dapat dialami secara langsung. 

Namun demikian, menurut Hegel, setiap upaya untuk menyempurnakan 

pengetahuan akan membawa manusia kembali ke titik awal, yakni persoalan 

mendasar tentang realitas pada dirinya yang tetap tidak dapat dikenali. 

Dengan demikian, kritik yang hanya berfokus pada penyempurnaan alat 

pengenalan dinilai Hegel sebagai usaha yang pada akhirnya sia-sia.
20

 

dalam konteks filsafat Hegelian, kritik tidaklah mendahului 

pengenalan, melainkan hadir bersamaan di dalamnya. Artinya, rasio bersifat 

kritis bukan karena ia bersifat transendental atau ahistoris, melainkan karena 

ia menyadari proses terbentuknya dirinya sendiri. Rasio bukanlah kesadaran 

                                                             
 

19
 Ibid., hlm. 25. 

 
20

 Muhammad Rachdian Al Azis, “Dialektika Hegel (Tesis-Antitesis-Sintesis) dalam 

Etika dan Filsafat Berkomunikasi Era Kontemporer”, Jurnal Komunikasi Vol. 12 Tahun 2021, 

hlm. 117-119. 



13 
 

 
 

utuh yang telah bebas dari segala rintangan historis dan alamiah, melainkan 

sebuah proses menuju kesadaran melalui pengenalan atas rintangan itu 

sendiri. Ketika rasio memahami hambatan-hambatan yang menghalanginya 

untuk menjadi semakin rasional, maka ia sedang bergerak menuju tingkat 

rasionalitas yang lebih tinggi. Dengan demikian, kritik menjadi bentuk 

kesadaran atas asal-usul kesadaran itu sendiri, yakni melalui pemahaman 

terhadap hambatan-hambatan yang dihadapi dalam proses menjadi sadar. 

Maka dalam hal ini, kritik dalam pengertian Hegelian dapat dipahami 

sebagai refleksi terhadap tekanan, kontradiksi, dan hambatan yang 

mengganggu perkembangan historis rasio. Ia merupakan proses kesadaran 

yang menegaskan asal mula kesadaran melalui negasi terhadap segala yang 

menghambatnya. Singkatnya, kritik adalah kesadaran yang lahir dari 

pengingkaran terhadap hambatan. Kritik, sebagai proses menuju kesadaran, 

menuntut penolakan terhadap segala bentuk penghalang atau aturan yang 

membatasi kesadaran.
21

 

2) Teori Kritis 

Teori kritis merupakan sebuah pendekatan berpikir dalam filsafat 

yang berkembang di lingkungan Institut für Sozialforschung di Frankfurt, 

Jerman. Institusi ini didirikan pada tahun 1924 oleh Carl Grunberg dengan 

fokus pada studi masyarakat melalui perspektif sosialisme dan Marxisme. 

Para pemikir seperti Theodor W. Adorno, Herbert Marcuse, Max 

Horkheimer, dan Walter Benjamin dari institut ini kemudian 

mengembangkan suatu pendekatan khas yang kemudian dikenal sebagai 

mazhab Frankfurt. Aliran ini muncul sebagai respons kritis terhadap 

pemikiran Karl Marx, khususnya terhadap penyempitan pemikiran Marx yang 

digunakan sebagai alat ideologi oleh Partai Komunis Uni Soviet. Kekecewaan 

terhadap tokoh seperti Friedrich Engels, yang menyebarkan pemahaman 

kapitalisme Marx di kalangan buruh Jerman, juga menjadi latar belakang 

                                                             
 

21
 Ibid., hlm. 120. 



14 
 

 
 

munculnya teori kritis sebagai usaha mengembalikan pemikiran Marx ke 

maknanya yang lebih mendalam.
22

 

Teori kritis tidak dapat dikategorikan sebagai teori ilmiah 

konvensional sebagaimana yang lazim dikenal di kalangan akademisi. 

Menurut Habermas, teori kritis merupakan suatu pendekatan metodologis 

yang berada dalam ketegangan dialektis antara filsafat dan ilmu sosial, seperti 

sosiologi.
23

 Berbeda dengan pendekatan positivistik yang fokus pada fakta-

fakta objektif, teori kritis bertujuan mengupas realitas sosial hingga ke aspek 

transendental yang melampaui data empiris. Meskipun demikian, teori ini 

tetap bersifat historis karena tetap mempertimbangkan pengalaman yang 

kontekstual. Oleh sebab itu, teori kritis tidak terjebak dalam spekulasi 

metafisik yang kabur, tetapi justru berupaya menghubungkan teori dengan 

praksis nyata. 

Teori kritis dikembangkan untuk mengungkap makna tersembunyi di 

balik ideologi dan menyingkirkan bentuk-bentuk irasionalitas yang telah 

merusak kebebasan dan kejernihan berpikir manusia modern. Dalam 

pandangan Habermas, tugas teori kritis sebagai teori adalah mengungkap 

dominasi (Herrschaft) yang diperkuat oleh ideologi. Ideologi ini dapat 

mencakup berbagai ranah, baik politik praktis maupun ilmu pengetahuan 

teoretis. Oleh karena itu, teori kritis berfungsi sebagai kritik terhadap 

ideologi. Melalui kritik ini, para pemikir Mazhab Frankfurt, khususnya 

Habermas, berharap agar manusia menyadari penindasan sosial yang 

dialaminya dan terdorong untuk membebaskan diri. Dalam konteks ini pula, 

lahirlah kritik terhadap pencerahan dan rasionalitas modern. 

 

                                                             
 

22
 Umar Sholahudin, “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt : Sejarah, Asumsi,  dan 

Kontribusinya Terhadap Perkembangan Ilmu Sosial”, Jurnal UWKS Vol. 3 Tahun 2020, hlm. 75-

76. 

 
23

 Thomas McCarthy, "Jürgen Habermas," dalam The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, diedit oleh Edward N. Zalta, Winter 2021, diakses pada 23 May 2025. 

https://plato.stanford.edu/entries/habermas/. 

https://plato.stanford.edu/entries/habermas/


15 
 

 
 

3) Kritisisme 

Kritisisme, dalam konteks filsafat, merupakan aliran pemikiran yang 

mengambil namanya dari kata “kritik” yang berarti penilaian atau pengujian 

terhadap dasar dan batas-batas suatu pengetahuan. Berbeda dengan makna 

sehari-hari yang cenderung negatif, “kritik” dalam filsafat justru menekankan 

sikap reflektif dan analitis terhadap kemampuan rasio manusia. Immanuel 

Kant, sebagai pelopor utama filsafat kritisisme, menggunakan pendekatan ini 

untuk menanggapi ketegangan antara rasionalisme yang menekankan akal, 

dan empirisme yang mengandalkan pengalaman indrawi.
24

 

Melalui karya utamanya Critique of Pure Reason (Kritik  terhadap 

akal murni), Kant berusaha menunjukkan bahwa pengetahuan sejati hanya 

mungkin diperoleh melalui sintesis antara empiris dan struktur a priori yang 

melekat dalam akal budi manusia. Menurut Kant, akal tidak sekadar pasif 

menerima informasi, tetapi secara aktif membentuk pengalaman melalui 

kategori-kategori dasar seperti kausalitas, kuantitas, dan kualitas. Oleh karena 

itu, manusia hanya dapat mengetahui dunia sejauh ia muncul sebagai 

fenomena dalam kerangka ruang dan waktu yang dikonstruksi oleh subjek, 

sementara “das Ding an sich” (benda pada dirinya sendiri) tetap berada di luar 

jangkauan pengetahuan rasional. Dengan pendekatan ini, filsafat kritisisme 

tidak hanya membatasi klaim metafisik yang melampaui pengalaman, tetapi 

juga memberikan dasar kokoh bagi ilmu pengetahuan modern, serta 

memperjelas posisi dan batas kemampuan rasio manusia dalam memahami 

realitas.
25

 

2. Tinjauan umum tentang Positivisme 

Positivisme adalah aliran yang menyatakan bahwa pengetahuan 

yang sejati diperoleh dari pengalaman indrawi melalui metode ilmiah. 

Intinya, positivisme menekankan bahwa pengetahuan kita tentang realitas 

                                                             
 

24
 Raihanah Musfirah dan Ismail, “Pandangan Kritisisme Immanuell Kant Terhadap 

Konsep waktu”, Jurnal JSHI Vol. 8 Tahun 2024, hlm. 19. 

 
25

 Ibid. 



16 
 

 
 

berakar kuat pada fenomena yang dapat diamati dan diukur, bukan pada teori 

abstrak atau spekulasi metafisik.
26

 Penggunaan istilah positivisme dapat 

dilacak pada abad ke-19, yang sangat dipengaruhi oleh para pemikir seperti 

Auguste Comte dan Jeremy Bentham. Istilah "positivisme" mencerminkan 

penekanan Comte pada pengetahuan yang didasarkan pada fakta-fakta 

empiris yang dapat diamati daripada spekulasi abstrak atau penalaran 

metafisik. Comte, berpendapat bahwa masyarakat manusia berkembang 

melalui tiga tahap.
27

 

Comte berpendapat bahwa masyarakat berevolusi melalui tiga 

tahap perkembangan intelektual yang berbeda: 

1). Tahap Teologis: Pada tahap ini, fenomena dijelaskan dengan merujuk 

pada dewa, roh, atau kekuatan supranatural. Tahap ini ditandai dengan 

ketergantungan pada agama dan mitologi untuk memahami dunia. 

2). Tahap Metafisik: Di sini, konsep abstrak seperti "alam" atau "esensi" 

digunakan untuk menjelaskan dunia. Tahap ini mencerminkan transisi 

menuju pemikiran rasional tetapi masih mengandalkan penalaran filosofis 

yang bersifat spekulatif daripada bukti empiris. 

3). Tahap Positif (Ilmiah): Ini adalah tahap terakhir, di mana penjelasan 

didasarkan pada pengamatan ilmiah, eksperimen, dan hukum. Pada tahap 

akhir ini, pemahaman tentang dunia didasarkan pada metode ilmiah untuk 

memahami fenomena alam dan sosial, serta menolak penjelasan supernatural 

dan metafisik.
28

 Comte percaya bahwa tahap positif adalah puncak 

perkembangan intelektual manusia, di mana sains akan menggantikan agama 

dan metafisika sebagai sarana dalam memahami dunia. 

                                                             
26

 Ummy Mayadah, “Positivisme August Comte”, Jurnal Paradigma Vol. 2 Tahun 2020, 

hlm. 2-3. 
27

 Rhaysya Admmi Habibani, dkk, “Positivisme : Konsep, Perkembangan, dan 

Implementasi dalam Kajian Ilmu Pengetahuan dan Hukum”, Jurnal P4I Vol. 4 Tahun 2024, hlm. 

526. 
28

 Emma Dysmala Somantri, “Kritik terhadap Paradigma Positivisme”, Jurnal Wawasan 

Hukum Vol. 28 Tahun 2013, hlm. 623-624. 



17 
 

 
 

Munculnya positivisme pada abad ke-19 berakar kuat dalam 

pergolakan historis yang menantang fondasi otoritas tradisional, khususnya 

kekuasaan Gereja. Salah satu peristiwa paling berpengaruh dalam konteks ini 

adalah Revolusi Prancis (1789–1799), yang sebagian didorong oleh 

meningkatnya kebencian terhadap dominasi Gereja Katolik atas urusan 

negara selama berabad-abad. Gereja telah mempertahankan peran sentral 

dalam melegitimasi pemerintahan monarki dan dalam mengendalikan akses 

sains melalui lembaga-lembaga keagamaan. Ketika sentimen revolusioner 

meningkat, Gereja menjadi simbol struktur represif rezim lama, dan para 

pemimpin revolusioner bergerak untuk membongkar kekuasaannya, merebut 

otoritas keilmuwan dari gereja. 

Pemisahan dari otoritas agama dari urusan negara ini menimbulkan 

kekosongan dalam keilmuwan, yang menuntut landasan baru bagi keteraturan 

dan kemajuan. Dalam konteks ini, positivisme muncul sebagai upaya untuk 

menyediakan landasan tersebut melalui pandangan dunia empiris yang 

merupakan proyek utama dari positivisme. Auguste Comte melihat 

kekacauan dan ketidakstabilan pada masa itu sebagai konsekuensi dari 

pemikiran teologis dan metafisik yang ia anggap sudah ketinggalan zaman 

dan perlu untuk dipinggirkan untuk kemajuan masyarakat. Ia percaya bahwa 

masyarakat membutuhkan landasan berfikir baru untuk memahami dan 

mengatur dirinya sendiri.
29

 

Abad ke-19 merupakan abad yang signifikan bagi pemikiran 

positivistik. Era revolusi, baik industri maupun politik, menuntut metodologi 

yang ketat untuk memahami dunia yang berubah dengan cepat. Munculnya 

positivisme pada abad ke-19 menandai perubahan yang menentukan dalam 

cara pengetahuan diperoleh dan diuji di Barat. Dengan mengedepankan 

metode ilmiah, positivisme memainkan peran penting dalam evolusi ilmu 

sosial. Dalam bidang ilmu alam, penekanan positivisme pada bukti empiris 

mendorong metodologi yang ketat dan analisis yang objektif. Lebih jauh lagi, 

                                                             
 

29
 Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis dan Nilai Etisnya 

terhadap Sains”, Jurnal Cakrawala Vol. 9 Tahun 2016, hlm. 171-172. 



18 
 

 
 

positivisme logis, yang muncul dari Lingkaran Wina, berpendapat bahwa 

proposisi yang bermakna harus dapat diverifikasi secara empiris atau benar 

secara analitis, yang selanjutnya menyempurnakan pendekatan positivis. 

di sisi lain Positivisme hukum Bentham berpendapat bahwa hukum 

adalah ciptaan manusia yang dirancang untuk melayani manfaat masyarakat 

secara kolektif. Gagasan ini dianggap sebagai gagasan yang revolusioner, 

karena berupaya untuk mendefinisikan ulang dasar sistem hukum, 

mendasarkannya pada intensi dan konsensus manusia dibanding 

menggunakan pedoman wahyu semata. Kemudian yang juga berpengaruh 

adalah De Saint Simon, yang membayangkan masyarakat yang dipandu oleh 

prinsip-prinsip positivis. Ia mempertimbangkan utopia dimana masyarakat 

membuang takhayul dan bias yang sudah ketinggalan zaman, dan sebaliknya 

merangkul kerangka kerja yang berakar pada pengetahuan ilmiah dan bukti 

empiris. Itu adalah visi yang menarik tentang dunia di mana sains dan 

rasionalitas akan menciptakan tatanan sosial yang harmonis. 

a. Prinsip-prinsip dalam Positivisme 

1). Metode Empiris 

Pilar dasar positivisme adalah keyakinan bahwa pengetahuan hanya 

dimungkinkan dengan observasi dan metode empiris. Keyakinan ini berakar 

pada perspektif bahwa pemahaman yang tepat tentang dunia di sekitar kita 

membutuhkan bukti konkret yang digerakkan oleh indra, bukan penalaran 

abstrak atau spekulasi. Tidak cukup hanya berteori atau berfilsafat; klaim 

untuk mendapatkan kepercayaan bagi kelompok positivis harus dapat 

dibuktikan dan diamati. 

Misalnya, seorang penganut paham positivis tidak akan begitu saja 

menerima pengalaman anekdot atau teks kuno sebagai bukti jika seseorang 

hendak membuat klaim tentang kondisi medis tertentu. Mereka akan 

menuntut uji klinis terkini, pengamatan pasien, dan data konkret. Penekanan 

ketat pada bukti empiris ini telah secara langsung memengaruhi metodologi 



19 
 

 
 

penelitian ilmiah modern, memastikan bahwa kesimpulan yang diambil 

didasarkan pada pengamatan langsung atau tidak langsung terhadap dunia.
30

 

2). Penolakan terhadap Metafisika dan Spekulasi 

Prinsip utama positivisme lainnya adalah penolakannya terhadap 

pernyataan metafisik dan penalaran spekulatif. Sikap ini membuat 

positivisme menjadi paradigma yang kontroversial, terutama ketika diadu 

dengan tradisi filsafat dan agama yang sangat bergantung pada metafisika. 

Bagi kaum positivis, jika suatu konsep atau ide tidak dapat diamati, diukur, 

atau diuji secara empiris secara langsung, konsep atau ide tersebut tetap 

berada di luar ranah pengetahuan yang valid. Misalnya, konsep abstrak 

seperti 'jiwa' atau 'akhirat.' Meskipun gagasan-gagasan ini memiliki 

signifikansi dalam berbagai konteks budaya, agama, atau filsafat, positivisme 

akan menahan diri untuk tidak membuat klaim tentang keberadaan atau 

sifatnya karena hal tersebut berada di luar pemeriksaan empiris. Batasan ketat 

seputar apa yang merupakan pengetahuan yang valid ini memastikan 

kejelasan tetapi juga memicu perdebatan tentang batas-batas pemahaman 

manusia.
31

 

3). Pencarian Hukum Universal 

Ambisi untuk mengungkap hukum universal, yang terinspirasi oleh 

keberhasilan ilmu pengetahuan alam, juga menjadi ciri khas pendekatan 

positivisme. Sama seperti fisikawan yang mencari hukum yang mengatur 

fenomena fisik, sosiolog positivis bertujuan untuk memahami pola atau 

hukum dalam perilaku manusia. Misalnya, jika tindakan manusia secara 

individu mungkin tampak spontan atau tidak dapat diprediksi, kaum positivis 

percaya bahwa, ketika diamati dalam jumlah besar, tindakan ini mungkin 

mengungkapkan pola yang konsisten, yang mencerminkan hukum masyarakat 

yang mendasarinya. Prinsip ini sering diterjemahkan ke dalam studi atau 

survei skala besar dalam ilmu sosial, di mana pola muncul dari sejumlah 

                                                             
 

30
 Ibid., hlm. 5 

 
31

 Ibid. 



20 
 

 
 

besar data. Keyakinannya adalah, seperti gravitasi yang bekerja secara 

konsisten pada benda yang jatuh, mungkin ada 'hukum' interaksi manusia 

yang menunggu untuk ditemukan. Upaya dalam  menemukan hukum 

universal ini mengharuskan kaum positivis untuk memiliki metode  observasi 

yang ketat. 

Dalam hal ini, metode yang erat kaitannya dengan penekanan pada 

observasi adalah model penalaran induktif. Penalaran induktif proses 

penalaran yang dimulai dengan observasi dan pengukuran tertentu, dari yang 

partikular kemudian bergerak menuju generalisasi atau teori yang lebih luas. 

Setelah mengumpulkan data yang cukup tentang fenomena tertentu, seorang 

positivis akan berusaha memahami implikasi atau pola yang lebih luas yang 

mendasari data tersebut. Contohnya seperti seorang peneliti mempelajari 

kebiasaan makan populasi tertentu. Setelah mengumpulkan data terperinci 

tentang kebiasaan makan individu, mereka mungkin menggunakan penalaran 

induktif untuk membuat pernyataan yang lebih luas tentang tren diet atau 

implikasi kesehatan bagi seluruh populasi tersebut.
32

 

3. Tinjauan umum tentang Metafisika 

Metafisika merupakan cabang filsafat yang membahas tentang 

hakikat keberadaan. Secara bahasa, metafisika berasal dari bahasa Yunani 

yaitu kata “meta” yang berarti melampaui, dan “physis” yang berarti fisik, 

jadi secara bahasa metafisika merujuk pada pembahasan yang melampaui 

objek-objek yang fisik. Metafisika sendiri Merupakan cabang filsafat tertua 

yang sudah berlangsung dalam pemikiran-pemikiran filosofis para pemikir 

Yunani kuno, termasuk Thales, Heraclitus, dan Parmenides, di Yunani, Turki, 

dan Italia selatan semenjak tahun 600-an dan 500-an SM. Metafisika terus 

menjadi pusat karya Plato dan Aristoteles, serta "materialisme" Demokritus 

dan Empedokles, yang berusaha menjawab semua pertanyaan metafisik 

mengenai komponen paling fundamental dari segala sesuatu yang ada di alam 

semesta. Namun, pada periode Helenistik (antara penaklukan Alexander 

                                                             
 

32
 Galeh Prabowo, “Positivisme dan Strukturalisme: Sebuah Perbandingan Epistemologi 

dalam Ilmu Sosial”, Jurnal Walisongo Vol. 1 Tahun 2017, hlm. 37-38. 



21 
 

 
 

Agung dan kebangkitan Roma), fokus utama bergeser dari metafisika ke teori 

dan kritik pengetahuan (cabang filsafat yang dikenal sebagai "epistemologi"), 

meskipun baik sekolah filsafat Stoa dan Epikuros serta penerus Plato dan 

Aristoteles terus melakukan penyelidikan metafisik yang substansial.
33

 Awal 

mula penggunaan kata metafisika bermula pada abad ke-70 SM di Roma oleh 

Andronicus dari Rhodes. 

Pengonsepan metafisika terutama dikaitkan dengan Aristoteles, 

yang mendefinisikan filsafat sebagai "ilmu yang mempertanyakan 'hakikat' 

dalam karakternya sebagai 'Ada', dan sifat-sifat yang dimilikinya," rekan 

Aristoteles, Andronicus menamainya sebagai metafisika. Aristoteles telah 

memberi judul beberapa subjek filosofis sebagai "Filsafat Pertama". 

Andronicus dari Rhodes ketika mengumpulkan tulisan-tulisan Aristoteles ini 

secara tidak sengaja menempatkan "Filsafat Pertama" setelah pembahasannya 

tentang fisika. Sementara subjek fisika berkaitan dengan dunia fisik atau alam 

semesta, "Filsafat Pertama" berkaitan dengan pembahasan tentang di balik 

fisik. Jadi arti harfiah metafisika adalah di balik yang fisik atau secara 

sederhana, “melampaui yang fisik”.
34

 

Metafisika sebagai sebuah sebuah studi menyelidiki tentang 

struktur dasar realitas secara keseluruhan. Contoh-contoh pembahasannya 

yaitu, penyelidikan tentang bagaimana hal-hal saling terkait untuk 

membentuk dunia, Plato menggambarkan tugas filsafat ini sebagai "memahat 

alam pada persendiannya," membandingkan metafisika dengan tindakan 

pembedahan yang terampil dan berpengetahuan. Contoh lainnya penyelidikan 

tentang hubungan antara entitas-entitas dan sifat-sifatnya, antara keseluruhan 

dan partikular-partikularnya, antara sebab dan akibat, dan antara hal-hal yang 

saling terkait dalam ruang dan waktu.
35

 

                                                             
33

 Robert C. Koons dan Timothy H. Pickavance, Metaphysics: The Fundamentals, 

Hoboken: Wiley Blackwell, 2015), hlm. 1-3. 
34

 Osemwegie, dkk, Rethinking Logical Positivism's Attack on Metaphysics… hlm. 14-16. 

 
35

 Koons dan Pickavance, Metaphysics: The Fundamentals… hlm. 4. 



22 
 

 
 

Aristoteles menyebut metafisika sebagai filsafat pertama karena 

disiplin metafisika yang menjadi dasar bagi seluruh cabang filsafat lainnya. 

Sejarah filsafat selanjutnya membuktikan keabsahan pandangan ini. Terdapat 

hubungan erat antara epistemologi (teori pengetahuan) dan kausalitas, serta 

peran kausalitas dalam filsafat bahasa. Demikian pula, bidang etika yang 

mengkaji nilai moral dan kewajiban bertumpu pada asumsi-asumsi tertentu 

mengenai kodrat manusia dan tindakannya. Suatu kewajiban moral hanya 

mungkin berlaku apabila manusia, dalam suatu pengertian, memiliki 

kapasitas untuk bertindak secara berbeda. Hal ini niscaya menimbulkan 

pertanyaan mengenai hakikat kemungkinan dan kontingensi. Selain itu, 

tanggung jawab moral atas akibat dari tindakan menuntut pemahaman atas 

kausalitas sebagai dasar pertanggungjawaban tersebut. 

di sisi lain filsuf analitik telah secara intensif mengkaji teori pikiran 

dan persoalan hubungan antara jiwa dan tubuh, dan kajian ini secara niscaya 

bergerak menuju problematika metafisika yang lebih mendalam. Sekali lagi, 

konsep kausalitas menempati posisi sentral dalam pemahaman atas sensasi, 

ingatan, dan tindakan. Di samping itu, pengalaman temporal manusia 

menyingkap persoalan-persoalan mendasar tentang hakikat waktu itu sendiri, 

serta hakikat perubahan dan keberlangsungan dalam perubahan, baik pada 

objek-objek yang diamati maupun pada diri pribadi sebagai subjek yang 

mengalami. Sensasi dan pikiran manusia tidak hanya mengacu pada hal-hal 

partikular, melainkan juga pada sifat-sifat universal dan jenis-jenis umum. 

Perkembangan sains terkini juga telah menggugurkan harapan 

bahwa ilmu-ilmu khusus seperti fisika atau biologi dapat menggantikan peran 

metafisika. Justru teori-teori sains modern menimbulkan lebih banyak 

pertanyaan metafisis daripada jawaban yang dapat menjelaskan secara tuntas. 

Sebagai contoh, terdapat beragam pertanyaan mengenai hakikat dasar ruang 

dan waktu yang dibangkitkan oleh fisika kontemporer, namun tidak dapat 

dijawab secara tuntas. Apakah ruang atau ruang-waktu merupakan entitas 

nyata di luar benda-benda yang menempati posisi dalam ruang? Apakah 



23 
 

 
 

wilayah dalam ruang tersusun atas titik-titik tanpa dimensi? Apa yang 

menyebabkan waktu memiliki arah dari masa lalu menuju masa depan?.
36

 

Keniscayaan metafisika juga ditunjukkan oleh kenyataan bahwa 

bahkan para pengkritik metafisika sekalipun secara tidak sadar tetap 

bersandar pada asumsi-asumsi metafisis. Sebagai contoh, klaim Hume bahwa 

seluruh pengetahuan bersifat logis atau berasal dari pengalaman indrawi 

mengandaikan adanya suatu hubungan antara subjek yang mengetahui dan 

kesan atau ide yang "terkandung" dalam pikiran. Asumsi semacam ini pada 

akhirnya melahirkan pertanyaan-pertanyaan metafisis yang tak terhindarkan: 

apakah hakikat dari ide-ide itu, dan bagaimana pikiran dapat 

"mengandungnya"? 

Pertimbangkan pula para pemikir pasca-Kantian atau pascamodern 

yang beranggapan bahwa seluruh realitas adalah konstruksi dari komunitas 

sosial. Teori seperti ini tetap mengandaikan bahwa komunitas atau praktik 

sosial memang ada dan memiliki kemampuan untuk membentuk teori atau 

model tentang dunia. Pada akhirnya, aliran-aliran pemikiran yang tampaknya 

bersifat anti-metafisika ini tidak lain hanyalah cara alternatif dalam 

menjalankan praktik metafisika. Satu-satunya cara untuk menghindari 

metafisika adalah dengan berhenti berpikir sama sekali.
37

 

Karena metafisikawan mempelajari realitas dalam aspek-aspek 

paling mendasar dan umum, dalam melakukan kajiannya mereka harus 

mengumpulkan sebanyak mungkin bukti tentang dunia yang tersedia. Seluruh 

pengetahuan kita tentang dunia, baik yang bersifat bawaan maupun yang 

diperoleh melalui pengalaman sehari-hari ataupun melalui ilmu-ilmu khusus, 

memberikan data bagi teori metafisika. Demikian pula, firasat dan intuisi 

kebenaran turut berkontribusi ketika pengetahuan yang lebih pasti belum 

tersedia. Metode metafisikawan merupakan perpaduan antara kesaksian akal 

                                                             
 

36
 Ibid., hlm. 5. 

 
37

 Muhammad Nur Alam Tejo, Selayang Pandang Postmodernisme, dikutip dari 

https://lsfcogito.org/selayang-pandang-postmodernisme/ diakses hari Rabu 7 Mei 2025. 

https://lsfcogito.org/selayang-pandang-postmodernisme/


24 
 

 
 

murni, yaitu yang bersifat apriori dan mandiri dari pengalaman, dengan 

kesaksian pengalaman itu sendiri (aposteriori) dalam segala keragaman dan 

keluasan. Dengan cara ini, metafisika menyerupai kebanyakan ilmu lain. 

(Kata “ilmu” di sini digunakan dalam pengertian luas, sebagai sebutan untuk 

bidang pengetahuan yang sistematis).
38

 

Persoalan tentang metode apa yang tepat bagi metafisika 

merupakan salah satu topik yang paling sengit diperdebatkan di kalangan 

metafisikawan. Di samping itu, ada pula kritikus yang mempertanyakan 

legitimasi eksistensi metafisika sebagai ilmu tersendiri. Mereka berpendapat 

bahwa kajian hakikat realitas yang paling mendasar sebaiknya dilakukan 

melalui disiplin ilmu khusus, seperti fisika, sejarah, psikologi, atau linguistik. 

Namun demikian, para pemikir ini tidak serta merta menghindari metafisika 

justru mereka menjalankan metafisika dengan cara tertentu, yakni dengan 

data dan metode yang lebih terbatas. Dalam kajian ini, kami akan berusaha 

menerapkan pendekatan yang relatif luas dan inklusif dalam meninjau 

metode-metode metafisika, termasuk masukan dari semua ilmu alam dan ilmu 

humaniora, serta dari sumber pengetahuan yang kita sebut “akal sehat,” yang 

berakar pada pengalaman bersama umat manusia.
39

 

Isu metodologis lain yang menjadi perdebatan di antara 

metafisikawan adalah pertanyaan mengenai peran spekulasi atau eksperimen 

fikiran. Sebagian metafisikawan mencari teori-teori yang sederhana, elegan, 

dan menyatukan, termasuk dengan mengajukan entitas dan sifat-sifat baru. 

Sebaliknya, sebagian lain memandang metafisika sebagai semacam tata 

bahasa bagi pemikiran dan pengalaman manusia biasa, yang sekadar 

menjelaskan secara eksplisit apa yang sebenarnya sudah diketahui oleh setiap 

orang dewasa. Dalam kedua pandangan tersebut, metafisika dapat 

menghasilkan temuan yang mengejutkan bahkan revolusioner, sebagaimana 

dapat dilihat pada contoh matematika: geometri dan teori bilangan mampu 

                                                             
 

38
 Ibid., hlm. 2. 

 
39

 Ibid. 



25 
 

 
 

menurunkan banyak hasil baru dan bermanfaat, hanya dengan berangkat dari 

beberapa kebenaran umum mengenai bilangan atau ruang.
40 

B. Kajian Relevan 

Berdasarkan penelusuran yang telah peneliti lakukan terhadap beberapa 

karya ilmiah, tidak ada secara spesifik yang membahas tentang “Kritik Baqir 

al-Shadr terhadap Pemikiran Metafisika Positivisme”. Akan tetapi, kajian 

yang berkaitan dengan penelitian ini telah dilakukan oleh beberapa peneliti 

yang di antaranya sebagai berikut: 

a. Skripsi dengan judul “Posisi Wahyu dalam Epistemologi 

Muhammad Baqir al-Shadr”. Ditulis oleh Windari pada tahun  2019. 

Skripsi ini membahas peran wahyu dalam memperoleh pengetahuan yg 

objektif tentang realitas. Teori disposesi  sebagai upaya memahami 

bagaimana pengetahuan diperoleh, khususnya dalam kaitannya dengan 

kombinasi akal, pengalaman, dan wahyu. Dengan kombinasi  antara akal, 

pengalaman, dan wahyu, pengetahuan akan memiliki dasar yang  kuat 

yang dengannya pengetahuan tentang realitas dapat dipahami secara 

komprehensif. Pendekatan ini cukup khas karena melibatkan wahyu di 

dalam nya. Persamaan antara penelian ini dengan penelitian peneliti 

adalah sama-sama membahas tentang pembahasan epistemologi Baqir al-

Sadr dalam buku Falsafatunā. Meskipun demikian, penelitian ini tidak 

membahas tentang sejarah dan perkembangan serta kritik-kritik seiring 

berkembangnya positivisme.
41

 

b. Skripsi dengan judul “Epistemologi Muhammad Baqir as-Sadr”. 

Ditulis oleh Ali Muhtarom pada tahun 2016. Skripsi ini membahas 

tentang keseluruhan teori-teori tentang pengetahuan yang dimuat dalam 

buku Falsafatunā. Peneliti karya ini memulai nya dari empirisme, yang 

kemudian diakhiri dengan pembahasan tentang nilai pengetahuan, 

kemudian menyimpulkan bahwa Baqir al-Shadr merupakan tokoh yang 

                                                             
 

40
 Ibid., hlm. 3. 

 
41

 Windari, “Posisi Wahyu dalam Epistemologi Muhammad Baqir al-Shadr”, Skripsi, 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2019. 



26 
 

 
 

beranggapan bahwa tidak ada pengetahuan yang benar-benar murni 

hanya berakar pada rasio, atau pun indera, maupun intuisi, menyiratkan 

bahwa seluruh sumber dalam memperoleh pengetahuan itu saling 

membutuhkan satu sama lain dalam memperoleh pengetahuan yang 

benar. Persamaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah sama-

sama membahas tentang positivisme yang dibahas dalam buku 

Falsafatunā. Adapun perbedaan penelitian ini dengan penelitian peneliti 

adalah penelitian ini membahas secara lengkap tentang pembahasan 

epistemologi Baqir as-Shadr dalam buku Falsafatunā, sedangkan 

penelitian peneliti tidak hanya membahas tentang kritik Baqir as-Sadr 

tentang positivisme saja, tetapi juga membahas tentang sejarah dan 

perkembangan positivisme beserta kritik-kritik dari filosof-filosof yang 

muncul seiring perkembangan nya.
42

 

c. Skripsi dengan judul “Epistemologi Baqir Shadr dan Relefansinya 

dalam Membangun Kesadaran Kritis Beragama”. Ditulis oleh 

Lajumaidin Fataruba pada tahun 2023. Skripsi ini membahas bab pada 

karya Falsafatunā epistemologi Baqir Shadr tentang prinsip-prinsip 

dalam memperoleh pengetahuan yang valid, yang dengan itu dapat 

membangun kesadaran kritis untuk memilih cara beragama yang lurus 

dan berdasar. Persamaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah 

sama-sama membahas tentang prinsip empirisme yang menjadi dasar dari 

lahirnya paradigma positivisme. Adapun Perbedaan penelitian ini dengan 

penelitian peneliti adalah peneliti membahas tentang kritik Baqir Shadr 

terhadap positivisme.
43

 

d. Jurnal dengan judul “Konsep Pengelolaan Harta Negara 

Berdasarkan Pemikiran Baqir as-Sadr”. Ditulis oleh Muhammad Yusuf 

Ibrahim dkk pada tahun 2023. Jurnal ini membahas mengenai harta dan 

cara pengelolaannya dalam pemikiran Baqir as-Sadr. Persamaan 

                                                             
 

42
 Ali Muhtarom, “Epistemologi Muhammad Baqir as-Sadr”, Skripsi, Yogyakarta: UIN 

Sunan Kalijaga, 2016. 

 
43

 Lajumaidin Fataruba, “Epistemologi Baqir Shadr dan Relevansinya dalam Membangun 

Kesadaran Kritis Beragama”, Skripsi, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2023. 



27 
 

 
 

penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah sama-sama membahas 

tentang latar belakang Baqir al-Shadr serta pemikiran filosofisnya. 

Adapun perbedaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah 

peneliti secara khusus membahas tentang kritik Baqir al-Shadr terhadap 

positivisme.
44

 

e. Jurnal dengan judul “Pemikiran Ekonomi Islam Perspektif 

Muhammad Baqir al-Shadr”. Ditulis oleh Dewi Mudawamah dan Ali 

Samsuri pada tahun 2024. Jurnal ini membahas pemikiran ekonomi islam 

dalam pandangan Baqir al-Shadr. Persamaan  penelitian ini dengan 

penelitian peneliti adalah sama-sama membahas tentang tokoh Baqir  al-

Shadr. Adapun perbedaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah 

peneliti secara khusus membahas tentang kritik Baqir al-Shadr terhadap 

positivisme.
45

 

f. Jurnal dengan judul “ Sistem Ekonomi Menurut Muhammad Baqir 

ash-Sadr”. Ditulis oleh Epy Pujiaty dkk pada tahun 2024. Jurnal ini 

membahas tentang pemikiran ekonomi Baqir al-Shadr yang bertolak 

belakang dengan pemikiran ekonomi kapitalisme dan sosialisme. 

Persamaan penelitian ini dengan peneltian peneliti adalah sama-sama 

membahas tentang pemikiran Baqir- al-Shadr. Adapun perbedaan 

penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah peneliti secara khusus 

membahas tentang kritik Baqir al-Shadr terhadap positivisme.
46

 

g. Jurnal dengan judul “Pemikiran Ekonomi Islam Pada Era 

Muhammad Baqir Al Sadr (1935-1980)”. Ditulis oleh Rama Indra Jaya 

dan Muhammad Arif pada tahun 2024. Jurnal ini membahas latar 

belakang sosial dan politik yang mempengaruhi pemikiran ekonomi 

Baqir al-Shadr, serta relevansi pemikiran ekonominya terhadap ekonomi 

                                                             
 

44
 Muhammad Yusuf Ibrahim, Sebastian Herman, dan Risa Bhinekawati, “Konsep 

Pengelolaan Harta Negara Berdasarkan Pemikiran Baqir as-Sadr,” International Journal Mathla’ul 

Anwar of Halal Issues Vol 3, tahun 2023. 

 
45

 Dewi Mudawamah dan Ali Samsuri, “Pemikiran Ekonomi Islam Perspektif 

Muhammad Baqir ash-Sadr,” Jurnal Rumpun Manajemen dan Ekonomi Vol 1, tahun 2024. 

 
46

 Epy Pujiaty, Yadi Janwari, dan Dedah Jubaedah, “Sistem Ekonomi Menurut 

Muhammad Baqir ash-Sadr,” Jurnal Al-Amar: Ekonomi Syariah, Perbankan Syariah, Agama 

Islam Vol 5, tahun 2024. 



28 
 

 
 

kontemporer. Persamaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah 

sama-sama membahas tentang pemikiran Baqir  al-Shadr. Adapun 

perbedaan penelitian ini dengan penelitian peneliti adalah peneliti secara 

khusus membahas tentang kritik Baqir al-Shadr terhadap positivisme.
47

 

h. Skripsi dengan judul “Relasi Metafisika dan Fisika dalam 

Perspektif Baqir Shadr”. Ditulis oleh Andi Setiawati tahun 2022. Skripsi 

ini membahas uraian tentang bagaimana metafisika mendasari segala 

yang fisik dan implikasinya terhadap pemahaman manusia tentang 

realitas, serta pemahaman manusia tentang kedudukan agama dalam 

kehidupan yang dengannya kita dapat meletakkan agama sebagai 

panduan dalam memahami realitas terlepas dari fakultas lain yang 

digunakan secara luas untuk memahaminya seperti melalui sains ataupun 

filsafat semata. Persamaan penelitian ini dengan penelitian peneliti 

adalah sama-sama membahas tentang kedudukan metafisika dalam 

kehidupan. Adapun perbedaan penelitian ini dengan penelitian peneliti 

adalah peneliti membahas secara spesifik tentang kritik Baqir al-Shadr 

terhadap pandangan yang meminggirkan metafisika.
48

 

                                                             
 

47
 Rama Indra Jaya dan Muhammad Arif, “Pemikiran Ekonomi Islam Pada Era 

Muhammad Baqir Al Sadr (1935–1980),” Journal of Student Development Informatics 

Management Vol 4, tahun 2024. 

 
48

 Andi Setiawati, “Relasi Metafisika dan Fisika Dalam Perspektif Baqir Shadr, Relevansi 

dalam Memandang Agama”, Skripsi, Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2022. 



 

29 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penggunaan metode penelitian sangat penting dalam penelitian karya 

ilmiah. Struktur dan ketentuan metodologi penelitian harus dipatuhi agar 

temuannya dapat diterima secara positif. Proses pengumpulan data untuk 

aplikasi dan tujuan tertentu melalui tahapan-tahapan logis dikenal sebagai 

penelitian. Prosedur ini dianggap sebagai metode ilmiah untuk 

mengeksplorasi, mencari, dan menemukan makna secara menyeluruh dan 

berkala. Dalam bentuknya yang paling mendasar, penelitian adalah kegiatan 

yang dilakukan oleh peneliti di bidang tertentu yang mematuhi metode yang 

tepat dan berkelanjutan untuk memastikan keaslian dan kebenaran 

informasi.
49

  

Penelitian ini menerapkan metode penelitian pustaka, yang dikenal 

juga sebagai library research. Metode ini berfokus pada pengumpulan data 

dan informasi dengan memanfaatkan berbagai sumber yang ada di 

kepustakaan. Penelitian ini secara spesifik meneliti kritik Baqir al-Shadr 

terhadap pemikiran metafisika positivisme. Dalam prosesnya, sejumlah data 

dikumpulkan dari sumber-sumber primer dan sekunder, berupa sumber-

sumber yang membahas pandangan positivisme terhadap metafisika, dan 

karya Baqir al-Shadr yang membahas kritiknya terhadap positivisme. 

Sumber-sumber ini meliputi buku, artikel, jurnal, dan penelitian-penelitian 

sebelumnya. 

B. Pendekatan Penelitian 

Dalam penelitian ini, metode analisis-deskriptif digunakan untuk 

menganalisis data yang dikumpulkan. Data ini terdiri dari uraian tentang 

pemikiran metafisika positivisme dan kritik Baqir al-Shadr terhadap 

                                                             
49

 Hasan Syahrizal and M. Syahran Jailani, “Jenis-Jenis Penelitian Dalam Penelitian 

Kuantitatif Dan Kualitatif,” Jurnal QOSIM Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora  Vol. 1 Tahun 

2023, hlm 14. 



30 
 

 
 

positivisme yang ditemukan dalam karyanya. dengan menggunakan metode 

analisis deskriptif, yang mencakup pencarian fakta, hasil, dan konsep dalam 

pikiran individu melalui pencarian, analisis, interpretasi, dan generalisasi 

temuan penelitian. 

C. Sumber Data 

Dalam hal pengumpulan data ini, peneliti mengumpulkan karya-karya 

tokoh yang dibahas berupa buku artikel, maupun jurnal yang berkaitan 

dengan pembahasan penelitian ini agar mendapat data yang konkret serta. 

Sumber data primer dan sekunder terkait dengan masalah di atas. 

1. Sumber Primer 

Sumber data primer didefinisikan sebagai data asli yang berasal 

dari sumber pertama adalah subjek utama penelitian yang akan 

dilakukan.
50

 Dalam hal ini, peneliti menggunakan buku di antaranya 

Falsafatunā untuk menguraikan kritik Baqir al-Shadr terhadap 

pandangan positivisme tentang metafisika, buku The Rejection of 

Metaphysics, Empiricism, Semantics, and Ontology, The Elimination of 

Metaphysics through Logical Analysis of Language karya Rudolf Carnap, 

dan Language, Truth and Logic karya A. J. Ayer, untuk menguraikan 

pandangan positivisme tentang metafisika. 

2. Sumber Sekunder 

Pada penelitian ini, peneliti menggunakan jurnal, artikel, dan 

buku-buku yang berkaitan dengan biografi, karya dan pemikiran yang 

berkaitan dengan penelitian dan memberi dukungan terhadap penelitian 

yang akan dilakukan. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

  Menurut Sugiyono dalam tulisannya, teknik pengumpulan data 

dapat dilakukan dalam berbagai setting, sumber, dan cara. Umumnya, data 

dikumpulkan dalam setting yang alami. Sejalan dengan itu, dalam penelitian 

ini, peneliti menerapkan beberapa metode pengumpulan untuk memperoleh 

                                                             
50

 Hadawi Nawawi dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, (Yogyakarta: Gajah Mada 

University Press, 1996), hlm. 217 



31 
 

 
 

data yang diperlukan. Langkah awal yang diambil untuk mendapatkan data 

tidak terlepas dari penggunaan data primer dan data sekunder. Data primer 

yang peneliti kumpulkan berasal dari sumber yang terpercaya, valid, dan 

akurat, khususnya yang berhubungan dengan Kritik Baqir al-Shadr terhadap 

Filsafat Positivisme tentang Metafisika.
51

 

Setelah data terkumpul, peneliti menelaah dan mengidentifikasi 

informasi tersebut sesuai dengan kebutuhan penelitian ini, lalu 

menyusunnya secara sistematis mengikuti pedoman penelitian skripsi 

Fakultas Ushuluddin UIN SUSKA RIAU, sehingga membentuk kerangka 

yang mudah dipahami. 

E. Teknik Analisis Data 

Untuk mendapatkan beberapa sumber data penelitian ini 

menggunakan beberapa tahapan. Teknik analisis data yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah menggunakan model Miles dan Huberman yang 

menyatakan bahwa, aktivitas dalam analisis data kualitatif dilakukan secara 

interaktif dan berlangsung secara terus menerus sampai tuntas. Aktivitas 

dalam analisis data model Miles dan Huberman : 

1. Reduksi Data 

Reduksi data adalah proses yang tidak terpisahkan dari analisis data. 

Reduksi data berfungsi untuk mempertajam, memilih, memfokuskan, 

menghapus, dan mengorganisasikan data dengan cara tertentu, sehingga 

kesimpulan akhir dapat digambarkan dan diverifikasi. Proses ini mencakup 

pemilihan, pemfokusan, penyederhanaan, abstraksi, dan transformasi data 

“mentah” yang terdapat dalam catatan lapangan. Mereduksi data berarti 

merangkum, memilih aspek-aspek utama, dan memfokuskan pada hal-hal 

penting serta mencari tema dan pola. Dengan demikian, data yang telah 

direduksi akan memberikan gambaran yang lebih jelas dan memudahkan 

peneliti dalam pengumpulan data berikutnya, serta mencarinya jika 

                                                             
51

 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif dan R&D, (Bandung: AlFABETA, 2013), hlm. 

33. 



32 
 

 
 

diperlukan. Pertama-tama, peneliti menentukan data mana yang paling 

relevan untuk diuraikan, mana yang dihilangkan, dan bagaimana 

merangkum sejumlah potongan atau mengembangkan pembahasan, yang 

merupakan pilihan analitis. Setelah semua data terkumpul, peneliti 

membandingkan pandangan berbagai tokoh positivisme untuk 

mencocokkannya dengan kritik Baqir al-Shadr terhadap positivisme, 

dikarenakan di dalam karyanya Baqir al-Shadr tidak secara spesifik 

menyebut pandangan tokoh positivisme mana yang ia kritik. Kemudian 

peneliti menemukan bahwa pandangan Rudolf Carnap dan A. J. Ayer 

terhadap Metafisika cocok dengan argumen yang dikritik Baqir al-Shadr di 

dalam karyanya, sehingga kedua tokoh ini lah yang diambil sebagai 

perwakilan untuk rumusan masalah pertama. Selanjutnya pada rumusan 

masalah kedua, peneliti menguraikan kritik Baqir al-Shadr, serta 

menambahkan analisis peneliti terkait kritik tersebut. 

2. Data Displey 

Penyajian dalam konteks ini merujuk pada kumpulan informasi yang 

telah terorganisir, yang memungkinkan penarikan kesimpulan dan 

pengambilan keputusan. Setelah data direduksi, langkah berikutnya dalam 

analisis data adalah model reduksi. Teks naratif adalah format yang paling 

sering digunakan untuk menyajikan data dalam penelitian kualitatif. Dengan 

menyajikan data, akan lebih mudah untuk memahami apa yang terjadi dan 

merencanakan langkah selanjutnya berdasarkan pemahaman tersebut. 

3. Kesimpulan/Verifikasi 

Kegiatan utama ketiga dalam analisis data adalah penarikan 

kesimpulan atau verifikasi. Sejak awal, peneliti harus mengambil inisiatif 

dan tidak membiarkan data menjadi tidak berarti. Proses reduksi data, 

penyajian data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi harus dimulai sejak 

awal, di mana inisiatif ada di tangan peneliti, dan kesimpulan sudah dapat 

dimulai secara bertahap. Ini berarti, jika proses dilakukan dengan benar dan 



33 
 

 
 

data yang dianalisis memenuhi standar kelayakan dan konsistensi, maka 

kesimpulan awal yang diambil akan dapat dipercaya.
52

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
52

 Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan, 

(Jakarta: Prenademedia, 2014), hlm. 407-409. 



 

58 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

 Dari hasil penjelasan diatas mengenai kajian Kritik Baqir al-Shadr 

terhadap Pemikiran Metafisika Positivisme dapat disimpulkan sebagai berikut: 

1. Metafisika dalam pandangan Rudolf Carnap merupakan bentuk pseudo-

statements yang tidak memiliki makna, karena tidak memenuhi aturan 

sintaksis logis dan tidak dapat diberikan kriteria empiris untuk 

penggunaannya. Dalam The Rejection of Metaphysics, ia menilai bahwa 

metafisika tidak memiliki kandungan teoretis, dan yang tersisa hanyalah 

pernyataan emosional semata. Dalam Empiricism, Semantics, and 

Ontology, ia menegaskan bahwa pertanyaan tentang realitas sebagaimana 

diklaim para metafisikawan bukanlah pertanyaan teoretis sejati, melainkan 

hanya persoalan bahasa dan konvensi. Sementara metafisika dalam 

pandangan A. J. Ayer melalui prinsip verifikasi dalam Language, Truth, 

and Logic merupakan proposisi yang tidak bermakna karena tidak dapat 

diverifikasi secara empiris ataupun tergolong sebagai kebenaran analitik. 

Ia menolak istilah-istilah seperti “substansi”, “eksistensi”, dan “keabadian 

jiwa” karena tidak memenuhi kriteria makna dalam positivisme logis. Bagi 

Ayer, perdebatan metafisika muncul dari kekeliruan dalam penggunaan 

struktur bahasa, yang menciptakan ilusi adanya perbedaan logis yang 

sebenarnya tidak ada. Oleh karena itu, menurutnya, metafisika harus 

dipinggirkan karena tidak berguna. 

2. Kritik al-Shadr terhadap pandangan positivisme tentang metafisika 

berfokus pada dua poin utama. Pertama, ia menentang klaim bahwa 

proposisi metafisik tidak bermakna karena tidak dapat diverifikasi. Ia 

menyatakan bahwa akal manusia memiliki kapasitas untuk memahami 

konsep-konsep apriori yang justru menjadi dasar sains itu sendiri, dan 

bahwa penalaran rasional memungkinkan penyelidikan filosofis yang 

bermakna. Kedua, ia mempertanyakan keabsahan prinsip verifikasi 



59 
 

 
 

positivistik dengan menunjukkan bahwa banyak teori ilmiah pun bertumpu 

pada asumsi metafisis sebagai titik berangkatnya, seperti hukum gravitasi. 

Lebih lanjut, al-Shadr menilai bahwa ketika positivisme mengadopsi 

gagasan “kemungkinan logis” untuk menyelamatkan klaim kebermaknaan 

proposisi ilmiah yang belum dapat diverifikasi, justru hal ini 

memperkenalkan unsur metafisik ke dalam kerangka empiris itu sendiri, 

dan dengan demikian bertentangan dengan prinsip dasarnya. 

B. Saran 

Berdasarkan penelitian ini, peneliti selanjutnya bisa memperluas kajian 

mengenai epistemologi Baqir al-Shadr dengan membandingkannya secara lebih 

mendalam terhadap tokoh-tokoh filsafat ilmu lainnya, baik dari tradisi Islam 

maupun Barat. Selain itu, peneliti selanjutnya juga dapat mengeksplorasi dimensi 

aplikatif dari epistemologi al-Shadr dalam konteks keilmuan modern, seperti 

dalam pengembangan metodologi ilmu sosial atau ilmu-ilmu keislaman berbasis 

filsafat Islam. Mengingat keterbatasan penelitian ini yang lebih menekankan 

aspek kritik terhadap positivisme, maka pendekatan yang lebih konstruktif dan 

komparatif akan sangat membantu dalam membuka ruang baru bagi 

pengembangan kajian Filsafat Islam kontemporer secara lebih komprehensif.



 

60 
 

DAFTAR PUSTAKA 

A. J. Ayer, 2024, Language, Truth and Logic (London: Victor Gollancz Ltd, 

1936). 

Ady Fikri, dkk, “Positivisme Logis”, Jurnal Studia Vol. 6. 

Arman Marwing , 2016, Etisnya terhadap Sains”, Jurnal Cakrawala Vol. 9. 

An Ras Try Astuti, Ekonomi Berkeadilan : Konsep Distribusi Ekonomi Islam 

Perspektif Muhammad Baqir Al-Sadr (Parepare: Nusantara Press, 2019). 

Arman Marwing, “Psikologi Postmodernisme: Kritik dan Tawaran terhadap 

Psikologi Positivistik”, Jurnal Kontemplasi Vol. 5 Tahun 2017. 

Emma Dysmala Somantri, “Kritik terhadap Paradigma Positivisme”, Jurnal 

Wawasan Hukum Vol. 28 Tahun 2013. 

Fiandy Mauliansyah, 2017, “Positivisme Logis Dalam Language, Truth, and 

Logic Karya Alfred Jules Ayer: Sebuah Pandangan Kritis”, Jurnal Source 

Vol. 3. 

Firdausi dan Kholid al Walid, 2021, “Analisis Kritis Filsafat Muhammad Baqir al-

Shadr terhadap Ekonomi Neoliberal”, Jurnal Kanz Philosophia Vol. 7. 

G. Tanzella-Nitti, I. Colage, Positivism. Dalam Artikel INTERS: Interdisciplinary 

Encyclopedia of Religion and Science, II-III. 

Galeh Prabowo, 2017, “Positivisme dan Strukturalisme: Sebuah Perbandingan 

Epistemologi dalam Ilmu Sosial”, Jurnal Walisongo Vol. 1. 

Hadawi Nawawi dan Mimi Martini, Penelitian Terapan, (Yogyakarta: Gajah 

Mada University Press, 1996),   

https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik, Diakses pada Tanggal 21 Desember 2024. 

Husain Abdullah, 2023, “Filsafat Positivisme dan Humanisme (Suatu Kajian 

Filsafat Islam), Jurnal Tarbawi Vol. 8. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Kritik


61 
 

 
 

Irham Nugroho, “Positivisme Auguste Comte: Analisa Epistemologis dan Nilai  

Juli Setio, dkk, 2024, “Sejarah dan Peranan Pemikiran Filsafat Dalam 

Perkembangan Ilmu Pengetahuan”, Jurnal at-Tajdid Vol. 8. 

Karen Amstrong, Sejarah Tuhan, alih bahasa Zaimul Am, Cet. 4 (Bandung: 

Mizan, 2002). 

M. Kholid Muslih, dkk, Epistemologi Islam, (Ponorogo: INSISTS, 2021). 

Markus Y. Hage, “Kritik Sebagai Metode Dalam Ilmu Sosial: Sifat Realistik dan 

Relevansi Bagi Praksis Pembentukan Hukum”, Jurnal Proyuris Vol. 2 

Tahun 2020. 

Maya Spencer, “What is spirituality ? A personal exploration”, Royal Collage of 

Psychiatrists Article. 

Muhammad Baqir al-Shadr, Al-usus al-mantiqiyyah li'l-istiqra', alih bahasa M. F. 

Muhammad Baqir al-Shadr, Falsafatunā, alih bahasa Arif Maulawi, Cet. 2 

(Yogyakarta:  RausyanFikr, 2013). 

Muhammad Baqir al-Shadr, Iqtisaduna, (Tehran: WOFIS, 1994). 

Muhammad Rachdian Al Azis, 2021, “Dialektika Hegel (Tesis-Antitesis-Sintesis) 

dalam Etika dan Filsafat Berkomunikasi Era Kontemporer”, Jurnal 

Komunikasi Vol. 12. 

Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif & Penelitian Gabungan, 

(Jakarta: Prenademedia, 2014). 

Nick J Fox, Post-positivism, (London: Sage, 2008). 

Osemwegie, dkk, 2017, “Rethinking Logical Positivism's Attack on 

Metaphysics”, Jurnal Nnamdi Azikiwe Vol. 9. 

Raihanah Musfirah dan Ismail, “Pandangan Kritisisme Immanuell Kant Terhadap 

Konsep waktu”, Jurnal JSHI Vol. 8. 



62 
 

 
 

Rhaysya Admmi Habibani, dkk, 2024, “Positivisme : Konsep, Perkembangan, dan 

Implementasi dalam Kajian Ilmu Pengetahuan dan Hukum”, Jurnal P4I 

Vol. 4. 

Rizal Mustansyir, 1997, “Aliran-Aliran Metafisika (Studi Kritis Filsafat Ilmu), 

Jurnal Filsafat UGM. 

Robert C. Koons dan Timothy H. Pickavance, Metaphysics: the fundamentals, 

Hoboken: Wiley Blackwell, 2015).
 

Saifur Rahman, 2017, Relevansi Epistemologi Karl R. Popper Dalam Pemikiran 

Islam, Jurnal Komunike Vol. 9. 

Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif dan R&D, (Bandung: AlFABETA, 2013) 

Sverre Raffnsøe, 2017, “What is Critique? Critical Turns in the Age of Criticism”, 

Jurnal Outlines Vol. 18. 

Thomas McCarthy, "Jürgen Habermas," dalam The Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, diedit oleh Edward N. Zalta, Winter 2021, diakses pada 23 

May 2025. https://plato.stanford.edu/entries/habermas/. 

Ugur Berk Kalelioglu, 2020, The Contemporary Critique of Positivism: The 

Issues of Replicability and Universality, (Ankara: Baski). 

Ummy Mayadah, 2020, “Positivisme August Comte”, Jurnal Paradigma Vol. 2 

Tahun. 

Yefri Joni, 2019, Ekonomi Islam Menurut Pandangan Muhammad Baqir al-Shadr  

(Ponorogo: Wade Group). 

Zainal Hasan, dkk. 2024, “The Relevance of the Philosophy of Positivism in the 

Devlopment of Modern Science” Jurnal IJHESS Vol. 6. 

Zidan,  (www.Islamperspective.net, 2011), dikutip dari 

https://goaloflife.wordpress.com/wp-content/uploads/2011/08/shaheed-

muhammad-baqir-as-sadr-logical-foundations-of-induction.pdf diakses 

hari Minggu, tanggal 18 Mei 2025. 



63 
 

 
 

Ovita Aprilia, 2019, Vivin, Kritik Seyyed Hossein Nasr Terhadap Krisis Alam 

Lingkungan. Skripsi, Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang,  

  Umar Sholahudin, 2020, “Membedah Teori Kritis Mazhab Frankfurt : Sejarah, 

Asumsi,  dan Kontribusinya Terhadap Perkembangan Ilmu Sosial”, Jurnal 

UWKS Vol. 3. 

"A Brief Biography of Sayyid Muhammad-Baqir al-Sadr," Al-Islam.org, diakses 

pada 23 Mei 2025, https://al-islam.org/tribute-sadr-martyrs/brief-

biography-sayyid-muhammad-baqir-al-sadr. 

"The Nature of This Work," dalam Our Philosophy, Al-Islam.org, diakses pada 24 

Mei 2025, https://al-islam.org/our-philosophy-falsafatuna-sayyid-

muhammad-baqir-al-sadr/nature-work 

Shanjendu Nath dan Sumana Acharjee, 2014, ”Has Logical Positivism Eliminated 

Metaphysics?”, Jurnal IJHSSI Vol. 3. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



https://v3.camscanner.com/user/download

