
MAKNA FANĀ‟ DAN BAQĀ‟ DALAM AL QURAN  SURAH 

AR-RAHMAN AYAT 26-27 DAN AL-HADID AYAT 20 

(Studi Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubro 

dan Tafsir Ibnu „Ajibah) 

 

SKRIPSI 

 

Diajukan untuk melengkapi salah satu syarat guna memperoleh Gelar Sarjana 

Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

 

 

 

Oleh : 

 

NOVIANRI 

NIM. 12130210778 

 
Pembimbing I: 

Lukmanul Hakim, S.Ud, MIRKH., Ph.D 

 

Pembimbing II: 

Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc. MA 

 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H/2024 M

ACER
Typewritten text
NO. 221/IAT-U/SU-S1/2025









 



ii 
 

MOTO HIDUP 

 

اِلَهِى اَنْتَ مَقْصُىْدِيْ وَرِضَاكَ 

 مَطْلُىْبًِْ اَعْطِنًِْ مَحَبَّتَلَ وَمَعْرِفَتَلَ 

"Ya Allah hanya Engkaulah yang aku tuju, ridha-Mu 

yang aku dambakan, berikanlah aku kemampuan 

untuk dapat mencintai-Mu dan bermakrifat kepada-

Mu." 

(ahlu tasawuf) 

 

“Alah bauriak bak sipasan, kok bakiek alah 

bajajak, habih tahun baganti musim sandi Adat 

Joh Syara‟ jan dianjak” 

(Walaupun tahun silih berganti musim selalu berubah, 

tetapi pegangan hidup jangan dilepas (adat & syara‟)) 

(pesan urang tuo) 

 

“Percayalah dengan kemampuan dirimu sediri, 

biarlah sedikit tapi hasil dirimu, apagunanya banyak 

tapi, bukan hasil yang kamu usakan” 

 

 

 



iii 
 

KATA PENGANTAR 

 

 الرَحٍِنِِ الرَحْوَيِِ اَللِِّ بِسْنِِ

Assalamualaikum warahmatullahi wabarakatuh. 

 Alhamdulillahirabbil „alamin, segala puji dan syukur penulis ucapkan 

kehadirat Allah Subhanahu wata‟ala atas nikmat, karunia, ridho dan taufiqnya 

serta kasih sayang nya, sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini. 

Kemudian sholawat dan salam tak luput dari penulis untuk selalu bersholawat 

kepada sang panutan dan kekasaih yang selalu dirindukan yakni baginda Nabi 

Muhammad Shalallahu „alahi wasallam, manusia dengan akhlak yang luhur yang 

tidak tergantikan sepanjang masa bagi ummatnya, semoga sholawat dan salam 

selalu tercurahkan kepada keluarga dan sahabat sahabat beliau.  

 Penulisan dalam skripsi ini diajukan untuk memenuhi persyaratan untuk 

memperoleh gelar Sarjana Agama (S1) pada Prodi Ilmu Al-Quran dan Tafsir 

Fakultas Ushuluddin Universitas Islam Negeri Sultan Syarif kasim Riau. Adapun 

judul skripsi yang penulis teliti ialah “Makna Fanā‟ dan Baqā‟ dalam Al Quran 

Surah Ar-Rahman Ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid Ayat 20 (Studi Komparatif 

Tafsir Najmuddin Al-Kubro dan Tafsir Ibnu ‟Ajibah). 

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan skripsi ini tidak 

terlepas dari bantuan berbagai pihak, sehingga penelitin ini bisa selesai dengan 

sebaik baiknya. Untuk itu, penulis mengucapkan terima kasih sedalam dalam nya 

Terkhusus kepada Ayahanda Muslim Bin Abdul Salam, Ibunda Afriza Binti 

Mansyur, yang  pernah lelah menanamkan cintai dan doakan dalam setiap detik 

hidupku. penulis mengucapkan sedalam dalam nya kepada: 

1. Rektor UIN Suska Riau Prof. Dr. Hj. Leny Nofianti, MS., SE., AK, CA beserta 

jajarannya. 

2. Ayahanda Dekan Dr. H. Jamaluddin, M.Us., Wakil Dekan I Ibunda Dr. Rina 

Rehayati, M.A., Wakil Dekan II Ayahanda Dr. Afrizal Nur M.I.S., dan Wakil 

Dekan III Ayahanda Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., M. Ag.  



iv 
 

3. Ketua Program Studi Ilmu al-Qur'an dan Tafsir Ustadz Dr. Agus Firdaus 

Chandra, Lc., MA. Serta segenap jajaran dosen dan staf Fakultas Ushuluddin 

UIN SUSKA RIAU. 

4. Ustadz Dr. Masyhuri Putra Lc., M.Ag selaku Dosen Pembimbing Penasehat 

Akademik.  

5. Terima kasih kepada Ustadz Lukmanul Hakim, S.Ud, MIRKH., Ph.D dan 

Ustadz Dr. Agus Firdaus Chandra, Lc., MA selaku dosen pembimbing skripsi 

yang banyak memberikan arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan 

penyusunan skripsi ini. Terimaksih banyak atas pertolongan, nasehat, motivasi, 

dan bimbingannya selama ini yang telah diberikan kepada penulis.  

6. Terima kasih kepada guru guru penulis, baik mulai dari guru TK, sampai MA, 

Terkhusus kepada Abuya Marwan Alwi Tengku Lubuk Ameh Al-Khalidy, 

Abuya Zafrullah Khan Al-Khalidy, Abuya Amilizar Amir Katik Smpono Al-

Khalidy selaku Mursyid /guru spritul yang telah mengajarkan dan 

membimbing Perjalanan Spritul penulis  Jazaakumullaahu khairan jazaa‟.  

7. Terima kasih kepada Uni Rani Nofita Sari, Uda Khairul Husni S.p, Abang 

Ilham Munandar, Kakak Rahmi Yarti S.Pdi dan Adek Miftahul Rahma 

saudara/i penulis yang selalu memberikan dukungan dan do‟anya, terimakasih 

semoga Allah menjaga kita semua dan menyelesaikan seluruh hajat dan 

keinginannya. Aamiin Ya Rhobbal A‟lamin. 

8. Kepada keluarga besar PW KMTI dan PD PERTI Riau ,terutama kepada 

pengurus dan beserta anggota yang telah Bersama-sama berjuang untuk 

mengembangkan dan memajukan KMTI & Tarbiyah. 

9. Kepada seluruh sahabat IAT angkatan 2021 kelas D yang telah berjuang dari 

awal perkuliahan selama 4 tahun merasakan pahit manis nya kebersamaan. Dan 

terkusus eruntuk sahabat sahabat dan teman seperjuangan:  Raihan Iqbal, 

Muhammad Al-Anshari, Ziva Pratama, Raihan Muslimin yang telah banyak 

membantu dan menyemangati saya dari  Proposal sampai jadinya skripsi ini, 

baik waktu tenaga dan support yang sudah kalian berikan kepadaku. Semoga 

Allah mengumpulkan kita kembali di surga-Nya. Aamiin. 



v 
 

10. Terimakasih untuk seluruh sahabat KKN UIN Suska Riau 2024 di Desa Lubuk 

Sakai Kecamatan Kampar Kiri Tengah Kabupaten Kampar yang telah 

memberikan dukungan dalam penyusunan skripsi ini. 

11. Terakhir, untuk diri saya sendiri, Novianri. Terima kasih telah bertahan dalam 

setiap tantangan dan terus melangkah meski sering merasa lelah. Terima kasih 

telah bangkit saat terjatuh dan tetap percaya pada diri sendiri. Perjalanan 

menyelesaikan skripsi ini telah mengajarkan arti ketangguhan, kesabaran, dan 

keyakinan. Saya bangga atas setiap usaha, doa, dan perjuangan yang telah 

dilalui. Semoga pencapaian ini menjadi bukti bahwa dengan tekad dan kerja 

keras, semua bisa diraih. 

Dalam penyusunan skripsi ini, penulis sepenuhnya menyadari masih 

terdapat berbagai keterbatasan dan kekurangan. Oleh karena itu, penulis sangat 

mengharapkan masukan dan kritik yang konstruktif demi penyempurnaan karya 

ini. Harapan penulis, semoga hasil penelitian ini dapat memberikan manfaat, baik 

bagi penulis maupun pembaca sekalian. Penulis menghaturkan terima kasih yang 

tak terhingga kepada semua pihak yang telah membantu dalam penyelesaian 

skripsi ini, karena tanpa dukungan mereka, karya ini tidak akan pernah terwujud. 

Semoga Allah SWT senantiasa melimpahkan rahmat dan keberkahan-Nya kepada 

kita semua, aamiin yaa rabbal 'alamin."    

Pekanbaru, 2 juni 2025 

 

NOVIANRI 

   NIM.12130210778 



vi 
 

DAFTAR ISI 

SURAT PERNYATAAN........................................................................................................... i 

KATA PENGANTAR ............................................................................................................. iii 

DAFTAR ISI ............................................................................................................................ vi 

ABSTRAK ............................................................................................................................... xi 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................................... 1 

A. Latar Belakang ............................................................................................................. 1 

B. Penegasan Istilah .......................................................................................................... 5 

C. Identifikasi Masalah ..................................................................................................... 7 

D. Batasan Masalah .......................................................................................................... 7 

E. Rumusan Masalah ........................................................................................................ 8 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................................... 8 

G. Sistematika Penulisan .................................................................................................. 9 

BAB II KERANGKA TEORITIS .......................................................................................... 11 

A. Fanā‟ dan Baqā‟ ........................................................................................................ 11 

1. Pengertian Fanā‟ dan Baqā‟ ................................................................................. 11 

2. Sejarah perkembangan Fanā‟ dan Baqā‟ .............................................................. 12 

3. Pandangan Ulama tentang Makna Fanā‟ dan Baqā‟ ............................................ 14 

B. Biografi Najmuddin Al-Kubro ................................................................................... 19 

1. Najamuddin Al-Kubro........................................................................................... 19 

2. Karya Karya Najmuddin al-Kubro ........................................................................ 21 

3. Latar Belakang Penulisan Kitab Tafsir Najmuddin al-Kubro ............................... 21 

4. Corak dan Metode Tafsir Najmuddin al-Kubro .................................................... 23 

C. Biografi Ibnu „Ajibah ................................................................................................. 24 

1. Ibnu „Ajibah .......................................................................................................... 24 

2. Karya Karya Ibnu A‟jibah ..................................................................................... 27 

3. Latar Berlakang Penulisan Kitab Tafsir Ibnu „Ajibah .......................................... 29 

4. Corak dan Metode Tafsir Ibnu „Ajibah ................................................................. 33 

D. Kajian Terdahulu ....................................................................................................... 35 

BAB III METODE PENELITIAN .......................................................................................... 37 

A. Jenis Penelitian........................................................................................................... 37 



vii 
 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................................ 37 

C. Sumber Data............................................................................................................... 38 

D. Teknik Pengumpulan Data ........................................................................................ 38 

E. Teknik Analisis Data.................................................................................................. 39 

BAB IV PEMBAHASAN........................................................................................................ 40 

A. Penafsiran ayat tentang Tentang Fanā‟ dan Baqā‟ .................................................... 40 

1. Najmuddin al-Kubro .................................................................................................. 41 

a. Surah Ar-Rahman ayat 26-27 ................................................................................ 41 

b. Surah Al-Hadid ayat 20 ......................................................................................... 43 

c. Surah Al-Qaṣaṣ ayat 88 ......................................................................................... 44 

2. Ibnu A‟jibah ............................................................................................................... 46 

a. Surah Ar-Rahman ayat 26-27 ................................................................................ 46 

b. Surah Al-Hadid ayat 20 ......................................................................................... 50 

c. Surah Al-Qaṣaṣ ayat 88 ......................................................................................... 56 

B. Persamaan dan Perbedaan Makna Fanā‟ dan Baqā‟ Dalam Tafsir 

Najmuddin al-Kubro dan Ibnu „Ajibah ...................................................................... 58 

1. Persamaan.............................................................................................................. 58 

2. Perbedaan .............................................................................................................. 61 

BAB V  PENUTUP ................................................................................................................ 64 

A. Kesimpulan ................................................................................................................ 64 

B. Saran .......................................................................................................................... 65 

DATAR PUSTAKA................................................................................................................. 66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi dalam penulisan skripsi ini mengacu pada buku pedoman penulisan 

skripsi (edisi revisi) Fakultas Ushuluddin UIN Suska Riau dan Pengalihan huruf 

Arab-Indonesia dalam naskah ini berdasarkan Surat Keputusan Bersama (SKB) 

Menteri Agama dengan Menteri Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, 

tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 0543.b/U/1987, sebagaimana yang 

tertera dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa Arab (A Guide to Arabic 

Tranliterastion), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab  Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 „ ع T ث

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ى R ر

 Z ً W ز

 H ه S س

 „ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Dh ض

 

 

 

 

 



ix 
 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan “a”, kasrah dengan “i”, dlommah dengan “u”, sedangkann bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) panjang   = Â misalnya   قال   menjadi qâla  

Vokal (i) panjang  = Î misalnya   قٍل   menjadi qîla  

Vokal (u) panjang  = Û misalnya   دًى   menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya‟ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan “i”, 

melainkan tetap ditulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya‟ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga dengan suara diftong, wawu dan ya‟ setelah fathah ditulis 

dengan “aw” dan “ay”. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw)   = ٌــــ  misalnya   قٌل  menjadi qawlun 

 Diftong (ay)    = ــٍـ  misalnya  خٍر  menjadi khayrun 

C. Ta‟ Marbûthah (ة) 

Ta‟ marbûthah ditransliterasikan dengan “t” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila ta‟ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan “h” misalnya  للودرسة ِالرسةال menjadi al-

risalah li al mudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri 

susunan mudhaf dan mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t 

yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya ًىلة ِرحوة ِ ة menjadi fi 

rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalalah 

Kata sandang berupa “al” (ال (ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-contoh 

berikut ini: 

1. Al-Imam al-bukhariy mengatakan....  



x 
 

2. Al-Bukhary dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan ....  

3. Masya‟Allah ka‟na wa ma‟lam yasya‟lam yak 



xi 
 

ABSTRAK 

 

Skripsi ini berjudul “Makna Fanā‟ dan Baqā‟ dalam Al-Qur‟an Surah Ar-

Rahman Ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid Ayat 20 (Studi Komparatif Tafsir 

Najmuddin al-Kubro dan Tafsir Ibnu ‟Ajibah)”. Penelitian ini mengkaji makna 

fanā‟ dan baqā‟ menurut Najmuddin al-Kubra dan Ibnu „Ajibah, dengan merujuk 

pada QS. Ar-Rahman ayat 26-27 dan QS. Al-Hadid ayat 20. Konsep ini pertama 

kali dikenalkan oleh Abu Yazid al-Bustami, namun kedua tokoh tersebut 

memberikan pandangan yang khas dan mendalam yang layak dikaji lebih lanjut di 

ranah akademik. Di tengah krisis moral dan spiritual dunia modern, ajaran fanā‟ 

dan baqā‟ sangat relevan sebagai jalan penyucian jiwa dan pendekatan diri kepada 

Allah melalui tasawuf. Melalui perbaikan akhlak dan pembersihan hati, konsep ini 

menawarkan solusi bagi problematika kemanusiaan kontemporer. Jenis penelitian 

ini adalah kepustakaan dengan menggunakan metode komparatif. Penelitian ini 

merumuskan dua masalah utama: bagaimana penafsiran ayat-ayat fanā‟ dan baqā‟ 

dalam kitab tafsir Najmuddin al-Kubra dan Ibnu „Ajibah, serta persamaan dan 

perbedaan makna fanā‟ dan baqā‟ menurut  Najmuddin Al-Kubro dan tafsir ibnu 

„Ajibah. Tujuannya adalah memahami makna fanā‟ dan baqā‟ sebagaimana 

dijelaskan dalam At-Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari As-Sufi dan Tafsīr 

Al-Qur‟an Al-Majid. Penulis menyajikan pandangan Najmuddin al-Kubra dalam 

memahami fanā‟ sebagai lenyapnya kesadaran akan diri sendiri dan makhluk 

karena tenggelam dalam cahaya ilahi. Sementara itu, baqā‟ berarti hidup secara 

rohani bersama Allah setelah melewati proses fanā‟. Ibnu „Ajibah menjelaskan 

bahwa fanā‟ adalah kesadaran penuh bahwa yang benar-benar ada hanyalah Allah, 

dan baqā‟ adalah keadaan jiwa yang tetap terhubung dengan Allah setelah 

terbebas dari keterikatan dunia. Keduanya sepakat bahwa dunia ini bersifat 

sementara, sedangkan hanya Allah yang abadi. Fanā‟ menjadi jalan awal untuk 

mencapai baqā‟, yaitu hidup dalam kesadaran yang selalu mengingat dan dekat 

dengan Allah. 

Kata kunci : Fanā‟; Baqā‟; Najmuddin Al-Kubro; Ibnu „Ajibah 

 

 







1 

 

BAB I  

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Al-Qur‟an yang sudah kita ketahui sebagai wahyu Allah yang diturunkan 15 

abad yang lalu kepada Nabi Muhmmad SAW melalui malaikat Jibril yang 

mengandung mukjizat dan sebagai pegangan bagi umat islam. Tercatat dalam 

mushaf dan disampaikan secara mutawatir, membacanya dianggap sebagai 

ibadah, dimulai dari surat Al-Fatihah hingga surat An-Nas.
1
 Al-Qur‟an diturunkan 

sebagai pedoman hidup manusia menuju kebahagiaan dunia dan akhirat, dengan 

isi yang disampaikan secara global maupun parsial serta memuat prinsip-prinsip 

dasar yang universal. 

Keberagaman dalam corak dan metode penafsiran tidak sepatutnya 

dianggap sebagai penyimpangan, melainkan mencerminkan kekayaan warisan 

intelektual Islam. Tafsir merupakan hasil interaksi antara pemahaman terhadap 

teks suci dan karakter personal penafsir, termasuk latar belakang keilmuan serta 

orientasi intelektualnya. karena itu, subjektivitas menjadi unsur yang inheren 

dalam karya tafsir, karena penafsiran turut dipengaruhi oleh pengalaman spiritual 

dan perspektif ilmiah mufassir. 

Seorang mufassir yang berlatar belakang fiqih cenderung menafsirkan ayat-

ayat Al-Qur‟an dari perspektif hukum (tafsir fiqhi), sementara mereka yang 

menekuni dunia spiritual dan tasawuf akan memberikan perhatian besar pada 

makna batiniah dan simbolik dari suatu ayat. Hal ini menunjukkan bahwa setiap 

corak tafsir mencerminkan disiplin keilmuan dan kepekaan ruhani penafsir dalam 

menangkap isyarat Ilahiah yang terkandung dalam Al-Qur‟an, sehingga tafsir 

menjadi ruang dialektika antara teks wahyu dan konteks kehidupan umat. 

Tafsir Al-Qur‟an telah mengalami perkembangan yang beragam seiring 

waktu, yang dipengaruhi oleh dinamika sosial, budaya, politik, dan ekonomi pada 

                                                             
1
 Ansori, LAL. M.A, Kaidah –Kaidah Memahami Firman Tuhan, (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2013), hlm, 18. 



2 

 

 

masa hidup para mufassir. Oleh karena itu, lahirlah berbagai corak penafsiran 

yang mencerminkan keragaman konteks tersebut. Variasi ini merupakan sesuatu 

yang wajar, karena setiap tafsir merefleksikan perspektif dan latar belakang 

penulisnya. Secara konseptual, unsur subjektivitas sangat mungkin hadir, 

sehingga kecenderungan seorang mufassir terhadap suatu bidang ilmu tertentu 

akan tercermin dalam karakteristik penafsirannya. 

Selain itu, Perbedaan metode penafsiran melahirkan beragam karya tafsir. 

Al-Farmawi membaginya menjadi empat metode utama: tahlili, ijmali, muqaran, 

dan maudhu‟i.
2
 Setiap metode tafsir umumnya berkaitan dengan ragam diskursus 

penafsiran Al-Qur‟an yang melahirkan berbagai corak, termasuk tafsir sufistik. 

Corak ini memiliki ciri khas tersendiri yang berakar pada epistemologi 'irfani, 

yakni pendekatan pengetahuan yang bersifat intuitif dan spiritual sebagaimana 

digunakan oleh kalangan sufi.
3
  

Tafsir sufistik berpijak pada keyakinan bahwa Al-Qur‟an memiliki makna 

zahir dan batin. Kaum sufi menilai bahwa pendekatan bahasa hanya menjangkau 

sisi luar, sementara makna batin sebagai inti wahyu hanya dapat dipahami lewat 

pendekatan spiritual. Untuk itu, seorang sufi harus menempuh latihan rohani guna 

menyucikan diri, sehingga makna tersembunyi diyakini akan tersingkap melalui 

ilham atau pengetahuan langsung dari Tuhan yang dirasakan secara batin dan 

bersifat suci.
4
 

 

Tafsir sufistik tidak serta-merta diterima luas karena dominasi tafsir 

eksoterik yang berfokus pada makna lahiriah Al-Qur‟an. Kehadirannya 

menimbulkan perdebatan, khususnya mengenai sumber otoritas penafsir dan 

                                                             
2
 Moh. Azwar Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu ‟Ajibah: Kitab Al-Bahr Al-Madid fi 

Tafsir Al-Qur‟an Al-Majid ((Tanggerang: Young Progressive Muslim, 2017), hlm, 23. 

3
Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika hingga Ideologi 

(Yogyakarta: LKiS Yogyakarta, 2013), hlm, 111-114. 

4
 Manna‟ Al-Qhattan, Mabahits fi „Ulum Al-Qur‟an, (Manshurat Al-„Asr Al-Hadis, 1990) 

hlm, 357. 



3 

 

 

tujuan penafsirannya. Para pendukung tafsir sufistik meyakini bahwa makna batin 

yang mereka gali bersumber dari ilham ilahi yang diperoleh melalui proses 

spiritual seperti suluk dan penyucian diri, guna mengungkap makna terdalam yang 

tidak tampak secara lahiriah. 

Tafsir sufistik berkaitan erat dengan perkembangan tasawuf dalam Islam, 

yang awalnya meneladani kehidupan Nabi dan sahabat, lalu berkembang menjadi 

ajaran spiritual yang sistematis. Tasawuf kemudian terbagi ke dalam dua arus 

utama: tasawuf sunni yang fokus pada pembinaan spiritual melalui tahapan ruhani 

seperti zuhud dan tawakkal, serta tasawuf falsafi yang lebih bersifat filosofis dan 

metafisis, menggunakan simbol-simbol yang hanya dipahami oleh mereka yang 

telah mengalami pengalaman spiritual langsung. 

Istilah tasawuf belum dikenal pada masa Nabi dan Khulafā‟ al-Rāsyidīn, 

namun substansi ajarannya telah dipraktikkan sejak awal Islam. Penggunaan 

istilah ini muncul pertama kali melalui Abu Hāsyim al-Kūfī. Nilai-nilai dan 

praktik tasawuf sejatinya sudah diterapkan sejak masa nabi, yang dapat terlihat 

dari sikap hidup zuhud yang telah menjadi bagian dari kehidupan para sahabat dan 

generasi awal umat Islam, mencerminkan esensi tasawuf itu sendiri.
5
 

Salah satu ajaran inti dalam tasawuf adalah konsep fanā‟ (lenyapnya ego 

atau diri dalam kehadiran Ilahi) dan baqā‟ (kehidupan spiritual yang kekal 

bersama Allah). Kedua konsep ini bukan hanya menjadi puncak perjalanan ruhani 

seorang sufi, melainkan juga menawarkan solusi terhadap problematika 

eksistensial manusia yang semakin terjebak dalam hedonisme dan materialisme. 

Fanā‟ dan baqā‟ mendorong manusia untuk melepaskan keterikatan pada dunia 

fana dan mengarahkan kesadaran sepenuhnya kepada yang maha kekal. Melalui 

proses spiritual ini, individu diharapkan mampu mencapai makrifatullah, yaitu 

                                                             
 

5
 Aly Mashar, Tasawuf: Sejarah, Madzhab dan Inti Ajarannya, Jurnal Al-A‟raf Vol. 7 

No. 1 (2015): hlm, 98. 



4 

 

 

pengenalan sejati terhadap Tuhan yang melampaui sekadar pemahaman 

intelektual.
6
 

 Penulis memilih tafsir Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu „Ajībah sebagai 

fokus kajian karena keduanya merupakan tokoh sufi terkemuka yang berperan 

penting dalam perkembangan pemikiran tasawuf, meskipun berasal dari konteks 

geografis dan periode yang berbeda. Najmuddin al-Kubrā sangat menekankan 

pengalaman spiritual mendalam, terutama terkait, fanā‟ dan baqā‟. Ia 

menggambarkan perjalanan ruhani menuju Tuhan melalui pengalaman langsung 

dan disiplin spiritual yang intens.  

Ibnu „Ajībah, dikenal karena kemampuannya menggabungkan ajaran syariat 

dan hakikat dalam kehidupannya. Ia juga terkenal melalui tulisan-tulisannya, 

terutama dalam bidang tafsir dengan pendekatan sufistik. Mengkaji kedua tokoh 

ini penting karena mereka mewakili dua bentuk tasawuf yang saling melengkapi: 

Najmuddin al-Kubrā lebih fokus pada pengalaman rohani secara langsung, 

sementara Ibnu „Ajībah lebih menonjolkan pemahaman makna spiritual melalui 

pendekatan pemikiran dan simbol. 

Keduanya menggambarkan secara menyeluruh perjalanan spiritual dalam 

ajaran Islam, yang dianggap relevan untuk menjawab krisis spiritual umat Islam 

masa kini di tengah kuatnya pengaruh nilai-nilai duniawi. Hal ini tampak dalam 

karya tafsir mereka, At-Ta‟wīlāt An-Najmiyyah dan Al-Baḥr Al-Madīd, yang 

merupakan contoh penting dari tafsir sufistik. Kedua tafsir ini menonjol karena 

kedalaman spiritual dan kekayaan makna batinnya, serta menggunakan 

pendekatan yang tidak hanya berhenti pada makna luar ayat-ayat Al-Qur‟an, 

melainkan juga menggali makna terdalam dan hakikat spiritual yang terkandung 

di dalamnya secara utuh.
7
  

                                                             
 

6
 Asep Nahrul Musaddad, Tafsir Sufistik dalam Tradisi Penafsiran Al-Qur‟an: Sejarah 

Perkembangan dan Konstruksi Hermenutis, (Jurnal Farabi, Vol. 12 Nomor 1 Juni 2015), hlm, 4. 

 
7
 Habibi Al-Amin, Emosi Sufistik dalam Tafsir Ishari: Studi atas Tafsir Lata‟if Al-Isharat 

Karya Al-Qushairi, (Ponorogo: Insuri Preess, 2016), hlm, 39.   



5 

 

 

Penelitian ini secara khusus mengkaji konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam tafsir 

sufistik Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu „Ajibah melalui pendekatan komparatif. 

Ajaran mengenai fanā‟ dan baqā‟ dinilai sangat relevan dalam konteks kehidupan 

modern, khususnya di tengah arus globalisasi dan pengaruh budaya luar yang 

sering memicu kemerosotan akhlak serta krisis identitas spiritual.
8
 Konsep ini 

menjadi penting sebagai jalan penyucian jiwa, sarana pembinaan akhlak, dan 

upaya untuk memperkuat hubungan manusia dengan Allah. Oleh karena itu, nilai-

nilai tasawuf seperti pelepasan diri dari dunia, pengendalian hawa nafsu, serta 

kesadaran akan kehadiran Ilahi tidak hanya bermakna dalam ruang spiritual 

individu, tetapi juga dapat menjadi solusi etis dan moral atas berbagai tantangan 

masyarakat kontemporer. 

Penelitian ini memfokuskan kajiannya pada Surah Ar-Rahmān ayat 26-27 

dan Surah Al-Ḥadīd ayat 20, karena kedua ayat tersebut secara eksplisit sering 

ditafsirkan oleh para sufi dalam konteks fanā‟ (lenyapnya eksistensi makhluk 

dalam kesadaran Ilahi) dan baqā‟ (kehidupan ruhani yang bertahan dalam 

kedekatan dengan Allah). Ayat-ayat ini dipilih karena memiliki relevansi yang 

tinggi terhadap dimensi spiritual dan eksistensial dalam ajaran tasawuf, serta 

dianggap paling representatif dalam menggambarkan aspek batin dan inti 

perjalanan ruhani seorang hamba menuju Tuhannya. dengan judul: “Makna 

Fanā‟ dan Baqā‟ dalam Al-Qur‟an Surah Ar-Rahman Ayat 26-27 dan Surah 

Al-Hadid Ayat 20 (Studi Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubrā dan Tafsir 

Ibnu „Ajibah).” 

B. Penegasan Istilah 

Dalam konteks penelitian ini, perlu disajikan definisi operasional dari 

sejumlah istilah kunci yang tercantum dalam judul. Tujuannya adalah untuk 

memberikan kejelasan konseptual guna mempermudah pemahaman terhadap 

pokok-pokok pembahasan yang akan dianalisis. 

 

 

                                                             
 

8
 Ibid., hlm, 40 



6 

 

 

 

1. Fanā‟  

  Fanā‟ dalam bahasa Arab mengandung makna kehancuran, lenyapnya 

atau hilangnya keberadaan suatu.
9
 secara sederhana merujuk pada hal-hal yang 

tidak permanen dan pada akhirnya akan hilang. Kefanaan adalah keadaan atau 

sifat sesuatu yang tidak kekal, sedangkan menjadikan sesuatu itu fana berarti 

menjadikannya tidak kekal atau menghilangkannya. Misalnya, kehidupan di dunia 

ini dianggap sementara karena tidak berlangsung selamanya. Dalam konteks 

tasawuf,  fanā‟ umumnya dipahami sebagai keadaan di mana semua aspek diri 

menghilang, kecuali kesadaran, ketergantungan dan hubungan yang sepenuhnya 

diarahkan kepada Allah.
10

 

2. Baqā‟  

  Baqā ‟atau "baqo" dalam KBBI berarti kekal, tetap, terus hidup, atau 

tiada akhirnya. Menurut ajaran Sufi, baqā‟ merujuk pada keberadaan abadi dari 

sifat-sifat mulia dan atribut-atribut ilahi dalam diri seseorang. Ketika sifat-sifat 

manusia yang lebih rendah (basyariah) dihilangkan melalui proses fanā‟, yang 

tersisa dan bertahan adalah sifat-sifat ilahi yang lebih tinggi.
11

  

3. Tafsir  

  Tafsir merupakan penjelasan terhadap ayat-ayat Al-Qur‟an guna 

memperjelas makna yang dikandungnya.
12

 Secara etimologis, kata “tafsir” berasal 

dari bahasa Arab tafsīr, turunan dari akar kata fassara, yang berarti menjelaskan 

atau menerangkan. Beberapa ahli bahasa dan mufasir mengaitkan akar kata ini 

dengan makna analisis atau pengamatan, sebagaimana dalam ungkapan naẓara al-

ṭabīb ilā al-mā‟yakni pemeriksaan dokter terhadap air seni pasien (tafsīrah) 

                                                             
9
 Harun Nasution/Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedia Islam Indonesia. 

Jakarta: Djambatan, 1999), hlm, 233. 

10
 Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu ‟Ajibah: Kitab Al-Bahr Al-Madid Fi Tafsir Al-

Qur‟an Al-Majid, hlm, 95. 

11
 Al-Qushairi, Risalah Al-Qushairiyah fi „ilm Al-Tasawwuf, (alQahirah: Dar al-Sha‟b, 

1987), ed. Abd Halim Mahmud, hlm,148-147 

12
 Suharso & Ana Retnoningsih, Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Lux, (Widya Karya 

Semarang), Cetakan 9, hlm, 513. 



7 

 

 

sebagai sarana diagnosis. Hal ini menunjukkan bahwa secara linguistik, tafsir 

mengandung unsur penyingkapan makna yang tersembunyi melalui proses 

analitis. 

C. Identifikasi Masalah 

Merujuk pada latar belakang penelitian, terdapat sejumlah permasalahan 

yang perlu dirumuskan secara jelas agar kajian ini tetap terarah dan relevan. 

Beberapa aspek utama yang menjadi perhatian antara lain:  

1. Penafsiran makna fanā‟ dan baqā‟ dalam al-Qur`an menurut tafsir Najmuddin 

al-Kubro dan tafsir Ibnu „Ajibah.  

2. Sejarah dan perkembangan fanā‟ dan baqā‟. 

3. Pandangan ulama terhadap fanā‟ dan baqā‟. 

4. Persamaan dan perbedaan tafsir Najmuddin Al-Kubro dan tafsir Ibnu „Ajibah 

penafsiran makna fanā‟ dan baqā‟ dalam al-Qur`an.  

D. Batasan Masalah 

Untuk menjaga fokus dan ketajaman analisis, penelitian ini dibatasi pada 

kajian makna fanā‟ dan baqā‟ dalam perspektif tasawuf, dengan fokus pada 

penafsiran QS. Ar-Rahman ayat 26-27 dan QS. Al-Hadid ayat 20. Analisis 

diarahkan pada dua tafsir sufistik, yakni karya Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu 

„Ajibah, sebagai representasi pendekatan batiniah terhadap tema kefanaan 

makhluk dan kekekalan Tuhan. 

Penelitian ini membahas makna fanā‟ dan baqā‟ dalam Al-Qur‟an yang 

menarik untuk dibahas sebagai langkah perbaikan akhlak di era kontenpter 

melalui perbandingan tafsir Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu „Ajibah, dengan fokus 

pada QS. Ar-Rahman ayat 26-27 dan QS. Al-Hadid ayat 20. Kajian dibatasi pada 

metode, makna batin, dan pendekatan spiritual kedua mufassir, tanpa membahas 

semua ayat terkait atau membandingkan dengan tafsir non-sufistik. Tujuannya 

untuk melihat bagaimana keduanya memahami fanā‟ dan baqā‟ dalam kerangka 

tasawuf dan perjalanan ruhani menuju Tuhan.  



8 

 

 

E. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana penafsiran  ayat-ayat tentang fanā‟ dan baqā‟ dalam al-Qura‟n 

menurut tafsir Najmuddin al-Kubro dan tafsir Ibnu A‟jibah? 

2. Bagaimana Persamaan dan perbedaan makna fanā‟ dan baqā‟ dalam al-

Qura‟n menurut  tafsir Najmuddin al-Kubro dan tafsir ibnu „Ajibah? 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan  

Adapun  tujuan dari penelitian ini ialah ; 

1. Untuk memahami makna fanā‟ dan baqā‟, dalam  kitab tafsir Najmuddin 

al-Kubro dan kitab tafsir Ibnu „Ajibah. 

2. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji persamaan dan perbedaan makna 

fanā‟ dan baqā‟ sebagaimana ditafsirkan dalam tafsir Najmuddin al-

Kubrā dan tafsir Ibnu „Ajibah. 

2. Manfaat  

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan sumbangan yang berarti, baik 

dalam hal pemahaman teori maupun penerapan praktis, untuk pengembangan 

ilmu pengetahuan. Adapun manfaat yang dapat diperoleh antara lain:  

1. Manfaat Teoritis 

a. Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menghasilkan karya ilmiah yang 

dapat dijadikan referensi yang relevan dan bermanfaat bagi mahasiswa 

maupun kalangan pembaca lainnya yang tertarik pada kajian tafsir 

sufistik. 

b.   Hasil penelitian ini diharapkan mampu memberikan wawasan yang 

konstruktif dan dapat dijadikan pertimbangan dalam proses pengambilan 

keputusan, khususnya terkait optimalisasi pencapaian hasil belajar.  

c.   Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya pemahaman akademis 

pembaca, khususnya dalam menelaah isu-isu yang berkaitan dengan 

pencapaian hasil belajar. 

 

 



9 

 

 

 2.  Manfaat Praktis 

a.   Penelitian ini diharapkan dapat mendorong minat pembaca untuk 

mengembangkan kajian lebih lanjut, khususnya dalam bidang studi al-

Qur‟an. 

b.   Sebagai motivasi bagi umat muslim agar lebih semangat untuk 

mempelajari khazanah tafsir terutama dalam kajian tafsir komparatif. 

c.   Bagi komunitas akademik, diharapkan penelitian ini dapat memberikan 

kontribusi yang berarti dalam pengembangan pemikiran tentang al-

Qur'an di Indonesia. 

Penulis berharap penelitian ini dapat memperluas pemahaman terkait ragam 

corak dalam penafsiran Al-Qur‟an yang terus mengalami perkembangan. Di 

samping itu, karya ini disusun sebagai bagian dari pemenuhan syarat akademik 

untuk memperoleh gelar Sarjana Agama (S.Ag) pada Program Studi Ilmu Al-

Qur‟an dan Tafsir. 

G. Sistematika Penulisan 

Sistematika penulisan merupakan kerangka penyusunan laporan penelitian 

yang bertujuan untuk mempermudah pemahaman terhadap pokok permasalahan 

dan analisis yang dikaji. Dalam penelitian ini, laporan disusun ke dalam dua bab 

utama dengan sistematika penulisan sebagai berikut:  

Bab I pendahuluan berfungsi sebagai bagian pengantar yang menyajikan 

informasi menyeluruh mengenai konteks dan ruang lingkup penelitian. Di 

dalamnya termuat latar belakang masalah, klarifikasi istilah, identifikasi serta 

batasan dan rumusan masalah, tujuan dan manfaat penelitian, serta sistematika 

penulisan. Tujuan bab ini adalah memberikan pijakan awal agar pembaca dapat 

memahami arah dan struktur keseluruhan kajian secara komprehensif. 

Bab II berisi tentang, Kajian teoretis, merupakan landasan teori memuat 

tentang tinjauan teori mengenai refleksi yang meliputi definisi, kriteria, dan 

tahapannya, seputar pengertian dari fanā‟ dan baqā‟, sejarah perkaembangan 

fanā‟ dan baqā‟, pandangan ulama terhadap Fanā‟ dan Baqā‟ dan biografi  



10 

 

 

Najmuddin Al-Kubro dan Ibnu „Ajibah menenai penafsiran fanā‟ dan baqā‟ 

setelah itu penjelasan tentang tafsir Najmuddin Al-Kubro dan Tafsir „Ajibah baik 

sejarah atau biografi  pengarang dua Tafsir ini, selanjut menjelaskan tentang 

pandangan para ulama serta memuat tinjauan kepustakaan atau literature review. 

Bab  III Bagian ini berisikan tentang metode yang dipakai dalam penelitian 

ini yang menjelaskan tentang jenis penelitian, pendekatan penelitian, sumber data, 

teknik pengumpulan data, teknik analisis data dalam penelitian ini. 

Bab IV bagian ini berisi tentang pembahasan penelitian atau isi dari 

penelitian yakni: hasil penelitian dan analisis menyajikan uraian komprehensif 

mengenai temuan penelitian yang telah dikaji dan dianalisis secara sistematis. 

Penyajian data dalam bab ini mencakup penafsiran QS. Ar-Rahman ayat 26-27 

dan QS. Al-Hadid ayat 20 terkait konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam perspektif tafsir 

Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu „Ajibah. Selain itu, bab ini juga membahas 

persamaan dan perbedaan penafsiran antara kedua tokoh tersebut dalam 

memahami dimensi sufistik dari ayat-ayat tersebut. 

Bab V penutup memuat simpulan yang dirumuskan berdasarkan 

pembahasan sebelumnya, sesuai dengan fokus masalah yang telah dikaji. Selain 

itu, penulis juga menyampaikan sejumlah saran sebagai rekomendasi konstruktif 

untuk pengembangan penelitian lebih lanjut. 

 

 



11 

 

BAB II  

KERANGKA TEORITIS  

A. Fanā‟ dan Baqā‟ 

1. Pengertian Fanā‟ dan Baqā‟ 

Dari perspektif etimologis, fanā‟ berarti kehancuran, lenyapnya atau 

hilangnya keberadaan suatu.
13

 (kehilangan atau kebinasaan). Dalam bahasa 

Indonesia, fanā‟ sering dikaitkan dengan kata-kata seperti rusak, hilang, atau mati, 

yang semuanya merujuk pada ketidakabadian (tidak kekal). Namun, istilah fanā‟ 

kurang tepat untuk menggambarkan rusak, karena istilah ini menyampaikan rasa 

transformasi menjadi sesuatu yang baru dan lebih berbeda, daripada sekadar 

menunjukkan kerusakan atau kehancuran.
14

 

secara terminologi  fanā‟ berasal dari tradisi tasawuf (Sufisme), sering 

dieksplorasi dalam tulisan-tulisan Sufi. Pada dasarnya, fanā‟ mewakili keadaan 

spiritual yang ditandai dengan tanggung jawab pribadi yang mendalam dan 

keterlepasan dari kepemilikan duniawi serta keinginan materi. Ini berfokus pada 

mengurangi keterikatan seseorang pada hal-hal materi dan nafsu, memungkinkan 

individu mencapai keadaan di mana mereka menyadari bahwa hanya Tuhan yang 

merupakan realitas tertinggi. 

Fanā' mewakili keadaan seorang salik yang mampu membebaskan diri dari 

keinginan duniawi (nafsu) dan beban hidup. Pengaruh hal-hal duniawi sering 

menyesatkan individu, menyebabkan kerusakan moral dan menghalangi 

kemampuan mereka untuk sepenuhnya terhubung dengan yang maha suci, 

terutama jika sifat-sifat negatif masih ada dalam diri mereka. Tujuan akhir dari 

fanā‟ adalah melampaui batasan-batasan manusia, baik lahiriah maupun batiniah, 

untuk mencapai kesucian spiritual dan kedekatan dengan Tuhan.
15

 

                                                             
13

 Rujuk Al-Jurjani, “Al-Ta„rifat (Beirut: Dar Al-Kutub Al-„Ilmiyyah, 1983), 1/256; 

Muhammad Rowas Qal‟aji”, Mu „jam Lughatul Fuqahaʼ, hlm, 169. 

14
 Kamus Besar Bahasa Indonesia, Daring https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fana  

15
 Ahmad Rofi‟ Usmani, Sufi dari Zaman ke Zaman, (Bandung: Pustaka Publiser, 1985), 

hlm, 4. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fana


12 

 

 

Baqā‟ berasal dari kata baqiya, yang berarti kekal, tetap, terus hidup, atau 

tiada akhirnya.
16

 Makna-makna ini mencerminkan esensi linguistik dari istilah 

tersebut. Namun, dalam konsep tasawuf, baqā‟ merujuk pada perwujudan sifat-

sifat terpuji Allah. (sifat-sifat terpuji).
17

 Baqā‟ merupakan keadaan di mana sifat-

sifat terpuji (sifat-sifat mulia) dan sifat-sifat keTuhanan (sifat-sifat Tuhan) 

menjadi bagian dari karakter manusia. Dalam pandangan tasawuf, baqā‟ diartikan 

sebagai kondisi spiritual dalam mewujudkan sifat-sifat ilahiah.  

Keabadian (kekal) sifat-sifat ilahiah ini terjadi karena hilangnya (lenyapnya) 

sifat-sifat manusiawi atau duniawi (sifat-sifat basyariah) yang selama ini menjadi 

penghalang bagi manusia untuk mencapai kedekatan sejati dengan Allah. Proses 

menuju baqā‟ dimulai dengan fanā‟ yakni, lenyapnya ego, nafsu, dan keterikatan 

pada dunia. Setelah melewati tahap ini, seorang sufi tidak hanya menghilangkan 

sifat-sifat buruknya, tetapi juga mengisi dirinya dengan sifat-sifat Allah, seperti 

kasih sayang, keadilan, dan kebijaksanaan. 

 Dengan demikian, baqā‟ bukan sekadar keadaan pasif, melainkan sebuah 

kondisi di mana manusia mencapai kesempurnaan spiritual dengan meneladani 

sifat-sifat ilahiah yang kekal. Ini mencerminkan perpaduan antara kehampaan 

duniawi yang dicapai melalui fanā‟ dan keterisian dengan keabadian sifat-sifat ke 

Tuhanan melalui baqā‟. Seorang sufi yang berada pada tingkat ini hidup dalam 

harmoni dengan kehendak Allah, menjadi cerminan dari nilai-nilai dan sifat-sifat 

yang dia kehendaki. 

2. Sejarah perkembangan Fanā‟ dan Baqā‟ 

Dalam sejarah tasawuf, Abu Yazid al-Bustami (lahir 804 M dan meninggal 

tahun 874 M), yang nama lengkapnya adalah Thaifur, diakui sebagai Sufi pertama 

yang memperkenalkan konsep fanā‟ dan baqā‟. Namanya memiliki arti penting 

dalam dunia tasawuf, karena dia dianggap sebagai tokoh sentral yang 

mewujudkan penyerahan total hati kepada Allah. Ajaran dan kehidupannya telah 

menarik perhatian banyak orang yang ingin memahami asal-usul dan esensinya.  

                                                             
16

 Adib Bisri dan Munawwir A. Fatah, Kamus Al Bisri, (Surabaya: Pustaka Progressif, 

1999), hlm, 39.   

17
 Rosihon Anwar, Akhlak Tasawuf, (Bandung: Pustaka Setia, 2009), hlm, 154. 



13 

 

 

Abu Yazid pernah berkata: “Jika kita melihat seseorang melakukan mukjizat 

luar biasa (keramat), bahkan jika mereka tampak berjalan di udara atau 

menunjukkan prestasi supernatural lainnya, kita tidak boleh terkesan sampai kita 

terlebih dahulu mengevaluasi seberapa baik mereka mematuhi aturan syariah dan 

memenuhi kewajiban terkait dengannya.” Pernyataan ini menyoroti komitmennya 

yang mendalam terhadap dasar-dasar hukum islam (syariah) sebagai syarat untuk 

keaslian spiritual, menekankan bahwa spiritualitas sejati harus didasarkan pada 

kepaTuhan terhadap perintah ilahi dan perilaku etis.
18

 

Ketika Abu Yazid al-Bustami mencapai akhir hidupnya, banyak kata-

katanya tampak tidak biasa dan, tanpa pemahaman yang tepat, bisa memberi 

kesan bahwa dia menggambarkan dirinya sebagai Tuhan. Namun, meskipun 

pernyataan-pernyataan tersebut, dia tetap manusia seorang manusia yang 

mengalami hubungan yang dalam dan unik dengan Tuhan. Pernyataan-pernyataan 

ini, yang sering dianggap paradoks, mencerminkan konsep sufi fanā', dimana diri 

sepenuhnya lenyap di hadapan Ilahi.  

Dalam konteks ini, ucapan-ucapan tersebut tidak dimaksudkan untuk 

mengagungkan dirinya sendiri, melainkan sebagai bentuk ekspresi atas 

pengalaman penyatuan dengan Tuhan  sebuah tema sentral dalam tradisi spiritual 

sufi. Untuk memahami pernyataan semacam ini, diperlukan pemahaman yang 

mendalam tentang metafisika Sufistik, di mana identitas pribadi seorang mistikus 

melebur dalam kehadiran Ilahi, sehingga tidak lagi ada pemisahan antara diri dan 

Tuhan. Di antara ungkapan-ungkapan yang terdengar aneh dari dirinya, misalnya: 

"Tiada Tuhan selain aku. Sembahlah aku, Maha Suci aku, betapa agung 

kekuasaanku." 

Banyak tokoh sufi telah menguraikan konsep fanā‟ dan baqā‟, dan Ibnu 

'Ajibah merupakan salah satu tokoh yang memberikan penjelasan mendalam 

mengenai hal ini. Pemahamannya tentang fanā‟ sangat sejalan dengan pemikiran 

                                                             
18

 Hamka, Tasawuf Perkembangan Dan Pemurniannya, (Jakarta: Pustaka Panjimas.1984), 

cet.XI, hlm,102. 



14 

 

 

metafisis Ibnu 'Arabi, yang menekankan bahwa seluruh realitas pada dasarnya 

bersumber dari Tuhan. Menurut Ibnu 'Arabi, satu-satunya wujud yang mutlak 

hanyalah Allah, sementara segala yang selain-Nya hanyalah cerminan atau 

manifestasi dari keberadaan-Nya. Oleh karena itu, fanā‟ dipahami sebagai 

hilangnya kesadaran akan eksistensi diri yang terpisah dari Tuhan, serta 

penyadaran bahwa seluruh keberadaan adalah perwujudan dari wujud Ilahi yang 

tunggal. 
19

  

Dalam cara pandang ini, kenyataan yang dapat ditangkap oleh pancaindra 

manusia bukanlah sesuatu yang berdiri sendiri atau mutlak, melainkan merupakan 

perwujudan dari keberadaan Tuhan. Artinya, segala sesuatu yang tampak ada 

secara fisik sejatinya tidak memiliki keberadaan yang sejati terpisah dari Tuhan. 

Pemahaman ini mencerminkan kesadaran spiritual bahwa seluruh makhluk saling 

terhubung dalam satu kesatuan wujud, di mana hanya Tuhan yang memiliki 

keberadaan yang mutlak dan sejati. 

3. Pandangan Ulama tentang Makna Fanā‟ dan Baqā‟ 

1) Pandangan Ulama Tasawuf 

a. Abu Yazid al-Busṭami (w. 874 M) 

 Abu Yazid al-Busṭāmī merupakan tokoh awal yang merintis gagasan fanā‟ 

sebagai jalan menuju ittihād, meskipun tidak secara eksplisit menggunakan istilah 

tersebut. Baginya, puncak perjalanan spiritual seorang sālik adalah taḥrīr fanā‟ fī 

al-Tawḥīd, yakni lenyapnya eksistensi diri dalam keesaan Tuhan. Gagasan ini 

kemudian menjadi dasar berkembangnya konsep fanā‟ dalam tradisi tasawuf, 

yang dipandang sebagai hasil akhir dari praktik kesalehan dan hidup zuhud. Tanpa 

keduanya, seorang sālik tidak akan mencapai tingkatan fanā‟.
20

  

 Dalam konteks ini, pencapaian fanā‟ yang sempurna akan secara otomatis 

mengantarkan seorang sālik pada keadaan baqā‟, yakni kesadaran eksistensial 

                                                             
19

 Kautsar Azahari Noer, Ibn „Arabi: Wahdat Al-Wujud Dalam Perdebatan, (Jakarta: 

Paramadina, 1995), hlm,43 

20
 Aboebakar Atjeh, Pengantar Sejarah Sufi Dan Tasawuf, (Bandung: Pustaka Aman Press, 

1977), hlm, 136. 



15 

 

 

akan keberadaannya di hadirat Tuhan. Pada tahap ini, dimensi ilahiah dan realitas 

duniawi seolah menyatu. Konsep ini oleh Abu Yazid al-Busṭāmī disebut sebagai 

taḥrīr fanā‟ fī al-Tawḥīd, yang kemudian dikenal luas dengan istilah ittihād.
21

 

Dalam keadaan ini, seluruh gerak diam, kehendak, dan persepsi makhluk 

dianggap sebagai manifestasi langsung dari kehendak Ilahi. Hal ini melahirkan 

ekspresi-ekspresi ekstatis (shaṭaḥāt), seperti pernyataan “tidak ada Tuhan selain 

aku” atau “mahasuci aku”, sebagai bentuk luapan kesadaran spiritual yang 

mendalam. Menurut Hamka, kondisi tersebut menyerupai seseorang yang larut 

tenggelam dalam “lautan perenungan” atau tafakkur yang sangat mendalam.
22

 

b. Al-Junayd al-Baghdadi (w. 910 M) 

 Menurut al-Junayd, fanā‟ merupakan proses peluruhan sifat-sifat tercela 

melalui tahapan spiritual dan latihan rohaniah sebagai upaya mendekat kepada 

Tuhan. Tujuannya adalah menghapus eksistensi diri agar dapat merasakan 

kehadiran ilahi yang telah ada sejak ruh ditiupkan ke dalam jasad. Namun, al-

Junayd menegaskan bahwa puncak kesempurnaan spiritual tidak berhenti pada 

fanā‟, melainkan pada baqā‟, yaitu keberlanjutan hidup dalam kesadaran baru 

yang selaras dengan syariat dan dijalani secara istiqamah.
23

 

c. Al-Hallaj (w. 922 M) 

 Al-Hallaj merupakan seorang sufi yang penuh kontroversi, terutama 

karena ucapannya yang terkenal, "Ana al-Haqq" (Akulah Kebenaran), yang sering 

dikaitkan dengan pengalaman fanā‟. Ia diyakini telah mencapai tingkat fanā‟ yang 

begitu dalam sehingga merasa tiada jarak antara dirinya dan Tuhan. Pernyataan 

                                                             
21

 Abd Al-Rahmān Baḍawī, Syathahāt al-ṣūfiyyah, (Kairo: Maktabah Al-Nahḍah Al-

Miṣriyyah, 1949), hlm, 86. 

 

22
 Hamka, Perkembangan Dan Pemurnian Tasawuf: Dari Masa Nabi Muhammad Saw. 

Hingga Sufi-Sufi Besar, (Jakarta: Republika, 2015), hlm,126 

23
 Imam Abu Qasim Al-Junaid, Rasail al-Junaid, Editor, Qadir, Ali Hasan Abdul, (t.k.: t.p., 

1988), hal. 80. 



16 

 

 

tersebut sering dipahami sebagai wujud fanā‟ dalam bentuk ekstrem, di mana 

identitas pribadi lenyap sepenuhnya dalam kesadaran ilahi
24

. 

 Pandangan dan ucapannya ini menuai kritik tajam dari banyak ulama fiqh, 

yang menganggapnya menyimpang dari ajaran tauhid karena dapat dimaknai 

seolah menyamakan makhluk dengan Sang Pencipta. Meski demikian, sebagian 

kalangan sufi membela al-Hallaj, menyatakan bahwa ucapannya adalah hasil dari 

ekstasi spiritual yang mendalam, bukan pernyataan teologis yang disengaja atau 

disadari sepenuhnya. 

d. Abu Nasr Al Sarraj (w. 988 M) 

 Berbeda dengan sebagian pihak yang mengkritik, Abu Nashr al-Sarraj al-

Ṭūsī justru membela Abu Yazid al-Busṭāmī. Pembelaan ini dituangkan dalam 

karya pentingnya, al-Luma„, yang memuat pembahasan bernuansa epistemologis 

mengenai dinamika tasawuf pada masanya. Karya tersebut disusun sebagai respon 

terhadap pandangan-pandangan yang cenderung sinis atau menentang ajaran 

tasawuf.
25

 Dengan demikian, al-Sarraj berupaya menegaskan bahwa tasawuf 

merepresentasikan bentuk ketakwaan yang paling luhur dalam Islam.
26

 

e. Ibnu Arabi (w. 1240 M) 

 Menurut Ibnu Arabi fanā‟ adalah proses pembersihan dan pembebasan diri 

dari ego, sementara baqā‟ adalah kebangkitan spiritual dan kesadaran yang terus 

berlanjut tentang eksistensi Tuhan yang tak terpisahkan dari segalanya dalam 

kerangka wahdatul wujud, Ibnu Arabi menjelaskan fana dan baqā‟ sebagai 

transendensi diri menuju realitas mutlak (Allah). Fanā‟ adalah jalan menuju 

baqā‟, karena tanpa mengalami fanā‟, seseorang tidak akan mampu menyadari 

kehadiran dan keabadian Allah dalam segala bentuk bagi Ibnu Arabi, fana adalah 

langkah menuju kesadaran bahwa hanya Allah yang benar-benar ada, sedangkan 

                                                             
24

 Ahmadi Isa, Tokoh-Tokoh Sufi Tauladan Kehidupan Yang Shaleh, (Jakarta, 

PTRajagrafindo Persada, 2001), hlm,163. 

 
25

 Abu Bakar Muhammad Bin Ishaq Al-Kalabadziy, Al-Ta‟Aruruf fi Mazahb Alhl Al-

Tasawuf,(Maktabah Al-Tsaqofiyyah, 1988), hlm, 144. 

 
26

 Abu Naṣir Al-Sarraj Al-Ṭusi, Al-Luma‟, (Kairo: Dar Al-Kutub Al-Ḥadiṡ Bi Miṣr Wa 

Maktabah Al-Maṡna Bi Baghdwd, 1960), hlm. 461. 



17 

 

 

baqā‟ adalah keberlanjutan dalam kehadiran dan pengetahuan tentang Allah. Ia 

menekankan bahwa ini bukan berarti penyatuan zat, tapi kesatuan dalam 

kesadaran dan pengalaman spiritual. 

f. Imam al-Ghazali (w. 1111 M) 

 Dalam karyanya seperti Iḥyā‟ „Ulūm al-Dīn, al-Ghazālī memaparkan 

konsep fanā‟ sebagai bagian dari proses pensucian jiwa dan pencapaian makrifat. 

Ia mengklasifikasikan fanā‟ ke dalam tiga tingkatan: fanā‟ al-„amal (lenyapnya 

orientasi selain Allah dalam setiap perbuatan), fanā‟ al-ṣifah (transformasi sifat 

tercela menjadi akhlak mulia), dan fanā‟ al-dhāt (lenyapnya kesadaran terhadap 

selain Allah akibat intensitas pengalaman spiritual).
27

 

 Sementara itu, baqā‟ menurut al-Ghazali adalah keadaan ideal di mana 

seorang hamba tetap hidup dalam kesadaran akan Allah, namun tetap menjalankan 

syariat dan mempertahankan kendali atas diri. Dalam kondisi ini, hamba tidak 

kehilangan identitas atau batas dirinya, tetapi seluruh eksistensinya terarah kepada 

Allah dalam keseimbangan antara batin dan lahir. 

2) Pandangan Ulama Non-Tasawuf 

a. Ibnu Taymiyyah 

 Menurut pandangan Ibnu Taymiyyah, konsep fanā‟ dapat diterima sejauh 

dipahami dalam makna spiritual atau maknawi, seperti larutnya seorang hamba 

dalam cinta, ketaatan, dan pengagungan kepada Allah, sehingga ia melupakan 

dirinya dan segala selain-Nya. Dalam kerangka ini, fanā‟ dimaknai sebagai 

hilangnya kesadaran terhadap ego dan dunia karena kekhusyukan dan kehadiran 

hati dalam mengingat Allah. 

 Namun, Ibnu Taymiyyah secara tegas menolak penafsiran ekstrem 

terhadap fanā‟ yang mengarah pada konsep hulul (penyatuan Tuhan dengan 

makhluk) atau ittihad (penyatuan mutlak antara hamba dan Tuhan). Ia 

menganggap pandangan seperti ini menyimpang dari ajaran tauhid murni dan 

                                                             
 

27
 Ahmad Rofi‟ Usmani, Sufi Dari Zaman Ke Zaman, (Bandung: Pustaka Publiser, 1985), 

hlm,140. 

 



18 

 

 

berbahaya, karena dapat mengaburkan batas antara Khaliq (Pencipta) dan 

makhluk. Baginya, kedekatan seorang hamba dengan Allah tidak berarti melebur 

atau menyatu secara hakiki, melainkan tetap dalam bingkai ubudiyah dan 

keterpisahan ontologis antara Tuhan dan hamba. Dengan demikian, Ibnu 

Taymiyyah membedakan antara fanā‟ yang bersifat syar‟i dan diterima dalam 

Islam, dengan fanā‟ yang bersifat filosofis ekstrem dan bertentangan dengan 

prinsip tauhid.
28

 

b. Ibnu al-Qayyim 

 Ibnu al-Qayyim menjelaskan konsep fanā‟ dengan merujuk pada ayat 

dalam Surah al-Rahman (55:27) yang menegaskan bahwa segala sesuatu akan 

binasa, dan hanya wajah Allah yang kekal. Baginya, fanā‟ berarti kehancuran dan 

ketiadaan mutlak; segala yang ada di dunia bersifat sementara dan pasti akan 

lenyap, sedangkan hanya Allah yang abadi. Pandangan ini berbeda dengan 

mayoritas kaum sufi, yang memaknai fanā‟ secara spiritual sebagai proses 

melepaskan keterikatan dan ketergantungan pada dunia serta segala sesuatu selain 

Allah, bukan semata kehancuran fisik. 

 Bagi para sufi, fanā‟ adalah pengalaman batin di mana ego dan nafsu 

pribadi memudar, sehingga jiwa sepenuhnya terserap dalam kesadaran Allah. 

Proses ini bukan sekadar kehilangan bentuk fisik, melainkan pengosongan diri 

dari segala sesuatu yang menghalangi kedekatan dengan Tuhan. Fanā‟ membuka 

jalan bagi baqā‟, yaitu keberadaan yang kekal dalam kehadiran Ilahi. Dengan 

demikian, fanā‟ menjadi inti dari perjalanan spiritual yang membawa seorang 

hamba lebih dekat kepada Allah, menjadikan hati dan pikirannya hanya terpaut 

kepada-Nya.
29

 

                                                             
 

28
 Taqi Ad-Din Aḥmad Ibnu ‟Abd Al-Halim Ibnu ‟Abd Al-Salam Ibnu ‟Abdullah Ibnu 

Taymiyyah, Minhaj Al-Sunnah Al-Nabawiyyah, (Damaskus: Dar Al-Hadits, t.t.), hlm. 3-61. 

29
 Al-Jawziyah, Madarij Al-Salikin Bayna Manazil Iyyaka Na„budu wa Iyyaka Nasta„ani, 

(Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 1998), hlm, 486. 



19 

 

 

B. Biografi Najmuddin Al-Kubro 

1. Najamuddin Al-Kubro 

Najmuddin al-Kubrā, bernama lengkap Aḥmad ibn „Umar ibn Muḥammad, 

adalah seorang sufi besar asal Khwārazm dan pendiri tarekat Kubrawiyyah, 

dikenal karena kontribusinya dalam tafsir isyari dan pemikiran 

tasawuf.
30

Najmuddin al-Kubra (lahir pada 540 H/1145 M dan wafat pada 618 

H/1221 M di Baghdad) adalah seorang ulama, sufi, dan wali besar dalam tradisi 

Islam yang memiliki pengaruh besar dalam perkembangan tasawuf dan ia 

mendapat gelar "al-Kubra" yang berarti "yang Agung," karena kedalaman ilmu 

dan pengaruhnya yang luar biasa dalam dunia spiritual Islam.  

Najmuddin al-Kubra memiliki julukan Soni‟ul aulia‟
31

, gelar tesebut 

diberikan karena pendiri tarekat Kubrawiyyah, Sebagai tokoh sufi terkemuka, ia 

dikenal dengan gelar "Ahmad Ibn Umar Ibn Muhammad" dan dijuluki "Pencipta 

Para Wali" karena banyak muridnya yang mencapai derajat kewalian. Ajarannya 

berfokus pada penyucian jiwa, muraqabah dan kashf, dengan tujuan mencapai 

hakikat dan kedekatan dengan Allah. Tarekat Kubrawiyyah, yang ia dirikan, 

menyebar luas ke Asia Tengah, Persia, dan sekitarnya, menjadikannya salah satu 

wali terbesar dalam sejarah Islam. 

 Najmuddin al-Kubra juga dijuluki Abul Jannab adalah gelar kunyah 

(panggilan kehormatan oleh masyarakat arab) yang di berikan oleh Rasulullah 

dalam mimpinya  Najmuddin meminta kunyah. Najmuddin al-Kubra adalah 

seorang ulama banyak menguasai berbagai bidang diantaranya, ahlu fiqih, 

mufassir, muhaddith dan sufi. Beliau Terkenal karena pengabdiannya dalam 

ibadah dan membimbing orang lain di jalur spiritual, dia adalah lautan 

pengetahuan yang luas, menginspirasi banyak ulama untuk mengikuti ajarannya. 

                                                             
30

 Santri Mbah KH. Munawir Kertosono Nganjuk, Santri KH. Sholeh Bahruddin 

Sengonagung Purwosari Pasuruan. “Sabilus Salikin” (Pasuruan: Pondok Pesantren Ngalah. 2012). 

hlm, 377. 

31
 Najmudin Al-Kubro, At-Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari Al-Sufi Jus 1, (Libanon: 

Dar Al-Kutub Al-Ilmiah, 2009), hlm, 44. 



20 

 

 

Gelarnya, "Cahaya Bintang" mencerminkan kehadirannya yang menerangi di 

dunia spiritual.  

Najmuddin al-Kubrā menempuh perjalanan ke berbagai wilayah untuk 

menimba ilmu dan meriwayatkan hadis dari para ulama salaf. Di antara guru-

gurunya adalah tokoh-tokoh terkemuka yang memiliki otoritas keilmuan dan 

spiritual di masanya:
32

 

a) Syaikh Abu Najib al-Suhrawardi 

b) Syaikh Imam Asy-Sya‟rowi  

c) Imam Abu Hanifah Ahmad bin Muhammad bin Mansur al-Bukhari  

d) Syaikh Ammar al-Bidlisi  

e) Syaikh Yusuf al-Hamadani 

f) Syaikh Ruzbihan Baqli 

g) Syaikh Imam Subki  

h) Syaikh Abu al-Qasim al-Junayd 

i) Syaikh al-Tustari 

j) Ibnu Nuqtho  

k) Ibnu Hilal  

l) Ibnu Hajib  

m) Syaikh Imam al-Razi  

n) Syaikh Amar Imam Khoqani  

o) Abah Thahir as-Salafi  

p) Al-Hafid Abal Ala  

q) Abal Maani al-Farawi  

r) Ibnu Nasir ad-Dimisyqi  

s) Uzabihar  

t) Imam al-Qusri  

u) Asy-Syaikh al-Arif Uzibhan al-Baqā‟ni  

v) Abu Muhammad Azibhan Ibnu Abi Nasir al-Baqā‟ni  

w) Al-Fasawi Asy-Syairozi 

                                                             
32

 Ibid., hlm 45. 



21 

 

 

2. Karya Karya Najmuddin al-Kubro 

Reputasi Najmuddin al-Kubro sebagai seorang ulama besar tercermin dari 

banyaknya karya yang dihasilkannya. Karya-karyanya mencakup berbagai disiplin 

ilmu, seperti tafsir, hadis, fikih, bahasa, dan tasawuf, dengan penekanan pada 

bidang tasawuf. Hingga saat ini, terdapat beberapa karya yang diatributkan 

kepadanya, yang terdiri dari buku besar, kecil, dan beberapa karya dengan 

panjang sedang. Berikut ini adalah karya-karya Najmuddin al-Kubro:
33

 

a) At-Ta‟wilat An-Najmiyyah fi at-Tafsir al-Isyari as-Sufi  

b) Fawait al-Jamal wa Fawatih al-Jalal  

c) Ushul al-„Ashoro  

d) Risalat al-Haif al-Haim min Kaumat al-Laim  

e) Sakanat As-Shalihin  

f) Ruba „Iyat  

g) al-Masail al-Kubra 

h) Sirul Hadis  

3. Latar Belakang Penulisan Kitab Tafsir Najmuddin al-Kubro 

Kitab At-Ta'wilat An-Najmiyah karya Najmuddin al-Kubro merupakan 

tafsir Isyari yang mendalam, terinspirasi dari warisan gurunya, Said Ruzbahanal, 

melalui karyanya "ar-Rais al-Bayan fi Haqaiqul Quran." Setelah itu, Najmuddin 

al-Kubro memulai penulisan tafsirnya sendiri, yang diselesaikan secara sempurna 

dari awal hingga akhir. Tafsir tersebut memberikan wawasan yang sangat 

mendalam, hingga diibaratkan menjangkau cakrawala tertinggi, membangkitkan 

kesadaran spiritual dan intelektual yang begitu tinggi, membangkitkan diskusi 

mendalam, serta memperluas pemahaman Al-Qur'an dengan makna yang agung 

dan luar biasa. 

 Dengan merujuk pada berbagai sumber, kitab At-Ta‟wilat An-Najmiyah Fi 

Tafsir Al-Isyari As-Sufi adalah kitab tafsir merangkum beberapa kitab tafsir, 

                                                             
33

 Ibid., hlm 52. 



22 

 

 

sehingga jadilah satu kitab tafsir isyari yang pundamental. Beberapa sumber 

tersebut meliputi:
34

 

 

1. Tafsir Alqur‟anil „Azim, karya Syaikh Sahl Al-Tushtari. 

2. Haqaiqut Tafsir, karya Syaikh Abi Abdurrohman as-Sulami. 

3. „Araisul Bayan fi Haqaiqul Qur‟an, karya Syaikh Abi Muhammad Ruzaihan. 

4. Tafsir Al-Mansub li Syaikh Sayyidi Ibnu „Arabi, karya li Syaikh al-Qasyani.  

5. Lataiful Isyarat, karya Al-Qusyairi. 

6. Rahmat Min Ar-Rahmat fi Tafsir wa Isyarat Alquran, karya kalam Sayyidi 

Muhyiddin Ibnu „Arabi li Syaikh Mahmud al-Gharab.  

7. Taysir Ar-Rahman fi tafsir Al-quran, karya Sayyidi „Ala Ibn Ahmad bin 

Ibrahim Al-Muhaimy.  

8. Al-Fawatih Al-Ilahiyah wal Mafatih Al-Ghayyah, karya Ni‟matullah bin 

Mahmud An-Nakhjuwaniy.  

9. Al-Futuhat Al-Ilahiyah, karya Sulaiman bin „Umar Al-Jamal Nawawi al-Jawi. 

10. Hasyiyah As-Sawi „Al-Aljalaini, karya Ahmad As-Sawi. 

11. Marahil Baydi fi Bayan Ma‟ani Qur‟ani Majid, karya Mahmud bin „Umar an.  

12. Ruhul Bayān, karya Sayyidi Ismai‟il Haqi Al-Barsawi.  

13. Maratul Haqaiq, karya Haqiy Ayda.  

14. Ruhul Ma‟ani. Karya „Alamah al-Muhaqqiqah al-Wasiy.  

15. At-Tahrir al-Hawi „ala tafsir al-Baidawi, karya Abdul Ghaniy an-Nalbasiy.  

16. Anwawul Furqan fi Asrarul Qur‟an, Al-Mala „Alal Qariy.  

17. Bahrul Al-Haqaiq wal Ma‟aniy fi Tafsir As-Sab‟ul Mathaniy, karya Syaikh 

Najmuddin Dayah yaitu murid dari Najmuddin al-Kubro.  

18. Bahrul Madid fi Tafsir Al-quran Al-Majid, karya Sayyidi Ahmad bin „Ajibah. 

19. Kasyaf Al-Wardat Al-Ilahiyah fi tafsir „Ala Thariqah as-Sufiyah Sayyidi 

Mahmud Al-Baytar.
35

 

                                                             
34

 Najmudin Al-Kubro, At-Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari Al-Sufi Jus 1, (Libanon 

: Dar Al-Kutub Al-Ilmiah, 2009), hlm, 39. 

35
 Ibid., hlm, 40. 



23 

 

 

Sebenarnya, Najmuddin al-Kubro tidak menyelesaikan kitabnya At-

Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari As-Sufi. Sebaliknya, penyelesaiannya 

dilakukan oleh Ala' As-Samnani, sesuai dengan takdir Allah SWT yang telah 

menentukan hal tersebut. Najmuddin al-Kubra memulai tafsirnya dengan Surah 

Al-Fatihah dan melanjutkannya hingga Surah Az-Dhariyat. Setelah itu, beliau 

memerintahkan muridnya untuk melanjutkan tafsir dari Surah At-Tur hingga 

Surah An-Nas, yang akhirnya selesai 30 juz.  

Pada mukadimah kitab Tafsir At-Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari 

As-Sufi menjelaskan alasan mengapa Najmuddin al-Kubra menggunakan tujuh 

makna batin dalam tafsirnya. Selain itu, juga dijelaskan bahwa interpretasi as-

Samnani lebih bersifat filosofis, sementara interpretasi Najmuddin al-Kubra lebih 

cenderung kepada pendekatan Sufi. 

4. Corak dan Metode Tafsir Najmuddin al-Kubro 

Tafsir Najmuddin al-Kubra berakar dari tradisi tasawuf yang dikenal dengan 

penafsiran yang menekankan makna tersembunyi dan penerangan batin dari ayat-

ayat Al-Qur‟an. Dalam pendekatan ini, makna-makna spiritual dan kedalaman 

rohaniah dari setiap ayat sangat dipentingkan, dengan tujuan mengungkap isyarat 

ilahi yang terkandung di dalamnya. Pendekatan ini tidak hanya menyoroti makna 

lahiriah, tetapi juga menggali sisi batiniah yang lebih dalam. Selain itu, terdapat 

tokoh lain seperti Najmuddin as-Samnani yang turut memberikan pemahaman 

tambahan terhadap tafsir ini melalui perspektif mistiknya.
36

 

Tafsir ini juga menggabungkan aspek filosofis, memperkaya kedalaman 

spiritual dan intelektualnya. Kecenderungan seorang penafsir yang mendasarkan 

tafsirannya pada pola pemikiran filsafat menunjukkan pendekatan yang 

menekankan aspek rasionalitas dan logika dalam memahami teks. Penafsir ini 

biasanya menggunakan prinsip-prinsip filsafat untuk menggali makna mendalam 

dari suatu ayat, menghubungkannya dengan konsep-konsep filosofis seperti 

hakikat, eksistensi, dan kebijaksanaan.  

                                                             
 

36
 Najmudin Al-Kubro, At-Ta‟wilat An-Najmiyah Fi Tafsir Al-Isyari Al-Sufi, (Libanon : 

Dar AlKutub Al-Ilmiah, 2009), hlm 9. 



24 

 

 

Pendekatan ini sering berupaya mencari harmoni antara wahyu ilahi dan 

akal manusia, sehingga tafsir yang dihasilkan tidak hanya bernuansa spiritual, 

tetapi juga intelektual.
37

 Interpretasi ini menggabungkan berbagai pendekatan, 

termasuk gaya Filsafat dan Tasawuf Isyari, di samping metode-metode lain yang 

telah disebutkan sebelumnya. Pendekatan ini menunjukkan kekayaan dalam 

memahami teks Al-Qur'an dengan memadukan aspek rasional, spiritual, dan 

simbolik. Perspektif As-Samnani sendiri cenderung lebih menonjolkan aspek 

filosofis, yang menunjukkan upayanya untuk mengaitkan makna ayat dengan 

pemikiran logis dan konsep-konsep metafisik.  

Gaya ini memberikan kedalaman intelektual dan spiritual, yang menjadikan 

tafsir ini relevan bagi pembaca yang mencari harmoni antara akal dan spiritualitas. 

Namun, pendekatan ini juga menuntut pemahaman yang mendalam dari pembaca 

untuk mengapresiasi nuansa filosofis dan simbolis yang terkandung di dalamnya. 

C. Biografi Ibnu „Ajibah    

1. Ibnu „Ajibah 

Ibnu 'Ajibah, yang memiliki nama lengkap Abu 'Abbas Ahmad bin 

Muhammad bin al-Mahdi bin al-Husain bin Muhammad bin 'Ajibah al-Hujuji al-

Hasani, lebih dikenal dengan panggilan Ibnu 'Ajibah dan juga dikenal dengan 

sebutan al-Anjari, Al-Tatauni, serta al-Hujuji.
38

 Ibnu „Ajibah lahir pada tahun 

1161 H/1748 M di desa A„jabisy, yang termasuk wilayah suku Anjarah,
39

 Ia 

dilahirkan di kota Tetouan, Maroko, dan wafat pada 7 Syawal 1224 H/1809 M 

saat berziarah ke makam gurunya, al-Buzidi, di daerah Ta‟un.
40

 Garis nasabnya 

                                                             
37

 Tim Penyusun MKD, Studi Al-Quran, (Surabaya: UIN Sunan Ampel Press, 2016), hlm, 

534. 

38
 Namudhajan, Tesis University of Abou Bekr Belkaïd-Tlemcen, (Algeria, 2015) hlm, 8. 

39
 Abd Al-Hayy Al-Kattani, Fihris al-Faharis, Jilid 2 (Beirut: Dar Al-Gharb Al-Islami, 

1982), hlm, 854. 

40
 Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu ‟Ajibah: Kitab Al-Bahr Al-Madid Fi Tafsir Al-

Qur‟an Al-Majid, hlm,68. 



25 

 

 

tersambung kepada Nabi Muhammad SAW melalui jalur imam Hasan bin Ali bin 

Abi Thalib.
41

  

Ibnu „Ajibah tumbuh dalam lingkungan keluarga yang dikenal religius dan 

telah menunjukkan kecintaan terhadap ilmu sejak kecil, bahkan menyelesaikan 

hafalan Al-Qur‟an pada usia dini. Riwayat hidupnya kerap diklasifikasikan dalam 

tiga fase utama: pertama, masa kanak-kanak (1160–1178 H/1747–1765 M); 

kedua, masa remaja dan awal pencarian ilmu (1178–1208 H/1765–1794 M); dan 

ketiga, masa kematangan intelektual (1208–1224 H/1794–1809 M), saat ia 

dikenal sebagai guru tarekat dan pemikir produktif dalam bidang spiritualitas 

Islam.
42

 

Ibnu 'Ajibah memulai pendidikan formalnya pada usia 19 tahun, dengan 

menimba ilmu dari para ulama setempat. Ia aktif menghadiri majelis-majelis ilmu 

di masjid, dan mempelajari berbagai disiplin keilmuan Islam, termasuk Fikih, 

Tafsir, Hadis, serta ilmu kebahasaan seperti Nahwu, Sharaf, dan Mantiq.
43

 

Semangat keilmuan Ibnu 'Ajibah tercermin dalam prinsip hidupnya yang menolak 

untuk berhenti belajar, tanpa memandang status guru. Ia meyakini bahwa ilmu 

dapat diperoleh baik dari mereka yang kedudukannya lebih rendah maupun lebih 

tinggi darinya, sebagaimana tertuang dalam pernyataannya: “Kita bisa 

mendapatkan ilmu dari orang yang berada di bawah kita, dan kita juga bisa 

mengambil ilmu dari orang yang berada di atas kita.” 

Pendekatan ilmiah Ibnu 'Ajibah mencerminkan kerendahan hati dan 

pandangan bahwa proses belajar tidak mengenal batas. Pada usia 40 tahun, ia 

melanjutkan pendidikannya ke kota Fas untuk mendalami berbagai disiplin ilmu 

di bawah bimbingan ulama terkemuka. Di sana, ia memfokuskan diri pada studi 

hadis bersama ahli hadis Tawadi bin Saudah, serta mendalami ilmu tafsir, faraid, 

dan kebahasaan. Setelah menyelesaikan pendidikannya, Ibnu 'Ajibah kembali ke 

                                                             
41

 Ibnu „Ajibah, al-Bahr al-Madid, hlm,19 

42
 Nur Al-Din Nas Al-Faqih, Ibnu „Ajibah Shai‟r Al-Magribi, (Fas: Risalah Diplomat 

Jurusan Adab Kampus Sayyid Muhammad bin Abdullah, 2005), hlm, 20.    

43
 Ibnu Ajibah, al-Bahr al-Madid fi Tafsir al-Qur‟an al-Majid, Jilid I hlm, 6. 



26 

 

 

kampung halamannya bersama gurunya untuk menyebarkan ilmu dan 

mengembangkan karya-karyanya. 

Setelah mendalami berbagai disiplin ilmu, Ibnu 'Ajibah mulai tertarik pada 

tasawuf yang berkembang di wilayahnya melalui Tarekat Shadhiliyah dan 

gerakan Darqawiyah. Perjalanan spiritualnya banyak dipengaruhi oleh dua tokoh 

utama, yakni Syaikh Darqawi dan Syaikh al-Buzidi al-Ghumari. Suatu ketika, al-

Buzidi menasihatinya bahwa inti ajaran tarekat mereka adalah kejujuran (ṣidq) 

dan cinta (maḥabbah). Permintaan Ibnu 'Ajibah agar nasihat tersebut dituliskan 

menandai kesungguhannya dalam memahami tasawuf, yang kemudian ia anggap 

telah dikuasainya secara mendalam.
44

 

Syekh al-Buzidi dikenal sebagai tokoh sufi terkemuka di Babah Gumarah 

dan merupakan bagian dari silsilah spiritual yang bersambung kepada Abu Hasan 

al-Shadhili, pendiri Tarekat Shadhiliyah. Ibnu 'Ajibah menimba ilmu darinya 

selama sekitar 16 tahun. Meskipun al-Buzidi tidak memiliki kemampuan baca 

tulis (ummi), ia dipercaya memperoleh anugerah makrifat dari Allah. Dari 

bimbingannya lahir banyak tokoh sufi, termasuk Ibnu 'Ajibah. Seperti dinyatakan 

oleh al-Kuhan, keberadaan Ibnu 'Ajibah sebagai muridnya saja telah cukup untuk 

menegaskan kedalaman spiritual dan status keilmuan al-Buzidi sebagai ahlullah, 

yakni hamba yang mengenal Allah secara mendalam.
45

 

Selain Syekh Al-Buzidi, Ibnu 'Ajibah juga sangat dipengaruhi oleh ajaran 

Syekh Darqawi. Shaikh al-Darqawi, yang bernama asli Abu Al-Ma'ali Al-'Arab 

bin Ahmad Al-Hasani, adalah pendiri sebuah cabang tarekat Shadhiliyah yang 

dikenal dengan nama tarekat al-Darqawiyah. Pendekatannya dalam mengajar 

sangat sederhana, mudah dipahami, dan tidak asing, dengan menekankan pada 

praktik-praktik yang selaras dengan Al-Qur'an dan Sunnah. Fokus tarekat ini 

adalah untuk mematuhi semua perintah dan memelihara karakter moral yang 

mirip dengan Nabi Muhammad. Seperti tarekat lainnya, Shadhiliyah juga 

                                                             
44

 Ali Abi Hasan, Tabaqā‟t Shadhiliyah Al-Kubra, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 

2005), hlm, 154. 

45
 Ibnu Ajibah, Al-Bahr Al-Madid Fi Tafsir Al-Qur‟an Al-Majid, Jilid I, hlm, 9. 



27 

 

 

menekankan praktik zikir, berdasarkan ayat dari Surat al-Baqārah [2:152], 

“Ingatlah kepada-Ku, niscaya Aku akan mengingatmu.”
46

  

Meskipun cabang Darqawi berbeda dalam beberapa hal, esensi ajarannya 

tetap konsisten dengan Tarekat Shadhiliyah yang lebih luas.
47

 Ibnu 'Ajibah, 

seorang tokoh yang sangat mendalami ilmu pengetahuan, mendapat 

penghormatan dan pujian dari para ulama karena dedikasinya dalam menuntut 

ilmu. Dalam kitab Tariqa Shadhiliyah Al-Kubra, disebutkan bahwasanya Ibnu 

'Ajibah adalah seorang yang memiliki akhlak dan nasab yang mulia. Ia 

digambarkan sebagai mata air pengetahuan sejati, ahli tarekat, wali Allah, dan 

seseorang yang dikenal karena kedermawanan dan kesediaannya untuk membantu 

orang lain.   

2. Karya Karya Ibnu A‟jibah 

Reputasi Ibnu 'Ajibah sebagai seorang ulama besar tercermin dari 

banyaknya karya yang dihasilkannya. Karya-karyanya mencakup berbagai disiplin 

ilmu, seperti tafsir, hadis, fikih, bahasa, dan tasawuf, dengan penekanan pada 

bidang tasawuf. Hingga saat ini, terdapat 45 karya yang diatributkan kepadanya, 

yang terdiri dari buku besar, kecil, dan beberapa karya dengan panjang sedang. 

Namun, tidak semua karyanya dapat ditemukan, karena beberapa naskahnya 

hilang atau belum ditemukan. Berikut ini adalah karya-karya Ibnu 'Ajibah yang 

terbagi dalam 6 fan ilmu:
48

 

1) Ilmu Al-Qura‟n dan Tafsir 

a) Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qurʾān al-Majīd 

b) Tafsīr al-Kabīr li al-Fātiḥah merupakan karya tafsir awal Ibnu „Ajibah 

yang disusun sebelum penulisan tafsir utamanya, al-Baḥr al-Madīd. 

                                                             
46

 Ma‟mun Gharib, Abu Hasan al-Shadhiliy: Hayatuhu, Tasawwufu, Talamidhuhu wa 

awraduhu, (Al-Qahirah: Dar al-Gharib, 2000), hlm, 63. 

47
 Moh Ardani, Tarekat Syadziliyah Terkenal dengan Variasi Hizbnya dalam Sri Mulyati 

(ed), Mengenal dan Memahami Tarekat Terekat Muktabarah di Indonesia, (Jakarta: Kencana, 

2011), hlm,74. 

48
 Ibnu Ajibah, Al-Bahr Al-Madid Fi Tafsir Al-Qur‟an Al-Majid, (Beirut: Dar Al-Kutub Al- 

Ilmiyah, 2015), Jilid I. hlm, 14. 



28 

 

 

c) Tafsīr al-Wasīṭ li al-Fātiḥah 

d) Al-Durur al-Mutanāshirah fī Tawjīh al-Qirā‟āt al-Mutawātirah 

e) Al-Kashf al-Bayān fī Mutashābih al-Qur‟ān 

 

2) Ilmu Hadis dan Sirah Nabawiyah 

a) Ḥāsyiyah al-Jāmi„ al-Ṣaghīr li al-Suyūṭī  

b)  Arba„ūna Ḥadīthan fī al-Uṣūl wa al-Furū„ wa al-Riqā„ 

c) Al-Anwār al-Sunniyyah fī al-Adhkār al-Nabawiyyah 

d) Al-„Adīyah wa al-Adhkār al-Mumḥiqatu li al-Dhunūb wa al-Awzār 

3) Ilmu Tasawuf
49

 

a) Al-Anwar Al-Sunniyah fi Sharhi Al-Qasidah Al-Hamziyah 

b) Al-Lawahih Al-Qudsiyah fi Sharhi Al-Wazifah Al-Zuruqiyah 

c) Iyqaz Al-Humam fi Sharhi Al-Hikam 

d) Diwanu Qasha'id fi Tasawwuf  

e) Risalah fi Zammi Al-Ghaybah wa Madhi Al-„Uzlah wa Al-Şumt 

f) Sharh Burdah Al-Busiri 

g) Sharh Hizb Al-Kabir Al-Shadhiliy 

h) Sharh Al-Qasidah Al-Humriyah li Ibn Al-Farid  

i) Sharh Al-Qasidah Al-Munkharifah li Ibn Al-Nahwi 

j) Sharh Al-Qasidah Al-Ha'iyah fi Tasawwuf li Rifai'i 

k) Sharh Al-Kawakib Al-Duriyah fi Madhi Khair Al-Bariyah 

l) Sharh Ta'iyah Al-Buzidi 

m) Sharh Al-Akhar (Al-Mutul) Ta'iyah Al-Buzidi  

n) Sharh Ra'iyah Al-Buzidi fi Al-Sulūk 

o) Sharh Al-Salah Ibn' 'Arabi Al-Hatimi 

p) Sharh Al-Salah Abd Al-Salam Al-Mashishi 

q) Sharh Al-Abyat: Tawadha' Bi Al-Ma' Al-Ghaib li Kunta Zā Sir 

r) Sharh Al-Muqatta'ah fi Mahabbatillah li Shistari 

s) Sharh Nazm Ma Yadullu 'Alaih Lafz Al- Jalaliyah li Shistari  

                                                             
49

 Ibid., hlm, 13. 

 



29 

 

 

t) Sharh Nuniyah li Shistari 

u) Kashf Al-Niqab 'An Sirr Al-Lubab 

v) Mi'raj Al-Tashawwuf Ilā Haqā'iq Al-Tasawwuf 

4) Ilmu Fiqih Dan A‟qidah
50

 

a) Hashiyah 'Ala Mukhtashar Al-Khalil 

b) Risālah fī al-„Aqā‟id wa al-Ṣalāh 

c) Tashīl al-Madkhal li Tanmiyah al-„Amal bi al-Niyyah al-Ṣāliḥah „Inda al-

Iqbal 

d) Silk al-Durūr fī Dhikri al-Qadā‟ wa al-Qadr 

5) Terjemahan 

a) Zhar al-Bustān fī Ṭabaqāt al-„Ulamā‟  

b) Fahrasa (buku ini merupakan biografi perjalanan hidup Ibnu 'Ajibah 

sendiri, yang pada mulanya berbahasa Prancis yang oleh Masiggnon, 

kemudian dialih bahasakan dalam bahasa Arab yang telah disunting oleh 

Abd. Jami' Shalih). 

6) Bahasa 

Al-Futūḥāt al-Qudsiyyah fī Sharḥ Muqaddimah al-Jurumiyyah 

3. Latar Berlakang Penulisan Kitab Tafsir Ibnu „Ajibah 

Ibnu 'Ajibah menegaskan bahwa tafsir merupakan metode esensial dalam 

menyampaikan pemahaman mendalam tentang ide-ide Al-Qur‟an dan berfungsi 

sebagai sarana pengetahuan. Namun, ia menekankan bahwa pemahaman sejati Al-

Qur‟an hanya dapat dicapai oleh individu yang memiliki kapasitas intelektual 

tinggi serta pengetahuan luas untuk menangkap berbagai makna yang terkandung 

di dalamnya.
51

 Individu-individu ini memiliki kompetensi dalam disiplin ilmu 

lahiriah seperti tata bahasa Arab, Sharaf, Nahwu, Balaghah, Fikih, Hadis, dan 

Sejarah. Selain itu, mereka juga mendalami tasawuf dan menimba ilmu dari para 

                                                             
50

 Ibid., hlm, 15. 

51
 Hairul, Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu ‟Ajibah: Kitab Al-Bahr Al-Madid fi Tafsir Al-

Qur‟an Al-Majid, hlm, 77. 



30 

 

 

sufi yang memiliki kapasitas menjaga dan membimbing dimensi spiritual (Ahl al-

Adhwāq). 

Ibnu „Ajibah menekankan pentingnya menafsirkan Al-Qur‟an dengan 

standar keilmuan yang tinggi. Ia berpendapat bahwa seorang mufassir harus 

terlebih dahulu menguasai berbagai disiplin ilmu lahiriah sebelum mendalami 

dimensi maknawi yang lebih dalam. Selain itu, menurutnya, penafsiran yang tepat 

juga membutuhkan bimbingan dari seorang guru spiritual yang memiliki 

pemahaman mendalam terhadap syariat. 

 

وعلم ان القرآن العظيم له ظاهر لأهل الظاهر و باطن الأهلل الالاطن و سير لل الالاطن 

لا يللقوا الا اهللل الالللاطنم لا يير للم يلللهم و لا يقو للله  للراهمم و لا ي لل    لللر  الا 

علم الااطن بعاارة ر يقل  و ارلرة ي يقل  و ارلارة ي يقل م بعد سقرير الظاهرم ثم يشل الى 

فمللللن ل يالللللذ ف ملللله لللللقوا سللللل  الا للللرار فلي لللللمم و لا ياللللاير با   للللارم فلللل ن علللللم 

  الا واا من وراء طرر العقرلم ولا يدرك بتراسر النقرل

 Artinya: Makna Al-Qur‟an terdiri atas dimensi lahiriah dan 

batiniah; yang pertama diperuntukkan bagi para ahli ilmu zahir, sedangkan 

yang kedua hanya dapat dipahami oleh mereka yang memiliki kedalaman 

ilmu batin. Penafsiran terhadap sisi batin Al-Qur‟an tidak dapat dilakukan 

tanpa terlebih dahulu memahami makna lahiriahnya secara menyeluruh. 

Makna batin ini kemudian diungkap melalui simbol dan isyarat yang halus. 

Bagi mereka yang belum mencapai tingkat pengetahuan tersebut, sikap 

yang tepat adalah menerima dengan hati-hati dan tidak terburu-buru 

menolaknya. Pengalaman spiritual (adzwaq) berada di luar jangkauan nalar 

biasa dan hanya bisa dikenali melalui transmisi yang sahih (tawātur al-

naql).”
52

 

 

Dalam kitab Lathaif al-Minan, Ibnu "Ajibah" mengutip ungkapan terkenal 

dari Ibnu "Athaillah al-Sakandari sebagai buktinya. Menurut ungkapan tersebut, 

penafsiran para sufi, yang terkadang disampaikan melalui ungkapan-ungkapan 

                                                             
52

 Ibnu Ajibah, Al-Bahr Al-Madid fi Tafsir Al-Qur‟an Al-Majid, Jilid I hlm,16. 

 



31 

 

 

yang tampak ganjil terhadap makna ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi, bukanlah 

sesuatu yang dapat dipahami secara harfiah saja. Makna batin Al-Qur'an dapat 

dipahami melalui analisis bahasa, tetapi hanya mereka yang hatinya dibukakan 

oleh Allah yang dapat memahaminya.  

Mereka yang menyelidiki makna batin masih mengakui keberadaan dan 

keabsahan makna harfiahnya sebagaimana adanya. Mereka menafsirkan makna 

batin hanya ketika Allah memberikan pemahaman kepada mereka. Oleh karena 

itu, tidak ada larangan untuk menyelidiki makna-makna yang lebih dalam ini. 

Larangan hanya berlaku ketika seseorang mengklaim bahwa sebuah ayat hanya 

memiliki makna batin, dengan mengabaikan makna lahiriah dan harfiahnya. 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa menurut Ibn 'Ajibah, 

penafsiran batin terhadap Al-Qur‟an memiliki sifat yang eksklusif dan tidak 

terbuka bagi semua orang. Ia menegaskan bahwa selain mengandung makna zahir 

atau lahiriah, Al-Qur‟an juga menyimpan dimensi makna batin yang lebih 

mendalam dan bersifat isyarat, yang hanya dapat dipahami oleh kalangan tertentu 

yang memiliki kesiapan spiritual dan intelektual. Meski demikian, Ibn 'Ajibah 

tetap menekankan bahwa keberadaan makna batin ini tidak menafikan atau 

bertentangan dengan makna lahiriah, melainkan saling melengkapi dalam 

kerangka pemahaman yang utuh terhadap teks suci. 

Sebaliknya, makna batin merupakan pelengkap yang alamiah, yang selalu 

didahului oleh pemahaman yang tepat terhadap makna zahir. Lebih jauh lagi, 

kemampuan untuk memahami makna batin hanya diberikan kepada mereka yang 

hatinya telah dibukakan oleh Allah. Sebagaimana yang menjadi dasar pemikiran 

Sufi, Ibnu 'Ajibah mendukung pandangannya dengan mengutip sebuah hadis yang 

terkenal di kalangan para Sufi: “li kulli ayatin zahirun wa batinun wa haddun 

muttala.”
53

  

Ibnu "Ajibah" mengatakan bahwa dua gurunya, Sayyid al-Buzidi al-Hasani 

dan Maula al-'Arabi, memotivasinya untuk menulis tafsir yang menggabungkan 

makna zahir (lahiriah) dan isyarah (spiritual atau tersirat). Oleh karena itu, tafsir 

                                                             
53

 Ibid., hlm, 17. 



32 

 

 

ini tidak sepenuhnya dibuat oleh Ibnu "Ajibah sendiri; sebaliknya, itu adalah hasil 

dari peran penting para gurunya yang memotivasinya untuk menulisnya. Ibnu 

"Ajibah berharap tafsir ini akan bermanfaat bagi banyak orang. 

Tafsir ini diberi judul al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur‟ān al-Majīd. 

Meskipun Ibnu „Ajibah tidak secara eksplisit menjelaskan alasan pemilihan judul 

tersebut dalam mukadimah karyanya, namun secara implisit makna dari istilah al-

Baḥr (lautan) dan al-Madīd (yang luas atau tak terbatas) menunjukkan bahwa ia 

ingin menggambarkan keluasan dan kedalaman makna Al-Qur‟an. Penamaan ini 

mencerminkan pandangan mistik dalam tradisi tasawuf, bahwa Al-Qur‟an 

mengandung lapisan-lapisan makna yang tak terhingga, yang dapat terus digali 

oleh mereka yang memiliki kesiapan ruhani dan intelektual untuk 

menyingkapnya. 

Para sufi merujuk pada ayat-ayat tertentu dalam Al-Qur‟an untuk 

mendukung pandangan mereka tentang keluasan makna wahyu ilahi. Di antaranya 

adalah Surah al-Ḥijr [15]: 21 yang menyatakan bahwa segala sesuatu memiliki 

khazanah di sisi Allah dan diturunkan dengan ukuran tertentu, serta Surah 

Luqmān [31]: 27 yang menggambarkan bahwa meskipun seluruh pohon dijadikan 

pena dan lautan sebagai tinta ditambah tujuh lautan lagi kalimat-kalimat Allah 

tetap tidak akan habis dituliskan. Bagi para sufi, ayat-ayat ini menegaskan bahwa 

makna-makna Al-Qur‟an sangat dalam dan tak terbatas, hanya dapat dijangkau 

oleh mereka yang memiliki kesiapan ruhani dan kepekaan batin.
54

 

Tidak seperti kebanyakan kitab tafsir yang umumnya mengikuti metode 

tertentu sebagai referensi untuk menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an, setiap mufassir 

mengadopsi pendekatan dan kecenderungan unik dalam tafsir mereka. Sejak 

zaman dahulu, para ulama ahli tafsir telah mengidentifikasi beberapa metode 

utama tafsir, yang biasanya dikelompokkan ke dalam empat kategori utama:  

                                                             
54

 Kristin Zahra Sands, Sufi Commentaries on The Qur‟an in Classical Islam, (London & 

New York, (London & New York: Routledge, 2006), hlm, 7. 



33 

 

 

ijmali, tahlili , muqaran dan maudhu'i.
55

 Metode tafsir yang diterapkan dalam 

tafsir Al-Bahr Al-Madid dapat diidentifikasi sebagai pendekatan tahlili.  

Metode ini melibatkan analisis menyeluruh terhadap ayat-ayat Qur'an dari 

berbagai aspek, menawarkan penjelasan yang rinci. Dengan menggunakan 

pendekatan tahlili, penulis menafsirkan ayat-ayat tersebut secara sistematis sambil 

tetap setia pada susunan dan frasa yang disajikan dalam Al-Qur'an.
56

 Tafsir Ibnu 

"Ajibah" menggunakan dua pendekatan: tafsir bi al-ra‟yi (penafsiran berdasarkan 

pemikiran dan pendapat) dan tafsir bi al-ma‟thur (penafsiran berdasarkan sumber-

sumber yang diriwayatkan).  

Kecenderungan terhadap corak tafsir bi al-ma‟tsūr dapat dikenali melalui 

sejumlah indikator, seperti penggunaan ayat-ayat Al-Qur‟an untuk menafsirkan 

ayat lain, rujukan kepada hadis Nabi, penjelasan dari para sahabat, pemaparan 

sabab al-nuzūl, serta perhatian terhadap variasi qirā‟at. Namun demikian, dalam 

praktik penafsirannya, Ibnu „Ajibah tidak senantiasa menerapkan seluruh unsur 

tersebut secara konsisten dalam setiap tafsir ayat yang disusunnya. 

4. Corak dan Metode Tafsir Ibnu „Ajibah 

Pernyataan ini menarik karena mencerminkan bagaimana tafsir seseorang 

dipengaruhi oleh kepribadian, latar belakang, dan pendekatan yang digunakan 

oleh mufassir. Dalam konteks tafsir Al-Bahr Al-Madid karya Ibnu A‟jibah, 

kombinasi corak lughawi (kebahasaan) dan al-sufi (tasawuf) sangat relevan untuk 

dipahami. Corak lughawi menonjol ketika Ibnu Ajibah mengurai makna literal 

ayat berdasarkan gramatika, kosa kata, dan struktur bahasa Arab. Sementara itu, 

corak al-sufi terlihat dalam pendekatan isyari, di mana tafsirnya menyoroti makna 

batin atau simbolis dari ayat, sesuai dengan pandangan tasawuf. 

Ibnu Ajibah dikenal sebagai salah satu mufassir yang sangat menonjolkan 

corak sufistik dalam karya tafsirnya. Dalam tafsirnya, corak isyari sangat terlihat, 

                                                             
55

 Qurasih Shihab, Membumikan al-Qur‟an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat, (Bandung: Pustaka Mizan, 2009), hlm, 129. 

56
 Ibid., hlm, 130. 



34 

 

 

di mana beliau menafsirkan ayat-ayat Al-Qur'an dengan mengungkap makna-

makna tersembunyi yang berkaitan dengan aspek spiritual dan perjalanan batin 

seorang hamba menuju Tuhan. Pendekatan ini mencerminkan pengaruh 

mendalam dari tasawuf dalam cara pandang Ibnu Ajibah terhadap Al-Qur'an.
57

 

Berbeda dengan sebagian besar kitab tafsir yang umumnya mengikuti pola 

atau metode tertentu dalam menjelaskan ayat-ayat Al-Qur'an, setiap mufassir 

sebenarnya memiliki pendekatan dan kecenderungan khas masing-masing dalam 

menafsirkan. Sejak masa awal, para ulama telah mengklasifikasikan metode 

penafsiran Al-Qur'an ke dalam empat pendekatan utama, yaitu: metode ijmali 

(global), tahlili (analitis), muqaran (perbandingan), dan maudhu‟i (tematik). 

Metode tafsir yang diterapkan dalam tafsir Al-Bahr Al-Madid dapat 

diidentifikasi sebagai pendekatan tahlili. Metode ini melibatkan analisis 

menyeluruh terhadap ayat-ayat Qur'an dari berbagai aspek, menawarkan 

penjelasan yang rinci. Dengan menggunakan pendekatan tahlili, penulis 

menafsirkan ayat-ayat tersebut secara sistematis sambil tetap setia pada susunan 

dan frasa yang disajikan dalam Al-Qur'an. Jika kita menelusuri sumber-sumber 

tafsir yang digunakan oleh Ibnu „Ajibah, ia memadukan dua pendekatan, yaitu 

tafsir bi al-ma‟thur (penafsiran berdasarkan sumber-sumber yang diriwayatkan) 

dan tafsir bi al-ra‟yi (penafsiran berdasarkan pemikiran dan pendapat).  

Kecenderungan terhadap tafsir bi al-ma‟thur terlihat melalui beberapa 

kriteria, seperti ketika seorang mufassir menafsirkan ayat dengan merujuk pada 

ayat-ayat lain dalam Al-Qur'an, hadis Nabi, penjelasan para sahabat, sabab al-

nuzul (latar asbab turunnya ayat), dan qira‟at (variasi dalam pembacaan). 

Meskipun begitu, Ibnu „Ajibah tidak selalu konsisten dalam menerapkan seluruh 

komponen tersebut.  

                                                             
57

 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru ilmu Tafsir, (Pustaka Pelajar: Yogyakarta, 2005), 

hlm, 388. 



35 

 

 

D. Kajian Terdahulu 

1. Sebuah tesis yang ditulis oleh Nur Irfani Binti Mohamad Nor Hanafi berjudul 

"Konsep Ilmu Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Madid Fi Tafsir Al-Quran Al-Majid", 

yang ditulis oleh Ibn „Ajibah (1160–1224 h).
58

 penelitian ini menjelaskan 

tentang konsep ilmu dalam tafsir Ibnu ‟Ajibah, Perbedaan yang penulis teliti 

dengan kajian di atas ialah penulis memfokuskan tentang makna fanā‟ dan 

baqā‟ dalam Al-Quran Surah Ar-Rahman ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid 

ayat 20 (Studi Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubro dan Tafsir Ibnu 

A‟jibah), Dengan metode komparatif.  

2. Sebuah tesis yang ditulis oleh Nyayu Siti Zahrah berjudul "Fanā' dan Baqā' 

Dalam Perspektif Syekh Abdus Samad al-Palimbani Dan Relevansinya 

Dalam Konteks Kekinian" membahas pemikiran syekh Abdus Samad Al-

Palimbani tentang fanā' dan baqā', serta bagaimana ajaran fanā' dan baqā' 

relevan dengan zaman sekarang. Perbedaan dengan penelitian di atas ialah 

penulis melihat makna fanā‟ dan baqā‟ dalam Al-Qura‟n Surah Ar-Rahman 

ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid ayat 20, dengan melihatnya dari sudut 

pandang orang yang berbeda dengan penelitian di atas. 

3. Tesis  karya  Nila Rohmatuzzahrok  dengan judul: Kecendrungan Falsafi  

Dalam Kitab Tafsir Al-Bahrul Madid Fi Tafsiri Qur‟anil Majid Karya Ibnu 

Ajibah.
59

 penelitian ini menjelaskan tentang kontek falsafi didalan tafsir Ibnu 

Ajibah. Sedangkan penulis meneliti makna fanā‟ dan baqā‟ dalam Al-Quran 

Surah Ar-Rahman ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid ayat 20 (Studi Komparatif 

Tafsir Najmuddin al-Kubro dan Tafsir Ibnu A‟jibah). 

4. Skripsi karya Agus Salim  dengan judul: Konsep Fanā‟ Ibn Athoillah  
60

 

penelitian ini menjelaskan tentang konsep  fanā‟ menurut Ibnu Athoillah. 

sedangkan penulis meneliti makna fanā‟ dan baqā‟ dalam Al-Quran Surah 

                                                             
58

  Nur Irfani Binti Mohamad Nor Hanafi, “Konsep Ilmu Dalam Tafsir Al-Bahr Al-Madid Fi 

Tafsir Al-Quran Al-Majid Karya Ibn „Ajibah (1160-1224 h)” (UIN Suska Riau, 2019). 

59
 Nila Rohmatuzzahrok , “Kecendrungan falsafi  dalam kitab tafsir al- bahrul madid fi 

tafsiri qur‟anil majid” (UIN Sunan Kaliajaga Jogjakarta, 2024). 

60
  Agus Salim, “Konsep Fanā‟ Ibn Athoillah ” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2009). 



36 

 

 

Ar-Rahman ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid ayat 20 (Studi Komparatif Tafsir 

Najmuddin al-Kubro Dan Tafsir Ibnu A‟jibah). 

5. Skripsi karya Mustaghfiri sholeh  dengan judul: Makna Israf Dalam Al 

Qura‟n Studi Penafsiran Ibnu Ajibah Dalam Al-Bahr Al-Madid .
61

 penelitian 

ini menjelaskan tentang makna Israf dalan Al-Qura‟n denag merujuk Tafsir 

Ibnu A‟jibah. Sedangkan penulis meneliti Makna Fanā‟ dan Baqā‟ Dalam 

Al-Quran Surah Ar-Rahman ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid ayat 20 (Studi 

Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubro Dan Tafsir Ibnu A‟jibah). 

6. Jurnal karya Subi Nur Isnaini dengan judul: Konsep Walayah Menurut Ibnu 

„Ajibah; Studi Atas kitab Al-Bahr al-Madid Fi Tafsir Al-Qur'ān Al-Majid.
 62

 

penelitian ini menjelaskan tentang konsep Walayah menurut Ibnu „Ajibah 

berdasarkan tafsir Al-Bahr al-Madid Fi Tafsir Al-Qur'ān Al-Majid. 

Sedangkan penelitian yang penulis kaji lebih ke Makna Fanā‟ dan Baqā‟ 

dalam Al-Qura‟nSurah Ar-Rahman ayat 26-27 dan Surah Al-Hadid ayat 20 

(Studi Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubro dan Tafsir Ibnu A‟jibah). 

 

                                                             
61

  Mustaghfiri, “Makna Israf Dalam Al Qura‟n Studi Penafsiran Ibnu Ajibah Dalam Al 

Bahr Al Madid ” (Institut Al Fitrah Surabaya, 2024). 

62
 Subi Nur Isnaini, “Konsep Walayah Menurut Ibnu „Ajibah; Studi Ataskitab Al-Bahr al-

Madid Fi Tafsir Al-Qur'an Al-Majid,” (Jurnal QOF, Vol.4 no.1 2020): hlm 45–

56,  https://doi.org/10.30762/qof.v4i1. 

https://doi.org/10.30762/qof.v4i1


37 

 

BAB III  

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penulis menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research) 

dalam penelitian ini.
63

 Data yang dikumpulkan untuk penelitian ini berasal dari 

artikel, buku, dan jurnal ilmiah yang membahas Makna fanā‟ dan baqā‟ Dalam 

Al-Qura‟n (Studi Komparatif Tafsir Najmuddin al-Kubro Dan Tafsir Ibnu 

A‟jibah). Selanjutnya, data dianalisis dengan analisis deskriptif kualitatif. Disebut 

sebagai penelitian kepustakaan karena sumber data utamanya adalah koleksi buku, 

jurnal, majalah, catatan sejarah, dan literatur lainnya yang relevan dengan topik 

penelitian.
64

  

Penelitian kepustakaan melibatkan pengumpulan data dari berbagai sumber, 

membaca, mencatat, dan mengelola topik penelitian.
65

 Tujuan penelitian 

kepustakaan adalah untuk menemukan, mengembangkan, dan menguji kebenaran 

pengetahuan melalui penerapan metode ilmiah dengan menggunakan referensi 

perpustakaan yang relevan, baik data primer maupun sekunder, dengan aktualitas 

dan akurasi yang tinggi. 

B. Pendekatan Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang berfokus pada 

pemikiran tokoh serta konteks sejarah yang melatarbelakanginya. Melalui analisis 

teks dan interpretasi, pendekatan ini bertujuan mengungkap makna tersembunyi 

dan sisi spiritual yang tidak tampak secara langsung, sekaligus memahami 

keterkaitan ajaran tasawuf dengan kondisi sosial, budaya, dan keagamaan pada 

                                                             
63

 Hadi Sutrisno, Metodologi Research (Yogyakrta: Yayasan Penerbitan Fakultas Psikologi 

UGM, 1987).  

64
 A Muri Yusuf, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan Penelitian Gabungan 

(Jakarta: Kencana, 2017). 

65
 Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 

2008). 



38 
 

 

masanya. Pendekatan ini dipilih untuk memperoleh pemahaman menyeluruh 

tentang konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam pemikiran sufistik. 

C. Sumber Data 

Informasi dari bahan-bahan yang dapat diakses di perpustakaan, seperti 

buku, jurnal, dokumen, memo, kisah sejarah, dan sebagainya, digunakan dalam 

jenis penelitian ini. Informasi ini relevan dengan pokok bahasan dan sesuai 

dengan fokus penelitian. Setelah penelusuran kepustakaan selesai, langkah 

berikutnya adalah mengumpulkan dan menganalisis data.  Data yang dikumpulkan 

untuk penelitian ini berasal dari berbagai sumber, dan sumber-sumber ini 

dikategorikan menjadi data primer dan data sekunder. 

A. Data primer adalah informasi yang dikumpulkan langsung dari 

subjek penelitian, subjek utama, atau topik penelitian, dan 

terkait langsung dengan subjek penelitian. Tafsir At-Ta'wilat An-

Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari As-Sufi dan Tafsir Al Bahr Al-

Madid fii Tafsir Al Qura'n Al Majid oleh Najmuddin al-Kubro 

adalah sumber utama penelitian ini.  

B. Data tambahan dari berbagai sumber, termasuk literatur, yang 

dianggap relevan dan dapat digunakan sebagai referensi 

sekunder atau sebagai sumber kedua setelah data primer. 

Literatur pendukung yang secara tidak langsung mendukung 

pembahasan termasuk dalam data sekunder,
66

 termasuk sumber 

data sekunder seperti jurnal, skripsi, proposal, tesis, disertasi, 

atau artikel yang berkaitan dengan topik penelitian. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Langkah-langkah yang diambil oleh peneliti dalam proses pengumpulan 

data pada penelitian ini dapat diuraikan sebagai berikut:
67

 

                                                             
66

 Sumardi Suryabrata, Metodologi Penelitian, (Jakarta: Rajawali Press, 1991), hal. 93-94. 

67
 Rahmadi, Pengantar Metodologi Penelitian, (Banjarmasin: Antasari Press, 2011) hlm. 

71. 



39 
 

 

a. Data penelitian ini diperoleh melalui studi pustaka dengan 

menelaah literatur terkait konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam tasawuf, 

untuk memahami makna, sejarah, dan perkembangannya dalam 

tradisi spiritual Islam secara menyeluruh. 

b. mengidentifikasi ayat-ayat dalam Al-Qur'an yang memiliki 

hubungan makna dengan konsep fanā' dan baqā', sebagai dasar 

tekstual untuk memahami landasan spiritual kedua istilah tersebut 

dari sudut pandang tasawuf.  

c. Memberikan penjelasan menyeluruh tentang makna ayat-ayat 

dalam surah Ar-Rahman ayat 26-27 dan surah Al-Madid ayat 20, 

kemudian membahas maknanya secara menyeluruh dan mendalam, 

sehingga sesuai dengan tujuan penelitian yang menyelidiki konsep 

fanā‟ dan baqā‟. 

d. Menganalisis dan membandingkan pandangan kedua mufassir, 

serta mengkaji pola pikir yang melandasi penafsiran mereka 

terhadap konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam konteks tasawuf. 

E. Teknik Analisis Data 

Penelitian ini menggunakan metode analisis isi interpretatif, dengan 

pendekatan sufistik untuk menelusuri dan menafsirkan pandangan para mufassir 

terhadap ayat-ayat tentang fanā‟ dan baqā‟. Data dari Tafsir At-Ta‟wīlāt An-

Najmiyyah fī Tafsīr al-Isyārī as-Sūfī dan Al-Baḥr al-Madīd fī Tafsīr al-Qur‟ān al-

Majīd tidak diurutkan sesuai susunan ayat dalam Mushaf, melainkan disusun 

berdasarkan tema-tema keilmuan yang dianggap relevan dengan topik 

pembahasan. 



64 
 

 

BAB V  

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penulis telah menemukan beberapa kesimpulan dari pembahsan bab sebelumnya, 

yaitu setidaknya ada beberapa poin yang akan dicantumkan dari temuan penelitian 

ini, di antaranya adalah:  

1. Najmuddin al-Kubrā dan Ibnu „Ajibah sama-sama memahami fanā‟ sebagai 

lenyapnya kesadaran akan diri dan makhluk dalam kehadiran Allah, serta 

baqā‟ sebagai kehidupan ruhani yang berlangsung dalam kedekatan dan 

kesadaran akan sifat-sifat Ilahi. Najmuddin al-Kubrā lebih menekankan aspek 

pengalaman mistik, yaitu pelepasan ego melalui tajalli di mana seorang sufi 

sepenuhnya larut dalam cahaya Tuhan hingga melupakan dunia dan dirinya 

sendiri. Sementara itu, Ibnu „Ajibah lebih menitikberatkan pada aspek filsafat 

wujud, bahwa hanya Allah yang hakiki, dan baqā‟ adalah keadaan ruhani yang 

dicapai ketika seseorang telah lepas dari jerat dunia dan hawa nafsu. Walaupun 

pendekatannya berbeda, keduanya sepakat bahwa fanā‟ dan baqā‟ merupakan 

inti dari perjalanan spiritual menuju kedekatan sejati dengan Allah. Mereka 

menafsirkan QS. Ar-Rahmān: 26-27 dan QS. Al-Ḥadīd: 20 sebagai penegasan 

bahwa segala sesuatu selain Allah adalah fana, dan bahwa dunia hanyalah ilusi 

yang menipu dan bersifat sementara.  

2. Ajaran fanā‟ dan baqā‟ memiliki relevansi kuat dalam kehidupan modern. Di 

tengah arus globalisasi dan pengaruh budaya luar yang memicu kemerosotan 

akhlak serta krisis identitas spiritual, nilai-nilai tasawuf dalam konsep ini perlu 

diaktualisasikan. Fanā‟ adalah pelepasan dari ego, hawa nafsu, dan dunia, 

sementara baqā‟ adalah kehidupan ruhani dalam kesadaran Ilahi. Keduanya 

bukan hanya bernilai spiritual, tetapi juga menjadi solusi etis dan moral atas 

problematika zaman. Dengan menghidupkan kesadaran ruhani, konsep ini 

menjadi jalan penyucian jiwa dan pembinaan akhlak dalam membentuk 

manusia yang bermakna dan berintegritas. 

 

64 



65 
 

 

B. Saran 

Penelitian mengenai konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam tasawuf ini diakui masih 

memiliki beberapa kekurangan dan belum sepenuhnya mengungkapkan seluruh 

dimensi dari kedua konsep tersebut. Penulis menyarankan agar dilakukan 

penelitian lebih lanjut yang mencakup kritik terhadap kajian-kajian sebelumnya. 

Ada kemungkinan beberapa aspek penting mengenai hubungan antara fanā‟ dan 

baqā‟, serta dampaknya terhadap praktik spiritual dalam tarekat sufi, belum 

terbahas secara mendalam. Mengingat bahwa banyak pemikiran terkait konsep-

konsep ini terus berkembang, masih banyak potensi untuk eksplorasi lebih lanjut, 

baik dari sisi teologi, filsafat, maupun sejarah tasawuf.  

Penafsiran yang saat ini hanya mencakup beberapa tokoh tertentu juga 

memberikan ruang untuk kajian lebih mendalam, terutama jika ada perkembangan 

pemikiran atau edisi-edisi baru yang dapat memperkaya perspektif. Penulis juga 

mencatat bahwa penerapan konsep fanā‟ dan baqā‟ dalam praktik kehidupan 

spiritual dan transformasi pribadi masih dapat dikaji lebih lanjut. Oleh karena itu, 

penelitian lebih lanjut pada tema ini akan sangat bermanfaat, terutama bagi para 

pengkaji tasawuf dan peneliti yang memiliki minat mendalam dalam kajian 

spiritualitas sufi. 

 

 

 

 

  



66 
 

 

DATAR PUSTAKA 

 

Abu Wafa‟ Al-Ghanimi Al-Taftzani, Tasawuf Islam: Telaah‟a Historis Dan 

Perkembagannya, Jilid VI (Jakarta: Penerbita Media Pratama, 2002). 

Adib Bisri Dan Munawwir A. Fatah, Kamus Al Bisri, (Surabaya: Pustaka 

Progressif, 1999). 

Ajibah, Ibnu, Al-Bahr Al-Madid fi Tafsir Al-Quran Al-Majid, Jilid I, II, III, IV, V, 

VI, VII, VIII (Beirut: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah, 2005).  

Al-Jawziyah, Muḥammad Ibn Abi Bakr Ibn Qayyim, Madarij Al-Salikin Bayna 

Manazil Iyyaka Na„Budu Wa Iyyaka Nastaiin, (Dar Al-Kutub Al-‟Iimiyyah . 

1972). 

Al-Junaid Imam Abu Qasim, Rasail Al-Junaid, Editor, Qadir, Ali Hasan Abdul, 

(T.K.: T.P., 1988). 

Al-Kubro Najmudin, At-Ta‟wilat An-Najmiyah fi Tafsir Al-Isyari Al-Sufi. Jus 

I&VI, (Libanon: Dar Al Kutub Al-Ilmiah, 2009). 

Al-Qushairi, Risalah Al-Qushairiyah fi „Ilm Al-Tasawwuf, (Alqahirah: Dar Al-

Sha‟b, 1987). 

Al-Ṭusi Abu Naṣir Al-Sarraj, Al-Luma‟, (Kairo: Dar Al-Kutub Al-Ḥadiṡ Bi Miṣr 

Wa Maktabah Al-Maṡna Bi Baghdwd, 1960). 

Ansori, LAL. M.A, Kaidah-Kaidah Memahami Firman Tuhan, (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2013). 

Ardani Moh, Tarekat Syadziliyah Terkenal Dengan Variasi Hizbnya Dalam Sri 

Mulyati (Ed), Mengenal Dan Memahami Tarekat Terekat Muktabarah Di 

Indonesia, (Jakarta: Kencana, 2011). 

Asep Nahrul Musaddad, Tafsir Sufistik Dalam Tradisi Penafsiran Alqur‟an: 

Sejarah Perkembangan Dan Konstruksi Hermenutis, (Jurnal Farabi, Vol. 12 

Nomor 1 Juni 2015). 

Atjeh Aboebakar, Pengantar Sejarah Sufi Dan Tasauf, (Bandung: Pustaka Aman 

Press, 1977). 

Badri Khaeruman, Sejarah Perkembangan Tafsir Al-Qur‟An (Bandung: Pustaka 

Setia, 2004). 



67 
 

 

Baidan Nashruddin, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, (Pustaka Pelajar: Yogyakarta, 

2005). 

Fatimatuzzahro, “Aksiologi Ilmu Perspektif Tafsir Al-Bahru Almadīd fī Tafsīr Al-

Qur‟ān Al-Majīd (Surat Fathir Ayat 27-28 Dan Surat Al-Mujadalah Ayat 

11)” (Uin K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2023). 

Gharib,Ma‟mun Abu Hasan Al-Shadhiliy: Hayatuhu, Tasawwufu, Talamidhuhu 

Wa Awraduhu, (Al-Qahirah: Dar Al-Gharib, 2000). 

Habibi Al-Amin, Emosi Sufistik Dalam Tafsir Ishari: Studi Atas Tafsir Lata‟if Al-

Isharat Karya Al-Qushairi, (Ponorogo: Insuri Preess, 2016). 

Hairul, Moh. Azwar. Mengkaji Tafsir Sufi Karya Ibnu ‟Ajibah: Kitab Al-Bahr Al-

Madid Fi Tafsir Al-Qur‟an Al-Majid. (Tanggerang: Young Progressive 

Muslim, 2017). 

Hamka, Perkembangan Dan Pemurnian Tasawuf: Dari Masa Nabi Muhammad 

Saw. Hingga Sufi-Sufi Besar, (Jakarta: Republika, 2015). 

Harapandi Dahri, Meluruskan Pemikiran Tasawuf: Upaya Megembalikan 

Tasawuf Berdasarkan Al-Qur‟an Dan Al-Sunnah, (Jakarta: Pustaka Irfani, 

2007). 

Hasan, Ali Abi, Tabaqā‟t Shadhiliyah Al-Kubra, (Beirut: Dar Alkutub Al-

Ilmiyah, 2005). 

Husain Al-Dhahabi Muhammad, At-Tafsir Wa Al-Mufassirun, Jilid II 

Islah Gusmian, Khazanah Tafsir Indonesia: Dari Hermeneutika Hingga Ideologi 

(Yogyakarta: LKIS Yogyakarta, 2013). 

Ja‟far Abdu Al-Ghafur Mahmud Musthafa, At-Tafsir wa Al Mufassirun fi 

Tsaubihi Al-Jadid, (Dar As-Salam li At-Tiba‟ah An-Nasyr wa At-Tawzi‟i 

wa At-Tarjamah, 2007). 

Kamus Besar Bahasa Indonesia, Daring 

Https://Kbbi.Kemdikbud.Go.Id/Entri/Fana 

Kattani, Abd Al-Hayy Al-Fihris Al-Faharis, (Beirut: Dar Al-Gharb Al-Islami, 

1982). 

M.Afif Anshori, Tasawuf Falsafi: Syaikh Hamzah Fansuri, (Yogyakarta: 

Gelombang Pasang, 2004). 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/fana


68 
 

 

Manna‟ Al-Qhattan, Mabahits fi „Ulum Al-Qur‟an, (Manshurat Al-„Asr Alhadis, 

1990).  

Mbah KH Santri. Munawir Kertosono Nganjuk, Santri KH. Sholeh Bahruddin 

Sengonagung Purwosari Pasuruan. “Sabilus Salikin” (Pasuruan: Pondok 

Pesantren Ngalah, 2012). 

Moh Nazir, Metode Penelitian (Jakarta: Ghalia Indonesia, 2003). 

Muhammad Husain Al-Dhahabi, At-Tafsir Wa Al-Mufassirun, (Dar As Salam Li 

At-Tiba‟ah An-Nasyr wa At-Tawzi‟i wa At-Tarjamah, 2007). 

Mustaghfiri, “Makna Israf Dalam Al Qura‟n Studi Penafsiran Ibnu Ajibah Dalam 

Al Bahr Al Madid ” (Institut Al Fitrah Surabaya, 2024) 

Nasution Harun /Tim Penulis IAIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedia Islam 

Indonesia. Jakarta: Djambatan, 1999). 

Nila Rohmatuzzahrok, “Kecendrungan Falsafi  Dalam Kitab Tafsir Al- Bahrul 

Madīd Fī Tafsiri Qur‟anil Majīd” (UIN Sunan Kaliajaga Jogjakarta, 2024). 

Noer, Kautsar Azhari, Ibn „Arabi: Wahdat Al-Wujud Dalam Perdebatan, (Jakarta: 

Paramadina, 1995). 

Nur Al-Din Nas Al-Faqih, Ibnu „Ajibah Shai‟r Al-Magribi, (Fas: Risalah 

Diplomat Jurusan Adab Kampus Sayyid Muhammad Bin Abdullah, 2005). 

Nur Irfani Binti Mohamad Nor Hanafi, “Konsep Ilmu Dalam Tafsir Al-Bahr Al-

Madid Fi Tafsir Al-Quran Al-Majid Karya Ibn „Ajibah (1160-1224 H)” 

(UIN Suska Riau, 2019). 

Raden Rifa Qodriatinnisa, “Otoritas Sufi Dalam Tafsir; Kasus Penafsiran Huruf 

Muqaṭṭaʿah Pada Tafsir Al-Baḥr Al-Madīd Karya Ibnu ʿajībah Perspektif 

ʿabd Al-Qādir Muhammad Al-Ḥusayn.” (UIN Sunan Gunung Jati Bandung, 

2024). 

Rofi‟ Usmani Ahmad, Sufi Dari Zaman Ke Zaman, (Bandung: Pustaka Publiser, 

1985). 

Salim Agus, “Konsep Fanā‟ Ibn Athoillah ” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

2009). 

Simuh, Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam (Jakarta: Grafindo Persada, 

2002). 



69 
 

 

Subi Nur Isnaini, “Konsep Walāyah Menurut Ibnu „Ajībah; Studi Ataskitab Al-

Bahr al-Madīd fi Tafsīr Al-Qur'ān Al-Majīd,” Jurnal QOF, Vol.4 No.1 

(2020). 

Sutrisno, Hadi. Metodologi Research. (Yogyakrta: Yayasan Penerbitan Fakultas 

Psikologi UGM, 1987). 

Syukur Amin, Menggugat Tasawuf: Sufisme Dan Tanggung Jawab Sosial Abad 

21 (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 

Usmani, Ahmad Rofi‟, Sufi Dari Zaman Ke Zaman, (Bandung: Pustaka Publiser. 

1985). 

Yasin Ibrahim Ibrahim Muhammad, Dalalat Al-Mustalah fi Al-Tasawwuf Al-

Falsafi: Isharah Falsafiyah fi Kalimati Sufiyah, (Al Qahirah: Dar Al-

Ma‟arif, 1999). 

Yusuf, A Muri. Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan Penelitian 

Gabungan. (Jakarta: Kencana, 2017). 

Zed, Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2008. 

Zubair, Ibnu „Ajibah wa Al-Majaz fi Tafsirihi Al-Bahr Al-Madid: Surah Yasin 

Namudhajan, Tesis University Of Abou Bekr Belkaïd-Tlemcen, (Algeria, 

2015). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 
 

 

 

Nama   : NOVIANRI 

Tempat/Tgl. Lahir : Bukittinggi, 29 November 2001 

Pekerjaan  : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Jorong Simarasok, Nagari Simarasok  Kec. Baso, Kab. 

Agam, Prov. Sumatera Barat. 

No. Telp/HP : 0812-7622-6369 

Nama Orang Tua  

Ayah : Muslim 

Ibu : Afriza 

RIWAYAT PENDIDIKAN 

SD :SDN 15 Simarasok , Baso, Agam, Sumatera Barat, Lulus 

Tahun 2015 

SLTP : PONPES Tarbiyah Islamiyah Darul Makmur Sungai 

Cubadak, baso, Agam, Sumatera Barat, Lulus Tahun 2018 

SLTA : PONPES Tarbiyah Islamiyah Darul Makmur Sungai 

Cubadak, baso, Agam, Sumatera Barat, Lulus Tahun 2021 

PENGALAMAN ORGANISASI 

1. Sekretaris PW KMTI RIAU 2022-2027 

2. Anggota PD PERTI RIAU 

3. Anggota IRMA RAYA AN-NUR 2024 

KARYA ILMIAH 

1. Gunung Dalam Tafsir Ilmi (Analisis Melalui Pendekatan Geografi) Jurnal Al- 

Mubarak 

 

 

BIODATA PENULIS 

 

 

 

 


