
KEPRIBADIAN INTROVERSI DALAM AL-QUR’AN 

PERSPEKTIF PSIKOLOGI AGAMA 

 

SKRIPSI 

 
Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat  

Guna Memperoleh Gelar (S.Ag) Program Strata 1 

Program Studi Studi Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 

 

 
 

Oleh: 

 

FIKRI BRILIAN 

NIM: 11830211119 

 

Pembimbing I : 

Dr. H. Nixon, Lc., M.Ag 

 

Pembimbing II : 

Suja’i Sarifandi M.Ag 

 

 

PRODI ILMU AL-QURAN DAN TAFSIR 

FAKULTAS USHULUDDIN 

UNIVERSITAS ISLAM NEGRI  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H. / 2025M 
 

ACER
Typewritten text
NO. 189/IAT-U/SU-S1/2025











 
 

v 

 

KATA PENGANTAR 

 

Dengan penuh kerendahan hati dan linangan syukur, penulis panjatkan puji ke 

hadirat Allah SWT Tuhan semesta alam, yang kasih dan sayang-Nya begitu luas, 

hingga di tengah getir dan gempuran ujian, penulis masih diberi kekuatan untuk 

menyelesaikan skripsi ini yang berjudul: “Kepribadian Introversi Dalam Al-

Qur’an Presptktif Psikologi Agama”. Ini bukan sekadar tugas akhir, melainkan 

kisah perjalanan jiwa  tentang perjuangan, pengorbanan, kehilangan, dan 

kehadiran orang-orang luar biasa. 

Shalawat dan salam tak lupa penulis sampaikan kepada Nabi Muhammad SAW, 

cahaya dunia yang tak pernah padam, yang ajarannya menjadi penuntun saat arah 

mulai buram. 

Skripsi ini tidak lahir dari kekuatan penulis sendiri. Ia adalah buah dari banyak 

hati yang bersedia berbagi rasa, menampung letih, dan menyeka air mata. Untuk 

itu, izinkan penulis menyampaikan terima kasih sedalam-dalamnya kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim, Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti, MS., SE., AK, CA.  beserta jajaran yang telah menjadi bagian dari 

langkah panjang ini. 

2. Dekan Fakultas Ushuluddin, Dr. H. Jamaluddin, M.Us., Wakil Dekan I Dr. 

Rina Rehayati, M.Ag., Wakil Dekan II Dr. Afrizal Nur, MIS., dan Wakil 

Dekan III Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc., M.Ag. 

3. Bapak Agus Firdaus Chandra, Lc., MA atas setiap bimbingan dan perhatian 

yang telah memudahkan penulis dalam proses ini. 

4. Dr. H. Jamaluddin, M.Us, pembimbing akademik yang bijaksana dan sabar, 

yang kehadirannya begitu berarti selama proses belajar. 

5. Kepada dua sosok yang bukan hanya membimbing, tetapi juga menguatkan di 

saat penulis nyaris runtuh oleh beban Dr. H. Nixon, Lc., M.Ag, pembimbing 

utama yang penuh ketegasan namun penuh pengertian, yang arahannya 

membuka mata penulis pada kedalaman makna Al-Qur‘an dan realita sosial. 

Suja‘i Sarifandi, M.Ag, pembimbing kedua yang dengan ketenangan dan 

kelembutannya menguatkan setiap langkah penulis. 



 
 

vi 

 

Terima kasih atas kesabaran, doa, teguran, dan waktu yang telah dicurahkan 

— sungguh, semua itu menjadi pelita saat penulis nyaris kehilangan arah. 

6. Para dosen tercinta, yang telah mengisi ruang-ruang kosong dalam diri 

penulis dengan ilmu, hikmah, dan keteladanan. 

7. Kepala Perpustakaan UIN SUSKA Riau beserta staf, atas kemudahan dan 

pelayanan yang sangat membantu dalam proses pencarian referensi. 

8. Untuk dua manusia terhebat yang tak pernah lelah mencintai dan mendoakan 

dalam diam Ayahanda Abdul Haris Nasution dan Ibunda Ardewanti. 

Dari tangan kalian penulis belajar arti keteguhan. Dari peluh dan doa kalian, 

langkah ini dapat sampai sejauh ini. Maaf untuk semua keluh kesah dan 

tangis yang pernah tertumpah di hadapan kalian. Terima kasih karena tak 

pernah lelah percaya, meski penulis seringkali meragukan diri sendiri. 

Semoga Allah membalas segala kebaikan kalian dengan sebaik-baik balasan. 

9. Untuk sahabat-sahabat luar biasa yang telah mengukir kisah di hati penulis 

Fazil Nurkholif, yang selalu hadir dengan tenang dan ketegasan yang 

menyejukkan, Aldi, dengan candaan khasnya yang entah bagaimana mampu 

menenangkan dalam gundah, Mahendra, sosok yang setia bahkan saat yang 

lain mulai jauh, tak pernah lelah mendengar keluh dan harap, dan Heru, yang 

kekonyolannya adalah obat dari segala luka, pelipur di saat gelisah mulai 

menguasai. Kalian bukan hanya sahabat. Kalian adalah saudara yang Allah 

kirimkan di saat paling penulis butuh. Di tengah malam-malam penuh 

tekanan, kalian tetap hadir tak pergi, tak menghilang. Terima kasih, karena 

tanpa kalian, mungkin naskah ini hanya akan menjadi separuh dari apa yang 

telah terselesaikan hari ini. 

10. Kepada seluruh mahasiswa IAT Fakultas Ushuluddin, terima kasih telah 

menjadi bagian dari perjalanan ini. Semoga setiap tawa, diskusi, bahkan 

perdebatan kecil, menjadi memori yang kelak dikenang dengan senyum. 

Skripsi ini tentu jauh dari sempurna. Penulis hanya manusia yang menulis dengan 

segala keterbatasan. Maka, dengan lapang hati penulis menerima kritik dan saran 

demi kebaikan dan penyempurnaan. 



 
 

vii 

 

Akhirnya, segala bentuk usaha ini penulis titipkan pada Allah SWT. Semoga 

setiap huruf, langkah, dan air mata yang tertuang dalam proses ini tercatat sebagai 

amal yang bernilai di sisi-Nya. 

 

Pekanbaru, 9 Juni 2025 

Penulis, 

 

 

Fikri Brilian 

NIM. 11830211119 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 

viii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Tabel berikut menunjukkan transliterasi huruf-huruf konsonan Arab ke dalam 

huruf Latin: 

Arab Latin Arab Latin Arab Latin 

 B ة Th ط A ا

 ‗ ع T ث Zh ظ

 J ج Gh غ Ts ث

 Q ق H ح F ف

 D د K ن Kh خ

 Dz َ M ر L ي

 Z ص R ْ N س

ٚ W ط S ٖ H 

 Sh ص ` ء Sy ػ

   Dl ض Y ي

 

 

 

 

 



 
 

ix 

 

B. Vokal, Panjang dan Diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vokal fathah ditulis 

dengan ―a‖, kasrah dengan ―i‖, dlommah dengan ―u‖, sedangkan bacaan panjang 

masing-masing ditulis dengan cara berikut: 

 

Vokal (a) panjang = Â     misalnya: ََلَبي menjadi qâla 

Vokal (i) panjang = Î     misalnya: ًََ  menjadi qîla لٍِ

Vokal (u) panjang = Û     misalnya: َُِٔٛد menjadi dûna 

 

Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―i‖, 

melainkan tetap ditulis dengan ―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat 

diakhirnya. Begitu juga dengan suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah ditulis 

dengan ―aw‖ dan ―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

 

Diftong (aw) = ٚ     misalnya:  َي ْٛ  menjadi qawlun لَ

Diftong (ay) = ي     misalnya:  َْخٍَش menjadi khayrun 

C. Ta’ Marbûthah (ة) 

Ta‘ marbûthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila ta‘ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka 

ditransliterasikan dengan menggunakan ―h‖. 

Misalnya: ٌٍّذسعت اٌشعبٌت menjadi al-risalah li al-mudarrisah. 

Jika berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudhaf dan 

mudhaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan ―t‖ yang 

disambungkan dengan kalimat berikutnya. 

Misalnya: ًالله سحّت ف menjadi fi rahmatillah. 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-Jalalah 

Kata sandang berupa ―al‖ (اي) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di 

awal kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalalah yang berada di tengah-tengah 

kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 



 
 

x 

 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan.... 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan.... 

c. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya‘ lam yakun. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xi 

 

DAFTAR ISI 

 
KEPRIBADIAN INTROVERSI DALAM AL-QUR‘AN PERSPEKTIF 

PSIKOLOGI AGAMA............................................................................................. i 

SURAT PERNYATAAN....................................................................................... iv 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ v 

PEDOMAN TRANSLITERASI .......................................................................... viii 

DAFTAR ISI .......................................................................................................... xi 

ABSTRAK ........................................................................................................... xiii 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Penegasan Istilah .......................................................................................... 6 

C. Identifikasi Masalah ................................................................................... 15 

D. Batasan Masalah......................................................................................... 15 

E. Rumusan Masalah ...................................................................................... 16 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian .................................................................. 16 

BAB II KAJIAN TEORETIS................................................................................ 18 

A. Landasan Teoritis ....................................................................................... 18 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review).................................................. 35 

C. Geografi Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar ...................................... 41 

BAB III METODE PENELITIAN........................................................................ 43 

A. Jenis Penelitian ........................................................................................... 43 

B. Pendekatan Penelitian ................................................................................ 44 

C. Sumber Data ............................................................................................... 46 

D. Teknik Pengumpulan Data ......................................................................... 49 

E. Teknik Analisis Data .................................................................................. 52 

BAB IV HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN ...................................... 56 

A. Konsep Kepribadian Introversi dalam Ayat-Ayat Al-Qur‘an .................... 56 

B. Analisis Makna Menurut Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar ................ 60 

BAB V PENUTUP ................................................................................................ 64 

A. Kesimpulan ................................................................................................ 64 

B. Saran ........................................................................................................... 65 



 
 

xii 

 

DAFTAR PUSTAKA ........................................................................................... 67 

BIODATA PENULIS ........................................................................................... 69 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

xiii 

 

ABSTRAK 

 

 

Kepribadian introversi merupakan tipe kepribadian yang fokus pada dunia 

internal, introspeksi, serta pendalaman pemikiran dan perasaan. Dalam perspektif 

Islam, meskipun istilah ini tidak disebutkan secara eksplisit dalam Al-Qur‘an, 

konsep introversi dapat dikaitkan dengan nilai-nilai spiritual seperti tafakkur 

(merenung), tazkiyah (penyucian diri), dan khusyuk dalam ibadah. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis kepribadian introversi dalam perspektif psikologi 

agama dengan pendekatan tafsir terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an yang relevan, 

melalui Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar.(1) Hubungan Kepribadian 

Introversi dengan Relasi kepada Allah: Kepribadian introversi dalam Islam 

mencerminkan nilai tafakkur, tazkiyah, dan kekhusyukan. Orang introvert 

cenderung merenung dan memperdalam hubungan dengan Allah. QS. Ali 

Imran:190 menegaskan pentingnya perenungan terhadap tanda-tanda kebesaran 

Allah. Selain itu, sifat qana'ah dan tawakal yang lekat pada introvert sesuai 

dengan QS. Al-An'am:32 tentang kesementaraan dunia dan pentingnya akhirat. 

(2) Penjelasan Al-Qur‘an tentang Konsep Introversi Al-Qur‘an tidak menyebut 

istilah ―introversi‖ secara langsung, namun banyak menggambarkan sifatnya. QS. 

Al-Hasyr:19 mengingatkan agar tidak melupakan Allah, agar tidak kehilangan 

kesadaran diri. Nilai dzikir, introspeksi, dan penyucian diri sangat dekat dengan 

sifat kepribadian introvert. 

Kata Kunci: Kepribadian Introvert, Psikologi Agama, Tafsir al-Misbah, Tafsir al-

Azhar, Al-Qur‘an. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 







1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 
 

A. Latar Belakang Masalah 

Kepribadian manusia merupakan salah satu aspek yang sangat penting dalam 

kajian psikologi, khususnya dalam memahami bagaimana individu membentuk 

pola pikir, perilaku, serta cara mereka berinteraksi dengan lingkungan sosial dan 

fisik di sekitarnya. Kepribadian tidak hanya menentukan bagaimana seseorang 

bertindak dan merespons situasi, tetapi juga sangat memengaruhi bagaimana 

individu tersebut mengelola emosi, membangun hubungan interpersonal, dan 

menghadapi berbagai tantangan hidup. Salah satu dimensi utama dalam psikologi 

kepribadian yang banyak diteliti adalah spektrum antara introversi dan 

ekstroversi. Individu yang memiliki kecenderungan kepribadian introversi 

biasanya merasa lebih nyaman dan tenang ketika berada dalam suasana yang 

hening dan tidak terlalu ramai. Mereka lebih memilih menghabiskan waktu secara 

sendiri atau dalam kelompok kecil yang intim, di mana mereka dapat lebih fokus 

pada refleksi diri, pemikiran yang mendalam, serta pemrosesan pengalaman 

internal. Dalam merespons dunia luar, para introvert cenderung menggunakan 

pendekatan yang lebih kontemplatif, penuh perenungan, dan cenderung 

mengutamakan kualitas daripada kuantitas dalam interaksi sosialnya.
1
 

Jika dilihat dari perspektif psikologi agama, kecenderungan kepribadian 

introversi ini justru dapat menjadi sebuah kekuatan atau modal yang sangat 

berharga dalam mencapai kedalaman spiritual dan membangun hubungan yang 

lebih intim dan bermakna dengan Tuhan. Psikologi agama menekankan bahwa 

keunikan karakter dan sifat kepribadian seseorang sangat berperan dalam 

membentuk bagaimana individu tersebut memahami, merasakan, dan menjalani 

pengalaman keagamaannya.
2
 Orang yang memiliki kecenderungan introvert 

biasanya lebih mudah terhubung dengan dimensi batin dan spiritual karena 

                                                             
1
 Jung, Carl Gustav. Psychological Types. Princeton University Press, 1971. 

 
2
 Spilka, Bernard, et al. The Psychology of Religion: An Empirical Approach. The 

Guilford Press, 2003. 



 
 

2 

 

mereka cenderung lebih fokus pada dunia internalnya dan kurang terpengaruh 

oleh rangsangan eksternal yang seringkali mengganggu konsentrasi dan 

ketenangan jiwa. Mereka memiliki kecenderungan untuk merenung secara 

mendalam, menjalankan ibadah secara khusyuk dalam suasana pribadi, serta 

memiliki minat yang tinggi terhadap praktik keagamaan yang bersifat 

kontemplatif, seperti melakukan zikir (mengingat Allah dengan penuh kesadaran), 

tafakur (merenungkan ciptaan dan makna hidup), serta khalwat (mengasingkan 

diri untuk menyucikan hati dan jiwa).
3
 

Dalam konteks ajaran Islam, nilai-nilai yang sangat ditekankan seperti 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), tafakkur (perenungan yang mendalam), dan 

tadabbur (penghayatan serta pemahaman mendalam terhadap ayat-ayat Al-

Qur‘an) sangat selaras dengan karakteristik dan kecenderungan para introvert. 

Ketiga konsep ini tidak hanya menjadi landasan dalam menjalankan kehidupan 

spiritual, tetapi juga merupakan jalan yang memungkinkan seorang Muslim untuk 

mengembangkan hubungan yang lebih erat, pribadi, dan penuh makna dengan 

Allah SWT. Melalui penyucian jiwa, seorang individu belajar untuk 

membersihkan dirinya dari sifat-sifat buruk dan mendekatkan hati pada kesucian 

serta ketulusan. Perenungan membantu seseorang memahami eksistensi diri dan 

ciptaan Allah secara lebih dalam, sementara penghayatan Al-Qur‘an secara 

intensif menuntun seseorang untuk mendapatkan petunjuk dan hikmah yang dapat 

diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, kepribadian introversi tidak hanya dipandang sebagai ciri 

psikologis semata, tetapi juga sebagai modal spiritual yang memungkinkan 

seseorang untuk menggali dan memperdalam iman serta kualitas ibadahnya. Hal 

ini menguatkan pemahaman bahwa dalam Islam, setiap individu memiliki cara 

unik untuk mendekatkan diri kepada Allah, dan kepribadian introvert dapat 

menjadi salah satu jalan yang indah dan efektif dalam menjalin hubungan yang 

intim dengan Tuhan melalui kedalaman refleksi, ketulusan doa, dan kesungguhan 

dalam beribadah. 

                                                             
3
 Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in Islam. ISTAC, 1991. 

 



 
 

3 

 

Al-Qur‘an secara eksplisit mendorong umatnya untuk merenung dan berpikir 

mendalam. Salah satu ayat yang menjadi landasan utama dalam hal ini adalah 

Surah Ali Imran ayat 191: 

وَ قِيَامًا وَّقُ عُوْدًا وَّعَلّٰى جُنُ وْبِِِمْ وَيَ تَ فَكَّرُوْنَ فيْ خَلْقِ  الَّذِيْنَ يَذْكُرُوْنَ اللّّٰ
تِ وَالْاَرْضِ  وّٰ ذَا باَطِلًا  ۚ َالسَّمّٰ نَكَ فَقِناَ  ۚ َرَب َّنَا مَا خَلَقْتَ ىّٰ سُبْحّٰ

 ١ٔ9ٔ عَذَابَ النَّارِ 
"(Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri atau duduk 

atau dalam keadaan berbaring dan mereka memikirkan tentang 

penciptaan langit dan bumi (seraya berkata): 'Ya Tuhan kami, tiadalah 

Engkau menciptakan ini dengan sia-sia, Maha Suci Engkau, maka 

peliharalah kami dari siksa neraka'." 

Mufradat Ayat ini mengandung sejumlah kosakata penting yang memperkuat 

makna kontemplatif dan reflektif: 

 Yadzkuruun (ََْ  berarti "mereka mengingat," menunjukkan aktivitas (ٌزَْوُشُٚ

dzikir yang berlangsung terus-menerus. 

 Qiyaaman (ب ًِ  berarti (لعُُٛدًا) berarti "dalam keadaan berdiri," qu‟udan (لٍَِب

"duduk," dan ‟alaa junuubihim (َُْ ِٙ  ",berarti "berbaring di sisi mereka (عٍَىََٰجُُٕٛبِ

ketiganya menunjukkan bahwa dzikir dan tafakkur dilakukan dalam segala 

keadaan. 

 Yatafakkaruun (ََْ  berarti "mereka memikirkan secara mendalam," kata (ٌَتفَىََّشُٚ

ini berasal dari akar kata f-k-r yang berarti berpikir kritis dan reflektif. 

 Baathilan (ًَبَبطِل) berarti "sia-sia," menandakan bahwa kesimpulan dari 

perenungan mereka adalah pengakuan terhadap kebesaran dan kesempurnaan 

ciptaan Allah. 

Asbabun Nuzul Menurut riwayat Ibnu Abbas, ayat ini turun berkaitan dengan 

sekelompok sahabat yang senantiasa berdzikir dan merenung tentang ciptaan 

Allah, bahkan dalam berbagai kondisi fisik mereka, baik berdiri, duduk, maupun 

berbaring. Mereka tergerak untuk mendalami makna penciptaan dan merasa 

takjub terhadap tanda-tanda kebesaran Allah di alam semesta. 



 
 

4 

 

Tafsir Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menjelaskan bahwa ayat ini 

menekankan pentingnya keseimbangan antara dzikir (ingat kepada Allah) dan 

tafakkur (perenungan). Aktivitas berpikir tentang penciptaan langit dan bumi 

merupakan ibadah yang menunjukkan kedalaman spiritual serta kesadaran 

eksistensial seorang hamba.
4
 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menegaskan bahwa tafakkur adalah sarana 

untuk menangkap pesan-pesan Ilahi melalui alam semesta. Ia menyebut bahwa 

orang yang merenung dan menyadari kebesaran ciptaan Allah akan terhindar dari 

siksa neraka karena hati mereka telah dipenuhi kesadaran dan ketundukan.
5
 

Ayat ini menunjukkan pentingnya kontemplasi dalam kehidupan beragama. 

Dalam sejarah Islam, banyak tokoh besar yang menunjukkan kecenderungan 

kepribadian introversi, namun mampu memberikan kontribusi luar biasa terhadap 

pengembangan ilmu dan spiritualitas Islam. Imam Nawawi, misalnya, dikenal 

sebagai pribadi yang tidak banyak berbicara, lebih memilih kehidupan 

menyendiri, namun menghasilkan karya monumental seperti Riyadhus Shalihin 

dan Syarah Shahih Muslim. Beliau menolak banyak tawaran jabatan dan lebih 

memilih tinggal di tempat sunyi untuk belajar dan menulis selama bertahun-

tahun.
6
 Ciri-ciri seperti menghindari pusat perhatian, lebih memilih bekerja secara 

individual, dan mencurahkan energi pada refleksi dan karya ilmiah adalah tanda 

umum dari kepribadian introvert.
7
 

Pemilihan ayat Q.S. Ali Imran ayat 191 dalam penelitian ini bukanlah bersifat 

acak atau tanpa pertimbangan tematik. Ayat ini secara eksplisit menggambarkan 

aktivitas dzikir dan tafakkur yang dilakukan dalam keadaan pribadi dan tenang: 

berdiri, duduk, dan berbaring. Aktivitas semacam ini menunjukkan adanya bentuk 

ibadah dan refleksi keagamaan yang sangat relevan dengan karakteristik 

                                                             
4
 Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah, Vol. 2. Lentera Hati, 2002, hlm. 457–458.  

5
 Hamka. Tafsir al-Azhar, Jilid 2. Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hlm. 112–113.  

6
 Az-Zarkasyi, M. Abbas. Biografi Imam Nawawi: Zuhud dan Cinta Ilmu. Pustaka Al-

Kautsar, 2016. 
7
 Cain, Susan. Quiet: The Power of Introverts in a World That Can't Stop Talking. New 

York: Crown Publishing, 2012, hlm. 22-40. 



 
 

5 

 

kepribadian introversi, yakni lebih suka menyendiri, kontemplatif, dan mendalam 

dalam berpikir.
8
 

Kata yatafakkaruun (ََْ  dalam ayat tersebut menunjukkan kedalaman (ٌَتَفَىَّشُٚ

berpikir yang menjadi ciri utama individu introvert, yang cenderung memproses 

pengalaman secara internal, mendalam, dan personal.
9
 Hal ini menunjukkan 

bahwa Islam melalui ayat tersebut memberikan ruang kepada bentuk ibadah yang 

tidak selalu bersifat komunal, tetapi juga memberikan nilai pada ibadah personal 

yang dilakukan dengan perenungan dan kesadaran spiritual yang tinggi. 

Lebih lanjut, dalam tradisi tafsir, baik Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah 

maupun Hamka dalam Tafsir al-Azhar, keduanya menekankan bahwa ayat ini 

berbicara tentang pentingnya keseimbangan antara dzikir dan tafakkur, serta 

bagaimana perenungan terhadap ciptaan Allah membawa seseorang pada 

ketundukan dan pengakuan terhadap keagungan-Nya.
10

 Ini menunjukkan bahwa 

aktivitas spiritual yang dilakukan secara personal dan mendalam juga merupakan 

bentuk penghambaan yang sangat dihargai dalam Islam. 

Dengan demikian, ayat ini dipilih karena mengandung prinsip-prinsip yang 

selaras dengan kepribadian introversi dari sisi positifnya, khususnya dalam 

konteks penghayatan spiritual dan hubungan individu dengan Tuhan.
11

 

Selain Imam Nawawi, Imam al-Ghazali juga dikenal sebagai tokoh yang 

merenung secara mendalam tentang kehidupan spiritual. Dalam masa pencarian 

spiritualnya, beliau menarik diri dari jabatan dan popularitas, lalu hidup 

menyendiri dalam waktu yang lama di Damaskus dan tempat lainnya untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Dalam bukunya al-Munqidz min al-Dhalal, al-

Ghazali menggambarkan bagaimana isolasi dan kontemplasi menjadi bagian 

                                                             
8
 Susan Cain, Quiet: The Power of Introverts in a World That Can‟t Stop Talking (New 

York: Crown Publishing, 2012), hlm. 14–15. 
9
 Carl Gustav Jung, Psychological Types (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 342. 
10

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. 2 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 457–

458; Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 2 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), hlm. 112–113. 
11

 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam (Kuala Lumpur: 

ISTAC, 1991), hlm. 32. 



 
 

6 

 

penting dari proses pembersihan jiwa dan pencarian kebenaran hakiki.
12

Tindakan 

ini bukan merupakan sikap pasif, tetapi bentuk keaktifan spiritual yang khas dari 

individu dengan kepribadian introversi. 

Meskipun Islam menganjurkan kebersamaan dalam ibadah seperti salat 

berjamaah, Islam juga mengakui nilai ibadah individu yang dilakukan dengan 

penuh keikhlasan dan kontemplasi. Praktik khalwat (penyendirian spiritual) yang 

dianjurkan dalam tasawuf adalah bukti bahwa kesunyian memiliki tempat dalam 

spiritualitas Islam. Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri sebelum menerima wahyu sering 

menyendiri di Gua Hira untuk bertafakur dan beribadah kepada Allah, yang 

menunjukkan bahwa keheningan bukanlah simbol kelemahan, tetapi jalan untuk 

mendalami makna keimanan. Hal ini menunjukkan bahwa kepribadian introversi 

memiliki ruang dan legitimasi dalam kerangka spiritual Islam. 

Namun demikian, realitas di masyarakat sering kali menunjukkan bahwa 

individu dengan kepribadian introversi kurang dipahami, bahkan dianggap pasif 

atau tidak aktif dalam kegiatan keagamaan yang bersifat komunal. Dalam konteks 

dakwah dan pendidikan Islam, kecenderungan ini dapat memunculkan tantangan, 

terutama jika pendekatan yang digunakan hanya menekankan pada komunikasi 

verbal dan interaksi sosial. Oleh karena itu, penting untuk mengkaji bagaimana 

Islam, khususnya melalui pendekatan tafsir terhadap ayat-ayat Al-Qur‘an, 

memberikan ruang dan penghargaan terhadap keberagaman kepribadian manusia. 

Penelitian ini mencoba menjawab dua pertanyaan utama: (1) Bagaimana 

konsep kepribadian introversi tercermin dalam ayat-ayat Al-Qur‘an yang 

berkaitan? dan (2) Apa makna ayat-ayat Al-Qur‘an tersebut menurut Tafsir al-

Misbah dan Tafsir al-Azhar? Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi terhadap pengembangan wawasan keislaman yang inklusif 

dan kontekstual terhadap perbedaan kepribadian individu. 

B. Penegasan Istilah 

Dalam penelitian ini, terdapat beberapa istilah utama yang perlu ditegaskan 

agar tidak terjadi kesalahpahaman dalam memahami konsep yang dibahas. Istilah-

                                                             
12

 Al-Maqrizi. Biografi Imam Nawawi. Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyah, 2006, hlm. 50-

67. 



 
 

7 

 

istilah ini meliputi "kepribadian introversi," "psikologi agama," "perspektif Islam 

terhadap kepribadian," serta istilah terkait lainnya. 

 

1. Kepribadian Introversi  

Kepribadian introversi merujuk pada karakteristik individu yang 

cenderung merasa lebih nyaman dalam lingkungan yang tenang dan lebih 

suka menyendiri daripada berada dalam keramaian atau berinteraksi dalam 

kelompok besar. Seseorang dengan kepribadian introvert sering kali memiliki 

dunia batin yang kaya, di mana mereka lebih mengutamakan waktu untuk 

berpikir, merenung, dan mengeksplorasi perasaan serta ide-ide mereka 

sendiri. Carl Jung, seorang psikolog terkenal asal Swiss, dalam teorinya 

tentang kepribadian membagi tipe individu menjadi dua kategori utama, 

yakni introvert dan ekstrovert.
13

 Menurutnya, individu introvert cenderung 

menarik energi dari dalam diri mereka sendiri dan merasa lebih terisi kembali 

setelah menghabiskan waktu sendirian, berbeda dengan individu ekstrovert 

yang memperoleh energi dari interaksi sosial dan kegiatan di luar diri 

mereka.
14

 

Ciri-ciri kepribadian introversi dapat terlihat dalam cara mereka 

mengelola hubungan sosial dan energi mereka. Individu introvert cenderung 

merasa lelah atau terkuras setelah berinteraksi dalam situasi sosial yang ramai 

atau intens, sedangkan mereka merasa lebih segar dan terinspirasi saat mereka 

berada dalam situasi yang lebih tenang, seperti membaca buku, menulis, atau 

melakukan kegiatan reflektif lainnya. Keinginan untuk menjaga kedamaian 

batin dan memiliki waktu pribadi yang cukup untuk berpikir dan 

merefleksikan pengalaman mereka adalah ciri khas utama dari seorang 

introvert.
15

 

                                                             
13

 Carl G. Jung, Psychological Types (Princeton: Princeton University Press, 1971), hlm. 

3-5. 
14

 Carl G. Jung, Modern Man in Search of a Soul (New York: Harcourt, Brace & World, 

1933), hlm. 169-172. 
15

 Susan Cain, Quiet: The Power of Introverts in a World That Can‟t Stop Talking (New 

York: Crown Publishing, 2012), hlm. 13-15. 



 
 

8 

 

Dalam konteks agama, kepribadian introversi dapat mempengaruhi 

cara individu menjalani kehidupan spiritual mereka. Seseorang dengan 

kepribadian introvert sering kali lebih memilih untuk beribadah secara pribadi 

dan lebih fokus pada hubungan mereka dengan Tuhan melalui doa, tafakur, 

atau meditasi. Mereka lebih cenderung menikmati kegiatan spiritual yang 

lebih mendalam dan intim, seperti bermeditasi dalam kesunyian atau 

merenung tentang makna hidup. Keheningan dan kesendirian menjadi waktu 

yang berharga bagi mereka untuk menyatu dengan diri sendiri dan 

mendapatkan pemahaman yang lebih dalam tentang tujuan hidup mereka. Hal 

ini berbeda dengan individu ekstrovert yang mungkin lebih memilih untuk 

berpartisipasi dalam kegiatan kelompok atau acara keagamaan yang lebih 

sosial dan berorientasi pada kebersamaan.
16

 

Sebagai contoh, dalam tradisi agama tertentu, seperti dalam meditasi 

Buddhis atau dalam praktik tasawuf dalam Islam, banyak individu yang 

memiliki kepribadian introvert merasa lebih terhubung dengan praktik-praktik 

yang mendorong introspeksi dan pengendalian diri, serta pengembangan 

hubungan yang lebih personal dengan Tuhan. Mereka cenderung melihat 

kedalaman spiritualitas bukan sebagai sesuatu yang datang dari interaksi 

sosial atau aktivitas eksternal, tetapi sebagai hasil dari hubungan internal dan 

kesadaran diri yang mendalam.
17

 

Kepribadian introversi juga dapat dilihat sebagai sesuatu yang tidak 

terpisahkan dari pencarian untuk pemahaman diri yang lebih besar dan 

peningkatan spiritual yang berkelanjutan. Meskipun mungkin lebih jarang 

terlihat dalam keramaian atau pertemuan sosial, individu dengan kepribadian 

introvert sering kali memiliki kedalaman dalam pemikiran dan refleksi yang 

membentuk pandangan hidup mereka, yang memungkinkan mereka untuk 

mencapai kedamaian batin dan pemahaman spiritual yang lebih kuat.
18

 

                                                             
16

 Brian R. Little, Me, Myself, and Us: The Science of Personality and the Art of Well-

Being (New York: PublicAffairs, 2014), hlm. 102-105. 
17

 David G. Benner, Spirituality and the Awakening Self: The Sacred Journey of 

Transformation (Grand Rapids: Brazos Press, 2012), hlm. 45-47. 
18

 Susan Cain, Quiet: The Power of Introverts in a World That Can‟t Stop Talking (New 

York: Crown Publishing, 2012), hlm. 215-217. 



 
 

9 

 

2. Psikologi Agama 

Psikologi agama merupakan cabang ilmu psikologi yang secara 

khusus mempelajari hubungan antara aspek-aspek kepribadian, emosi, 

kognisi, serta pengalaman psikologis individu dengan pemahaman, 

keyakinan, dan praktik keagamaan yang mereka anut.
19

 Dalam kajian ini, 

psikologi agama berusaha untuk menggali lebih dalam mengenai bagaimana 

individu berinteraksi dengan ajaran agama, serta bagaimana keyakinan agama 

dapat memengaruhi berbagai dimensi kehidupan mereka, termasuk kesehatan 

mental, pola pikir, dan kesejahteraan emosional. Lebih dari itu, psikologi 

agama juga berfokus pada bagaimana pengalaman spiritual, seperti beribadah, 

bermeditasi, atau merasakan kedekatan dengan Tuhan, dapat membentuk dan 

memengaruhi perkembangan kepribadian seseorang sepanjang hidup 

mereka.
20

 

Melalui pendekatan psikologi agama, para ahli berusaha menjelaskan 

bagaimana agama tidak hanya berfungsi sebagai sistem kepercayaan, tetapi 

juga sebagai sarana yang dapat memberikan makna, kedamaian batin, dan 

rasa aman bagi individu dalam menghadapi tantangan hidup yang kompleks. 

Dalam konteks ini, keyakinan agama sering kali menjadi sumber kekuatan 

dan kenyamanan yang membantu individu mengatasi kesulitan emosional, 

kecemasan, atau rasa kehilangan. Psikologi agama juga menyoroti bagaimana 

pengalaman spiritual yang dialami oleh seseorang dapat membentuk cara 

pandang mereka terhadap diri sendiri, orang lain, dan dunia sekitar mereka.
21

 

Dalam penelitian ini, psikologi agama digunakan sebagai landasan 

untuk memahami bagaimana individu dengan kepribadian introvert 

mengalami dan mengamalkan ajaran Islam. Individu introvert, dengan 

kecenderungan mereka yang lebih cenderung menarik energi dari dalam diri 

sendiri, sering kali lebih suka menjalani pengalaman spiritual yang bersifat 

                                                             
19

 Bernard Spilka, Ralph W. Hood Jr., Bruce Hunsberger, & Richard Gorsuch, The 

Psychology of Religion: An Empirical Approach (New York: The Guilford Press, 2003), hlm. 5-7. 
20

 Kenneth I. Pargament, The Psychology of Religion and Coping: Theory, Research, 

Practice (New York: The Guilford Press, 1997), hlm. 99-102. 
21

 Raymond F. Paloutzian & Crystal L. Park, Handbook of the Psychology of Religion 

and Spirituality (New York: The Guilford Press, 2013), hlm. 54-56. 



 
 

10 

 

introspektif dan pribadi. Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menggali lebih dalam mengenai cara orang dengan kepribadian introvert 

berinteraksi dengan ajaran Islam, baik dalam konteks ibadah pribadi seperti 

shalat, doa, maupun dalam refleksi spiritual yang mendalam. Dalam hal ini, 

psikologi agama memberikan wawasan yang penting untuk memahami 

bagaimana individu introvert mengintegrasikan ajaran Islam dalam kehidupan 

sehari-hari mereka, serta bagaimana mereka menemukan makna dan 

kedamaian dalam praktik keagamaan yang lebih intim dan personal.
22

 

Penelitian ini juga berusaha untuk menggali pengaruh kepribadian 

introversi terhadap kesehatan mental dan kesejahteraan emosional individu 

dalam konteks keagamaan. Kepribadian introvert, yang cenderung lebih 

reflektif dan mendalam dalam pemikiran mereka, mungkin memiliki cara 

unik dalam mengatasi tantangan hidup, terutama yang berhubungan dengan 

masalah spiritual atau eksistensial. Dengan demikian, psikologi agama 

membantu kita memahami bagaimana individu introvert mengamalkan ajaran 

Islam dengan cara yang dapat memberikan ketenangan jiwa, memperdalam 

pemahaman spiritual, dan membentuk karakter mereka secara positif, 

meskipun mereka lebih cenderung menghindari keramaian atau interaksi 

sosial yang intens.
23

 

3. Perspektif Islam terhadap Kepribadian 

Islam sebagai agama yang komprehensif dan menyeluruh memiliki 

pandangan yang luas terhadap keberagaman kepribadian manusia, termasuk 

mengenai perbedaan antara individu yang memiliki kecenderungan introvert 

dan ekstrovert. Dalam ajaran Islam, tidak ada pembedaan yang tegas 

mengenai keutamaan antara kedua jenis kepribadian tersebut, melainkan 

Islam lebih menekankan pentingnya keseimbangan dalam kehidupan dan 

keadilan dalam menjalani berbagai aspek kehidupan, baik itu dalam 

hubungan dengan diri sendiri, dengan sesama, maupun dengan Tuhan. Al-

                                                             
22

 Mohammad Rezaul Karim, Psychology of Religious Behavior, Belief and Experience 

(New York: Nova Science Publishers, 2017), hlm. 78-80. 
23

 David Wulff, Psychology of Religion: Classic and Contemporary (New York: John 

Wiley & Sons, 1997), hlm. 112-115. 



 
 

11 

 

Qur‘an dan hadis memberikan pedoman hidup yang dapat diterapkan oleh 

semua umat Islam tanpa memandang tipe kepribadian mereka. Dalam Islam, 

yang diutamakan bukanlah sifat atau kecenderungan kepribadian tertentu, 

tetapi seberapa baik individu tersebut dapat menjalankan ajaran agama dan 

mengarahkan kehidupannya menuju kebajikan, ketakwaan, dan kedamaian 

batin.
24

 

Salah satu nilai penting dalam ajaran Islam adalah keseimbangan 

(wasatiyyah), yang mengajarkan umat untuk menjaga harmoni antara 

berbagai aspek kehidupan. Dalam konteks ini, baik individu introvert maupun 

ekstrovert diharapkan dapat menemukan cara mereka sendiri untuk menjaga 

keseimbangan antara kehidupan duniawi dan spiritual, antara interaksi sosial 

dan waktu untuk merenung serta beribadah. Al-Qur'an dan hadis mengajarkan 

pentingnya introspeksi, pengendalian diri, serta kemampuan untuk 

mengarahkan hati kepada Allah, yang merupakan nilai yang dapat diterima 

oleh individu dengan berbagai kepribadian, baik yang lebih suka berinteraksi 

sosial maupun yang lebih memilih menyendiri dalam keheningan untuk 

beribadah.
25

 

Dalam sejarah Islam, banyak sekali tokoh-tokoh besar yang memiliki 

kecenderungan introvert dan memberikan kontribusi besar dalam 

pengembangan ilmu pengetahuan serta spiritualitas. Para ulama, sufi, dan ahli 

agama dalam tradisi Islam sering kali menggambarkan kehidupan yang lebih 

tertutup dan berfokus pada pengabdian kepada ilmu dan ibadah. Sebagai 

contoh, banyak sufi yang mengabdikan hidup mereka untuk mendekatkan diri 

kepada Tuhan melalui praktik-praktik kontemplatif seperti dzikir, tafakur, dan 

meditasi spiritual. Kehidupan mereka yang lebih banyak menghabiskan waktu 

dalam kesendirian, berkontemplasi, serta mencari kedamaian batin melalui 

hubungan pribadi dengan Allah, menunjukkan bahwa Islam memberikan 

ruang yang sangat luas bagi individu introvert untuk mengembangkan 

                                                             
24

 Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), hlm. 257-259. 
25

 Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), hlm. 312-315. 



 
 

12 

 

spiritualitas mereka. Keheningan dan kesendirian bukanlah hal yang 

dihindari, melainkan dianggap sebagai sarana yang berharga untuk mencapai 

kedekatan dengan Tuhan dan pemahaman yang lebih mendalam tentang 

hakikat kehidupan.
26

 

Penelitian ini bertujuan untuk menyoroti bagaimana Islam, sebagai 

agama yang inklusif, memberikan ruang yang cukup bagi individu dengan 

kepribadian introvert untuk tumbuh dan berkembang dalam kehidupan 

spiritual mereka, serta bagaimana mereka bisa berkontribusi dalam 

masyarakat. Islam mendorong setiap individu untuk berperan aktif dalam 

masyarakat sesuai dengan kapasitas dan keahlian masing-masing, tanpa 

memaksakan mereka untuk menjadi sosok yang berbeda dengan apa yang 

telah diberikan oleh Tuhan dalam hal kepribadian. Dalam konteks ini, 

individu introvert juga dapat memberikan kontribusi yang sangat berarti 

dalam bidang spiritualitas, ilmu pengetahuan, dan masyarakat, meskipun 

mereka lebih memilih untuk beraktivitas dalam lingkup yang lebih terbatas 

dan pribadi. Oleh karena itu, Islam tidak hanya menghargai keberagaman 

kepribadian, tetapi juga mendorong setiap individu untuk terus 

mengembangkan potensi mereka dengan cara yang sesuai dengan kepribadian 

masing-masing, sehingga dapat memberi manfaat baik bagi diri sendiri 

maupun bagi umat manusia.
27

 

4. Tafakur dan Tadabbur 

Tafakur dan tadabbur merupakan dua istilah yang sangat penting 

dalam konteks ajaran Islam, yang merujuk pada aktivitas berpikir mendalam, 

merenungi makna kehidupan, serta memahami kebesaran Allah.
28

 Kedua 

konsep ini berkaitan erat dengan proses introspeksi dan refleksi spiritual, 

yang melibatkan perenungan terhadap tanda-tanda kekuasaan Tuhan yang 

terdapat dalam alam semesta serta dalam diri manusia itu sendiri. Dalam 

                                                             
26

 Abu Hamid Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), 

hlm. 248-250. 
27

 Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), hlm. 421-423. 
28

 Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), hlm. 75-78. 



 
 

13 

 

konteks Islam, tafakur dan tadabbur bukan hanya sekadar aktivitas berpikir 

biasa, tetapi merupakan bentuk ibadah yang mendalam, di mana seorang 

individu mengarahkan hati dan pikirannya untuk merenungkan kebesaran 

Allah dan makna kehidupan.
29

 Kegiatan ini diharapkan dapat membawa 

seseorang kepada pemahaman yang lebih dalam tentang tujuan hidup, hakikat 

penciptaan, serta cara terbaik untuk menjalani kehidupan sesuai dengan 

ajaran agama. 

Bagi individu dengan kepribadian introvert, yang cenderung lebih 

nyaman dengan aktivitas yang bersifat reflektif dan introspektif, tafakur dan 

tadabbur sering kali menjadi kegiatan spiritual yang sangat alami dan 

berarti.
30

 Orang-orang dengan kepribadian introvert memiliki kecenderungan 

untuk lebih banyak menghabiskan waktu sendiri, mencari ketenangan batin, 

dan berfokus pada proses berpikir yang mendalam. Mereka merasa lebih 

terhubung dengan diri mereka sendiri dan Tuhan melalui perenungan yang 

tenang dan mendalam, tanpa gangguan dari keramaian atau interaksi sosial 

yang intens. Dalam hal ini, aktivitas tafakur dan tadabbur menjadi sarana 

yang sangat cocok bagi mereka untuk mengembangkan hubungan spiritual 

yang lebih pribadi dan mendalam dengan Allah. 

Tafakur dan tadabbur juga sejalan dengan banyaknya ayat dalam Al-

Qur‘an yang mendorong umat manusia untuk berpikir, merenung, dan 

merenungi ciptaan Allah sebagai bagian dari perjalanan spiritual mereka. 

Misalnya, dalam Surah Al-Imran (3:191), Allah berfirman: "Sesungguhnya 

dalam penciptaan langit dan bumi serta pergantian malam dan siang terdapat 

tanda-tanda bagi orang-orang yang berakal." Ayat ini dan banyak ayat lainnya 

menekankan pentingnya berpikir dan merenung atas segala ciptaan Allah 

sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada-Nya. Tafakur dan tadabbur 

dalam konteks ini menjadi suatu upaya untuk melihat segala sesuatu dengan 

                                                             
29

 Ibn Qayyim al-Jawziyya, Miftah Dar as-Sa'adah (Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 

2003), hlm. 204-206. 
30

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 365-367. 



 
 

14 

 

pemahaman yang lebih dalam, bukan hanya dengan pandangan lahiriah, tetapi 

dengan hati yang penuh kesadaran spiritual.
31

 

Proses tafakur dan tadabbur tidak hanya terbatas pada merenungkan 

alam semesta, tetapi juga pada merenung tentang makna hidup, tujuan 

penciptaan, serta hakikat hubungan antara manusia dan Tuhan. Bagi individu 

introvert, proses ini menjadi jalan yang sangat efektif untuk mencari 

kedamaian batin, mengatasi keraguan atau kecemasan, serta memperoleh 

pemahaman yang lebih dalam mengenai tujuan hidup mereka di dunia ini. 

Sebagai contoh, banyak tokoh sufi dalam sejarah Islam yang dikenal dengan 

praktik tafakur dan tadabbur yang mendalam, di mana mereka menghabiskan 

waktu dalam kesendirian, merenung tentang kebesaran Allah, dan merasakan 

kehadiran-Nya dalam setiap aspek kehidupan mereka.
32

 

Lebih jauh lagi, tafakur dan tadabbur juga memiliki dampak positif 

pada kehidupan sehari-hari seorang Muslim. Melalui perenungan yang 

mendalam, seseorang dapat memperoleh hikmah dan kebijaksanaan yang 

membantu mereka dalam membuat keputusan yang baik, menghadapi ujian 

hidup, dan menjalani hidup dengan lebih sadar dan penuh tujuan. Dalam 

Islam, kedalaman pemahaman ini tidak hanya bermanfaat untuk kehidupan 

spiritual, tetapi juga untuk kehidupan sosial, karena seseorang yang telah 

merenungi dan memahami hakikat kehidupan akan lebih bijaksana dalam 

berinteraksi dengan sesama.
33

 

Oleh karena itu, bagi individu introvert, yang cenderung mencari 

ketenangan dan refleksi pribadi, tafakur dan tadabbur menjadi aktivitas yang 

sangat mendalam dan berarti dalam perjalanan spiritual mereka.
34

 Kegiatan 

ini memberikan mereka ruang untuk berhubungan dengan Allah secara lebih 

intim, mengembangkan pemahaman spiritual yang lebih dalam, serta 

membawa kedamaian batin yang sejati. Dalam Islam, baik individu introvert 

                                                             
31

 Ibn Qayyim al-Jawziyya, Miftah Dar as-Sa'adah (Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 

2003), hlm. 210-212. 
32

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 410-412. 
33

 Ibn Ata‘illah al-Sakandari, Al-Hikam (Beirut: Dar al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2001), hlm. 

89-91. 
34

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 375-377. 



 
 

15 

 

maupun ekstrovert diberikan kesempatan untuk mengembangkan spiritualitas 

mereka melalui cara yang sesuai dengan kepribadian mereka masing-masing, 

dan tafakur serta tadabbur menjadi salah satu cara utama untuk mencapai 

kedalaman spiritual tersebut. 

C. Identifikasi Masalah 

Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, terdapat beberapa 

permasalahan yang dapat diidentifikasi dalam penelitian ini, antara lain: 

1. Bagaimana karakteristik kepribadian introversi dalam perspektif 

psikologi? 

2. Bagaimana hubungan antara kepribadian introversi dengan pengalaman 

keagamaan seseorang? 

3. Bagaimana perspektif Islam terhadap individu dengan kecenderungan 

kepribadian introversi? 

4. Apa saja tantangan dan peluang bagi individu introvert dalam 

menjalankan kehidupan beragama? 

5. Bagaimana kepribadian introvert berkontribusi dalam kehidupan 

keagamaan, baik dalam aspek individu maupun sosial? 

D. Batasan Masalah 

Berdasarkan identifikasi masalah yang cukup luas tersebut, maka penelitian 

ini akan dibatasi pada pembahasan yang lebih spesifik dan komprehensif. Oleh 

karena itu, penulis membatasi masalah yang akan dikaji hanya pada bagaimana 

perspektif Al-Qur‘an dan tafsir terhadap kepribadian introversi dalam konteks 

psikologi agama. Dalam penelitian ini, penulis akan mengkaji ayat-ayat yang 

berkaitan dengan konsep introspeksi, kesunyian, dan perenungan dalam Islam. 

Sebagaimana yang peneliti temukan dalam Mu‟jam al-Mufahras li Al-Fazh 

Al-Qur‟an, beberapa ayat yang relevan dengan tema penelitian ini antara lain: (Ali 

Imran/3: 191), (Al-A‘raf/7: 205), (Yunus/10: 100), (Ar-Ra‘d/13: 28), (Al-

Kahfi/18: 28), dan (Az-Zumar/39: 9). Namun, dari beberapa ayat tersebut, penulis 

hanya akan berfokus pada tafsir terhadap QS. Ali Imran ayat 191 dan QS. Al-

Kahfi ayat 28 sebagai representasi dari konsep tafakur dan kesunyian dalam 

Islam. 



 
 

16 

 

Penelitian ini akan menggunakan Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish 

Shihab dan Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka sebagai rujukan utama dalam 

memahami makna ayat-ayat yang berkaitan dengan kepribadian introversi. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah studi komparatif antara kedua 

kitab tafsir ini untuk melihat bagaimana perspektif keduanya dalam memahami 

ayat-ayat yang berhubungan dengan kecenderungan psikologis introvert dalam 

ajaran Islam. 

Dengan adanya batasan masalah ini, diharapkan penelitian dapat lebih 

terarah dalam membahas kepribadian introversi sesuai dengan disiplin Ilmu Al-

Qur‘an dan Tafsir serta memberikan kontribusi yang lebih spesifik dalam kajian 

keislaman. 

E. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang dan batasan masalah yang telah diuraikan, 

penelitian ini akan berfokus pada beberapa pertanyaan utama sebagai rumusan 

masalah, yaitu: 

1. Bagaimana konsep kepribadian introversi tercermin dalam ayat-ayat Al-

Qur‘an yang berkaitan? 

2. Apa makna ayat-ayat Al-Qur‘an yang relevan dengan kepribadian 

introversi menurut tafsir al-Misbah dan tafsir al-Azhar? 

Dengan merumuskan pertanyaan-pertanyaan ini, penelitian ini bertujuan 

untuk memperoleh pemahaman yang lebih mendalam mengenai bagaimana 

kepribadian introversi dipandang dalam perspektif psikologi agama serta 

bagaimana konsep ini dijelaskan dalam tafsir Al-Qur‘an. 

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

a. Menganalisis konsep kepribadian introversi dalam perspektif 

psikologi agama. 

b. Menjelaskan bagaimana Al-Qur‘an menggambarkan introspeksi, 

kesunyian, dan perenungan terkait dengan kepribadian introversi. 



 
 

17 

 

c. Mengkaji penafsiran ayat-ayat Al-Qur‘an yang berkaitan dengan 

kepribadian introversi dalam Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-

Azhar. 

d. Membandingkan bagaimana kedua tafsir tersebut memahami 

konsep kepribadian introversi. 

2. Manfaat Penelitian 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat sebagai berikut: 

a. Manfaat Teoritis: Menambah wawasan dalam bidang Ilmu Al-

Qur‘an dan Tafsir serta psikologi agama, khususnya dalam 

memahami kepribadian introversi dalam perspektif Islam. 

b. Manfaat Praktis: Memberikan pemahaman kepada masyarakat 

mengenai pentingnya menghargai perbedaan kepribadian dalam 

kehidupan beragama serta bagaimana individu introvert dapat 

berkontribusi secara optimal dalam komunitas keagamaan. 

c. Manfaat Akademik: Menjadi referensi bagi penelitian selanjutnya 

yang berkaitan dengan kajian kepribadian dalam perspektif Islam 

dan tafsir Al-Qur‘an. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 

 

BAB II 

KAJIAN TEORETIS 

 
 

A. Landasan Teoritis 

1. Kepribadian Introversi 

Kepribadian introversi adalah salah satu dimensi utama dalam teori 

kepribadian yang pertama kali diperkenalkan oleh Carl Gustav Jung, seorang 

psikolog terkenal. Dalam pandangannya, Jung membedakan individu ke 

dalam dua tipe utama, yaitu introvert dan ekstrovert, berdasarkan cara mereka 

memperoleh energi dan cara mereka berinteraksi dengan dunia luar. Individu 

dengan kepribadian introversi cenderung mendapatkan energi dari dalam diri 

mereka sendiri, bukan dari interaksi sosial yang intens seperti halnya individu 

ekstrovert.
35

 Mereka merasa lebih nyaman dalam kesendirian atau lingkungan 

yang tenang, di mana mereka dapat menghabiskan waktu untuk berpikir, 

merenung, dan memproses pengalaman hidup mereka secara lebih 

mendalam.
36

 

Kepribadian introversi dapat diidentifikasi dengan beberapa ciri khas, 

seperti kecenderungan untuk lebih reflektif, lebih cenderung mendalami 

pemikiran atau perasaan, dan lebih hati-hati dalam bertindak atau berbicara. 

Individu introvert sering merasa kehabisan energi setelah berada dalam situasi 

sosial yang ramai dan cenderung membutuhkan waktu sendirian untuk 

mengisi kembali energi mereka.
37

 Mereka lebih memilih kualitas daripada 

kuantitas dalam hubungan sosial dan lebih menghargai waktu yang 

dihabiskan untuk berpikir dan merenung daripada terlibat dalam aktivitas 

sosial yang intens. Bagi mereka, kegiatan yang menyibukkan pikiran dan 

memberi ruang bagi introspeksi, seperti membaca, menulis, atau bermeditasi, 

adalah cara yang efektif untuk memperbarui energi mental dan emosional. 

                                                             
35

 Carl Gustav Jung, Psychological Types (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 415-417. 
36

 Susan Cain, Quiet: The Power of Introverts in a World That Can't Stop Talking (New 

York: Crown Publishing, 2012), hlm. 13-15. 
37

 Carl Gustav Jung, Psychological Types (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 420-423. 



 
 

19 

 

Dari segi psikologis, Jung menganggap bahwa introversi bukanlah 

sebuah kekurangan atau gangguan kepribadian, melainkan sebuah cara yang 

berbeda dalam memproses dunia luar.
38

 Sementara individu ekstrovert 

mendapatkan energi dari interaksi sosial, individu introvert lebih suka 

menarik energi dari dunia internal mereka. Hal ini membuat introvert lebih 

suka berfokus pada pikiran, perasaan, dan refleksi pribadi, sering kali 

menjadikan mereka orang yang lebih introspektif dan memiliki kedalaman 

pemikiran.
39

 

Dalam perspektif Islam, kepribadian introversi dapat dikaitkan dengan 

nilai-nilai yang mengutamakan ketenangan, kesabaran, dan refleksi diri. Islam 

mengajarkan umatnya untuk mengembangkan hubungan pribadi yang erat 

dengan Allah melalui ibadah yang bersifat pribadi, serta memperhatikan 

kesendirian sebagai sarana untuk lebih mendekatkan diri kepada-Nya. Salah 

satu aspek yang sangat ditekankan dalam ajaran Islam adalah tafakur 

(merenung) dan tadabbur (memahami dengan mendalam), yang merupakan 

praktik kontemplasi yang mendalam terhadap ciptaan Allah dan hukum-Nya. 

Dalam Al-Qur‘an, Allah berfirman: 

وَ قِيَامًا وَّقُ عُوْدًا وَّعَلّٰى جُنُ وْبِِِمْ وَيَ تَ فَكَّرُوْنَ فيْ خَلْقِ  الَّذِيْنَ يَذْكُرُوْنَ اللّّٰ

نَكَ فَقِنَا  ۚ َ سُبْحّٰ ذَا باَطِلًا  ۚ َ رَب َّنَا مَا خَلَقْتَ ىّٰ تِ وَالْاَرْضِ  وّٰ السَّمّٰ

 عَذَابَ النَّارِ  ١ٔ9ٔ
(Yaitu) orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk, atau 

dalam keadaan berbaring, dan mereka memikirkan tentang penciptaan 

langit dan bumi..." (QS. Ali Imran: 191). 

Ayat ini menekankan pentingnya perenungan sebagai bentuk ibadah 

yang mendalam bagi seorang Muslim. Proses refleksi dan pemikiran 
                                                             

38
 Carl Gustav Jung, Psychological Types (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 545-547. 
39

 Susan Cain, Quiet: The Power of Introverts in a World That Can't Stop Talking (New 

York: Crown Publishing, 2012), hlm. 25-27. 



 
 

20 

 

mendalam tentang ciptaan Allah merupakan salah satu bentuk ibadah yang 

mendekatkan seseorang kepada-Nya, yang sangat sejalan dengan karakteristik 

introvert.
40

 Orang yang memiliki kepribadian introvert cenderung lebih 

mudah untuk terlibat dalam aktivitas reflektif semacam ini, karena mereka 

merasa nyaman dalam suasana tenang dan sepi, yang memungkinkan mereka 

untuk lebih fokus dan merenung dengan penuh perhatian. 

Selain itu, dalam kehidupan Rasulullah SAW, kita dapat melihat 

contoh yang jelas tentang pentingnya kesendirian dan refleksi. Nabi 

Muhammad SAW menghabiskan banyak waktu di Gua Hira sebelum 

menerima wahyu pertama, suatu bentuk pengasingan diri yang menunjukkan 

bahwa kesunyian dan kontemplasi merupakan bagian penting dalam 

perjalanan spiritual. Hal ini memberikan contoh nyata bahwa dalam Islam, 

menyendiri untuk berdoa, bermeditasi, dan merenung bukanlah hal yang 

dihindari, melainkan merupakan cara yang sah dan bahkan dianjurkan untuk 

meningkatkan kualitas hubungan seseorang dengan Allah.
41

 

Selain itu, dalam ajaran tasawuf, ada konsep yang dikenal dengan 

uzlah, yaitu menyendiri untuk mendekatkan diri kepada Allah. Hal ini 

mengingatkan kita bahwa dalam Islam, kesendirian bisa menjadi sarana untuk 

mendapatkan kedekatan dengan Tuhan, yang sangat sejalan dengan 

karakteristik introvert. Dalam surat Al-Kahfi: 16, Allah berfirman: 

ْٙفَِ ٌْىَ اَاٌِىََا ٗٓ  ٚ ََفأَْ َاّللهٰ َالََِّّ َْ ْٚ بٌَعَْبذُُ َِ َٚ َ ُْ ُ٘ ْٛ ُّ ٌْتُ ارَِِاعْتضََ َٚ

شْفمَبً ِِّ َ ُْ شِوُ ِْ َاَ ْٓ ِِّ َ ُْ ٌٍَُِّٙئٌَْىَُ َٚ َ ٖٗ تِ َّ حْ َسَّ ْٓ ِِّ َ ُْ َسَبُّىُ ُْ ْٕشُشٌَْىَُ ٌَ 

"Dan apabila kamu meninggalkan mereka dan apa yang mereka 

sembah selain Allah, maka carilah tempat berlindung ke dalam gua, 

niscaya Tuhanmu akan melimpahkan sebagian rahmat-Nya kepadamu 

dan menyediakan sesuatu yang berguna bagimu dalam urusan kamu." 

(QS. Al-Kahfi: 16). 

Ayat Q.S. Al-Kahfi: 16 merupakan bagian dari kisah Ashabul Kahfi, 

sekelompok pemuda beriman yang hidup pada masa kekuasaan seorang raja 

                                                             
40

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 375-377. 
41

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 385-387. 



 
 

21 

 

zalim yang memaksakan penyembahan berhala. Mereka memilih untuk 

meninggalkan masyarakatnya demi mempertahankan akidah tauhid yang 

mereka anut. Secara mufradat, beberapa kata kunci dalam ayat ini 

mengandung makna penting: kata i„tazaltumūhum (َُْ ُُّ٘ٛ ٌْتُ  berarti ―kamu (اعْتضََ

menjauh dari mereka‖, fa‟ū ilā al-kahf (َِْٙف ٌْىَ َا ٌَى َإِ ٚا ُٚ
 berarti ―maka (فَأْ

berlindunglah ke gua‖, dan yuhayyi‟ lakum mirfaqan (ًشْفَمب ِِّ َ شِوُُ ِْ َأَ ْٓ ِِّ َ ٌََىُُ  (ٌٍَُِّٙئْ

bermakna ―Dia akan menyediakan kemudahan bagi kalian‖.
42

 

Menurut riwayat yang disampaikan oleh para ahli tafsir seperti Ibn 

Kathir, ayat ini menggambarkan situasi di mana para pemuda Ashabul Kahfi 

melakukan uzlah atau penyendirian bukan karena takut, melainkan karena 

ingin menjaga kemurnian iman mereka dari lingkungan yang penuh 

kemusyrikan.
43

 Penyendirian ini merupakan pilihan spiritual yang 

mencerminkan keberanian dan keyakinan mendalam kepada Allah, serta 

menunjukkan bahwa tindakan menjauh dari lingkungan yang tidak kondusif 

bagi keimanan adalah sesuatu yang dibenarkan dalam ajaran Islam. 

Quraish Shihab dalam Tafsir al-Misbah menjelaskan bahwa tindakan 

Ashabul Kahfi merupakan bentuk spiritualitas yang tinggi. Pemuda tersebut 

bukan hanya menjauh secara fisik, tetapi juga menegaskan komitmen mereka 

terhadap nilai-nilai ilahiyah. Ia menafsirkan kata i„tizāl sebagai langkah sadar 

untuk memutus keterikatan dari sistem yang batil, dan kata al-kahf sebagai 

simbol tempat perlindungan yang damai bagi jiwa-jiwa yang ingin menjaga 

ketauhidan.
44

 Senada dengan itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar menyatakan 

bahwa gua bukan hanya sekadar tempat perlindungan, melainkan juga ruang 

hening tempat berpikir dan mendekatkan diri kepada Allah. Ia memaknai 

mirfaqan sebagai ketenangan dan kemudahan hidup yang Allah berikan 

sebagai ganjaran dari kesabaran dan keyakinan dalam mempertahankan 

iman.
45

 

                                                             
42

 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur‟an al-„Azim, Juz 5 (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), hlm. 150. 
43

 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur‟an al-„Azim, Juz 5 (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), hlm. 150. 
44

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 7 (Jakarta: Lentera Hati, 2003), hlm. 356. 
45

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 6 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), hlm. 128–129. 



 
 

22 

 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa ayat ini 

mengandung nilai-nilai yang sangat erat kaitannya dengan kepribadian 

introversi. Konsep menjauh dari keramaian demi mempertahankan nilai 

spiritual, mencari kedamaian batin, dan melakukan refleksi diri merupakan 

bagian dari kecenderungan psikologis introvert yang juga mendapat tempat 

dalam ajaran Islam. Oleh karena itu, ayat Q.S. Al-Kahfi: 16 memiliki 

relevansi kuat untuk dianalisis dalam konteks kepribadian introversi dalam 

perspektif psikologi agama. 

Ayat ini menunjukkan bahwa menyendiri dan menjauh dari keramaian 

dapat menjadi cara untuk mendekatkan diri kepada Allah, yang mana ini 

sangat relevan dengan karakteristik introvert yang mencari ketenangan untuk 

merenung dan beribadah dalam keadaan yang sunyi dan jauh dari gangguan. 

Dengan demikian, dalam Islam, kepribadian introversi dianggap 

sebagai salah satu cara yang sah dan bahkan dianjurkan dalam mencari 

kedekatan dengan Allah. Bagi individu dengan kepribadian introvert, 

kesendirian dan perenungan bukanlah bentuk pengasingan atau penghindaran, 

tetapi justru menjadi sarana untuk mencapai kedalaman spiritual, memahami 

ciptaan Allah, dan memperkuat hubungan pribadi mereka dengan Tuhan. Hal 

ini menunjukkan bahwa Islam tidak hanya menerima, tetapi juga memberikan 

ruang bagi individu dengan kepribadian introvert untuk menjalani kehidupan 

spiritual mereka dengan cara yang sesuai dengan karakteristik mereka.
46

 

2. Psikologi dalam Agama 

Psikologi dalam agama merupakan cabang ilmu yang mengkaji 

hubungan antara keyakinan spiritual dan kondisi kejiwaan seseorang.
47

 Ini 

adalah kajian yang menyeluruh mengenai bagaimana aspek-aspek spiritual 

dan keyakinan agama memengaruhi dan membentuk kondisi psikologis 

individu. Dalam konteks Islam, psikologi memiliki peran yang sangat penting 

dalam membantu seseorang mencapai keseimbangan mental, emosional, dan 

                                                             
46

 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, Madarij al-Salikin (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 

2008), hlm. 210-212. 
47

 Rizzuto, Ana-Maria, The Birth of the Living God: A Psychoanalytic Study (Chicago: 

University of Chicago Press, 1979), hlm. 15-18. 



 
 

23 

 

spiritual. Islam mengajarkan bahwa kesehatan mental dan kebahagiaan sejati 

dapat dicapai melalui pendekatan spiritual yang mendalam, dengan menjaga 

hubungan yang kuat dengan Allah dan menjalani kehidupan yang selaras 

dengan prinsip-prinsip agama.
48

 

Al-Qur‘an dan Hadis memberikan berbagai pedoman yang jelas 

tentang bagaimana seorang Muslim dapat mencapai ketenangan batin, 

kedamaian jiwa, dan kebahagiaan hidup. Allah mengajarkan bahwa 

kebahagiaan dan ketenangan sejati datang dari mengingat-Nya, yang 

merupakan inti dari kehidupan spiritual seorang Muslim.  

نُّ  وِ تَطْمَىِٕ ۚ َ الََا بِذكِْرِ اللّّٰ وِ  نُّ قُ لُوْبُ هُمْ بِذكِْرِ اللّّٰ الَّذِيْنَ اّٰمَنُ وْا وَتَطْمَىِٕ

 َ ۚ  الْقُلُوْبُ 
"(Yaitu) orang-orang yang beriman dan hati mereka menjadi tenteram 

dengan mengingat Allah. Ingatlah, hanya dengan mengingat Allah hati 

menjadi tenteram." (QS. Ar-Ra'd: 28) 

Dari sisi mufradat, kata tatma‟innu ( َُّٓ ئِ َّ -berasal dari akar kata ṭ-m-ʾ (تَطْ

n yang berarti tenang, tenteram, atau stabil secara batin. Kata ini 

menunjukkan kondisi ketenangan psikologis dan spiritual. Sementara itu, 

dzikrillāh (َِ َاللهَّ  ,merujuk pada aktivitas spiritual berupa mengingat Allah (رِوْشِ

baik melalui zikir lisan maupun kesadaran hati yang mendalam.
49

 Istilah al-

qulūb (ٌَُْمٍُُٛة  dalam konteks ini tidak hanya menunjuk pada organ fisik (ا

(jantung), tetapi lebih pada pusat kesadaran dan perasaan manusia tempat 

tumbuhnya iman, rasa takut, cinta, dan harapan. 

Menurut asbābun nuzūl, ayat ini turun berkenaan dengan sekelompok 

sahabat yang merasa resah akan banyaknya cobaan dan tantangan dalam 

kehidupan mereka.
50

 Allah kemudian menurunkan ayat ini sebagai penguatan 

bahwa ketenteraman sejati hanya akan datang melalui hubungan yang kokoh 

                                                             
48

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 102-104. 
49

 Ibn Faris, Mu‟jam Maqayis al-Lughah, Juz 4 (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), hlm. 423. 
50

 Al-Suyuthi, Lubab al-Nuqul fi Asbab al-Nuzul, (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 191. 



 
 

24 

 

dengan-Nya. Tafsir Ibn Katsir menyebutkan bahwa ini merupakan bentuk 

hiburan dari Allah kepada hamba-Nya yang beriman agar mereka tidak 

bergantung pada dunia, tetapi kepada ketenangan spiritual melalui zikir.
51

 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menekankan bahwa 

dzikrullah di sini bukan sekadar menyebut nama Allah secara verbal, tetapi 

juga mencakup kesadaran hati dan keterhubungan batin yang dalam dengan 

Tuhan. Hal ini menjadi sumber ketenangan yang otentik dan tidak bisa 

digantikan oleh hal-hal lahiriah.
52

 Tafsir ini menunjukkan bahwa seseorang 

yang menyendiri dan fokus kepada dzikir, seperti yang dilakukan oleh banyak 

individu dengan kepribadian introvert, justru sedang menumbuhkan stabilitas 

spiritual yang mendalam. Dalam hal ini, kesendirian bukan merupakan bentuk 

pengasingan, tetapi media untuk menghadirkan Allah dalam hati. 

Senada dengan itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar menyatakan bahwa 

ayat ini menegaskan pentingnya ketenangan jiwa dalam menjalani kehidupan, 

dan ketenangan itu diperoleh melalui dzikir yang ikhlas. Bagi Hamka, orang-

orang yang tidak tenang hatinya adalah mereka yang hatinya kosong dari 

dzikir.
53

 Dalam konteks kepribadian introversi, ayat ini sangat relevan, karena 

pribadi introvert cenderung mencari ketenangan melalui pengalaman batin 

dan refleksi spiritual, seperti dzikir dan tafakur. Hal ini memperlihatkan 

bahwa ajaran Islam memberikan ruang yang luas untuk ekspresi spiritual 

yang sesuai dengan karakter psikologis individu. 

Ayat ini menunjukkan dengan jelas bahwa ketenangan batin dan 

kesehatan psikologis seseorang sangat dipengaruhi oleh hubungan mereka 

dengan Allah. Semakin kuat hubungan seseorang dengan Allah, semakin 

besar pula rasa ketenangan dan kedamaian yang mereka rasakan. Dalam hal 

ini, mengingat Allah atau dhikr menjadi salah satu cara utama dalam 

mencapai ketenangan jiwa, yang secara psikologis memberi dampak positif 

pada perasaan tenang dan damai. 

                                                             
51

 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur‟an al-„Azim, Juz 4 (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), hlm. 485. 
52

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. 5 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 75–76. 
53

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 4 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), hlm. 200. 



 
 

25 

 

Dalam perspektif psikologi Islam, salah satu konsep yang sangat 

penting adalah nafs (jiwa), yang memainkan peran penting dalam memahami 

perilaku manusia dan kondisi psikologis mereka.
54

 Al-Qur‘an membagi jiwa 

manusia ke dalam tiga tingkatan yang menggambarkan kondisi batin 

seseorang, yaitu: nafs al-ammarah (jiwa yang cenderung kepada kejahatan), 

nafs al-lawwamah (jiwa yang selalu menyesali kesalahan), dan nafs al-

muthmainnah (jiwa yang tenang). Ketiga tingkatan jiwa ini menggambarkan 

perjalanan spiritual seorang Muslim dalam upaya mencapai kedamaian dan 

ketenangan jiwa. 

Nafs al-ammarah adalah tingkat jiwa yang cenderung melakukan 

keburukan, jauh dari petunjuk Allah, dan mudah terjerumus dalam dosa. Ini 

adalah jiwa yang penuh dengan godaan hawa nafsu dan keinginan duniawi. 

Sementara itu, nafs al-lawwamah menggambarkan jiwa yang menyesal 

setelah melakukan kesalahan dan sering merasa cemas dan bersalah. Dalam 

kondisi ini, seseorang mulai menyadari kesalahannya dan berusaha untuk 

bertaubat serta memperbaiki diri. 

Namun, tingkat jiwa yang ideal menurut Islam adalah nafs al-

muthmainnah, yaitu jiwa yang tenang, damai, dan stabil. Jiwa ini telah 

mencapai kedamaian sejati melalui kedekatan dengan Allah dan pengendalian 

diri yang baik. Dalam QS. Al-Fajr: 27-30, Allah berfirman: 

كِ راَضِيَةً اِلىّٰ رَب   َٓۚٗارْجِعِيْ  ۝ ۚ َايَ َّتُ هَا الن َّفْسُ الْمُطْمَئِنَّةُ َٓۚٗيّٰ 

۝ صلى الله عليه وسلموَادْخُلِيْ جَنَّتِيْ  ۝ ۚ َفاَدْخُلِيْ فيْ عِبّٰدِيْ  ۝ ۚ َمَّرْضِيَّةً   

"Wahai jiwa yang tenang, kembalilah kepada Tuhanmu dengan hati 

yang ridha dan diridhai-Nya. Maka masuklah ke dalam golongan 

hamba-hamba-Ku, dan masuklah ke dalam surga-Ku." (QS. Al-Fajr: 

27-30) 

Dari sisi mufradat, terdapat beberapa kosakata kunci: 

                                                             
54

 Al-Raghib al-Isfahani, Al-Dhari‟ah ila Makarim al-Shari‟ah (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 

1992), hlm. 85-87. 



 
 

26 

 

 An-nafs al-muthma‟innah (َُئَِّٕت َّ طْ ُّ ٌْ  ,adalah jiwa yang tenang (إٌَّفْظَُا

stabil secara emosional, dan tidak goyah menghadapi ujian dunia. 

 Rādiyah (ًََسَاضٍِت) berarti jiwa yang merasa rida, menerima takdir 

dan keputusan Allah dengan lapang dada. 

 Mardhiyyah (ًَشْضٍَِّت َِ ) adalah jiwa yang diridhai oleh Allah, 

menunjukkan adanya hubungan timbal balik antara hamba dan 

Rabb-nya. 

 Udkhulī fī „ibādī (فَبدْخًٍَُِفًَِعِبَبدِي) berarti perintah masuk ke dalam 

golongan hamba Allah, dan 

 Udkhulī jannatī (ًًٍَِِجََّٕت ادْخُ َٚ ) adalah seruan masuk ke dalam surga 

sebagai bentuk balasan atas ketenangan dan keikhlasan jiwa 

tersebut.
55

 

Menurut asbabun nuzul, sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-

Suyuthi, ayat ini turun untuk menggambarkan keadaan orang-orang beriman 

di akhir hayatnya—jiwa yang mencapai ketenangan karena keimanan dan 

kepasrahannya kepada Allah.
56

 Beberapa mufassir juga menyebutkan bahwa 

ayat ini turun sebagai kabar gembira bagi para mu‘min yang hidupnya 

dipenuhi ketundukan, kesabaran, dan kesadaran spiritual. 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menjelaskan bahwa nafs al-

muthma‟innah adalah gambaran dari jiwa yang meraih ketenangan melalui 

kedekatan dengan Allah dan keterhubungan spiritual yang mendalam.
57

 Jiwa 

seperti ini tidak mudah terganggu oleh urusan dunia, dan ia menemukan 

kebahagiaan dalam perenungan, ibadah, dan kepasrahan. Penafsiran ini 

memiliki kaitan kuat dengan kepribadian introvert, yang cenderung mencari 

makna hidup secara mendalam dan lebih peka terhadap pengalaman batin. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar menafsirkan ayat ini 

sebagai kabar bahagia bagi orang-orang yang senantiasa berdzikir, bertafakur, 

dan menjaga hubungan dengan Allah secara konsisten dalam kehidupan sunyi 

                                                             
55

 Ibn Faris, Mu‟jam Maqayis al-Lughah, Juz 5 (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), hlm. 457. 
56

 Al-Suyuthi, Lubab al-Nuqul fi Asbab al-Nuzul (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 310. 
57

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2004), hlm. 509–

510. 



 
 

27 

 

dan sederhana.
58

 Jiwa yang tenang menurut Hamka adalah mereka yang 

bersih hatinya, tidak gelisah akan dunia, dan hidup dalam suasana refleksi diri 

yang damai. Ini sangat sesuai dengan karakteristik introvert yang menikmati 

kesunyian bukan sebagai pelarian, tetapi sebagai sarana mendekatkan diri 

kepada Tuhan. 

Ayat ini menggambarkan kondisi jiwa yang mencapai ketenangan 

total melalui proses spiritual yang mendalam. Jiwa yang mencapai tingkat 

muthmainnah adalah jiwa yang sepenuhnya menerima takdir dan bimbingan 

Allah, merasa ridha dan puas dengan apa yang telah Allah tetapkan, serta 

merasakan kedamaian dan ketenangan dalam hatinya. Dengan mencapai 

tingkat ini, seseorang tidak hanya merasakan ketenangan batin, tetapi juga 

memiliki keseimbangan mental dan emosional yang kokoh, yang 

memungkinkan mereka untuk menghadapi tantangan hidup dengan 

ketenangan dan kebijaksanaan. 

Konsep psikologi dalam agama Islam ini memberikan penekanan 

bahwa untuk mencapai kebahagiaan sejati dan ketenangan batin, seseorang 

perlu menjaga hubungan yang kuat dengan Allah dan menjalani kehidupan 

dengan penuh kesadaran spiritual.
59

 Dalam Islam, ketenangan tidak hanya 

dicapai dengan cara-cara duniawi, tetapi lebih melalui kedekatan dengan 

Allah, yang membimbing individu menuju kesadaran yang lebih tinggi 

tentang makna hidup, tujuan hidup, dan perjalanan spiritualnya. Oleh karena 

itu, hubungan spiritual yang baik dengan Allah dapat menghasilkan kondisi 

mental dan emosional yang sehat, serta memberikan kebahagiaan dan 

kedamaian yang sejati dalam hidup seseorang. 

3. Kepribadian dalam Prespektif Agama 

Kepribadian dalam perspektif agama merujuk pada bagaimana ajaran 

dan nilai-nilai spiritual dalam agama membentuk karakter, sikap, dan perilaku 

seseorang. Setiap agama, termasuk Islam, memberikan pedoman yang jelas 

mengenai bagaimana seorang individu seharusnya berperilaku dalam 

                                                             
58

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 10 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), hlm. 280–281. 
59

 Al-Ghazali, Ihya' Ulum al-Din (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2004), hlm. 201-205. 



 
 

28 

 

kehidupan sehari-hari, baik dalam hubungan dengan Tuhan maupun dengan 

sesama makhluk-Nya.
60

 Islam, sebagai agama yang sempurna dan 

komprehensif, memberikan pedoman yang lengkap mengenai kehidupan 

pribadi dan sosial seorang Muslim, termasuk di dalamnya cara seseorang 

membentuk dan mengembangkan kepribadiannya. 

Dalam Islam, kepribadian seseorang dimulai dengan pemahaman 

tentang fitrah (naluri atau kodrat alami manusia) yang sudah tertanam dalam 

diri setiap individu.
61

 Fitrah ini merupakan anugerah dari Allah yang 

menuntun manusia pada kebenaran dan jalan yang lurus. Al-Qur‘an dengan 

jelas mengajarkan bahwa setiap individu diciptakan dengan fitrah yang suci, 

yang mencakup potensi kebaikan dan keterhubungan dengan Tuhan. Fitrah 

ini harus dijaga dan dikembangkan melalui pendidikan agama yang 

mendalam serta pembiasaan dalam beribadah. Dalam QS. Ar-Rum: 30, Allah 

berfirman: 

ۚ َ لَا  وِ الَّتِيْ فَطَرَ النَّاسَ عَلَي ْهَا ۚ َ فِطْرَتَ اللّّٰ فًا يْنِ حَنِي ْ فاَقَِمْ وَجْهَكَ للِد 

ۚ َ وَلّٰكِنَّ اكَْثَ رَ النَّاسِ لَا  يْنُ الْقَي مُ  لِكَ الد  ۚ َ ذّٰ وِ  تَ بْدِيْلَ لِخلَْقِ اللّّٰ

۝ َ ۚ  يَ عْلَمُوْنَ 
"Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama (Islam), 

sesuai fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut fitrah itu. 

Tidak ada perubahan pada ciptaan Allah. Itulah agama yang lurus, 

tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui." (QS. Ar-Rum: 30). 

Ayat ini mengandung pesan penting tentang keselarasan antara agama 

dan fitrah manusia, yaitu kecenderungan dasar untuk beriman, berpikir, dan 

mencari kebenaran. Dalam konteks kepribadian introversi, ayat ini 

menunjukkan bahwa kecenderungan untuk merenung, menyendiri, dan 

                                                             
60

 Jalaluddin, Psikologi Agama (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2012), hlm. 85. 
61

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur'an: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan 

Umat (Jakarta: Mizan, 2000), hlm. 45. 



 
 

29 

 

mendalami makna hidup bukanlah penyimpangan, melainkan bagian dari 

fitrah ruhani manusia yang ditanamkan oleh Allah sejak penciptaan. 

Dari sisi mufradat, kata fa aqim wajhaka (َََجْٙه َٚ َ ُْ  berarti (فَألَِ

―tetapkanlah arah wajahmu‖, yakni teguhkan niat dan orientasi secara total 

kepada agama. Kata ḥanīfan (ًحٍَِٕفب) bermakna lurus, berpaling dari kebatilan 

menuju kebenaran. Kata kunci lainnya adalah fiṭratallāh (َِ َاللهَّ  yang (فِطْشَثَ

berarti kodrat asli atau bawaan suci manusia untuk mengenal dan 

berhubungan dengan Tuhannya.
62

 Frasa lā tabdīla li khalqillāh (َِ ٍْكَِاللهَّ ٌَِخَ ًَ  (لَََّتَبْذٌِ

menunjukkan bahwa sifat dasar ini tidak dapat diubah oleh manusia, dan akan 

terus menjadi bagian dari eksistensinya. 

Menurut asbābun nuzūl, sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Suyūṭī, 

ayat ini diturunkan dalam konteks menjelaskan keutuhan ajaran tauhid yang 

dibawa oleh Nabi Ibrahim dan dilanjutkan oleh Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم, untuk 

menjelaskan bahwa agama Islam selaras dengan fitrah manusia yang bersih 

dan cenderung pada keesaan Tuhan.
63

 Ayat ini memperkuat keyakinan bahwa 

Islam adalah agama yang sesuai dengan hakikat terdalam manusia. 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menegaskan bahwa fitrah 

bukan hanya naluri keimanan, tetapi juga mencakup kecenderungan manusia 

untuk mencari makna, tenang dalam nilai-nilai ilahiyah, dan memiliki 

kehendak untuk kembali kepada Tuhan.
64

 Beliau menambahkan bahwa ada 

banyak jalan untuk menyelami agama, termasuk jalan kontemplatif yang 

ditempuh oleh sebagian manusia—dan hal ini sesuai dengan karakter 

introvert yang lebih menikmati proses internalisasi nilai keagamaan secara 

pribadi. 

Sementara itu, Hamka dalam Tafsir al-Azhar menjelaskan bahwa ayat 

ini adalah penegasan bahwa Islam bukan sekadar sistem formal, tetapi ajaran 

yang menyatu dengan tabiat dan ruh manusia.
65

 Dalam pandangan Hamka, 

                                                             
62

 Ibn Manzur, Lisān al-„Arab, Juz 4 (Beirut: Dar Ṣādir, 1994), hlm. 313. 
63

 Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 317. 
64

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. 12 (Jakarta: Lentera Hati, 2004), hlm. 170–

172. 
65

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 7 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), hlm. 250–251. 



 
 

30 

 

orang-orang yang menyendiri untuk menguatkan hubungan dengan Allah, 

sebagaimana para sufi dan ulama yang hidup sederhana dan kontemplatif, 

justru menapaki jalan yang sesuai dengan fitrah spiritual mereka. 

Dalam konteks psikologi agama, ayat ini memberikan legitimasi 

bahwa setiap kepribadian, termasuk introvert, memiliki jalannya sendiri 

dalam mendekatkan diri kepada Allah. Dorongan untuk mencari makna 

secara mendalam, menyendiri dalam ketenangan, dan beribadah secara 

personal merupakan bagian dari ekspresi fitrah keagamaan yang tidak 

bertentangan dengan ajaran Islam, melainkan selaras dengannya. 

Ayat ini menunjukkan bahwa manusia pada hakikatnya memiliki 

kecenderungan untuk menuju kebaikan dan kesucian yang telah Allah 

tanamkan dalam diri mereka. Oleh karena itu, tugas setiap individu adalah 

menjaga dan mengembangkan fitrah ini, menjauhi segala bentuk 

penyimpangan, serta mengarahkannya pada jalan yang diridhai oleh Allah. 

Kepribadian dalam Islam bukanlah sesuatu yang statis, melainkan suatu 

proses yang terus berkembang sepanjang hidup berdasarkan ajaran agama dan 

pencarian spiritual. 

Selain fitrah, Islam juga menekankan konsep akhlak yang mulia 

sebagai bagian integral dari kepribadian seorang Muslim.
66

 Akhlak atau 

moralitas adalah cerminan dari kualitas iman seseorang dan menunjukkan 

sejauh mana kedekatannya dengan Allah. Dalam ajaran Islam, akhlak yang 

baik bukan hanya menunjukkan kebaikan kepada orang lain, tetapi juga 

mencerminkan pengendalian diri, rasa hormat, kasih sayang, dan empati. 

Rasulullah SAW bersabda: 

اَ بعُِثْتُ لِأتََُ مَ مَكَارمَِ الْأَخْلَاقِ   إِنََّّ
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang 

mulia." (HR. Ahmad). 

                                                             
66

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 123. 



 
 

31 

 

Hadis ini menekankan pentingnya akhlak dalam kehidupan seorang 

Muslim. Akhlak yang baik mencerminkan kekuatan spiritual seseorang dan 

kemampuan untuk beradaptasi dengan lingkungan dengan cara yang penuh 

kasih dan kedamaian. Oleh karena itu, seorang Muslim yang baik bukan 

hanya dilihat dari cara ia beribadah, tetapi juga dari cara ia berinteraksi 

dengan sesama.
67

 

Dalam konteks kepribadian introversi, seseorang yang cenderung 

introvert mungkin lebih memilih untuk menyendiri, merenung, dan 

melakukan refleksi diri. Namun, dalam Islam, meskipun kesendirian dan 

perenungan sangat dihargai, tetap ada kewajiban untuk menjaga hubungan 

sosial dengan sesama. Seorang Muslim yang introvert tetap dituntut untuk 

menjaga silaturahmi, menunjukkan empati, dan berbagi kepedulian terhadap 

orang lain. Allah berfirman dalam QS. Al-Hujurat: 10: 

وَ لَعَلَّكُمْ  اَ الْمُؤْمِنُ وْنَ  اِخْوَةٌ فاََصْلِحُوْا بَ يْنَ اَخَوَيْكُمْ وَات َّقُوا اللّّٰ اِنََّّ

 تُ رْحََُوْنَ صلى الله عليه وسلم 
"Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara. Maka 

damaikanlah antara kedua saudaramu dan bertakwalah kepada Allah 

agar kamu mendapat rahmat." (QS. Al-Hujurat: 10). 

Dari sisi mufradat, kata al-mu‟minūn (ََْ ُٕٛ ِِ ؤْ ُّ ٌْ  bermakna orang-orang (ا

yang benar-benar beriman. Kata ikhwah (َ ة َٛ  menunjukkan makna (إخِْ

persaudaraan yang bukan sekadar hubungan darah, melainkan ikatan batin 

yang dibangun atas dasar iman. Fa-aṣliḥū (فَأصٍَِْحُٛا) berarti ―maka 

damaikanlah‖, yang menunjukkan tindakan aktif untuk memperbaiki konflik. 

Sementara ittaqūllāh (ََ َاللهَّ  berarti ―bertakwalah kepada Allah‖, dan (اتَّمُٛا

turḥamūn (ََْ ٛ ُّ  berasal dari kata rahmah, yang berarti kasih sayang atau (تشُْحَ

rahmat dari Allah.
68

 

                                                             
67

 M. Quraish Shihab, Mukjizat Al-Qur'an: Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat 

Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib (Bandung: Mizan, 1997), hlm. 210. 
68 Ibn Faris, Muʿjam Maqāyīs al-Lughah, Juz 1 (Beirut: Dar al-Fikr, 1999), hlm. 160. 



 
 

32 

 

Menurut asbābun nuzūl, sebagaimana dijelaskan oleh Imam al-Suyūṭī 

dan Ibn Kathīr, ayat ini turun berkaitan dengan perselisihan yang terjadi 

antara dua kelompok sahabat Anṣār: Bani ‗Aws dan Bani Khazraj.
69

 

Perselisihan tersebut hampir memicu peperangan, dan Rasulullah صلى الله عليه وسلم turun 

tangan untuk mendamaikan mereka. Maka ayat ini diturunkan untuk 

menegaskan pentingnya ukhuwah Islamiyah dan tanggung jawab sosial kaum 

mukminin dalam menjaga persatuan. 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menekankan bahwa ikatan 

keimanan lebih kokoh daripada ikatan keturunan.
70

 Ketika seseorang telah 

menjadi mukmin, maka ia terikat oleh akhlak persaudaraan: saling 

menguatkan, mendamaikan konflik, dan merawat kebersamaan. Meskipun 

sebagian orang memiliki kecenderungan introversi dan lebih nyaman dalam 

kesendirian, bukan berarti mereka terlepas dari tanggung jawab sosial dan 

nilai ukhuwah. Sebaliknya, mereka bisa menjadi agen pendamai dengan 

pendekatan yang tenang, empatik, dan penuh refleksi. 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menambahkan bahwa persaudaraan 

iman adalah pondasi utama masyarakat Islam yang harmonis.
71

 Dalam 

tafsirnya, Hamka menekankan bahwa tanggung jawab terhadap perdamaian 

dan kasih sayang tidak hanya ditujukan kepada orang yang vokal atau 

ekstrovert, tetapi kepada semua mukmin. Bahkan seorang yang pendiam pun, 

jika memiliki kebeningan hati, bisa menjadi penengah yang lembut dan bijak. 

Dengan demikian, ayat ini mengajarkan bahwa introversi bukan 

penghalang untuk terlibat dalam relasi sosial yang Islami, asalkan prinsip 

ukhuwah dan ketakwaan tetap dijaga. Kepribadian yang tenang, reflektif, dan 

tidak emosional justru sering kali efektif dalam menciptakan suasana damai 

dan harmoni dalam komunitas. 

Ayat ini menekankan pentingnya menjalin hubungan yang harmonis 

antara sesama Muslim, meskipun dalam karakteristik kepribadian yang 

                                                             
69 Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 373; Ibn Kathīr, 
Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 7 (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), hlm. 324. 
70

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Jilid 13 (Jakarta: Lentera Hati, 2004), hlm. 165. 
71

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 8 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), hlm. 212–213. 



 
 

33 

 

berbeda-beda. Islam mengajarkan bahwa meskipun seorang individu 

cenderung untuk mencari kedamaian dalam kesendirian, ia tetap harus 

menjaga rasa persaudaraan dan melakukan tindakan yang mendukung 

keharmonisan sosial, seperti membantu orang yang membutuhkan, menjaga 

hubungan keluarga, dan menjaga hubungan baik dengan masyarakat.
72

 

Oleh karena itu, dalam pandangan Islam, kepribadian tidak hanya 

terbentuk oleh dimensi individu semata, tetapi juga oleh bagaimana individu 

tersebut berperan dan berinteraksi dalam masyarakat. Islam mengajarkan 

keseimbangan antara kehidupan pribadi dan sosial. Kepribadian seorang 

Muslim harus mampu menyelaraskan antara pencapaian ketenangan batin 

melalui ibadah dan refleksi diri, serta berperan aktif dalam kehidupan sosial 

dengan tetap menjaga hubungan baik dengan sesama dan dengan Tuhan. 

Islam mendorong umatnya untuk selalu berusaha mencapai kesempurnaan 

akhlak dan ketakwaan, yang terwujud dalam keseimbangan antara hubungan 

vertikal (dengan Allah) dan horizontal (dengan sesama manusia).
73

 

Dalam hal ini, seorang individu introvert dalam Islam dapat 

mengembangkan potensi terbaiknya dengan memanfaatkan kesendiriannya 

untuk mendekatkan diri kepada Allah melalui ibadah yang lebih mendalam, 

seperti dzikir, tafakur, dan ibadah malam, namun juga diingatkan untuk tetap 

berkontribusi dalam masyarakat dengan menunjukkan akhlak yang mulia dan 

menjaga persaudaraan antar sesama. Kepribadian yang berkembang dengan 

cara ini akan mengarah pada kehidupan yang lebih seimbang, penuh 

kedamaian, dan kebahagiaan sejati yang diperoleh dari hubungan yang tulus 

dengan Allah dan sesama manusia.
74

 

 

                                                             
72

 Ibnu Khaldun, Muqaddimah, terj. Ahmadie Thoha (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2011), 

hlm. 356. 
73

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 210. 
74

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 275. 



 
 

34 

 

4. Kecenderungan Penyendirian dalam Spiritualitas Islam: Antara 

Introversi dan Iman 

Dalam konteks spiritualitas Islam, penyendirian bukanlah bentuk 

penolakan terhadap interaksi sosial, tetapi justru merupakan bagian dari 

proses mendekatkan diri kepada Allah. Praktik seperti tafakur (merenung), 

khalwat (menyendiri untuk ibadah), dan tadabbur (perenungan mendalam 

terhadap ayat-ayat Allah) adalah ajaran yang kuat dalam tradisi Islam dan 

menjadi sarana penguatan hubungan spiritual antara hamba dan Tuhannya.
75

 

Penting untuk membedakan antara kepribadian introversi secara 

psikologis dengan pemahaman ―kesendirian‖ sebagai bentuk keterputusan 

sosial atau bahkan penyimpangan dari ajaran Islam. Seorang introvert 

bukanlah orang yang menolak kebersamaan, tetapi lebih menyukai interaksi 

yang terbatas, bermakna, dan reflektif. Hal ini terlihat dalam kecenderungan 

mereka untuk lebih fokus pada pengalaman batin dan mendalam dalam 

memahami makna hidup, termasuk dalam hal beragama.
76

 

Dalam sejarah Islam, kita dapat melihat praktik penyendirian ini 

dicontohkan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم sendiri. Sebelum diangkat menjadi Nabi, 

beliau sering menyendiri di Gua Hira untuk bertafakur dan mencari makna 

hidup. Praktik ini dilakukan dalam keheningan, jauh dari keramaian kota 

Mekkah, dan menjadi momen penting dalam sejarah kerasulan.
77

 

Demikian pula, ulama besar seperti Imam al-Ghazali dikenal sebagai 

sosok yang gemar mengasingkan diri dari kehidupan publik untuk melakukan 

perenungan mendalam terhadap hakikat hidup, ibadah, dan pengetahuan 

keislaman. Dalam karya terkenalnya, al-Munqidz min al-Dhalal, al-Ghazali 

menjelaskan bagaimana beliau menarik diri dari dunia akademik demi 

mencari ketenangan batin dan kebenaran sejati.
78

 

                                                             
75

 Shihab, M. Quraish. Tafsir al-Misbah, vol. 2, Jakarta: Lentera Hati, 2002, hlm. 492. 
76

 Cain, Susan. Quiet: The Power of Introverts in a World That Can't Stop Talking, New 

York: Crown Publishing, 2012. 
77

 Hamka. Tafsir al-Azhar, Jilid 1, Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983, hlm. 255. 
78

  Al-Ghazali. al-Munqidz min al-Dhalal, Beirut: Dar al-Fikr, 1994, hlm. 110–114. 



 
 

35 

 

Imam Nawawi juga dikenal sebagai sosok yang menghabiskan 

sebagian besar waktunya dalam kesendirian untuk belajar, menulis, dan 

merenung. Ia menolak berbagai tawaran jabatan demi mempertahankan 

kehidupannya yang sederhana dan terfokus pada ilmu. Gaya hidupnya 

menggambarkan karakteristik seorang introvert: menjauhi hiruk-pikuk dunia 

luar, tetapi produktif dalam menghasilkan karya monumental yang terus 

digunakan hingga kini.
79

 

Penolakan terhadap kepribadian introvert atas dasar bahwa ―seorang 

Muslim tidak pernah sendirian karena Allah selalu hadir‖ perlu dilihat dari 

sudut yang lebih proporsional. Memang benar secara iman, seorang Muslim 

tidak pernah benar-benar sendiri. Namun secara psikologis, introversi tidak 

berarti merasa kesepian, melainkan memilih interaksi yang selektif dan lebih 

nyaman dalam kesunyian untuk berpikir dan memperdalam relasi 

spiritualnya.
80

 

Dengan demikian, introversi justru bisa menjadi kekuatan dalam 

konteks spiritual Islam. Ibadah-ibadah yang membutuhkan ketenangan dan 

fokus, seperti sholat malam, zikir, membaca Al-Qur‘an, dan tafakur, sangat 

cocok bagi pribadi introvert. Bahkan, banyak kontribusi besar dalam dunia 

keilmuan Islam lahir dari pribadi-pribadi yang menjalani hidup secara 

introvert. 

B. Kajian yang Relevan (Literature Review) 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas hubungan antara 

kepribadian introversi dan aspek keagamaan, terutama dalam konteks 

spiritualitas Islam. Salah satu tokoh penting yang memberikan kontribusi 

besar dalam pemahaman introspeksi dan perenungan mendalam adalah Al-

Ghazali. Dalam kitab monumental Ihya‘ Ulumuddin, Al-Ghazali menekankan 

bahwa introspeksi atau perenungan dalam kesendirian adalah salah satu jalan 

untuk mencapai kedekatan dengan Allah dan meningkatkan ketakwaan. Al-

                                                             
79

 Badri, Malik. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study, London: IIIT, 2000, 

hlm. 78. 
80

 Syukur, Amin. Psikologi Agama: Teori dan Aplikasi, Semarang: Walisongo Press, 

2005, hlm. 67. 



 
 

36 

 

Ghazali juga menulis bahwa kesendirian dapat memberikan ruang bagi 

seseorang untuk merenung dan mengoreksi dirinya, yang berperan besar 

dalam peningkatan kualitas spiritual dan moralitas individu. Konsep ini 

sangat relevan dengan karakteristik kepribadian introvert yang lebih nyaman 

berada dalam kesendirian dan refleksi diri.
81

 

Pandangan Al-Ghazali ini sejalan dengan ajaran dalam al-Qur‘an, di 

mana Allah menekankan pentingnya perenungan dan tafakur dalam proses 

pengembangan spiritual manusia. Salah satu ayat yang menguatkan hal ini 

adalah firman Allah dalam QS. Qaf: 16: 

َ ُٓ ٔحَْ َٚ َ
ٗۖ  ٗ َٔفَْغُ ٖٗ ِٛطَُبِ عْ َٛ بَتُ َِ َ ُُ ٔعٍََْ َٚ َ َْ ْٔغَب ٌمَذََْخٍَمَْٕبََالَِّْ َٚ

ٌْذَِ سِ َٛ ٌْ َا ًِ َحَبْ ْٓ ِِ َِٗ ٍْ  الَْشَةَُاٌَِ

"Dan Kami menciptakan manusia dan mengetahui apa yang dibisikkan 

oleh hatinya, dan Kami lebih dekat kepadanya daripada urat 

lehernya." (QS. Qaf: 16). 

Dari sisi mufradat, kata tuwaswisu (َُِٛط عْ َٛ  berasal dari akar kata (تُ

waswasa, yang berarti bisikan, pikiran tersembunyi, atau dialog batin.
82

 Kata 

nafs (ََُُٗٔفْغ) di sini berarti jiwa atau diri batin seseorang. Adapun frasa ḥabl al-

warīd (َِسٌِذ َٛ ٌْ َا ًِ  merujuk pada urat leher yang sangat dekat, yang digunakan (حَبْ

secara metaforis untuk menggambarkan kedekatan Allah yang melampaui 

keterjangkauan fisik manusia. 

Menurut asbābun nuzūl, sebagaimana dijelaskan oleh al-Suyūṭī dan al-

Zamakhsyarī, ayat ini diturunkan untuk menegaskan pengetahuan mutlak 

Allah terhadap makhluk-Nya, khususnya untuk membantah orang-orang kafir 

Quraisy yang menyangka bahwa Allah tidak mengetahui rahasia hati 

manusia.
83

 Ayat ini menekankan bahwa Allah mengetahui bisikan batin 

bahkan sebelum manusia menyadarinya secara penuh. 

                                                             
81

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 380. 
82

 Ibn Manẓūr, Lisān al-„Arab, Juz 6 (Beirut: Dār Ṣādir, 1994), hlm. 441. 
83

 Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dār al-Fikr, 2002), hlm. 390; al-

Zamakhsyarī, Al-Kashshāf, Juz 4 (Beirut: Dār al-Ma‗rifah, 2009), hlm. 112. 



 
 

37 

 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menegaskan bahwa ayat ini 

menunjukkan kedekatan eksistensial antara Allah dan manusia, bukan dalam 

arti tempat, tetapi dalam arti pengawasan, perhatian, dan pemahaman 

terhadap keadaan psikologis terdalam seorang hamba.
84

 Ia menambahkan 

bahwa ayat ini sangat relevan bagi orang-orang yang cenderung menyimpan 

perasaan, seperti kalangan introvert, yang lebih sering berkomunikasi dengan 

dirinya sendiri ketimbang mengekspresikannya secara verbal. 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menyatakan bahwa Allah mengetahui 

bukan hanya tindakan lahiriah manusia, tetapi juga isi batinnya yang paling 

tersembunyi.
85

 Dalam pandangan Hamka, ayat ini memberikan ketenangan 

bagi orang-orang yang merasa sunyi dan menyimpan banyak hal dalam hati: 

mereka tidak sendiri, karena Allah Maha Tahu dan Maha Dekat. Ini menjadi 

penguat spiritual yang sangat penting bagi pribadi introvert yang sering kali 

tidak menyuarakan perasaannya kepada dunia luar. 

Dengan demikian, ayat ini menunjukkan bahwa introspeksi, dialog 

batin, dan pergulatan psikologis yang sering dialami oleh pribadi introvert 

bukanlah sesuatu yang sia-sia atau tidak diketahui, melainkan bagian dari 

kedekatan spiritual dengan Allah. Dalam pendekatan psikologi agama, ayat 

ini mengafirmasi bahwa relasi terdalam antara manusia dan Tuhannya tidak 

memerlukan suara keras atau keramaian, cukup dengan bisikan hati yang 

tulus. 

Ayat ini menunjukkan bahwa Allah lebih dekat dengan manusia 

dibandingkan dengan dirinya sendiri, dan Dia mengetahui segala yang 

tersembunyi dalam hati manusia. Perenungan dalam kesendirian, khususnya 

dalam konteks spiritual, menjadi sarana yang sangat efektif untuk menyadari 

kedekatan Allah dengan hamba-Nya dan untuk lebih memahami kebesaran-

Nya. Bagi individu introvert, yang cenderung lebih mengutamakan refleksi 

diri, ayat ini memberikan landasan yang kuat bahwa proses perenungan dan 

                                                             
84

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. 13 (Jakarta: Lentera Hati, 2004), hlm. 288–

289. 
85

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 9 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), hlm. 101–102. 



 
 

38 

 

introspeksi adalah langkah penting dalam perjalanan spiritual mereka untuk 

mendekatkan diri kepada Allah.
86

 

Selain itu, Al-Qur‘an juga mengajarkan pentingnya kesunyian dalam 

ibadah, yang sangat cocok dengan karakteristik individu introvert yang 

cenderung lebih fokus dalam keadaan tenang dan minim gangguan.
87

 Salah 

satu contoh ajaran ini terdapat dalam QS. Al-Muzzammil: 1-2, di mana Allah 

memerintahkan Rasulullah SAW untuk melakukan qiyamul lail atau shalat 

malam: 

۝لْمُزَّم لُ ايَ ُّهَا آَۚٗيّٰ  ۚ َقُمِ الَّيْلَ اِلاَّ قلَِيْلًا   ۚ   
"Hai orang yang berselimut (Muhammad), bangunlah (untuk shalat) di 

malam hari, kecuali sedikit (daripadanya)." (QS. Al-Muzzammil: 1-2). 

Secara mufradat, al-muzzammil (ًَُ ِِّ ضَّ ُّ ٌْ  berasal dari akar kata (ٱ

zammala yang berarti membungkus atau menyelimuti diri, menunjukkan 

keadaan fisik dan batin Nabi yang sedang dalam kekhusyukan dan 

perenungan. Kata qum (َُْ ًََ) adalah perintah untuk bangkit, dan al-layl (لُ ٍْ  (ٱٌَّ

merujuk pada malam hari, waktu yang identik dengan ketenangan dan refleksi 

spiritual. Qalīlan (ًَلٍٍَِل) berarti ―sedikit‖, menunjukkan fleksibilitas waktu 

dalam ibadah malam, namun tetap konsisten.
88

 

Menurut asbābun nuzūl, sebagaimana dijelaskan oleh al-Suyūṭī dan al-

Zamakhsyarī, ayat ini diturunkan di Mekkah sebagai bagian dari penguatan 

kepada Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم sebelum memulai tugas kenabian secara 

terbuka.
89

 Kondisi Nabi saat itu sangat sarat dengan kontemplasi dan 

kebutuhan akan kesiapan spiritual, sehingga ibadah malam menjadi sarana 

utama dalam membentuk keteguhan jiwa dan kesadaran batin. 

Dalam Tafsir al-Misbah, Quraish Shihab menjelaskan bahwa perintah 

salat malam dalam ayat ini bukan sekadar latihan ibadah, melainkan sarana 

                                                             
86

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 6, hlm. 200. 
87

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 412. 
88

 Ibn Manẓūr, Lisān al-„Arab, Juz 11 (Beirut: Dar Ṣādir, 1994), hlm. 246. 
89

 Al-Suyūṭī, Lubāb al-Nuqūl fī Asbāb al-Nuzūl (Beirut: Dar al-Fikr, 2002), hlm. 399. 



 
 

39 

 

penguatan kejiwaan yang sangat penting.
90

 Aktivitas ini dilakukan dalam 

kesunyian, menjauh dari hiruk-pikuk, yang sangat selaras dengan cara 

berpikir dan kebutuhan emosional pribadi introvert: mendalam, tenang, dan 

terhubung secara spiritual. Salat malam adalah ruang privat seorang hamba 

untuk berdialog langsung dengan Allah tanpa gangguan sosial. 

Hamka dalam Tafsir al-Azhar menegaskan bahwa ayat ini 

menggambarkan pentingnya kekuatan batin dalam menghadapi beban 

dakwah.
91

 Bagi Hamka, malam adalah waktu paling tenang untuk mengisi 

ulang kekuatan ruhani. Ini mencerminkan bahwa kesendirian tidak selalu 

lemah, justru bisa menjadi sumber kekuatan, apalagi ketika digunakan untuk 

mendekat kepada Allah. Ini sangat relevan dengan kepribadian introvert yang 

mengandalkan ruang privat untuk pemulihan energi dan pendalaman makna. 

Dengan demikian, Q.S. Al-Muzzammil: 1–2 merupakan dasar 

spiritual bahwa kebiasaan menyendiri dalam ibadah malam adalah ajaran 

langsung dari Allah kepada Rasul-Nya, dan menjadi bukti bahwa aktivitas 

introvert yang bernilai spiritual tidak bertentangan dengan Islam, melainkan 

justru disyariatkan untuk pembinaan diri yang mendalam. 

Ayat ini menegaskan pentingnya ibadah malam dalam suasana sunyi, 

yang sangat sesuai dengan karakteristik individu introvert yang lebih mudah 

untuk berkonsentrasi dan berkomunikasi dengan Allah dalam kesendirian dan 

ketenangan. Ibadah malam juga memberikan waktu bagi seorang Muslim 

untuk lebih mendekatkan dirinya kepada Allah, mengingat bahwa suasana 

malam yang tenang memungkinkan seseorang untuk lebih fokus, merenung, 

dan bersyukur atas segala karunia-Nya. Hal ini sangat penting bagi mereka 

yang memiliki kecenderungan introvert, karena memberikan kesempatan 

untuk membangun hubungan yang lebih dalam dan pribadi dengan Allah, 

tanpa gangguan dari dunia luar. 

Konsep ibadah malam ini juga memiliki dimensi psikologis yang 

mendalam. Dalam konteks psikologi agama, ibadah malam memberikan 

                                                             
90

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Vol. 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2004), hlm. 3–5. 
91

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 10 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1984), hlm. 310–311. 



 
 

40 

 

ruang bagi individu untuk melepaskan diri dari tekanan dan keramaian dunia, 

memungkinkan mereka untuk mengalihkan perhatian sepenuhnya kepada 

Tuhan. Sebagai tambahan, untuk individu introvert yang cenderung 

menghindari keramaian dan lebih memilih kesendirian, shalat malam menjadi 

kesempatan ideal untuk mengungkapkan perasaan dan harapan pribadi 

kepada Allah dalam suasana yang lebih intim dan penuh ketenangan.
92

 

Di luar itu, banyak penelitian lain yang menunjukkan bahwa individu 

introvert sering kali lebih terbuka dan lebih mampu merasakan kedekatan 

dengan Tuhan ketika mereka berada dalam kesendirian, melakukan 

perenungan, atau ibadah yang bersifat personal dan mendalam. Hal ini juga 

terkait dengan konsep dalam tasawuf, di mana uzlah (kesendirian) sering kali 

dianggap sebagai cara untuk mencapai kedekatan yang lebih dalam dengan 

Allah, suatu praktik yang telah diterapkan oleh banyak tokoh sufi sepanjang 

sejarah Islam. Dalam tradisi tasawuf, kesendirian digunakan sebagai sarana 

untuk membersihkan jiwa dan memperdalam pengalaman spiritual, yang 

sangat relevan bagi individu dengan kecenderungan introvert.
93

 

Dengan demikian, banyak dalil dalam Al-Qur‘an yang mendukung 

relevansi kepribadian introversi dalam konteks kehidupan beragama dan 

spiritualitas Islam. Perenungan dan introspeksi adalah bagian penting dari 

ibadah dalam Islam, yang mendalamkan hubungan seseorang dengan Allah. 

Dalam hal ini, individu introvert yang cenderung lebih merenung dan mencari 

ketenangan dalam kesendirian tidak hanya dapat merasakan kedekatan 

dengan Allah, tetapi juga mendapatkan ketenangan batin dan kesempurnaan 

spiritual. Oleh karena itu, Al-Qur‘an dan hadis mengajarkan bahwa 

kesendirian dan perenungan memiliki tempat yang sangat penting dalam 

pengembangan spiritual seseorang, khususnya dalam konteks ajaran Islam 

yang menekankan keseimbangan antara dunia luar dan dunia batin. 

                                                             
92

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 420. 
93

 Al-Ghazali, Ihya' Ulumuddin, terj. Hasyim Muhammad (Jakarta: Pustaka Amani, 

2005), hlm. 389. 



 
 

41 

 

C. Geografi Tafsir Al-Misbah Dan Tafsir Al-Azhar 

Tafsir merupakan bagian penting dalam memahami pesan-pesan Al-

Qur‘an secara mendalam dan kontekstual. Di Indonesia, dua karya tafsir 

monumental yang berpengaruh luas adalah Tafsir al-Misbah karya Prof. Dr. 

M. Quraish Shihab dan Tafsir al-Azhar karya Prof. Dr. H. Abdul Malik 

Karim Amrullah atau yang lebih dikenal sebagai Buya Hamka. Keduanya 

merepresentasikan kekayaan intelektual dan spiritual umat Islam Indonesia 

dalam menjabarkan nilai-nilai Al-Qur‘an dengan pendekatan yang khas dan 

relevan dengan konteks keindonesiaan. 

Tafsir al-Misbah disusun oleh Quraish Shihab sebagai bentuk respons 

atas kebutuhan umat terhadap tafsir yang dapat mengaitkan teks Al-Qur‘an 

dengan realitas kehidupan kontemporer. Karya ini terdiri dari 15 jilid dan 

disusun berdasarkan urutan mushaf. Nama ―al-Misbah‖ yang berarti pelita 

mengandung makna simbolis sebagai penuntun umat dalam memahami isi 

Al-Qur‘an. Quraish Shihab menekankan pendekatan linguistik dan 

kontekstual dalam tafsirnya, dengan mengedepankan makna ayat yang sejalan 

dengan kondisi zaman dan tantangan kehidupan modern. Ia menggunakan 

metode tafsir tahlili, yang membahas ayat demi ayat secara berurutan, 

disertai analisis bahasa Arab, konteks historis, serta pesan moral dan sosial 

yang terkandung di dalamnya.
94

 

Quraish Shihab juga memadukan pendekatan tafsir maudhū’i atau 

tematik untuk memperjelas hubungan antara satu ayat dengan tema-tema 

besar dalam Al-Qur‘an. Ia memposisikan tafsir sebagai sarana dialog antara 

wahyu dan realitas, sehingga banyak ayat yang dikaitkan dengan isu-isu 

seperti demokrasi, keadilan sosial, pluralitas, pendidikan, dan pembangunan 

moral masyarakat.
95

 

Sementara itu, Tafsir al-Azhar adalah karya Buya Hamka yang ditulis 

dalam rentang waktu yang panjang, sebagian besar diselesaikan saat beliau 

berada dalam penjara antara tahun 1964–1966. Dinamai ―al-Azhar‖ sebagai 

                                                             
94

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian al-Qur‟an, Jilid 1 

(Jakarta: Lentera Hati, 2000), hlm. 11. 
95

 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 1992), hlm. 4. 



 
 

42 

 

bentuk penghormatan terhadap Masjid al-Azhar Jakarta, tempat Hamka 

mengabdi dalam dakwah dan pendidikan Islam. Buya Hamka menyajikan 

tafsirnya dalam gaya bahasa yang sastrawi dan komunikatif, menjadikan 

karya ini sangat dekat dengan masyarakat luas, khususnya di Indonesia dan 

kawasan Melayu. Ia menggabungkan metode tafsir bil ma’tsūr (berdasarkan 

riwayat) dan tafsir bil ra’yi (berdasarkan ijtihad), disertai refleksi budaya 

lokal, sejarah umat Islam, serta nilai-nilai moral yang hidup dalam 

masyarakat.
96

 

Tafsir ini memperlihatkan pandangan Buya Hamka tentang Islam 

yang lembut, beradab, dan tidak kaku. Setiap ayat dijelaskan dengan kisah, 

contoh praktis, serta nilai-nilai kehidupan yang membumi. Buya Hamka 

sangat menekankan pentingnya Al-Qur‘an sebagai pedoman hidup yang 

menanamkan akhlak mulia dan sikap toleran antarumat manusia. Dalam 

penafsirannya, ia seringkali menyisipkan pengalaman pribadi, kisah para 

ulama, dan realitas sosial-politik bangsa Indonesia.
97

 

Jika dibandingkan secara umum, Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar 

memiliki kesamaan dalam menjembatani pemahaman Al-Qur‘an dengan 

kebutuhan umat Islam Indonesia, tetapi masing-masing memiliki gaya dan 

fokus yang berbeda. Tafsir al-Misbah cenderung ilmiah, sistematis, dan 

analitis, sedangkan Tafsir al-Azhar lebih naratif, historis, dan sarat dengan 

nilai-nilai spiritual dan kebangsaan. 

Kedua tafsir ini tidak hanya menjadi sumber ilmu, tetapi juga 

pedoman moral dan sosial dalam kehidupan beragama dan berbangsa. 

Keduanya telah memperkaya khazanah tafsir Nusantara dan menjadi rujukan 

utama bagi para akademisi, dai, serta masyarakat muslim pada umumnya. 

 

 

                                                             
96

 Hamka, Tafsir al-Azhar, Jilid 1 (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1982), hlm. 5. 
97

 Yudian Wahyudi, Reformasi Tafsir al-Azhar Buya Hamka: Kajian terhadap Pemikiran 

Tafsir di Indonesia (Yogyakarta: UII Press, 2004), hlm. 28. 



43 

 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 
 

A. Jenis Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan deskriptif-

analitis yang bertujuan untuk menggali pemahaman lebih dalam tentang fenomena 

kepribadian introversi dalam perspektif psikologi agama. Pendekatan ini dipilih 

karena mampu memberikan wawasan yang mendalam mengenai karakteristik 

kepribadian introversi melalui analisis yang mendalam terhadap sumber-sumber 

keagamaan, khususnya Al-Qur'an dan tafsirnya. Pendekatan deskriptif-analitis 

memungkinkan peneliti untuk menggambarkan dan menganalisis fenomena 

kepribadian introversi secara detail serta menelaah bagaimana konsep tersebut 

dikaitkan dengan prinsip-prinsip dalam ajaran Islam.
98

 

Dalam penelitian ini, peneliti akan melakukan eksplorasi terhadap konsep 

introversi yang sering kali dikaitkan dengan ciri-ciri kepribadian yang lebih 

tertutup, cenderung merenung, dan lebih fokus pada kehidupan internal, 

dibandingkan dengan ekstroversi yang lebih menekankan interaksi sosial dan 

ekspresi diri yang lebih terbuka. Fokus utama dari penelitian ini adalah untuk 

mengidentifikasi relevansi introversi dalam kehidupan spiritual seorang Muslim 

dan bagaimana ciri-ciri kepribadian ini berhubungan dengan pencapaian 

kedekatan kepada Allah.
99

 

Lebih jauh, penelitian ini akan menganalisis berbagai tafsir Al-Qur'an yang 

dapat memberikan pemahaman mengenai introversi, baik secara langsung maupun 

melalui pendekatan interpretasi terhadap ayat-ayat yang berkaitan dengan 

kesendirian, perenungan, dan kontemplasi spiritual.
100

 Tafsir Al-Qur'an yang 

dikaji akan mencakup penafsiran para ulama klasik maupun kontemporer untuk 

memahami bagaimana karakteristik introversi dapat ditemukan dalam teks suci 

                                                             
98

 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2019), hlm. 6. 
99

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama (Bandung: Mizan, 2005), hlm. 112. 
100

 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 215. 



 
 

44 

 

Islam dan bagaimana ia dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari sebagai 

bagian dari perjalanan spiritual seorang individu. 

Dengan menggunakan pendekatan ini, diharapkan penelitian ini tidak hanya 

memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai introversi dalam 

konteks psikologi agama, tetapi juga memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan konsep kepribadian yang lebih holistik dalam kerangka ajaran 

Islam, yang dapat memberikan panduan praktis bagi individu Muslim dalam 

menjalani kehidupan spiritual yang lebih mendalam dan penuh makna.
101

 

B. Pendekatan Penelitian 

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan dua pendekatan utama, yaitu 

pendekatan tafsir tematik (maudhui) dan pendekatan psikologi agama. Kedua 

pendekatan ini dipilih untuk memberikan pemahaman yang mendalam mengenai 

kepribadian introversi dalam konteks ajaran Islam, serta kaitannya dengan 

psikologi modern.
102

 Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk mengkaji 

fenomena kepribadian introversi secara lebih holistik, baik dari sisi spiritual 

maupun psikologis. 

1. Pendekatan Tafsir Tematik (Maudhui) 

Pendekatan tafsir tematik (maudhui) digunakan dalam penelitian ini 

untuk menggali ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan konsep 

kepribadian introversi dan karakteristik psikologis lainnya yang relevan. 

Pendekatan ini menitikberatkan pada pengumpulan, analisis, dan komparasi 

ayat-ayat yang memiliki tema serupa yang berhubungan dengan aspek 

kepribadian dan kehidupan spiritual seorang Muslim. Dalam konteks ini, 

peneliti akan mengidentifikasi ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara mengenai 

kesendirian, kontemplasi, perenungan, serta aspek psikologis lainnya yang 

dapat menggambarkan ciri-ciri kepribadian introvert. 

Proses analisis tafsir dalam pendekatan maudhui ini dilakukan dengan 

mengumpulkan ayat-ayat yang berhubungan secara tematik dan 

membandingkannya dengan tafsir dari para ulama besar, khususnya Tafsir 

                                                             
101

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 178. 
102

 Ahmad Mubarok, Psikologi Qur'ani (Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000), hlm. 95. 



 
 

45 

 

Al-Misbah oleh M. Quraish Shihab dan Tafsir Al-Azhar oleh Hamka. Tafsir-

tematik memungkinkan peneliti untuk menemukan pandangan-pandangan 

yang mendalam mengenai bagaimana Islam memandang kepribadian 

introversi, serta bagaimana ciri-ciri introversi dapat dijelaskan dan diterapkan 

dalam konteks ajaran agama. 

Pendekatan ini memberikan ruang bagi peneliti untuk mengeksplorasi 

keterkaitan antara pemahaman teks Al-Qur'an dan penafsiran terhadap 

kepribadian seseorang dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, pendekatan 

tafsir tematik juga memperhatikan bagaimana prinsip-prinsip Islam dapat 

diterjemahkan dalam kehidupan pribadi dan spiritual individu yang memiliki 

kecenderungan introvert, serta bagaimana mereka dapat menemukan makna 

dan kedalaman dalam hubungan mereka dengan Tuhan. 

2. Pendekatan Psikologi Agama 

Pendekatan psikologi agama dalam penelitian ini digunakan untuk 

menjembatani pemahaman mengenai kepribadian introversi dengan 

perspektif psikologi modern dan ajaran Islam. Psikologi agama merupakan 

cabang dari psikologi yang berfokus pada hubungan antara aspek psikologis 

seseorang dan nilai-nilai spiritual yang dimilikinya. Dalam konteks ini, 

pendekatan ini bertujuan untuk mengkaji bagaimana kepribadian introversi 

dipengaruhi oleh nilai-nilai agama, serta bagaimana keimanan dan praktik 

spiritual dapat mempengaruhi pengembangan diri individu, terutama bagi 

mereka yang memiliki kecenderungan introvert. 

Pendekatan psikologi agama membantu peneliti untuk memahami 

bagaimana individu dengan kepribadian introvert dapat mengalami 

pertumbuhan spiritual yang lebih dalam melalui ajaran Islam. Dalam kajian 

ini, peneliti akan mengkaji bagaimana introversi, yang sering kali dikaitkan 

dengan kecenderungan untuk merenung dan mencari ketenangan batin, dapat 

dimanfaatkan sebagai kekuatan dalam pencapaian kedekatan dengan Allah.
103

 

Psikologi agama memberikan pandangan tentang bagaimana individu yang 

                                                             
103

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 7, hlm. 315. 



 
 

46 

 

cenderung lebih tertutup secara sosial ini dapat mengembangkan kehidupan 

spiritual yang penuh makna melalui amalan-amalan seperti tafakur, doa, dan 

ibadah yang lebih introspektif.
104

 

Lebih lanjut, pendekatan psikologi agama juga memberikan gambaran 

tentang bagaimana interaksi antara aspek kepribadian dan spiritualitas dapat 

mempengaruhi kesehatan mental dan kesejahteraan emosional individu. 

Peneliti akan menggali pemahaman tentang bagaimana prinsip-prinsip 

psikologi, seperti konsep self-actualization (pencapaian diri), coping 

mechanisms (mekanisme penanggulangan stres), dan self-reflection 

(perenungan diri), dapat diterapkan dalam konteks kepribadian introvert yang 

berpegang pada ajaran Islam. Ini membuka peluang bagi individu introvert 

untuk mengeksplorasi potensi mereka secara lebih mendalam dalam kerangka 

spiritual yang mendalam. 

Secara keseluruhan, penggunaan kedua pendekatan ini memungkinkan 

penelitian untuk memadukan kajian teks-teks Al-Qur'an dengan pemahaman 

psikologis modern dalam rangka memperoleh pemahaman yang lebih utuh 

mengenai introversi dalam perspektif Islam. Diharapkan hasil dari pendekatan 

ini tidak hanya akan memperkaya kajian tentang kepribadian introvert, tetapi 

juga memberikan kontribusi dalam pengembangan konsep-konsep psikologi 

agama yang lebih relevan dengan kehidupan sehari-hari umat Muslim.
105

 

C. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, data yang digunakan dibagi menjadi dua kategori 

utama, yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder. Kedua jenis sumber 

data ini dipilih untuk memberikan gambaran yang komprehensif mengenai 

fenomena kepribadian introversi dari perspektif Islam, baik dari sudut pandang 

teks keagamaan (Al-Qur'an dan tafsir) maupun literatur yang membahas teori 

psikologi terkait.
106

 

                                                             
104

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar, (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 142. 
105

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar, (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 150. 
106

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 1, hlm. 45 



 
 

47 

 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer dalam penelitian ini terdiri dari dua elemen utama 

yang sangat penting dalam memahami konsep kepribadian introversi dalam 

perspektif Islam, yaitu Al-Qur'an dan tafsir-teks yang memberikan penjelasan 

lebih mendalam tentang ayat-ayat tertentu. 

a. Al-Qur‘an 

Al-Qur'an adalah sumber utama dalam penelitian ini. Peneliti akan 

mengkaji ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan introspeksi, ketenangan 

jiwa, dan refleksi diri. Ayat-ayat yang berbicara tentang proses perenungan, 

kesendirian, dan hubungan batin dengan Allah dianggap relevan untuk 

menganalisis karakteristik kepribadian introversi dalam konteks spiritual. 

Dalam konteks ini, peneliti akan meneliti ayat-ayat yang menggambarkan 

kesendirian sebagai bentuk kedekatan dengan Tuhan, seperti yang terdapat 

dalam kisah-kisah Nabi yang merenung atau mencari ketenangan jiwa 

(misalnya, kisah Nabi Ibrahim, Nabi Musa, atau Nabi Muhammad SAW yang 

sering berusaha mencari ketenangan dalam kesendirian). Ayat-ayat yang 

terkait dengan proses penyucian jiwa (tazkiyah) dan pencapaian kedamaian 

batin (sakinah) akan dianalisis untuk menggali hubungan antara spiritualitas 

dan kecenderungan introvert dalam diri seseorang.
107

 

b. Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar 

Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan Tafsir Al-Azhar karya 

Buya Hamka akan menjadi rujukan utama dalam penelitian ini untuk 

memberikan interpretasi yang lebih dalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang 

relevan. Tafsir ini memberikan penjelasan yang komprehensif mengenai ayat-

ayat yang terkait dengan spiritualitas, refleksi diri, dan kedekatan dengan 

Tuhan. Melalui tafsir-teks ini, peneliti dapat menggali pemahaman lebih 

dalam tentang bagaimana ulama-ulama besar Islam memaknai kesendirian, 

introspeksi, dan ketenangan batin dalam konteks ajaran Islam yang lebih 

                                                             
107

 Hamka, Tafsir Al-Azhar, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), jilid 6, hlm. 210. 



 
 

48 

 

luas.
108

 Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar juga memberikan perspektif 

yang kontekstual dan relevansi terhadap kehidupan modern, sehingga dapat 

memberikan wawasan mengenai bagaimana ajaran Al-Qur'an diterapkan 

dalam kehidupan spiritual seorang individu, terutama bagi mereka yang 

memiliki kecenderungan introvert. 

2. Sumber Data Sekunder 

Selain sumber data primer, penelitian ini juga mengandalkan berbagai 

sumber data sekunder yang akan memperkaya analisis dan memberikan sudut 

pandang tambahan tentang kepribadian introversi, psikologi agama, dan 

hubungan keduanya dalam perspektif Islam. 

a. Buku-buku dan Jurnal Ilmiah 

Buku-buku dan jurnal ilmiah yang membahas kepribadian introversi 

dalam perspektif psikologi dan Islam akan menjadi sumber data sekunder 

yang sangat penting. Penelitian mengenai kepribadian introversi dalam 

psikologi modern, serta kajian yang membahas hubungan antara psikologi 

dan agama, akan memberikan landasan teori yang kuat dalam memahami 

bagaimana sifat introvert memengaruhi kehidupan spiritual seseorang. Buku-

buku yang membahas psikologi kepribadian dan psikologi agama, seperti 

karya-karya yang membahas konsep introversi dalam teori psikologi atau 

dalam konteks kehidupan beragama, akan digunakan untuk memperdalam 

pemahaman peneliti tentang bagaimana sifat introvert dapat dipahami dalam 

kerangka psikologi yang lebih luas.
109

 

b. Artikel dan Penelitian yang Berkaitan dengan Kajian Psikologi Agama 

Artikel dan penelitian ilmiah yang berfokus pada kajian psikologi 

agama juga akan digunakan sebagai referensi dalam penelitian ini. Psikologi 

agama berfokus pada hubungan antara aspek psikologis individu dengan 

kehidupan spiritual dan nilai-nilai agama. Artikel-artikel dan penelitian terkait 

psikologi agama ini memberikan wawasan tentang bagaimana praktik-praktik 

                                                             
108

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 8, hlm. 175 
109

 Carl Gustav Jung, Psychological Types, (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 212 



 
 

49 

 

agama dapat mempengaruhi perkembangan psikologis individu, terutama 

bagi mereka yang memiliki kecenderungan introvert. Penelitian-penelitian ini 

akan membantu peneliti dalam menggali lebih dalam mengenai peran ajaran 

Islam dalam membentuk kepribadian dan mengatasi tantangan psikologis 

yang dihadapi oleh individu dengan kecenderungan introversi.
110

 

Dengan menggunakan kombinasi sumber data primer dan sekunder 

ini, penelitian ini bertujuan untuk memberikan analisis yang lebih 

komprehensif dan mendalam mengenai bagaimana kepribadian introversi 

dapat dipahami dan dikembangkan dalam perspektif Islam, serta bagaimana 

ajaran agama dapat mendukung individu introvert dalam perjalanan spiritual 

mereka. Sumber-sumber ini juga akan memperkaya analisis tentang 

bagaimana Islam dapat menjadi alat untuk mengatasi tantangan psikologis 

yang sering dihadapi oleh individu dengan kepribadian introvert.
111

 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Untuk memperoleh data yang relevan dan komprehensif dalam penelitian ini, 

peneliti menggunakan beberapa teknik pengumpulan data yang dirancang untuk 

menggali informasi dari berbagai sumber yang relevan dengan tema penelitian 

mengenai kepribadian introversi dalam perspektif psikologi agama. Teknik-teknik 

ini akan memastikan bahwa data yang diperoleh tidak hanya valid, tetapi juga 

dapat memberikan wawasan yang mendalam mengenai fenomena yang sedang 

diteliti. 

1. Studi Kepustakaan 

Studi kepustakaan adalah teknik pengumpulan data yang utama dalam 

penelitian ini. Melalui studi kepustakaan, peneliti mengumpulkan berbagai 

literatur yang berkaitan dengan topik penelitian, termasuk kitab tafsir, buku-

buku psikologi Islam, serta jurnal ilmiah yang membahas konsep kepribadian 

introversi, psikologi agama, dan hubungan antara keduanya dalam konteks 

ajaran Islam. Studi ini bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih 

                                                             
110

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 9, hlm. 220. 
111

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 7, hlm. 198. 



 
 

50 

 

dalam mengenai bagaimana Islam memandang kepribadian introversi dan 

bagaimana pengaruh ajaran agama dapat membentuk kehidupan psikologis 

individu yang introvert.
112

 

Peneliti akan menelusuri berbagai sumber, baik itu karya-karya klasik 

maupun kontemporer, yang membahas karakteristik kepribadian introversi, 

psikologi kepribadian dalam Islam, serta bagaimana nilai-nilai spiritual dapat 

mempengaruhi perkembangan kepribadian. Buku-buku psikologi yang 

membahas teori-teori kepribadian serta literatur mengenai konsep spiritualitas 

dalam Islam akan dijadikan acuan untuk memperkaya pemahaman terkait 

dengan topik ini. Selain itu, jurnal ilmiah yang relevan dengan psikologi 

agama dan penelitian tentang kepribadian dalam perspektif agama juga akan 

dijadikan referensi utama dalam proses analisis.
113

 

2. Analisis Teks Tafsir 

Sebagai sumber data primer, Al-Qur'an dan tafsirnya memainkan 

peran yang sangat penting dalam penelitian ini. Peneliti akan melakukan 

analisis teks tafsir yang mendalam terhadap ayat-ayat Al-Qur'an yang terkait 

dengan introspeksi, perenungan, ketenangan jiwa, dan refleksi diri, yang 

dianggap relevan dengan kepribadian introversi. Dalam analisis ini, peneliti 

akan mengandalkan tafsir-teks dari dua karya besar, yaitu Tafsir Al-Misbah 

oleh M. Quraish Shihab dan Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka, sebagai dua 

tafsir utama yang akan dibandingkan. 

Pendekatan analisis ini akan dilakukan dengan cara mengkaji ayat-

ayat yang berhubungan dengan konsep ketenangan batin, perenungan diri, 

dan kesendirian sebagai sarana untuk mendekatkan diri kepada Allah. Peneliti 

akan melihat bagaimana tafsir-teks tersebut memberikan pemahaman yang 

mendalam mengenai karakteristik individu yang memiliki kecenderungan 

introversi dalam konteks kehidupan spiritual mereka. Selain itu, peneliti juga 

akan membandingkan bagaimana kedua tafsir tersebut memberikan 

                                                             
112

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 6, hlm. 210. 
113

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar, (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 155. 



 
 

51 

 

interpretasi yang berbeda atau serupa terhadap ayat-ayat yang berkaitan 

dengan tema ini. Analisis ini bertujuan untuk menggali pandangan Islam 

terhadap pentingnya kontemplasi dan perenungan diri bagi individu introvert 

dalam menjalani kehidupan spiritual.
114

 

3. Dokumentasi 

Teknik dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data dari 

berbagai dokumen resmi, artikel ilmiah, dan penelitian terdahulu yang 

berkaitan dengan kajian psikologi agama serta konsep kepribadian dalam 

Islam. Teknik ini penting untuk mendapatkan sumber data tambahan yang 

dapat memperkaya dan memperluas perspektif penelitian. Peneliti akan 

meneliti artikel-artikel ilmiah yang membahas tentang psikologi agama, baik 

yang menghubungkan teori-teori psikologi dengan ajaran Islam, maupun yang 

secara khusus membahas kepribadian introversi dalam konteks kehidupan 

spiritual.
115

 

Selain itu, penelitian terdahulu yang relevan juga akan digunakan 

sebagai referensi untuk memperbandingkan temuan-temuan sebelumnya 

dengan hasil penelitian yang sedang dilakukan. Dokumen-dokumen ini akan 

memberikan gambaran yang lebih luas tentang bagaimana konsep introversi 

dipahami dalam perspektif psikologi Islam, serta bagaimana peran agama dan 

spiritualitas dapat mempengaruhi kepribadian dan perkembangan psikologis 

individu. Teknik dokumentasi juga mencakup pengumpulan data dari 

berbagai hasil penelitian yang telah dilakukan oleh para ahli psikologi agama, 

serta kajian-kajian lainnya yang menghubungkan psikologi dan ajaran 

agama.
116

 

Proses Pengumpulan Data Setelah berbagai sumber dan literatur 

terkumpul, peneliti akan melakukan proses seleksi dan analisis kritis terhadap 

data yang diperoleh. Semua data yang telah dikumpulkan melalui studi 

                                                             
114

 Hamka, Tafsir Al-Azhar, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), jilid 4, hlm. 198. 
115

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar, (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 160. 
116

 Jalaluddin Rakhmat, Psikologi Agama: Sebuah Pengantar, (Bandung: Mizan, 2005), 

hlm. 165. 



 
 

52 

 

kepustakaan, analisis tafsir, dan dokumentasi akan dianalisis secara 

menyeluruh untuk mengidentifikasi pola-pola pemahaman dan perspektif 

yang muncul mengenai kepribadian introversi dalam Islam. Teknik ini 

bertujuan untuk menggali makna yang lebih dalam mengenai bagaimana 

ajaran Islam dapat mempengaruhi dan membentuk kepribadian seseorang, 

khususnya mereka yang memiliki kecenderungan introvert, dalam kerangka 

kehidupan spiritual yang lebih luas.
117

 

Dengan menggabungkan berbagai teknik pengumpulan data ini, 

diharapkan penelitian ini dapat menghasilkan pemahaman yang holistik 

tentang fenomena kepribadian introversi dalam konteks psikologi agama dan 

ajaran Islam. Data yang diperoleh dari berbagai sumber ini akan digunakan 

untuk memberikan jawaban yang lebih lengkap dan komprehensif terkait 

pertanyaan penelitian mengenai hubungan antara kepribadian introversi dan 

kehidupan spiritual seorang Muslim. 

E. Teknik Analisis Data 

Data yang telah dikumpulkan dari berbagai sumber, baik itu dari teks Al-

Qur'an, tafsir, maupun literatur psikologi agama, akan dianalisis dengan 

menggunakan metode analisis isi (content analysis). Metode ini dipilih karena 

kemampuannya untuk mengekstraksi dan menganalisis makna dan tema yang 

terkandung dalam teks-teks yang relevan, serta mengidentifikasi hubungan antara 

konsep-konsep yang ditemukan dalam data. Analisis ini dilakukan secara 

sistematis dan mendalam untuk menghasilkan pemahaman yang lebih holistik 

mengenai fenomena kepribadian introversi dalam perspektif psikologi agama 

Islam. Langkah-langkah berikut akan diterapkan dalam proses analisis data: 

1. Identifikasi Ayat 

Langkah pertama dalam proses analisis data adalah mengidentifikasi 

ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan kepribadian introversi. Peneliti 

akan mencari dan mengumpulkan ayat-ayat yang secara eksplisit atau implisit 

menyentuh aspek-aspek terkait dengan introspeksi, perenungan, kesendirian, 

                                                             
117

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 7, hlm. 220. 



 
 

53 

 

serta ketenangan jiwa, yang merupakan ciri-ciri umum dari individu dengan 

kepribadian introvert. Ayat-ayat tersebut mungkin berkaitan dengan konsep 

seperti tazkiyah (penyucian jiwa), sakinah (ketenangan batin), tafakur 

(merenung), atau qiyamullail (beribadah malam), yang menunjukkan 

pentingnya kedamaian batin dan refleksi diri dalam kehidupan spiritual 

seorang Muslim.
118

 

Proses ini juga akan melibatkan pencatatan ayat-ayat yang membahas 

kesendirian para nabi atau individu yang memilih untuk merenung dan 

berdiam diri dalam mencari kedekatan dengan Tuhan, misalnya kisah Nabi 

Muhammad SAW yang sering kali melakukan khalwah (berdiam diri untuk 

merenung) di Gua Hira. Selain itu, peneliti akan mencari ayat-ayat yang 

menunjukkan bagaimana kesendirian atau perenungan tersebut menjadi 

sarana untuk mendapatkan pencerahan spiritual, yang dapat menggambarkan 

karakteristik kepribadian introvert dalam Islam. 

2. Analisis Tafsir 

Setelah mengidentifikasi ayat-ayat yang relevan, langkah berikutnya 

adalah melakukan analisis tafsir terhadap ayat-ayat tersebut, dengan 

membandingkan tafsir dari Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan 

Tafsir Al-Azhar karya Buya Hamka. Dalam tahap ini, peneliti akan 

memeriksa bagaimana masing-masing tafsir menginterpretasikan ayat-ayat 

yang berkaitan dengan introspeksi, refleksi diri, ketenangan jiwa, dan 

kesendirian.
119

 

Peneliti akan membandingkan tafsir-teks ini untuk memahami 

perbedaan atau kesamaan dalam penafsiran makna ayat-ayat tersebut, serta 

menggali pandangan yang diungkapkan oleh para ulama terkait dengan 

kepribadian introversi. Tafsir Al-Misbah dan Tafsir Al-Azhar memiliki 

pendekatan yang berbeda dalam menjelaskan konteks ayat-ayat tersebut, 

dengan Tafsir Al-Misbah lebih menekankan pada konteks kontekstual dan 

kontemporer, sementara Tafsir Al-Azhar memberikan penafsiran dengan 

                                                             
118

 Hamka, Tafsir Al-Azhar, (Jakarta: Pustaka Panjimas, 1983), jilid 5, hlm. 250. 
119

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 9, hlm. 205. 



 
 

54 

 

pendekatan yang lebih klasik dan tradisional. Proses perbandingan ini 

bertujuan untuk memperoleh pemahaman yang lebih luas mengenai 

bagaimana ajaran Islam menghubungkan kesendirian dan refleksi diri dengan 

pencapaian kedekatan dengan Allah. 

Analisis tafsir ini akan membantu peneliti untuk menemukan makna 

yang lebih dalam mengenai bagaimana Islam melihat introversi, terutama 

dalam kaitannya dengan perjalanan spiritual seorang individu. Peneliti juga 

akan menganalisis apakah ada perbedaan penafsiran yang bisa memberi 

wawasan tambahan terkait aplikasi konsep-konsep introversi dalam 

kehidupan sehari-hari umat Muslim. 

3. Interpretasi Psikologis 

Langkah selanjutnya dalam analisis adalah mengaitkan konsep 

kepribadian introversi dengan perspektif psikologi modern dan psikologi 

agama. Pada tahap ini, peneliti akan mengintegrasikan pengetahuan dari 

berbagai bidang, termasuk teori psikologi kepribadian modern, dengan tafsir-

tafsir Al-Qur'an yang telah dianalisis sebelumnya. Pendekatan ini bertujuan 

untuk memetakan bagaimana kepribadian introversi dapat dilihat melalui 

lensa psikologi, khususnya psikologi kepribadian, serta bagaimana nilai-nilai 

Islam memberikan kontribusi terhadap perkembangan kepribadian 

seseorang.
120

 

Dalam perspektif psikologi modern, introversi sering dikaitkan dengan 

individu yang lebih fokus pada kehidupan internal mereka, cenderung lebih 

menyukai kegiatan soliter, dan merasa lebih nyaman dalam kondisi tenang 

dan reflektif. Peneliti akan membandingkan konsep-konsep ini dengan ajaran 

Islam mengenai introspeksi, kontemplasi, dan pencapaian kedamaian batin 

melalui ibadah dan hubungan dengan Tuhan. Peneliti juga akan menelaah 

bagaimana nilai-nilai spiritual, seperti tawakkul (berserah diri kepada Tuhan), 

sabar (kesabaran), dan ikhlas (ketulusan hati), dapat mendukung individu 

introvert dalam mengelola tantangan psikologis yang mereka hadapi. 

                                                             
120

 Carl Gustav Jung, Psychological Types, (Princeton: Princeton University Press, 1971), 

hlm. 212. 



 
 

55 

 

Langkah ini bertujuan untuk mengidentifikasi bagaimana ajaran Islam 

bisa menjadi sarana untuk membantu individu introvert berkembang secara 

psikologis dan spiritual, serta bagaimana konsep-konsep psikologis dapat 

ditemukan dalam teks-teks keagamaan yang membahas kesendirian dan 

kontemplasi. 

4. Penyimpulan 

Langkah terakhir dalam analisis data adalah menarik kesimpulan 

mengenai relevansi kepribadian introversi dalam perspektif psikologi agama 

berdasarkan temuan-temuan yang diperoleh dari Al-Qur'an dan tafsir. Peneliti 

akan menyusun kesimpulan yang menyatakan bagaimana ajaran Islam 

memberikan pemahaman dan panduan bagi individu introvert dalam 

menjalani kehidupan spiritual mereka. Kesimpulan ini akan menggabungkan 

hasil dari analisis tafsir dan interpretasi psikologis untuk menggambarkan 

bagaimana introversi dapat dipahami sebagai suatu karakteristik yang tidak 

hanya memiliki sisi psikologis, tetapi juga nilai-nilai spiritual yang 

mendalam.
121

 

Kesimpulan ini akan mencakup analisis tentang bagaimana seorang 

individu dengan kepribadian introvert dapat menjalani perjalanan spiritual 

mereka melalui pendekatan-pendekatan yang dianjurkan dalam Islam, seperti 

perenungan diri, ibadah yang lebih introspektif, dan hubungan batin yang 

lebih dalam dengan Allah. Selain itu, peneliti juga akan mengevaluasi 

relevansi konsep-konsep psikologi yang diterapkan dalam konteks 

kepribadian introversi dalam Islam, serta memberikan rekomendasi untuk 

pengembangan konsep psikologi agama yang lebih terintegrasi dengan ajaran 

Islam. 

 

 

 

                                                             
121

 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2002), jilid 10, hlm. 215. 



64 

 

BAB V 

PENUTUP 

 
 

A. Kesimpulan 

Berdasarkan penelitian yang telah dilakukan, dapat disimpulkan 

bahwa kepribadian introversi memiliki hubungan yang erat dengan hubungan 

manusia kepada Allah serta dapat ditemukan konsepnya dalam al-Qur'an 

berfokus pada beberapa pertanyaan utama, yaitu. 

1. Konsep kepribadian introversi dalam ayat-ayat Al-Qur‘an tercermin 

dalam sejumlah ayat yang menggambarkan sikap perenungan, 

kedalaman spiritual, dan orientasi batiniah yang kuat. Individu introver 

biasanya memiliki karakteristik lebih nyaman dalam kesendirian, lebih 

reflektif, serta cenderung mendalami makna kehidupan dan hubungan 

dengan Tuhan secara personal. Hal ini selaras dengan beberapa ayat Al-

Qur‘an seperti Q.S. Al-Muzzammil: 1–2, yang menunjukkan bahwa 

Rasulullah SAW diperintahkan untuk bangun di malam hari (qiyamul 

lail) untuk beribadah secara khusyuk dan mendalam. Sikap ini 

mencerminkan karakteristik introver yang menjadikan keheningan dan 

kontemplasi sebagai bagian dari kekuatan dirinya. Ayat-ayat seperti 

Q.S. Al-Kahfi: 16, Q.S. Al-Furqan: 63, dan Q.S. An-Nur: 37 juga 

menampilkan sifat-sifat yang berkaitan dengan introversi, seperti 

ketenangan, rendah hati, dan tidak reaktif terhadap kekasaran. 

2. Makna ayat-ayat Al-Qur‘an yang relevan dengan kepribadian introversi 

menurut Tafsir al-Misbah dan Tafsir al-Azhar menunjukkan bahwa 

sikap introversi bukanlah kelemahan, melainkan bentuk kekuatan batin 

dalam mendekatkan diri kepada Allah. Menurut Tafsir al-Misbah, ayat 

Q.S. Al-Muzzammil: 1–2 misalnya, menggambarkan pentingnya waktu 

malam untuk pembinaan rohani yang mendalam, sangat cocok dengan 

karakter reflektif introver. Quraish Shihab menekankan bahwa ibadah 

malam memberi kekuatan ruhani yang luar biasa karena dilakukan 

dalam keheningan yang mendalam. Sementara dalam Tafsir al-Azhar, 



 
 

65 

 

Buya Hamka menjelaskan bahwa orang-orang yang beribadah di malam 

hari adalah mereka yang kuat jiwanya dan tenang batinnya, 

mencerminkan kepribadian yang tidak mengandalkan keramaian tetapi 

justru memperoleh energi dari ketenangan. 

Kedua tafsir tersebut sepakat bahwa nilai-nilai seperti tafakkur 

(perenungan), tazkiyatun nafs (penyucian jiwa), dan khusyuk merupakan 

kualitas yang sangat penting dalam kehidupan spiritual dan sangat dekat 

dengan watak introver. Maka dari itu, Al-Qur‘an secara implisit mendukung 

keberadaan kepribadian introver sebagai bagian dari keanekaragaman fitrah 

manusia yang dapat diarahkan menuju kedekatan dengan Allah.Tak kalah 

pentingnya, dalam QS. Ali Imran: 190, Allah menegaskan bahwa orang-orang 

yang menggunakan akalnya untuk merenung akan mendapatkan pemahaman 

yang lebih dalam tentang kebesaran-Nya. Ini menunjukkan bahwa Islam 

sangat menghargai proses berpikir dan merenung dalam perjalanan spiritual. 

Kepribadian introvert yang cenderung mendalami pemikiran dan perenungan 

sangat relevan dengan ajaran-ajaran ini. Oleh karena itu, individu dengan 

kepribadian introversi dapat menggunakan kecenderungannya untuk berpikir 

mendalam sebagai sarana untuk memperkuat hubungan mereka dengan Allah 

dan memperdalam makna hidup yang mereka jalani. 

Dengan demikian, meskipun istilah introversi tidak ditemukan secara 

eksplisit dalam al-Qur'an, banyak konsep yang terkait dengan kepribadian 

introvert dapat ditemukan dalam ayat-ayat yang mendorong umat Islam untuk 

merenung, berzikir, dan melakukan penyucian diri. Kepribadian introversi 

dalam perspektif al-Qur'an bukan hanya diterima, tetapi juga dapat 

dimanfaatkan untuk memperdalam pemahaman spiritual dan mendekatkan 

diri kepada Allah. 

B. Saran 

Penelitian ini membuka peluang untuk pengembangan lebih lanjut, 

terutama dalam konteks empiris yang dapat mengkaji hubungan antara 

kepribadian introversi dan pengamalan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sehari-hari. Diperlukan penelitian lebih lanjut untuk menggali lebih dalam 



 
 

66 

 

tentang bagaimana individu dengan kepribadian introvert mengaplikasikan 

ajaran-ajaran Islam dalam kehidupan mereka, serta bagaimana kepribadian ini 

memengaruhi cara mereka berinteraksi dengan masyarakat dan menjalani 

kehidupan spiritual mereka. 

Selain itu, kajian yang lebih luas juga perlu dilakukan untuk melihat 

hubungan antara kepribadian introversi dengan aspek-aspek lain dalam Islam, 

seperti kepemimpinan, interaksi sosial, dan dakwah. Seringkali, individu 

introvert dianggap kurang berperan dalam konteks sosial atau kepemimpinan 

karena kecenderungannya yang lebih tertutup. Namun, dengan pendekatan 

yang tepat, kepribadian introvert dapat menjadi kekuatan dalam memberikan 

kontribusi positif dalam dakwah, kepemimpinan spiritual, dan pengembangan 

komunitas. 

Diharapkan juga agar para pendidik, pemuka agama, dan komunitas 

Muslim secara umum dapat memahami kepribadian introversi sebagai suatu 

kelebihan dalam spiritualitas. Mereka dapat memberikan dukungan yang 

lebih baik kepada individu introvert dengan memberikan ruang bagi mereka 

untuk berkembang dalam ibadah dan kehidupan spiritual. Selain itu, penting 

juga untuk mengajarkan bahwa kepribadian introversi bukanlah kekurangan, 

melainkan potensi yang dapat dimanfaatkan untuk memperdalam hubungan 

dengan Allah dan meningkatkan kualitas spiritualitas. 

Demikianlah kesimpulan dan saran yang dapat disampaikan dari 

penelitian ini. Semoga penelitian ini memberikan manfaat yang signifikan 

bagi pengembangan studi kepribadian dalam perspektif Islam serta menjadi 

referensi yang bermanfaat bagi penelitian-penelitian selanjutnya yang 

berkaitan dengan hubungan antara kepribadian dan spiritualitas dalam Islam. 

 

 

 

 

 

 



 
 

67 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 
 

Al-Qur'an Al-Karim. 

Departemen Agama Republik Indonesia. (2005). Al-Qur'an dan Terjemahannya. 

Jakarta: Depag RI. 

Shihab, M. Quraish. (2002). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan dan Keserasian Al-

Qur'an. Jakarta: Lentera Hati. 

Hamka. (1983). Tafsir Al-Azhar. Jakarta: Pustaka Panjimas. 

Alwi, Hasan. (2010). Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 

Ancok, Djamaluddin & Suroso, Fuad Nashori. (2005). Psikologi Islam: Solusi 

Islam atas Problem-Problem Psikologi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Az-Zuhayli, Wahbah. (2013). Tafsir Al-Munir. Beirut: Dar Al-Fikr. 

Bahri, Syaiful. (2012). Psikologi Belajar. Jakarta: Rineka Cipta. 

Effendi, Taufiq. (2018). Kepribadian dalam Islam. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar. 

Goleman, Daniel. (1997). Emotional Intelligence. New York: Bantam Books. 

Hall, Calvin S. & Lindzey, Gardner. (1998). Teori-Teori Psikodinamik. 

Yogyakarta: Kanisius. 

Jalaluddin. (2010). Psikologi Agama. Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Koeswara, E. (1991). Teori-Teori Kepribadian. Bandung: Eresco. 

Larsen, R. J. & Buss, D. M. (2005). Personality Psychology: Domains of 

Knowledge About Human Nature. New York: McGraw-Hill. 

Mangunwijaya, Y. B. (2000). Kepribadian dalam Perspektif Islam. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Miller, A. (2002). Dasar-Dasar Psikologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Pervin, L. A. & John, O. P. (2010). Personality: Theory and Research. New York: 

Wiley. 

Quthb, Sayyid. (2003). Fi Zhilalil Qur'an. Kairo: Dar Al-Shuruq. 

Ramayulis. (2002). Psikologi Agama. Jakarta: Logos. 

Robbins, S. P. (2003). Organizational Behavior. New Jersey: Prentice Hall. 

Santrock, J. W. (2003). Psikologi Perkembangan. Jakarta: Erlangga. 

Syah, Muhibbin. (2013). Psikologi Pendidikan. Jakarta: PT RajaGrafindo Persada. 



 
 

68 
 

Sukmadinata, Nana Syaodih. (2011). Metode Penelitian Pendidikan. Bandung: 

Remaja Rosdakarya. 

Tim Penyusun KBBI. (2016). Kamus Besar Bahasa Indonesia (Edisi Keempat). 

Jakarta: Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa. 

Wibowo, Agus. (2012). Pendidikan Karakter dalam Islam. Jakarta: Bumi Aksara. 

Zohar, Danah & Marshall, Ian. (2001). Spiritual Intelligence: The Ultimate 

Intelligence. London: Bloomsbury. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

69 
 

BIODATA PENULIS 

 

 

 

 

 

Nama : Fikri Brilian 

Tempat/Tgl. 

Lahir 

: Rohil, 15 Maret 2000 

Pekerjaan : Mahasiswa 

Alamat Rumah : Jl. Garuda Sakti KM 1 

No. Telp/HP : 081364399752 

Nama Orang Tua : Abdul Haris Nasution (Ayah) 

Ardewanti (Ibu) 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN: 

SD : SDN 081 Pekanbaru     : Lulus Tahun 2012 

SMP : MTS Al-Huda     : Lulus Tahun 2015 

SMA : SMK IT Al-Izhar School    : Lulus Tahun 2018 

S1 : Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir UIN Suska Riau  : Sekarang 

 

PENGALAMAN ORGANISASI: 

 

KARYA ILMIAH: 

- 


