METODE PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB AKHLAK LIL BANIN
MENURUT SYEKH UMAR BIN AHMAD BARADJA DALAM MENGATASI
DEKADENSI MORAL

TESIS

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh
Gelar Magister Pendidikan (M.Pd.) Pada Program
Studi Pendidikan Agama Islam

UIN SUSKA RIAU

DISUSUN OLEH:

NURUL AZMI
NIM: 22390114448

PASCASARJANA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN)
SULTAN SYARIF KASIM RIAU
KOTA PEKANBARU
1446 H /2025 M



) ueywnwnBuaw Bueleq 'z
Brusw ¥epny uedinbuad ‘q

‘yelesew mens uenelun nee ynuy uesinuad ‘uelode| ueunsniuad ‘yewy efiey uesinuad ‘uenauad ‘ueyipipuad uebBunuaday ynmun eAuey uednn

nery exsng NN wzl edue) undede ymuaq wejep i siyny eAJey yninjas neje ueibeges yeAueqiadwiawl Ue

‘neny eysng NiN Jefem Buek uebunuadsy uey)

E

Buad

D wsg
e | |
: ﬂ-:».'s il

Jaquins ueyingaAuaw uep ueywnmuesuaw eduey iu syny eAiey yninjas neje ueibeqas dynbuaw Bueleq °|

AA KEMENTERIAN AGAMA RI
JiSE  UNIVERSITAS ISLAM NEGERI SULTAN SYARIF KASIM RIAU

- ‘é PASCASARJANA

- THE GRADUATE PROGRAMME
o Alamat : JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru 28129 PO.BOX. 1004
—N SUSKA RIAU Phone & Facs, (0761) 858832, Website: https//pasca.uin-suska.ac.id Email : pasca@uin-suska.ac.id
+ Lembaran Pengesahan
4 -
= Nama : Nurul Azmi
= E Nomor Induk Mahasiswa : 22390114448
‘0 Gelar Akademik : M.Pd. (Magister Pendidikan)
;* Judul : Metode pendidikan karakter dalam kitab Akhlak Lil
i 2 Banin menurut syekh Umar bin Ahmad baradja dalam
a mengatasi dekadensi moral
P
Tim Penguji: Dr. Alwizar, M.Ag.
PengujiI/Ketua
Dr. Eva Dewi, M.Ag.
Penguji Il /Sekretaris
p Prof. Dr. Muhammad Syaifuddin, M.Ag.
4 Pengujilll
g
€

- Dr. Yuliharti, M.Ag.
A =

- Penguji IV

=}

3

3

Ly |

B

3.

.1

. Tanggal Ujian/Pengesahan 16 /06/2025
B

i_:

=t ]

=

9 5]
-

- JI. KH. Ahmad Dahlan No. 94 Pekanbaru (28129) PO. Box 1004 Telp./Faks.: (0761) 858832
-y Website: http//pasca.uin-suska.ac.id Email: pasca@uin-suska.ac.id

o

4]

]

=

L

NEery



due] undede ymuaq wejep i siyny eAley yninas neje uelbe

r=1

IIZ] e

NIN L

o)
-]

Nely BYSne

ad uebunuaday ynun eAue

UBDL

u

ueA

2

NIn Jelem f

ne
o

nery ey

f| Y 9 " - - hip Ae e enfiiad '1ie 2K 1o eginuad ! ¥ auad ‘ue
‘yejesew nens ueneluny neje yuuy uesinuad ‘uesode| ueunsniuad 'yeww) efiey uesinuad ‘uenauad ‘u

Bue.eng 'y

Buepun-6uepun 1Bunpuipg e3din yeH

neje ueibeqges diynbus

fiey yninjas 1

duey ju sinj e

Iall UEQD UEMLUNMUEIUGLU E

ABquIns ueyinga

()

PENGESAHAN PENGUJI

-EKami yang bertanda tangan di bawah ipi selaku Tim Penguji Tesis mengesahkan dan menyetujui
.y bahwa Tesis yang berjudul: Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Akhlak Lil Banin

“Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Dalam Mengatasi Dekadensi Moral, yang ditulis
5 oleh sdr:

Heldg-Casis N4

SISAILO JILNBIST P10

Nama : Nurul Azmi
NIM 122390114448
Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Telah diujikan dan diperbaiki sesuai dengan saran Tim Penguji Tesis Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau, pada tanggal 25 Juni 2025.

Penguiji I,

Prof. Dr. Muhammad Syaifuddin, M. Ag. |
NIP. 19740704199803 1 001 : Tgl.: 25 Juni 2025
Penguji II,

Dr. Yuliharti, M. Ag
NIP. 19700404199603 2 001

Mengetahui,
Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam

NIP. 19700422 2003 }2 1 002



PENGESAHAN PEMBIMBING

Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku pembimbing Tesis mengesahkan
dan menyetujui bahwa Tesis yang berjudul: Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab
Akhlak Lil Banin Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Dalam Mengatasi
Dekadensi Moral, yang ditulis oleh sdr:

s E Nama : Nurul Azmi
- - NIM 1 22390114448
: z Program Studi : Pendidikan Agama Islam

Telah diperbaiki sesuai dengan saran Tim Pembimbing Tesis Pascasarjana UIN
Sultan Syarif Kasim Riau yang telah diujikan pada tanggal 25 Juni 2025.

’  Pembimbing I, &
3 = _ Prof. Dr. Ilyas Husti, MA £ ST —
S o o NIP 196112301989031002 Tgl.: 25 Juni 2025
2 2 Pembimbing II \%
- Dr. Zamsiswaya, MLAZ e
NIP 197001211997031003 Tgl.: 25 Juni 2025
n
E
a
"
t Mengetahui,
N Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam
]
:
&
E
i

Dr. Alwi
NIP. 197004

ar, MLAg
2200312 1 002



A=

b o+

= Bipjal

ra = I ‘-‘h-

OEe S PERSETUJUAN

5 DTU3 2

d $SadF

Bcefo Kami yang bertanda tangan di bawah ini selaku pembimbing Tesis, dengan ini

I1I1e

T
b
-
5223 4D
© © o © 2 = menyetujui bahwa Tesis yang berjudul Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab
2 2 5 E 5 O Akhlak Lil Banin Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Dalam Mengatasi
29055 % -, Dekadensi Moral. yang ditulis oleh:
S385g% 3
835585 3 Nama : Nurul Azmi
oS XL ¢ NIM : 22390114448
SBgad X Program Studi  : Pendidikan Agama Islam
a38E2 }
5 “:; % @ - ‘f untuk diajukan dalam Sidang Munaqasyah Tesis pada Pascasarjana UIN Sultan Syarif
=28 E »  Kasim Riau.
g3 3 & -
3 ua o = ol
X< oa 0 :
2589 " '
sl T -~ Tanggal: 05 Mei 2025 Tanggal: 05 Mei 2025
Q3= a Pembimbing I, Yembimbing II,
g =03
= o oo - .
& e
c 2o (
7— = ; Prof. Dr. H. llyas Husti, MA Dr. Zamsiswaya, M. Ag
:5 85 NIP. 196112301989031002 NIP. 197001211997031003
A
3 B3 ;-_' Mengetahui,
8 2 £ % Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam
= — :— c)
g 82 o
T B A
5 8% &
B w 3 .
] Aljyizar, Mg
S = = NIP. 19700422 200312 1 002
c 8 3°
z 2 d
v I kS
; =3
B o o
a2 &
2 =
S o
=
3
g
3
o
:;ji
g_

EIY} wTISEY
+ d 3 i



Bueleyq 'z
nBuad 'q

ney exsng Nin wzi eduey undede ymuaq wejep i syny eAey yninjes neje ueibeqeas yefuegiadwaw uep ueyjwnwnbuaw

=3

‘nery eysnsg NN efem Buek uebunuaday ueyiBruaw yepiy ued)

‘yejesew nyens uenelun neje Yy uesinuad ‘uelode| ueunsniuad ‘yeiw) efiey uesinuad ‘uenauad ‘ueyipipuad ueBujuadey ynun eAuey ued

nBuad ‘e

a eidid yey

Buepun-6uepun 1Bunpuyy

Jaguins ueyingaAusw uep usywnuesuaw edue) jul SNy eAsey ynunjas neje ueibegeas dynbuaw Bueseg °|

NEIY WISEY JIIPAG URI[NG JoAISIaAll G DLIUBIST Q21 C

- Prof. Dr. H. Tlyas Husti, MA J

DOSEN PASCASARJANA

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

SULTAN SYARIF KASIM RIAU

NOTA DINAS

Perihal : Tesis Saudara

Nurul Azmi
Kepada Yth:
Direktur Pascasarjana
UIN Sultan Syarif Kasim Riau
Di—
Pekanbaru

Assalamu’alaikum wr. wb.

Setelah kami membaca, meneliti, mcngorek51 dan mengadakan perbaikan
terhadap isi Tesis saudara:

Nama : Nurul Azmi

NIM : 22390114448

Prodi : Pendidikan Agama Islam

Judul - Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Akhlak Lil Banin
Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Dalam ‘Mengatasi
Dekadensi Moral

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam
sidang ujian Tesis Pascasarjana UIN Suska Riau.

Wassalamu’alaikum wr. wb.

Pekanbaru, 05 Mei 2025
Pembimbing I,

&

Prof. Dr. H. Ilyas Husti, MA
NIP. 196112301989031002



& e
m.m m e Mwm
T 8§ & 2
A 2 23

s A (- v = S
Yrm o .Bu
£3 g 239
.m.eS .m.b hW
off ol

Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Dalam Mengatasi

Dekadensi Moral

Maka dengan ini dapat disetujui untuk diuji dan diberikan penilaian, dalam

- Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab ‘Akhlak Lil Banin
sidang ujian Tesis Pascasarjana UIN Suska Riau.

: Pendidikan Agama Islam

: Nurul Azmi

1 22390114448

Di—
Setelah kami membaca, meneliti, mengoreksi dan men_gadakan perbaikan

terhadap isi Tesis saudara:
Wassalamu’alaikum wr. wb.

Nama

NIM

Prodi
Judul

SULTAN SYARIF KASIM RIAU

&
<8
33
25
2¢

Assalamu’alaikum wr. wb.

¥
:
$
£
m
&

Perihal : Tesis Saudara
Nurul Azmi

NOTA DINAS

s oy ip
™

rrrersTamic untversity of Sultan Syarif Kasim Riau

Hak Cipta Dilindungi Undang-Undang
_%ﬂ 1. Dilarang mengutip sebagian atau seluruh karya tulis ini tanpa mencantumkan dan menyebutkan sumber:
JMD,# h.u.h a. Pengutipan hanya untuk kepentingan pendidikan, penelitian, penulisan karya ilmiah, penyusunan laporan, penulisan kritik atau tinjauan suatu masalah.
I/_-“b_ b. Pengutipan tidak merugikan kepentingan yang wajar UIN Suska Riau.
RS, 2. Dilarang mengumumkan dan memperbanyak sebagian atau seluruh karya tulis ini dalam bentuk apapun tanpa izin UIN Suska Riau.



NEY BYSNS NIN Wz eduey undede ymuaqg wejep 1w syn) eAey yninjas neje ueibeqges yefueqiadwaw uep ueywnwnBuaw Buele)q 'z

o0

‘nery eysns NN Jefem Guek uebunuaday ueyiBrusw yepn uedpnBuad ‘g

‘yejesew nens uenelun neje iy uesinuad ‘uelode| ueunsniuad ‘yeiw) efiey uesinuad ‘ueiyeuad ‘ueyipipuad ueBuijuaday ynjun eAuey uedgnbuad e

%

3,

>

%

h

Jaquins ueyingaiuaw uep ueywnjueausw eduey 1w sy eAiey ynunjgs neje uelbeges dynbuaw Bueseng °|

o

Buepun-Guepun 1Bunpujg e1dio yey

@
I .
b SURAT PERNYATAAN
-
g s
=t Saya yang bertanda tangan di bawah ini:
-, Nama : Nurul Azmi
1 223390114448
1 Tempat Tanggal Lahir Sawah, 10 Oktober 1989
-= Program Studi Pendidikan Agama Islam
= Judul tesis Metode Pendidikan Karakterdalam Kitab Akhlak Lil
- Banin Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja
X dalam Mengatasi Dekadensi Moral
p. -

r‘}‘J Menyatakan dengan sebenar-benarnya bahwa:

-
P
Q
—_
¥ 5]
-
p—
=
-

S

Nery Wwisey] Jired

o

o i

Penulisan Tesis dengan judul sebagaimana tersebut diatas adalah hasil
pemikiran dan penelitian saya sendiri. "

Semua kutipan pada karya tulis saya ini sudah disebutkan sumbernya.

Oleh karena itu Tesis saya ini, saya nyatakan bebas dari plagiat

Apabila dikemudian hari terbukti terdapat plagiat dalam penulisan Tesis saya
tersebut, maka saya bersedia menerima sanksi sesuai peraturan perundang-
undangan.

Demikian surat pernyataan ini saya buat dengan penuh kesadaran dan tampa

Paksaan dari pihak manapun juga.

Pekanbaru, 19 Mei 2025

NIM. 22390114448



KATA PENGANTAR

Alhamdulillahi rabbil ‘alamin, segala puji bagi Allah SWT. yang telah
melimpahkan rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan Tesis
ini untuk memenuhi Tugas Akhir sebagai syarat meperoleh gelar Magister dalam
ilmu Pendidikan (M. Pd). Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada
teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW yang mana kasih sayangnya pada
umat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat beliau.

Berkat pertolongan Allah SWT dan petunjuk-Nya penulis dapat
menyelesaikan Tesis dengan judul “Metode Pendidikan Karakterdalam Kitab
AkhlakLil Banin Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja dalam Mengatasi
Dekadensi Moral” yang disusun untuk memenuhi syarat penyelesaian Program
Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau ini.

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan Tesis ini tidak
akan selesai tanpa dorongan-dorongan langsung, baik Moral, maupun Material.
Untuk itu penulis ucapkan Terimakasih yang sedalam dalamnya kepada:

1. Prof. Dr. Hairunas Rajab, M.Ag. selaku Rektor UIN Sultan Syarif Kasim
Riau.

2. Prof. Dr. H. llyas Husti, M.A., selaku Direktur Program Pascasarjana UIN
Sultan Syarif Kasim Riau dan sekaligus Pembimbing Akademik dalam
penulisan tesis ini, atas segala bimbingan, arahan, dan ilmu yang telah
diberikan selama penulis menempuh pendidikan di Universitas Islam Negeri
Sultan Syarif Kasim Riau."

3. Prof. Dr. Zaitun, M.Ag. selaku wakil Direktur Program Pascasarjana UIN
Sultan Syarif Kasim Riau.

4. Dr. Alwizar, M.Ag., selaku Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam
dan Dr. Eva Dewi, M.Ag., Selaku sekretaris Program Studi Pendidikan
Agama Islam Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau.

5. Dr. Zamsiswaya, M.Ag., selaku dosen Pembimbing Pendamping yang banyak
memberikan arahan dan dan bimbingan dalam menyelesaikan penyusunan
tesis ini.

6. Kepada ibu/bapak dosen yang telah memberikan ilmu selama perkuliahan.
Semoga ilmu yang bapak ibu berikan menjadi berkah dan bermanfaat bagi
penulis di dunia dan akhirat.



.

10.

11.

12.

Ibu Radhia selaku staf Prodi Pendidikan Agama Islam, terimakasih atas
bantuan dan informasi-informasi yang telah diberikan terkait perkuliahan dan
selama proses penulisan hingga penyelesaian tesis ini, semoga ibu selalu
dalam lindungan Allah, dan mendapatkan balasan kebaikan.
Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada ibunda saya
Nurhawati dan mertua saya ayahanda Burhan dan lbunda saya Hamidar
tercinta atas doa, dukungan moral, dan materi yang tiada henti mengalir
sepanjang perjalanan studi ini.
Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada istri tercinta Rahmi Yusnita
dan anak-anak tersayang Nahidh EI Basil, Nahdhia Alesha Ibhatillah, Nadhif
Zayn El Basil, yang senantiasa memberikan semangat, pengertian, dan doa
yang menjadi kekuatan dalam menyelesaikan tugas akademik ini.
Penulis juga mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada
kakak, abang, adik, serta para ipar atas segala dukungan, doa, dan motivasi
yang telah diberikan. Kehadiran dan perhatian kalian menjadi sumber
semangat tersendiri bagi penulis dalam menyelesaikan studi ini
Terimakasih juga buat teman-teman dari kelas PAI C den seluruh angkatan
2023 yang telah berbagi ilmu pengalaman dan memberikan motivasi kepada
saya.
Seluruh Sahabat-sahabat saya dan saudara yang telah memberikan support
kepada saya untuk bisa menyelesaikan pendidikan ini.

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang dimiliki dalam

penulisan Tesis ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan

yang memerlukan Kritik yang bersifat membangun demi kesempurnaan Tesis ini.

Semoga Tesis ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis berdoa

semoga kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai sebagai ibadah

yang baik, sehingga mereka selalu mendapat rahmad dan karunia-Nya. Aamiin ya

Rabb al-‘alaamiin.

Pekanbaru, 19 Mei 2025

NURUL AZMI



1.

4.

PEDOMAN TRANSLITERASI

Konsonan Tunggal

I = a3 o o= r « = f
o= b 3=z & = q
Szt o= S d = k
&= ots Ji= sy d = |
T =] o= = sh ¢ = m
= h v= = dh O=n
£ = kh L = th 5= W
2= d L = zh > = h
3 = dz g = ! s = !
¢ = gh s =y

a. Vokal Panjang (mad) G = aa
b. Vokal Panjang (mad) T =ii
c. Vokal Panjang (mad) d =uu
Konsonan Rangkap

Konsonan rangkap ditulis rangkap, misalnya 4 & ditulis al-‘ammah

Vokal Pendek
Fathah ditulis a, misalnya 4~ »i(syari’ah), kasrah ditulis i, misalnya Jusl\(al-Jibali),

dan dhammah ditulis u, misalnya sl (dzuluman).

Vokal Rangkap

s ditulis aw, y;f;;f\ ditulis uw, gi ditulis ay, dan ¢! ditulis iy.



5.

7.

Ta’ Marbuthah

Ta’ marbuthah yang dimatikan ditulis h, misalnya 4w e ditulis ‘arabiyyah, kecuali
telah diserap ke dalam bahasa Indonesia yang baku, seperti mait, bila dihidupkan

ditulis t, misalnya 4\ ditulis al-maitatu.

Kata Sandang Alif Lam

Alif Lam yang diikuti oleh huruf gamariyyah dan syamsiyyah, ditulis al, misalnya

alwdl ditulis al-Muslim, A ditulis al-Dar. Kecuali untuk nama diri yang diikuti kata

Allah, misalnya 4 xe ditulis Abdullah.

Huruf Besar
Penulisan huruf besar disesuaikan dengan Ejaan Yang Disempurnakan (EYD).



DAFTAR ISI

DAFTAR ISH ..t I
ABSTRAK ..ottt iii
BAB | PENDAHULUAN ... .ot 1
A. Latar Belakang Masalah.............cccooveiiiiiiieiiec e 1

B. ldentifikasi Masalah ...........ccccoooveiiiiiieiic e 10

C. Batasan Masalah..........cccceieiiiiiieise e 11

D. RUMUSAN MaSalaN .......ccviiiiiiiiiiiie s 12

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian ..............ccccooeiieiiiiiiicie e, 12

F. Sistematika Penulisan ..........ccooeiiiiiiiiiiniiiece e 13

BAB I| KERANGKA TEORI ..ot 15

A. Teori Pendidikan Karakter ............cccovveriiiniiienesie e 15

1. Pengertian Pendidikan...........ccooeiiiiiiiiniiiiiceesc e 15

2. Pengertian Karakter...........cccoovveiiieii e 20

3. Pendidikan Karakter...........cocveieieiiiinisieeiee e 25

4. Landasan Pendidikan Karakter ............cccoovvviviinieiinenenieieene 30

5. Ruang lingkup Pendidikan Karakter .............cccccooviinincninnnnn 33

6. Tujuan Pendidikan Karakter ...........ccccooevvivviiciiecece e 35

7. Tujuan dan Fungsi Pendidikan di Sekolah.................cccccoeevrnnn. 38

B. Metode PendidiKan.............ccccevevirieiniinsecineccie et e e 41

C. Materi Pendidikan AKNIaK ............ccooviiiiiinieecee e 43

D. KONSEP ANAK.....coieiiiiiiiiece e 62

E. Konsep Pendidikan Karakter dalam Sistem Pendidikan Nasional.... 65

F. Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam...................... 73

G. Kajian Hasil Penelitian yang Relevan...........ccccovvviiiininiiinnen 77



BAB 11l METODE PENELITIAN ..ot 86

AL JeniS Penelitian........cccoiiiiiiiiiieee s 86
B. Pendekatan Penelitian ...........ccocoviiiiiiniiie e 86
C. SUMDBEE DALA......ooiiiiiiciieie e e 87
D. Teknik Pengumpulan Data.............ccceevveviiiiieiieieceseese e 88
E. Teknik Analisis Data.........cccovveieriiieiiiesesieese s 88
BAB IV HASIL PENELITIAN......oo e 90

A. Biografi Syekh Umar Bin Ahmad Baradja dan Selayang Tentang Kitab

ARRIGK [IL BANTHL........c.vvveeeiee et 90
B. Pemikiran Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Terhadap Pendidikan
KAFAKEET ... e ccteeerecresnciirsr s ssees e e s ian st e e s s enenarensestessesenns 95
C. Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Akhlak Lil Banin Karya
Syekh Umar Bin Ahmad Baradja
........................................................................................................... 10
1
D. Relevansi metode pendidikan karakter dalam kitab Akhlak Lil Banin
terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era modern............... 115
BAB V PENUTUP ..ottt 128
AL KESIMPUIAN L. 128
Bl SAIAN .. s 129

WAFTAR PUSTAKA - . 7 e Tl e 5o % Tl e 130



ABSTRAK

Nurul Azmi (2025): Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Kitab Akhlak
lil Banin Menurut Syekh Umar bin Ahmad Baradja
dalam Mengatasi Dekadensi Moral

Dekadensi moral merupakan tantangan serius dalam dunia pendidikan
modern, ditandai dengan kemerosotan nilai-nilai etika, akhlak, dan tanggung
jawab sosial di kalangan generasi muda. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
metode pendidikan karakter yang terkandung dalam kitab Akhlak il Banin
karangan dari Syekh Umar bin Ahmad Baradja, dan relevansinya dengan
mengatasi problematika dekadensi moral pada zaman sekarang. Pendekatan yang
digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan metode studi kepustakaan
(library research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode pendidikan
karkater dalam kitab Akhlak [il Banin mencakup metode pendekatan nasihat,
kisah, dalil nagli, latihan dan pembiasaan, keteladanan, ibrah dan mauizah, targhid
wa tarhib. Nilai-nilai pendidikan karakter yang ditekankan antara lain kejujuran,
tanggung jawab, hormat kepada orang tua dan guru, serta etika sosial. Kitab
Akhlak lil Banin tidak hanya bersifat normatif, akan tetapi juga bersifat aplikatif
dalam membentuk kepribadian anak sejak usia dini. Oleh karena itu, ajaran-ajaran
dalam kitab ini memiliki signifikansi besar dalam upaya pembentukan karakter
bagi generasi muda yang tangguh dan berkahlak mulia di tengah krisis moral yang

melanda.

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Akhlak lil Banin, Dekadensi Moral



ABSTRACT

Nurul Azmi (2025): Character Education Methods in the Book of Akhlak lil
Banin According to Sheikh Umar bin Ahmad Baradja in

Overcoming Moral Decadence

Moral decadence is a serious challenge in the world of modern education,
marked by the decline in ethical values, morals, and social responsibility among
the younger generation. This study aims to examine the character education
methods contained in the book Akhlak il Banin, written by Sheikh Umar bin
Ahmad Baradja, and their relevance to overcoming the problems of moral
decadence in today's era. The approach used in this study is qualitative with a
library research method. The results of the study indicate that the character
education method in the book Akhlak il Banin includes the methods of advice,
stories, naqgli arguments, training and habituation, role models, ibrah, and
mauizah, targhid wa tarhib. The values of character education that are emphasized
include honesty, responsibility, respect for parents and teachers, and social ethics.
The book of Akhlak lil Banin is not only normative, but also applicable in shaping
children's personalities from an early age. Therefore, the teachings in this book
have great significance in efforts to form the character of a strong and noble
young generation amid the moral crisis that is hitting.

Keywords: Character Education, Akhlak lil Banin, Moral Decadence



uadlall

On a8 foddl (o) (AT QS (389 ABNAY) A AN mgda (Y1 Y0) (ealadl L
LBNAY) cly) Jaday) & L)y daal

Slanily el Cua Aaall Ay il Glae b Gl Gias DAY DAy 5
) Canall 13 Caagy sl daad) sl dpelaia¥) A g pusall 5 a5 48N Al
daal o see gentl) Calls "ol SN LS 8 5 ) gl AEDAY) D il e Al
el Lal g )l peanll & JEDAY) JDadV) e dallaay dilia sae (s L)
(Library Sal ol ilal Jlo adiny o 5 mele seh Candl 1 i ol
Jadii Gaiall AT QLS 8 3MAY) aad Cullad o a3l CaiS3 5 Research).
3 3amas o)yl s (Y5 (Y5 il Cla il 5 Ganaill 5 dapaill Culld
Crall g1l o) iad 5 Al g asall 5 Ganall o AENAY) A i) i S5y a5 cve il
Sl A e il AT Aussse Jae geaty ¥ e laia ¥l BluaiVl g Gaaleall
G plladll (8 Ay aall e JULY) 4sa JSES e Wad Jery Jr e
Jaall (3 4 ey A8 Apadd GIAT ALl dgeall (8 13 Aege CLSI Daa Ly gisy
Ll Ude i Al A8MAY) 4 )Y dgal go 8 LA

GEAY Blaady) iy J¥ AT duaddl) 4yl dalidd) il



BAB |
PENDAHULUAN

A. Latar Belakang Masalah

Pendidikan karakter sangat penting untuk perbaikan sosial dan kemajuan
peradaban bangsa yang menjunjung tinggi nilai dan kemanusiaan. Tujuan
pendidikan karakter adalah untuk menghasilkan keseimbangan antara
pengetahuan dan etika. Seperti yang dipesankan oleh Soekarno, bahwa
pembangunan bangsa dan karakter adalah hal yang paling penting saat mengisi
kemerdekaan. Bahkan dia mengancam, “jika pembangunan karakter bangsa tidak
berhasil, maka bangsa Indonesia akan menjadi bangsa kuli”.!

Kehidupan manusia akan menjadi mulia bila sifat-sifat dirinya dihiasi
dengan sifat-sifat mahmudah (sifat-sifat terpuji). Sifat terpuji merupakan sifat
yang harus di tanamkan sejak dini kepada anak didik supaya terbentuk
kepribadian yang baik di masa tuanya. Pemahaman akhlak di usia dini adalah
bagaikan mengukir di atas batu yang artinya apabila masih usia dini sudah
tanamkan akhlakul karimah yang telah ditamsilkan oleh nabi Muhammad saw.
Maka usia tuanya dapat mengerti dan menghargai orang-orang di sekitarnya.
Akhlak merupakan hiasan dalam diri manusia. Akhlak terpuji adalah akhlak yang

telah dicontohkan oleh Rasulullah SAW seperti yang telah difirmankan Allah swt

' Ahmad Fauzi, ‘Pembinaan Karakter Siswi Melalui Kitab Al-Akhlag Lil Banat Jilid 1
Studi Pembelajaran Di Madrasah Ibtidaiyah Darussalamah Putri Sumbersari Kediri’, Studi llmu
Keagamaan Islam, 1.3 (2020), 49-57.



dalam surat Al-Ahzab ayat 21.> Persoalan di bidang akhlak dan moralitas telah
menjadi topik yang begitu penting dalam kehidupan setiap manusia, bahkan telah
menjadi permasalahan dalam masyarakat Kkita. Faktanya, hingga saat ini para
ilmuan sosial masih sepakat bahwa kualitas manusia tidak dapat diukur dari
keunggulan keilmuan dan keahlian semata, juga tidak dapat diukur dengan
kualitas moral.’

Pendidikan memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk
kualitas suatu bangsa. Sistem pendidikan nasional diharapkan harus mampu
menjamin peningkatan mutu dan efiensi manajemen pendidikan untuk
menghadapi tantangan sesuai dengan tuntutan perubahan kehidupan di era global
sehingga perlu dilakukan pembaharuan pendidikan secara terencana, terarah, dan
berkesinambungan. Pendidikan merupakan suatu faktor utama yang menentukan
kualitas suatu bangsa. Pendidikan selalu menuntut adanya suatu perbaikan yang
bersifat terus menerus. Oleh karena itu, pembaharuan selalu dilakukan untuk
meningkatkan kualitas pendidikan nasional.*

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana
belajar dan proses belajar agar peserta didik secara aktif membangun potensi

dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, akhlak mulia, serta

> Muhammad Hasyim, ‘Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional’, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015),
57-69.

> Muhammad Tholhah Hasan, Islam Dan Masalah Sumber Daya Manusia, 4th edn
(Jakarta: Lantabora Press, 2015), him. 37.

* Septi Wahyu Utami, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Melalui Kegiatan Kedisiplinan
Siswa’, Jurnal Pendidikan, 4.1 (2019), him. 63—-66.



keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.> Sementara
dalam kebijakan nasional, antara lain ditegaskan bahwa pembagunan karakter
bangsa merupakan kebutuhan asasi dalam proses berbangsa dan bernegara. Sejak
awal kemerdekaan, bangsa Indonesia sudah bertekad untuk menjadikan
pembangunan karakter bangsa sebagai bahan penting dan tidak dapat dipisahkan
dari pembangunan nasional.

Persoalan karakter anak didik dan karakter bangsa ini menjadi isu
terpenting bagi dunia pendidikan di tanah air. Anak didik yang mempunyai
karakter yang tanggung tidak diragukan lagi, bahwa hal ini merupakan solusi bagi
beragam persoalan sosial yang sedang dan akan dihadapi bangsa ini. Beragam
persoalan sosial, sejak dari isu kenalakan remaja, tawuran, perilaku korupsi,
narkoba dan obat terlarang, konflik sosial, dan lain-lainnya, agaknya berawal dari
proses pendidikan nasional yang belum selaras dengan tujuan filosofis pendidikan
nasional.®

Amin Abdullah telah menyoroti kegiatan pendidikan agama yang selama
ini berlangsung di sekolah, antara lain sebagai berikut:

1) Pendidikan agama lebih banyak terkonsentrasi pada pesoalan-persoalan
teoretis keagamaan yang bersifat kognitif semata serta amalan-amalan
ibadah praktis.

2) Pendidikan agama kurang concern terhadap persoalan bagaimana

mengubah pengetahuan agama yang kognitif menjadi makna dan nilai

> Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 Pasal 1 ayat 1 Tahun 2003
® I Made Putra Aryana, ‘Urgensi Pendidikan Karakter (Kajian Filsafat Pendidikan)’,
Kalangwan Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa Dan Sastra, 11.1 (2021), him. 1-10.



yang perlu diinternalisasikan dalam diri siswa lewat berbagai cara, media
dan forum.

3) Isu kenakalan remaja, perkelahian diantara para pelajar, tindak kekerasan,
premanisme, konsumsi minuman keras dan sebagainya, walaupun tidak
secara langsung ada keterkaitan dengan pola metodologi pendidikan
agama yang selama ini berjalan secara konvensional-tradisional.

4) Metodologi pendidikan agama tidak kunjung berubah antara pra dan post
era modernitas.

5) Pendidikan agama lebih menitikberatkan pada aspek korespondensi
tekstual, yang lebih menekankan hafalan teks-teks keagamaan yang sudah
ada.

6) Sistem evaluasi, bentuk-bentuk soal ujian agama Islam menunjukkan
prioritas utama pada kognitif, dan jarang pertanyaan tersebut mempunyai
bobot muatan nilai dan makna spiritual keagamaan yang fungsional dalam
kehidupan sehari-hari.”

Sebagai usaha untuk mewujudkan manusia yang paripurna pendidikan
Islam berusaha untuk membina serta menanamkan akhlak kepada peserta didik.
Pendidikan Islam berusaha untuk terus membina, menggali, dan membentuk serta
mengarahkan kepada perbuatan yang terpuji, sehingga pendidikan Islam dapat

berfungsi sebagai pendidikan karakter. Pendidikan karakter diharapkan mampu

7 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama
Islam Di Sekolah) (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), him. 90.



untuk memunculkan kabajikan dari dalam diri seseorang dan mampu
memunculkan sikap, nilai dan moral.?

Degradasi moral tidak hanya terjadi di sekolah dan masyarakat biasa,
tetapi juga di kalangan pejabat yang seharusnya menjadi pelindung dan teladan
bagi warganya. Fenomena sehari-hari menunjukkan bahwa tingkah laku
masyarakat tidak sesuai dengan ciri-ciri bangsa yang dijiwai oleh filosofi
Pancasila, dan muncul berbagai permasalahan, antara lain: 1) hilangnya arah dan
pemahaman nilai-nilai Pancasila; 2) perangkat kebijakan yang komprehensif
menyadari keterbatasan nilai-nilai pancasila; 3) mengubah nilai-nilai moral dalam
kehidupan berbangsa; 4) melemahnya kesadaran nilai-nilai budaya bangsa; 5)
ancaman disintegrasi bangsa, dan 6) melemahkan kemandirian bangsa.’

Keluhuran budi pekerti Rasulullah berada pada semua aspek. Rasulullah
merupakan suri teladan yang sempurna. Sebagai seorang pemimpin agama, beliau
memperlihatkan akhlak seorang Nabi yang berjuang dengan santun, sabar, dan
ikhlas. Rasulullah memperlihatkan seorang pemimpin yang memecahkan masalah
dengan musyawarah, padahal pandangan Rasul sendiri sudah cukup tanpa perlu
bermusyawarah dengan para sahabatnya. Dalam agama, beliau pemimpin ummat
yang cakap dan disegani. Pemimpin pemerintahan, beliau adalah seorang

pimpinan negara yang bijaksan. Dalam keluarga, beliau adalah ayah dan suami

® Darmiah Darmiah, ‘Penanaman Nilai Akhlak Pada Anak Didik Dalam Pendidikan
Islam’, Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam, 13.1 (2023), 22.

° Najib Sulhan, Pengembangan Karakter Dan Budaya Bangsa (Surabaya: Tempina
Media Grafik, 2011), him. 79.



yang terbaik yang pernah ada.” Pendidikan atau pembinaan akhlak dalam konteks
Islam sebenarnya dilakukan oleh Ummat Islam melalui apa yang dicontohkan
oleh Rasulullah Saw. Dalam hal ini, tugas pokok yang dilakukan oleh Nabi
Muhammad adalah menyempurnakan akhlak, karna akhlak menjadi landasan
dasar untuk negara yang bermartabat. Inilah pentingnya membentuk moralitas
sejak dini. Pembentukan akhlak anak sebenarnya telah menjadi perhatian para
ulama atau ilmuan Islam.

Pembinaan moral dan etika bagi generasi muda adalah hal yang urgen.
Generasi muda sebagai calon pemimpin di masa depan semestinya memiliki
akhlak, moral, dan etika yang baik agar dapat membawa kemajuan dan kejayaan
bagi bangsa, negara dan agama. Sebaliknya tanpa pembinaan moral dan etika,
generasi muda akan jauh dari kata beradab yang implikasi dari hal tersebut adalah
kebobrokan dan kehancuran di masa depan.*

Fenomena kemerosotan moral yang terjadi pada anak-anak dan remaja
dewasa ini menjadi kegelisahan utama peneliti. Fakta lapangan menunjukkan
bahwa prinsip-prinsip moral semakin terpinggirkan dalam kehidupan sehari-hari.
Anak-anak seharusnya tumbuh dengan jujur, sopan, bertanggung jawab, dan

hormat kepada orang tua dan guru, tetapi mereka justru terjebak dalam perilaku

' Muhammad Jundi, ‘Pendidikan Islam Dan Keteladanan Moral Rasulullah Muhammad
Saw. Bagi Generasi Muda’, Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 5.1 (2020), him.
41-59.

1 Ibid.



menyimpang seperti berkata kasar, membangkang, berbohong, dan akhirnya
terlibat dalam pergaulan bebas dan kekerasan.*?

Peneliti melihat situasi ini sebagai contoh nyata dari dekadensi moral yang
mengancam tatanan sosial, terutama di tengah arus globalisasi yang membawa
kemajuan teknologi dan kebebasan informasi tanpa filter moral yang Kkuat.
Keluarga dan sekolah seringkali hanya mempelajari moral secara kognitif tanpa
membangun sikap dan kebiasaan yang berkelanjutan.

Kegelisahan ini mendorong para peneliti untuk mempertimbangkan
kembali doktrin klasik, yang telah terbukti memiliki kemampuan untuk
membentuk karakter generasi sebelumnya. Salah satu metode pendidikan karakter
yang ditemukan dalam Kitab Akhlak Lil Banin Syekh Umar bin Ahmad Baradja
adalah salah satunya. Sebagai cara untuk menghentikan laju dekadensi moral pada
anak-anak saat ini, buku ini harus dipelajari kembali sebagai solusi praktis dan
aplikatif untuk menanamkan nilai-nilai moral sejak usia dini.

Tantangan ini  menuntut adanya pendidikan yang tidak hanya
mementingkan aspek kognitif, tetapi juga mengutamakan pengembangan akhlak
yang kuat. Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan akhlak memiliki posisi
yang sangat penting karena terkait langsung dnegan pembentukan akhlak yang
sesuai dengan ajaran agama. Yang mana pendidikan akhlak merupakan
pendidikan budi pekerti yang melibatkan aspek pengetahuan (cognitive), perasaan

(feeling), dan tindakan (action). Pendidikan akhlak merupakan upaya untum

'2 Lasmida Listari, ‘Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral Oleh Keluarga
Dan Sekolah)’, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 12.1 (2021), 7.



menanamkan nilai-nilai moral yang luhur, seperti kejujuran, tanggung jawab,
kesopanan, dan rasa hormat, yang smuanya tercermin dalam perilaku sehari-hari.*

Kitab Akhlak Lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad Baraja merupakan
salah satu literatur penting yang sering dijadikan panduan dalam pendidikan
akhlak anak-anak Muslim. Ditulis dengan gaya bahasa yang sederhana dan mudah
dipahami, kitab ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam
tentang nilai-nilai moral dan etika yang harus dimiliki oleh anak-anak. Syekh
Umar bin Ahmad Baraja, sebagai penulis adalah seorang ulama yang memiliki
perhatian besar terhadap pendidikan dan pembentukan akhlak generasi muda.
Karya ini dirancang untuk membangun guru dan orang tua dalam mendidik anak-
anak agar tumbuh menjadi individu berakhlak mulia.**

Kitab Akhlak Lil Banin termasuk salah satu dari banyak kitab yang sering
dijadikan pembelajaran dasar santri di pondok pesantren, terutama pada bidang
penanaman akhlak dan karakter. Nilai-nilai pembentukan karakter pesantren
modern itu kemudian diimplementasikan baik dalam proses pembelajaran,
pembentukan budaya pesantren, kagiatan intrakurikuler, kokurikuler, dan kegiatan
ekstrakulikuler.”

Penulis memilih kitab ini sebagai kajian penelitian karena penulis

menganggap pemikiran dari Syekh Umar bin Ahmad Baraja yang dikatakan masih

" R. S. P Fauziah and M Roestamy, Pendidikan Karakter Berbasis Tauhid, 1st edn
(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2020), him. 104.

“ Tri Yugo and Muhardi, ‘Relevansi Nilai-Nilai Akhlak Dari Kitab Akhlak Lil Banin
Dalam Konteks Pendidikan Modern’, Masagi: Jurnal Pendidikan Karater, 1.2 (2024), him. 102—
23.

' Hunainah Hunainah and others, ‘Implementasi Penguatan Pendidikan-Karakter (PPK)
Kitab Al-Akhlak-Lil-Banin Di PP Hidayatul Insan Palangka Raya’, At-Ta’lim : Media Informasi
Pendidikan Islam, 21.2 (2022), 175.



layak dan relevan dalam dunia pendidikan terutama pendidikan Islam.
pembahasan dalam kitabnya mencakup aspek agidah, ibadah, dan akhlak. Namun,
dalam pembahasannya beliau lebih banyak memaparkan aspek akhlak. Kitab
tersebut menjelaskan bahwa akhlak bagi anak merupakan salah satu jalan untuk
bisa masuk ke surga. Bahkan anak-anak diharapkan sejak kecil sudah memiliki
akhlak agar kelak nanti tidak menyesal di usia dewasa. Dengan akhlak, anak-anak
akan terjauhkan dari perbuatan-perbuatan yang tidak terpuiji.

Buku ini digunakan tidak hanya di pesantren tetapi juga di madrasah.
Dengan menekankan pengajaran akhlak, peran teladan, dan integrasi dalam semua
aspek pendidikan. Syekh Umar bin Ahmad Baraja memberikan pendekatan yang
relevan untuk konteks pendidikan di Indonesia. Implementasi prinsip-prinsip ini
dapat membantu memperbaiki moralitas generasi muda dan mendukung
pencapaian tujuan pendidikan yang lebih holistik dan berorientasi pada karakter.

Dalam sejarahnya, sebelum datangnya Islam, masyarakat Arab mengalami
kerusakan moral dan hukum yang sangat parah. Islam hadir untuk memperbaiki
akhlak dan tatanan hidup masyarakat melalui petunjuk Al-Qur'an dan Sunnah,
membawa perubahan signifikan dalam aspek moral dan etika. Mengingat
pentingnya kontribusi pemikiran Syaikh Umar bin Ahmad Baraja dalam
pendidikan karakter, penulis memutuskan untuk mengangkat judul “Metode
Pendidikan Karakter dalam Kitab Akhlak lil Banin menurut Syekh Umar bin
Ahmad Baradja dalam Mengatasi Dekadensi Moral. Dalam penelitian ini, penulis
bertujuan untuk menggali dan menganalisis konsep pendidikan karakter yang

diajukan oleh Syaikh Umar bin Akhmad Baradja, serta mengevaluasi bagaimana



10

ide-idenya dapat diterapkan sebagai solusi efektif untuk mengatasi masalah
dekadensi moral yang mengemuka di pendidikan Indonesia saat ini.

Berdasarkan urgensi tersebut, penulis memilih judul “Metode Pendidikan
Karakter dalam Kitab Akhlak lil Bantin Menurut Syekh Umar bin Ahmad
Baradja dalam Mengatasi Dekadensi Moral” dengan pertimbangan untuk
menggali kembali warisan literatur Islam klasik yang relevan dengan
problematika kontemporer, sekaligus memperkaya kajian ilmiah di bidang
pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata
dalam merumuskan strategi pendidikan karakter yang kontekstual dan dapat
diimplementasikan di era modern.

. ldentifikasi Masalah

Fenomena dekadensi moral di kalangan generasi muda dewasa ini menjadi
masalah yang sangat penting yang mengkhawatirkan banyak orang, terutama
pendidik, orang tua, dan masyarakat pada umumnya. Ada banyak tanda-tanda
perilaku menyimpang, seperti kebohongan, pergaulan bebas, perilaku kekerasan,
kurangnya rasa hormat kepada orang tua dan guru, dan kurangnya kesadaran akan
tanggung jawab sosial. Meskipun berbagai upaya telah dilakukan untuk
menyelesaikan masalah ini, tidak ada hasil yang menunjukkan kemajuan yang
signifikan.

Dalam situasi seperti ini, muncul kesadaran untuk kembali merujuk pada
sumber daya keilmuan klasik Islam yang telah lama berfungsi sebagai pedoman
untuk pembentukan akhlak generasi Muslim. Salah satu contohnya adalah kitab

Akhlak lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja, yang ditulis khusus



11

untuk membimbing anak-anak dan remaja dalam pembentukan akhlak mulia,
dengan metode penyampaian yang sederhana, aplikatif, dan relevan hingga saat
ini.

Namun, untuk mengetahui sejaun mana metode pendidikan karakter yang
ditemukan dalam kitab Akhlak il Banin dapat digunakan untuk menyelesaikan
masalah dekadensi moral saat ini, perlu dilakukan penelitian mendalam. Selain
itu, diperlukan analisis tentang seberapa efektif metode tersebut dalam konteks
pendidikan kontemporer dan bagaimana metode tersebut diintegrasikan ke dalam
kurikulum atau pembelajaran di sekolah dan keluarga.

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka dapat diidentifikasi beberapa pokok
masalah sebagai berikut:

1. Bagaimana kondisi dekadensi moral yang terjadi di kalangan generasi

muda saat ini?

2. Bagaimana konsep dan metode pendidikan karakter dalam Akhlak lil

Banin menurut Syekh Umar bin Ahmad Baradja?

3. Bagaimana relevansi dan keefektifan metode pendidikan karakter dalam

kitab Akhlak lil Banin dalam mengatasi dekadensi moral pada era modern?

4. Bagaimana strategi implementasi metode pendidikan karakter dalam kitab

Akhlak lil Banin pada praktik pendidikan di sekolah dan keluarga?
C. Batasan Masalah
Agar penelitian ini lebih terfokus dan terarah, maka peneliti membatasi

permasalahan sebagai berikut:



12

1. Penelitian ini dibatasi pada pembahasan metode pendidikan karakter yang
terdapat dalam kitab Akhlak Lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja,
tanpa membahas karya-karya lain dari penulis atau tokoh-tokoh pendidikan
Islam lainnya.

2. Fokus kajian ini dibatasi pada relevansi metode pendidikan karakter dalam
kitab tersebut terhadap problematika dekadensi moral di kalangan pelajar
sekolah dasar dan menengah di Indonesia, tidak mencakup konteks pendidikan
tinggi atau masyarakat umum.

. Rumusan Masalah
Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam penelitian ini

adalah sebagai berikut:

1. Bagaimana pemikiran pendidikan karakter menurut Umar bin Ahmad Baradja
dalam buku Akhlak Lil Banin?

2. Bagaimana implikasi terhadap relevansi metode pendidikan karakter dalam
kitab Akhlak Lil Banin terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era
modern?

. “Tujuan dan Manfaat Penelitian

1. Tujuan Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk:

a. Mendeskripsikan pemikiran pendidikan karakter yang digunakan oleh

Syekh Umar bin Ahmad Baradja dalam kitab Akhlak lil Banin.



13

b. Menganalisis relevansi dan implementasi metode pendidikan karakter
dalam kitab Akhlak lil Banin sebagai upaya mengatasi dekadensi moral di
kalangan generasi muda.

2. Manfaat Penelitian
a. Manfaat Teoritis
Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khasanah ilmu
pengetahuan di bidang pendidikan Islam, khususnya pendidikan karakter,
serta menjadi rujukan bagi penelitian sejenis akan datang.
b. Manfaat Praktis
1. Bagi pendidik: Memberikan inspirasi dan panduan dalam menerapkan
metode pendidikan karakter yang bersumber dari kitab klasik Islam.

2. Bagi orang tua: Memberikan wawasan dalam mendidik anak agar
memiliki akhlak yang mulia sesuai ajaran Islam.

3. Bagi masyarakat: Menjadi salah satu referensi dalam upaya pembinaan
moral generasi muda untuk meminimalisir dampak dekadensi moral di
lingkungan sosial.

F. ‘Sistematika Penulisan
Untuk memudahkan memahami Tesis ini maka penulisa membaginya

dalam lima bab, sebagai berikut:

BAB | : PENDAHULUAN

Memuat latar belakang masalah, penegasan masalah, rumusan

masalah, tujuan dan kegunaan penelitian.



BAB Il

BAB IlI

BAB IV

BAB V

14

: LANDASAN TEORI

Memuat tentang landasan teoritis, teori pendidikan karakter,
konsep pendidikan karakter dalam sistem pendidikan nasional,
konsep pendidikan karakter dalam perspektif Islam, penelitian

yang relevan.
: METODE PENELITIAN

Jenis penelitian, pendekaran penelitian, sumber data, teknik

pengumpulan data dan teknik analisis data.
: HASIL PENELITIAN

Berisikan tentang Biografi Syekh Umar Bin Ahmad Baradja,
Selayang Kitab Akhlak lil Banin, Metode Pendidikan Karakter dan
bagaimana relevansi metode pendidikan karakter dalam Kitab
Akhlak Lil Banin terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era

modern.
: PENUTUP

Berisikan kesimpulan dari penelitian dan saran.



BAB Il
KERANGKA TEORI

A. Teori Pendidikan Karakter
1. Pengertian Pendidikan

Dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 bab | Pasal 1 tentang
pendidikan Nasional disebutkan bahwa:

“Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana
belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif
mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia,
serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan
negara’”.

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia kata pendidikan berasal dari kata
“didik” dan mendapat imbuhan “pe” dan akhiran “an”, maka kata ini
mempunyai arti proses atau cara atau perbuatan mendidik. Secara bahasa
defenisi pendidikan adalah proses pengubahan sikap dan tata laku seseorang
atau kelompok orang dalam usaha mendewasakan manusia melalui upaya
pengajaran dan pelatihan.*

Secara etimologi kata pendidikan adalah bentuk nominan dari akar kata
didik kemudian mendapatkan tambahan pe dan akhiran an yang berarti proses
pengajaran, tuntunan dan pimpinan yang terkait dengan etika dan

17

kecerdasan.”” Dalam bahasa Inggris pendidikan dikenal dengan istilah

'® pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Balai Pustaka, 1999), him. 373.

Y Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, 4th edn (Jakarta: Balai Pustaka, 1995), him. 232.

15



16

education.” Dalam bahasa Arab dikenal dengan kata tarbiyyah, ta’lim, dan
ta’dib yang dianggap mempunyai kedekatan arti dengan pendidikan. Namun
demikian ketiga kata ini memiliki makna tersendiri dalam menunjukkan
pengertian pendidikan.

a. Kata al-ta’lim

Adalah bentuk masdar dari kata ‘al/lama yang berarti pengajaran
yang bersifat pemberian atau penyampaian pengertian, pengetahuan dan
keterampilan.” Penunjukan pada pengertian pendidikan bisa dilihat pada
firman Allah swt QS. Al-Bagarah [2]: 31
Artinya: Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda)

seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada para Malaikat

lalu berfirman: “Sebutkanlah kepada-Ku nama-nama benda-benda
itu jika kamu memang orang-orang yang benar.

Pengertian pendidikan yang ditawarkan dari kata al-ta’lim pada
ayat di atas adalah mengandung makna yang terlalu sempit. Pengertian al-
ta’lim hanya sebatas proses pentransferan seperangkat nilai antar manusia.
la hanya dituntut untuk menguasai nilai yang ditransfer secara kognitif dan
psikomotorik, akan tetapi tidak dituntut pada dominan efektif. Sedangkan
Abdul Fattah Jalal dalam tulisan Samsul Nizar menyatakan bahwa pada

kata al-za’lim secara implisit juga menanamkan aspek efektif, karena pada

kata al-za 'lim juga ditekankan pada perilaku yang baik.*

¥ Jhon M Echols and Hasan Sadily, Kamus Inggris Indonesia, 25th edn (Jakarta:
Gramedia, 2005), him. 207.

 Ibnu Mansyur, Lisan Al-Arab, 9th edn (Mesir: Dar Al-Mijriyyah, 1992), him. 370.

%% samsul Nizar, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta:
Gaya Media Pratama, 2001), him. 86.



17

b. Kata al-ta dib
Adalah bentuk masdar dari kata addaba yuaddibu yang berarti
pendidikan. Dan juga diartikan kepada proses mendidik yang lebih tertuju
pada pembinaan dan penyempurnaan akhlak atau budi pekerti peserta
didik. Orientasi kata al-fa’dib lebih terfokus pada upaya pembentukan
pribadi Muslim yang berakhlak mulia.*
c. Kata Al-Tarbiyyah
Kata al-Tarbiyyah lebih luas penggunaannya dibandingkan dua
kata lainnya. Kata al-tarbiyyah secara leksikal mempunyai akar
diantaranya; pertama, berasal dari kata raba, yang berarti bertambah,
tumbuh dan berkembang.”” Kedua berasal dari kata rabba, yurabbiy
bermakna memberi makan, mendidik baik segi fisik maupun rohani.
Ketiga, bentuk al-tarbiyyah diambil dari kata rabba, yarubbu yang berarti
melindungi, menyantuni, mendidik aspek fisik dan moral dan
menjadikannya profesional.”
Pengertian pendidikan secara terminologi menurut Munir Mursiy Sarham
adalah proses adaptasi individu dengan lingkungan secara sadar, langsung
maupun tidak langsung dalam sebuah masyarakat sosial.** Menurut al-Ghazali

dalam tulisan Abidin lIbn Rusn berpendapat bahwa pendidikan adalah proses

“ Ibid.

?2 Abi Al-Husain Ahmad Ibnu Faris Ibn Zakariyyah Al-Raziy, Mu jam Magqais Al-Lugah,
1st edn (Beirut: Dar al-Kutub al-1imiyah, 1999), him. 509.

% Ibrahim Anis, Al-Mu’jam Al-Wasi, 2nd edn (Istambul: Al-Maktabah Al-Islamiyyah,
1972), him. 321.

** Munir Mursiy Sarham, Fi-ljtimaiyyat Al-Tarbiyyah, 2nd edn (Mesir: Maktabah Al-
Anjlo Al-Misriyyah, 1987), him. 19.



18

memanusiakan manusia sejak masa terjadinya sampai akhir hayatnya melalui
berbagai ilmu pengetahuan yang disampaikan dalam bentuk pengajaran secara
bertahap, dimana proses pembelajaran itu menjadi tanggung jawab orang tua
dan masyarakat menuju pendekatan diri kepada Allah swt menjadi manusia
sempurana.”

Amir Daien berpendapat bahwa pendidikan adalah bantuan yang diberikan
oleh orang-orang yang diberikan tanggung jawab secara sadar dan sengaja
kepada anak, baik jasmani maupun rohani untuk membawa anak itu mencapai
tingkat kedewasaannya.

Abd Rahman Getteng menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah usaha
membina dan mengembangkan potensi manusia baik jasmani maupun rohani
agar tujuan kehadirannya di dunia sebagai hamba dan khalifah dapat tercapai
dengan baik.”® Sementara Djuwaeli menyatakan bahwa pendidikan Islam
adalah segala upaya yang dilaksanakan secara sadar bagi pemeliharaan
pengembangunan seluruh potensi ini, sisi fitrahnya dan menghormati hak-hak
kemanusiaan serta totalitas yang dilakukan untuk membina dan
mengembangkan sumber daya manusia yang dimilikinya.”’

Dari beberapa pengertian yang telah dikemukan oleh para ahli pendidikan
di atas adalah hampir seirama dan semakna, sehingga yang membedakannya

adalah dari formulasi dan rincian yang dikemukakan. Demikian, dapat

> Abidin Ibnu Rusn, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan, 1st edn (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar (Anggota IKAPI), 1998), him 56.

* Abd Rahman Getteng, Pendidikan Islam Dalam Pembangunan (Ujung Pandang:
Yayasan Ahkam, 1997), him. 25.

*” M Irsjad Djuwaeli, Pembaharuan Kembali Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta: Yayasan
Karsa Utama Mandiri, 1998), him. 4.



19

dipahami bahwa yang dimaksud dengan pendidikan Islam adalah usaha sadar
dan sistematis yang dilakukan pemegang tanggung jawab pendidikan baik di
rumah, sekolah dan masyarakat untuk mengembangkan potensi yang ada pada
manusia yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pendidikan
Islam mempunyai cakupan dan garapan yang sangat luas mencakup semua
dimensi kehidupan manusia. Dan dari beberapa defenisi tersebut pula
diketahui bahwa pendidikan Islam bukan sekedar pemberian pengetahuna
semata aspek jasmani, akan tetapi juga aspek rohani. Sehingga pendidikan
yang dilakukan oleh pendidik bukanlah proses instan akan tetapi
membutuhkan waktu yang cukup panjang. Seorang yang menjadi pendidik
dituntut untuk memiliki kesabaran, ketelatenan, ketekunan dan kemauan.
Istilah pendidikan jika dilihat dalam bahasa Inggris adalah education,
bersala dari bahasa latin educare, dapat diartikan pembimbingan keberlanjutan
(to lead forth). Maka dapat dikatakan secara arti etimologis adalah
mencerminkan keberadaan pendidikan yang berlangsung dari generasi ke
generasi sepanjang eksistensi kehidupan manusia. Secara teoritis, pada ahli
berpendapat pertama, bagi manusia pada umumnya, pendidikan berlangsung
sejak 25 tahun sebelum kelahiran. Pendapat itu dapat didefensikan bahwa
sebelum menikah, ada kewajiban bagi siapapun untuk mendidik diri sendiri
terlebih dahulu sebelum mendidik anak keturunannya. Pendapat kedua, bagi
manusia individual, pendidikan dimulai sejak lahir dan bahkan sejak masih

dalam kandungan. Memperhatikan kedua pendapat itu, dapat disimpulkan



20

bahwa keberadaan pendidikan melekat erat pada dan didalam diri manusia
sepanjang zaman.?

Keberadaan pendidikan dalam masyarakat mempunyai peran yang sangat
penting, para ahli dalam mendefenisikan pendidikan mempunyai banyak
pandangan, terkadang tidak saja pada sisi redaksi bahkan pada sisi subtansi.
Pendidikan kepribadian memiliki peran besar pada peradaban manusia, di
dalam membangun suatu budaya. Terutama keberadaan peran dari pendidikan
akhlak, dikarenakan pada dewasa ini memajukan peradaban dana kebudayaan
adalah berupa penghiasan jiwa individu dalam wujud kebaikan. Karena
dengan melewati proses pendidikan di harapkan anak-anak akan di matangkan
untuk bisa menjadi anggota masyarakat yang baik dan potensial, hal ini
merupakan sebuah tanda bahwa generasi sudah siap untuk menggantikan
generasi sebelumnya.

2. Pengertian Karakter

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) karakter memiliki arti
tabiat, sifat-sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan
seseroang dengan orang lain.” Karakter juga bisa diartikan tabiat, yaitu
perangai atau perbuatan yang selalu dilakukan atau kebiasaan. Karakter juga
diartikan watak, yaitu sifat batin manusia yang mempengaruhi segenap pikiran

dan tingkah laku atau kepribadian.*® Sedangkan dalam bahasa Arab, karakter

?® Suparlan Suhartono, Filsafat Pendidikan (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2007), him. 77.

*® pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta:
Balai Pustaka, 1999), him. 211.

*® Sulhan, Pengembangan Karakter dan Budaya Bangsa... ..., him. 5.



21

diartikan khulug, sajiyyah, thab’u (budi pekerti, tabiat, atau watak). Kadang
juga diartikan syakhsiyyah yang artinya lebih dekat dengan personality.

Karakter merupakan suatu keadaan jiwa. Keadaan ini menyebabkan jiwa
bertindak tanpa dipikir atau dipertimbangkan secara mendalam. Keadaan ini
muncul dalam dua jenis, yang pertama secara alamiah misalnya pada orang
yang gampang sekali marah karena hal yang paling kecil, orang yang mudah
tertawa karena hal yang biasa saja, atau orang yang sangat sedih karena hal
yang memprihatinkan. Yang kedua tercipta melalui kebiasaan dan latihan.
Pada mulanya keadaan ini terjadi karena dipertimbangkan dan dipikirkan,
namun demikian melalui praktik terus menerus menjadi karakter.** Dalam
kajian psikologi, karakter berarti gabungan segala sifat kejiwaan yang
membedakan seseorang dengan yang lain. Selain itu, secara psikologis
karakter juga dapat dipandang sebagai kesatuan seluhur ciri atau sifat yang
menunjukkan hakikat seseorang. Dengan demikian karakter adalah nilai-nilai
yang unik dan baik yang terpatri dalam diri dan terejawantahkan dalam
perilaku.

Menurut Simon Philips, karakter adalah kumpulan tata nilai yang menuju
pada suatu sistem, yang melandasi pemikiran, sikap, dan perilaku yang di
tampilkan. Sedangkan, Doni Koesoema A, memahami bahwa karakter sama
dengan kepribadian. Kepribadian dianggap sebagai ciri, atau karakteristis, atau
gaya, atau sifat khas dari diri seseorang yang bersumber dari bentukan-

bentukan yang diterima dari lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil,

*! Ibn Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak (Bandung: Mizan, 1994), him. 56.



22

juga bawaan sejak lahir. Sementara, Winnie memahami bahwa istilah karakter
memiliki dua pengertian tentang karakter. Pertama, ia menunjukkan
bagaimana seseorang bertingkah laku. Apabila seseorang berprilaku tidak
jujur, kejam, atau rakus, tentulah orang tersebut memanifestasikan prilaku
buruk. Sebaliknya, apabila orang berprilaku jujur, suka menolong, tentulah
orang tersebut memanifestasikan karakter mulia. Kedua, istilah karakter erat
kaitannya dengan personality. Seseorang baru bisa disebut orang yang
berkarakter (a person of character) apabila tingkah lakunya sesuai dengan
kaidah moral.*

Tuntutan akan perlunya pendidikan karakter dan keterlibatan institusi
pendidikan dalam pengembangan karakter sesungguhnya bukan merupakan
hal yang baru. Namun tuntutan ini memiliki ekspresi tekanan yang berbeda-
beda dari satu masa ke masa berikutnya. Pendidikan itu adalah satu totalitas,
yaitu menjadi sentrum; sedangkan karakter adalah satu bagian atau satu fase
dari kepribadian manusia. Karakter itu adalah bentuk organisasi dari
kehidupan perasaan dan kehendak yang diarahkan pada sistem nilai,
diekspresikan dari kehidupan dengan relatif konsekuen pada perbuatan-
perbuatan yang sesuai dengan sistem nilai yang hendak dikejar.>

Mushlas Samami mengartikan karakter sebagai cara berpikir dan

berperilaku yang khas setiap individu untuk hidup dan bekerja sama, baik

*? Fathul Mu’in, Pendidikan Karakter Konstruksi Teoritik Dan Praktik (Yogyakarta: Ar-
Ruzz Media, 2011), him. 160.

* Muhammad Hasyim, ‘Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional’, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015),
him. 157.



23

dalam lingkungan keluarga, masyarakat, bangsa, dan negara. Individu yang
berkarakter baik adalah individu yang dapat membuat keputusan dan siap
mempertanggungjawabkan setiap akibat dari keputusannya. Karakter dapat
dianggap sebagai nilai-nilai perilaku manusia yang berhubungan dengan tuhan
yang maha Esa, diri sendiri, sesama manusia, lingkungan, dan kebangsaan
yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, perkataan, dan pebuatan
berdasarkan norma-norma agama, hukum tata krama, budaya, adat istiadat,
dan estetika. Karakter pada perilaku tampak dalam kehidupan sehari-hari baik
dalam bersikpa maupun bertindak. Warsono dkk mengutip Jack Corley dan
Thomas Philip menyatakan “karakter merupakan sikap dan kebiasaan
seseorang yang memungkinkan dan mempermudah tindakan moral.**

Menurut Thomas Lickona, karakter berkaitan dengan konsep moral (moral
knonwing), sikap moral (moral felling), dan perilaku moral (moral behavior).*
Berdasarkan ketiga komponen tersebut, dapat dinyatakan bahwa karakter yang
baik didukung oleh pengetahuan tentang kebaikan, keinginan untuk berbuat
baik, dan melakukan perbuatan kebaikan.

Keterkaitan antara tiga komponen dalam pendidikan karakter diperkuat
dengan penjelasan Zuriah yang memaparkan bahwa pendidikan karakter
merupakan program pengajaran di sekolah yang betujuan mengembangkan

watak atau tabiat siswa dengan cara menghayati nilai-nilai dan keyakinan

* Muchlas Samami and dkk, Konsep Dan Model Pendidikan Karakter (Bandung: PT
Remaja Rosydakarya, 2011), him. 41-42.

** Thomas Lickona, Educating for Character: Mendidik untuk Membentuk Karakter, terj.
Juma Wadu Wamaungu dan Editor Uyu Wahyuddin dan Suryani (Jakarta: Bumi Aksara, 2012),
him. 69.



24

masyarakat sebagai kekuatan moral dalam hidupnya melalui kejujuran, dapat
dipercaya, disiplin, dan kerjasama yang menekankan ranah afektif tanpa
meninggalkan ranah kognitif dan psikomotor.*® Sejalan dengan pengertian
tersebut, Narwanti menyatakan bahwa pendidikan karakter adalah suatu
sistem penanaman nilai-nilai karakter kepada warga sekolah yang meliputi
komponen pengetahuan, kesadaran atau kemauan, dan tindakan untuk
melaksanakan nilai-nilai tersebut.”

Karakter yang didefenisikan oleh Ryan dan Bohlin, mengandung tiga
unsur pokok yaitu, mengetahui kebaikan, mencintai kebaikan, dan melakukan
kebaikan. Dalam pendidikan karakter, kebaikan itu sering dirangkum dalam
sederet sifat-sifat baik. Dengan demikian, maka pendidikan karakter adalah
sebuah upaya untuk membimbing perilaku menusia menuju standar-standar
baku.*® Secara psikologi karakter seseorang itu tumbuh atas dua kekuatan,
yaitu kekuatan dari dalam dan luar, dipengaruhi oleh pembawaan dan
lingkungan. Faktor pembawaan adalah segala sesuatu yang telah dibawa oleh
anak sejak lahir, baik yang bersifat kejiwaan maupun bersifat fisik. Kejiwaan
berupa fikiran, perasaan, kemauan, fantasi, ingatan dan lainnya. Yang dibawa
sejak lahir sangat mempengaruhi pribadi atau karakter seseroang. Keadaan

jasmani seperti panjang pendeknya leher, besar kecilnya tengkorak, sususan

*® Zuriah, Pendidikan Moral Dan Budi Pekerti (Bandung: PT. Rosada Karya, 2002), him.
19-20.

*” Narwanti, Pendidikan Karakter (Yogyakarta: Familia, 2011), him. 14.

** Abdul Majid and dkk, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: PT Rosda
Karya, 2011), him. 11.



25

urat syaraf, otot-otot, susunan dan keadaan tulang-tulang juga sangat
mempengaruhi kepribadian manusia.*

Dapat disimpulkan bahwa karakter adalah suatu yang terdapat pada
individu yang menjadi ciri khas kepribadian individu yang berbeda dengan
orang lain berupa sikap, pikiran, dan tindakan. Ciri khas setiap individu
tersebut berguna untuk hidup dan bekerja sama, baik dalam lingkup keluarga,
masyarakat, maupun bangsa dan bernegara.

3. Pendidikan Karakter

Pendidikan yang hadir di tengah-tengah masyarakat memiliki banyak
fungsi yang tidak hanya mencerdaskan kehidupan bangsa, tetapi juga
berfungsi sebagai pencerdasan diri, sosial, negara, bahkan dunia. Lebih
khususnya di Indonesia, fungsi pendidikan sedikit disinggung pada Bab 1l
Pasal 3 dalam UU Sisdiknas 2003, bahwa fungsi pendidikan nasional adalah
mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa
yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa.*

Istilah pendidikan karakter masih jarang didefenisikan oleh banyak
kalangan. Pendidikan karakter, menurut Ratna Megawagi, “sebuah usaha
untuk mendidik anak-anak agar dapat mengambil keputusan dengan bijak dan
mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari sehingga mereka dapat

» a1

memberikan kontribusi positif pada lingkungan”.* Defenisi lainnya

dikemukakan oleh Fakry Gaffar, “sebuah proses transformasi nilai-nilai

** Agus Sujanto and dkk, Psikologi Kepribadian (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), him. 5.

* Undang-Undang Pendidikan Nasional Pasal 3

* Ratna Megawagi, Pendidikan Karakter Solusi Yang Tepat Untuk Membangun Bangsa
(Jakarta: Indonesia Heritage Foundation, 2004), him. 95.



26

kehidupan untuk ditumbuh kembangkan dalam kepribadian seorang sehingga
menjadi satu dalam perilaku kehidupan orang itu”.*

Kehidupan manusia akan menjadi mulia bila sifat-sifat dirinya dihiasi
dengan sifat-sifat mahmudah (sifat-sifat terpuji). Sifat terpuji merupakan sifat
yang harus di tanamkan sejak dini kepada anak didik supaya terbentuk
kepribadian yang baik di masa tuanya. Penanaman akhlak di usia dini adalah
bagaikan mengukir di atas batu yang artinya apabila masih usia dini sudah
ditanamkan akhlakul karimah yang telah ditamsilkan oleh Nabi Muhammad
saw. Maka usia tuanya dapat mengerti dan menhargai orang-orang di
sekitarnya. Akhalak merupakan hiasan dalam diri manusia. Akhlak terpuji
adalah akhlak yang telah dicontohkan oleh Rasulullah saw seperti yang di
firmankan Allah swt dalam surat Al-Ahzab ayat 21.

Pendidikan akhlak atau moral juga sering disebut dengan pendidikan
karakter. Pendidikan karakter merupakan sebuah istilah yang semakin hari
semakin mendapatkan pengakuan dari masyarakat Indonesia saat ini, terlebih
dengan dirasakannya berbagai ketimpangan hasil pendidikan dilihat dari
prilaku lulusan pendidikan formal saat ini, semisal korupsi, perkembangan
seks bebas pada kalangan remaja, narkoba, tawuran, pembunuhan,

perampokan oleh pelajar, dan pengangguran sekolah menengah dan atas.

42

Mohammad Fakhry Gaffar, Pendidikan Karakter Berbasis Islam (Yogyakarta:
Makalah Workshop Pendidikan Karakter Berbasis Agama, 2010), him. 4.



27

Semuanya terasa lebih kuat ketika negara ini dilanda krisis dan tidak kunjung
beranjak dari krisis yang dialami.*

Selanjutnya, di dalam pendidikan karakter terdapat nilai-nilai yang
diperjuangkan melalui visi dan misi pendidikan. Dalam hal ini Kementerian
Pendidikan Nasional telah merumuskan 18 nilai karakter yang akan digunakan
untuk membangun karakter bangsa melalui pendidikan. Sebenarnya jika
dalam Kementerian Agama, mencanangkan nilai karakter dengan merujuk
pada sosok Nabi Muhammad saw sebagai tokoh paling berkarakter yaitu
shiddiq, amanah, tanligh, fathonah. Namun, pemabahasan ini dititik beratkan
pada versi Kementerian Pendidikan Nasional karena didalamnya telah
mencakup dalam berbagai agama, termasuk Islam. Dan juga telah disesuaikan
dengan kaidah-kaidah ilmu pendidikan secara umum dan telah dirumuskan
standar kompetensi dan indikator perncapaiannya di semua mata pelajaran,
baik sekolah maupun madrasah. Delapan belas nilai tersebut adalah;*

1) Religius, yakni ketaatan dan kepatuhan dalam memahami dan
melaksanakan ajaran agama yang dianut, termasuk dalam hal ini adalah
sikap toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama aliran kepercayaan lain,

serta hidup rukun dan berdampingan.

* Dharma Kesuma and dkk, Pendidikan: Karakter Kajian Teori Dan Praktik Di Sekolah
(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011), him. 4.

* Said Hamid Hasan and dkk, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa
(Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional, Badan Penelitian dan Pengembangan, Pusat
Kurikulum, 2010), him. 9-10.



2)

3)

4)

5)

6)

7)

8)

28

Jujur, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan kesatuan antara
pengetahuan, perkataan, dan perbuatan sehingga menjadikan orang yang
bersangkutan sebagai pribadi yang dapat dipercaya.

Toleransi, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan penghargaan
terhadap perbedaan agama, aliran kepercayaan, suku, adat, bahasa, ras,
etnis, pendapat, dan hal-hal lain yang berbeda dengan dirinya secara sadar
dan terbuka, serta dapat hidup tenang ditengah perbedaan tersebut.
Disiplin, yakni kebiasaan dan tindakan yang konsisten terhadap segala
bentuk peraturan atau tatatertib yang berlaku.

Kerja keras, yakni perilaku yang menunjukkan upaya secara sungguh-
sungguh dalam menyelesaikan berbagai tugas, permasalahan, pekerjaan
dan lain sebagainya dengan sebaik-baiknya.

Kreatif, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan inovasi dalam
berbagai segi dalam memecahkan masalah, sehingga selalu menemukan
cara-cara baru bahkan hasil-hasil baru yang lebih baik dari sebelumnya.
Mandiri, yakni sikap dan perilaku yang tidak tergantung pada orang lain
dalam menyelesaikan berbagai tugas maupun persoalan. Akan tetapi, hal
ini bukan berarti tidak boleh bekerja sama secara kolaboratif, melainkan
tidak boleh melemparkan tugas dan tanggung jawab kepada orang lain.
Demokratis, yakni sikap dan cara berpikit yang mencerminkan perasaan
hak dan kewajiban secara adil dan merata antara dirinya dengan orang

lain.



29

9) Rasa ingin tahu, yakni cara berpikit, sikap dan perilaku yang
mencerminkan penasaran dan keinginan tahuan terhadap segala hal yang
dilihat, didengar, dan dipelajari secara mendalam.

10) Semangat kebangsaan atau nasionalisme, yakni sikap atau tindakan yang
menempatkan kepentingan bangsa dan negara diatas kepentingan pribadi
atau individu dan golongan.

11) Cinta tanah air, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan rasa bangga,
setia, peduli, dan penghargaan, yang tinggi terhadap bahasa, budaya,
ekonomi, politik, dan lain sebagainya sehingga tidak mudah menerima
tawaran lain yang dapat merugikan bangsa sendiri.

12) Menghargai prestasi, yakni sikap terbuka terhadap prestasi orang lain serta
mengakui kekurangan diri sendiri tanpa mengurangi semangat berpretasi
lebih tinggi.

13) Komunikatif, senang bersahabat atau pro aktif, yakni sikap dan tindakan
terbuka terhadap orang lain melalui komunikasi yang santun sehingga
tercipta kerjasama secara kolaboratif dengan baik.

14) Cinta damai, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan suasana damai,
aman, tenang, dan nyaman atas kehadiran dirinya dalam komunitas atau
masyarakat tertentu.

15)Gemar membaca, yakni kebiasaan dengan tanpa paksaan untuk
menyediakan waktu untuk membaca berbagai informasi, sehingga

menimbulkan kebijakan bagi dirinya.



30

16) Peduli lingkungan, yakni sikap dan tindakan yang selalu berupaya
menjaga dan melestarikan lingkungan sekitar.

17) Peduli sosial, yakni sikap dan perbuatan yang mencerminkan kepedulian
terhadap orang lain maupun masyarakat yang membutuhkan.

18) Tanggung jawab, yakni sikap dan perilaku seseorang dalam melaksanakan
tugas dan kewajibannya, baik yang berkaitan dengan diri sendiri, sosial,
masyarakat, bangsa, negara maupun agama.

4. Landasan Pendidikan Karakter

Landasan pelaksanaan pendidikan karakter sangat jelas. Hal ini tampak
dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang sistem Pendidikan
Nasional pada Pasal yang menyatakan:

Pendidikan Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
membentuk  watak serta peradaban bangsa, bertujuan untuk
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman
dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat,
cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga yang demokratis serta
bertanggung jawab.*

Dalam pasal tersebut, secara tersirat dapat disimpulkan bahwa pendidikan
nasional berfungsi dan bertujuan membentuk karakter atau watak peserta didik
menjadi manusia sempurna.

Berikut merupakan landasan-landasan dalam melaksanakan dan
mengembangkan pendidikan karakter di Indonesia yang meliputi agama,

Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional.

a. Agama

* Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Undang-Undang Dan Peraturan Pemerintah RI
Tentang Pendidikan (Jakarta: Departemen Agama RI, 2006), him. 8-9.



31

Agama merupakan sumber kebaikan. Oleh karenanya, pendidikan
karakter harus dilaksanakan berdasarkan nilai-nilai ajaran agama.
Pendidikan karakter tidak boleh bertentangan dengan agama. Yang
dimaksud landasan Agama dalam uraian ini adalah landasan atau
dasarr-dasar yang bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah Rasul

sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur’an surat An-Nahl ayat 125.

85 612 ”\@SJL‘,@} ’f&\@;ﬂf&guw Mj\iST
G5l e 585 b o2 §5 2, el

Artinya: Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-Ku dengan hikmah
dan pelajaran yang baik dan bantalah mereka dengan cara
yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang lebih baik
mengetahui siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan dialah yang
lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk. (Q.S
An-Nahl: 125)

Surat Lugman ayat 17-18:
A &) T T B s Rl o2 &l Byadly A ",zu\ rﬂ‘

5

AV AT EEn o Nl 6 a3 V5 W0 352

o

SRV Y;»ﬂ“ 5= &

.5 B3

s JEE &

Artinya: Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia)
mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan
yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa
kamu. Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang
diwajibkan (oleh Allah). Dan janganlah kamu memalingkan
mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlag kamu
berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah
tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi memanggakan
diri (Q.S Lugman ayat 17-18)

Adapun landasan dari sunnah Rasul sebagaimana di sabdakan oleh

Nabi saw sebagai berikut:



32

pSe aady Cling e calug dle ) o d) Jguy JB die Al ) B8 (ol o
Y EQY
Artinya: Abu Hurairah r.a meriwayatkan bahwa Rasulullah saw

bersabda: Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan
kemuliaan akhlak. (HR. Baihaqi)

oS sl i ) s e ) lea ) Qg JB JB &) de o s oo

Y JadY) culae JUS 5 3AY)

Artinya: Jabir bin Abdullah berkata, Rasulullah saw berkata
“Sesungguhnya Allah Mengutusku dengan tugas membina
kesempurnaan akhlak dan kebaikan pekerjaan.

Dan tidak diragukan lagi bahwa Al-Qur’an adalah sumber pertama
dan utama yang menjadi rujukan bagi umat Islam. segala permasalahan
yang dialami oleh umat Islam maka solusinya adalah Al-Qur’an.
Bahkan lebih dari pada itu Al-Qur’an juga menjadi pedoman dan
petunjuk bagi umat selain Islam. Dalam hal ini, Yatimin Abdullah
pernah menegaskan bahwa sumber ajaran karakter atau akhlak dalam
perspektif Islam ialah Al-Qur’an dan Hadits.*

b. Pancasila
Negara kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas prinsip-

prinsip kehidupan kebangsaan dan kenegaraan. Pancasila merupakan

dasar negara Indonesia yang menjadi acuan dalam melaksanakan

** Abu Bakar Ahmad Ibn Al-Husayn Ibn Al-Bayhagiy, Sunan Al-Bayhagiy (Al-Maktabah
Al-Syamilah), him. 472.

* Al-Thabrani, Al-Mu ’jam Al-Awsath (Al-Maktabah Al-Syamilah), him. 74.

*® Yatimin Abdullah, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Amzah, 2007),
him. 4.



33

setiap roda pemerintahan. Dalam hubungan dengan pendidikan
karakter, Pancasila harus menjadi ruh setiap pelaksanaannya. Artinya
pancasila yang susunannya tercantum dalam pembuakaan UUD 1945,
nilai-nilai yang terkandung di dalamnya menjadi nilai-nilai pula dalam
mengatur  kehidupan pendidikan, politik, hukum, ekonomi,
kemasyarakatan, budaya, dan seni.

c. Budaya
Pendidikan karakter juga harus berlandaskan pada budaya. Artinya,
nilai budaya dijadikan sebagai dasar dalam pemberian makna terhadap
suatu konsep dan arti dalam komunikasi antar anggota masyarakat.
Oleh karena itu, budaya yang ada di Indonesia harus menjadi sumber
nilai dalam pendidikan karakter.

d. Tujuan Pendidikan Nasional
Rumusan pendidikan nasional secara keseluruhan telah diatur dalam
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang
Sistem Pendidikan Nasional. Oleh karena itu, nilai-nilai pendidikan
karakter yang dikembangkan harus terintegritasikan dengan tujuan
pendidikan nasional.

Adapun landasarn normatif pendidikan karakter atau akhlak manusia

sebagai individu dan masyarakat adalah sebagai berikut:

a. Landasan normatif yang berasal dari ajaran agama Islam, yaitu al-

Qur’an dan As Sunnah.

b. Landasan normatif dari adat kebiasaan atau norma budaya.



34

c. Landasan normatif dari pandangan-pandangan filsafat yang kemudian
menjadi pandangan hidup dan asas perjuangan suatu masyarakat atau
suatu bangsa. Hasil pemikiran kontemplatif dalam filsafat telah
mengubah berbagai kehidupan manusia di dunia, terutama dalam
kehidupan berbangsa dan bernegara.

d. Landasan normatif yang memaksa dan mengikat akhlak manusia, yaitu
norma hukum yang telah diundangkan oleh negara yang berbentuk
konstisusi, undang-undang, dan peraturan perundang-undangan
lainnya, secara hierarkis dalam proses penyelenggaraan negara.*

5. Ruang Lingkup Pendidikan Karakter

Pendidikan karakter merupakan bagian penting bagi kehidupan manusia.
Sebagai sebuah proses, ada dua asumsi yang berbeda mengenai pendidikan
karakter. Pertama, ia bisa dianggap sebagai sebuah proses yang terjadi secara
tidak sengaja atau berjalan secara ilmiah. Misalnya, pada dasarnya manusia
belajar dari peristiwa alam yang ada untuk mengembangkan kehidupannya.
Kedua, pendidikan karakter bisa dianggap sebagai proses yang terjadi secara
sengaja, didesain dan diorganisasi berdasarkan perundang-undangan yang
dibuat. Misalnya, UU Sisdiknas yang merupakan dasar penyelenggaraan
pendidikan.>

Pengembangan pendidikan karakter harus memiliki peruntukan yang jelas

dalam usaha membangun moral dan karakter anak bangsa melalui kegiatan

* Hamdani Hamid and Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, 1st
edn (Bandung: CV Pustaka Setia, 2013), him. 54.

*® Fatchul Mu’in, Pendidikan Karakter: Konstruksi Teoritik Dan Praktik (Yogyakarta:
Ar-Ruzz Media, 2011), him. 287.



35

pendidikan. Ruang lingkup pendidikan karakter berupa nilai-nilai dasar etika
dan bentuk-bentuk karakter yang positif, selanjutnya menuntut kejelasan
identifikasi karakter sebagai perwujudan perilaku bermoral. Pendidikan
karakter tanpa identifikasi karakter hanya akan menjadi sebuah perjalan tanpa
akhir, petualangan tanpa peta. Kemudian, ruang lingkup atau sasaran dari
pendidikan karakter ialah satuan pendidikan, keluarga, dan masyarakat. Peran
ketiga aspekt tersebut sangat penting guna membentuk dan menanamkan
pendidikan karakter pada peserta didik. Hal tersebut sangat ditentukan oleh
semangat, motivasi, nilai-nilai, dan tujuan dari pendidikan.
. Tujuan Pendidikan Karakter

Pentingnya pendidikan karakter untuk segera dikembangkan dan
diinternalisasikan, baik dalam dunia pendidikan formal maupun dalam
pendidikan non formal tentu beralasan, karena memiliki tujuan yang cukup
mulia bagi bekal kehidupan peserta didik agar senantiasa siap dalam merespon
segala dinamika kehidupan dengan penuh tanggung jawab. Memang tidak
dapat dipungkiri bahwa sudah sangat mendesak pendidikan karakter di dalam
lembaga pendidikan negara Indonesia. Alasan-alasan kemerosotan moral,
seharusnya membuat bangsa ini perlu mempertimbangkan perannya bagi
perbaikan kultur.

Dalam Pasal 3 Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20
Tahun 2003 disebutkan bahwa “pendidikan nasional  berfungsi
mengembangkan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang

bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk



36

berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan
bertagwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak muliah, sehat, berilmu,
cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta
bertanggung jawab.>*

Pendidikan karakter bukanlah sesuatu yang baru. Sebetulnya pendidikan
karakter sama tujuannya dengan pendidikan itu sendiri. Sepanjang sejarah, di
negara seluruh dunia, pendidikan memiliki dua tujuan besar yakni membantu
anak-anak menjadi pintar dan membantu mereka menjadi baik. Sejak zaman
Plato, pendidikan karakter yang dibarengkan dengan pendidikan intelektual,
kesusilaan, dan literasi, serta budi pekerti dan kemanusiaan. Mereka mencoba
membentuk sebuah masyarakat yang menggunakan kecerdasan mereka untuk
kemaslahatan orang lain dan diri mereka, yang akan mencoba membangun
dunia yang lebih baik.>

Tujuan yang paling mendasar dari pendidikan adalah untuk membuat
seseorang menjadi good dan smart. Dalam sejarah Islam, Nabi Muhammad
saw menegaskan bahwa misi utamanya dalam mendidik manusia adalah
mengupayakan pembentukan karakter yang baik. Pendidikan karakter pada
tingat satuan pendidikan mengarah pada pembentukan budaya sekolah atau

madrasah, yaitu nilai-nilai yang melandasi perilaku, tradisi kebiasaan sehari-

> Undang-Undang R1 Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3.
> Thomas Lickona, Terj Lita S, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidikan
Siswa Menjadi Pintar Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2013), him. 6.



37

hari, serta simbol-simbol yang dipraktikkan oleh semua warga sekolah atau

madrasah dan masyarakat sekitarnya.>
Secara operasional tujuan pendidikan karater dalam setting sekolah

sebagai berikut:

1. Menguatkan dan mengembangkan nilai-nilai kehidupan yang dianggap
penting dan perlu sehingga menjadi kepribadian kepemilikian peserta
didik yang khas sebagaimana nilai-nilai yang dikembangkan. Tujuannya
adalah memfasilitasi penguatan dan pengembangan nilai-nilai tertentu
sehingga terwujud dalam perilaku anak, baik pada saat masih sekolah
maupun setelah lulus.

2. Mengoreksi perilaku peserta didik yang tidak bersesuaian dengan nilai-
nilai yang dikembangkan oleh sekolah. Tujuan ini memiliki makna bahwa
tujuan pendidikan karakter memiliki sasaran untuk meluruskan berbagai
perilaku negatif anak menjadi positif.

3. Membangun koneksi yang harmoni dengan keluarga dan masyarakat
dalam memerankan tanggung jawab Kkarakter bersama. Tujuan ini
bermakna bahwa karakter di sekolah harus dihubungkan dengan proses
pendidikan di keluarga.

Adapun tujuan pendidikan karakter menurut Kementerian Pendidikan

Nasional adalah mengembangkan karakter peserta didik agar mampu

mewujudkan nilai-nilai luhur Pancasila. Apabila tujuan pendidikan karakter

yang berbasis agama dan bangsa, maka tujuannya ialah menanamkan jiwa

> E MuLyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Sinar Grafika, 2011), him. 9.



38

kepemimpinan dan tanggung jawab peserta didik sebagai penerus bangsa,
mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia yang mandiri,
kreatif dan berwawasan kabangsaan, mengembangkan lingkungan kehidupan
sekolah sebagai lingkungan belajar yang aman, jujur, penuh Kreativitas dan
persahabatan, serta dengan rasa kebangsaan yang tinggi dan penuh kekuatan.

Tujuan pendidikan karakter adalah membentuk bangsa yang tangguh,
kompetitif, berakhlak mulia, bermoral, bertoleran, bergotong royong, berjiwa
patriotik, berkembang dinamis, berorientasi ilmu pengetahuan teknologi yang
semuanya dijiwai oleh iman dan takwa kepada tuhan yang maha esa
berdasarkan pancasila.** Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa tujuan
diadakannya pendidikan karakter, baik disekolah, madrasah maupun rumah
adalah dalam rangka menciptakan manusia Indonesia yang seutuhnya, yaitu
manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,
berakhlak mulia serta memiliki tanggung jawab yang tinggi dalam
menjalankan kehidupan ini.

7. Tujuan dan Fungsi Pendidikan di Sekolah

Pendidikan karakter memiliki tujuan yang sangat mulia dan menjadi solusi
bagi permasalahan pendidikan Indonesia saat ini. Berkaitan dengan
pentingnya diselenggarakan pendidikan karakter di lembaga pendidikan, maka

presiden RI Susilo Bambang Yudhoyono, menyatakan bahwa sedikitnya ada

> Fakrur Rozi, Model Pendidikan Karakter Dan Moralitas Siswa Di Sekolah Islam
Modren; Studi Pada SMP Pondok Pesantren Selamat Kendal (Semarang: IAIN Walisongo, 2012),
him. 44.



39

lima hal dasar menjadu tujuan pentingnya penyelenggaraan pendidikan
karakter, sebagai berikut;>

a) Membentuk manusia Indonesia yang bermoral, karena merosotnya
moral masyarakat Indonesia justru banyak dilakukan oleh kalangan
terdidik (demoralisasi).

b) Membentuk manusia Indonesia yang cerdas dan rasional, karena
seseorang disebut mempunyai kepribadian atau karakter apabila dia
mampu berpikir rasional, mengambil keputusan yang tepat, serta
cerdas dalam memanfaatkan potensi yang dimiliki.

¢) Membentuk manusia Indonesia yang inovatif dan suka bekerja keras,
karena saat ini banyak kita jumpai sikap kurang kerja keras dan tidak
kreatif dalam masyarakat Indonesia, sehingga bangsa Indonesia
tertinggal dengan negara-negara lain.

d) Membentuk masyarakat Indonesia yang optimis dan percaya diri.

e) Membentuk manusia Indonesia yang berjiwa patriot. Krisis kepedulian
antar sesama akan menimbulkan sikap individual masyarakat. Oleh
karena itu, harapannya peserta didik dan masyarakat umumnya tidak
hanya memiliki nilai yang tinggi, melainkan memiliki kepedulian yang
tinggi terhadap orang lain. Maka dari itu pendidikan karakter sangat
penting agar peserta didik atau masyarakat menyadari bahwa ilmu

yang diperoleh harus dimanfaatkan untuk kepentingan bersama.

> Nurla Isna Aunillah, Panduan Penerapan Pendidikan Karakter Di Sekolah

(Yogyakarta: Transmedia, 2011), him. 97-106.



40

Sedangkan menurut Kemendiknas, tujuan pendidikan karakter antara lain

sebagai berikut:*

a. Mengembangkan potensi kalbu/ nurani/ afektif peserta didik sebagai
manusia dan warga negara yang memiliki nilai-nilai budaya dan
karakter bangsa.

b. Mengembangkan kebiasaaan dan perilaku peserta didik yang teruji dan
sejalan dengan nilai-nilai universal dan tradisi budaya bangsa yang
religius.

c. Menanamkan jiwa kepemimpinan dan tanggung jawab peserta didik
sebagai penerus bangsa.

d. Mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia yang
mandiri, kreatif, dan berwawasan kebangsaan.

e. Mengembangkan lingkungan kehidupan sekolah sebagai lingkungan
belajar yang aman, jujur, penuh kreatifitas dan persahabatan, dan

dengan rasa kebangsaan yang tinggi.

Pendidikan karakter memiliki fungsi, yaitu (1) fungsi pembentukan dan
pengembangan potensi. Pendidikan karakter berfungsi membentuk dan
mengembangkan potensi peserta didik agar berpikiran baik, berhati baik, dan
berperilaku baik sesuai dengan faslahah hidup Pancasila, (2) fungsi perbaikan
dan penguatan, pendidikan karakter berfungsi memperbaiki dan memperkuat

peran keluarga, satuan pendidikan dan masyarakat, dan pemerintahan untuk

*® Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa (Jakarta:
Dirjen Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 2010), him. 8.



41

ikut berpartisipasi dan bertanggung jawab dalam pengembangan potensi
warga negara dan pembangunan bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri,
dan sejahtera. (3) fungsi penyaring, pendidikan karakter berfungsi memilah
budaya bangsa sendiri dan menyaring budaya bangsa lain yang tidak sesuai

dengan nilai-nilai budaya dan karakter bangsa yang bermartabat.®’

B. Metode Pendidikan Karakter

Dalam proses pembentukan karakter peserta didik ada beberapa metode

yang dapat digunakan antara lain:>®

1)

2)

Melalui Pemahaman

Pemahaman dilakukan dengan cara menginformasikan tentang nilai-nilai
kebaikan yang terkandung dalam objek. Proses pemahaman melalui orang lain
dapat dilakukan dengan berbagai metode seperti ceramah, cerita, nasihat,
diskusi, dialog dan yang lainnya.
Melalui Pembiasaan

Pembiasaan bertujuan sebagai penguat terhadap pengalaman yang telah
dilakukan dan menjadi sebuah kecendrungan dalam bertindak. Proses
pembiasaan ini sebenarnya berintikan pengalaman yang terjadi karena
adanyang keseimbangan ilmu dan akal. Karena apa yang dibiasakan selalu
berhubungan dengan apa yang diamalkan. Sehingga dampak dari pembiasaan
itu akan memasukkan unsur-unsur positif dalam pribadi anak yang sedang

bertumbuh. Dalam membentuk kebiasaaan tersebut, maka dilakukan beberapa

>’ Zubaidi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga

Pendidikan (Jakarta: Kencana Prenanda Media Grup, 2011), him. 18.

** Muhammad Yaumi, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenada Media, 2016), him. 6.



3)

4)

5)

42

tahapan antara lain: memfokuskan perhatian, pengulangan dan praktik dan
melaksanakan pekerjaan tanpa meraasa dan berfikir.
Melalui Reward dan Punishment

Apabila nasihat tidak bisa digunakan dalam metode pendidikan, maka
konsekuensinya akan selalu ada balasan dari hal itu, maka dikenalkanlah
metode hukuman sebagai salah satu metode yang dapat digunakan. Hukuman
dapat dikatakan metode karena bisa memberikan efek jera dan enggan
mengulangi perilaku buruk tersebut. maka hasilnya akan menjadikan
seseorang terus melakukan kebaikan dan tidak melanggar aturan yang berlaku.
Melalui Integrasi

Metode ini adalah metode yang digunakan dengan melibatkan orang tua
sebagai bagian dari kelancaran proses pendidikan. Disini orang tu berperan
sebagai pembimbing peserta didik ketika dirumah. Orang tua dilibatkan dalam
mengkomunikasikan secara teratur dengan guru tentang segala sesuatu yang
terjadi disekolah dan menanyakan perkembangan peserta didik saat di sekolah.
Dengan integrasi yang saling timbal balik tersebut diharapkan orang tua bisa
membantu meningkatkan anak. Dan orang tua juga terlibat aktif mengetahui
perkembangan kepribadian anak.
Melalui Peristiwa-Peristiwa

Metode ini memiliki keistimewaan yaitu dapat menimbulkan sesuatu yang
khas didalam perasaan. Karena suatu peristiwa dapat dengan cepat membekas,
maka pengaruhnya dapat dengan mudah diingat. Tentunya, metode ini

tidaklah bisa di pakai setiap hari, begitu pula tidaklah mudah untuk cepat



43

sampai kedalam hati, melainkan dapat dilakukan saat hati tenang, bersih dan
tidak tertekan.
6) Melalui Teladan yang baik
Salah satu aspek terpenting dalam mewujudkan integrasi iman, ilmu, dan
akhlak adalah dengan adanya figur utama yang dapat dijadikan teladan untuk
menunjang hal tersebut. Sosok itulah pendidik yang berfungsi sebagai sentral
pendidikan sekaligus contoh hidup dari kegiatan belajar mengajar. Karena
metode yang besar pengaruhnya kepada peserta didik adalah metode
mencontoh atau meneladani. Karena salah satu metode yang tidak
memerlukan banyak teori dalam prosesnya, hanya berbasis pada suri tauladan
yang baik lewat metode keteladanan. Metode keteladanan yang dimaksud
adalah dengan memberikan contoh yang baik kepada peserta didik melalui
ucapan atau perbuatan.
C. Materi Pendidikan Akhlak
Bahan ajar atau materi pembelajaran (instructional materials) secara garus
besar terdiri dari pengetahuan, keterampilan, dan sikap yang harus dipelajari siswa
dalam rangka mencapai standar kompetensi yang telah ditentukan. Bahan ajar atau
isi kurikulum adalah segala sesuatu yang ditawarkan kepada siswa sebagai
pembelajar dalam kegiatan pembelajaran untuk mencapai tujuan. Isi kurimulum

meliputi mata pelajaran yang harus dipelajari siswa dan isi program masing-



44

masing mata pelajaran tersebut. jenis-jenis mata pelajaran ditentukan atas dasar
tujuan institusional atau tujuan pendidikan tingkat satuan pendidikan.

Pendidikan akhlak semestinya menjadi core bagi pendidikan nasional.
Sehingga para siswa berakhlak mulia, sopan santun, dirumah, dimasyarakat,
disekolah, dijalan dan dimanapun.® Kitab Akhlak lil Banin disusun dengan bahasa
yang sederhana, yang sesuai dengan tingkat kemampuan sasaran pembacanya,
yaitu bagi siswa-siswa dasar dipondok pesantren maupun di madrasah. Terdapat
banyak nilai-nilai akhlak dalam bertingkah laku dalam kehidupan sehari-hari bagi
anak-anak laki-laki yang terdapat dalam kitab tersebut.

Kehidupan masyarakat digambarkan oleh para ahli sebagai kesuraman dan
kesulitan karena efek iptek yang merusak nilai-nilai di semua aspek kehidupan,
terutama di bidang moral dan spiritual, yang menyebabkan keresahan batin yang
buruk.”* Oleh karena itu, pendidikan Islam memiliki peran penting dalam
mengembalikan moral dan spiritual masyarakat, dengan membantu orang menjadi
bertagwa dan berakhlakul karimah, yang akan menguntungkan masyarakat dan
lingkungan. Sebagai contoh, Ahmad D. Marimba mendefinisikan pendidikan
Islam sebagai bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh pendidik terhadap
perkembangan jasmani dan rohani siswa serta pembentukan kepribadian yang

utama (insan kamil).

*% Sholeh Hidayat, Pengembangan Kurikulum Baru (Bandung: PT Remaja Rosydakarya,
2013), him. 62.

% Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islami: Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu
Memanusiakan Manusia (Bandung: PT Rosda Karya, 2010), him. 124.

' H M Arifin, Kapita Selekta Pendidikan (Jakarta: Bumi Aksara, 1990), him. 36.



45

Menurut Al-Syaibany, pendidikan Islam adalah proses mengubah tingkah
laku individu siswa pada masyarakat, kehidupan pribadi, dan alam semesta. Dari
kedua pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam adalah suatu
proses yang dilakukan oleh pendidik secara sadar untuk membantu anak-anak
mereka berkembang secara fisik dan rohani dengan tujuan membangun
kepribadian yang penting yang bermanfaat bagi mereka sendiri, masyarakat
mereka, dan alam semesta.

Manusia pada dasarnya mempunyai sifat-sifat dan potensi atas nama fitrah
sesuai dengan kejadian yang disebutkan dalam al-Qur’an sebagai berikut:

Gl Qs Al 12 oot Y gle el i ofF AT s Gt o 085 5
5y41a3 ¥ AN e Bl 1ol
Artinya: Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah;

(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut

fitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitral Allah. (itulah) agama yang

lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (QS. Ar-Rum: 30)

Ini menunjukkan bahwa fitrah Allah untuk manusia memiliki kemampuan
untuk dididik dan mendidik; memiliki kemampuan untuk berkembang dan
meningkat sehingga kemampuannya dapat melampaui kemampuan fisiknya yang
tidak berkembang, jika potensi itu dikembangkan dan dilakukan secara konsisten
dalam upaya pendidikan.®

Orang tua bertanggung jawab atas pertumbuhan dan perkembangan anak

dalam hubungan horisontal, yang diwarnai dan dipenuhi oleh pendidikan Islam

%2 Zakiyah Daradjat and dkk, llmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1999), him.
17.



46

yang mereka terima selama hidup mereka. Pendidikan adalah cara manusia
menjadi manusia, dan pendidikan anak-anak sejak awal pertumbuhannya sangat
penting untuk membangun cita-cita untuk membentuk kepribadian yang kuat. Ini
dilakukan untuk mencegah anak-anak terlibat dalam aktivitas negatif atau
pergaulan yang tidak baik.

Orang tua menerima anak sebagai anugerah dari Tuhan. Anak-anak adalah
kuncup-kuncup yang akan bertanggung jawab atas kehidupan manusia; mereka
adalah janji gemilang bagi masa depan negara, bangsa, dan negara, dan mereka
adalah sumber hiburan bagi orang tua mereka. Pendidikan hanyalah bagian dari
pendidikan individu, yang bertujuan untuk mempersiapkan dan membina individu
untuk menjadi anggota masyarakat yang bermanfaat dan orang yang soleh.

Untuk mencapai itu semua, anak-anak harus dibekali iman dan tagwa
kepada Allah SWT sejak usia dini. Setelah iman dan tagwa bersemayam pada
anak, perilaku yang buruk akan berdampak pada penyesuaian dirinya dengan
masyarakat dan dengan dirinya sendiri. sehingga membawa kedamaian hidup,
ketenangan batin, dan ketenangan jiwa. Oleh karena itu, orang tua harus dapat
memahami dan mendidik anak sejak usia dini. Ruh anak harus disirami dengan air
samawi sedini mungkin untuk membantu kematangan akhlak atau
kepribadiannya. Orang dimotivasi untuk mengembangkan dirinya menuju
kesempurnaan manusiawi karena ketulusan dan keseimbangannya.

Pendidikan akhlak berarti mengajarkan anak-anak untuk berperilaku
dengan cara yang baik dan memiliki kebiasaan yang baik. Dengan melakukan ini,

akhlak dan kebiasaan menjadi sifat dan katakter yang kuat di dalam diri anak-



47

anak, sehingga mereka dapat memperoleh kebahagiaan baik di dunia maupun di
akhirat dan menghindari keterikatan dengan akhlak yang buruk.®

Oleh karena itu, pendidikan akhlak adalah pendidikan tentang prinsip-
prinsip moral dan keutamaan budi pekerti. Membiasakan seseorang dengan sifat-
sifat yang baik dan mulia, seperti bertindak jujur, mengutamakan orang lain,
itkhlas dan beramal, kebersihan, keberanian dalam kebenaran, percaya diri, dan
menghindari hal-hal yang tidak baik.

Sedangkan pengetian akhlak itu sendiri menurut Imam Al-Ghazali adalah

sebagai berikut:

0S8 Aala s e e s A s JadY) Lgde Aa) ) il 2 40 G 5 le G
A5
Artinya: Akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan

perbuatan-perbuatan dengan gampang dan mudah, tanpa memerlukan
pemikiran dan pertimbangan.

Jadi, segala perbuatan yang sewajarnya berasal dari akhlak; perbuatan
yang tidak dibuat-buat dan dapat dilihat menunjukkan sifat-sifat yang ada dalam
jiwa, baik atau jahat. Dalam kehidupan manusia, akhlak sangat penting, baik
sebagai individu maupun sebagai anggota masyarakat dan bangsa. Bagaimana
suatu negara bangkit, berjaya, dan sejahteranya bergantung pada akhlaknya.

Mereka yang memiliki akhlak yang baik (berakhlak) akan menjaga kesehatan

® Hasan bin Ali Hasan, Manhaj Tarbiyah Ibn Qoyyim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2001), him. 204.



48

batin mereka, tetapi mereka yang memiliki akhlak yang buruk (tidak berakhlak)
akan menyebabkan kerusakan batin.*

Menanamkan akhlak yang baik kepada anak-anak sejak dini tidak hanya
akan menumbuhkan generasi muda yang cerdas dalam hal teknologi dan ilmu
pengetahuan, tetapi juga akan menumbuhkan generasi muda yang berkepribadian
utama, yaitu mereka yang selalu mengikuti perintah Allah dan menghindari
larangannya. Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam dapat dicapai.

Pendidikan akhlak Islam pada dasarnya bertujuan untuk membangun
individu muslim sepenuhnya dengan mengembangkan semua potensi manusia,
baik jasmaniah maupun rohaniah, dan menumbuhkan hubungan harmoni setiap
individu dengan Allah, manusia, dan alam semesta. Lembaga pendidikan harus
membuat program pendidikan yang dijelaskan dalam kurikulum agar siswa dapat
mencapai tujuan pendidikan Islam tersebut. Kurikulum Islam di Indonesia
berfokus pada tiga hal, yaitu:

a) Tercapainya tujuan hubungan dengan Allah
b) Tercapainya tujuan hubungan dengan manusia

c) Tercapainya tujuan hubungan dengan alam.*

Dalam hal materi pendidikan, Al-Ghazali berpendapat bahwa Al-Qur'an
dan kandungannya adalah ilmu pengetahuan. Ini membersihkan jiwa,

memperindah akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah. Ini menunjukkan

* Umar bin Ahmad Baradja, Akhlak Lil Banin, 4th edn (Surabaya: Al-Hidayah, 2004),
him. 3.
® Hailar Putra Daulay, Pendidikan Islam (Dalam Sistem Pendidikan Nasional Di

Indonesia) (Jakarta: Kencana, 2004), him. 155.



49

bahwa apa yang terkandung di dalam Al-Qur'an, seperti materi, iman, dan akhlak,

dapat digunakan sebagai materi pendidikan.

Namun, menurut Umar bin Achmad Baradja, materi pendidikan akhlak
berfokus pada tiga hal, yaitu kurikulum pendidikan Islam, sehingga materi

pendidikan akhlak dapat disesuaikan dengan pendidikan Islam di Indonesia.

Materi yang dibahas dalam kitab ini hampir sama dengan materi yang
dibahas dalam mata pelajaran Akidah Akhlak di Madrasah Ibtidaiyah (MI).
Tujuan dari mata pelajaran ini adalah untuk membantu peserta didik memperoleh
kemampuan dasar untuk memahami rukun iman secara sederhana dan untuk
mempraktikkan dan melakukan kebiasaan berakhlak Islami dengan cara yang
dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari mereka. Karena itu, topik Akidah-

Akhlak di Madrasah Ibtidaiyah mencakup:

1. Aspek Akidah (Keimanan)

a) Kalimat thayyibah yang digunakan untuk membiasakan diri adalah
seperti berikut: Laa ilaaha illallaah, basmalah, alhamdulillaah,
subhanallaah,  Allaahu  Akbar, ta“awwudz, maasya Allah,
assalaamu’alaikum, salawat, tarji', laa haula walaa quwwata illaa
billah, dan istighfaar.

b) Al-asma’ al-husna sebagai materi pembiasaan, meliputi: al-Ahad,
alKhalig, ar-Rahmaan, ar-Rahiim, as-Samai’, ar-Razzaaq, al-Mughnii,
al-Hamiid, asy-Syakuur, al-Qudduus, ash-Shamad, al-Muhaimin, al-
‘Azhiim, al-Kariim, al-Kabiir, al-Malik, al-Baathin, al-Walii, alMujiib,

al-Wahhiab, al-‘Aliim, azh-Zhaahir, ar-Rasyiid, al-Haadi, as-Salaam,



d)

50

al-Mu’min, al-Latiif, al-Baaqi, al-Bashiir, al-Muhyi, alMumiit, al-
Qawii, al-Hakiim, al-Jabbaar, al-Mushawwir, al-Qadiir, al-Ghafuur, al-
Afuww, ash-Shabuur, dan al-Haliim.

Iman kepada Allah ditunjukkan dengan kalimat thayyibah, al-asma' al-
husna, dan pengenalan salat lima waktu sebagai cara untuk
menunjukkan iman kepada Allah.

Memiliki keyakinan tentang rukun iman, yang mencakup iman kepada
Allah, Malaikat, Kitab, Rasul, dan Hari Akhir, serta Qada dan Qadar

Allah.

. Aspek Akhlak

e)

f)

Pembiasaan akhlak karimah secara berurutan disajikan pada setiap
semester dan jenjang kelas, yaitu disiplin, hidup bersih, ramah, sopan
santun, syukur nikmat, hidup sederhana, rendah hati, jujur, rajin,
percaya diri, kasih sayang, taat, rukun, tolong-menolong, hormat dan
patuh dan lainnya.

Menghindari akhlak tercela secara berurutan disajikan setiap
semesterjenjang kelas yaitu hidup kotor, berbicara jorok/kasar,
bohong, sombong, malas, durhaka, khianat, iri, dengki, membangkang,

munafik, hasud, serakah, pesimis, putus asa, marah, fasik, dan murtad.

. Aspek Adab Islami

a)

Adab terhadap diri sendiri, yaitu adab mandi, tidur, buang air
besar/kecil, berbicara, meludah, berpakaian, makan, minum, bersin,

belajar, dan bermain.



b)

d)

51

Adab terhadap Allah, yaitu abad di masjid, mengaji, dan beribadah.
Adab kepada sesama yaitu kepada orang tua, saudara, guru, teman, dan
tetangga.

Adab terhadap lingkungan, kepada binatang, dan tumbuhan ditempat

umum dan di jalan.

Adapun aspek-aspek atau hal yang mempengaruhi pembentukan ahlak

sebagai berikut:

a.

C.

Insting

Insting atau nurani adalah sifat yang dapat menimbulkan perbuatan
yang menyampaikan dengan tujuan tidak terpikir lebih dahulu ke arah
tujuan itu tanpa didahului latihan perbuatan itu.

Insting merupakan suatu pola perilaku dan reaksi terhadap suatu
rangsangan tertenu yang tidak di pelajari tetapi telah ada sejak
seseorang dilahirkan ke dunia ini, biasanya instin pun diperoleh secara
turun menurun dan insting biyasanya timbul karena individu tersebut
sedang merasakan tekanan atau sedang takut.

Pola Dasar Bawaan

Manusia memiliki sifat ingin tahu, karena dia datang kedunia ini
dengan serba tidak tahu (Al ta’lamuna syaian). Apa bila seseorang
mengetahui hal dan ingin mengetahui sesuatu yang belum mengetahui,
bila diajarkan padanya maka ia merasa sangat senang hatinya

Lingkungan



52

Lingkungan alam ini dapat mematahkan dan mematangkan
pertumbuhan bakat yang dibawa seseorang. Lingkungan tempat tinggal
seseorang akan mencetak akhlak manusia yang tingkal dilingkungan
tersebut, seperti orang-orang yang tinggal di perkotaan dan di

pedesaan.

. Kebiasaan

Kebiasaan merupakan perbuatan yang diulang-ulang terus menerus
sehingga mudah dikerjakan bagi seseorang. Seperti kebiasan berjalan,
berpakaiaan, berbicara, berpidato, mengajar, dan lain sebagainya.
Kehendak

Kehendak adalah sesuatu kekuatan dari beberapa kekuatan. Seperti
uap dan listrik, kehendak ialah penggerak manusia dan dari padanya
timbul segala perbuatan yang hasil dari kehendak, dan segala sifat
manusia dan kekuatannya seolah-olah tidur nyeyak sehingga
dibangunkan oleh kehendak.

Pendidikan

Dunia pendidikan sangat besar sekali pengaruhnya terhadap
pembentukan akhlak seseorang, berbagi ilmu diperkenalkan agar
individu memahaminya dan dapat melakukan sesuatu perubahan pada
dirinya. Pada awalnya seorang anak atau seorang individi tidak

memiliki wawasan atau pengetahuan tentan sesuatu, tetapi setelah



53

memiliki dunia pendidikan ia memiliki wawasan yang luas yang akan

diterapkan kedalam tingkah laku dalan keseharian.®

Dapat disimpulkan bahwa keadaan yang mempengaruhi akhlak seseorang
untuk mendorong melakukan perbuatan baik atau buruk dipengaruhi oleh
beberapa faktor, yaitu insting atau nurani, pola dasar bawaan, lingkungan,

kebiasaan, kehendak dan pendidikan.
Akhlak dapat dibedakan menjadi dua yaitu:

a. Akhlak terpuji (akhlak mahmudah), yaitu perbuatan baik terhadap
Tuhan, sesama manusia, dan makhluk-makhluk yang lain.
b. Akhlak tercela (akhlak mazmumah), yaitu perbuatan buruk terhadap

Tuhan, sesama manusia, dan makhluk-makhluk yang lain.®’
Akhlak terpuji yaitu antara lain:

1. Al-amanah (setia, jujur, dapat dipercaya)
2. Al-sidqu (benar, jujur)

3. Al-adl (adil)

4. Al-afwu (pemaaf)

5. Al-alifah (disenangi)

6. Al-wafa’ (menepati janji)

7. Al-ifafah (memelihara diri)

8. Al-haya’ (malu)

* A Mustofa, Akhlak Tasawuf (Bandung: CV Pustaka Setia, 2014), him. 82.
® Mahjuddin, Akhlak Tasawuf | (Jakarta: Radar Jaya Offset, 2009), him. 10.



54

9. As-syajaah (berani)
10. Al-quwwah (kuat)
11. Dan lain sebagainya yang menunjukkan kepada sifat-sifat yang

terpu;ji.®®

Sedangkan yang termasuk akhlak tercela antara lain sebagai berikut:

[EEN

. Ananniah (egois)

2. Al-bagyu (lacur)

3. Al-bukhl (kikir)

4. Al-buhtan (dusta)

5. Al-hamr (peminum khamr)
6. Al-khianah (khianat)

7. Az-zulmu (aniaya)

8. Al-jubn (pengecut)

9. Al-fawahisy (dosa besar)
10. Al-gaddab (pemarah)

11. Dan lain sebagainnya yang menunjukkan pada sifat-sifat tercela.

Abuddin Nata, berpendapat dengan diterapkannya akhlak, maka akan
tercipta kehidupan yang tertib, teratur, aman, damai, dan harmonis sehingga setiap
orang akan merasakan kenyamanan yang menyebabkan ia dapat
mengaktualisasikan segenap potensi dirinya, yakni berupa cipta (pikiran), rasa

(jiwa), dan karsa (pancaindra) yang selanjutnya menjadi bangsa yang beradab dan

% Mustofa, him. 198.



55

berbudaya serta mencapai kemajuan dan kesejahteraan hidup secara utuh.
Sebaliknya, tanpa adanya akhlak, maka manusia akan mengalami kehidupan yang
kacau. Kelangsungan hidup (jiwa), akal, keturunan dan keamanan akan
terancam.”® Ahmad Amin, sebagaimana yang di kutib Abuddun Nata dalam
bukunya Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia berpendapat bahwa tujuan
mempelajari ilmu akhlak dan permasalahannya menyebabkan kita dapat

menetapkan suatu perbuatan yang baik atau buruk.”

Menurut Ibnu Miskawaih, sebagaimana Muhammad Fauqi dalam buku
Tasawuf Islam dan Akhlak berpendapat bahwa akhlak bertujuan agar manusia
menjalankan perilaku yang baik dan santun tanpa unsur ketertekanan maupun

keberatan sehingga akhlak menjadi karakter yang mulia dalam diri seseorang.”

Jadi, dapat disimpulkan bahwa akhlak memiliki tujuan untuk
meningkatkan iman dan takwa kepada Allah yang Maha Esa serta membentuk
karakter mulia, beradap, sopan dan santun dalam berkata maupun bertindak.
Dengan diterapkannya akhlak, maka akan tercipta kehidupan yang tertib, teratu,
aman, damai, harmonis, sehingga setiap orang merasakan kenyamanan serta
mencapai kemajuan dan kesejahteraan hidup dalam bernegara. Sebaliknya, tanpa

adanya akhlak yang baik manusia akan mengalami kekacauan.

% Abuddin Nata, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Kencana, 2012),
him. 208.

® Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia (Depok: PT Raja Grafindo
Persada, 2015), him. 11.

"' Muhammad Faugi Hajjaj, Tasawuf Islam Dan Akhlak (Jakarta: Bumi Aksara, 2011),
him. 224,



56

Dengan demikian, akhlak juga memberikan pedoman atau arah bagi
manusia dalam mengetahui perbuatan yang baik dan yang buruk. Sehingga,
manusia dapat terhindar dari perbuatan yang tercela maupun perbuatan yang dapat

membahayakan dirinya dan orang lain.

Hubungn akhlak dengan pendidikan dapat dikemukakan dengan
penjelasan sebagai berikut: Pertama, pemahaman tentang akhlak membantu
merumuskan tujuan pendidikan, yaitu membentuk manusia agar memiliki akhlak
mulia atau kepribadian yang utama yang ditandai adanya integritas kepribadian
yang utuh, satunya hati, perbuatan dan ucapan, memiliki tanggung jawab terhadap
dirinya, masyarakat dan bangsanya, melaksanakan segala perintah Allah SWT.
dan menjauhi larangannya dalam rangka ibadah kepada Allah SWT. serta
melaksanakan fungsi sosialnya, dengan melaksanakan fungsi kekhalifahannya di
muka bumi, dengan cara mengerahkan segenap daya dan kemampuan untuk

memakmurkan dan mensejahterakan masyarakat.

Kedua, pemahaman tentang akhlak membantu dalam merumuskan ciri-ciri
dan kandungan kurikulum. Ketiga, pemahaman tentang akhlak akan membantu
dalam merumuskan ciri-ciri guru yang profesional, yaitu guru yang selain
memiliki kompetensi akademik, pedagogik dan sosial, juga harus memiliki

kompetensi kepribadian.

Keempat, pemahaman terhadap akhlak akan membantu merumuskan kode
etik dan tata tertib sekolah, khusunya yang berkenaan dengan akhlak. Kelima,

pemahaman terhadap akhlak akan membantu dalam menentukan metode dan



57

pendekatan yang efektif dalam kegiatan belajar mengajar dalam melahirkan

manusia yang memiliki akhlak mulia dan karakter yang utama.

Keenam, pemahaman terhadap akhlak akan membantu menciptakan
lingkungan pendidikan yang bersih, tertib, aman, damai, nyaman, yang
mendukung terciptanya suasana belajar yang kondusif. Lingkungan yang tertib
bisa membuat belajar dengan penuh konsentrasi, lingkungan yang damai dan

aman.”?

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak kaitannya dengan
pendidikan adalah membantu merumuskan tujuan pendidikan, merumuskan
kurikulum, merumuskan guru yang profesional, merumuskan kode etik dan tata
tertib sekolah, menentukan metode dan pendekatan dalam pembelajaran serta

menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif.

Akhlak merupakan sikap atau perbuatan yang muncul dari dalam diri
seseorang, maka akhlak tersebut dapat dimanifestasikan ke dalam berbagai ruang

lingkup, yaitu:

a. Akhlak terhadap Allah SWT
Menurut Abuddin Nata, “Akhlak kepada Allah dapat diartikan
sebagai sikap atau perbuatan yang seharusnya dilakukan oleh manusia
sebagai makhluk, kepada Allah sebagai Khalik. Sikap atau perbuatan

tersebut memiliki ciri-ciri perbuatan akhlak”.”

72 Nata, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam, him. 209.
7® Nata, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia, him. 127.



58

Banyak cara yang dapat dilakukan dalam berakhlak kepada Allah

SWT.

Dan kegiatan menanamkan nilai-nilai akhlak kepada Allah

SWT. yang sesungguhnya akan membentuk pendidikan keagamaan.

Diantara nilai-nilai ketuhanan yang sangat mendasar ialah:

1)

2)

3)

4)

5)

6)

Iman, yaitu sikap batin yang penuh kepercayaan kepada Allah
SWT. Jadi tidak cukup hanya “percaya” kepada adanya Allah
SWT. Melainkan harus meningkat menjadi sikap mempercayai
Allah SWT. dan menaruh kepercayaan kepada Allah SWT.
Ihsan, yaitu kesadaran yang sedalam-dalamnya bahwa Allah
SWT. senantiasa hadir atau bersama manusia dimanapun
manusia berada.

Takwa, yaitu sikap yang sepenuhnya sadar bahwa Allah SWT.
selalu mengawasi manusia.

Ikhlas, yaitu sikap murni dalam tingkah laku dan perbuatan
semata-mata demi memperoleh keridhaan Allah SWT. dan
bebas dari pamrih lahir dan batin, tertutup maupun terbuka.
Tawakal, yaitu sikap senantiasa bersandar kepada Allah SWT.
Dengan penuh harapan kepada-Nya dan keyakinan bahwa
Allah SWT. akan menolong manusia dalam mencari dan
menemukan jalan yang terbaik.

Syukur, vyaitu sikap penuh rasa terima kasih dan penghargaan
atas segala nikmat dan karunia yang tidak terbilang banyaknya

yang dianugerahkan Allah SWT. kepada manusia.



59

7) Sabar, yaitu sikap tabah menghadapi segala kepahitan hidup,
besar dan kecil, lahir dan batin, fisiologis maupun psikologis,
karena keyakinan yang tidak tergoyahkan bahwa kita semua
berasal dari Allah SWT. dan akan kembali kepada-Nya.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak terhadap Allah

SWT. merupakan interaksi atau hubungan antara manusia dengan
Tuhan, berkaitan dengan ibadah yang dilakukan mausia kepada Allah
SWT. Seperti meningkatkan iman, ihsan, takwa, ikhlas dan
sebagainya. Dan juga larangan berbuat syirik atau menyukutukan
Allah SWT serta senantiasa menjalankan kewajiban sebagai seorang
hamba Allah SWT. dan menjauhi atau meninggalkan segala larangan
Allah SWT.

. Akhlak terhadap Sesama Manusia

Akhlak terhadap sesama manusia merupakan nilai kemanusiaan

yang mencakup berbagai aspek dalam kehidupan sehari-hari, seperti:

1) Silaturrahmi, yaitu pertalian rasa cinta kasih antara sesama
manusia, khususnya antara saudara, kerabat, handai taulan,
tetangga dan seterusnya.

2) Persaudaraan (ukhuwah), yaitu semangat persaudaraan, lebih
lebih antara sesama kaum beriman (ukhuwabh islamiyah).

3) Persamaan (al-musawah), yaitu pandangan bahwa semua
manusia sama harkat dan martabatnya. Tanpa memandang jenis

kelamin, ras, ataupun suku bangsa.



60

4) Adil, yaitu wawasan yang seimbang (balanced) dalam
memandang, menilai atau menyikapi sesuatu.

5) Baik sangka (khusnudzan), yaitu sikap penuh baik sangka
kepada sesama manusia.

6) Rendah hati (fawadhu"), yaitu sikap yang tumbuh karena
keinsafan bahwa segala kemuliaan hanya milik Allah SWT.

7) Tepat janji (al-wafa"), yaitu sikap selalu menepati janji bila
membuat perjanjian. Dan lain sebagainya yang menunjukkan
sikap baik terhadap manusia.”

Jadi, dapat disimpulkan bahwa akhlak terhadap sesama manusia
merupakan perilaku kemanusiaan yang berhubungan dengan sesama
manusia dan saling berinteraksi sebagai makhluk sosial dalam
kehidupan sehari-hari, seperti silaturahmi, menjaga tali persaudaraan,
besikap adil, dan lain sebagainya

c. Akhlak terhadap Lingkungan

M. Jamil berpendapat bahwa Akhlak kepada lingkungan adalah
sikap seseorang terhadap lingkungan (alam) di sekelilingnya.
Sebagaimana diketahui bahwa Allah SWT. Menciptakan lingkungan
yang terdiri dari hewan, tumbuhantumbuhan, air, udara, tanah, dan
benda-benda lain yang terdapat di muka bumi. Semuanya diciptakan

Allah SWT. untuk manusia. Pada dasarnya semua yang diciptakan

7 Muhammad Alim, Upaya Pembentukan Pemikiran Dan Kepribadian Muslim

(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011), him. 156.



61

Allah tersebut diperuntukkan untuk kepentingan semua manusia dalam
rangka memudahkan dirinya dalam beribadah kepada Allah SWT”.”

Allah SWT berfirman:
~ 2 Eéf,;.o _ P - & Pt PN z 0 ~ 2
s ey Gl e Auad 235 Y5 5531 11 A1 Gldle e Cu\j

253 2 2 (.57 % NI A\ A R K AP

il g ¥ A g\j@z\@;w\éﬂ; S) 4T 52

Artinya: Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah
kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu
melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat
baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik,
kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi.

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat

kerusakan” (Q.S. Al-Qashas [28]: 77).

Oleh karena itu, manusia harus menjaga lingkungan dengan
sebaik-baiknya oleh manusia. Pemanfaatan lingkungan tanpa
memperhatikan unsur pelestariannya justru akan menyusahkan
manusia itu sendiri. Dalam kajian ekonomi hal ini disebut sebagai
kemampuan manusia untuk melakukan pilihan (choice) dalam
pemanfaatan sumber-sumber daya alam yang terbatas (limited
resources) sedangkan keinginan manusia sendiri tidak terbatas
(unlimited resources).”

Potensi kerusakan lingkungan juga dapat kita temukan dalam

firman Allah SWT. Surat Ar-Ruum ayat 41:

> M Jamil, Akhlak Tasawuf (Ciputat: Megamall, 2013), him. 5.
76 B
Ibid.



62

T

Lot el okt i) T sl 228 4y oy 50T g S2all g

]
< 58 5- > 8|~

0922

Artinya: “Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan
karena perbuatan tangan manusia, supaya Allah merasakan kepada
mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka
kembeali (ke jalan yang benar)”. (Q.S ArRuum [30]: 41).

Jadi, berdasarkan ayat di atas Allah SWT. memerintahkan manusia
untuk senantiasa menjaga dan melestarikan lingkungan alam, baik
tumbuhan maupun hewan. Karena semua itu untuk kemaslahatan umat
manusia itu sendiri.

Dari paparan diatas, dapat disimpulkan bahwa ruang lingkup
akhlak terbagi menjadi tiga, yaitu akhlak terhadap Allah Yang Maha
Esa, akhlak terhadap sesama manusia dan akhlak terhadap lingkungan.

Pertama, akhlak terhadap Allah Yang Maha Esa merupakan
hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yaitu Allah SWT. Kedua,
akhlak terhadap sesama manusia merupakan hubungan atau interaksi
sosial manusia dengan manusia lainnya atau yang disebut nilai-nilai
kemanusian. Ketiga, akhlak terhadap lingkungan dan hewan
merupakan perilaku manusia dalam menjaga dan melestarikan
lingkungan serta memelihara hewan.

D. Konsep Anak
1. Pengertian Anak
Undang-undang No. 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak
mengatakan anak adalah siapa saja yang belum berusia 18 tahun, termasuk

anak yang masih dalam kandungan. Artinya, segala kepentingan akan



63

pengupayaan perlindungan terhadap anak dimulai sejak anak tersebut berada
di dalam kandungan hingga berusia 18 tahun.”

Seperti yang ditunjukkan oleh uraian di atas, bahan-bahan tentang akhlak
dalam Kkitab tersebut serupa dengan bahan-bahan utama dalam kurikulum
Akidah Akhlak. Selain itu, bahan-bahan tersebut juga mencakup aspek atau
lingkup yang merupakan topik utama dalam pendidikan akhlak. Dalam situasi
ini, materi yang diberikan sebenarnya berkaitan dengan akhlak terhadap alam,
sesama manusia, dan Allah SWT.

2. Tingkat Perkembangan Anak
a. Usia bayi (0-1 Tahun)

Pada saat ini, bayi belum dapat mengatakan apa yang mereka
pikirkan dan rasakan. Oleh karena itu, saat bayi mengalami perasaan tidak
nyaman, seperti lapar, haus, atau basah, mereka hanya bisa menangis
untuk berkomunikasi. Namun demikian, bayi sebenarnya dapat
menanggapi tingkah laku orang dewasa yang berkomunikasi dengannya
secara non verbal, seperti berbicara lemah lembut, dekapan, dan sentuhan.

Bayi biasanya menunjukkan berbagai respon non verbal, seperti
menggerakkan tubuh mereka, tangan mereka, dan kaki mereka. Hal ini
terutama terjadi pada bayi kurang dari enam bulan sebagai cara untuk
menarik perhatian orang lain, jadi perhatikan mereka saat berbicara

dengan mereka. Bayi akan takut jika Anda menggendong atau

77 Damaiyanti and Mukhripah, Komunikasi Terapeutik Dalam Praktik Keperawaatan
(Bandung: PT Refika Aditama, 2008), him. 27.



64

memangkunya segera. Anda harus berbicara dengan ibunya terlebih
dahulu. Tunjukkan keinginan kita untuk memperkuat hubungan dengan
ibunya.

b. Usia Pra Sekolah (2-5 Tahun)

Anak-anak saat ini sangat egosentris, terutama mereka di bawah
tiga tahun. Selain itu, anak harus diberi tahu tentang apa yang akan terjadi
padanya karena mereka takut akan ketidaktahuan. Misalnya, anak akan
merasa melihat alat yang akan ditempelkan ke tubuhnya saat mengukur
suhu. Oleh karena itu, beri tahu kami bagaimana Anda akan
merasakannya. Beri dia waktu untuk memegang thermometer sampai dia
yakin bahwa itu tidak berbahaya baginya.

c. Usia Sekolah (6-12 Tahun)

Anak-anak pada usia ini sangat sensitif terhadap stimulus yang
mengancam kelangsungan hidupnya. Oleh karena itu, saat berinteraksi dan
berkomunikasi dengan anak-anak di usia ini, Anda harus menggunakan
bahasa yang mudah dimengerti anak dan memberikan contoh yang jelas
yang sesuai dengan kemampuan kognitif mereka. Anak-anak di usia
sekolah memiliki kemampuan yang lebih baik untuk berkomunikasi
dengan orang dewasa. Anak sudah mampu berpikir secara konseptual,
perbendaharaan kata dia sudah luas, dan dia telah menguasai sekitar tiga
ribu kata.

d. Usia Remaja (13-18 Tahun)



65

Pola pikir dan tingkah laku anak adalah bagian dari transisi dari
masa kanak-kanak ke masa dewasa, yang dikenal sebagai fase remaja.
Anak-anak harus diberi kesempatan untuk belajar bagaimana memecahkan
masalah dengan cara yang positif. Jelaskan kepada anak bahwa jika ia
merasa cemas atau stres, ia dapat berbicara dengan teman sebaya atau
orang dewasa yang ia anggap tepat.”

E. Konsep Pendidikan Karakter dalam Sistem Pendidikan Nasional

Kebijakan Pemerintah melalui Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
mengenai pendidikan karakter dalam Kurikulum 2013 perlu disambut gembira
dan didukung semua pihak. Pendidikan karakter bukan hanya penting, tetapi
mutlak dilakukan oleh setiap bangsa jika ingin menjadi bangsa yang beradab.
Pendidikan karakter menjadi sesuatu yang penting untuk membentuk generasi
yang berkualitas. Pendidikan karakter merupakan salah satu alat untuk
membimbing seseorang yang lebih baik, sehingga mampu memfilter pengaruh
yang tidak baik. Abuddin Nata menggambarkan bahwa gejala keruntuhan moral
dewasa ini sudah benar-benar mengkhawatirkan. Kejujuran, kebenaran, keadilan,
tolong menolong, dan kasih sayang sudah tertutup oleh penyelewengan, penipuan,
penindasan, saling menjegal, dan saling merugikan. Banyak terjadi adu domba
dan fitnah, menjilat, menipu, mengambil hak orang lain sesuka hati, dan
perbuatan-perbuatan maksiat lainnya. Semua itu menjadi alasan mengapa

pendidikan karakter penting diterapkan dalam dunia pendidikan.”

78 B
Ibid.
”® Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan, Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di
Indonesia, 3rd edn (Jakarta: Prenada Media Group, 2003), him. 197.



66

Beberapa tokoh mendefenisikan karakter sama dengan kepribadian.
Kepribadian dianggap sebagai ciri atau karakteristik atau gaya atau sifat khas dari
diri seseorang yang bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari
lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil, dan juga bawaan seseorang sejak
lahir.® Karakter dipengaruhi oleh hereditas (keturunan). Perilaku seorang anak
seringkali tidak jauh dari perilaku orang tuanya. Karakter juga dipengaruhi oleh
lingkungan. Anak yang berada dilingkungan yang baik, cenderung akan
berkarakter baik, demikian juga sebaliknya. Karakter mengacu pada serangkaian
sikap (attitudes), perilaku (behaviors), motivasi (motivasions), dan keterampilan
(skills).* Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani, charassein yang berarti to
engrave (mengukir). Dengan demikian, membentuk karakter diibaratkan seperti
mengukir di atas batu yang pelaksanaannya tidak mudah. Dari makna asal tersebut
kemudian pengertian karakter berkembang menjadi tanda khusus atau pola
perilaku. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), karakter diartikan
sebagai tabiat, sifat-sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan
seseorang dengan yang lain. Pengertian ini tidak jauh berbeda ditemukan dalam
Oxford Dictionary, yang mendefenisikan karakter sebagai the mental and moral
qualities distinctive to an individual (kualitas mental dan moral yang khas pada
seseorang), the distinctive nature of something (sifat khas sesuatu), the quality of
being individual in an interesting or unusual way (kualitas individu dalam

pandangan yang menarik atau tidak biasa), srength and originality in a person’s

% Sjarkawi, Pembentukan Kepribadian Anak Peran Moral, Intelektual, Emosional, Dan
Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2006), him. 11.

# Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga
Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2011), him. 10.



67

nature (kekuatan dan orisinalitas dalam diri seseorang), a person’s good
reputation (reputasi yang baik seseorang).*

Adapun pendidikan, menurut Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003
tentang sistem Pendidikan Nasional, adalah usaha sadar dan terencana untuk
mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara
aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual
keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta
keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. Dengan
memperhatikan makna karakter dan pendidikan, maka pendidikan karakter dapat
diartikan sebagai upaya mengembangkan potensi peserta didik dengan nilai-nilai
budaya dan karakter bangsa agar mereka memiliki nilai dan karakter sebagai
karakter dirinya, menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan dirinya, sebagai
anggota masyarakat, dan sebagai warga negara.

Pusat Pengkajian Pedagogik (P3) mendefenisikan pendidikan karakter
dalam setting sekolah sebagai pembelajaran yang mengarah pada penguatan dan
pengembangan perilaku anak secara utuh yang didasarkan pada suatu nilai
tertentu yang dirujuk oleh sekolah. Defenisi ini mengandung makna:

1. Pendidikan karakter merupakan pendidikan yang terintegritas dengan

pembelajaran yang terjadi pada suatu mata pembelajaran.

# Mohammad Kosim, ‘Urgensi Pendidikan Karakter’, Journal of Social and Islamic
Culture, 19.1 (2012), him. 89-110.



68

2. Diarahkan pada penguatan dan pengembangan perilaku anak secara
utuh, asumsinya anak merupakan organisme manusia yang memiliki
potensi untuk dikuatkan dan dikembangkan.

3. Penguatan dan pengembangan perilaku didasari oleh nilai yang dirujuk
sekolah (lembaga).®

Landasan dan sumber pendidikan karakter bangsa yang hendak

dikembangkan melalui lembaga pendidikan digali dari nilai-nilai yang selama ini
menjadi karakter bangsa Indonesia, yaitu nilai-nilai agama, Pancasila, budaya
bangsa, dan tujuan pendidikan nasional.

1. Agama, masyarakat Indonesia adalah masyarakat beragama, oleh
karena itu, kehidupan individu, masyarakat, dan bangsa selalu didasari
pada ajaran agama dan kepercayaannya. Secara politis, kehidupan
bernegaraan pun didasari pada nilai-nilai yang berasal dari agama.
Atas dasar pertimbangan itu, maka nilai-nilai pendidikan karakter
harus didasarkan pada nilai-nilai dan kaidah yang berasal dari agama.

2. Pancasila, negara kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas prinsip-
prinsip kehidupan kebangsaan dan kenegaraan yang disebut dengan
Pancasila. Pancasila terdapat pada Pembukaan dalam UUD 1945 dan
dijabarkan lebih lanjut dalam pasal-pasal yang terdapat dalam UUD
1945. Artinya nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila menjadi

nilai-nilai yang mengatur kehidupan politik, hukum, ekonomi,

® Raihan Putry, ‘Nilai Pendidikan Karakter Anak Di Sekolah Perspektif Kemendiknas’,
Gender Equality: Internasional Journal of Child and Gender Studies, 4.1 (2018), him. 39-54.



69

kemasyarakatan, budaya, dan seni. Pendidikan karakter bangsa
bertujuan mempersiapkan peserta didik menjadi warga negara yang
lebih baik, yaitu warga negara yang memiliki kemampuan, kemauan,
dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupannya sebagai
warga negara.

. Budaya, sebagai suatu kebenaran bahwa tidak ada manusia yang hidup
bermasyarakat yang tidak didasari oleh nilai-nilai budaya yang diakui
masyarakat itu. Nilai-nilai budaya itu dijadikan dasar dalam pemberian
makna terhadap suatu konsep dan arti dalam komunikasi antar anggota
masyarakat itu. Posisi budaya yang demikian penting dalam kehidupan
masyarakat mengharuskan budaya menjadi sumber nilai dalam
pendidikan karakter bangsa.

. Tujuan pendidikan Nasional, sebagai rumusan kualitas yang harus
dimiliki setiap warga negara Indonesia, dikembangkan oleh berbagai
staun pendidikan di berbagai jenjang dan jalur. Dalam UU Nomor 20
tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional dinyatakan bahwa
pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan
membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam
rangka mencerdaskan  kehidupan bangsa, bertujuan  untuk
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang
beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak
mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga

negara yang demokrasi serta bertanggung jawab. Dari bunyi pasal



70

tersebut, setidaknya terdapat lima dari delapan potensi peserta didik
yang implementasinya sangat lekat dengan tujuan pembentukan
pendidikan karakter. Kelekatan inilah menjadi dasar hukum begitu
pentingnya pelaksanaannya pendidikan karakter.

Terdapat sembilan pilar karakter yang berasal dari nilai-nilai luhur
universal, yaitu; pertama, karakter cinta Tuhan dan segenap ciptaannya; kedua,
kemandirian dan tanggung jawab; ketiga, kejujuran/amanah, diplomatis; keempat,
hormat dan santun; kelima, dermawan, suka tolong menolong dan gotong
royong/kerjasama; keenam, percayara diri dan pekerja keras; ketujuh,
kepemimpinan dan keadilan; kedelapan, baik dan rendah hati, dan kesembilan;
karakter toleransi, kedamaian, dan kesatuan.*

Sementara itu, berdasarkan nilai-nilai agama, Pancasila, budaya, dan
tujuan pendidikan nasional, Pusat Kurikulum Kementerian Pendidikan Nasional
merumuskan delapan belas nilai-nilai yang perlu dikembangkan melalui
pendidikan karakter masing-masing nilai ini tidak berdiri dan berkembang sendiri-
sendiri, melainkan berinteraksi satu sama lain, berkembang secara dinamis dan
membentuk keutuhan pribadi, nilai-nilai tersebut yaitu:

1. Religius, sikap dan perilaku yang patuh dalam melaksanakan ajaran

agama yang dianutnya, toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama

lain, dan hidup rukun dengan pemeluk agama lain.

# Mohammad Kosim, ‘Urgensi Pendidikan Karakter’, Journal of Social and Islamic
Culture, 19.1 (2012), him. 89.



10.

71

Jujur, perilaku yang didasarkan pada upaya menjadikan dirinya
sebagai orang yang selalu dapat dipercaya dalam perkataan, tindakan,
dan pekerjaan.

Toleransi, sikap dan tindakan yang menghargai perbedaan agama,
suku, etnis, pendapat, sikap, dan tindakan orang lain yang berbeda dari
dirinya.

Disiplin, tindakan yang menunjukkan perilaku tertib dan patuh pada
berbagai ketentuan dan peraturan.

Kerja keras, perilaku yang menunjukkan uapaya sungguh-sungguh
dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas, serta
menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya.

Keratif, berpikir dan melakukan sesuatu untuk menghasilkan cara atau
hasil baru dari sesuatu yang telah dimiliki.

Mandiri; sikap dan perilaku yang tidak mudah tergantung pada orang
lain dalam menyelesaikan tugas-tugas.

Demokratis; cara berfikir, bersikap, dan bertindak yang menilai sama
hak dan kewajiban dirinya dan orang lain.

Rasa ingin tahu; sikap dan tindakan yang selalu berupaya untuk
mengetahui lebih  mendalam dan meluas dari sesuatu yang
dipelajarinya, dilihat, dan didengar.

Semangat kebangsaan; cara berpikir, bertindak, dan berwawasan yang
menempatkan kepentingan bangsa dan negara di atas kepentingan diri

dan kelompoknya.



11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

72

Cinta tanah air; cara berfikir dan bersikap, dan berbuat yang
menunjukkan kesetiaan, kepedulian, dan penghargaan yang tinggi
terhadap bahasa, lingkungan fisik, sosial, budaya, ekonomi, dan politik
bangsa.

Menghargai prestasi; sikap dan tindakan yang mendorong dirinya
untuk menghasilkan sesuatu yang berguna bagi masyarakat, dan
mengakui, serta menghormati keberhasilan orang lain.
Bersahabat/Komunikatif; tindakan yang memperlihatkan rasa senang
berbicara, bergaul, dan bekerja sama dengan orang lain.

Cinta damai; sikap, perkataan, dan tindakan yang menyebabkan orang
lain merasa senang dan aman atas kehadiran dirinya.

Gemar membaca; kebiasaan menyediakan waktu untuk membaca
berbagai bacaan yang memberikan kebajikan bagi dirinya.

Peduli lingkungan; sikap dan tindakan yang selalu berupaya mencegah
kerusakan pada lingkungan alam di sekitarnya, dan mengembangkan
upaya-upaya untuk memperbaiki kerusakan alam yang sudah terjadi.
Peduli sosial; sikap dan tindakan yang selalu ingin memberi bantuan
pada orang lain dan masyarakat yang membutuhkan.

Tanggung jawab; sikap dan perilaku seseorang untuk melaksanakan
tugas dan kewajibannya, yang seharusnya dia lakukan terhadap diri
sendiri, masyarakat, lingkungan (alam, sosial, dan budaya), negara dan

Tuhan Yang Maha Esa.



73

F. Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam

Karakter dalam KBBI diartikan sebagai sifat batin yang memperngaruhi
segenap pikiran, prilaku, budi pekerti, dan tabiat yang dimiliki manusia atau
makhluk hidup lainnya. Dalam Islam karakter lebih akrab disapa dengan akhlak,
kepribadian, serta watak seseorang yang dapat dilihat dari sikap, cara bicara, dan
perbuatan yang melekat dalam dirinya. Akhmad Shodiw mendefenisikan karakter
sebagai nilai yang melembaga dalam diri seseorang yang dikenal dengan sifat.
Disebutkan juga bahwa karakter adalah hal serupa dengan pembahasan akhlak
dalam kajian Islam.®

Soekidjo mendefenisikan akhlak adalah kebiasaan kehendak yang
dilakukan secara langsung tanpa mikir terlebih dahulu.®® Secara etimologis akhlak
adalah bentuk jamak dari khulug yang berarti budi pekerti, perangai, tingkah laku
atau tabiat. Berakar dari kata khalaga yang berarti menciptakan. Seakar dengan
kata khalig (pencipta), makhlug (yang diciptakan) dan khalg (pencipta).’”’
Kesamaan akar kata di atas mengisyaratkan bahwa dalam akhlak tercakup
pengertian terciptanya keterpaduan antara kehendak khalig (Tuhan) dengan
perilaku makhluk (manusia). Atau dengan kata lain, tata perilaku seseorang
terhadap orang lain dan lingkungannya baru mengandung nilai akhlak yang hakiki

manakala tindakan atau perilaku tersebut didasarkan kepada kehendak khalig.

# Akhmad Shodiq, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018), him. 1.

% Soekidjo Notoatmodjo, Pendidikan Dan Perilaku Kesehatan, 1st edn (Jakarta: PT
Rineka Cipta, 2003), him. 114.

¥ Yunahar llyas, Kuliah Akhlag (Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengalaman
Islam (LPPI UMY), 2011), him. 1.



74

Dari pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa akhlak bukan saja
merupakan tata aturan atau norma perilaku dalam kehidupan bersosialisasi saja,
akan tetapi jauh lebih luas dari pada itu, akhlak juga merupakan tata aturan atau
norma yang mengatur hubungan antara Tuhan dan manusia dan bahkan dengan
alam semesta.*

Secara terminologis ada beberapa ulama besar yang mendefenisikan
mengenai akhlak sebut saja Imam al-Ghazali mendefenisikan akhlak sebagali
sebuah sifat yang tertanam dalam jiwa yang akan menimbulkan perbuatan-
perbuatan dengan sendirinya dan tanpa memerlukan pemikiran dan
pertimbangan.® Pemikiran yang serupa yang dikemukakan oleh ulama besar yaitu
Ibrahim Anis beliau mendefenisikan akhlak sebagai sifat yang ditanamkan di
dalam jiwa, dengan sifat tersebut akan lahir segala jenis perbuatan, baik atau
buruknya tanpa membutuhkan pemikiran dan perimbangan.*

Abdul Karim Zaidan juga berpendapat dengan mendefenisikan akhlak
sebagai nilai-nilai dan sifat-sifat yang tertanam dalam jiwa, yang dengan sorotan
dan pertimbangannya seseorang dapat menilai perbuatannya baik atau buruk,
untuk kemudian memilih melakukan atau meninggalkannya.*

Dari defenisi yang diuraikan di atas sepakat abhwa akhlak atau khulug itu

adalah sifat yang tertanam dalam jiwa manusia, sehingga dia akan muncul secara

% Harun Nasution and dkk, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1992), him.
98.

# Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali, /iya "Ulum Ad-Din (Beirut: Dar al-Fikri, 1989),
hlm. 58.

** Ibrahim Anis, Al-Mu jam Al-Wasith (Kairo: Dar al Ma’arif, 1972), him. 202.

* Abdul Karim Zaidan, Ushul Ad-Da wah (Baghdad: Jam’iyyah Al-Amani, 1976), him.
7558



75

spontan bilamana diperlukan tanpa memerlukan pemikiran atau pertimbangan
lebih dahulu, serta tidak memerlukan dorongan dari luar dan dikenal dengan
istilah etika dan moral. Ketiga istilah di atas sama-sama menentukan nilai baik
dan buruk sikap perbuatan manusia. Perbedaannya terletak pada standar masing-
masing. Baik akhlak standarnya adalah al-Qur’an dan Sunnah, bagi etika
standarnya pertimbangan akan pikiran, dan bagi moral standarnya adat kebiasaan
yang umum maupun berlaku di masyarakat.*

Dalam Islam akhlak sangat terkai dengan keimanan dan tidak terpisah
darinya. Keterkaitan antara iman dengan akhlak juga terlihat jelas pada
pengarahan-pengarahan Nabi saw tentang akhlak. Beliau sering kali mengaikan
keimanan kepada Allah dan hari akhir dengan akhlak. Ketika seseorang memiliki
orientasi dan cita-cita yang tinggi yaitu ridha Allah, maka dengan sendirinya ia
akan menganggap rendah apa saja yang bertentangan dengan cita-cita tersebut
yaitu seluruh perbuatan atau sifat yang dibenci oleh Allah.

Berbicara masalah pembentukan karakter sama dengan berbicara tentang
tujuan pendidikan, karena banyak sekali pendapat para ahli yang mengatakan
bahwa tujuan pendidikan adalah pembentukan akhlak yang mulia. Muhammad
Athiyah al-Abrasyi misalnya mengatakan bahwa pendidikan budi pekerti dan
akhlak adalah jiwa dan tujuan pendidikan Islam. menurut sebagain para ahli,
akhlak tidak perlu dibentuk, karena akhlak adalah insting yang dibawa manusia
sejak lahir. Selanjutnya pendapat lain mengatakan bahwa akhlak hasil dari

pendidikan, latihan, pembinaan, dan perjuangan keras dan sungguh-sungguh.

% Asmaran As, Pengantar Studi Akhlak (Jakarta: Rajawali Pers, 1992), him. 9.



76

Menurur Akhmad Shodiq akhlak bukanlah watak bawaan, akan tetapi
harus dibentuk melalui pengalaman dan pembiasaan.” lbnu Miskawaih, Ibnu
Sina, al-Ghazali juga termasuk kedalam kelompok yang mengatakan akhlak
bahwa hasil usaha (Muktasabahah).

Pada kenyataannya dilapangan, usaha pembinaan akhlak melalui berbagai
lembaga pendidikan dengan berbagai macam metode terus dikembangkan. Ini
menunjukkan bahwa akhlak memang perlu dibina, dan pembinaan ini ternyata
membawa hasil berupa terbentuknya pribadi-pribadi muslim yang berakhlak
mulia, taat kepada Allah dan Rasul-Nya, hormat kepada orang tua, sayang kepada
sesama makhluk Tuhan dan seterusnya. Bayangkan saja jika anak-anak tidak
dibina dalam hal akhlak. Keadaan pembinaan ini semakin terasa diperlukan
terutama pada saat dimana semakin banyak tantangan dan godaan sebagai dampak
dari kamajuan dibidang iptek.

Dengan demikian pembentukan karakter dapat diartikan sebagai usaha
sungguh-sungguh dalam rangka membentuk pribadi, dengan menggunakan sarana
pendidikan dan pembinaan yang terprogram baik serta dilaksanakan dengan
sungguh-sungguh dan konsisten. Pembentukan karakter ini dilakukan berdasarkan
asumsi bahwa akhlak adalah hasil usaha pembinaan, bukan terjadi dengan
sendirinya. Potensi rohaniah yang ada pada diri manusia, termasuk didalamnya
akal, nafsu amarah, nafsu syahwat, fitrah, kata hati, hati nurani dan intuisi dibina

secara optimal dengan cara dan pendekatan yang tepat.

* Akhmad Shodiqg, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018), him. 12.



77

Jadi pendidikan karakter ini merupakan suatu proses mendidik,
memelihara, membentuk dan memberikan latihan mengenai akhlaqul karimah
yang didasarkan pada ajaran-ajaran Islam. karena pendidikan karakter merupakan
pendidikan yang berorientasi membimbing dan menuntun kondisi jiwa, khususnya
agar dapat menumbuhkan akhlak dan kebiasaan yang baik sesuai dengan aturan
akal manusia dan syariat agama. Sehingga mampu mencerminkan kepribadian
seorang muslim. Bila dikaitkan antara karakter dengan akhlak, dapat disimpulkan
bahwa individu yang berkarakter baik adalah seorang yang berusaha melakukan
suatu hal dengan cara yang terbaik.

. Kajian Hasil Penelitian yang Relevan

Penelitian yang relevan ini disebut dengan tinjauan pustaka yang berfungsi
untuk memberikan paparan tentang penelitian sebelumnya. Adapun hasil
penelitian yang relevan dengan penelitian yang penulis lakukan adalah sebagai
berikut:

1. Dalam Tesis yang ditulis oleh Nurjen “Nilai-Nilai Pendidikan Karakter
Perspektif Syekh Umar Baradja dan Relevansinya dengan Konsep
Pendidikan Karakter dalam PP Nomor 87 Tahun 2017”. Pendidikan
karakter sangat penting bagi manusia untuk membentuk karakter mulia
seseorang. Maraknya perilau menyimpang seperti tawuran, mencuri,
berjudi, dan tata kehidupan yang lainnya itu umumnya menunjukkan
kesadaran karakter dan moral yang merosot pada masyarakat. Dari hasil
penelitian ditemukan bahwa nilai-nilai pendidikan karakter perspektif

Syekh Umar Baradja yang diambil dari karya nya yaitu kitab akhlak lil



78

banin diantaranya adalah nilai religi yang mencakup kewajiban anak
terhadap Allah swt, kewajiban anak terhadap Nabinya, dan amanah.
Kedua, disiplin. Ketiga, menepati janji. Keempat, peduli lingkungan.
Kelima, cinta kebersihan. Keenam, peduli sosial, yang mencakup sopan
santun, menghormati orang lain, akhlak terhadap orang tua, akhlak
terhadap saudara, akhlak terhadap kerabat, pembantu, tetangga, kepada
guru, kepada teman, akhlak dalam berjalan, akhlak siswa disekolah.
Ketujuh, toleransi.

Persamaan penelitian yang akan penulis lakukan adalah fokus
utama pada pendidikan karakter sebagai inti dari kajian, khususnya yang
diambi dari pandangan Syekh Umar bin Ahmad Baradja mendasarkan
kajian pada karya atau pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Baradja,
terutama kitab Akhlak Lil Banin, sebagai sumber utama dalam
menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter. Kedua penelitian mencoba
mengaitkan atau merelevansikan nilai-nilai pendidikan karakter yang
ditemukan dalam kitab atau pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Baradja
dengan situasi pendidikan karakter di Indonesia. Penelitian ini sama-sama
mengkaji nilai-nilai moral dan akhlak yang sesuai dengan prinsip Islam
serta bagaimana nilai-nilai tersebut diterapkan dalam konteks
pembelajaran atau kebijakan pendidikan karakter.

Adapun perbedaan penelitian yang akan penulis lakukan adalah
objek kajian utama penelitian ini secara spesifik membahas kitab Al-

Akhlak Lil Banin, karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja, yang merupakan



79

salah satu teks moral yang populer di lingkungan pesantren. Fokus pada
penguraian dan analisis konsep pendidikan karakter yang termuat dalam
kitab ini, dengan penekanan pada moralitas, etika, dan akhlak Islami.
Pendekatan analisis lebih melibatkan pada isi kitan tersebut dan
penerapannya dalam pendidikan karakter di Indonesia secara umum, tanpa
mengacu langsung pada regulasi tertentu seperti PP No. 87 Tahun 2017.
Lingkup fokus menyoroti relevansi nilai-nilai dalam kitab Al-Akhlak Lil
Banin terhadap pendidikan karakter yang dilaksanakan di Indonesia, baik
dalam institusi formal maupun nonformal seperti pesantren.

. Tesis yang ditulis oleh M. Choerul Abrori yang berjudul “Konsepsi
Pendidikan Karakter Islam dan Barat (Studi Komparasi Pemikiran Imam
Al-Ghazali dan Thomas Lickona). Al-Ghazali seroang filsuf Islam
mengemukakan nilai-nilai moralitas, etika, dan spiritual dalam pendidikan,
pandangannya terhadap “tazkiyat al-nafs” (pembersihan jiwa) menekankan
pentingnya pengembangan karakter yang baik, seperti kesabaran,
kejujuran, dan keadilan, untuk mencapai kebahagiaan sejati. Konsep
pendidikan karakter yang ditawarkan Imam al-Ghazali adalah suatu usaha
membersihkan hati, serta memperkuat keimanan. Thomas Lickona,
seorang ahli pendidikan karakter kontemporer, juga menekankan
pentingnya pembentukan karakter dalam pendidikan. Kontribusinya
terutama terfokus pada pengembangan karakter melalui “The Six Pillars of
Character” (enam pilar karakter), yang mencakup nilai-nilai seperti

kejujuran, rasa tanggung jawab, dan penghargaan terhadap orang lain.



80

Thomas Lickona dalam bukunya mengungkapkan bahwa pendidikan
karakter adalah upaya yang bertujuan untuk membantu seseorang agar ia
dapat memahmi, fokus, dan memusatkan kualitas moral.

Persamaan antara judul "Analisis Kitab Akhlak Lil Banin Karya
Syekh Umar bin Ahmad Baradja dan Relevansinya terhadap Pendidikan
Karakter" dengan judul "Konsepsi Pendidikan Karakter Islam dan Barat
(Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Thomas Lickona)"
terletak pada fokus pembahasannya yang sama-sama menyoroti konsep
pendidikan karakter. Keduanya berupaya menggali nilai-nilai moral dan
etika yang dapat diterapkan dalam proses pendidikan untuk membentuk
pribadi yang berakhlak mulia, baik dalam konteks pendidikan Islam
maupun pengaruh pemikiran Barat. Selain itu, kedua penelitian tersebut
sama-sama menggunakan pendekatan kualitatif dan bersifat studi
kepustakaan dengan menganalisis karya tokoh-tokoh yang dianggap
penting dalam ranah pendidikan karakter.

Adapun perbedaannya terletak pada objek kajian dan sudut
pandang tokoh yang dianalisis. Judul pertama lebih terfokus pada kajian
satu kitab klasik yaitu Akhlak Lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad
Baradja, yang secara spesifik membahas akhlak dalam perspektif
pendidikan tradisional Islam di Indonesia dan dikaitkan dengan
penerapannya dalam pendidikan karakter saat ini. Sementara itu, judul
kedua bersifat komparatif antara pemikiran tokoh Islam, Imam Al-Ghazali,

dengan tokoh Barat, Thomas Lickona, sehingga membandingkan dua



81

paradigma yang berbeda dalam membentuk konsep pendidikan karakter,
yaitu dari sisi keilmuan Islam klasik dan teori pendidikan moral modern
Barat. Dengan demikian, perbedaan pokoknya terletak pada lingkup
kajian, fokus tokoh, serta pendekatan analisis, meskipun tujuan akhirnya
tetap sama, yaitu mencari relevansi pendidikan karakter bagi kehidupan
masa Kini.

. Selanjutnya artikel yang di tulis oleh Noviana Rizkia, E. Tajuddin Noor,
Taufik Mustofa yang berjudul “Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam
Kitab Al-Akhlak Lil Banin dan Relevansinya Terhadap Sikap Santri
Diniyah Takmiliah”. Nilai-nilai yang ditemukan dalam kitab Al-Akhalaq
lil Banin Jilid 1 antara lain; nilai religius (akhlak kepada Allah swt dan
Rasulullah saw), jujur, disiplin, menghormati orang lain (adab kepada
orang tua, adab kepada kerabat, adab kepada tetangga, adab kepada guru,
adab kepada teman, dan kepada pelayan), dan cinta damai. Selain itu,
berdasarkan kajian yang dilakukan maka dapat ditarik kesimpulan bahwa
kitab Al-Akhlak lil Banin jilid 1 relevan terhadap sikap santri di diniyah
takmiliyah.

Persamaan terletak pada objek kajian sama-sama mengkaji kitab
Akhlak Lil Banin sebagai objek utama untuk menggali nilai-nilai
pendidikan karakter yang terkandung di dalamnya. Fokus utama keduanya
adalah pendidikan karakter, di mana penelitian pertama menyoroti nilai-
nilai pendidikan karakter dalam Kkitab tersebut dan relevansinya di

Indonesia, sedangkan penelitian kedua menghubungkannya dengan sikap



82

santri di lembaga pendidikan diniyah. Kedua penelitian cenderung
menggunakan pendekatan analisis isi untuk mengidentifikasi nilai-nilai
pendidikan karakter dalam kitab Akhlak Lil Banin.

Adapaun perbedaan dengan penelitian yang penulis lakukan pada
fokus penelitian yaitu menganalisis konsep pendidikan karakter dalam
kitab karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja dari perspektif luas, termasuk
bagaimana konsep tersebut relevan secara umum dalam konteks
pendidikan di Indonesia. Fokusnya pada kajian teoritis dan aplikasinya
dalam sistema pendidikan nasional. Memiliki cakupan yang lebih luas,
menyoroti relevansi kitab ini terhadap pendidikan karakter di Indonesia
secara umum, termasuk kebijakan pendidikan nasional dan nilai-nilai yang
relevan untuk berbagai tingkat pendidikan. Adapun pendekatan lebih
berorientasi pada pendekatan literatur atau studi pustaka, dengan analisis
teoritis tentang kitab dan relevansinya secara konseptual terhadap
pendidikan karakter di Indonesia. Bertujuan untuk mengkaji kontribusi
kitab ini terhadap pembentukan konsep pendidikan karakter di Indonesia
serta menganalisis signifikansi ajarannya dalam menghadapi tantangan
moral di era modern. Konteks implementasi menghubungkan isi Kitan
dengan sistem pendidikan karakter yang lebih luas di indonesia, termasuk
peran lembaga pendidikan formal dan kebijakan nasional.

. Artikel yang ditulis oleh Fajar Septian Cahya, Saiful Bahri dan
Hayaturrohman yang berjudul “Nilai-Nilai Karakter dalam Kitab Al-Aklaq

Lil Banin Karya Syekh Umar Baradja”. Penelitian yang bertujuan untuk



83

menelaah nilai-nilai pendidikan karakter dalam kitab Al-Akhlaq Lil Banin,
memberikan pesan moral dengan bentuk cerita atau kisah kepada manusia
untuk berbuat baik, masyarakat atau pembaca diajak untuk memerhatikan
karakter anak-anak muda dan membantu menanamkan nilai-nilai karakter
agar menjadi manusia berkarakter dan berjati diri. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa nilai-nilai karakter sangat penting untuk ditanamkan
kepada anak-anak generasi muda yang berkarakter berdasarkan agama,
pancasila, budaya, serta tujuan pendidikan nasional.

Persamaan penelitian ini dengan penelitian yang penulis lakukan
adalah kedua penelitian membahas kitab Akhldaqg Lil Banin yang ditulis
oleh Syekh Umar bin Ahmad Baradja. Fokus utama pada analisis isi kitab
tersebut, penelitian berfokus pada pendidikan karakter, khususnya nilai-
nilai akhlak yang terdapat dalam kitab tersebut. Keduanya menyoroti
pentingnya kitab Akhlag Lil Banin sebagai panduan moral dan pendidikan
karakter, terutama dalam konteks masyarakat Muslim. Meskipun salah
satu penelitian secara eksplisit menyebut relevansi di Indonesia, keduanya
mengarah pada upaya kontekstualisasi nilai-nilai dalam Kkitab terhadap
tantangan pendidikan moral di era modern, khususnya di Indonesia.

Adapun perbedaan dengan penelitian penulis lakukan adalah tidak
hanya menganalisis karakter dalam kitab tersebut tetapi juga mengeksplor
relevansi konsep pendidikan karakter itu dengan sistem pendidikan di
Indonesia. Penekanan diberikan pada relevansi dalam konteks sosial dan

budaya Indonesia. Selain analisis konten, penelitian ini memiliki elemen



84

evaluasi terhadap kontekstualitas kitab dalam pendidikan di Indonesia.
Penelitian ini cenderung lebih aplikatif dengan menyentuh relebansi sosial
dan implementasi pendidikan karakter berdasarkan kitab tersebut.

. Selanjutnya artikel yang berjudul “Nilai-Nilai Integritas Anak dalam Kitab
Akhlak Lil Banin Karya Syekh Umar Baradja” yang ditulis oleh Nur
Hafidz, Fitri Nurul Azizah dan Lailla Nurul. Menemukan nilai integritas
selalu erat berkaitan dengan perbuatan yang dilakukan seseorang. Semakin
perkembangannya zaman sikap nilai-nilai integritas dalam masyarakat
juga semakin menurun. Hal ini disebabkan lingkungan dan habituasi.
Maka ada penaman nilai integritas pada seseorang yang ditanamkan sejak
usia dini. Sebab, sejak anak-anak merupakan usia golden age yang tumbuh
kembangnya harus di optimalkan. Salah satu sederhana dapat dilakukan
oleh orang tua untuk menanamkan dan mengajarkan nilai integritas adalah
melalui habituasi menceritakan dan mngimitasi dari buku yang
mengandung nilai integritas. Dalam objeknya ada nilai-nilai integritas
anak-anak dalam kitab akhlak lil banin jus 1 yang menunjukkan bahwa
nilai-nilai integritas pada anak dalam Kkitab tersebut diantaranta nilai
religius, cinta kebersihan dan peduli sosial.

Persamaan penelitian adalah kedua penelitian menggunakan kitab
Akhldaq Lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja sebagai sumber
utama kajian. Kedua penelitian cenderung menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan analisis isi terhadap kitab Akhlag Lil Banin. Kedua

penelitian mencoba menghubungkan isi kitab dengan kebutuhan



85

pendidikan moral dan karakter dalam konteks masyarakat Indonesia,

meskipun fokusnya berbeda.

Adapun perbedaan dengan penelitian yang dilakukan oleh penulis
adalah fokus kajiannya penelitian ini lebih luas, mencakup pendidikan
karakter secara menyeluruh yang diajarkan dalam kitab Akhlak Lil Banin.
Fokusnya tidak hanya pada satu nilai moral seperti integritas, tetapi pada
bagaimana kitab ini mendidik anak dalam berbagai aspek karakter seperti
disiplin, hormat kepada orang tua, dan spiritualitas. Selain itu, penelitian
ini mengkaji relevansi nilai-nilai tersebut dalam konteks pendidikan di
Indonesia. Penelitian ini mengkaji kitab yang ditulis oleh Syekh Umar Bin
Ahmad Baradja. Meskipun sering disalahpahami sebagai karya yang sama,
kajian ini memusatkan perhatian pada elemen pendidikan karakter secara
holistik dalam kitab Akhlak Lil Banin. Berupaya untuk menilai Kitab
sebagai panduan pendidikan karakter yang komprehensif dan memberikan
rekomendasi implementasi nilai-nilai tersebut di lembaga pendidikan di
Indonesia.

Penelitian-penelitian yang dipaparkan di atas tentu memiliki perbedaan
dengan penelitian yang akan penulis lakukan. Dalam konteks ini ada beberapa
yang membedakan penelitian ini adalah pendidikan karakter perspektif syekh
Umar bin Ahmad Baradja tentang analisis pemikiran dalam buku Akhlak li Banin
pendidikan karakter sebagai solusi problem dekadensi moral dan signifikasinya
dalam pendidikan di Indonesia. Sehingga pada penelitian ini akan mengupas
konsep pendidikan karakter dalam kitab Akhlak Lil Banin dan relevansinya di

Indonesia.



BAB Il
METODE PENELITIAN

A. Jenis Penelitian
Penggunaan metode jenis penelitian merupakan suatu keharusan mutlak
dalam penelitian, disamping itu juga mempermudah penelitian untuk menjadikan
penelitian lebih efektif dan rasional guna mencapai hasil yang lebih optimal.*
Penelitian ini sepenuhnya merupakan penelitian kepustakaan (Library Research)
yaitu penelitian yang teknik pengumpulan datanya dilakukan di lapangan
(perpustakaan) dengan didasarkan atas pembacaan terhadap beberapa literatur
yang memiliki informasi serta memiliki relevansi dengan topik yang akan
diteliti.”
B. Pendekatan Penelitian
Adapun pendekatan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif*®
berorientasi pada proses serta makna atau persepsi. Peneliti diberi ruang untuk
tidak sekedar memberikan penilaian pada fakta-fakta meskipun gambaran hasil
penelitian yang kemudian terekonstruksi harus jelas dan tanpa mengurangi
obyektifitasnya. Peneliti harus berhasil mengungkap seluruh informasi kualitatif
dengan deskripsi analisis yang detail, teliti, bermakna, namun juga tidak
menghindarkan informasi kualitatif yang disajikan dalam bentuk bilangan atau

skor. Analisis dilakukan untuk memahami tendensi, landasan berpikir,

** Sutrisno Hadi, Metodologi Research (Yogyakarta: Andi Offset, 1990), him. 9.

% Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi Dan Praktiknya (Jakarta:
Bumi Aksara, 2010), him. 35.

% Agustini and others, Metode Penelitian Kualitatif (Teori & Panduan Praktis Analisis
Data Kualitatif), ed. by Irmayanti (Medan: PT. Mifandi Mandiri Digital, 2023), him. 19.

86



87

penyimpangan, perilaku yang dapat diamati dan integrasinya secara
komprehensif. Oleh karena itu, untuk mendapatkan gambaran yang utuh
digunakan teknik triangulasi yang terdiri penggunaan beragam metode, data
maupun sumber data.
. -Sumber Data
Untuk memperolah data dan informasi yang berhubungan dengan tujuan
penelitian, maka sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari
sumber data primer dan sumber data sekunder:
1. Sumber Data Primer
Sumber data primer adalah sumber data yang langsung memberikan data
kepada pengumpulan data.”” Sedangkan yang dimaksud dari sumber data
primer dalam penelitian ini adalah karya-karya yang ditulis sendiri oleh tokoh
yang diteliti, dalam penelitian ini adalah Syekh Umar bin Ahmad Baradja.
Sumber primer yang menjadi acuan utama dalam penelitian ini adalah
karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja yang berjudul al-Akhlaqg li al-Banm.
Buku ini membahasa tentang pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Baradja
tentang pendidikan karakter.
2. Sumber Data Sekunder
Sumber data sekunder adalah sumber data yang tidak langsung

memberikan data kepada pengumpul data. Sedangkan yang dimaksud dari

7 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV.
Alvabeta, 2008), him. 193.



88

sumber data sekunder dalam penelitian ini adalah karya-karya orang lain yang
di dalamnya membahas tokoh yang akan diteliti, antara lain sebagai berikut:
a. Buku-buku yang mempunyai relevansi dengan problematika yang penulis
bahas mengenai pendidikan karakter perspektif Syekh Umar bin Ahmad
Baradja di dalam kitab al-Akhlaq li al-Banin, seperti Akhlak Lil Banat,
Sullam Figih, 17 Jauhara dan Ad iyah Ramadhan.
b. Jurnal artikel yang berkaitan dengan penelitian pendidikan karakter.
D. Teknik Pengumpulan Data
Metode pengumpulan data yang dipakai dalam penelitian ini adalah
dokumentasi yaitu data yang berupa catatan transkripsi, buku, surat kabar,
majalah, dan sebagainnya.*®
Berhubungan desain penelitian adalah studi kepustakaan, teknik
pengumpulan datanya dapat melalui metode pembacaan terhadap literatur yang
berkaitan dengan topik penelitian ini. Literatur tersebut dapat berupa buku, artikel
jurnal, hasil penelitian dan sejenisnya yang berbentuk tulisan. Teknik
pengumpuan data demikian dapat juga disebut dengan metode dokumentasi.”
E. Teknik Analisis Data
Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis isi
(content analysis) dengan pendekatan deskriptif kualitatif. Langkah-langkah
analisis data yang akan dilakukan adalah sebagai berikut:

1. Pengumpulan Data

*® Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 1993), him 220.
* Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV.
Alvabeta, 2008), him. 329.



89

Data primer diperoleh melalui kajian mendalam terhadap kitab Akhlak lil
Banin karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja. Selain itu, data sekunder
diperoleh dari literatur terkait, seperti buku, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian
sebelumnya yang relevan dengan tema pendidikan karakter dan dekadensi
moral.

Reduksi Data

Data yang telah dikumpulkan kemudian diseleksi, difokuskan, dan
disederhanakan dengan cara mengidentifikasi tema-tema pokok yang
berkaitan dengan metode pendidikan karakter dan nilai-nilai moral dalam
Kitab tersebut.

Penyajian Data

Data yang telah direduksi disusun secara sistematis dalam bentuk uraian
naratif, tabel, atau matriks agar memudahkan peneliti dalam memahami pola-
pola informasi dan keterkaitan antara konsep pendidikan karakter dengan
upaya mengatasi dekadensi moral.

Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi

Langkah terakhir adalah menarik kesimpulan berdasarkan temuan yang
telah disusun. Kesimpulan tersebut kemudian diverifikasi dengan cara
membandingkan temuan penelitian dengan teori-teori atau hasil penelitian

terdahulu  untuk  menguji  keabsahan  dan  konsistensi  data.



BAB V

PENUTUP

A. Kesimpulan
Dalam kitab Akhlak lil Banin, Syekh Umar bin Ahmad Baradja membahas
metode pendidikan karakter, sehingga dapat disimpulkan beberapa hal berikut:

1. Dalam kitab Akhlak lil Banin, metode pendidikan karakter dibangun melalui
pendekatan yang menyeluruh. Metode ini menggabungkan mengajarkan nilai-
nilai moral Islami dengan mengajarkan adab praktis yang dapat digunakan
dalam kehidupan sehari-hari. Syekh Umar bin Ahmad Baradja menggunakan
uswah hasanah, nasihat (mau‘izhah), pembiasaan (ta‘wid), dan peringatan dan
hukuman yang mendidik. Metode ini menekankan peran orang tua, guru, dan
lingkungan dalam membentuk moral anak agar tumbuh menjadi individu yang
bermoral.

2. Metode pendidikan karakter dalam kitab Akhlak lil Banin sangat penting
untuk mengatasi masalah dekadensi moral pada generasi muda saat ini. Untuk
melindungi generasi muda dari krisis moral yang marak terjadi di era modern,
nilai-nilai moral yang diajarkan termasuk kejujuran, disiplin, tanggung jawab,
hormat kepada orang tua dan guru, dan menghindari perbuatan buruk. Untuk
membangun generasi yang berakhlak mulia dan tangguh untuk menghadapi
tantangan zaman, keluarga, sekolah, dan masyarakat dapat menerapkan

metode yang praktis dan aplikatif ini.

128



129

B. Saran

1. Bagi para pendidik dan orang tua, disarankan untuk menjadikan kitab Akhlak
Lil Banin sebagai salah satu rujukan utama dalam mendidik akhlak anak-anak,
karena isinya mengandung nilai-nilai luhur yang sesuai dengan ajaran Islam
dan mudah dipahami oleh anak-anak.

2. Lembaga pendidikan, khususnya sekolah Islam hendaknya mengintegrasikan
nilai-nilai dan metode pendidikan karakter dalam kitab ini ke dalam kurikulum
pembelajaran, agar pendidikan karakter tidak hanya bersifat formal tetapi juga
menyentuh aspek spiritual dan moral peserta didik.

3. Bagi peneliti selanjutnya, diharapkan mengkaji lebih dalam tentang penerapan
metode pendidikan karakter dalam kitab ini secara praktis di lingungan
sekolah atau keluarga, serta menghubungkannya dengan tantangan pendidikan
karakter di era digital.

4. Pemerintah dan lembaga pendidikan nasional disarankan untuk mengevaluasi
kembali kebijakan pendidikan karakter dan mempertimbangkan pendekatan
berbasis keislaman klasik seperti yang terkandung dalam kitab ini sebagai

alternatif dalam membangun generasi yang bermoral dan berkarakter kuat.



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Yatimin, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Amzah,
2007)

Abi Al-Husain Ahmad Ibnu Faris Ibn Zakariyyah Al-Raziy, Mu jam Maqais Al-
Lugah, 1st edn (Beirut: Dar al-Kutub al-l1lmiyah, 1999)

Abu Bakar Ahmad Ibn Al-Husayn Ibn Al-Bayhaqgiy, Sunan Al-Bayhagiy (Al-
Maktabah Al-Syamilah)

Achmad Asseggaf, Muhammad, Sekelumit Riwayat Hidup Al-Ustadz Umar Bin
Ahmad Baradja (Surabaya: Panitia Haul Ke-V, 1995)

Adim, Abd, ‘Pemikiran Akhlak Menurut Syaikh Umar Bin Ahmad Baradja’,
Jurnal Studia Insania, 4.2 (2016)

Agustini, Aully Grashinta, San Putra, Sukarman, Feliks Arfid Guampe, Jakub
Saddam Akbar, and others, Metode Penelitian Kualitatif (Teori & Panduan
Praktis Analisis Data Kualitatif), ed. by Irmayanti (Medan: PT. Mifandi
Mandiri Digital, 2023)

Ahmad Baradja, Umar bin, Akhlak Lil Banin, 4th edn (Surabaya: Al-Hidayah,
2004)

, Akhlak Lil Banin, 2nd edn (Surabaya: Al-Hidayah, 2004)

, Akhlak Lil Banin (Surabaya: Al-Hidayah)

Aida Nurfasihah, Siti, Ade Holis, and Ani Siti Anisah, ‘NILAI PENDIDIKAN
KARAKTER DALAM KITAB AL-AKHLAQ LIL BANIN DAN
RELEVANSINYA DENGAN PROFIL PELAJAR RAHMATAN LIL
ALAMIN’, Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra Bakti, 12.1 (2025)

Al-Thabrani, Al-Mu jam Al-Awsath (Al-Maktabah Al-Syamilah)

Ali Hasan, Hasan bin, Manhaj Tarbiyah Ibn Qoyyim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar,
2001)

Ali, Muhammad, Pendidikan Nilai Dalam Perspektif Islam (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2010)

Alim, Muhammad, Upaya Pembentukan Pemikiran Dan Kepribadian Muslim
(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011)

Anis, Ibrahim, Al-Mu’jam Al-Wasi, 2nd edn (Istambul: Al-Maktabah Al-
Islamiyyah, 1972)

130



131

, Al-Mu jam Al-Wasith (Kairo: Dar al Ma’arif, 1972)

Arifin, H M, Kapita Selekta Pendidikan (Jakarta: Bumi Aksara, 1990)
Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 1993)
Asmaran As, Pengantar Studi Akhlak (Jakarta: Rajawali Pers, 1992)

Aziz, Asep Abdul, Nurti Budiyanti, and Aan Hasanah, ‘Pengembangan Model
Ibrah Mauidzah Dalam Pembelajaran Pai Untuk Meningkatkan Karakter
Siswa’, At-Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 4.01 (2020)

Aziz, Hamdan Abdul, Shajaratuddar, and Budi Handrianto, ‘Pendidikan Karakter
Dalam Islam: Solusi Untuk Dekadensi Moral Generasi Muda’, Journal of
Management in Islamic Education, 4.1 (2023)

Cahya, Fajar Septian, Saiful Bahri, and Hayaturrohman Hayaturrohman, ‘Nilai-
Nilai Karakter Dalam Kitab Al-Akhlag Lil Banin Karya Syekh Umar
Baradja’, Jurnal Online Studi Al-Qur’an, 12.1 (2016)

Damaiyanti, and Mukhripah, Komunikasi Terapeutik Dalam Praktik
Keperawaatan (Bandung: PT Refika Aditama, 2008)

Daradjat, Zakiah, Membina Nilai-Nilai Moral Di Indonesia (Jakarta: Bulan
Bintang, 1977)

, Pendidikan Islam Dalam Keluarga Dan Sekolah (Jakarta: Rineka Cipta,
2001)

Daradjat, Zakiyah, and dkk, IImu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1999)

Darmiah, Darmiah, ‘Penanaman Nilai Akhlak Pada Anak Didik Dalam
Pendidikan Islam’, Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama
Islam, 13.1 (2023)

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Undang-Undang Dan Peraturan
Pemerintah RI Tentang Pendidikan (Jakarta: Departemen Agama RI, 2006)

Echols, Jhon M, and Hasan Sadily, Kamus Inggris Indonesia, 25th edn (Jakarta:
Gramedia, 2005)

Fahrurrozi, Muhammad, ‘Pendidikan Karakter Di Pondok Pesantren’, Tarlim :
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5.1 (2022)

Fakhry Gaffar, Mohammad, Pendidikan Karakter Berbasis Islam (Yogyakarta:
Makalah Workshop Pendidikan Karakter Berbasis Agama, 2010)

Fauqi Hajjaj, Muhammad, Tasawuf Islam Dan Akhlak (Jakarta: Bumi Aksara,



132

2011)

Fauzi, Ahmad, ‘Pembinaan Karakter Siswi Melalui Kitab Al-Akhlag Lil Banat
Jilid 1 Studi Pembelajaran Di Madrasah Ibtidaiyah Darussalamah Putri
Sumbersari Kediri’, Studi I[Imu Keagamaan Islam, 1.3 (2020)

Fauziah, R. S. P, and M Roestamy, Pendidikan Karakter Berbasis Tauhid, 1st edn
(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2020)

Fauziah, Rsp, and O Abdurakhman, ‘Metode Cerita (Berbasis Cerita Dalam Al-
Quran) Pada Pendidikan Anak Usia Dini’, Jurnal Sosial Humaniora, 4.1
(2013)

Hadi, Sutrisno, Metodologi Research (Yogyakarta: Andi Offset, 1990)

Hamid, Hamdani, and Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter Perspektif
Islam, 1st edn (Bandung: CV Pustaka Setia, 2013)

Hamid Hasan, Said, and dkk, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter
Bangsa (Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional, Badan Penelitian dan
Pengembangan, Pusat Kurikulum, 2010)

Hasyim, Muhammad, ‘Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan
Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional’, CENDEKIA : Jurnal Studi
Keislaman, 1.2 (2015)

, ‘KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF UMAR
BARADJA DAN RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN
NASIONAL’, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015)

Herman, Hery Saparjan Mursi, Khoirul Ahmad Anam, Ahmad Hasan, and Ade
Naelul Huda, ‘Relevansi Dekadensi Moral Terhadap Degradasi Lingkungan’,
Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 8.1 (2023)

Hidayat, Sholeh, Pengembangan Kurikulum Baru (Bandung: PT Remaja
Rosydakarya, 2013)

Hunainah, Hunainah, Ahmad Syarif, Desy Nur Hikmah, and Sabrianysah
Sabrianysah, ‘Implementasi Penguatan Pendidikan-Karakter (PPK) Kitab Al-
Akhlak-Lil-Banin Di PP Hidayatul Insan Palangka Raya’, At-Ta lim : Media
Informasi Pendidikan Islam, 21.2 (2022)

Ibnu Rusn, Abidin, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan, 1st edn
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar (Anggota IKAPI), 1998)

llyas, Yunahar, Kuliah Akhlag (Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan
Pengalaman Islam (LPPI UMY), 2011)



133

Irsjad Djuwaeli, M, Pembaharuan Kembali Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta:
Yayasan Karsa Utama Mandiri, 1998)

Isna Aunillah, Nurla, Panduan Penerapan Pendidikan Karakter Di Sekolah
(Yogyakarta: Transmedia, 2011)

Jamil, M, Akhlak Tasawuf (Ciputat: Megamall, 2013)

Jaya, Abdurrahman Fadly, Syarifuddin Ondeng, and Erwin Hafid, ‘Relevansi
Konsep Pendidikan Berbasis Akhlak Umar Bin Ahmad Baraja Dalam Kitab
Akhlaq Li Banin Terhadap Pendidikan Karakter Nasional’, Mercusuar, 2.4
(2021)

Jundi, Muhammad, ‘Pendidikan Islam Dan Keteladanan Moral Rasulullah
Muhammad Saw. Bagi Generasi Muda’, Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal
Pendidikan Islam, 5.1 (2020)

Karim Zaidan, Abdul, Ushul Ad-Da 'wah (Baghdad: Jam’iyyah Al-Amani, 1976)

Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa
(Jakarta: Dirjen Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 2010)

Kesuma, Dharma, and dkk, Pendidikan: Karakter Kajian Teori Dan Praktik Di
Sekolah (Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011)

, Pendidikan Karakter: Kajian Teori Dan Praktik Di Sekolah (Bandung:
PT Remaja Rosydakarya, 2011)

Khobir, Abdul, ‘Pendidikan Agama Islam Di Era Globalisasi’, Edukasia Islamika,
7.1 (2009), 115-32

Khoir, Ulin Nadlifah Ummul, ‘Konsep Pendidikan Islam Dalam Membentuk
Pribadi Anak Yang Shalihah’, MUDARRISA: Jurnal Kajian Pendidikan
Islam, 1.2 (2009)

Kosim, Mohammad, ‘Urgensi Pendidikan Karakter’, Journal of Social and
Islamic Culture, 19.1 (2012)

Lesmana, Gusman, Diadra Dewina Alti, and Halimah Tusadiah, ‘Latihan
Bertanggungjawab Melalui Rekonstruksi Pembiasaan’, Edu Society: Jurnal
Pendidikan, llmu Sosial Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 4.1 (2024)

Lickona, Thomas, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect
and Responsibility (New York: Bantam Books, 1991)

, Educating for Character (Jakarta: Bumi Aksara, 2012)

, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidikan Siswa Menjadi



134

Pintar Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2013)

Listari, Lasmida, ‘DEKADENSI MORAL REMAJA (UPAYA PEMBINAAN
MORAL OLEH KELUARGA DAN SEKOLAH)’, Jurnal Pendidikan
Sosiologi Dan Humaniora, 12.1 (2021)

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf | (Jakarta: Radar Jaya Offset, 2009)

Majid, Abdul, and dkk, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: PT
Rosda Karya, 2011)

Mansyur, Ibnu, Lisan Al-Arab, 9th edn (Mesir: Dar Al-Mijriyyah, 1992)

Megawagi, Ratna, Pendidikan Karakter Solusi Yang Tepat Untuk Membangun
Bangsa (Jakarta: Indonesia Heritage Foundation, 2004)

Miskawaih, Ibn, Menuju Kesempurnaan Akhlak (Bandung: Mizan, 1994)

Mochammad, Iskarim, ‘Dekadensi Moral Di Kalangan Pelajar (Revitalisasi
Strategi PAI Dalam Menumbuhkan Moralitas Generasi Bangsa)’, Edukasia
Islamika, 1.1 (2019)

Mu’in, Fatchul, Pendidikan Karakter: Konstruksi Teoritik Dan Praktik
(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011)

Mu’in, Fathul, Pendidikan Karakter Konstruksi Teoritik Dan Praktik
(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011)

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (Upaya Mengefektifkan Pendidikan
Agama Islam Di Sekolah) (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012)

Muhammad Al-Ghazali, Abu Hamid, /hya 'Ulum Ad-Din (Beirut: Dar al-Fikri,
1989)

Mulyasa, E, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2011)
MuLyasa, E, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Sinar Grafika, 2011)

Mursiy Sarham, Munir, Fi-ljtimaiyyat Al-Tarbiyyah, 2nd edn (Mesir: Maktabah
Al-Anjlo Al-Misriyyah, 1987)

Mustofa, A, Akhlak Tasawuf (Bandung: CV Pustaka Setia, 2014)
Narwanti, Pendidikan Karakter (Yogyakarta: Familia, 2011)

Nasution, Harun, and dkk, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan,
1992)

Nata, Abuddin, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia (Depok: PT Raja Grafindo



135

Persada, 2015)

, Manajemen Pendidikan, Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di
Indonesia, 3rd edn (Jakarta: Prenada Media Group, 2003)

, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Kencana, 2012)

Nizar, Samsul, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 1st edn
(Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001)

Notoatmodjo, Soekidjo, Pendidikan Dan Perilaku Kesehatan, 1st edn (Jakarta: PT
Rineka Cipta, 2003)

Pendidikan Karakter Bagi Anak Usia Dini Raras Ayu Prawinda, Urgensi, Yayuk
Hastining Rahayu, Arif Muzayin Shofwan, and Devi Candra Nindiya,
‘Urgensi Pendidikan Karakter Bagi Anak Usia Dini’, Jurnal Bocil: Journal
of Childhood Education, Development and Parenting, 1.1 (2023)

Putra Aryana, I Made, ‘URGENSI PENDIDIKAN KARAKTER (Kajian Filsafat
Pendidikan)’, Kalangwan Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa Dan Sastra,
11.1 (2021)

Putra Daulay, Hailar, Pendidikan Islam (Dalam Sistem Pendidikan Nasional Di
Indonesia) (Jakarta: Kencana, 2004)

Putry, Raihan, ‘Nilai Pendidikan Karakter Anak Di Sekolah Perspektif
Kemendiknas’, Gender Equality: Internasional Journal of Child and Gender
Studies, 4.1 (2018)

Quraish Shihab, Muhammad, Membumikan Al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2003)

Rahman Getteng, Abd, Pendidikan Islam Dalam Pembangunan (Ujung Pandang:
Yayasan Ahkam, 1997)

Rozi, Fakrur, Model Pendidikan Karakter Dan Moralitas Siswa Di Sekolah Islam
Modren; Studi Pada SMP Pondok Pesantren Selamat Kendal (Semarang:
IAIN Walisongo, 2012)

Samami, Muchlas, and dkk, Konsep Dan Model Pendidikan Karakter (Bandung:
PT Remaja Rosydakarya, 2011)

Shodig, Akhmad, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018)

Sjarkawi, Pembentukan Kepribadian Anak Peran Moral, Intelektual, Emosiaonal,
Dan Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri (Jakarta: PT
Bumi Aksara, 2006)

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV.



136

Alvabeta, 2008)
Suhartono, Suparlan, Filsafat Pendidikan (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2007)
Sujanto, Agus, and dkk, Psikologi Kepribadian (Jakarta: Bumi Aksara, 2001)

Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi Dan Praktiknya (Jakarta:
Bumi Aksara, 2010)

Sulhan, Najib, Pengembangan Karakter Dan Budaya Bangsa (Surabaya: Tempina
Media Grafik, 2011)

Tafsir, Ahmad, Filsafat Pendidikan Islami: Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu
Memanusiakan Manusia (Bandung: PT Rosda Karya, 2010)

, lImu Pendidikan Dalam Perspektif Islam (Bandung: Kencana, 2007)

Tholhah Hasan, Muhammad, Islam Dan Masalah Sumber Daya Manusia, 4th edn
(Jakarta: Lantabora Press, 2015)

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, 4th edn (Jakarta: Balai Pustaka, 1995)

‘Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3’

Wahyu Utami, Septi, ‘Penerapan Pendidikan Karakter Melalui Kegiatan
Kedisiplinan Siswa’, Jurnal Pendidikan, 4.1 (2019)

Yasin, Surotul, ‘Strategi Dan Metode Pendidikan Karakter’, Jurnal llmiah
Mahasiswa Raushan Fikr, 6.1 (2017)

Yaumi, Muhammad, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenada Media, 2016)

Yugo, Tri, and Muhardi, ‘Relevansi Nilai-Nilai Akhlak Dari Kitab Akhlak Lil
Banin Dalam Konteks Pendidikan Modern’, Masagi: Jurnal Pendidikan
Karater, 1.2 (2024)

Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam
Lembaga Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2011)

Zubaidi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam
Lembaga Pendidikan (Jakarta: Kencana Prenanda Media Grup, 2011)

Zuhairini, and dkk, Metodologi Pendidikan Agama (Jakarta: Bumi Aksara, 1995)
Zuriah, Pendidikan Moral Dan Budi Pekerti (Bandung: PT. Rosada Karya, 2002)



