
i 
 

METODE PENDIDIKAN KARAKTER DALAM KITAB AKHLĀK LIL BANĪN 

MENURUT SYEKH UMAR BIN AHMAD BARĀDJĀ DALAM MENGATASI 

DEKADENSI MORAL 

 

 

TESIS 

 

 

Diajukan Untuk Melengkapi Salah Satu Syarat Guna Memperoleh  

Gelar Magister Pendidikan (M.Pd.) Pada Program  

Studi Pendidikan Agama Islam  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DISUSUN OLEH: 

 

NURUL AZMI  

NIM: 22390114448 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN)  

SULTAN SYARIF KASIM RIAU  

KOTA PEKANBARU 

1446 H /2025 M 

 



 
 



 
 



 
 



 
 



 
 



 
 



 
 

  



i 
 

KATA PENGANTAR 

Alhamdulillahi rabbil „alamin, segala puji bagi Allah SWT. yang telah 

melimpahkan rahmat dan karunia-Nya hingga penulis dapat menyelesaikan Tesis 

ini untuk memenuhi Tugas Akhir sebagai syarat meperoleh gelar Magister dalam 

ilmu Pendidikan (M. Pd). Shalawat serta salam senantiasa tercurahkan kepada 

teladan umat manusia yaitu Rasulullah SAW yang mana kasih sayangnya pada 

umat tak pernah padam, bahkan hingga akhir hayat beliau.  

Berkat pertolongan Allah SWT dan petunjuk-Nya penulis dapat 

menyelesaikan Tesis dengan judul ―Metode Pendidikan Karakterdalam Kitab 

AkhlakLil Banin Menurut Syekh Umar Bin Ahmad Baradja dalam Mengatasi 

Dekadensi Moral” yang disusun untuk memenuhi syarat penyelesaian Program 

Pascasarjana Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau ini.  

Penulis menyadari sepenuhnya bahwa dalam penulisan Tesis ini tidak 

akan selesai tanpa dorongan-dorongan langsung, baik Moral, maupun Material. 

Untuk itu penulis ucapkan Terimakasih yang sedalam dalamnya kepada:  

1. Prof. Dr. Hairunas Rajab, M.Ag. selaku Rektor UIN Sultan Syarif Kasim 

Riau. 

2. Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.A., selaku Direktur Program Pascasarjana UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau dan sekaligus Pembimbing Akademik dalam 

penulisan tesis ini, atas segala bimbingan, arahan, dan ilmu yang telah 

diberikan selama penulis menempuh pendidikan di Universitas Islam Negeri 

Sultan Syarif Kasim Riau." 

3. Prof. Dr. Zaitun, M.Ag. selaku wakil Direktur Program Pascasarjana UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau. 

4. Dr. Alwizar, M.Ag., selaku Ketua Program Studi Pendidikan Agama Islam 

dan Dr. Eva Dewi, M.Ag., Selaku sekretaris Program Studi Pendidikan 

Agama Islam Program Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau. 

5. Dr. Zamsiswaya, M.Ag., selaku dosen Pembimbing Pendamping yang banyak 

memberikan arahan dan dan bimbingan dalam menyelesaikan penyusunan 

tesis ini. 

6. Kepada ibu/bapak dosen yang telah memberikan ilmu selama perkuliahan. 

Semoga ilmu yang bapak ibu berikan menjadi berkah dan bermanfaat bagi 

penulis di dunia dan akhirat.  



 
 

7. Ibu Radhia selaku staf Prodi Pendidikan Agama Islam, terimakasih atas 

bantuan dan informasi-informasi yang telah diberikan terkait perkuliahan dan 

selama proses penulisan hingga penyelesaian tesis ini, semoga ibu selalu 

dalam lindungan Allah, dan mendapatkan balasan kebaikan. 

8. Ucapan terima kasih yang tulus penulis sampaikan kepada ibunda saya 

Nurhawati dan mertua saya ayahanda Burhan dan Ibunda saya Hamidar 

tercinta atas doa, dukungan moral, dan materi yang tiada henti mengalir 

sepanjang perjalanan studi ini.  

9. Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada istri tercinta Rahmi Yusnita 

dan anak-anak tersayang Nahidh El Basil, Nahdhia Alesha Ibhatillah, Nadhif 

Zayn El Basil, yang senantiasa memberikan semangat, pengertian, dan doa 

yang menjadi kekuatan dalam menyelesaikan tugas akademik ini. 

10.  Penulis juga mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada 

kakak, abang, adik, serta para ipar atas segala dukungan, doa, dan motivasi 

yang telah diberikan. Kehadiran dan perhatian kalian menjadi sumber 

semangat tersendiri bagi penulis dalam menyelesaikan studi ini 

11. Terimakasih juga buat teman-teman dari kelas PAI C den seluruh angkatan 

2023 yang telah berbagi ilmu pengalaman dan memberikan motivasi kepada 

saya. 

12. Seluruh Sahabat-sahabat saya dan saudara yang telah memberikan support 

kepada saya untuk bisa menyelesaikan pendidikan ini. 

Penulis menyadari akan keterbatasan kemampuan yang dimiliki dalam 

penulisan Tesis ini. Karena itu tentulah terdapat kekurangan serta kejanggalan 

yang memerlukan Kritik yang bersifat membangun demi kesempurnaan Tesis ini. 

Semoga Tesis ini bermanfaat bagi kita semua. Kepada Allah SWT penulis berdoa 

semoga kebaikan dan kontribusi yang telah mereka berikan dinilai sebagai ibadah 

yang baik, sehingga mereka selalu mendapat rahmad dan karunia-Nya. Aamiin ya 

Rabb al-‗alaamiin. 

 

Pekanbaru, 19 Mei 2025 

 

 

 

      NURUL AZMI  



 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

1. Konsonan Tunggal 

               f   =    ف                                         r    =    ر                                         a    =   ا 

 q    =    ق                                          z   =   ز                                         b    =  ب

  k    =    ك                                          s   =  س                                          t    =  ت

 l    =    ل                                         sy   =  ش                                        ts    =  ث

 m    =    م                                          sh  =  ص                                        j    =   ج

 n    =   ن                                          dh  =  ض                                      h     =   ح

 w    =    و                                         th   =   ط                                    kh     =   خ

 h    =    ه                                         zh   =   ظ                                       d    =    د

 ‘   =    ء                                          ‘    =   ع                                     dz     =    ذ

 y   =  ي                                      gh    =   غ

a. Vokal Panjang (mad) â = aa 

b. Vokal Panjang (mad) î  = ii 

c. Vokal Panjang (mad ) û = uu 

2. Konsonan Rangkap 

 Konsonan rangkap ditulis rangkap, misalnya  العا مة   ditulis al-‘ammah 

3. Vokal Pendek 

 Fathah ditulis a, misalnya  شريعة(syari’ah), kasrah ditulis  i , misalnya  الجبال(al-Jibali),  

dan dhammah ditulis u,  misalnya  ظلوما  (dzuluman). 

4. Vokal Rangkap 

و ,ditulis aw   او  ُُ  .ditulis iy  اي ditulis ay, dan  أي ,ditulis uw  اُ

  



 
 

5. Ta’ Marbuthah 

 Ta’ marbuthah yang dimatikan ditulis h, misalnya  عربية  ditulis ‘arabiyyah, kecuali 

telah diserap ke dalam bahasa Indonesia yang baku, seperti mait, bila dihidupkan 

ditulis t, misalnya  يتةالم   ditulis al-maitatu. 

6. Kata Sandang Alif Lam 

 Alif Lam yang diikuti oleh huruf qamariyyah dan syamsiyyah, ditulis al, misalnya  

 ditulis al-Dar. Kecuali untuk nama diri yang diikuti kata  الدار  ,ditulis al-Muslim  المسلم

Allah, misalnya  عبد الله  ditulis Abdullah. 

7. Huruf Besar 

 Penulisan huruf besar disesuaikan dengan Ejaan Yang Disempurnakan (EYD). 

 

 

 

 

  



 
 

DAFTAR ISI 

 

DAFTAR ISI ................................................................................................  i 

ABSTRAK ................................................................................................... iii 

BAB I PENDAHULUAN ............................................................................ 1 

A. Latar Belakang Masalah .................................................................... 1 

B. Identifikasi Masalah .......................................................................... 10 

C. Batasan Masalah................................................................................ 11 

D. Rumusan Masalah ............................................................................. 12 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian ......................................................... 12 

F. Sistematika Penulisan ....................................................................... 13 

BAB II KERANGKA TEORI .................................................................... 15 

A. Teori Pendidikan Karakter ................................................................ 15 

1. Pengertian Pendidikan ................................................................. 15 

2. Pengertian Karakter ..................................................................... 20 

3. Pendidikan Karakter .................................................................... 25 

4. Landasan Pendidikan Karakter ................................................... 30 

5. Ruang lingkup Pendidikan Karakter ........................................... 33 

6. Tujuan Pendidikan Karakter ....................................................... 35 

7. Tujuan dan Fungsi Pendidikan di Sekolah .................................. 38 

B. Metode Pendidikan............................................................................ 41 

C. Materi Pendidikan Akhlak ................................................................ 43 

D. Konsep Anak ..................................................................................... 62 

E. Konsep Pendidikan Karakter dalam Sistem Pendidikan Nasional .... 65 

F. Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam ....................... 73 

G. Kajian Hasil Penelitian yang Relevan ............................................... 77 

 



 
 

BAB III METODE PENELITIAN ............................................................ 86 

A. Jenis Penelitian .................................................................................. 86 

B. Pendekatan Penelitian ....................................................................... 86 

C. Sumber Data ...................................................................................... 87 

D. Teknik Pengumpulan Data ................................................................ 88 

E. Teknik Analisis Data ......................................................................... 88 

BAB IV HASIL PENELITIAN .................................................................. 90 

A. Biografi Syekh Umar Bin Ahmad Barādjā dan Selayang Tentang Kitab 

Akhlāk lil Banīn ................................................................................. 90 

B. Pemikiran Syekh Umar Bin Ahmad Baradja Terhadap Pendidikan 

Karakter ............................................................................................. 95 

C. Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Akhlāk Lil Banīn Karya 

Syekh Umar Bin Ahmad Barādjā

 ........................................................................................................... 10

1 

D. Relevansi metode pendidikan karakter dalam kitab Akhlāk Lil Banīn 

terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era modern ............... 115 

BAB V PENUTUP ....................................................................................... 128 

A. Kesimpulan ....................................................................................... 128 

B. Saran .................................................................................................. 129 

DAFTAR PUSTAKA .................................................................................. 130 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

ABSTRAK 

Nurul Azmi (2025): Metode Pendidikan Karakter Dalam Kitab Kitab Akhlāk 

lil Banīn Menurut Syekh Umar bin Ahmad Barādjā 

dalam Mengatasi Dekadensi Moral 

Dekadensi moral merupakan tantangan serius dalam dunia pendidikan 

modern, ditandai dengan kemerosotan nilai-nilai etika, akhlak, dan tanggung 

jawab sosial di kalangan generasi muda.  Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 

metode pendidikan karakter yang terkandung dalam kitab Akhlāk lil Banīn 

karangan dari Syekh Umar bin Ahmad Barādjā, dan relevansinya dengan 

mengatasi problematika dekadensi moral pada zaman sekarang.  Pendekatan yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan metode studi kepustakaan 

(library research). Hasil penelitian menunjukkan bahwa metode pendidikan 

karkater dalam kitab Akhlāk lil Banīn mencakup metode pendekatan nasihat, 

kisah, dalil naqli, latihan dan pembiasaan, keteladanan, ibrah dan mauizah, targhid 

wa tarhib. Nilai-nilai pendidikan karakter yang ditekankan antara lain kejujuran, 

tanggung jawab, hormat kepada orang tua dan guru, serta etika sosial. Kitab 

Akhlāk lil Banīn tidak hanya bersifat normatif, akan tetapi juga bersifat aplikatif 

dalam membentuk kepribadian anak sejak usia dini. Oleh karena itu, ajaran-ajaran 

dalam kitab ini memiliki signifikansi besar dalam upaya pembentukan karakter 

bagi generasi muda yang tangguh dan berkahlak mulia di tengah krisis moral yang 

melanda. 

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Akhlāk lil Banīn, Dekadensi Moral 

 

 

 



 
 

 

 

ABSTRACT 

Nurul Azmi (2025): Character Education Methods in the Book of Akhlāk lil 

Banīn According to Sheikh Umar bin Ahmad Barādjā in 

Overcoming Moral Decadence 

Moral decadence is a serious challenge in the world of modern education, 

marked by the decline in ethical values, morals, and social responsibility among 

the younger generation. This study aims to examine the character education 

methods contained in the book Akhlāk lil Banīn, written by Sheikh Umar bin 

Ahmad Barādjā, and their relevance to overcoming the problems of moral 

decadence in today's era. The approach used in this study is qualitative with a 

library research method. The results of the study indicate that the character 

education method in the book Akhlāk lil Banīn includes the methods of advice, 

stories, naqli arguments, training and habituation, role models, ibrah, and 

mauizah, targhid wa tarhib. The values of character education that are emphasized 

include honesty, responsibility, respect for parents and teachers, and social ethics. 

The book of Akhlāk lil Banīn is not only normative, but also applicable in shaping 

children's personalities from an early age. Therefore, the teachings in this book 

have great significance in efforts to form the character of a strong and noble 

young generation amid the moral crisis that is hitting. 

Keywords: Character Education, Akhlāk lil Banīn, Moral Decadence 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 الملخص

(: منهج التربية الأخلالية وفك كتاب أخلاق البنين للشيخ عمر بن 0202نىر العزمي )

 رابات الأخلاليةأحمذ برادجا في الاضط

٠بًّ فٟ ١ِذاْ اٌزشث١خ اٌحذ٠ثخ، ح١ث ٠ز١ّضّ ثبٔحذاس  ٠عَُذُّ الأحلاي ا٤خلالٟ رحذ٠ّبً جِذِّ

اٌم١ُ ا٤خلال١خ ٚا٢داة ٚاٌّغإ١ٌٚخ الاجزّبع١خ ٌذٜ اٌج١ً إٌبشئ. ٠ٙذف ٘زا اٌجحث ئٌٝ 

ٌش١خ عّش ثٓ أحّذ دساعخ ِٕٙج اٌزشث١خ ا٤خلال١خ اٌٛاسد فٟ وزبة "ا٤خلاق ٌٍج١ٕٓ" رأ١ٌف ا

ثشادجب، ٚث١بْ ِذٜ صٍزٗ ثّعبٌجخ ِشىٍخ الأحلاي ا٤خلالٟ فٟ اٌعصش اٌشا٘ٓ. ٚأِب إٌّٙج 

 Library) اٌّزَّجع فٟ ٘زا اٌجحث فٙٛ ِٕٙج ٔٛعٟ ٠عزّذ عٍٝ أعٍٛة اٌجحث اٌّىزجٟ

Research).  ٌج١ٕٓ رشًّ ٚرىشف ٔزبئج اٌجحث أْ أعب١ٌت رع١ٍُ ا٤خلاق فٟ وزبة أخلاق ا

أعب١ٌت إٌص١حخ، ٚاٌمصص، ٚاٌّمزشحبد إٌم١ٍخ، ٚا٤ِثبي، ٚا٤ِثبي، ٚئثشا١ُ٘ ِٚع١ضح، 

ٚاٌزشغ١ت ٚاٌزش١٘ت. ٚرإوذ ل١ُ اٌزشث١خ ا٤خلال١خ عٍٝ اٌصذق ٚاٌّغإ١ٌٚخ ٚاحزشاَ اٌٛاٌذ٠ٓ 

ٚاٌّع١ٍّٓ ٚالأضجبط الاجزّبعٟ. لا ٠مزصش عًّ ِإعغخ أخلاق ٌٍج١ٕٕٓ عٍٝ وزبثخ اٌىزت 

فحغت، ثً ٠عًّ أ٠ضًب عٍٝ رشى١ً ٠ٛ٘خ ا٤طفبي ِٕز اٌصغش. ٌٚزٌه فاْ اٌزعب١ٌُ اٌزٟ 

٠حز٠ٛٙب ٘زا اٌىزبة ِّٙخ جذًا فٟ اٌجٙٛد اٌّجزٌٚخ ٌخٍك شخص١خ ل٠ٛخ ِٚشٔخ فٟ اٌج١ً 

 .اٌشبة فٟ ِٛاجٙخ ا٤صِخ ا٤خلال١خ اٌزٟ رإثش ع١ٍٕب حب١ٌبً

ليل بانين، الانحطاط الأخلاليالكلمات المفتاحية: التربية الشخصية، أخلاق 

 



1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang Masalah 

Pendidikan karakter sangat penting untuk perbaikan sosial dan kemajuan 

peradaban bangsa yang menjunjung tinggi nilai dan kemanusiaan. Tujuan 

pendidikan karakter adalah untuk menghasilkan keseimbangan antara 

pengetahuan dan etika. Seperti yang dipesankan oleh Soekarno, bahwa 

pembangunan bangsa dan karakter adalah hal yang paling penting saat mengisi 

kemerdekaan. Bahkan dia mengancam, ―jika pembangunan karakter bangsa tidak 

berhasil, maka bangsa Indonesia akan menjadi bangsa kuli‖.1 

Kehidupan manusia akan menjadi mulia bila sifat-sifat dirinya dihiasi 

dengan sifat-sifat maḥmūdah (sifat-sifat terpuji). Sifat terpuji merupakan sifat 

yang harus di tanamkan sejak dini kepada anak didik supaya terbentuk 

kepribadian yang baik di masa tuanya. Pemahaman akhlak di usia dini adalah 

bagaikan mengukir di atas batu yang artinya apabila masih usia dini sudah 

tanamkan akhlakul karimah yang telah ditamsilkan oleh nabi Muhammad saw. 

Maka usia tuanya dapat mengerti dan menghargai orang-orang di sekitarnya. 

Akhlak merupakan hiasan dalam diri manusia. Akhlak terpuji adalah akhlak yang 

telah dicontohkan oleh Rasulullah SAW seperti yang telah difirmankan Allah swt 

                                                           
1
 Ahmad Fauzi, ‗Pembinaan Karakter Siswi Melalui Kitab Al-Akhlaq Lil Banat Jilid 1 

Studi Pembelajaran Di Madrasah Ibtidaiyah Darussalamah Putri Sumbersari Kediri‘, Studi Ilmu 

Keagamaan Islam, 1.3 (2020), 49–57. 



2 
 

 
 

dalam surat Al-Ahzab ayat 21.2 Persoalan di bidang akhlak dan moralitas telah 

menjadi topik yang begitu penting dalam kehidupan setiap manusia, bahkan telah 

menjadi permasalahan dalam masyarakat kita. Faktanya, hingga saat ini para 

ilmuan sosial masih sepakat bahwa kualitas manusia tidak dapat diukur dari 

keunggulan keilmuan dan keahlian semata, juga tidak dapat diukur dengan 

kualitas moral.3 

Pendidikan memiliki peran yang sangat penting dalam membentuk 

kualitas suatu bangsa. Sistem pendidikan nasional diharapkan harus mampu 

menjamin peningkatan mutu dan efiensi manajemen pendidikan untuk 

menghadapi tantangan sesuai dengan tuntutan perubahan kehidupan di era global 

sehingga perlu dilakukan pembaharuan pendidikan secara terencana, terarah, dan 

berkesinambungan. Pendidikan merupakan suatu faktor utama yang menentukan 

kualitas suatu bangsa. Pendidikan selalu menuntut adanya suatu perbaikan yang 

bersifat terus menerus. Oleh karena itu, pembaharuan selalu dilakukan untuk 

meningkatkan kualitas pendidikan nasional.4 

Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana 

belajar dan proses belajar agar peserta didik secara aktif membangun potensi 

dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual keagamaan, akhlak mulia, serta 

                                                           
2
 Muhammad Hasyim, ‗Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional‘, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015), 

57-69. 
3
 Muhammad Tholhah Hasan, Islam Dan Masalah Sumber Daya Manusia, 4th edn 

(Jakarta: Lantabora Press, 2015), hlm. 37. 
4
 Septi Wahyu Utami, ‗Penerapan Pendidikan Karakter Melalui Kegiatan Kedisiplinan 

Siswa‘, Jurnal Pendidikan, 4.1 (2019), hlm. 63–66. 



3 
 

 
 

keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara.5 Sementara 

dalam kebijakan nasional, antara lain ditegaskan bahwa pembagunan karakter 

bangsa merupakan kebutuhan asasi dalam proses berbangsa dan bernegara. Sejak 

awal kemerdekaan, bangsa Indonesia sudah bertekad untuk menjadikan 

pembangunan karakter bangsa sebagai bahan penting dan tidak dapat dipisahkan 

dari pembangunan nasional. 

Persoalan karakter anak didik dan karakter bangsa ini menjadi isu 

terpenting bagi dunia pendidikan di tanah air. Anak didik yang mempunyai 

karakter yang tanggung tidak diragukan lagi, bahwa hal ini merupakan solusi bagi 

beragam persoalan sosial yang sedang dan akan dihadapi bangsa ini. Beragam 

persoalan sosial, sejak dari isu kenalakan remaja, tawuran, perilaku korupsi, 

narkoba dan obat terlarang, konflik sosial, dan lain-lainnya, agaknya berawal dari 

proses pendidikan nasional yang belum selaras dengan tujuan filosofis pendidikan 

nasional.6 

Amin Abdullah telah menyoroti kegiatan pendidikan agama yang selama 

ini berlangsung di sekolah, antara lain sebagai berikut:  

1) Pendidikan agama lebih banyak terkonsentrasi pada pesoalan-persoalan 

teoretis keagamaan yang bersifat kognitif semata serta amalan-amalan 

ibadah praktis.  

2) Pendidikan agama kurang concern terhadap persoalan bagaimana 

mengubah pengetahuan agama yang kognitif menjadi makna dan nilai 

                                                           
5
 Undang-Undang No. 20 Tahun 2003 Pasal 1 ayat 1 Tahun 2003 

6
 I Made Putra Aryana, ‗Urgensi Pendidikan Karakter (Kajian Filsafat Pendidikan)‘, 

Kalangwan Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa Dan Sastra, 11.1 (2021), hlm. 1–10. 



4 
 

 
 

yang perlu diinternalisasikan dalam diri siswa lewat berbagai cara, media 

dan forum.  

3) Isu kenakalan remaja, perkelahian diantara para pelajar, tindak kekerasan, 

premanisme, konsumsi minuman keras dan sebagainya, walaupun tidak 

secara langsung ada keterkaitan dengan pola metodologi pendidikan 

agama yang selama ini berjalan secara konvensional-tradisional.  

4) Metodologi pendidikan agama tidak kunjung berubah antara pra dan post 

era modernitas.  

5) Pendidikan agama lebih menitikberatkan pada aspek korespondensi 

tekstual, yang lebih menekankan hafalan teks-teks keagamaan yang sudah 

ada.  

6) Sistem evaluasi, bentuk-bentuk soal ujian agama Islam menunjukkan 

prioritas utama pada kognitif, dan jarang pertanyaan tersebut mempunyai 

bobot muatan nilai dan makna spiritual keagamaan yang fungsional dalam 

kehidupan sehari-hari.7 

Sebagai usaha untuk mewujudkan manusia yang paripurna pendidikan 

Islam berusaha untuk membina serta menanamkan akhlak kepada peserta didik. 

Pendidikan Islam berusaha untuk terus membina, menggali, dan membentuk serta 

mengarahkan kepada perbuatan yang terpuji, sehingga pendidikan Islam dapat 

berfungsi sebagai pendidikan karakter. Pendidikan karakter diharapkan mampu 

                                                           
7
 Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (Upaya Mengefektifkan Pendidikan Agama 

Islam Di Sekolah) (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012), hlm. 90. 



5 
 

 
 

untuk memunculkan kabajikan dari dalam diri seseorang dan mampu 

memunculkan sikap, nilai dan moral.8 

Degradasi moral tidak hanya terjadi di sekolah dan masyarakat biasa, 

tetapi juga di kalangan pejabat yang seharusnya menjadi pelindung dan teladan 

bagi warganya. Fenomena sehari-hari menunjukkan bahwa tingkah laku 

masyarakat tidak sesuai dengan ciri-ciri bangsa yang dijiwai oleh filosofi 

Pancasila, dan muncul berbagai permasalahan, antara lain: 1) hilangnya arah dan 

pemahaman nilai-nilai Pancasila; 2) perangkat kebijakan yang komprehensif 

menyadari keterbatasan nilai-nilai pancasila; 3) mengubah nilai-nilai moral dalam 

kehidupan berbangsa; 4) melemahnya kesadaran nilai-nilai budaya bangsa; 5) 

ancaman disintegrasi bangsa, dan 6) melemahkan kemandirian bangsa.9 

Keluhuran budi pekerti Rasulullah berada pada semua aspek. Rasulullah 

merupakan suri teladan yang sempurna. Sebagai seorang pemimpin agama, beliau 

memperlihatkan akhlak seorang Nabi yang berjuang dengan santun, sabar, dan 

ikhlas. Rasulullah memperlihatkan seorang pemimpin yang memecahkan masalah 

dengan musyawarah, padahal pandangan Rasul sendiri sudah cukup tanpa perlu 

bermusyawarah dengan para sahabatnya. Dalam agama, beliau pemimpin ummat 

yang cakap dan disegani. Pemimpin pemerintahan, beliau adalah seorang 

pimpinan negara yang bijaksan. Dalam keluarga, beliau adalah ayah dan suami 

                                                           
8
 Darmiah Darmiah, ‗Penanaman Nilai Akhlak Pada Anak Didik Dalam Pendidikan 

Islam‘, Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama Islam, 13.1 (2023), 22. 
9
 Najib Sulhan, Pengembangan Karakter Dan Budaya Bangsa (Surabaya: Tempina 

Media Grafik, 2011), hlm. 79. 



6 
 

 
 

yang terbaik yang pernah ada.10 Pendidikan atau pembinaan akhlak dalam konteks 

Islam sebenarnya dilakukan oleh Ummat Islam melalui apa yang dicontohkan 

oleh Rasulullah Saw. Dalam hal ini, tugas pokok yang dilakukan oleh Nabi 

Muhammad adalah menyempurnakan akhlak, karna akhlak menjadi landasan 

dasar untuk negara yang bermartabat. Inilah pentingnya membentuk moralitas 

sejak dini. Pembentukan akhlak anak sebenarnya telah menjadi perhatian para 

ulama atau ilmuan Islam.  

Pembinaan moral dan etika bagi generasi muda adalah hal yang urgen. 

Generasi muda sebagai calon pemimpin di masa depan semestinya memiliki 

akhlak, moral, dan etika yang baik agar dapat membawa kemajuan dan kejayaan 

bagi bangsa, negara dan agama. Sebaliknya tanpa pembinaan moral dan etika, 

generasi muda akan jauh dari kata beradab yang implikasi dari hal tersebut adalah 

kebobrokan dan kehancuran di masa depan.11 

Fenomena kemerosotan moral yang terjadi pada anak-anak dan remaja 

dewasa ini menjadi kegelisahan utama peneliti. Fakta lapangan menunjukkan 

bahwa prinsip-prinsip moral semakin terpinggirkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Anak-anak seharusnya tumbuh dengan jujur, sopan, bertanggung jawab, dan 

hormat kepada orang tua dan guru, tetapi mereka justru terjebak dalam perilaku 

                                                           
10

 Muhammad Jundi, ‗Pendidikan Islam Dan Keteladanan Moral Rasulullah Muhammad 

Saw. Bagi Generasi Muda‘, Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 5.1 (2020), hlm. 

41–59. 
11

 Ibid. 



7 
 

 
 

menyimpang seperti berkata kasar, membangkang, berbohong, dan akhirnya 

terlibat dalam pergaulan bebas dan kekerasan.
12

 

Peneliti melihat situasi ini sebagai contoh nyata dari dekadensi moral yang 

mengancam tatanan sosial, terutama di tengah arus globalisasi yang membawa 

kemajuan teknologi dan kebebasan informasi tanpa filter moral yang kuat. 

Keluarga dan sekolah seringkali hanya mempelajari moral secara kognitif tanpa 

membangun sikap dan kebiasaan yang berkelanjutan. 

Kegelisahan ini mendorong para peneliti untuk mempertimbangkan 

kembali doktrin klasik, yang telah terbukti memiliki kemampuan untuk 

membentuk karakter generasi sebelumnya. Salah satu metode pendidikan karakter 

yang ditemukan dalam Kitab Akhlāk Lil Banīn Syekh Umar bin Ahmad Barādjā 

adalah salah satunya. Sebagai cara untuk menghentikan laju dekadensi moral pada 

anak-anak saat ini, buku ini harus dipelajari kembali sebagai solusi praktis dan 

aplikatif untuk menanamkan nilai-nilai moral sejak usia dini. 

Tantangan ini menuntut adanya pendidikan yang tidak hanya 

mementingkan aspek kognitif, tetapi juga mengutamakan pengembangan akhlak 

yang kuat. Dalam konteks pendidikan Islam, pendidikan akhlak memiliki posisi 

yang sangat penting karena terkait langsung dnegan pembentukan akhlak yang 

sesuai dengan ajaran agama. Yang mana pendidikan akhlak merupakan 

pendidikan budi pekerti yang melibatkan aspek pengetahuan (cognitive), perasaan 

(feeling), dan tindakan (action). Pendidikan akhlak merupakan upaya untum 

                                                           
12

 Lasmida Listari, ‗Dekadensi Moral Remaja (Upaya Pembinaan Moral Oleh Keluarga 

Dan Sekolah)‘, Jurnal Pendidikan Sosiologi Dan Humaniora, 12.1 (2021), 7. 



8 
 

 
 

menanamkan nilai-nilai moral yang luhur, seperti kejujuran, tanggung jawab, 

kesopanan, dan rasa hormat, yang smuanya tercermin dalam perilaku sehari-hari.13 

Kitab Akhlāk Lil Banīn karya Syekh Umar bin Ahmad Bārajā merupakan 

salah satu literatur penting yang sering dijadikan panduan dalam pendidikan 

akhlak anak-anak Muslim. Ditulis dengan gaya bahasa yang sederhana dan mudah 

dipahami, kitab ini bertujuan untuk memberikan pemahaman yang mendalam 

tentang nilai-nilai moral dan etika yang harus dimiliki oleh anak-anak. Syekh 

Umar bin Ahmad Bārajā, sebagai penulis adalah seorang ulama yang memiliki 

perhatian besar terhadap pendidikan dan pembentukan akhlak generasi muda. 

Karya ini dirancang untuk membangun guru dan orang tua dalam mendidik anak-

anak agar tumbuh menjadi individu berakhlak mulia.14 

Kitab Akhlāk Lil Banīn termasuk salah satu dari banyak kitab yang sering 

dijadikan pembelajaran dasar santri di pondok pesantren, terutama pada bidang 

penanaman akhlak dan karakter. Nilai-nilai pembentukan karakter pesantren 

modern itu kemudian diimplementasikan baik dalam proses pembelajaran, 

pembentukan budaya pesantren, kagiatan intrakurikuler, kokurikuler, dan kegiatan 

ekstrakulikuler.15 

Penulis memilih kitab ini sebagai kajian penelitian karena penulis 

menganggap pemikiran dari Syekh Umar bin Ahmad Bārajā yang dikatakan masih 

                                                           
13

 R. S. P Fauziah and M Roestamy, Pendidikan Karakter Berbasis Tauhid, 1st edn 

(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2020), hlm. 104. 
14

 Tri Yugo and Muhardi, ‗Relevansi Nilai-Nilai Akhlak Dari Kitab Akhlak Lil Banin 

Dalam Konteks Pendidikan Modern‘, Masagi: Jurnal Pendidikan Karater, 1.2 (2024), hlm. 102–

23. 
15

 Hunainah Hunainah and others, ‗Implementasi Penguatan Pendidikan-Karakter (PPK) 

Kitab Al-Akhlāk-Līl-Banīn Di PP Hidayatul Insan Palangka Raya‘, At-Ta‟lim : Media Informasi 

Pendidikan Islam, 21.2 (2022), 175. 



9 
 

 
 

layak dan relevan dalam dunia pendidikan terutama pendidikan Islam. 

pembahasan dalam kitabnya mencakup aspek aqidah, ibadah, dan akhlak. Namun, 

dalam pembahasannya beliau lebih banyak memaparkan aspek akhlak. Kitab 

tersebut menjelaskan bahwa akhlak bagi anak merupakan salah satu jalan untuk 

bisa masuk ke surga. Bahkan anak-anak diharapkan sejak kecil sudah memiliki 

akhlak agar kelak nanti tidak menyesal di usia dewasa. Dengan akhlak, anak-anak 

akan terjauhkan dari perbuatan-perbuatan yang tidak terpuji. 

Buku ini digunakan tidak hanya di pesantren tetapi juga di madrasah. 

Dengan menekankan pengajaran akhlak, peran teladan, dan integrasi dalam semua 

aspek pendidikan. Syekh Umar bin Ahmad Bārajā memberikan pendekatan yang 

relevan untuk konteks pendidikan di Indonesia. Implementasi prinsip-prinsip ini 

dapat membantu memperbaiki moralitas generasi muda dan mendukung 

pencapaian tujuan pendidikan yang lebih holistik dan berorientasi pada karakter. 

Dalam sejarahnya, sebelum datangnya Islam, masyarakat Arab mengalami 

kerusakan moral dan hukum yang sangat parah. Islam hadir untuk memperbaiki 

akhlak dan tatanan hidup masyarakat melalui petunjuk Al-Qur'an dan Sunnah, 

membawa perubahan signifikan dalam aspek moral dan etika. Mengingat 

pentingnya kontribusi pemikiran Syaikh Umar bin Ahmad Bārajā dalam 

pendidikan karakter, penulis memutuskan untuk mengangkat judul ―Metode 

Pendidikan Karakter dalam Kitab Akhlāk lil Banīn menurut Syekh Umar bin 

Ahmad Barādjā dalam Mengatasi Dekadensi Moral. Dalam penelitian ini, penulis 

bertujuan untuk menggali dan menganalisis konsep pendidikan karakter yang 

diajukan oleh Syaikh Umar bin Akhmad Barādjā, serta mengevaluasi bagaimana 



10 
 

 
 

ide-idenya dapat diterapkan sebagai solusi efektif untuk mengatasi masalah 

dekadensi moral yang mengemuka di pendidikan Indonesia saat ini. 

Berdasarkan urgensi tersebut, penulis memilih judul “Metode Pendidikan 

Karakter dalam Kitab Akhlāk lil Banīn Menurut Syekh Umar bin Ahmad 

Barādjā dalam Mengatasi Dekadensi Moral” dengan pertimbangan untuk 

menggali kembali warisan literatur Islam klasik yang relevan dengan 

problematika kontemporer, sekaligus memperkaya kajian ilmiah di bidang 

pendidikan Islam. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi nyata 

dalam merumuskan strategi pendidikan karakter yang kontekstual dan dapat 

diimplementasikan di era modern. 

B. Identifikasi Masalah 

Fenomena dekadensi moral di kalangan generasi muda dewasa ini menjadi 

masalah yang sangat penting yang mengkhawatirkan banyak orang, terutama 

pendidik, orang tua, dan masyarakat pada umumnya. Ada banyak tanda-tanda 

perilaku menyimpang, seperti kebohongan, pergaulan bebas, perilaku kekerasan, 

kurangnya rasa hormat kepada orang tua dan guru, dan kurangnya kesadaran akan 

tanggung jawab sosial. Meskipun berbagai upaya telah dilakukan untuk 

menyelesaikan masalah ini, tidak ada hasil yang menunjukkan kemajuan yang 

signifikan. 

Dalam situasi seperti ini, muncul kesadaran untuk kembali merujuk pada 

sumber daya keilmuan klasik Islam yang telah lama berfungsi sebagai pedoman 

untuk pembentukan akhlak generasi Muslim. Salah satu contohnya adalah kitab 

Akhlāk lil Banīn karya Syekh Umar bin Ahmad Barādjā, yang ditulis khusus 



11 
 

 
 

untuk membimbing anak-anak dan remaja dalam pembentukan akhlak mulia, 

dengan metode penyampaian yang sederhana, aplikatif, dan relevan hingga saat 

ini. 

Namun, untuk mengetahui sejauh mana metode pendidikan karakter yang 

ditemukan dalam kitab Akhlāk lil Banīn dapat digunakan untuk menyelesaikan 

masalah dekadensi moral saat ini, perlu dilakukan penelitian mendalam. Selain 

itu, diperlukan analisis tentang seberapa efektif metode tersebut dalam konteks 

pendidikan kontemporer dan bagaimana metode tersebut diintegrasikan ke dalam 

kurikulum atau pembelajaran di sekolah dan keluarga. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, maka dapat diidentifikasi beberapa pokok 

masalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana kondisi dekadensi moral yang terjadi di kalangan generasi 

muda saat ini? 

2. Bagaimana konsep dan metode pendidikan karakter dalam Akhlāk lil 

Banīn menurut Syekh Umar bin Ahmad Barādjā? 

3. Bagaimana relevansi dan keefektifan metode pendidikan karakter dalam 

kitab Akhlāk lil Banīn dalam mengatasi dekadensi moral pada era modern? 

4. Bagaimana strategi implementasi metode pendidikan karakter dalam kitab 

Akhlāk lil Banīn pada praktik pendidikan di sekolah dan keluarga? 

C. Batasan Masalah 

Agar penelitian ini lebih terfokus dan terarah, maka peneliti membatasi 

permasalahan sebagai berikut: 



12 
 

 
 

1. Penelitian ini dibatasi pada pembahasan metode pendidikan karakter yang 

terdapat dalam kitab Akhlāk Lil Banīn karya Syekh Umar bin Ahmad Barādjā, 

tanpa membahas karya-karya lain dari penulis atau tokoh-tokoh pendidikan 

Islam lainnya. 

2. Fokus kajian ini dibatasi pada relevansi metode pendidikan karakter dalam 

kitab tersebut terhadap problematika dekadensi moral di kalangan pelajar 

sekolah dasar dan menengah di Indonesia, tidak mencakup konteks pendidikan 

tinggi atau masyarakat umum. 

D. Rumusan Masalah 

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam penelitian ini 

adalah sebagai berikut: 

1. Bagaimana pemikiran pendidikan karakter menurut Umar bin Ahmad Barādjā 

dalam buku Akhlāk Lil Banīn? 

2. Bagaimana implikasi terhadap relevansi metode pendidikan karakter dalam 

kitab Akhlāk Lil Banīn terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era 

modern? 

E. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

1. Tujuan Penelitian 

Penelitian ini bertujuan untuk: 

a. Mendeskripsikan pemikiran pendidikan karakter yang digunakan oleh 

Syekh Umar bin Ahmad Barādjā dalam kitab Akhlāk lil Banīn. 



13 
 

 
 

b. Menganalisis relevansi dan implementasi metode pendidikan karakter 

dalam kitab Akhlāk lil Banīn sebagai upaya mengatasi dekadensi moral di 

kalangan generasi muda. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Teoritis 

Hasil penelitian ini diharapkan dapat memperkaya khasanah ilmu 

pengetahuan di bidang pendidikan Islam, khususnya pendidikan karakter, 

serta menjadi rujukan bagi penelitian sejenis akan datang. 

b. Manfaat Praktis 

1. Bagi pendidik: Memberikan inspirasi dan panduan dalam menerapkan 

metode pendidikan karakter yang bersumber dari kitab klasik Islam. 

2. Bagi orang tua: Memberikan wawasan dalam mendidik anak agar 

memiliki akhlak yang mulia sesuai ajaran Islam. 

3. Bagi masyarakat: Menjadi salah satu referensi dalam upaya pembinaan 

moral generasi muda untuk meminimalisir dampak dekadensi moral di 

lingkungan sosial. 

F. Sistematika Penulisan 

Untuk memudahkan memahami Tesis ini maka penulisa membaginya 

dalam lima bab, sebagai berikut: 

BAB I  : PENDAHULUAN 

Memuat latar belakang masalah, penegasan masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan kegunaan penelitian. 



14 
 

 
 

BAB II : LANDASAN TEORI 

Memuat tentang landasan teoritis, teori pendidikan karakter, 

konsep pendidikan karakter dalam sistem pendidikan nasional, 

konsep pendidikan karakter dalam perspektif Islam, penelitian 

yang relevan. 

BAB III : METODE PENELITIAN 

Jenis penelitian, pendekaran penelitian, sumber data, teknik 

pengumpulan data dan teknik analisis data. 

BAB IV : HASIL PENELITIAN 

Berisikan tentang Biografi Syekh Umar Bin Ahmad Barādjā, 

Selayang Kitab Akhlāk lil Banīn, Metode Pendidikan Karakter dan 

bagaimana relevansi metode pendidikan karakter dalam Kitab 

Akhlāk Lil Banīn terhadap upaya mengatasi dekadensi moral di era 

modern. 

BAB V : PENUTUP 

  Berisikan kesimpulan dari penelitian dan saran. 



15 
 

BAB II 

KERANGKA TEORI 

A. Teori Pendidikan Karakter 

1. Pengertian Pendidikan 

Dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 bab I Pasal 1 tentang 

pendidikan Nasional disebutkan bahwa: 

―Pendidikan adalah usaha sadar dan terencana untuk mewujudkan suasana 

belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara aktif 

mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual 

keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, 

serta keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan 

negara‖. 

 

Menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia kata pendidikan berasal dari kata 

―didik‖ dan mendapat imbuhan ―pe‖ dan akhiran ―an‖, maka kata ini 

mempunyai arti proses atau cara atau perbuatan mendidik. Secara bahasa 

defenisi pendidikan adalah proses pengubahan sikap dan tata laku seseorang 

atau kelompok orang dalam usaha mendewasakan manusia melalui upaya 

pengajaran dan pelatihan.16 

Secara etimologi kata pendidikan adalah bentuk nominan dari akar kata 

didik kemudian mendapatkan tambahan pe dan akhiran an yang berarti proses 

pengajaran, tuntunan dan pimpinan yang terkait dengan etika dan 

kecerdasan.17 Dalam bahasa Inggris pendidikan dikenal dengan istilah 

                                                           
16

 Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 

Balai Pustaka, 1999), hlm. 373. 
17

 Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, 4th edn (Jakarta: Balai Pustaka, 1995), hlm. 232. 



16 
 

 
 

education.18 Dalam bahasa Arab dikenal dengan kata tarbiyyah, ta‟lim, dan 

ta‟dib yang dianggap mempunyai kedekatan arti dengan pendidikan. Namun 

demikian ketiga kata ini memiliki makna tersendiri dalam menunjukkan 

pengertian pendidikan. 

a. Kata al-ta‟lim 

Adalah bentuk masdar dari kata „allama yang berarti pengajaran 

yang bersifat pemberian atau penyampaian pengertian, pengetahuan dan 

keterampilan.19 Penunjukan pada pengertian pendidikan bisa dilihat pada 

firman Allah swt QS. Al-Baqarah [2]: 31 

Artinya: Dan Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda-benda) 

seluruhnya, kemudian mengemukakannya kepada para Malaikat 

lalu berfirman: “Sebutkanlah kepada-Ku nama-nama benda-benda 

itu jika kamu memang orang-orang yang benar. 

 

Pengertian pendidikan yang ditawarkan dari kata al-ta‘lim pada 

ayat di atas adalah mengandung makna yang terlalu sempit. Pengertian al-

ta‘lim hanya sebatas proses pentransferan seperangkat nilai antar manusia. 

Ia hanya dituntut untuk menguasai nilai yang ditransfer secara kognitif dan 

psikomotorik, akan tetapi tidak dituntut pada dominan efektif. Sedangkan 

Abdul Fattah Jalal dalam tulisan Samsul Nizar menyatakan bahwa pada 

kata al-ta‟lim secara implisit juga menanamkan aspek efektif, karena pada 

kata al-ta‟lim juga ditekankan pada perilaku yang baik.20 

                                                           
18

 Jhon M Echols and Hasan Sadily, Kamus Inggris Indonesia, 25th edn (Jakarta: 

Gramedia, 2005), hlm. 207. 
19

 Ibnu Mansyur, Lisan Al-Arab, 9th edn (Mesir: Dar Al-Mijriyyah, 1992), hlm. 370. 
20

 Samsul Nizar, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta: 

Gaya Media Pratama, 2001), hlm. 86. 



17 
 

 
 

b. Kata al-ta‟dib 

Adalah bentuk masdar dari kata addaba yuaddibu yang berarti 

pendidikan. Dan juga diartikan kepada proses mendidik yang lebih tertuju 

pada pembinaan dan penyempurnaan akhlak atau budi pekerti peserta 

didik. Orientasi kata al-ta‟dib lebih terfokus pada upaya pembentukan 

pribadi Muslim yang berakhlak mulia.21 

c. Kata Al-Tarbiyyah 

Kata al-Tarbiyyah lebih luas penggunaannya dibandingkan dua 

kata lainnya. Kata al-tarbiyyah secara leksikal mempunyai akar 

diantaranya; pertama, berasal dari kata raba, yang berarti bertambah, 

tumbuh dan berkembang.22 Kedua berasal dari kata rabba, yurabbiy 

bermakna memberi makan, mendidik baik segi fisik maupun rohani. 

Ketiga, bentuk al-tarbiyyah diambil dari kata rabba, yarubbu yang berarti 

melindungi, menyantuni, mendidik aspek fisik dan moral dan 

menjadikannya profesional.23 

Pengertian pendidikan secara terminologi menurut Munir Mursiy Sarham 

adalah proses adaptasi individu dengan lingkungan secara sadar, langsung 

maupun tidak langsung dalam sebuah masyarakat sosial.24 Menurut al-Ghazali 

dalam tulisan Abidin Ibn Rusn berpendapat bahwa pendidikan adalah proses 

                                                           
21

 Ibid. 
22

 Abi Al-Husain Ahmad Ibnu Faris Ibn Zakariyyah Al-Raziy, Mu‟jam Maqais Al-Lugah, 

1st edn (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1999), hlm. 509. 
23

 Ibrahim Anis, Al-Mu‟jam Al-Wasi, 2nd edn (Istambul: Al-Maktabah Al-Islamiyyah, 

1972), hlm. 321. 
24

 Munir Mursiy Sarham, Fi-Ijtimaiyyat Al-Tarbiyyah, 2nd edn (Mesir: Maktabah Al-

Anjlo Al-Misriyyah, 1987), hlm. 19. 



18 
 

 
 

memanusiakan manusia sejak masa terjadinya sampai akhir hayatnya melalui 

berbagai ilmu pengetahuan yang disampaikan dalam bentuk pengajaran secara 

bertahap, dimana proses pembelajaran itu menjadi tanggung jawab orang tua 

dan masyarakat menuju pendekatan diri kepada Allah swt menjadi manusia 

sempurana.25 

Amir Daien berpendapat bahwa pendidikan adalah bantuan yang diberikan 

oleh orang-orang yang diberikan tanggung jawab secara sadar dan sengaja 

kepada anak, baik jasmani maupun rohani untuk membawa anak itu mencapai 

tingkat kedewasaannya. 

Abd Rahman Getteng menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah usaha 

membina dan mengembangkan potensi manusia baik jasmani maupun rohani 

agar tujuan kehadirannya di dunia sebagai hamba dan khalifah dapat tercapai 

dengan baik.26 Sementara Djuwaeli menyatakan bahwa pendidikan Islam 

adalah segala upaya yang dilaksanakan secara sadar bagi pemeliharaan 

pengembangunan seluruh potensi ini, sisi fitrahnya dan menghormati hak-hak 

kemanusiaan serta totalitas yang dilakukan untuk membina dan 

mengembangkan sumber daya manusia yang dimilikinya.27 

Dari beberapa pengertian yang telah dikemukan oleh para ahli pendidikan 

di atas adalah hampir seirama dan semakna, sehingga yang membedakannya 

adalah dari formulasi dan rincian yang dikemukakan. Demikian, dapat 

                                                           
25

 Abidin Ibnu Rusn, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan, 1st edn (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar (Anggota IKAPI), 1998), hlm 56. 
26

 Abd Rahman Getteng, Pendidikan Islam Dalam Pembangunan (Ujung Pandang: 

Yayasan Ahkam, 1997), hlm. 25. 
27

 M Irsjad Djuwaeli, Pembaharuan Kembali Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta: Yayasan 

Karsa Utama Mandiri, 1998), hlm. 4. 



19 
 

 
 

dipahami bahwa yang dimaksud dengan pendidikan Islam adalah usaha sadar 

dan sistematis yang dilakukan pemegang tanggung jawab pendidikan baik di 

rumah, sekolah dan masyarakat untuk mengembangkan potensi yang ada pada 

manusia yang berlandaskan pada nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, pendidikan 

Islam mempunyai cakupan dan garapan yang sangat luas mencakup semua 

dimensi kehidupan manusia. Dan dari beberapa defenisi tersebut pula 

diketahui bahwa pendidikan Islam bukan sekedar pemberian pengetahuna 

semata aspek jasmani, akan tetapi juga aspek rohani. Sehingga pendidikan 

yang dilakukan oleh pendidik bukanlah proses instan akan tetapi 

membutuhkan waktu yang cukup panjang. Seorang yang menjadi pendidik 

dituntut untuk memiliki kesabaran, ketelatenan, ketekunan dan kemauan. 

Istilah pendidikan jika dilihat dalam bahasa Inggris adalah education, 

bersala dari bahasa latin educare, dapat diartikan pembimbingan keberlanjutan 

(to lead forth). Maka dapat dikatakan secara arti etimologis adalah 

mencerminkan keberadaan pendidikan yang berlangsung dari generasi ke 

generasi sepanjang eksistensi kehidupan manusia. Secara teoritis, pada ahli 

berpendapat pertama, bagi manusia pada umumnya, pendidikan berlangsung 

sejak 25 tahun sebelum kelahiran. Pendapat itu dapat didefensikan bahwa 

sebelum menikah, ada kewajiban bagi siapapun untuk mendidik diri sendiri 

terlebih dahulu sebelum mendidik anak keturunannya. Pendapat kedua, bagi 

manusia individual, pendidikan dimulai sejak lahir dan bahkan sejak masih 

dalam kandungan. Memperhatikan kedua pendapat itu, dapat disimpulkan 



20 
 

 
 

bahwa keberadaan pendidikan melekat erat pada dan didalam diri manusia 

sepanjang zaman.28 

Keberadaan pendidikan dalam masyarakat mempunyai peran yang sangat 

penting, para ahli dalam mendefenisikan pendidikan mempunyai banyak 

pandangan, terkadang tidak saja pada sisi redaksi bahkan pada sisi subtansi. 

Pendidikan kepribadian memiliki peran besar pada peradaban manusia, di 

dalam membangun suatu budaya. Terutama keberadaan peran dari pendidikan 

akhlak, dikarenakan pada dewasa ini memajukan peradaban dana kebudayaan 

adalah berupa penghiasan jiwa individu dalam wujud kebaikan. Karena 

dengan melewati proses pendidikan di harapkan anak-anak akan di matangkan 

untuk bisa menjadi anggota masyarakat yang baik dan potensial, hal ini 

merupakan sebuah tanda bahwa generasi sudah siap untuk menggantikan 

generasi sebelumnya. 

2. Pengertian Karakter 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) karakter memiliki arti 

tabiat, sifat-sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan 

seseroang dengan orang lain.29 Karakter juga bisa diartikan tabiat, yaitu 

perangai atau perbuatan yang selalu dilakukan atau kebiasaan. Karakter juga 

diartikan watak, yaitu sifat batin manusia yang mempengaruhi segenap pikiran 

dan tingkah laku atau kepribadian.30 Sedangkan dalam bahasa Arab, karakter 

                                                           
28

 Suparlan Suhartono, Filsafat Pendidikan (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2007), hlm. 77. 
29

 Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Jakarta: 

Balai Pustaka, 1999), hlm. 211. 
30

 Sulhan, Pengembangan Karakter dan Budaya Bangsa……, hlm. 5. 



21 
 

 
 

diartikan khuluq, sajiyyah, thab‟u (budi pekerti, tabiat, atau watak). Kadang 

juga diartikan syakhsiyyah yang artinya lebih dekat dengan personality. 

Karakter merupakan suatu keadaan jiwa. Keadaan ini menyebabkan jiwa 

bertindak tanpa dipikir atau dipertimbangkan secara mendalam. Keadaan ini 

muncul dalam dua jenis, yang pertama secara alamiah misalnya pada orang 

yang gampang sekali marah karena hal yang paling kecil, orang yang mudah 

tertawa karena hal yang biasa saja, atau orang yang sangat sedih karena hal 

yang memprihatinkan. Yang kedua tercipta melalui kebiasaan dan latihan. 

Pada mulanya keadaan ini terjadi karena dipertimbangkan dan dipikirkan, 

namun demikian melalui praktik terus menerus menjadi karakter.31 Dalam 

kajian psikologi, karakter berarti gabungan segala sifat kejiwaan yang 

membedakan seseorang dengan yang lain. Selain itu, secara psikologis 

karakter juga dapat dipandang sebagai kesatuan seluhur ciri atau sifat yang 

menunjukkan hakikat seseorang. Dengan demikian karakter adalah nilai-nilai 

yang unik dan baik yang terpatri dalam diri dan terejawantahkan dalam 

perilaku. 

Menurut Simon Philips, karakter adalah kumpulan tata nilai yang menuju 

pada suatu sistem, yang melandasi pemikiran, sikap, dan perilaku yang di 

tampilkan. Sedangkan, Doni Koesoema A, memahami bahwa karakter sama 

dengan kepribadian. Kepribadian dianggap sebagai ciri, atau karakteristis, atau 

gaya, atau sifat khas dari diri seseorang yang bersumber dari bentukan-

bentukan yang diterima dari lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil, 

                                                           
31

 Ibn Miskawaih, Menuju Kesempurnaan Akhlak (Bandung: Mizan, 1994), hlm. 56. 



22 
 

 
 

juga bawaan sejak lahir. Sementara, Winnie memahami bahwa istilah karakter 

memiliki dua pengertian tentang karakter. Pertama, ia menunjukkan 

bagaimana seseorang bertingkah laku. Apabila seseorang berprilaku tidak 

jujur, kejam, atau rakus, tentulah orang tersebut memanifestasikan prilaku 

buruk. Sebaliknya, apabila orang berprilaku jujur, suka menolong, tentulah 

orang tersebut memanifestasikan karakter mulia. Kedua, istilah karakter erat 

kaitannya dengan personality. Seseorang baru bisa disebut orang yang 

berkarakter (a person of character) apabila tingkah lakunya sesuai dengan 

kaidah moral.32 

Tuntutan akan perlunya pendidikan karakter dan keterlibatan institusi 

pendidikan dalam pengembangan karakter sesungguhnya bukan merupakan 

hal yang baru. Namun tuntutan ini memiliki ekspresi tekanan yang berbeda-

beda dari satu masa ke masa berikutnya. Pendidikan itu adalah satu totalitas, 

yaitu menjadi sentrum; sedangkan karakter adalah satu bagian atau satu fase 

dari kepribadian manusia. Karakter itu adalah bentuk organisasi dari 

kehidupan perasaan dan kehendak yang diarahkan pada sistem nilai, 

diekspresikan dari kehidupan dengan relatif konsekuen pada perbuatan-

perbuatan yang sesuai dengan sistem nilai yang hendak dikejar.33 

Mushlas Samami mengartikan karakter sebagai cara berpikir dan 

berperilaku yang khas setiap individu untuk hidup dan bekerja sama, baik 

                                                           
32

 Fathul Mu‘in, Pendidikan Karakter Konstruksi Teoritik Dan Praktik (Yogyakarta: Ar-

Ruzz Media, 2011), hlm. 160. 
33

 Muhammad Hasyim, ‗Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional‘, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015), 

hlm. 157. 



23 
 

 
 

dalam lingkungan keluarga, masyarakat, bangsa, dan negara. Individu yang 

berkarakter baik adalah individu yang dapat membuat keputusan dan siap 

mempertanggungjawabkan setiap akibat dari keputusannya. Karakter dapat 

dianggap sebagai nilai-nilai perilaku manusia yang berhubungan dengan tuhan 

yang maha Esa, diri sendiri, sesama manusia, lingkungan, dan kebangsaan 

yang terwujud dalam pikiran, sikap, perasaan, perkataan, dan pebuatan 

berdasarkan norma-norma agama, hukum tata krama, budaya, adat istiadat, 

dan estetika. Karakter pada perilaku tampak dalam kehidupan sehari-hari baik 

dalam bersikpa maupun bertindak. Warsono dkk mengutip Jack Corley dan 

Thomas Philip menyatakan ―karakter merupakan sikap dan kebiasaan 

seseorang yang memungkinkan dan mempermudah tindakan moral.34 

Menurut Thomas Lickona, karakter berkaitan dengan konsep moral (moral 

knonwing), sikap moral (moral felling), dan perilaku moral (moral behavior).35 

Berdasarkan ketiga komponen tersebut, dapat dinyatakan bahwa karakter yang 

baik didukung oleh pengetahuan tentang kebaikan, keinginan untuk berbuat 

baik, dan melakukan perbuatan kebaikan. 

Keterkaitan antara tiga komponen dalam pendidikan karakter diperkuat 

dengan penjelasan Zuriah yang memaparkan bahwa pendidikan karakter 

merupakan program pengajaran di sekolah yang betujuan mengembangkan 

watak atau tabiat siswa dengan cara menghayati nilai-nilai dan keyakinan 

                                                           
34

 Muchlas Samami and dkk, Konsep Dan Model Pendidikan Karakter (Bandung: PT 

Remaja Rosydakarya, 2011), hlm. 41-42. 
35

 Thomas Lickona, Educating for Character: Mendidik untuk Membentuk Karakter, terj. 

Juma Wadu Wamaungu dan Editor Uyu Wahyuddin dan Suryani (Jakarta: Bumi Aksara, 2012), 

hlm. 69. 



24 
 

 
 

masyarakat sebagai kekuatan moral dalam hidupnya melalui kejujuran, dapat 

dipercaya, disiplin, dan kerjasama yang menekankan ranah afektif tanpa 

meninggalkan ranah kognitif dan psikomotor.36 Sejalan dengan pengertian 

tersebut, Narwanti menyatakan bahwa pendidikan karakter adalah suatu 

sistem penanaman nilai-nilai karakter kepada warga sekolah yang meliputi 

komponen pengetahuan, kesadaran atau kemauan, dan tindakan untuk 

melaksanakan nilai-nilai tersebut.37 

Karakter yang didefenisikan oleh Ryan dan Bohlin, mengandung tiga 

unsur pokok yaitu, mengetahui kebaikan, mencintai kebaikan, dan melakukan 

kebaikan. Dalam pendidikan karakter, kebaikan itu sering dirangkum dalam 

sederet sifat-sifat baik. Dengan demikian, maka pendidikan karakter adalah 

sebuah upaya untuk membimbing perilaku menusia menuju standar-standar 

baku.38 Secara psikologi karakter seseorang itu tumbuh atas dua kekuatan, 

yaitu kekuatan dari dalam dan luar, dipengaruhi oleh pembawaan dan 

lingkungan. Faktor pembawaan adalah segala sesuatu yang telah dibawa oleh 

anak sejak lahir, baik yang bersifat kejiwaan maupun bersifat fisik. Kejiwaan 

berupa fikiran, perasaan, kemauan, fantasi, ingatan dan lainnya. Yang dibawa 

sejak lahir sangat mempengaruhi pribadi atau karakter seseroang. Keadaan 

jasmani seperti panjang pendeknya leher, besar kecilnya tengkorak, sususan 

                                                           
36

 Zuriah, Pendidikan Moral Dan Budi Pekerti (Bandung: PT. Rosada Karya, 2002), hlm. 

19-20. 
37

 Narwanti, Pendidikan Karakter (Yogyakarta: Familia, 2011), hlm. 14. 
38

 Abdul Majid and dkk, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: PT Rosda 

Karya, 2011), hlm. 11. 



25 
 

 
 

urat syaraf, otot-otot, susunan dan keadaan tulang-tulang juga sangat 

mempengaruhi kepribadian manusia.39 

Dapat disimpulkan bahwa karakter adalah suatu yang terdapat pada 

individu yang menjadi ciri khas kepribadian individu yang berbeda dengan 

orang lain berupa sikap, pikiran, dan tindakan. Ciri khas setiap individu 

tersebut berguna untuk hidup dan bekerja sama, baik dalam lingkup keluarga, 

masyarakat, maupun bangsa dan bernegara. 

3. Pendidikan Karakter 

Pendidikan yang hadir di tengah-tengah masyarakat memiliki banyak 

fungsi yang tidak hanya mencerdaskan kehidupan bangsa, tetapi juga 

berfungsi sebagai pencerdasan diri, sosial, negara, bahkan dunia. Lebih 

khususnya di Indonesia, fungsi pendidikan sedikit disinggung pada Bab II 

Pasal 3 dalam UU Sisdiknas 2003, bahwa fungsi pendidikan nasional adalah 

mengembangkan kemampuan dan membentuk watak serta peradaban bangsa 

yang bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa.40 

Istilah pendidikan karakter masih jarang didefenisikan oleh banyak 

kalangan. Pendidikan karakter, menurut Ratna Megawagi, ―sebuah usaha 

untuk mendidik anak-anak agar dapat mengambil keputusan dengan bijak dan 

mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-hari sehingga mereka dapat 

memberikan kontribusi positif pada lingkungan‖.41 Defenisi lainnya 

dikemukakan oleh Fakry Gaffar, ―sebuah proses transformasi nilai-nilai 

                                                           
39

 Agus Sujanto and dkk, Psikologi Kepribadian (Jakarta: Bumi Aksara, 2001), hlm. 5. 
40

 Undang-Undang Pendidikan Nasional Pasal 3 
41

 Ratna Megawagi, Pendidikan Karakter Solusi Yang Tepat Untuk Membangun Bangsa 

(Jakarta: Indonesia Heritage Foundation, 2004), hlm. 95. 



26 
 

 
 

kehidupan untuk ditumbuh kembangkan dalam kepribadian seorang sehingga 

menjadi satu dalam perilaku kehidupan orang itu‖.42 

Kehidupan manusia akan menjadi mulia bila sifat-sifat dirinya dihiasi 

dengan sifat-sifat mahmudah (sifat-sifat terpuji). Sifat terpuji merupakan sifat 

yang harus di tanamkan sejak dini kepada anak didik supaya terbentuk 

kepribadian yang baik di masa tuanya. Penanaman akhlak di usia dini adalah 

bagaikan mengukir di atas batu yang artinya apabila masih usia dini sudah 

ditanamkan akhlakul karimah yang telah ditamsilkan oleh Nabi Muhammad 

saw. Maka usia tuanya dapat mengerti dan menhargai orang-orang di 

sekitarnya. Akhalak merupakan hiasan dalam diri manusia. Akhlak terpuji 

adalah akhlak yang telah dicontohkan oleh Rasulullah saw seperti yang di 

firmankan Allah swt dalam surat Al-Ahzab ayat 21. 

Pendidikan akhlak atau moral juga sering disebut dengan pendidikan 

karakter. Pendidikan karakter merupakan sebuah istilah yang semakin hari 

semakin mendapatkan pengakuan dari masyarakat Indonesia saat ini, terlebih 

dengan dirasakannya berbagai ketimpangan hasil pendidikan dilihat dari 

prilaku lulusan pendidikan formal saat ini, semisal korupsi, perkembangan 

seks bebas pada kalangan remaja, narkoba, tawuran, pembunuhan, 

perampokan oleh pelajar, dan pengangguran sekolah menengah dan atas. 

                                                           
42

 Mohammad Fakhry Gaffar, Pendidikan Karakter Berbasis Islam (Yogyakarta: 

Makalah Workshop Pendidikan Karakter Berbasis Agama, 2010), hlm. 4. 



27 
 

 
 

Semuanya terasa lebih kuat ketika negara ini dilanda krisis dan tidak kunjung 

beranjak dari krisis yang dialami.43 

Selanjutnya, di dalam pendidikan karakter terdapat nilai-nilai yang 

diperjuangkan melalui visi dan misi pendidikan. Dalam hal ini Kementerian 

Pendidikan Nasional telah merumuskan 18 nilai karakter yang akan digunakan 

untuk membangun karakter bangsa melalui pendidikan. Sebenarnya jika 

dalam Kementerian Agama, mencanangkan nilai karakter dengan merujuk 

pada sosok Nabi Muhammad saw sebagai tokoh paling berkarakter yaitu 

shiddiq, amanah, tanligh, fathonah. Namun, pemabahasan ini dititik beratkan 

pada versi Kementerian Pendidikan Nasional karena didalamnya telah 

mencakup dalam berbagai agama, termasuk Islam. Dan juga telah disesuaikan 

dengan kaidah-kaidah ilmu pendidikan secara umum dan telah dirumuskan 

standar kompetensi dan indikator perncapaiannya di semua mata pelajaran, 

baik sekolah maupun madrasah. Delapan belas nilai tersebut adalah;44 

1) Religius, yakni ketaatan dan kepatuhan dalam memahami dan 

melaksanakan ajaran agama yang dianut, termasuk dalam hal ini adalah 

sikap toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama aliran kepercayaan lain, 

serta hidup rukun dan berdampingan. 

                                                           
43

 Dharma Kesuma and dkk, Pendidikan: Karakter Kajian Teori Dan Praktik Di Sekolah 

(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011), hlm. 4. 
44

 Said Hamid Hasan and dkk, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa 

(Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional, Badan Penelitian dan Pengembangan, Pusat 

Kurikulum, 2010), hlm. 9-10. 



28 
 

 
 

2) Jujur, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan kesatuan antara 

pengetahuan, perkataan, dan perbuatan sehingga menjadikan orang yang 

bersangkutan sebagai pribadi yang dapat dipercaya. 

3) Toleransi, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan penghargaan 

terhadap perbedaan agama, aliran kepercayaan, suku, adat, bahasa, ras, 

etnis, pendapat, dan hal-hal lain yang berbeda dengan dirinya secara sadar 

dan terbuka, serta dapat hidup tenang ditengah perbedaan tersebut. 

4) Disiplin, yakni kebiasaan dan tindakan yang konsisten terhadap segala 

bentuk peraturan atau tatatertib yang berlaku. 

5) Kerja keras, yakni perilaku yang menunjukkan upaya secara sungguh-

sungguh dalam menyelesaikan berbagai tugas, permasalahan, pekerjaan 

dan lain sebagainya dengan sebaik-baiknya. 

6) Kreatif, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan inovasi dalam 

berbagai segi dalam memecahkan masalah, sehingga selalu menemukan 

cara-cara baru bahkan hasil-hasil baru yang lebih baik dari sebelumnya. 

7) Mandiri, yakni sikap dan perilaku yang tidak tergantung pada orang lain 

dalam menyelesaikan berbagai tugas maupun persoalan. Akan tetapi, hal 

ini bukan berarti tidak boleh bekerja sama secara kolaboratif, melainkan 

tidak boleh melemparkan tugas dan tanggung jawab kepada orang lain. 

8) Demokratis, yakni sikap dan cara berpikit yang mencerminkan perasaan 

hak dan kewajiban secara adil dan merata antara dirinya dengan orang 

lain. 



29 
 

 
 

9) Rasa ingin tahu, yakni cara berpikit, sikap dan perilaku yang 

mencerminkan penasaran dan keinginan tahuan terhadap segala hal yang 

dilihat, didengar, dan dipelajari secara mendalam. 

10) Semangat kebangsaan atau nasionalisme, yakni sikap atau tindakan yang 

menempatkan kepentingan bangsa dan negara diatas kepentingan pribadi 

atau individu dan golongan. 

11) Cinta tanah air, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan rasa bangga, 

setia, peduli, dan penghargaan, yang tinggi terhadap bahasa, budaya, 

ekonomi, politik, dan lain sebagainya sehingga tidak mudah menerima 

tawaran lain yang dapat merugikan bangsa sendiri. 

12) Menghargai prestasi, yakni sikap terbuka terhadap prestasi orang lain serta 

mengakui kekurangan diri sendiri tanpa mengurangi semangat berpretasi 

lebih tinggi. 

13) Komunikatif, senang bersahabat atau pro aktif, yakni sikap dan tindakan 

terbuka terhadap orang lain melalui komunikasi yang santun sehingga 

tercipta kerjasama secara kolaboratif dengan baik. 

14) Cinta damai, yakni sikap dan perilaku yang mencerminkan suasana damai, 

aman, tenang, dan nyaman atas kehadiran dirinya dalam komunitas atau 

masyarakat tertentu. 

15) Gemar membaca, yakni kebiasaan dengan tanpa paksaan untuk 

menyediakan waktu untuk membaca berbagai informasi, sehingga 

menimbulkan kebijakan bagi dirinya. 



30 
 

 
 

16) Peduli lingkungan, yakni sikap dan tindakan yang selalu berupaya 

menjaga dan melestarikan lingkungan sekitar. 

17) Peduli sosial, yakni sikap dan perbuatan yang mencerminkan kepedulian 

terhadap orang lain maupun masyarakat yang membutuhkan. 

18) Tanggung jawab, yakni sikap dan perilaku seseorang dalam melaksanakan 

tugas dan kewajibannya, baik yang berkaitan dengan diri sendiri, sosial, 

masyarakat, bangsa, negara maupun agama. 

4. Landasan Pendidikan Karakter 

Landasan pelaksanaan pendidikan karakter sangat jelas. Hal ini tampak 

dalam Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang sistem Pendidikan 

Nasional pada Pasal yang menyatakan: 

Pendidikan Nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa, bertujuan untuk 

berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman 

dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, 

cakap, kreatif, mandiri dan menjadi warga yang demokratis serta 

bertanggung jawab.45 

 

Dalam pasal tersebut, secara tersirat dapat disimpulkan bahwa pendidikan 

nasional berfungsi dan bertujuan membentuk karakter atau watak peserta didik 

menjadi manusia sempurna. 

Berikut merupakan landasan-landasan dalam melaksanakan dan 

mengembangkan pendidikan karakter di Indonesia yang meliputi agama, 

Pancasila, budaya, dan tujuan pendidikan nasional. 

a. Agama 

                                                           
45

 Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Undang-Undang Dan Peraturan Pemerintah RI 

Tentang Pendidikan (Jakarta: Departemen Agama RI, 2006), hlm. 8-9. 



31 
 

 
 

Agama merupakan sumber kebaikan. Oleh karenanya, pendidikan 

karakter harus dilaksanakan berdasarkan nilai-nilai ajaran agama. 

Pendidikan karakter tidak boleh bertentangan dengan agama. Yang 

dimaksud landasan Agama dalam uraian ini adalah landasan atau 

dasarr-dasar yang bersumber dari Al-Qur‘an dan Sunnah Rasul 

sebagaimana disebutkan dalam Al-Qur‘an surat An-Nahl ayat 125. 

بَّمى  ُۚ إنَِّ رى َُ حۡصى
ى
ً ةٱِىَّتِِ هِِى أ ُٓ ۡ دِٰل جى ىِثِِۖ وى ثِ ٱلۡۡىصى غِۡٔظى ىٍ ۡ ثِ وىٱل ىٍ بّمِى ةٱِلۡۡهِۡ بيِوِ رى ٰ شى ٱدۡعُ إلَِى

ىَ   خىدِي ۡٓ ٍُ ۡ ًُ ةٱِل غۡيى
ى
ىٔ أ ُْ بيِيِّۦِ وى َ شى وَّ غى ىٍَ طى ِ ًُ ة غۡيى

ى
ىٔ أ ُْ 

Artinya: Serulah (manusia) kepada jalan Tuhan-Ku dengan hikmah 

dan pelajaran yang baik dan bantalah mereka dengan cara 

yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu dialah yang lebih baik 

mengetahui siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan dialah yang 

lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk. (Q.S 

An-Nahl: 125) 

 

Surat Luqman ayat 17-18: 

لٰمِى  َۖ إنَِّ ذى اةىمى صى
ى
ٓ أ ا ىٌ  ٰ ى رِ وىٱصۡبِِۡ عَلى

ِهى ٍُ ۡ َِ ٱل ىّ غى ػۡرُوفِ وىٱُۡ ىٍ ۡ مُرۡ ةٱِل
ۡ
أ ةى وى ٰٔ يى ًِ ٱلصَّ كِ

ى
َّ أ تُٰنَى يى

ى لَى يُُبُِّ  َۖ إنَِّ ٱللََّّ رىحًا رۡضِ مى
ى
ضِ فِِ ٱلۡۡ ٍۡ لَى تى َِّاسِ وى كى ليِ دَّ ػِّرۡ خى لَى حصُى مُٔرِ وى

ُ
زۡمِ ٱلۡۡ َۡ غى ٌِ

 الٖ فىخُٔرٖ  كَُُّ مُُۡخى 

Artinya: Hai anakku, dirikanlah shalat dan suruhlah (manusia) 

mengerjakan yang baik dan cegahlah (mereka) dari perbuatan 

yang mungkar dan bersabarlah terhadap apa yang menimpa 

kamu. Sesungguhnya yang demikian itu termasuk hal-hal yang 

diwajibkan (oleh Allah). Dan janganlah kamu memalingkan 

mukamu dari manusia (karena sombong) dan janganlag kamu 

berjalan di muka bumi dengan angkuh. Sesungguhnya Allah 

tidak menyukai orang-orang yang sombong lagi memanggakan 

diri (Q.S Luqman ayat 17-18) 

 

Adapun landasan dari sunnah Rasul sebagaimana di sabdakan oleh 

Nabi saw sebagai berikut: 



32 
 

 
 

ثذ ٤رُّ ِىشَ عٍُ: ئّٔب ثععٕٗ لبي سعٛي الله صٍٝ الله ع١ٍٗ ٚعٓ أثٟ ٘ش٠شح سضٟ الله 

 46 قا٤خلا

Artinya: Abu Hurairah r.a meriwayatkan bahwa Rasulullah saw 

bersabda: Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan 

kemuliaan akhlak. (HR. Baihaqi) 

 

ثزّبَ ِىبسَ ئْ الله ثعثٕٟ لبي لبي سعٛي الله صٍٝ الله ع١ٍٗ ٚعٍُ  عٓ جبثش ثٓ عجذ الله

 47 ّبي ِحبعٓ ا٤فعبيا٤خلاق ٚو

Artinya: Jabir bin Abdullah berkata, Rasulullah saw berkata 

―Sesungguhnya Allah Mengutusku dengan tugas membina 

kesempurnaan akhlak dan kebaikan pekerjaan. 

 

Dan tidak diragukan lagi bahwa Al-Qur‘an adalah sumber pertama 

dan utama yang menjadi rujukan bagi umat Islam. segala permasalahan 

yang dialami oleh umat Islam maka solusinya adalah Al-Qur‘an. 

Bahkan lebih dari pada itu Al-Qur‘an juga menjadi pedoman dan 

petunjuk bagi umat selain Islam. Dalam hal ini, Yatimin Abdullah 

pernah menegaskan bahwa sumber ajaran karakter atau akhlak dalam 

perspektif Islam ialah Al-Qur‘an dan Hadits.48 

b. Pancasila 

Negara kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas prinsip-

prinsip kehidupan kebangsaan dan kenegaraan. Pancasila merupakan 

dasar negara Indonesia yang menjadi acuan dalam melaksanakan 

                                                           
46

 Abu Bakar Ahmad Ibn Al-Husayn Ibn Al-Bayhaqiy, Sunan Al-Bayhaqiy (Al-Maktabah 

Al-Syamilah), hlm. 472. 
47

 Al-Thabrani, Al-Mu‟jam Al-Awsath (Al-Maktabah Al-Syamilah), hlm. 74. 
48

 Yatimin Abdullah, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur‟an (Jakarta: Amzah, 2007), 

hlm. 4. 



33 
 

 
 

setiap roda pemerintahan. Dalam hubungan dengan pendidikan 

karakter, Pancasila harus menjadi ruh setiap pelaksanaannya. Artinya 

pancasila yang susunannya tercantum dalam pembuakaan UUD 1945, 

nilai-nilai yang terkandung di dalamnya menjadi nilai-nilai pula dalam 

mengatur kehidupan pendidikan, politik, hukum, ekonomi, 

kemasyarakatan, budaya, dan seni. 

c. Budaya 

Pendidikan karakter juga harus berlandaskan pada budaya. Artinya, 

nilai budaya dijadikan sebagai dasar dalam pemberian makna terhadap 

suatu konsep dan arti dalam komunikasi antar anggota masyarakat. 

Oleh karena itu, budaya yang ada di Indonesia harus menjadi sumber 

nilai dalam pendidikan karakter. 

d. Tujuan Pendidikan Nasional 

Rumusan pendidikan nasional secara keseluruhan telah diatur dalam 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 20 Tahun 2003 tentang 

Sistem Pendidikan Nasional. Oleh karena itu, nilai-nilai pendidikan 

karakter yang dikembangkan harus terintegritasikan dengan tujuan 

pendidikan nasional. 

Adapun landasarn normatif pendidikan karakter atau akhlak manusia 

sebagai individu dan masyarakat adalah sebagai berikut: 

a. Landasan normatif yang berasal dari ajaran agama Islam, yaitu al-

Qur‘an dan As Sunnah. 

b. Landasan normatif dari adat kebiasaan atau norma budaya. 



34 
 

 
 

c. Landasan normatif dari pandangan-pandangan filsafat yang kemudian 

menjadi pandangan hidup dan asas perjuangan suatu masyarakat atau 

suatu bangsa. Hasil pemikiran kontemplatif dalam filsafat telah 

mengubah berbagai kehidupan manusia di dunia, terutama dalam 

kehidupan berbangsa dan bernegara. 

d. Landasan normatif yang memaksa dan mengikat akhlak manusia, yaitu 

norma hukum yang telah diundangkan oleh negara yang berbentuk 

konstisusi, undang-undang, dan peraturan perundang-undangan 

lainnya, secara hierarkis dalam proses penyelenggaraan negara.49 

5. Ruang Lingkup Pendidikan Karakter 

Pendidikan karakter merupakan bagian penting bagi kehidupan manusia. 

Sebagai sebuah proses, ada dua asumsi yang berbeda mengenai pendidikan 

karakter. Pertama, ia bisa dianggap sebagai sebuah proses yang terjadi secara 

tidak sengaja atau berjalan secara ilmiah. Misalnya, pada dasarnya manusia 

belajar dari peristiwa alam yang ada untuk mengembangkan kehidupannya. 

Kedua, pendidikan karakter bisa dianggap sebagai proses yang terjadi secara 

sengaja, didesain dan diorganisasi berdasarkan perundang-undangan yang 

dibuat. Misalnya, UU Sisdiknas yang merupakan dasar penyelenggaraan 

pendidikan.50 

Pengembangan pendidikan karakter harus memiliki peruntukan yang jelas 

dalam usaha membangun moral dan karakter anak bangsa melalui kegiatan 

                                                           
49

 Hamdani Hamid and Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter Perspektif Islam, 1st 

edn (Bandung: CV Pustaka Setia, 2013), hlm. 54. 
50

 Fatchul Mu‘in, Pendidikan Karakter: Konstruksi Teoritik Dan Praktik (Yogyakarta: 

Ar-Ruzz Media, 2011), hlm. 287. 



35 
 

 
 

pendidikan. Ruang lingkup pendidikan karakter berupa nilai-nilai dasar etika 

dan bentuk-bentuk karakter yang positif, selanjutnya menuntut kejelasan 

identifikasi karakter sebagai perwujudan perilaku bermoral. Pendidikan 

karakter tanpa identifikasi karakter hanya akan menjadi sebuah perjalan tanpa 

akhir, petualangan tanpa peta. Kemudian, ruang lingkup atau sasaran dari 

pendidikan karakter ialah satuan pendidikan, keluarga, dan masyarakat. Peran 

ketiga aspekt tersebut sangat penting guna membentuk dan menanamkan 

pendidikan karakter pada peserta didik. Hal tersebut sangat ditentukan oleh 

semangat, motivasi, nilai-nilai, dan tujuan dari pendidikan. 

6. Tujuan Pendidikan Karakter 

Pentingnya pendidikan karakter untuk segera dikembangkan dan 

diinternalisasikan, baik dalam dunia pendidikan formal maupun dalam 

pendidikan non formal tentu beralasan, karena memiliki tujuan yang cukup 

mulia bagi bekal kehidupan peserta didik agar senantiasa siap dalam merespon 

segala dinamika kehidupan dengan penuh tanggung jawab. Memang tidak 

dapat dipungkiri bahwa sudah sangat mendesak pendidikan karakter di dalam 

lembaga pendidikan negara Indonesia. Alasan-alasan kemerosotan moral, 

seharusnya membuat bangsa ini perlu mempertimbangkan perannya bagi 

perbaikan kultur. 

Dalam Pasal 3 Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 

Tahun 2003 disebutkan bahwa ―pendidikan nasional berfungsi 

mengembangkan dan membentuk watak serta peradaban bangsa yang 

bermartabat dalam rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk 



36 
 

 
 

berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan 

bertaqwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak muliah, sehat, berilmu, 

cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta 

bertanggung jawab.51 

Pendidikan karakter bukanlah sesuatu yang baru. Sebetulnya pendidikan 

karakter sama tujuannya dengan pendidikan itu sendiri. Sepanjang sejarah, di 

negara seluruh dunia, pendidikan memiliki dua tujuan besar yakni membantu 

anak-anak menjadi pintar dan membantu mereka menjadi baik. Sejak zaman 

Plato, pendidikan karakter yang dibarengkan dengan pendidikan intelektual, 

kesusilaan, dan literasi, serta budi pekerti dan kemanusiaan. Mereka mencoba 

membentuk sebuah masyarakat yang menggunakan kecerdasan mereka untuk 

kemaslahatan orang lain dan diri mereka, yang akan mencoba membangun 

dunia yang lebih baik.52 

Tujuan yang paling mendasar dari pendidikan adalah untuk membuat 

seseorang menjadi good dan smart. Dalam sejarah Islam, Nabi Muhammad 

saw menegaskan bahwa misi utamanya dalam mendidik manusia adalah 

mengupayakan pembentukan karakter yang baik. Pendidikan karakter pada 

tingat satuan pendidikan mengarah pada pembentukan budaya sekolah atau 

madrasah, yaitu nilai-nilai yang melandasi perilaku, tradisi kebiasaan sehari-

                                                           
51

 Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3. 
52

 Thomas Lickona, Terj Lita S, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidikan 

Siswa Menjadi Pintar Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2013), hlm. 6. 



37 
 

 
 

hari, serta simbol-simbol yang dipraktikkan oleh semua warga sekolah atau 

madrasah dan masyarakat sekitarnya.53 

Secara operasional tujuan pendidikan karater dalam setting sekolah 

sebagai berikut: 

1. Menguatkan dan mengembangkan nilai-nilai kehidupan yang dianggap 

penting dan perlu sehingga menjadi kepribadian kepemilikian peserta 

didik yang khas sebagaimana nilai-nilai yang dikembangkan. Tujuannya 

adalah memfasilitasi penguatan dan pengembangan nilai-nilai tertentu 

sehingga terwujud dalam perilaku anak, baik pada saat masih sekolah 

maupun setelah lulus. 

2. Mengoreksi perilaku peserta didik yang tidak bersesuaian dengan nilai-

nilai yang dikembangkan oleh sekolah. Tujuan ini memiliki makna bahwa 

tujuan pendidikan karakter memiliki sasaran untuk meluruskan berbagai 

perilaku negatif anak menjadi positif. 

3. Membangun koneksi yang harmoni dengan keluarga dan masyarakat 

dalam memerankan tanggung jawab karakter bersama. Tujuan ini 

bermakna bahwa karakter di sekolah harus dihubungkan dengan proses 

pendidikan di keluarga. 

Adapun tujuan pendidikan karakter menurut Kementerian Pendidikan 

Nasional adalah mengembangkan karakter peserta didik agar mampu 

mewujudkan nilai-nilai luhur Pancasila. Apabila tujuan pendidikan karakter 

yang berbasis agama dan bangsa, maka tujuannya ialah menanamkan jiwa 

                                                           
53

 E MuLyasa, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Sinar Grafika, 2011), hlm. 9. 



38 
 

 
 

kepemimpinan dan tanggung jawab peserta didik sebagai penerus bangsa, 

mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia yang mandiri, 

kreatif dan berwawasan kabangsaan, mengembangkan lingkungan kehidupan 

sekolah sebagai lingkungan belajar yang aman, jujur, penuh kreativitas dan 

persahabatan, serta dengan rasa kebangsaan yang tinggi dan penuh kekuatan. 

Tujuan pendidikan karakter adalah membentuk bangsa yang tangguh, 

kompetitif, berakhlak mulia, bermoral, bertoleran, bergotong royong, berjiwa 

patriotik, berkembang dinamis, berorientasi ilmu pengetahuan teknologi yang 

semuanya dijiwai oleh iman dan takwa kepada tuhan yang maha esa 

berdasarkan pancasila.54 Dari uraian di atas dapat dipahami bahwa tujuan 

diadakannya pendidikan karakter, baik disekolah, madrasah maupun rumah 

adalah dalam rangka menciptakan manusia Indonesia yang seutuhnya, yaitu 

manusia yang beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, 

berakhlak mulia serta memiliki tanggung jawab yang tinggi dalam 

menjalankan kehidupan ini. 

7. Tujuan dan Fungsi Pendidikan di Sekolah 

Pendidikan karakter memiliki tujuan yang sangat mulia dan menjadi solusi 

bagi permasalahan pendidikan Indonesia saat ini. Berkaitan dengan 

pentingnya diselenggarakan pendidikan karakter di lembaga pendidikan, maka 

presiden RI Susilo Bambang Yudhoyono, menyatakan bahwa sedikitnya ada 

                                                           
54

 Fakrur Rozi, Model Pendidikan Karakter Dan Moralitas Siswa Di Sekolah Islam 

Modren; Studi Pada SMP Pondok Pesantren Selamat Kendal (Semarang: IAIN Walisongo, 2012), 

hlm. 44. 



39 
 

 
 

lima hal dasar menjadu tujuan pentingnya penyelenggaraan pendidikan 

karakter, sebagai berikut;55 

a) Membentuk manusia Indonesia yang bermoral, karena merosotnya 

moral masyarakat Indonesia justru banyak dilakukan oleh kalangan 

terdidik (demoralisasi). 

b) Membentuk manusia Indonesia yang cerdas dan rasional, karena 

seseorang disebut mempunyai kepribadian atau karakter apabila dia 

mampu berpikir rasional, mengambil keputusan yang tepat, serta 

cerdas dalam memanfaatkan potensi yang dimiliki. 

c) Membentuk manusia Indonesia yang inovatif dan suka bekerja keras, 

karena saat ini banyak kita jumpai sikap kurang kerja keras dan tidak 

kreatif dalam masyarakat Indonesia, sehingga bangsa Indonesia 

tertinggal dengan negara-negara lain. 

d) Membentuk masyarakat Indonesia yang optimis dan percaya diri. 

e) Membentuk manusia Indonesia yang berjiwa patriot. Krisis kepedulian 

antar sesama akan menimbulkan sikap individual masyarakat. Oleh 

karena itu, harapannya peserta didik dan masyarakat umumnya tidak 

hanya memiliki nilai yang tinggi, melainkan memiliki kepedulian yang 

tinggi terhadap orang lain. Maka dari itu pendidikan karakter sangat 

penting agar peserta didik atau masyarakat menyadari bahwa ilmu 

yang diperoleh harus dimanfaatkan untuk kepentingan bersama.  

                                                           
55

 Nurla Isna Aunillah, Panduan Penerapan Pendidikan Karakter Di Sekolah 

(Yogyakarta: Transmedia, 2011), hlm. 97-106. 



40 
 

 
 

Sedangkan menurut Kemendiknas, tujuan pendidikan karakter antara lain 

sebagai berikut:56 

a. Mengembangkan potensi kalbu/ nurani/ afektif peserta didik sebagai 

manusia dan warga negara yang memiliki nilai-nilai budaya dan 

karakter bangsa. 

b. Mengembangkan kebiasaaan dan perilaku peserta didik yang teruji dan 

sejalan dengan nilai-nilai universal dan tradisi budaya bangsa yang 

religius. 

c. Menanamkan jiwa kepemimpinan dan tanggung jawab peserta didik 

sebagai penerus bangsa. 

d. Mengembangkan kemampuan peserta didik menjadi manusia yang 

mandiri, kreatif, dan berwawasan kebangsaan. 

e. Mengembangkan lingkungan kehidupan sekolah sebagai lingkungan 

belajar yang aman, jujur, penuh kreatifitas dan persahabatan, dan 

dengan rasa kebangsaan yang tinggi. 

Pendidikan karakter memiliki fungsi, yaitu (1) fungsi pembentukan dan 

pengembangan potensi. Pendidikan karakter berfungsi membentuk dan 

mengembangkan potensi peserta didik agar berpikiran baik, berhati baik, dan 

berperilaku baik sesuai dengan faslahah hidup Pancasila, (2) fungsi perbaikan 

dan penguatan, pendidikan karakter berfungsi memperbaiki dan memperkuat 

peran keluarga, satuan pendidikan dan masyarakat, dan pemerintahan untuk 

                                                           
56

 Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa (Jakarta: 

Dirjen Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 2010), hlm. 8. 



41 
 

 
 

ikut berpartisipasi dan bertanggung jawab dalam pengembangan potensi 

warga negara dan pembangunan bangsa menuju bangsa yang maju, mandiri, 

dan sejahtera. (3) fungsi penyaring, pendidikan karakter berfungsi memilah 

budaya bangsa sendiri dan menyaring budaya bangsa lain yang tidak sesuai 

dengan nilai-nilai budaya dan karakter bangsa yang bermartabat.57 

B. Metode Pendidikan Karakter 

Dalam proses pembentukan karakter peserta didik ada beberapa metode 

yang dapat digunakan antara lain:58 

1) Melalui Pemahaman 

Pemahaman dilakukan dengan cara menginformasikan tentang nilai-nilai 

kebaikan yang terkandung dalam objek. Proses pemahaman melalui orang lain 

dapat dilakukan dengan berbagai metode seperti ceramah, cerita, nasihat, 

diskusi, dialog dan yang lainnya. 

2) Melalui Pembiasaan 

Pembiasaan bertujuan sebagai penguat terhadap pengalaman yang telah 

dilakukan dan menjadi sebuah kecendrungan dalam bertindak. Proses 

pembiasaan ini sebenarnya berintikan pengalaman yang terjadi karena 

adanyang keseimbangan ilmu dan akal. Karena apa yang dibiasakan selalu 

berhubungan dengan apa yang diamalkan. Sehingga dampak dari pembiasaan 

itu akan memasukkan unsur-unsur positif dalam pribadi anak yang sedang 

bertumbuh. Dalam membentuk kebiasaaan tersebut, maka dilakukan beberapa 

                                                           
57

 Zubaidi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga 

Pendidikan (Jakarta: Kencana Prenanda Media Grup, 2011), hlm. 18. 
58

 Muhammad Yaumi, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenada Media, 2016), hlm. 6. 



42 
 

 
 

tahapan antara lain: memfokuskan perhatian, pengulangan dan praktik dan 

melaksanakan pekerjaan tanpa meraasa dan berfikir. 

3) Melalui Reward dan Punishment 

Apabila nasihat tidak bisa digunakan dalam metode pendidikan, maka 

konsekuensinya akan selalu ada balasan dari hal itu, maka dikenalkanlah 

metode hukuman sebagai salah satu metode yang dapat digunakan. Hukuman 

dapat dikatakan metode karena bisa memberikan efek jera dan enggan 

mengulangi perilaku buruk tersebut. maka hasilnya akan menjadikan 

seseorang terus melakukan kebaikan dan tidak melanggar aturan yang berlaku. 

4) Melalui Integrasi 

Metode ini adalah metode yang digunakan dengan melibatkan orang tua 

sebagai bagian dari kelancaran proses pendidikan. Disini orang tu berperan 

sebagai pembimbing peserta didik ketika dirumah. Orang tua dilibatkan dalam 

mengkomunikasikan secara teratur dengan guru tentang segala sesuatu yang 

terjadi disekolah dan menanyakan perkembangan peserta didik saat di sekolah. 

Dengan integrasi yang saling timbal balik tersebut diharapkan orang tua bisa 

membantu meningkatkan anak. Dan orang tua juga terlibat aktif mengetahui 

perkembangan kepribadian anak. 

5) Melalui Peristiwa-Peristiwa 

Metode ini memiliki keistimewaan yaitu dapat menimbulkan sesuatu yang 

khas didalam perasaan. Karena suatu peristiwa dapat dengan cepat membekas, 

maka pengaruhnya dapat dengan mudah diingat. Tentunya, metode ini 

tidaklah bisa di pakai setiap hari, begitu pula tidaklah mudah untuk cepat 



43 
 

 
 

sampai kedalam hati, melainkan dapat dilakukan saat hati tenang, bersih dan 

tidak tertekan. 

6) Melalui Teladan yang baik 

Salah satu aspek terpenting dalam mewujudkan integrasi iman, ilmu, dan 

akhlak adalah dengan adanya figur utama yang dapat dijadikan teladan untuk 

menunjang hal tersebut. Sosok itulah pendidik yang berfungsi sebagai sentral 

pendidikan sekaligus contoh hidup dari kegiatan belajar mengajar. Karena 

metode yang besar pengaruhnya kepada peserta didik adalah metode 

mencontoh atau meneladani. Karena salah satu metode yang tidak 

memerlukan banyak teori dalam prosesnya, hanya berbasis pada suri tauladan 

yang baik lewat metode keteladanan. Metode keteladanan yang dimaksud 

adalah dengan memberikan contoh yang baik kepada peserta didik melalui 

ucapan atau perbuatan. 

C. Materi Pendidikan Akhlak 

Bahan ajar atau materi pembelajaran (instructional materials) secara garus 

besar terdiri dari pengetahuan, keterampilan, dan sikap yang harus dipelajari siswa 

dalam rangka mencapai standar kompetensi yang telah ditentukan. Bahan ajar atau 

isi kurikulum adalah segala sesuatu yang ditawarkan kepada siswa sebagai 

pembelajar dalam kegiatan pembelajaran untuk mencapai tujuan. Isi kurimulum 

meliputi mata pelajaran yang harus dipelajari siswa dan isi program masing-



44 
 

 
 

masing mata pelajaran tersebut. jenis-jenis mata pelajaran ditentukan atas dasar 

tujuan institusional atau tujuan pendidikan tingkat satuan pendidikan.59 

Pendidikan akhlak semestinya menjadi core bagi pendidikan nasional. 

Sehingga para siswa berakhlak mulia, sopan santun, dirumah, dimasyarakat, 

disekolah, dijalan dan dimanapun.60 Kitab Akhlak lil Banin disusun dengan bahasa 

yang sederhana, yang sesuai dengan tingkat kemampuan sasaran pembacanya, 

yaitu bagi siswa-siswa dasar dipondok pesantren maupun di madrasah. Terdapat 

banyak nilai-nilai akhlak dalam bertingkah laku dalam kehidupan sehari-hari bagi 

anak-anak laki-laki yang terdapat dalam kitab tersebut. 

Kehidupan masyarakat digambarkan oleh para ahli sebagai kesuraman dan 

kesulitan karena efek iptek yang merusak nilai-nilai di semua aspek kehidupan, 

terutama di bidang moral dan spiritual, yang menyebabkan keresahan batin yang 

buruk.61 Oleh karena itu, pendidikan Islam memiliki peran penting dalam 

mengembalikan moral dan spiritual masyarakat, dengan membantu orang menjadi 

bertaqwa dan berakhlakul karimah, yang akan menguntungkan masyarakat dan 

lingkungan. Sebagai contoh, Ahmad D. Marimba mendefinisikan pendidikan 

Islam sebagai bimbingan atau pimpinan secara sadar oleh pendidik terhadap 

perkembangan jasmani dan rohani siswa serta pembentukan kepribadian yang 

utama (insan kamil). 

                                                           
59

 Sholeh Hidayat, Pengembangan Kurikulum Baru (Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 

2013), hlm. 62. 
60

 Ahmad Tafsir, Filsafat Pendidikan Islami: Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu 

Memanusiakan Manusia (Bandung: PT Rosda Karya, 2010), hlm. 124. 
61

 H M Arifin, Kapita Selekta Pendidikan (Jakarta: Bumi Aksara, 1990), hlm. 36. 



45 
 

 
 

Menurut Al-Syaibany, pendidikan Islam adalah proses mengubah tingkah 

laku individu siswa pada masyarakat, kehidupan pribadi, dan alam semesta. Dari 

kedua pendapat di atas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan Islam adalah suatu 

proses yang dilakukan oleh pendidik secara sadar untuk membantu anak-anak 

mereka berkembang secara fisik dan rohani dengan tujuan membangun 

kepribadian yang penting yang bermanfaat bagi mereka sendiri, masyarakat 

mereka, dan alam semesta. 

Manusia pada dasarnya mempunyai sifat-sifat dan potensi atas nama fitrah 

sesuai dengan kejadian yang disebutkan dalam al-Qur‘an sebagai berikut: 

 ٰ ُِۚ ذى ُۚ لَى تىتۡدِيوى لِِىيۡقِ ٱللََّّ ا ىٓ يىيۡ رى ٱلنَّاسى غى ِ ٱىَّتِِ فىطى ُۚ فطِۡرىتى ٱللََّّ ِيِفٗا َِ حى ىٓمى للِِّي ًۡ وىجۡ كِ
ى
َُ فىأ لمِى ٱلِّي

ٔنى   ٍُ ػۡيى ى ٱلنَّاسِ لَى يى كۡثَى
ى
ََّ أ لِٰ لى ًُ وى ِ يّ  ٱىۡلى

Artinya: Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada agama Allah; 

(tetaplah atas) fitrah Allah yang telah menciptakan manusia menurut 

fitrah itu. Tidak ada perubahan pada fitral Allah. (itulah) agama yang 

lurus; tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui. (QS. Ar-Rum: 30) 

 

Ini menunjukkan bahwa fitrah Allah untuk manusia memiliki kemampuan 

untuk dididik dan mendidik; memiliki kemampuan untuk berkembang dan 

meningkat sehingga kemampuannya dapat melampaui kemampuan fisiknya yang 

tidak berkembang, jika potensi itu dikembangkan dan dilakukan secara konsisten 

dalam upaya pendidikan.62 

Orang tua bertanggung jawab atas pertumbuhan dan perkembangan anak 

dalam hubungan horisontal, yang diwarnai dan dipenuhi oleh pendidikan Islam 

                                                           
62

 Zakiyah Daradjat and dkk, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1999), hlm. 

17. 



46 
 

 
 

yang mereka terima selama hidup mereka. Pendidikan adalah cara manusia 

menjadi manusia, dan pendidikan anak-anak sejak awal pertumbuhannya sangat 

penting untuk membangun cita-cita untuk membentuk kepribadian yang kuat. Ini 

dilakukan untuk mencegah anak-anak terlibat dalam aktivitas negatif atau 

pergaulan yang tidak baik. 

Orang tua menerima anak sebagai anugerah dari Tuhan. Anak-anak adalah 

kuncup-kuncup yang akan bertanggung jawab atas kehidupan manusia; mereka 

adalah janji gemilang bagi masa depan negara, bangsa, dan negara, dan mereka 

adalah sumber hiburan bagi orang tua mereka. Pendidikan hanyalah bagian dari 

pendidikan individu, yang bertujuan untuk mempersiapkan dan membina individu 

untuk menjadi anggota masyarakat yang bermanfaat dan orang yang soleh. 

Untuk mencapai itu semua, anak-anak harus dibekali iman dan taqwa 

kepada Allah SWT sejak usia dini. Setelah iman dan taqwa bersemayam pada 

anak, perilaku yang buruk akan berdampak pada penyesuaian dirinya dengan 

masyarakat dan dengan dirinya sendiri. sehingga membawa kedamaian hidup, 

ketenangan batin, dan ketenangan jiwa. Oleh karena itu, orang tua harus dapat 

memahami dan mendidik anak sejak usia dini. Ruh anak harus disirami dengan air 

samawi sedini mungkin untuk membantu kematangan akhlak atau 

kepribadiannya. Orang dimotivasi untuk mengembangkan dirinya menuju 

kesempurnaan manusiawi karena ketulusan dan keseimbangannya. 

Pendidikan akhlak berarti mengajarkan anak-anak untuk berperilaku 

dengan cara yang baik dan memiliki kebiasaan yang baik. Dengan melakukan ini, 

akhlak dan kebiasaan menjadi sifat dan katakter yang kuat di dalam diri anak-



47 
 

 
 

anak, sehingga mereka dapat memperoleh kebahagiaan baik di dunia maupun di 

akhirat dan menghindari keterikatan dengan akhlak yang buruk.63 

Oleh karena itu, pendidikan akhlak adalah pendidikan tentang prinsip-

prinsip moral dan keutamaan budi pekerti. Membiasakan seseorang dengan sifat-

sifat yang baik dan mulia, seperti bertindak jujur, mengutamakan orang lain, 

ikhlas dan beramal, kebersihan, keberanian dalam kebenaran, percaya diri, dan 

menghindari hal-hal yang tidak baik. 

Sedangkan pengetian akhlak itu sendiri menurut Imam Al-Ghazali adalah 

sebagai berikut: 

ئٌٝ فىش ٌخ ٠ٚغش ِٓ غ١ش حبجخ عخخ عٕٙب ا٤فعبي ثغٙٛخٍك عجبسح عٓ ١٘ئخ فٟ إٌفظ سااٌ

 ٠خ.ٚسؤ

Artinya: Akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan 

perbuatan-perbuatan dengan gampang dan mudah, tanpa memerlukan 

pemikiran dan pertimbangan. 

 

Jadi, segala perbuatan yang sewajarnya berasal dari akhlak; perbuatan 

yang tidak dibuat-buat dan dapat dilihat menunjukkan sifat-sifat yang ada dalam 

jiwa, baik atau jahat. Dalam kehidupan manusia, akhlak sangat penting, baik 

sebagai individu maupun sebagai anggota masyarakat dan bangsa. Bagaimana 

suatu negara bangkit, berjaya, dan sejahteranya bergantung pada akhlaknya. 

Mereka yang memiliki akhlak yang baik (berakhlak) akan menjaga kesehatan 

                                                           
63

 Hasan bin Ali Hasan, Manhaj Tarbiyah Ibn Qoyyim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2001), hlm. 204. 



48 
 

 
 

batin mereka, tetapi mereka yang memiliki akhlak yang buruk (tidak berakhlak) 

akan menyebabkan kerusakan batin.64 

Menanamkan akhlak yang baik kepada anak-anak sejak dini tidak hanya 

akan menumbuhkan generasi muda yang cerdas dalam hal teknologi dan ilmu 

pengetahuan, tetapi juga akan menumbuhkan generasi muda yang berkepribadian 

utama, yaitu mereka yang selalu mengikuti perintah Allah dan menghindari 

larangannya. Dengan demikian, tujuan pendidikan Islam dapat dicapai. 

Pendidikan akhlak Islam pada dasarnya bertujuan untuk membangun 

individu muslim sepenuhnya dengan mengembangkan semua potensi manusia, 

baik jasmaniah maupun rohaniah, dan menumbuhkan hubungan harmoni setiap 

individu dengan Allah, manusia, dan alam semesta. Lembaga pendidikan harus 

membuat program pendidikan yang dijelaskan dalam kurikulum agar siswa dapat 

mencapai tujuan pendidikan Islam tersebut. Kurikulum Islam di Indonesia 

berfokus pada tiga hal, yaitu: 

a) Tercapainya tujuan hubungan dengan Allah 

b) Tercapainya tujuan hubungan dengan manusia 

c) Tercapainya tujuan hubungan dengan alam.65 

Dalam hal materi pendidikan, Al-Ghazali berpendapat bahwa Al-Qur'an 

dan kandungannya adalah ilmu pengetahuan. Ini membersihkan jiwa, 

memperindah akhlak, dan mendekatkan diri kepada Allah. Ini menunjukkan 

                                                           
64

 Umar bin Ahmad Baradja, Akhlak Lil Banin, 4th edn (Surabaya: Al-Hidayah, 2004), 

hlm. 3. 
65

 Hailar Putra Daulay, Pendidikan Islam (Dalam Sistem Pendidikan Nasional Di 

Indonesia) (Jakarta: Kencana, 2004), hlm. 155. 



49 
 

 
 

bahwa apa yang terkandung di dalam Al-Qur'an, seperti materi, iman, dan akhlak, 

dapat digunakan sebagai materi pendidikan. 

Namun, menurut Umar bin Achmad Baradja, materi pendidikan akhlak 

berfokus pada tiga hal, yaitu kurikulum pendidikan Islam, sehingga materi 

pendidikan akhlak dapat disesuaikan dengan pendidikan Islam di Indonesia. 

Materi yang dibahas dalam kitab ini hampir sama dengan materi yang 

dibahas dalam mata pelajaran Akidah Akhlak di Madrasah Ibtidaiyah (MI). 

Tujuan dari mata pelajaran ini adalah untuk membantu peserta didik memperoleh 

kemampuan dasar untuk memahami rukun iman secara sederhana dan untuk 

mempraktikkan dan melakukan kebiasaan berakhlak Islami dengan cara yang 

dapat diterapkan dalam kehidupan sehari-hari mereka. Karena itu, topik Akidah-

Akhlak di Madrasah Ibtidaiyah mencakup: 

1. Aspek Akidah (Keimanan) 

a) Kalimat thayyibah yang digunakan untuk membiasakan diri adalah 

seperti berikut: Laa ilaaha illallaah, basmalah, alhamdulillaah, 

subhanallaah, Allaahu Akbar, ta‟awwudz, maasya Allah, 

assalaamu‘alaikum, salawat, tarji', laa haula walaa quwwata illaa 

billah, dan istighfaar. 

b) Al-asma‘ al-husna sebagai materi pembiasaan, meliputi: al-Ahad, 

alKhaliq, ar-Rahmaan, ar-Rahiim, as-Samai‘, ar-Razzaaq, al-Mughnii, 

al-Hamiid, asy-Syakuur, al-Qudduus, ash-Shamad, al-Muhaimin, al-

‗Azhiim, al-Kariim, al-Kabiir, al-Malik, al-Baathin, al-Walii, alMujiib, 

al-Wahhiab, al-‗Aliim, azh-Zhaahir, ar-Rasyiid, al-Haadi, as-Salaam, 



50 
 

 
 

al-Mu‘min, al-Latiif, al-Baaqi, al-Bashiir, al-Muhyi, alMumiit, al-

Qawii, al-Hakiim, al-Jabbaar, al-Mushawwir, al-Qadiir, al-Ghafuur, al-

Afuww, ash-Shabuur, dan al-Haliim. 

c) Iman kepada Allah ditunjukkan dengan kalimat thayyibah, al-asma' al-

husna, dan pengenalan salat lima waktu sebagai cara untuk 

menunjukkan iman kepada Allah. 

d) Memiliki keyakinan tentang rukun iman, yang mencakup iman kepada 

Allah, Malaikat, Kitab, Rasul, dan Hari Akhir, serta Qada dan Qadar 

Allah. 

2. Aspek Akhlak 

e) Pembiasaan akhlak karimah secara berurutan disajikan pada setiap 

semester dan jenjang kelas, yaitu disiplin, hidup bersih, ramah, sopan 

santun, syukur nikmat, hidup sederhana, rendah hati, jujur, rajin, 

percaya diri, kasih sayang, taat, rukun, tolong-menolong, hormat dan 

patuh dan lainnya. 

f) Menghindari akhlak tercela secara berurutan disajikan setiap 

semesterjenjang kelas yaitu hidup kotor, berbicara jorok/kasar, 

bohong, sombong, malas, durhaka, khianat, iri, dengki, membangkang, 

munafik, hasud, serakah, pesimis, putus asa, marah, fasik, dan murtad. 

3. Aspek Adab Islami 

a) Adab terhadap diri sendiri, yaitu adab mandi, tidur, buang air 

besar/kecil, berbicara, meludah, berpakaian, makan, minum, bersin, 

belajar, dan bermain. 



51 
 

 
 

b) Adab terhadap Allah, yaitu abad di masjid, mengaji, dan beribadah. 

c) Adab kepada sesama yaitu kepada orang tua, saudara, guru, teman, dan 

tetangga. 

d) Adab terhadap lingkungan, kepada binatang, dan tumbuhan ditempat 

umum dan di jalan. 

Adapun aspek-aspek atau hal yang mempengaruhi pembentukan ahlak 

sebagai berikut: 

a. Insting 

Insting atau nurani adalah sifat yang dapat menimbulkan perbuatan 

yang menyampaikan dengan tujuan tidak terpikir lebih dahulu ke arah 

tujuan itu tanpa didahului latihan perbuatan itu. 

Insting merupakan suatu pola perilaku dan reaksi terhadap suatu 

rangsangan tertenu yang tidak di pelajari tetapi telah ada sejak 

seseorang dilahirkan ke dunia ini, biasanya instin pun diperoleh secara 

turun menurun dan insting biyasanya timbul karena individu tersebut 

sedang merasakan tekanan atau sedang takut. 

b. Pola Dasar Bawaan 

Manusia memiliki sifat ingin tahu, karena dia datang kedunia ini 

dengan serba tidak tahu (Al ta‟lamuna syaian). Apa bila seseorang 

mengetahui hal dan ingin mengetahui sesuatu yang belum mengetahui, 

bila diajarkan padanya maka ia merasa sangat senang hatinya 

c. Lingkungan 



52 
 

 
 

Lingkungan alam ini dapat mematahkan dan mematangkan 

pertumbuhan bakat yang dibawa seseorang. Lingkungan tempat tinggal 

seseorang akan mencetak akhlak manusia yang tingkal dilingkungan 

tersebut, seperti orang-orang yang tinggal di perkotaan dan di 

pedesaan. 

d. Kebiasaan 

Kebiasaan merupakan perbuatan yang diulang-ulang terus menerus 

sehingga mudah dikerjakan bagi seseorang. Seperti kebiasan berjalan, 

berpakaiaan, berbicara, berpidato, mengajar, dan lain sebagainya. 

e. Kehendak 

Kehendak adalah sesuatu kekuatan dari beberapa kekuatan. Seperti 

uap dan listrik, kehendak ialah penggerak manusia dan dari padanya 

timbul segala perbuatan yang hasil dari kehendak, dan segala sifat 

manusia dan kekuatannya seolah-olah tidur nyeyak sehingga 

dibangunkan oleh kehendak. 

f. Pendidikan 

Dunia pendidikan sangat besar sekali pengaruhnya terhadap 

pembentukan akhlak seseorang, berbagi ilmu diperkenalkan agar 

individu memahaminya dan dapat melakukan sesuatu perubahan pada 

dirinya. Pada awalnya seorang anak atau seorang individi tidak 

memiliki wawasan atau pengetahuan tentan sesuatu, tetapi setelah 



53 
 

 
 

memiliki dunia pendidikan ia memiliki wawasan yang luas yang akan 

diterapkan kedalam tingkah laku dalan keseharian.66 

Dapat disimpulkan bahwa keadaan yang mempengaruhi akhlak seseorang 

untuk mendorong melakukan perbuatan baik atau buruk dipengaruhi oleh 

beberapa faktor, yaitu insting atau nurani, pola dasar bawaan, lingkungan, 

kebiasaan, kehendak dan pendidikan. 

Akhlak dapat dibedakan menjadi dua yaitu: 

a. Akhlak terpuji (akhlak mahmudah), yaitu perbuatan baik terhadap 

Tuhan, sesama manusia, dan makhluk-makhluk yang lain. 

b. Akhlak tercela (akhlak mazmumah), yaitu perbuatan buruk terhadap 

Tuhan, sesama manusia, dan makhluk-makhluk yang lain.67 

Akhlak terpuji yaitu antara lain: 

1. Al-amanah (setia, jujur, dapat dipercaya) 

2. Al-sidqu (benar, jujur) 

3. Al-adl (adil) 

4. Al-afwu (pemaaf) 

5. Al-alifah (disenangi) 

6. Al-wafa‘ (menepati janji) 

7. Al-ifafah (memelihara diri) 

8. Al-haya‘ (malu) 

                                                           
66

 A Mustofa, Akhlak Tasawuf (Bandung: CV Pustaka Setia, 2014), hlm. 82. 
67

 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf I (Jakarta: Radar Jaya Offset, 2009), hlm. 10. 



54 
 

 
 

9. As-syajaah (berani) 

10. Al-quwwah (kuat) 

11. Dan lain sebagainya yang menunjukkan kepada sifat-sifat yang 

terpuji.68 

Sedangkan yang termasuk akhlak tercela antara lain sebagai berikut: 

1. Ananniah (egois) 

2. Al-bagyu (lacur) 

3. Al-bukhl (kikir) 

4. Al-buhtan (dusta) 

5. Al-hamr (peminum khamr) 

6. Al-khianah (khianat) 

7. Az-zulmu (aniaya) 

8. Al-jubn (pengecut) 

9. Al-fawahisy (dosa besar) 

10. Al-gaddab (pemarah) 

11. Dan lain sebagainnya yang menunjukkan pada sifat-sifat tercela. 

Abuddin Nata, berpendapat dengan diterapkannya akhlak, maka akan 

tercipta kehidupan yang tertib, teratur, aman, damai, dan harmonis sehingga setiap 

orang akan merasakan kenyamanan yang menyebabkan ia dapat 

mengaktualisasikan segenap potensi dirinya, yakni berupa cipta (pikiran), rasa 

(jiwa), dan karsa (pancaindra) yang selanjutnya menjadi bangsa yang beradab dan 

                                                           
68

 Mustofa, hlm. 198. 



55 
 

 
 

berbudaya serta mencapai kemajuan dan kesejahteraan hidup secara utuh. 

Sebaliknya, tanpa adanya akhlak, maka manusia akan mengalami kehidupan yang 

kacau. Kelangsungan hidup (jiwa), akal, keturunan dan keamanan akan 

terancam.69 Ahmad Amin, sebagaimana yang di kutib Abuddun Nata dalam 

bukunya Akhlak Tasawuf dan Karakter Mulia berpendapat bahwa tujuan 

mempelajari ilmu akhlak dan permasalahannya menyebabkan kita dapat 

menetapkan suatu perbuatan yang baik atau buruk.70 

Menurut Ibnu Miskawaih, sebagaimana Muhammad Fauqi dalam buku 

Tasawuf Islam dan Akhlak berpendapat bahwa akhlak bertujuan agar manusia 

menjalankan perilaku yang baik dan santun tanpa unsur ketertekanan maupun 

keberatan sehingga akhlak menjadi karakter yang mulia dalam diri seseorang.71 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa akhlak memiliki tujuan untuk 

meningkatkan iman dan takwa kepada Allah yang Maha Esa serta membentuk 

karakter mulia, beradap, sopan dan santun dalam berkata maupun bertindak. 

Dengan diterapkannya akhlak, maka akan tercipta kehidupan yang tertib, teratu, 

aman, damai, harmonis, sehingga setiap orang merasakan kenyamanan serta 

mencapai kemajuan dan kesejahteraan hidup dalam bernegara. Sebaliknya, tanpa 

adanya akhlak yang baik manusia akan mengalami kekacauan. 

                                                           
69

 Abuddin Nata, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Kencana, 2012), 

hlm. 208. 
70

 Abuddin Nata, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia (Depok: PT Raja Grafindo 

Persada, 2015), hlm. 11. 
71

 Muhammad Fauqi Hajjaj, Tasawuf Islam Dan Akhlak (Jakarta: Bumi Aksara, 2011), 

hlm. 224. 



56 
 

 
 

Dengan demikian, akhlak juga memberikan pedoman atau arah bagi 

manusia dalam mengetahui perbuatan yang baik dan yang buruk. Sehingga, 

manusia dapat terhindar dari perbuatan yang tercela maupun perbuatan yang dapat 

membahayakan dirinya dan orang lain. 

Hubungn akhlak dengan pendidikan dapat dikemukakan dengan 

penjelasan sebagai berikut: Pertama, pemahaman tentang akhlak membantu 

merumuskan tujuan pendidikan, yaitu membentuk manusia agar memiliki akhlak 

mulia atau kepribadian yang utama yang ditandai adanya integritas kepribadian 

yang utuh, satunya hati, perbuatan dan ucapan, memiliki tanggung jawab terhadap 

dirinya, masyarakat dan bangsanya, melaksanakan segala perintah Allah SWT. 

dan menjauhi larangannya dalam rangka ibadah kepada Allah SWT. serta 

melaksanakan fungsi sosialnya, dengan melaksanakan fungsi kekhalifahannya di 

muka bumi, dengan cara mengerahkan segenap daya dan kemampuan untuk 

memakmurkan dan mensejahterakan masyarakat. 

Kedua, pemahaman tentang akhlak membantu dalam merumuskan ciri-ciri 

dan kandungan kurikulum. Ketiga, pemahaman tentang akhlak akan membantu 

dalam merumuskan ciri-ciri guru yang profesional, yaitu guru yang selain 

memiliki kompetensi akademik, pedagogik dan sosial, juga harus memiliki 

kompetensi kepribadian.  

Keempat, pemahaman terhadap akhlak akan membantu merumuskan kode 

etik dan tata tertib sekolah, khusunya yang berkenaan dengan akhlak. Kelima, 

pemahaman terhadap akhlak akan membantu dalam menentukan metode dan 



57 
 

 
 

pendekatan yang efektif dalam kegiatan belajar mengajar dalam melahirkan 

manusia yang memiliki akhlak mulia dan karakter yang utama. 

Keenam, pemahaman terhadap akhlak akan membantu menciptakan 

lingkungan pendidikan yang bersih, tertib, aman, damai, nyaman, yang 

mendukung terciptanya suasana belajar yang kondusif. Lingkungan yang tertib 

bisa membuat belajar dengan penuh konsentrasi, lingkungan yang damai dan 

aman.72 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak kaitannya dengan 

pendidikan adalah membantu merumuskan tujuan pendidikan, merumuskan 

kurikulum, merumuskan guru yang profesional, merumuskan kode etik dan tata 

tertib sekolah, menentukan metode dan pendekatan dalam pembelajaran serta 

menciptakan lingkungan pendidikan yang kondusif. 

Akhlak merupakan sikap atau perbuatan yang muncul dari dalam diri 

seseorang, maka akhlak tersebut dapat dimanifestasikan ke dalam berbagai ruang 

lingkup, yaitu: 

a. Akhlak terhadap Allah SWT 

Menurut Abuddin Nata, ―Akhlak kepada Allah dapat diartikan 

sebagai sikap atau perbuatan yang seharusnya dilakukan oleh manusia 

sebagai makhluk, kepada Allah sebagai Khalik. Sikap atau perbuatan 

tersebut memiliki ciri-ciri perbuatan akhlak‖.73 

                                                           
72

 Nata, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam, hlm. 209. 
73

 Nata, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia, hlm. 127. 



58 
 

 
 

Banyak cara yang dapat dilakukan dalam berakhlak kepada Allah 

SWT. Dan kegiatan menanamkan nilai-nilai akhlak kepada Allah 

SWT. yang sesungguhnya akan membentuk pendidikan keagamaan. 

Diantara nilai-nilai ketuhanan yang sangat mendasar ialah: 

1) Iman, yaitu sikap batin yang penuh kepercayaan kepada Allah 

SWT. Jadi tidak cukup hanya ―percaya‖ kepada adanya Allah 

SWT. Melainkan harus meningkat menjadi sikap mempercayai 

Allah SWT. dan menaruh kepercayaan kepada Allah SWT.  

2) Ihsan, yaitu kesadaran yang sedalam-dalamnya bahwa Allah 

SWT. senantiasa hadir atau bersama manusia dimanapun 

manusia berada. 

3) Takwa, yaitu sikap yang sepenuhnya sadar bahwa Allah SWT. 

selalu mengawasi manusia.  

4) Ikhlas, yaitu sikap murni dalam tingkah laku dan perbuatan 

semata-mata demi memperoleh keridhaan Allah SWT. dan 

bebas dari pamrih lahir dan batin, tertutup maupun terbuka. 

5) Tawakal, yaitu sikap senantiasa bersandar kepada Allah SWT. 

Dengan penuh harapan kepada-Nya dan keyakinan bahwa 

Allah SWT. akan menolong manusia dalam mencari dan 

menemukan jalan yang terbaik. 

6) Syukur, yaitu sikap penuh rasa terima kasih dan penghargaan 

atas segala nikmat dan karunia yang tidak terbilang banyaknya 

yang dianugerahkan Allah SWT. kepada manusia. 



59 
 

 
 

7) Sabar, yaitu sikap tabah menghadapi segala kepahitan hidup, 

besar dan kecil, lahir dan batin, fisiologis maupun psikologis, 

karena keyakinan yang tidak tergoyahkan bahwa kita semua 

berasal dari Allah SWT. dan akan kembali kepada-Nya. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa akhlak terhadap Allah 

SWT. merupakan interaksi atau hubungan antara manusia dengan 

Tuhan, berkaitan dengan ibadah yang dilakukan mausia kepada Allah 

SWT. Seperti meningkatkan iman, ihsan, takwa, ikhlas dan 

sebagainya. Dan juga larangan berbuat syirik atau menyukutukan 

Allah SWT serta senantiasa menjalankan kewajiban sebagai seorang 

hamba Allah SWT. dan menjauhi atau meninggalkan segala larangan 

Allah SWT. 

b. Akhlak terhadap Sesama Manusia 

Akhlak terhadap sesama manusia merupakan nilai kemanusiaan 

yang mencakup berbagai aspek dalam kehidupan sehari-hari, seperti: 

1) Silaturrahmi, yaitu pertalian rasa cinta kasih antara sesama 

manusia, khususnya antara saudara, kerabat, handai taulan, 

tetangga dan seterusnya. 

2) Persaudaraan (ukhuwah), yaitu semangat persaudaraan, lebih 

lebih antara sesama kaum beriman (ukhuwah islamiyah). 

3) Persamaan (al-musawah), yaitu pandangan bahwa semua 

manusia sama harkat dan martabatnya. Tanpa memandang jenis 

kelamin, ras, ataupun suku bangsa. 



60 
 

 
 

4) Adil, yaitu wawasan yang seimbang (balanced) dalam 

memandang, menilai atau menyikapi sesuatu. 

5) Baik sangka (khusnudzan), yaitu sikap penuh baik sangka 

kepada sesama manusia. 

6) Rendah hati (tawadhu‟), yaitu sikap yang tumbuh karena 

keinsafan bahwa segala kemuliaan hanya milik Allah SWT. 

7) Tepat janji (al-wafa‟), yaitu sikap selalu menepati janji bila 

membuat perjanjian. Dan lain sebagainya yang menunjukkan 

sikap baik terhadap manusia.74 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa akhlak terhadap sesama manusia 

merupakan perilaku kemanusiaan yang berhubungan dengan sesama 

manusia dan saling berinteraksi sebagai makhluk sosial dalam 

kehidupan sehari-hari, seperti silaturahmi, menjaga tali persaudaraan, 

besikap adil, dan lain sebagainya 

c. Akhlak terhadap Lingkungan 

M. Jamil berpendapat bahwa Akhlak kepada lingkungan adalah 

sikap seseorang terhadap lingkungan (alam) di sekelilingnya. 

Sebagaimana diketahui bahwa Allah SWT. Menciptakan lingkungan 

yang terdiri dari hewan, tumbuhantumbuhan, air, udara, tanah, dan 

benda-benda lain yang terdapat di muka bumi. Semuanya diciptakan 

Allah SWT. untuk manusia. Pada dasarnya semua yang diciptakan 

                                                           
74

 Muhammad Alim, Upaya Pembentukan Pemikiran Dan Kepribadian Muslim 

(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011), hlm. 156. 



61 
 

 
 

Allah tersebut diperuntukkan untuk kepentingan semua manusia dalam 

rangka memudahkan dirinya dalam beribadah kepada Allah SWT‖.75 

Allah SWT berfirman: 

ُ ٱلَّ  ٓ ءىاحىىمٰى ٱللََّّ ا ىٍ آ وىٱبۡخىؼِ فيِ ىٍ حۡصَِ نى
ى
أ َۖ وى نۡيىا ىَ ٱلُّ ٌِ لَى حىنسى ُىصِيتىمى  َۖ وى ةى ارى ٱلۡأٓخِرى
ىَ   فۡصِدِي ٍُ ۡ ى لَى يُُبُِّ ٱل رۡضِِۖ إنَِّ ٱللََّّ

ى
ادى فِِ ٱلۡۡ صى لَى تىتۡؼِ ٱىفۡى َۖ وى ۡمى ُ إلَِى ىَ ٱللََّّ حۡصى

ى
 أ

Artinya: Dan carilah pada apa yang telah dianugerahkan Allah 

kepadamu (kebahagiaan) negeri akhirat, dan janganlah kamu 

melupakan bahagianmu dari (kenikmatan) duniawi dan berbuat 

baiklah (kepada orang lain) sebagaimana Allah telah berbuat baik, 

kepadamu, dan janganlah kamu berbuat kerusakan di (muka) bumi. 

Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang-orang yang berbuat 

kerusakan‖ (Q.S. Al-Qashas [28]: 77). 

 

Oleh karena itu, manusia harus menjaga lingkungan dengan 

sebaik-baiknya oleh manusia. Pemanfaatan lingkungan tanpa 

memperhatikan unsur pelestariannya justru akan menyusahkan 

manusia itu sendiri. Dalam kajian ekonomi hal ini disebut sebagai 

kemampuan manusia untuk melakukan pilihan (choice) dalam 

pemanfaatan sumber-sumber daya alam yang terbatas (limited 

resources) sedangkan keinginan manusia sendiri tidak terbatas 

(unlimited resources).76 

Potensi kerusakan lingkungan juga dapat kita temukan dalam 

firman Allah SWT. Surat Ar-Ruum ayat 41: 

                                                           
75

 M Jamil, Akhlak Tasawuf (Ciputat: Megamall, 2013), hlm. 5. 
76

 Ibid. 



62 
 

 
 

أْ  ٍِيُ ِي غى ً بىػۡضى ٱلََّّ ُٓ يدِۡي ٱلنَّاسِ لَِذُِيلى
ى
تىجۡ أ صى ا نى ىٍ ِ ِ وىٱلۡۡىحۡرِ ة ّ ادُ فِِ ٱىۡبِى صى رى ٱىۡفى ىٓ ظى

ًۡ يىرجِۡػُٔنى   ُٓ يَّ  ىىػى

Artinya: ―Telah nampak kerusakan di darat dan di laut disebabkan 

karena perbuatan tangan manusia, supaya Allah merasakan kepada 

mereka sebahagian dari (akibat) perbuatan mereka, agar mereka 

kembali (ke jalan yang benar)‖. (Q.S ArRuum [30]: 41). 

Jadi, berdasarkan ayat di atas Allah SWT. memerintahkan manusia 

untuk senantiasa menjaga dan melestarikan lingkungan alam, baik 

tumbuhan maupun hewan. Karena semua itu untuk kemaslahatan umat 

manusia itu sendiri. 

Dari paparan diatas, dapat disimpulkan bahwa ruang lingkup 

akhlak terbagi menjadi tiga, yaitu akhlak terhadap Allah Yang Maha 

Esa, akhlak terhadap sesama manusia dan akhlak terhadap lingkungan. 

Pertama, akhlak terhadap Allah Yang Maha Esa merupakan 

hubungan antara manusia dengan Tuhannya, yaitu Allah SWT. Kedua, 

akhlak terhadap sesama manusia merupakan hubungan atau interaksi 

sosial manusia dengan manusia lainnya atau yang disebut nilai-nilai 

kemanusian. Ketiga, akhlak terhadap lingkungan dan hewan 

merupakan perilaku manusia dalam menjaga dan melestarikan 

lingkungan serta memelihara hewan. 

D. Konsep Anak 

1. Pengertian Anak 

Undang-undang No. 23 Tahun 2002 tentang Perlindungan Anak 

mengatakan anak adalah siapa saja yang belum berusia 18 tahun, termasuk 

anak yang masih dalam kandungan. Artinya, segala kepentingan akan 



63 
 

 
 

pengupayaan perlindungan terhadap anak dimulai sejak anak tersebut berada 

di dalam kandungan hingga berusia 18 tahun.77 

Seperti yang ditunjukkan oleh uraian di atas, bahan-bahan tentang akhlak 

dalam kitab tersebut serupa dengan bahan-bahan utama dalam kurikulum 

Akidah Akhlak. Selain itu, bahan-bahan tersebut juga mencakup aspek atau 

lingkup yang merupakan topik utama dalam pendidikan akhlak. Dalam situasi 

ini, materi yang diberikan sebenarnya berkaitan dengan akhlak terhadap alam, 

sesama manusia, dan Allah SWT. 

2. Tingkat Perkembangan Anak 

a. Usia bayi (0-1 Tahun) 

Pada saat ini, bayi belum dapat mengatakan apa yang mereka 

pikirkan dan rasakan. Oleh karena itu, saat bayi mengalami perasaan tidak 

nyaman, seperti lapar, haus, atau basah, mereka hanya bisa menangis 

untuk berkomunikasi. Namun demikian, bayi sebenarnya dapat 

menanggapi tingkah laku orang dewasa yang berkomunikasi dengannya 

secara non verbal, seperti berbicara lemah lembut, dekapan, dan sentuhan. 

Bayi biasanya menunjukkan berbagai respon non verbal, seperti 

menggerakkan tubuh mereka, tangan mereka, dan kaki mereka. Hal ini 

terutama terjadi pada bayi kurang dari enam bulan sebagai cara untuk 

menarik perhatian orang lain, jadi perhatikan mereka saat berbicara 

dengan mereka. Bayi akan takut jika Anda menggendong atau 

                                                           
77

 Damaiyanti and Mukhripah, Komunikasi Terapeutik Dalam Praktik Keperawaatan 

(Bandung: PT Refika Aditama, 2008), hlm. 27. 



64 
 

 
 

memangkunya segera. Anda harus berbicara dengan ibunya terlebih 

dahulu. Tunjukkan keinginan kita untuk memperkuat hubungan dengan 

ibunya. 

b. Usia Pra Sekolah (2-5 Tahun) 

Anak-anak saat ini sangat egosentris, terutama mereka di bawah 

tiga tahun. Selain itu, anak harus diberi tahu tentang apa yang akan terjadi 

padanya karena mereka takut akan ketidaktahuan. Misalnya, anak akan 

merasa melihat alat yang akan ditempelkan ke tubuhnya saat mengukur 

suhu. Oleh karena itu, beri tahu kami bagaimana Anda akan 

merasakannya. Beri dia waktu untuk memegang thermometer sampai dia 

yakin bahwa itu tidak berbahaya baginya. 

c. Usia Sekolah (6-12 Tahun) 

Anak-anak pada usia ini sangat sensitif terhadap stimulus yang 

mengancam kelangsungan hidupnya. Oleh karena itu, saat berinteraksi dan 

berkomunikasi dengan anak-anak di usia ini, Anda harus menggunakan 

bahasa yang mudah dimengerti anak dan memberikan contoh yang jelas 

yang sesuai dengan kemampuan kognitif mereka. Anak-anak di usia 

sekolah memiliki kemampuan yang lebih baik untuk berkomunikasi 

dengan orang dewasa. Anak sudah mampu berpikir secara konseptual, 

perbendaharaan kata dia sudah luas, dan dia telah menguasai sekitar tiga 

ribu kata. 

d. Usia Remaja (13-18 Tahun) 



65 
 

 
 

Pola pikir dan tingkah laku anak adalah bagian dari transisi dari 

masa kanak-kanak ke masa dewasa, yang dikenal sebagai fase remaja.  

Anak-anak harus diberi kesempatan untuk belajar bagaimana memecahkan 

masalah dengan cara yang positif. Jelaskan kepada anak bahwa jika ia 

merasa cemas atau stres, ia dapat berbicara dengan teman sebaya atau 

orang dewasa yang ia anggap tepat.78 

E. Konsep Pendidikan Karakter dalam Sistem Pendidikan Nasional 

Kebijakan Pemerintah melalui Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

mengenai pendidikan karakter dalam Kurikulum 2013 perlu disambut gembira 

dan didukung semua pihak. Pendidikan karakter bukan hanya penting, tetapi 

mutlak dilakukan oleh setiap bangsa jika ingin menjadi bangsa yang beradab. 

Pendidikan karakter menjadi sesuatu yang penting untuk membentuk generasi 

yang berkualitas. Pendidikan karakter merupakan salah satu alat untuk 

membimbing seseorang yang lebih baik, sehingga mampu memfilter pengaruh 

yang tidak baik. Abuddin Nata menggambarkan bahwa gejala keruntuhan moral 

dewasa ini sudah benar-benar mengkhawatirkan. Kejujuran, kebenaran, keadilan, 

tolong menolong, dan kasih sayang sudah tertutup oleh penyelewengan, penipuan, 

penindasan, saling menjegal, dan saling merugikan. Banyak terjadi adu domba 

dan fitnah, menjilat, menipu, mengambil hak orang lain sesuka hati, dan 

perbuatan-perbuatan maksiat lainnya. Semua itu menjadi alasan mengapa 

pendidikan karakter penting diterapkan dalam dunia pendidikan.79 

                                                           
78

 Ibid. 
79

 Abuddin Nata, Manajemen Pendidikan, Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di 

Indonesia, 3rd edn (Jakarta: Prenada Media Group, 2003), hlm. 197. 



66 
 

 
 

Beberapa tokoh mendefenisikan karakter sama dengan kepribadian. 

Kepribadian dianggap sebagai ciri atau karakteristik atau gaya atau sifat khas dari 

diri seseorang yang bersumber dari bentukan-bentukan yang diterima dari 

lingkungan, misalnya keluarga pada masa kecil, dan juga bawaan seseorang sejak 

lahir.80 Karakter dipengaruhi oleh hereditas (keturunan). Perilaku seorang anak 

seringkali tidak jauh dari perilaku orang tuanya. Karakter juga dipengaruhi oleh 

lingkungan. Anak yang berada dilingkungan yang baik, cenderung akan 

berkarakter baik, demikian juga sebaliknya. Karakter mengacu pada serangkaian 

sikap (attitudes), perilaku (behaviors), motivasi (motivasions), dan keterampilan 

(skills).81 Istilah karakter berasal dari bahasa Yunani, charassein yang berarti to 

engrave (mengukir). Dengan demikian, membentuk karakter diibaratkan seperti 

mengukir di atas batu yang pelaksanaannya tidak mudah. Dari makna asal tersebut 

kemudian pengertian karakter berkembang menjadi tanda khusus atau pola 

perilaku. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI), karakter diartikan 

sebagai tabiat, sifat-sifat kejiwaan, akhlak atau budi pekerti yang membedakan 

seseorang dengan yang lain. Pengertian ini tidak jauh berbeda ditemukan dalam 

Oxford Dictionary, yang mendefenisikan karakter sebagai the mental and moral 

qualities distinctive to an individual (kualitas mental dan moral yang khas pada 

seseorang), the distinctive nature of something (sifat khas sesuatu), the quality of 

being individual in an interesting or unusual way (kualitas individu dalam 

pandangan yang menarik atau tidak biasa), srength and originality in a person‟s 

                                                           
80

 Sjarkawi, Pembentukan Kepribadian Anak Peran Moral, Intelektual, Emosional, Dan 

Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2006), hlm. 11. 
81

 Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga 

Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2011), hlm. 10. 



67 
 

 
 

nature (kekuatan dan orisinalitas dalam diri seseorang), a person‟s good 

reputation (reputasi yang baik seseorang).82 

Adapun pendidikan, menurut Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 

tentang sistem Pendidikan Nasional, adalah usaha sadar dan terencana untuk 

mewujudkan suasana belajar dan proses pembelajaran agar peserta didik secara 

aktif mengembangkan potensi dirinya untuk memiliki kekuatan spiritual 

keagamaan, pengendalian diri, kepribadian, kecerdasan, akhlak mulia, serta 

keterampilan yang diperlukan dirinya, masyarakat, bangsa dan negara. Dengan 

memperhatikan makna karakter dan pendidikan, maka pendidikan karakter dapat 

diartikan sebagai upaya mengembangkan potensi peserta didik dengan nilai-nilai 

budaya dan karakter bangsa agar mereka memiliki nilai dan karakter sebagai 

karakter dirinya, menerapkan nilai-nilai tersebut dalam kehidupan dirinya, sebagai 

anggota masyarakat, dan sebagai warga negara. 

Pusat Pengkajian Pedagogik (P3) mendefenisikan pendidikan karakter 

dalam setting sekolah sebagai pembelajaran yang mengarah pada penguatan dan 

pengembangan perilaku anak secara utuh yang didasarkan pada suatu nilai 

tertentu yang dirujuk oleh sekolah.  Defenisi ini mengandung makna: 

1. Pendidikan karakter merupakan pendidikan yang terintegritas dengan 

pembelajaran yang terjadi pada suatu mata pembelajaran. 

                                                           
82

 Mohammad Kosim, ‗Urgensi Pendidikan Karakter‘, Journal of Social and Islamic 

Culture, 19.1 (2012), hlm. 89-110. 



68 
 

 
 

2. Diarahkan pada penguatan dan pengembangan perilaku anak secara 

utuh, asumsinya anak merupakan organisme manusia yang memiliki 

potensi untuk dikuatkan dan dikembangkan. 

3. Penguatan dan pengembangan perilaku didasari oleh nilai yang dirujuk 

sekolah (lembaga).83 

Landasan dan sumber pendidikan karakter bangsa yang hendak 

dikembangkan melalui lembaga pendidikan digali dari nilai-nilai yang selama ini 

menjadi karakter bangsa Indonesia, yaitu nilai-nilai agama, Pancasila, budaya 

bangsa, dan tujuan pendidikan nasional. 

1. Agama, masyarakat Indonesia adalah masyarakat beragama, oleh 

karena itu, kehidupan individu, masyarakat, dan bangsa selalu didasari 

pada ajaran agama dan kepercayaannya. Secara politis, kehidupan 

bernegaraan pun didasari pada nilai-nilai yang berasal dari agama. 

Atas dasar pertimbangan itu, maka nilai-nilai pendidikan karakter 

harus didasarkan pada nilai-nilai dan kaidah yang berasal dari agama. 

2. Pancasila, negara kesatuan Republik Indonesia ditegakkan atas prinsip-

prinsip kehidupan kebangsaan dan kenegaraan yang disebut dengan 

Pancasila. Pancasila terdapat pada Pembukaan dalam UUD 1945 dan 

dijabarkan lebih lanjut dalam pasal-pasal yang terdapat dalam UUD 

1945. Artinya nilai-nilai yang terkandung dalam Pancasila menjadi 

nilai-nilai yang mengatur kehidupan politik, hukum, ekonomi, 

                                                           
83

 Raihan Putry, ‗Nilai Pendidikan Karakter Anak Di Sekolah Perspektif Kemendiknas‘, 

Gender Equality: Internasional Journal of Child and Gender Studies, 4.1 (2018), hlm. 39–54. 



69 
 

 
 

kemasyarakatan, budaya, dan seni. Pendidikan karakter bangsa 

bertujuan mempersiapkan peserta didik menjadi warga negara yang 

lebih baik, yaitu warga negara yang memiliki kemampuan, kemauan, 

dan menerapkan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupannya sebagai 

warga negara. 

3. Budaya, sebagai suatu kebenaran bahwa tidak ada manusia yang hidup 

bermasyarakat yang tidak didasari oleh nilai-nilai budaya yang diakui 

masyarakat itu. Nilai-nilai budaya itu dijadikan dasar dalam pemberian 

makna terhadap suatu konsep dan arti dalam komunikasi antar anggota 

masyarakat itu. Posisi budaya yang demikian penting dalam kehidupan 

masyarakat mengharuskan budaya menjadi sumber nilai dalam 

pendidikan karakter bangsa. 

4. Tujuan pendidikan Nasional, sebagai rumusan kualitas yang harus 

dimiliki setiap warga negara Indonesia, dikembangkan oleh berbagai 

staun pendidikan di berbagai jenjang dan jalur. Dalam UU Nomor 20 

tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional dinyatakan bahwa 

pendidikan nasional berfungsi mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban bangsa yang bermartabat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan bangsa, bertujuan untuk 

berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang 

beriman dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak 

mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, mandiri, dan menjadi warga 

negara yang demokrasi serta bertanggung jawab. Dari bunyi pasal 



70 
 

 
 

tersebut, setidaknya terdapat lima dari delapan potensi peserta didik 

yang implementasinya sangat lekat dengan tujuan pembentukan 

pendidikan karakter. Kelekatan inilah menjadi dasar hukum begitu 

pentingnya pelaksanaannya pendidikan karakter. 

Terdapat sembilan pilar karakter yang berasal dari nilai-nilai luhur 

universal, yaitu; pertama, karakter cinta Tuhan dan segenap ciptaannya; kedua, 

kemandirian dan tanggung jawab; ketiga, kejujuran/amanah, diplomatis; keempat, 

hormat dan santun; kelima, dermawan, suka tolong menolong dan gotong 

royong/kerjasama; keenam, percayara diri dan pekerja keras; ketujuh, 

kepemimpinan dan keadilan; kedelapan, baik dan rendah hati, dan kesembilan; 

karakter toleransi, kedamaian, dan kesatuan.84 

Sementara itu, berdasarkan nilai-nilai agama, Pancasila, budaya, dan 

tujuan pendidikan nasional, Pusat Kurikulum Kementerian Pendidikan Nasional 

merumuskan delapan belas nilai-nilai yang perlu dikembangkan melalui 

pendidikan karakter masing-masing nilai ini tidak berdiri dan berkembang sendiri-

sendiri, melainkan berinteraksi satu sama lain, berkembang secara dinamis dan 

membentuk keutuhan pribadi, nilai-nilai tersebut yaitu: 

1. Religius, sikap dan perilaku yang patuh dalam melaksanakan ajaran 

agama yang dianutnya, toleran terhadap pelaksanaan ibadah agama 

lain, dan hidup rukun dengan pemeluk agama lain. 

                                                           
84

 Mohammad Kosim, ‗Urgensi Pendidikan Karakter‘, Journal of Social and Islamic 

Culture, 19.1 (2012), hlm. 89. 



71 
 

 
 

2. Jujur, perilaku yang didasarkan pada upaya menjadikan dirinya 

sebagai orang yang selalu dapat dipercaya dalam perkataan, tindakan, 

dan pekerjaan. 

3. Toleransi, sikap dan tindakan yang menghargai perbedaan agama, 

suku, etnis, pendapat, sikap, dan tindakan orang lain yang berbeda dari 

dirinya. 

4. Disiplin, tindakan yang menunjukkan perilaku tertib dan patuh pada 

berbagai ketentuan dan peraturan. 

5. Kerja keras, perilaku yang menunjukkan uapaya sungguh-sungguh 

dalam mengatasi berbagai hambatan belajar dan tugas, serta 

menyelesaikan tugas dengan sebaik-baiknya. 

6. Keratif, berpikir dan melakukan sesuatu untuk menghasilkan cara atau 

hasil baru dari sesuatu yang telah dimiliki. 

7. Mandiri; sikap dan perilaku yang tidak mudah tergantung pada orang 

lain dalam menyelesaikan tugas-tugas. 

8. Demokratis; cara berfikir, bersikap, dan bertindak yang menilai sama 

hak dan kewajiban dirinya dan orang lain. 

9. Rasa ingin tahu; sikap dan tindakan yang selalu berupaya untuk 

mengetahui lebih mendalam dan meluas dari sesuatu yang 

dipelajarinya, dilihat, dan didengar. 

10. Semangat kebangsaan; cara berpikir, bertindak, dan berwawasan yang 

menempatkan kepentingan bangsa dan negara di atas kepentingan diri 

dan kelompoknya. 



72 
 

 
 

11. Cinta tanah air; cara berfikir dan bersikap, dan berbuat yang 

menunjukkan kesetiaan, kepedulian, dan penghargaan yang tinggi 

terhadap bahasa, lingkungan fisik, sosial, budaya, ekonomi, dan politik 

bangsa. 

12. Menghargai prestasi; sikap dan tindakan yang mendorong dirinya 

untuk menghasilkan sesuatu yang berguna bagi masyarakat, dan 

mengakui, serta menghormati keberhasilan orang lain. 

13. Bersahabat/Komunikatif; tindakan yang memperlihatkan rasa senang 

berbicara, bergaul, dan bekerja sama dengan orang lain. 

14. Cinta damai; sikap, perkataan, dan tindakan yang menyebabkan orang 

lain merasa senang dan aman atas kehadiran dirinya. 

15. Gemar membaca; kebiasaan menyediakan waktu untuk membaca 

berbagai bacaan yang memberikan kebajikan bagi dirinya. 

16. Peduli lingkungan; sikap dan tindakan yang selalu berupaya mencegah 

kerusakan pada lingkungan alam di sekitarnya, dan mengembangkan 

upaya-upaya untuk memperbaiki kerusakan alam yang sudah terjadi. 

17. Peduli sosial; sikap dan tindakan yang selalu ingin memberi bantuan 

pada orang lain dan masyarakat yang membutuhkan. 

18. Tanggung jawab; sikap dan perilaku seseorang untuk melaksanakan 

tugas dan kewajibannya, yang seharusnya dia lakukan terhadap diri 

sendiri, masyarakat, lingkungan (alam, sosial, dan budaya), negara dan 

Tuhan Yang Maha Esa. 

 



73 
 

 
 

F. Konsep Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam 

Karakter dalam KBBI diartikan sebagai sifat batin yang memperngaruhi 

segenap pikiran, prilaku, budi pekerti, dan tabiat yang dimiliki manusia atau 

makhluk hidup lainnya. Dalam Islam karakter lebih akrab disapa dengan akhlak, 

kepribadian, serta watak seseorang yang dapat dilihat dari sikap, cara bicara, dan 

perbuatan yang melekat dalam dirinya. Akhmad Shodiw mendefenisikan karakter 

sebagai nilai yang melembaga dalam diri seseorang yang dikenal dengan sifat. 

Disebutkan juga bahwa karakter adalah hal serupa dengan pembahasan akhlak 

dalam kajian Islam.85 

Soekidjo mendefenisikan akhlak adalah kebiasaan kehendak yang 

dilakukan secara langsung tanpa mikir terlebih dahulu.86 Secara etimologis akhlak 

adalah bentuk jamak dari khuluq yang berarti budi pekerti, perangai, tingkah laku 

atau tabiat. Berakar dari kata khalaqa yang berarti menciptakan. Seakar dengan 

kata khaliq (pencipta), makhluq (yang diciptakan) dan khalq (pencipta).87 

Kesamaan akar kata di atas mengisyaratkan bahwa dalam akhlak tercakup 

pengertian terciptanya keterpaduan antara kehendak khaliq (Tuhan) dengan 

perilaku makhluk (manusia). Atau dengan kata lain, tata perilaku seseorang 

terhadap orang lain dan lingkungannya baru mengandung nilai akhlak yang hakiki 

manakala tindakan atau perilaku tersebut didasarkan kepada kehendak khaliq. 

                                                           
85

 Akhmad Shodiq, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018), hlm. 1. 
86

 Soekidjo Notoatmodjo, Pendidikan Dan Perilaku Kesehatan, 1st edn (Jakarta: PT 

Rineka Cipta, 2003), hlm. 114. 
87

 Yunahar Ilyas, Kuliah Akhlaq (Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan Pengalaman 

Islam (LPPI UMY), 2011), hlm. 1. 



74 
 

 
 

Dari pengertian di atas, dapat disimpulkan bahwa akhlak bukan saja 

merupakan tata aturan atau norma perilaku dalam kehidupan bersosialisasi saja, 

akan tetapi jauh lebih luas dari pada itu, akhlak juga merupakan tata aturan atau 

norma yang mengatur hubungan antara Tuhan dan manusia dan bahkan dengan 

alam semesta.88 

Secara terminologis ada beberapa ulama besar yang mendefenisikan 

mengenai akhlak sebut saja Imam al-Ghazali mendefenisikan akhlak sebagai 

sebuah sifat yang tertanam dalam jiwa yang akan menimbulkan perbuatan-

perbuatan dengan sendirinya dan tanpa memerlukan pemikiran dan 

pertimbangan.89 Pemikiran yang serupa yang dikemukakan oleh ulama besar yaitu 

Ibrahim Anis beliau mendefenisikan akhlak sebagai sifat yang ditanamkan di 

dalam jiwa, dengan sifat tersebut akan lahir segala jenis perbuatan, baik atau 

buruknya tanpa membutuhkan pemikiran dan perimbangan.90 

Abdul Karim Zaidan juga berpendapat dengan mendefenisikan akhlak 

sebagai nilai-nilai dan sifat-sifat yang tertanam dalam jiwa, yang dengan sorotan 

dan pertimbangannya seseorang dapat menilai perbuatannya baik atau buruk, 

untuk kemudian memilih melakukan atau meninggalkannya.91 

Dari defenisi yang diuraikan di atas sepakat abhwa akhlak atau khuluq itu 

adalah sifat yang tertanam dalam jiwa manusia, sehingga dia akan muncul secara 

                                                           
88

 Harun Nasution and dkk, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 1992), hlm. 

98. 
89

 Abu Hamid Muhammad Al-Ghazali, Ihya ‟Ulum Ad-Din (Beirut: Dar al-Fikri, 1989), 

hlm. 58. 
90

 Ibrahim Anis, Al-Mu‟jam Al-Wasith (Kairo: Dar al Ma‘arif, 1972), hlm. 202. 
91

 Abdul Karim Zaidan, Ushul Ad-Da‟wah (Baghdad: Jam‘iyyah Al-Amani, 1976), hlm. 

75. 



75 
 

 
 

spontan bilamana diperlukan tanpa memerlukan pemikiran atau pertimbangan 

lebih dahulu, serta tidak memerlukan dorongan dari luar dan dikenal dengan 

istilah etika dan moral. Ketiga istilah di atas sama-sama menentukan nilai baik 

dan buruk sikap perbuatan manusia. Perbedaannya terletak pada standar masing-

masing. Baik akhlak standarnya adalah al-Qur‘an dan Sunnah, bagi etika 

standarnya pertimbangan akan pikiran, dan bagi moral standarnya adat kebiasaan 

yang umum maupun berlaku di masyarakat.92 

Dalam Islam akhlak sangat terkai dengan keimanan dan tidak terpisah 

darinya. Keterkaitan antara iman dengan akhlak juga terlihat jelas pada 

pengarahan-pengarahan Nabi saw tentang akhlak. Beliau sering kali mengaikan 

keimanan kepada Allah dan hari akhir dengan akhlak. Ketika seseorang memiliki 

orientasi dan cita-cita yang tinggi yaitu ridha Allah, maka dengan sendirinya ia 

akan menganggap rendah apa saja yang bertentangan dengan cita-cita tersebut 

yaitu seluruh perbuatan atau sifat yang dibenci oleh Allah. 

Berbicara masalah pembentukan karakter sama dengan berbicara tentang 

tujuan pendidikan, karena banyak sekali pendapat para ahli yang mengatakan 

bahwa tujuan pendidikan adalah pembentukan akhlak yang mulia. Muhammad 

Athiyah al-Abrasyi misalnya mengatakan bahwa pendidikan budi pekerti dan 

akhlak adalah jiwa dan tujuan pendidikan Islam. menurut sebagain para ahli, 

akhlak tidak perlu dibentuk, karena akhlak adalah insting yang dibawa manusia 

sejak lahir. Selanjutnya pendapat lain mengatakan bahwa akhlak hasil dari 

pendidikan, latihan, pembinaan, dan perjuangan keras dan sungguh-sungguh.  

                                                           
92

 Asmaran As, Pengantar Studi Akhlak (Jakarta: Rajawali Pers, 1992), hlm. 9. 



76 
 

 
 

Menurur Akhmad Shodiq akhlak bukanlah watak bawaan, akan tetapi 

harus dibentuk melalui pengalaman dan pembiasaan.93 Ibnu Miskawaih, Ibnu 

Sina, al-Ghazali juga termasuk kedalam kelompok yang mengatakan akhlak 

bahwa hasil usaha (Muktasabahah). 

Pada kenyataannya dilapangan, usaha pembinaan akhlak melalui berbagai 

lembaga pendidikan dengan berbagai macam metode terus dikembangkan. Ini 

menunjukkan bahwa akhlak memang perlu dibina, dan pembinaan ini ternyata 

membawa hasil berupa terbentuknya pribadi-pribadi muslim yang berakhlak 

mulia, taat kepada Allah dan Rasul-Nya, hormat kepada orang tua, sayang kepada 

sesama makhluk Tuhan dan seterusnya. Bayangkan saja jika anak-anak tidak 

dibina dalam hal akhlak. Keadaan pembinaan ini semakin terasa diperlukan 

terutama pada saat dimana semakin banyak tantangan dan godaan sebagai dampak 

dari kamajuan dibidang iptek. 

Dengan demikian pembentukan karakter dapat diartikan sebagai usaha 

sungguh-sungguh dalam rangka membentuk pribadi, dengan menggunakan sarana 

pendidikan dan pembinaan yang terprogram baik serta dilaksanakan dengan 

sungguh-sungguh dan konsisten. Pembentukan karakter ini dilakukan berdasarkan 

asumsi bahwa akhlak adalah hasil usaha pembinaan, bukan terjadi dengan 

sendirinya. Potensi rohaniah yang ada pada diri manusia, termasuk didalamnya 

akal, nafsu amarah, nafsu syahwat, fitrah, kata hati, hati nurani dan intuisi dibina 

secara optimal dengan cara dan pendekatan yang tepat. 

                                                           
93

 Akhmad Shodiq, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018), hlm. 12. 



77 
 

 
 

Jadi pendidikan karakter ini merupakan suatu proses mendidik, 

memelihara, membentuk dan memberikan latihan mengenai akhlaqul karimah 

yang didasarkan pada ajaran-ajaran Islam. karena pendidikan karakter merupakan 

pendidikan yang berorientasi membimbing dan menuntun kondisi jiwa, khususnya 

agar dapat menumbuhkan akhlak dan kebiasaan yang baik sesuai dengan aturan 

akal manusia dan syariat agama. Sehingga mampu mencerminkan kepribadian 

seorang muslim. Bila dikaitkan antara karakter dengan akhlak, dapat disimpulkan 

bahwa individu yang berkarakter baik adalah seorang yang berusaha melakukan 

suatu hal dengan cara yang terbaik.  

G. Kajian Hasil Penelitian yang Relevan 

Penelitian yang relevan ini disebut dengan tinjauan pustaka yang berfungsi 

untuk memberikan paparan tentang penelitian sebelumnya. Adapun hasil 

penelitian yang relevan dengan penelitian yang penulis lakukan adalah sebagai 

berikut: 

1. Dalam Tesis yang ditulis oleh Nurjen ―Nilai-Nilai Pendidikan Karakter 

Perspektif Syekh Umar Barādjā dan Relevansinya dengan Konsep 

Pendidikan Karakter dalam PP Nomor 87 Tahun 2017‖. Pendidikan 

karakter sangat penting bagi manusia untuk membentuk karakter mulia 

seseorang. Maraknya perilau menyimpang seperti tawuran, mencuri, 

berjudi, dan tata kehidupan yang lainnya itu umumnya menunjukkan 

kesadaran karakter dan moral yang merosot pada masyarakat. Dari hasil 

penelitian ditemukan bahwa nilai-nilai pendidikan karakter perspektif 

Syekh Umar Barādjā yang diambil dari karya nya yaitu kitab akhlāk lil 



78 
 

 
 

banīn diantaranya adalah nilai religi yang mencakup kewajiban anak 

terhadap Allah swt, kewajiban anak terhadap Nabinya, dan amanah. 

Kedua, disiplin. Ketiga, menepati janji.  Keempat, peduli lingkungan. 

Kelima, cinta kebersihan. Keenam, peduli sosial, yang mencakup sopan 

santun, menghormati orang lain, akhlak terhadap orang tua, akhlak 

terhadap saudara, akhlak terhadap kerabat, pembantu, tetangga, kepada 

guru, kepada teman, akhlak dalam berjalan, akhlak siswa disekolah. 

Ketujuh, toleransi. 

Persamaan penelitian yang akan penulis lakukan adalah fokus 

utama pada pendidikan karakter sebagai inti dari kajian, khususnya yang 

diambi dari pandangan Syekh Umar bin Ahmad Barādjā mendasarkan 

kajian pada karya atau pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Barādjā, 

terutama kitab Akhlāk Lil Banīn, sebagai sumber utama dalam 

menganalisis nilai-nilai pendidikan karakter. Kedua penelitian mencoba 

mengaitkan atau merelevansikan nilai-nilai pendidikan karakter yang 

ditemukan dalam kitab atau pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Barādjā 

dengan situasi pendidikan karakter di Indonesia. Penelitian ini sama-sama 

mengkaji nilai-nilai moral dan akhlak yang sesuai dengan prinsip Islam 

serta bagaimana nilai-nilai tersebut diterapkan dalam konteks 

pembelajaran atau kebijakan pendidikan karakter. 

Adapun perbedaan penelitian yang akan penulis lakukan adalah 

objek kajian utama penelitian ini secara spesifik membahas kitab Al-

Akhlāk Lil Banīn, karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja, yang merupakan 



79 
 

 
 

salah satu teks moral yang populer di lingkungan pesantren. Fokus pada 

penguraian dan analisis konsep pendidikan karakter yang termuat dalam 

kitab ini, dengan penekanan pada moralitas, etika, dan akhlak Islami. 

Pendekatan analisis lebih melibatkan pada isi kitan tersebut dan 

penerapannya dalam pendidikan karakter di Indonesia secara umum, tanpa 

mengacu langsung pada regulasi tertentu seperti PP No. 87 Tahun 2017. 

Lingkup fokus menyoroti relevansi nilai-nilai dalam kitab Al-Akhlāk Lil 

Banīn terhadap pendidikan karakter yang dilaksanakan di Indonesia, baik 

dalam institusi formal maupun nonformal seperti pesantren. 

2. Tesis yang ditulis oleh M. Choerul Abrori yang berjudul ―Konsepsi 

Pendidikan Karakter Islam dan Barat (Studi Komparasi Pemikiran Imam 

Al-Ghazali dan Thomas Lickona). Al-Ghazali seroang filsuf Islam 

mengemukakan nilai-nilai moralitas, etika, dan spiritual dalam pendidikan, 

pandangannya terhadap ―tazkiyat al-nafs‖ (pembersihan jiwa) menekankan 

pentingnya pengembangan karakter yang baik, seperti kesabaran, 

kejujuran, dan keadilan, untuk mencapai kebahagiaan sejati. Konsep 

pendidikan karakter yang ditawarkan Imam al-Ghazali adalah suatu usaha 

membersihkan hati, serta memperkuat keimanan. Thomas Lickona, 

seorang ahli pendidikan karakter kontemporer, juga menekankan 

pentingnya pembentukan karakter dalam pendidikan. Kontribusinya 

terutama terfokus pada pengembangan karakter melalui ―The Six Pillars of 

Character‖ (enam pilar karakter), yang mencakup nilai-nilai seperti 

kejujuran, rasa tanggung jawab, dan penghargaan terhadap orang lain. 



80 
 

 
 

Thomas Lickona dalam bukunya mengungkapkan bahwa pendidikan 

karakter adalah upaya yang bertujuan untuk membantu seseorang agar ia 

dapat memahmi, fokus, dan memusatkan kualitas moral.  

Persamaan antara judul "Analisis Kitab Akhlak Lil Banin Karya 

Syekh Umar bin Ahmad Baradja dan Relevansinya terhadap Pendidikan 

Karakter" dengan judul "Konsepsi Pendidikan Karakter Islam dan Barat 

(Studi Komparasi Pemikiran Imam Al-Ghazali dan Thomas Lickona)" 

terletak pada fokus pembahasannya yang sama-sama menyoroti konsep 

pendidikan karakter. Keduanya berupaya menggali nilai-nilai moral dan 

etika yang dapat diterapkan dalam proses pendidikan untuk membentuk 

pribadi yang berakhlak mulia, baik dalam konteks pendidikan Islam 

maupun pengaruh pemikiran Barat. Selain itu, kedua penelitian tersebut 

sama-sama menggunakan pendekatan kualitatif dan bersifat studi 

kepustakaan dengan menganalisis karya tokoh-tokoh yang dianggap 

penting dalam ranah pendidikan karakter. 

Adapun perbedaannya terletak pada objek kajian dan sudut 

pandang tokoh yang dianalisis. Judul pertama lebih terfokus pada kajian 

satu kitab klasik yaitu Akhlak Lil Banin karya Syekh Umar bin Ahmad 

Baradja, yang secara spesifik membahas akhlak dalam perspektif 

pendidikan tradisional Islam di Indonesia dan dikaitkan dengan 

penerapannya dalam pendidikan karakter saat ini. Sementara itu, judul 

kedua bersifat komparatif antara pemikiran tokoh Islam, Imam Al-Ghazali, 

dengan tokoh Barat, Thomas Lickona, sehingga membandingkan dua 



81 
 

 
 

paradigma yang berbeda dalam membentuk konsep pendidikan karakter, 

yaitu dari sisi keilmuan Islam klasik dan teori pendidikan moral modern 

Barat. Dengan demikian, perbedaan pokoknya terletak pada lingkup 

kajian, fokus tokoh, serta pendekatan analisis, meskipun tujuan akhirnya 

tetap sama, yaitu mencari relevansi pendidikan karakter bagi kehidupan 

masa kini. 

3. Selanjutnya artikel yang di tulis oleh Noviana Rizkia, E. Tajuddin Noor, 

Taufik Mustofa yang berjudul ―Nilai-Nilai Pendidikan Karakter dalam 

Kitab Al-Akhlāk Lil Banīn dan Relevansinya Terhadap Sikap Santri 

Diniyah Takmiliah‖. Nilai-nilai yang ditemukan dalam kitab Al-Akhalaq 

lil Banin Jilid 1 antara lain; nilai religius (akhlak kepada Allah swt dan 

Rasulullah saw), jujur, disiplin, menghormati orang lain (adab kepada 

orang tua, adab kepada kerabat, adab kepada tetangga, adab kepada guru, 

adab kepada teman, dan kepada pelayan), dan cinta damai. Selain itu, 

berdasarkan kajian yang dilakukan maka dapat ditarik kesimpulan bahwa 

kitab Al-Akhlāk lil Banīn jilid 1 relevan terhadap sikap santri di diniyah 

takmiliyah. 

Persamaan terletak pada objek kajian sama-sama mengkaji kitab 

Akhlāk Lil Banīn sebagai objek utama untuk menggali nilai-nilai 

pendidikan karakter yang terkandung di dalamnya. Fokus utama keduanya 

adalah pendidikan karakter, di mana penelitian pertama menyoroti nilai-

nilai pendidikan karakter dalam kitab tersebut dan relevansinya di 

Indonesia, sedangkan penelitian kedua menghubungkannya dengan sikap 



82 
 

 
 

santri di lembaga pendidikan diniyah. Kedua penelitian cenderung 

menggunakan pendekatan analisis isi untuk mengidentifikasi nilai-nilai 

pendidikan karakter dalam kitab Akhlāk Lil Banīn. 

Adapaun perbedaan dengan penelitian yang penulis lakukan pada 

fokus penelitian yaitu menganalisis konsep pendidikan karakter dalam 

kitab karya Syekh Umar bin Ahmad Baradja dari perspektif luas, termasuk 

bagaimana konsep tersebut relevan secara umum dalam konteks 

pendidikan di Indonesia. Fokusnya pada kajian teoritis dan aplikasinya 

dalam sistema pendidikan nasional. Memiliki cakupan yang lebih luas, 

menyoroti relevansi kitab ini terhadap pendidikan karakter di Indonesia 

secara umum, termasuk kebijakan pendidikan nasional dan nilai-nilai yang 

relevan untuk berbagai tingkat pendidikan. Adapun pendekatan lebih 

berorientasi pada pendekatan literatur atau studi pustaka, dengan analisis 

teoritis tentang kitab dan relevansinya secara konseptual terhadap 

pendidikan karakter di Indonesia. Bertujuan untuk mengkaji kontribusi 

kitab ini terhadap pembentukan konsep pendidikan karakter di Indonesia 

serta menganalisis signifikansi ajarannya dalam menghadapi tantangan 

moral di era modern. Konteks implementasi menghubungkan isi kitan 

dengan sistem pendidikan karakter yang lebih luas di indonesia, termasuk 

peran lembaga pendidikan formal dan kebijakan nasional. 

4. Artikel yang ditulis oleh Fajar Septian Cahya, Saiful Bahri dan 

Hayaturrohman yang berjudul ―Nilai-Nilai Karakter dalam Kitab Al-Aklaq 

Lil Banin Karya Syekh Umar Baradja‖. Penelitian yang bertujuan untuk 



83 
 

 
 

menelaah nilai-nilai pendidikan karakter dalam kitab Al-Akhlaq Lil Banin, 

memberikan pesan moral dengan bentuk cerita atau kisah kepada manusia 

untuk berbuat baik, masyarakat atau pembaca diajak untuk memerhatikan 

karakter anak-anak muda dan membantu menanamkan nilai-nilai karakter 

agar menjadi manusia berkarakter dan berjati diri. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa nilai-nilai karakter sangat penting untuk ditanamkan 

kepada anak-anak generasi muda yang berkarakter berdasarkan agama, 

pancasila, budaya, serta tujuan pendidikan nasional. 

Persamaan penelitian ini dengan penelitian yang penulis lakukan 

adalah kedua penelitian membahas kitab Akhlāq Lil Banīn yang ditulis 

oleh Syekh Umar bin Ahmad Barādjā. Fokus utama pada analisis isi kitab 

tersebut, penelitian berfokus pada pendidikan karakter, khususnya nilai-

nilai akhlak yang terdapat dalam kitab tersebut. Keduanya menyoroti 

pentingnya kitab Akhlāq Lil Banīn sebagai panduan moral dan pendidikan 

karakter, terutama dalam konteks masyarakat Muslim. Meskipun salah 

satu penelitian secara eksplisit menyebut relevansi di Indonesia, keduanya 

mengarah pada upaya kontekstualisasi nilai-nilai dalam kitab terhadap 

tantangan pendidikan moral di era modern, khususnya di Indonesia. 

Adapun perbedaan dengan penelitian penulis lakukan adalah tidak 

hanya menganalisis karakter dalam kitab tersebut tetapi juga mengeksplor 

relevansi konsep pendidikan karakter itu dengan sistem pendidikan di 

Indonesia. Penekanan diberikan pada relevansi dalam konteks sosial dan 

budaya Indonesia. Selain analisis konten, penelitian ini memiliki elemen 



84 
 

 
 

evaluasi terhadap kontekstualitas kitab dalam pendidikan di Indonesia. 

Penelitian ini cenderung lebih aplikatif dengan menyentuh relebansi sosial 

dan implementasi pendidikan karakter berdasarkan kitab tersebut. 

5. Selanjutnya artikel yang berjudul ―Nilai-Nilai Integritas Anak dalam Kitab 

Akhlak Lil Banin Karya Syekh Umar Baradja‖ yang ditulis oleh Nur 

Hafidz, Fitri Nurul Azizah dan Lailla Nurul. Menemukan nilai integritas 

selalu erat berkaitan dengan perbuatan yang dilakukan seseorang. Semakin 

perkembangannya zaman sikap nilai-nilai integritas dalam masyarakat 

juga semakin menurun. Hal ini disebabkan lingkungan dan habituasi. 

Maka ada penaman nilai integritas pada seseorang yang ditanamkan sejak 

usia dini. Sebab, sejak anak-anak merupakan usia golden age yang tumbuh 

kembangnya harus di optimalkan. Salah satu sederhana dapat dilakukan 

oleh orang tua untuk menanamkan dan mengajarkan nilai integritas adalah 

melalui habituasi menceritakan dan mngimitasi dari buku yang 

mengandung nilai integritas. Dalam objeknya ada nilai-nilai integritas 

anak-anak dalam kitab akhlak lil banin jus 1 yang menunjukkan bahwa 

nilai-nilai integritas pada anak dalam kitab tersebut diantaranta nilai 

religius, cinta kebersihan dan peduli sosial. 

Persamaan penelitian adalah kedua penelitian menggunakan kitab 

Akhlāq Lil Banīn karya Syekh Umar bin Ahmad Barādjā sebagai sumber 

utama kajian. Kedua penelitian cenderung menggunakan metode kualitatif 

dengan pendekatan analisis isi terhadap kitab Akhlāq Lil Banīn. Kedua 

penelitian mencoba menghubungkan isi kitab dengan kebutuhan 



85 
 

 
 

pendidikan moral dan karakter dalam konteks masyarakat Indonesia, 

meskipun fokusnya berbeda. 

Adapun perbedaan dengan penelitian yang dilakukan oleh penulis 

adalah fokus kajiannya penelitian ini lebih luas, mencakup pendidikan 

karakter secara menyeluruh yang diajarkan dalam kitab Akhlak Lil Banin. 

Fokusnya tidak hanya pada satu nilai moral seperti integritas, tetapi pada 

bagaimana kitab ini mendidik anak dalam berbagai aspek karakter seperti 

disiplin, hormat kepada orang tua, dan spiritualitas. Selain itu, penelitian 

ini mengkaji relevansi nilai-nilai tersebut dalam konteks pendidikan di 

Indonesia. Penelitian ini mengkaji kitab yang ditulis oleh Syekh Umar Bin 

Ahmad Baradja. Meskipun sering disalahpahami sebagai karya yang sama, 

kajian ini memusatkan perhatian pada elemen pendidikan karakter secara 

holistik dalam kitab Akhlak Lil Banin. Berupaya untuk menilai kitab 

sebagai panduan pendidikan karakter yang komprehensif dan memberikan 

rekomendasi implementasi nilai-nilai tersebut di lembaga pendidikan di 

Indonesia. 

Penelitian-penelitian yang dipaparkan di atas tentu memiliki perbedaan 

dengan penelitian yang akan penulis lakukan. Dalam konteks ini ada beberapa 

yang membedakan penelitian ini adalah pendidikan karakter perspektif syekh 

Umar bin Ahmad Barādjā tentang analisis pemikiran dalam buku Akhlāk li Banīn 

pendidikan karakter sebagai solusi problem dekadensi moral dan signifikasinya 

dalam pendidikan di Indonesia. Sehingga pada penelitian ini akan mengupas 

konsep pendidikan karakter dalam kitab Akhlak Lil Banin dan relevansinya di 

Indonesia. 



86 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

A. Jenis Penelitian 

Penggunaan metode jenis penelitian merupakan suatu keharusan mutlak 

dalam penelitian, disamping itu juga mempermudah penelitian untuk menjadikan 

penelitian lebih efektif dan rasional guna mencapai hasil yang lebih optimal.94 

Penelitian ini sepenuhnya merupakan penelitian kepustakaan (Library Research) 

yaitu penelitian yang teknik pengumpulan datanya dilakukan di lapangan 

(perpustakaan) dengan didasarkan atas pembacaan terhadap beberapa literatur 

yang memiliki informasi serta memiliki relevansi dengan topik yang akan 

diteliti.95 

B. Pendekatan Penelitian 

Adapun pendekatan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif96 

berorientasi pada proses serta makna atau persepsi. Peneliti diberi ruang untuk 

tidak sekedar memberikan penilaian pada fakta-fakta meskipun gambaran hasil 

penelitian yang kemudian terekonstruksi harus jelas dan tanpa mengurangi 

obyektifitasnya. Peneliti harus berhasil mengungkap seluruh informasi kualitatif 

dengan deskripsi analisis yang detail, teliti, bermakna, namun juga tidak 

menghindarkan informasi kualitatif yang disajikan dalam bentuk bilangan atau 

skor. Analisis dilakukan untuk memahami tendensi, landasan berpikir, 

                                                           
94

 Sutrisno Hadi, Metodologi Research (Yogyakarta: Andi Offset, 1990), hlm. 9. 
95

 Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi Dan Praktiknya (Jakarta: 

Bumi Aksara, 2010), hlm. 35. 
96

 Agustini and others, Metode Penelitian Kualitatif (Teori & Panduan Praktis Analisis 

Data Kualitatif), ed. by Irmayanti (Medan: PT. Mifandi Mandiri Digital, 2023), hlm. 19. 



87 
 

 
 

penyimpangan, perilaku yang dapat diamati dan integrasinya secara 

komprehensif. Oleh karena itu, untuk mendapatkan gambaran yang utuh 

digunakan teknik triangulasi yang terdiri penggunaan beragam metode, data 

maupun sumber data. 

C. Sumber Data 

Untuk memperolah data dan informasi yang berhubungan dengan tujuan 

penelitian, maka sumber data yang digunakan dalam penelitian ini terdiri dari 

sumber data primer dan sumber data sekunder: 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer adalah sumber data yang langsung memberikan data 

kepada pengumpulan data.97 Sedangkan yang dimaksud dari sumber data 

primer dalam penelitian ini adalah karya-karya yang ditulis sendiri oleh tokoh 

yang diteliti, dalam penelitian ini adalah Syekh Umar bin Ahmad Barādjā. 

Sumber primer yang menjadi acuan utama dalam penelitian ini adalah 

karya Syekh Umar bin Ahmad Barādjā yang berjudul al-Akhlāq li al-Banīn. 

Buku ini membahasa tentang pemikiran Syekh Umar bin Ahmad Barādjā 

tentang pendidikan karakter. 

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder adalah sumber data yang tidak langsung 

memberikan data kepada pengumpul data. Sedangkan yang dimaksud dari 

                                                           
97

 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV. 

Alvabeta, 2008), hlm. 193. 



88 
 

 
 

sumber data sekunder dalam penelitian ini adalah karya-karya orang lain yang 

di dalamnya membahas tokoh yang akan diteliti, antara lain sebagai berikut: 

a. Buku-buku yang mempunyai relevansi dengan problematika yang penulis 

bahas mengenai pendidikan karakter perspektif Syekh Umar bin Ahmad 

Barādjā di dalam kitab al-Akhlāq li al-Banīn, seperti Akhlak Lil Banat, 

Sullam Fiqih, 17 Jauhara dan Ad‟iyah Ramadhan. 

b. Jurnal artikel yang berkaitan dengan penelitian pendidikan karakter. 

D. Teknik Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data yang dipakai dalam penelitian ini adalah 

dokumentasi yaitu data yang berupa catatan transkripsi, buku, surat kabar, 

majalah, dan sebagainnya.98 

Berhubungan desain penelitian adalah studi kepustakaan, teknik 

pengumpulan datanya dapat melalui metode pembacaan terhadap literatur yang 

berkaitan dengan topik penelitian ini. Literatur tersebut dapat berupa buku, artikel 

jurnal, hasil penelitian dan sejenisnya yang berbentuk tulisan. Teknik 

pengumpuan data demikian dapat juga disebut dengan metode dokumentasi.99 

E. Teknik Analisis Data 

Teknik analisis data dalam penelitian ini menggunakan metode analisis isi 

(content analysis) dengan pendekatan deskriptif kualitatif. Langkah-langkah 

analisis data yang akan dilakukan adalah sebagai berikut: 

1. Pengumpulan Data 

                                                           
98

 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 1993), hlm 220. 
99

 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV. 

Alvabeta, 2008), hlm. 329. 



89 
 

 
 

Data primer diperoleh melalui kajian mendalam terhadap kitab Akhlāk lil 

Banīn karya Syekh Umar bin Ahmad Barādjā. Selain itu, data sekunder 

diperoleh dari literatur terkait, seperti buku, jurnal ilmiah, dan hasil penelitian 

sebelumnya yang relevan dengan tema pendidikan karakter dan dekadensi 

moral. 

2. Reduksi Data 

Data yang telah dikumpulkan kemudian diseleksi, difokuskan, dan 

disederhanakan dengan cara mengidentifikasi tema-tema pokok yang 

berkaitan dengan metode pendidikan karakter dan nilai-nilai moral dalam 

kitab tersebut. 

3. Penyajian Data 

Data yang telah direduksi disusun secara sistematis dalam bentuk uraian 

naratif, tabel, atau matriks agar memudahkan peneliti dalam memahami pola-

pola informasi dan keterkaitan antara konsep pendidikan karakter dengan 

upaya mengatasi dekadensi moral. 

4. Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi 

Langkah terakhir adalah menarik kesimpulan berdasarkan temuan yang 

telah disusun. Kesimpulan tersebut kemudian diverifikasi dengan cara 

membandingkan temuan penelitian dengan teori-teori atau hasil penelitian 

terdahulu untuk menguji keabsahan dan konsistensi data.



128 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Dalam kitab Akhlāk lil Banīn, Syekh Umar bin Ahmad Barādjā membahas 

metode pendidikan karakter, sehingga dapat disimpulkan beberapa hal berikut: 

1. Dalam kitab Akhlāk lil Banīn, metode pendidikan karakter dibangun melalui 

pendekatan yang menyeluruh. Metode ini menggabungkan mengajarkan nilai-

nilai moral Islami dengan mengajarkan adab praktis yang dapat digunakan 

dalam kehidupan sehari-hari. Syekh Umar bin Ahmad Barādjā menggunakan 

uswah hasanah, nasihat (mau‗izhah), pembiasaan (ta‗wīd), dan peringatan dan 

hukuman yang mendidik. Metode ini menekankan peran orang tua, guru, dan 

lingkungan dalam membentuk moral anak agar tumbuh menjadi individu yang 

bermoral. 

2. Metode pendidikan karakter dalam kitab Akhlāk lil Banīn sangat penting 

untuk mengatasi masalah dekadensi moral pada generasi muda saat ini. Untuk 

melindungi generasi muda dari krisis moral yang marak terjadi di era modern, 

nilai-nilai moral yang diajarkan termasuk kejujuran, disiplin, tanggung jawab, 

hormat kepada orang tua dan guru, dan menghindari perbuatan buruk. Untuk 

membangun generasi yang berakhlak mulia dan tangguh untuk menghadapi 

tantangan zaman, keluarga, sekolah, dan masyarakat dapat menerapkan 

metode yang praktis dan aplikatif ini. 

 

 



129 
 

 
 

B. Saran 

1. Bagi para pendidik dan orang tua, disarankan untuk menjadikan kitab Akhlāk 

Lil Banīn sebagai salah satu rujukan utama dalam mendidik akhlak anak-anak, 

karena isinya mengandung nilai-nilai luhur yang sesuai dengan ajaran Islam 

dan mudah dipahami oleh anak-anak. 

2. Lembaga pendidikan, khususnya sekolah Islam hendaknya mengintegrasikan 

nilai-nilai dan metode pendidikan karakter dalam kitab ini ke dalam kurikulum 

pembelajaran, agar pendidikan karakter tidak hanya bersifat formal tetapi juga 

menyentuh aspek spiritual dan moral peserta didik. 

3. Bagi peneliti selanjutnya, diharapkan mengkaji lebih dalam tentang penerapan 

metode pendidikan karakter dalam kitab ini secara praktis di lingungan 

sekolah atau keluarga, serta menghubungkannya dengan tantangan pendidikan 

karakter di era digital. 

4. Pemerintah dan lembaga pendidikan nasional disarankan untuk mengevaluasi 

kembali kebijakan pendidikan karakter dan mempertimbangkan pendekatan 

berbasis keislaman klasik seperti yang terkandung dalam kitab ini sebagai 

alternatif dalam membangun generasi yang bermoral dan berkarakter kuat. 

 

 

 

 

 



130 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, Yatimin, Studi Akhlak Dalam Perspektif Al-Qur‟an (Jakarta: Amzah, 

2007) 

Abi Al-Husain Ahmad Ibnu Faris Ibn Zakariyyah Al-Raziy, Mu‟jam Maqais Al-

Lugah, 1st edn (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, 1999) 

Abu Bakar Ahmad Ibn Al-Husayn Ibn Al-Bayhaqiy, Sunan Al-Bayhaqiy (Al-

Maktabah Al-Syamilah) 

Achmad Asseggaf, Muhammad, Sekelumit Riwayat Hidup Al-Ustadz Umar Bin 

Ahmad Barādjā (Surabaya: Panitia Haul Ke-V, 1995) 

Adim, Abd, ‗Pemikiran Akhlak Menurut Syaikh Umar Bin Ahmad Baradja‘, 

Jurnal Studia Insania, 4.2 (2016) 

Agustini, Aully Grashinta, San Putra, Sukarman, Feliks Arfid Guampe, Jakub 

Saddam Akbar, and others, Metode Penelitian Kualitatif (Teori & Panduan 

Praktis Analisis Data Kualitatif), ed. by Irmayanti (Medan: PT. Mifandi 

Mandiri Digital, 2023) 

Ahmad Baradja, Umar bin, Akhlak Lil Banin, 4th edn (Surabaya: Al-Hidayah, 

2004) 

———, Akhlak Lil Banin, 2nd edn (Surabaya: Al-Hidayah, 2004) 

———, Akhlāk Lil Banīn (Surabaya: Al-Hidayah) 

Aida Nurfasihah, Siti, Ade Holis, and Ani Siti Anisah, ‗NILAI PENDIDIKAN 

KARAKTER DALAM KITAB AL-AKHLAQ LIL BANIN DAN 

RELEVANSINYA DENGAN PROFIL PELAJAR RAHMATAN LIL 

ALAMIN‘, Jurnal Ilmiah Pendidikan Citra Bakti, 12.1 (2025) 

Al-Thabrani, Al-Mu‟jam Al-Awsath (Al-Maktabah Al-Syamilah) 

Ali Hasan, Hasan bin, Manhaj Tarbiyah Ibn Qoyyim (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 

2001) 

Ali, Muhammad, Pendidikan Nilai Dalam Perspektif Islam (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2010) 

Alim, Muhammad, Upaya Pembentukan Pemikiran Dan Kepribadian Muslim 

(Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011) 

Anis, Ibrahim, Al-Mu‟jam Al-Wasi, 2nd edn (Istambul: Al-Maktabah Al-

Islamiyyah, 1972) 



131 
 

 
 

———, Al-Mu‟jam Al-Wasith (Kairo: Dar al Ma‘arif, 1972) 

Arifin, H M, Kapita Selekta Pendidikan (Jakarta: Bumi Aksara, 1990) 

Arikunto, Suharsimi, Prosedur Penelitian (Jakarta: Rineka Cipta, 1993) 

Asmaran As, Pengantar Studi Akhlak (Jakarta: Rajawali Pers, 1992) 

Aziz, Asep Abdul, Nurti Budiyanti, and Aan Hasanah, ‗Pengembangan Model 

Ibrah Mauidzah Dalam Pembelajaran Pai Untuk Meningkatkan Karakter 

Siswa‘, At-Tajdid : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam, 4.01 (2020) 

Aziz, Hamdan Abdul, Shajaratuddar, and Budi Handrianto, ‗Pendidikan Karakter 

Dalam Islam: Solusi Untuk Dekadensi Moral Generasi Muda‘, Journal of 

Management in Islamic Education, 4.1 (2023) 

Cahya, Fajar Septian, Saiful Bahri, and Hayaturrohman Hayaturrohman, ‗Nilai-

Nilai Karakter Dalam Kitab Al-Akhlaq Lil Banin Karya Syekh Umar 

Baradja‘, Jurnal Online Studi Al-Qur‟an, 12.1 (2016) 

Damaiyanti, and Mukhripah, Komunikasi Terapeutik Dalam Praktik 

Keperawaatan (Bandung: PT Refika Aditama, 2008) 

Daradjat, Zakiah, Membina Nilai-Nilai Moral Di Indonesia (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1977) 

———, Pendidikan Islam Dalam Keluarga Dan Sekolah (Jakarta: Rineka Cipta, 

2001) 

Daradjat, Zakiyah, and dkk, Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1999) 

Darmiah, Darmiah, ‗Penanaman Nilai Akhlak Pada Anak Didik Dalam 

Pendidikan Islam‘, Jurnal Mudarrisuna: Media Kajian Pendidikan Agama 

Islam, 13.1 (2023) 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam, Undang-Undang Dan Peraturan 

Pemerintah RI Tentang Pendidikan (Jakarta: Departemen Agama RI, 2006) 

Echols, Jhon M, and Hasan Sadily, Kamus Inggris Indonesia, 25th edn (Jakarta: 

Gramedia, 2005) 

Fahrurrozi, Muhammad, ‗Pendidikan Karakter Di Pondok Pesantren‘, Tarlim : 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5.1 (2022) 

Fakhry Gaffar, Mohammad, Pendidikan Karakter Berbasis Islam (Yogyakarta: 

Makalah Workshop Pendidikan Karakter Berbasis Agama, 2010) 

Fauqi Hajjaj, Muhammad, Tasawuf Islam Dan Akhlak (Jakarta: Bumi Aksara, 



132 
 

 
 

2011) 

Fauzi, Ahmad, ‗Pembinaan Karakter Siswi Melalui Kitab Al-Akhlaq Lil Banat 

Jilid 1 Studi Pembelajaran Di Madrasah Ibtidaiyah Darussalamah Putri 

Sumbersari Kediri‘, Studi Ilmu Keagamaan Islam, 1.3 (2020) 

Fauziah, R. S. P, and M Roestamy, Pendidikan Karakter Berbasis Tauhid, 1st edn 

(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2020) 

Fauziah, Rsp, and O Abdurakhman, ‗Metode Cerita (Berbasis Cerita Dalam Al-

Quran) Pada Pendidikan Anak Usia Dini‘, Jurnal Sosial Humaniora, 4.1 

(2013) 

Hadi, Sutrisno, Metodologi Research (Yogyakarta: Andi Offset, 1990) 

Hamid, Hamdani, and Beni Ahmad Saebani, Pendidikan Karakter Perspektif 

Islam, 1st edn (Bandung: CV Pustaka Setia, 2013) 

Hamid Hasan, Said, and dkk, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter 

Bangsa (Jakarta: Kementerian Pendidikan Nasional, Badan Penelitian dan 

Pengembangan, Pusat Kurikulum, 2010) 

Hasyim, Muhammad, ‗Konsep Pendidikan Karakter Perspektif Umar Baradja Dan 

Relevansinya Dengan Pendidikan Nasional‘, CENDEKIA : Jurnal Studi 

Keislaman, 1.2 (2015) 

———, ‗KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER PERSPEKTIF UMAR 

BARADJA DAN RELEVANSINYA DENGAN PENDIDIKAN 

NASIONAL‘, CENDEKIA : Jurnal Studi Keislaman, 1.2 (2015) 

Herman, Hery Saparjan Mursi, Khoirul Ahmad Anam, Ahmad Hasan, and Ade 

Naelul Huda, ‗Relevansi Dekadensi Moral Terhadap Degradasi Lingkungan‘, 

Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur‟an Dan Tafsir, 8.1 (2023) 

Hidayat, Sholeh, Pengembangan Kurikulum Baru (Bandung: PT Remaja 

Rosydakarya, 2013) 

Hunainah, Hunainah, Ahmad Syarif, Desy Nur Hikmah, and Sabrianysah 

Sabrianysah, ‗Implementasi Penguatan Pendidikan-Karakter (PPK) Kitab Al-

Akhlak-Lil-Banin Di PP Hidayatul Insan Palangka Raya‘, At-Ta‟lim : Media 

Informasi Pendidikan Islam, 21.2 (2022) 

Ibnu Rusn, Abidin, Pemikiran Al-Ghazali Tentang Pendidikan, 1st edn 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar (Anggota IKAPI), 1998) 

Ilyas, Yunahar, Kuliah Akhlaq (Yogyakarta: Lembaga Pengkajian dan 

Pengalaman Islam (LPPI UMY), 2011) 



133 
 

 
 

Irsjad Djuwaeli, M, Pembaharuan Kembali Pendidikan Islam, 1st edn (Jakarta: 

Yayasan Karsa Utama Mandiri, 1998) 

Isna Aunillah, Nurla, Panduan Penerapan Pendidikan Karakter Di Sekolah 

(Yogyakarta: Transmedia, 2011) 

Jamil, M, Akhlak Tasawuf (Ciputat: Megamall, 2013) 

Jaya, Abdurrahman Fadly, Syarifuddin Ondeng, and Erwin Hafid, ‗Relevansi 

Konsep Pendidikan Berbasis Akhlak Umar Bin Ahmad Baraja Dalam Kitab 

Akhlāq Li Banin Terhadap Pendidikan Karakter Nasional‘, Mercusuar, 2.4 

(2021) 

Jundi, Muhammad, ‗Pendidikan Islam Dan Keteladanan Moral Rasulullah 

Muhammad Saw. Bagi Generasi Muda‘, Al-Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal 

Pendidikan Islam, 5.1 (2020) 

Karim Zaidan, Abdul, Ushul Ad-Da‟wah (Baghdad: Jam‘iyyah Al-Amani, 1976) 

Kemendiknas, Pengembangan Pendidikan Budaya Dan Karakter Bangsa 

(Jakarta: Dirjen Manajemen Pendidikan Dasar dan Menengah, 2010) 

Kesuma, Dharma, and dkk, Pendidikan: Karakter Kajian Teori Dan Praktik Di 

Sekolah (Bandung: PT Remaja Rosydakarya, 2011) 

———, Pendidikan Karakter: Kajian Teori Dan Praktik Di Sekolah (Bandung: 

PT Remaja Rosydakarya, 2011) 

Khobir, Abdul, ‗Pendidikan Agama Islam Di Era Globalisasi‘, Edukasia Islamika, 

7.1 (2009), 115–32 

Khoir, Ulin Nadlifah Ummul, ‗Konsep Pendidikan Islam Dalam Membentuk 

Pribadi Anak Yang Shalihah‘, MUDARRISA: Jurnal Kajian Pendidikan 

Islam, 1.2 (2009) 

Kosim, Mohammad, ‗Urgensi Pendidikan Karakter‘, Journal of Social and 

Islamic Culture, 19.1 (2012) 

Lesmana, Gusman, Diadra Dewina Alti, and Halimah Tusadiah, ‗Latihan 

Bertanggungjawab Melalui Rekonstruksi Pembiasaan‘, Edu Society: Jurnal 

Pendidikan, Ilmu Sosial Dan Pengabdian Kepada Masyarakat, 4.1 (2024) 

Lickona, Thomas, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect 

and Responsibility (New York: Bantam Books, 1991) 

———, Educating for Character (Jakarta: Bumi Aksara, 2012) 

———, Pendidikan Karakter: Panduan Lengkap Mendidikan Siswa Menjadi 



134 
 

 
 

Pintar Dan Baik (Bandung: Nusa Media, 2013) 

Listari, Lasmida, ‗DEKADENSI MORAL REMAJA (UPAYA PEMBINAAN 

MORAL OLEH KELUARGA DAN SEKOLAH)‘, Jurnal Pendidikan 

Sosiologi Dan Humaniora, 12.1 (2021) 

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf I (Jakarta: Radar Jaya Offset, 2009) 

Majid, Abdul, and dkk, Pendidikan Karakter Perspektif Islam (Bandung: PT 

Rosda Karya, 2011) 

Mansyur, Ibnu, Lisan Al-Arab, 9th edn (Mesir: Dar Al-Mijriyyah, 1992) 

Megawagi, Ratna, Pendidikan Karakter Solusi Yang Tepat Untuk Membangun 

Bangsa (Jakarta: Indonesia Heritage Foundation, 2004) 

Miskawaih, Ibn, Menuju Kesempurnaan Akhlak (Bandung: Mizan, 1994) 

Mochammad, Iskarim, ‗Dekadensi Moral Di Kalangan Pelajar (Revitalisasi 

Strategi PAI Dalam Menumbuhkan Moralitas Generasi Bangsa)‘, Edukasia 

Islamika, 1.1 (2019) 

Mu‘in, Fatchul, Pendidikan Karakter: Konstruksi Teoritik Dan Praktik 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011) 

Mu‘in, Fathul, Pendidikan Karakter Konstruksi Teoritik Dan Praktik 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2011) 

Muhaimin, Paradigma Pendidikan Islam (Upaya Mengefektifkan Pendidikan 

Agama Islam Di Sekolah) (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2012) 

Muhammad Al-Ghazali, Abu Hamid, Ihya ‟Ulum Ad-Din (Beirut: Dar al-Fikri, 

1989) 

Mulyasa, E, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: PT Bumi Aksara, 2011) 

MuLyasa, E, Manajemen Pendidikan Karakter (Jakarta: Sinar Grafika, 2011) 

Mursiy Sarham, Munir, Fi-Ijtimaiyyat Al-Tarbiyyah, 2nd edn (Mesir: Maktabah 

Al-Anjlo Al-Misriyyah, 1987) 

Mustofa, A, Akhlak Tasawuf (Bandung: CV Pustaka Setia, 2014) 

Narwanti, Pendidikan Karakter (Yogyakarta: Familia, 2011) 

Nasution, Harun, and dkk, Ensiklopedi Islam Indonesia (Jakarta: Djambatan, 

1992) 

Nata, Abuddin, Akhlak Tasawuf Dan Karakter Mulia (Depok: PT Raja Grafindo 



135 
 

 
 

Persada, 2015) 

———, Manajemen Pendidikan, Mengatasi Kelemahan Pendidikan Islam Di 

Indonesia, 3rd edn (Jakarta: Prenada Media Group, 2003) 

———, Pendidikan Karakter Dalam Perspektif Islam (Jakarta: Kencana, 2012) 

Nizar, Samsul, Pengantar Dasar-Dasar Pemikiran Pendidikan Islam, 1st edn 

(Jakarta: Gaya Media Pratama, 2001) 

Notoatmodjo, Soekidjo, Pendidikan Dan Perilaku Kesehatan, 1st edn (Jakarta: PT 

Rineka Cipta, 2003) 

Pendidikan Karakter Bagi Anak Usia Dini Raras Ayu Prawinda, Urgensi, Yayuk 

Hastining Rahayu, Arif Muzayin Shofwan, and Devi Candra Nindiya, 

‗Urgensi Pendidikan Karakter Bagi Anak Usia Dini‘, Jurnal Bocil: Journal 

of Childhood Education, Development and Parenting, 1.1 (2023) 

Putra Aryana, I Made, ‗URGENSI PENDIDIKAN KARAKTER (Kajian Filsafat 

Pendidikan)‘, Kalangwan Jurnal Pendidikan Agama, Bahasa Dan Sastra, 

11.1 (2021) 

Putra Daulay, Hailar, Pendidikan Islam (Dalam Sistem Pendidikan Nasional Di 

Indonesia) (Jakarta: Kencana, 2004) 

Putry, Raihan, ‗Nilai Pendidikan Karakter Anak Di Sekolah Perspektif 

Kemendiknas‘, Gender Equality: Internasional Journal of Child and Gender 

Studies, 4.1 (2018) 

Quraish Shihab, Muhammad, Membumikan Al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 2003) 

Rahman Getteng, Abd, Pendidikan Islam Dalam Pembangunan (Ujung Pandang: 

Yayasan Ahkam, 1997) 

Rozi, Fakrur, Model Pendidikan Karakter Dan Moralitas Siswa Di Sekolah Islam 

Modren; Studi Pada SMP Pondok Pesantren Selamat Kendal (Semarang: 

IAIN Walisongo, 2012) 

Samami, Muchlas, and dkk, Konsep Dan Model Pendidikan Karakter (Bandung: 

PT Remaja Rosydakarya, 2011) 

Shodiq, Akhmad, Prophetic Character Building (Jakarta: Kencana, 2018) 

Sjarkawi, Pembentukan Kepribadian Anak Peran Moral, Intelektual, Emosiaonal, 

Dan Sosial Sebagai Wujud Integritas Membangun Jati Diri (Jakarta: PT 

Bumi Aksara, 2006) 

Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif Dan R&D (Bandung: CV. 



136 
 

 
 

Alvabeta, 2008) 

Suhartono, Suparlan, Filsafat Pendidikan (Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2007) 

Sujanto, Agus, and dkk, Psikologi Kepribadian (Jakarta: Bumi Aksara, 2001) 

Sukardi, Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi Dan Praktiknya (Jakarta: 

Bumi Aksara, 2010) 

Sulhan, Najib, Pengembangan Karakter Dan Budaya Bangsa (Surabaya: Tempina 

Media Grafik, 2011) 

Tafsir, Ahmad, Filsafat Pendidikan Islami: Integrasi Jasmani, Rohani Dan Kalbu 

Memanusiakan Manusia (Bandung: PT Rosda Karya, 2010) 

———, Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam (Bandung: Kencana, 2007) 

Tholhah Hasan, Muhammad, Islam Dan Masalah Sumber Daya Manusia, 4th edn 

(Jakarta: Lantabora Press, 2015) 

Tim Penyusun Kamus Pusat Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Kamus Besar 

Bahasa Indonesia, 4th edn (Jakarta: Balai Pustaka, 1995) 

‗Undang-Undang RI Nomor 20 Tahun 2003 Pasal 3‘ 

Wahyu Utami, Septi, ‗Penerapan Pendidikan Karakter Melalui Kegiatan 

Kedisiplinan Siswa‘, Jurnal Pendidikan, 4.1 (2019) 

Yasin, Surotul, ‗Strategi Dan Metode Pendidikan Karakter‘, Jurnal Ilmiah 

Mahasiswa Raushan Fikr, 6.1 (2017) 

Yaumi, Muhammad, Pendidikan Karakter (Jakarta: Prenada Media, 2016) 

Yugo, Tri, and Muhardi, ‗Relevansi Nilai-Nilai Akhlak Dari Kitab Akhlak Lil 

Banin Dalam Konteks Pendidikan Modern‘, Masagi: Jurnal Pendidikan 

Karater, 1.2 (2024) 

Zubaedi, Desain Pendidikan Karakter Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam 

Lembaga Pendidikan (Jakarta: Kencana, 2011) 

Zubaidi, Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam 

Lembaga Pendidikan (Jakarta: Kencana Prenanda Media Grup, 2011) 

Zuhairini, and dkk, Metodologi Pendidikan Agama (Jakarta: Bumi Aksara, 1995) 

Zuriah, Pendidikan Moral Dan Budi Pekerti (Bandung: PT. Rosada Karya, 2002) 

 


