
�
�

SINONIMITAS�KATA�WAS-WAS�DAN�NAZAGHA�

DALAM�AL-QUR’AN:�ANALISIS�SEMANTIK�

�

SKRIPSI�

Diajukan�untuk�melengkapi�salah�satu�syarat�guna�memperoleh��

Gelar�Sarjana�(S.Ag)�pada�Program�Studi�Ilmu�Al-Qur’an�dan�Tafsir�

�
Disusun�oleh:�

Imel�Lestari�
12130222305�

�
Pembimbing�I�

Dr.�H.�Agustiar,�M.�Ag�

�

Pembimbing�II�

Dr.�H.�Ali�Akbar,�MIS�

�

FAKULTAS�USHULUDDIN�

UNIVERSITAS�ISLAM�NEGERI��

SULTAN�SYARIF�KASIM�RIAU�

1447�H�/�2025��M���

�

NO.�197/IAT-U/SU-S1/2025�











i

  MOTTO 

 

Apa yang di takdirkan bagimu, ia tidak akan luput darimu, sungguh kemenangan 

bersama kesabaran dan kesulitan disertai kemudahan. 

“Bertakwalah kepada Allah di mana pun kamu berada, perbaikilah kesalahan 

(yang kamu kerjakan) dengan berbuat baik, niscaya kebaikan tersebut akan 

menghapusnya, dan bergaullah bersama manusia dengan akhlak terpuji.” 

 (HR. At-Tirmidzi 

  



ii

KATA PENGANTAR 

Bismillahirrahmanirrahim 

Alhamdulillah, segala puji dan syukur penulis sampaikan kehadirat 

Allah Subhanahu wa Ta'ala atas limpahan rahmat dan hidayah-Nya 

sehingga penulis dapat menyelesaikan skripsi ini yang berjudul " 

SINONIMITAS KATA WAS-WAS DAN NAZAGHA DALAM AL-

QUR’AN (Analisis Semantik) ". Shalawat serta salam senantiasa tercurah 

kepada Nabi besar Muhammad Shallallahu ‘Alaihi wa Sallam, beserta 

keluarga, sahabat, dan seluruh pengikutnya. Penyusunan skripsi ini 

dimaksudkan untuk memenuhi salah satu persyaratan akademik dalam 

menyelesaikan Program Studi Sarjana S1 Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir pada 

Fakultas Ushuluddin di Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau. 

Selama proses penyusunan, penulis menyadari sepenuhnya bahwa 

skripsi ini tidak akan terselesaikan tanpa bantuan, bimbingan, dan 

dukungan dari berbagai pihak. Oleh karena itu, dengan penuh rasa hormat, 

penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada: 

1. Terkhususnya kepada Ayahanda Ahmad Halomoan Pasaribu dan Ibunda 

Nur Asiah Munthe yang telah menjadi support system, tempat mengadu 

dalam kesulitan, yang kasihnya tidak akan tergantikan Dan juga kepada 

saudara/i Hikmah yani, Mulia Asdah, Ramadhoni, Marwah Rindu dan 

Agil Habibi. sehingga penulis dapat menyelesaikan tulisan ini.  

2. Terima kasih kepada pihak yang telah mendukung dan membantu demi 

menyelasaikan skripsi ini, kepada Rektor UIN Suska Riau. Prof. Dr. Hj. 

Leny Nofianti MS,SE,M.SI,Ak,CA beserta jajaran yang telah memberi 

kesempatan penilis untuk menimba ilmu di Universitas ini. 

3. Kepada Bapak Dekan Dr. H. Jamaluddin, M.US, Wakil Dekan I Ibu Dr. 

Rina Rehayati, M.Ag, Wakil Dekan II Bapak Dr. Afrizal Nur, MIS, dan 

Wakil Dekan III Dr. H. M. Ridwan Hasbi, Lc. M.Ag. 



iii

4. Kepada Bapak Agus Firdaus Chandra, Lc. MA. Selaku ketua jurusan 

Ilmu Al-Qur’an Tafsir yang telah memberikan kemudahan kepada 

penulis dalam pengurusan yang berkaitan dengan studi penulis.  

5. Terkhusus juga pembimbing hebat penulis yang penuh dengan ketelitian 

dan kesabaran Bapak Dr. H. Agustiar, M.Ag., dan Dr. H. Ali Akbar, 

MIS. Bapak selaku dosen pembimbing skripsi yang banyak 

memberikan arahan dan bimbingan dalam menyelesaikan penyusunan 

skripsi ini. Terimakasih banyak atas pertolongan, nasehat, motivasi, dan 

bimbingannya selama ini yang telah diberikan kepada penulis. Semoga 

ilmu yang bapak-ibu berikan menjadi berkah dan bermanfaat bagi 

penulis di dunia dan akhirat. 

6. Terima kasih juga kepada seluruh Dosen Fakultas Ushuluddin dan guru-

guru yang tidak dapat penulis sebut satu persatu. Terima kasih atas ilmu 

yang telah diberikan, semoga yang telah diberikan menjadi berkah dan 

pahala yang mengalir bagi penulis dunia dan akhirat. 

7. Terima kasih juga terkhususnya kepada sahabat terbaik penulis yaitu 

rekan-rekan perjuangan di Ushuluddin Ika mubdi, Indah khumala, filza 

syahira, Tasya Adinda, Khusus siam, Helma mike folina, Airin 

Nurhafni, Indra Wahyudi, Ilhamuddin, Fahrur Rosi dan lain-lain yang 

selalu menemani penulis dari awal perkuliahan hingga sekarang ini 

serta selalu memberi semangat dan selalu mendengar keluh kesah 

penulis dalam menyelesaikan skripsi ini. 

8. Kepada teman teman seperjuangan mahasiswa/i program studi Ilmu Al- 

Qur’an dan Tafsir Angkatan 2021 Uin Sultan Syarif Kasim Riau, 

khususnya IAT kelas B dan teman-teman kkn Lubuk Dalam (siak) yang 

telah menemani penulis dari awal perkuliahan hingga sekarang ini dan 

terima kasih telah mewarnai hari-hari indah perkuliahan penulis. 

9. Kepada bapak satpam Ushuluddin yang telah memberikan informasi 

kepada penulis. Terima kasih juga kepada CS yang telah memberikan 

semangat dan informasi kepada penulis. 



iv

Penulis menyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari 

kesempurnaan. Oleh karena itu, kritik dan saran yang membangun sangat 

diharapkan untuk penyempurnaan ke depannya. Semoga skripsi ini dapat 

memberikan manfaat bagi pengembangan ilmu pengetahuan, khususnya 

dalam bidang Ilmu Al-Qur’an dan tafsir. Akhir kata, penulis berharap agar 

segala usaha yang telah dilakukan mendapatkan ridha dari Allah 

Subhanahu wa Ta'ala serta memberikan manfaat bagi semua pihak. 

Aamiin. 

Pekanbaru, 12 Juni 2025 

Penulis  

 

 

IMEL LESTARI 
NIM: 12130222305 

  

 



�
�

iv�
�

DAFTAR�ISI�

HALAMAN�JUDUL��

HALAMAN�PENGESAHAN��

NOTA�DINAS�PEMBIMBING�I�

NOTA�DINAS�PEMBIMBING�II�

SURAT�PERNYATAAN�

MOTTO�....��..................................................................................................�i�

KATA�PENGANTAR�...............................................................................��ii�

DAFTAR�ISI�........................................................................................................�v�

PEDOMAN�TRANSLITERASI�.............................................................�vii�

ABSTRAK��.................................................................................................�x�

ABSTRACT�..............................................................................................�xi�

xii................................................................................................�.........الملخص

BAB�I�PENDAHULUAN�..............................................................................�1�

A.� Latar�Belakang.....................................................................................�1�

B.� Penegasan�Istilah�.................................................................................�4�

C.� Identifikasi�Masalah�............................................................................�6�

D.� Batasan�Masalah�..................................................................................�6�

E.� Rumusan�Masalah�............................................................................�7�

F.� Tujuan�Penulisan�.............................................................................�7�

G.� Sistematika�Penulisan�.........................................................................�8�

BAB�II�KAJIAN�TEORITIS�......................................................................�10�

A.� Landasan�teori�...................................................................................�10�

1.� Sinonimitas�..................................................................................�10�
2.� Semantik.......................................................................................22�

B.� Kajian�Relevan...............................................................................�32�

BAB�III�METODE�PENELITIAN�............................................................�37�

A.� Jenis�Penelitian�..................................................................................�37�

B.� Pendekatan�Penelitian�.......................................................................�37�

C.� Sumber�Data�...........................................................................................�38�

D.� Teknik�pengumpulan�Data�...................................................................39�



vi

E. Teknik Analisis Data ......................................................................... 39 

 BAB IV HASIL DAN ANALISIS ............................................................... 41 

A. Penafsiran Ayat-ayat  tentang was-was dan nazagha dalam Al-
Qur’an ............................................................................................... 41 

B. Analisis lafaz was-was dan nazagha berdasarkan pendekatan 
semantik kontekstual ......................................................................... 60 

BAB V PENUTUP ...................................................................................... 69 

A. Kesimpulan ......................................................................................  69 

B. Saran ................................................................................................. 70 
DAFTAR PUSTAKA.......................................................................................71 

BIODATA PENULIS  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



vii

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Transliterasi huruf Arab ke dalam bahasa Indonesia dalam naskah ini 

merujuk pada Surat Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, yang ditetapkan pada 22 Januari 

1988 dengan nomor 158/1987 dan 0543.b/U/1987. Ketentuan tersebut sesuai 

dengan pedoman yang tercantum dalam buku Pedoman Transliterasi Bahasa 

Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan  

ARAB LATIN ARAB LATIN 

ا A ط TH 

 ZH ظ B ب

 “ ع T ت

 GH غ TS ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك KH خ

 L ل D د

 M م DZ ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س



viii

 ‘ ء SY ش

 Y ي SH ص

   DH ض

 

B. Vokal, Panjang, dan Diftong  

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisanlatin vokal fathah 

ditulis dengan “a”, kasrah dengan “i”, dhommah “u”, sedangkan bacaan panjang 

masing- masing ditulis dengan cara berikut: 

Vokal (a) Panjang = Â misalnya ل��   menjadi qâla 

Vokal (i) Panjang = Î misalnya ���    menjadi qîla 

Vokal (u) Panjang = Û misalnya دون  menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya’’ nisbat, mala tidak boleh di gantikan dengan “i” 

melainkan tetap di tulis dengan “iy” agar dapat menggambarkan ya”nisbat 

diakhirnya. Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya’ setelah fathah di tulis 

dengan “aw” dan “ay” perhatikan contoh berikut :  

Diftong (aw) =  ىو misalnya قول menjadi qawlun 

Diftong (ay) = ى� misalnya خي� menjadi khairun 

C. Ta’ Marbutûtah (ة)  

Ta’ marbutûtah ditransliterasikan dengan “ṯ” jika berada di tengah kalimat, 

tetapi apabila Ta’ marbutûtah tersebut di akhir kalimat, maka ditransliterasikan 

dengan menggunakan “h” misalnya ا������ ����ر�� menjadi al-risalaṯ li 

almudarrisah, atau apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari 

susunan mudlaf dan mudlaf ilayh, maka ditransliterasikan dengan menggunakan t 

yang disambungkan dengan kalimat berikutnya, misalnya � ر���  menjadi fi 

rahmatillah. 



ix

D.  Kata Sandang dan Lafadh al-Jalâlah 

Kata sandang berupa “al” (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak 

diawal kalimat, sedangkan “al” dalam lafadh jalalâh yang berada di tengah-

tengah kalimat yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. Perhatikan contoh-

contoh berikut ini:  

1. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan ...  

2. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan ...  

3. Masyâ Allâh kâna wa mâ lam yasya’ lam yakum.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x

ABSTRAK 

Skripsi ini berjudul “Sinonimitas Kata Was-Was dan Nazagha dalam Al-
Qur’an: Analisis Semantik”. Penelitian ini mengkaji konsep sinonimitas 
dalam Al-Qur’an yang berfokus pada makna lafaz was-was dan nazagha. 
Dalam kajian sinonimitas (Taraduf), para ulama berbeda pendapat 
mengenai kemungkinan adanya kata-kata yang memiliki makna serupa 
dalam Al-Qur’an. Dua lafaz yang sering dianggap sinonim adalah was-was 
dan nazagha, yang secara harfiah sering diterjemahkan sebagai bisikan 
atau gangguan. Kendati demikian, dalam perspektif semantik, kedua lafaz 
ini memiliki nuansa makna yang berbeda tergantung pada konteks ayat 
yang memuatnya. Adapun rumusan masalah dalam penelitian ini adalah: 
(1) Bagaimana penafsiran kata was-was dan nazagha dalam Al-Qur’an? 
(2) Bagaimana analisis semantik terhadap kata was-was dan nazagha 
dalam Al-Qur’an? Tujuan dari penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan 
penafsiran para mufassir terhadap kata was-was dan nazagha dalam Al-
Qur’an serta untuk Untuk mengetahui analisis semantik pada kata was-was 
dan nazagha dalam al-Qur’an. Penelitian ini merupakan penelitian 
kepustakaan (library research) dengan pendekatan deskriptif kualitatif 
serta menggunakan metode tematik (maudhu’i). Data utama diperoleh dari 
Al-Qur’an dan kitab-kitab tafsir yang bercorak lughawi seperti Tafsir al-
Kasysyaf karya al-Zamakhsyari, Tafsir al-Misbah karya M. Quraish 
Shihab, dan Anwar al-Tanzil karya al-Baidhawi. Hasil penelitian ini 
menunjukkan bahwa lafaz was-was merujuk pada bisikan halus yang 
masuk ke dalam hati manusia secara perlahan dan menyebabkan keraguan 
atau kecemasan batin. Sementara itu, lafaz nazagha bisikan yang lebih 
menggambarkan gangguan, yang mendorong manusia untuk terlibat dalam 
pertentangan, amarah, atau tindakan menyimpang yang nyata. Dengan 
demikian, meskipun keduanya memiliki akar makna yang mirip, terdapat 
perbedaan kontekstual dan psikologis yang membedakan keduanya dalam 
Al-Qur’an. 
 
Kata Kunci: Sinonimitas, Was-Was, Nazagha, Semantik, dan Al-Qur’an. 

 

 

 

 

  

 

 

 



xi

ABSTRACT 
 

This undergraduate thesis was entitled “The Synonymity of Was-Was and Nazagha 

Words in Al-Qur’an: Semantic Analysis”.  This research examined the concept of 

synonymy in Al-Qur’an focusing on the meaning of was-was and nazagha words.  

In the study of synonymy (Taraduf), scholars have different opinions regarding the 

possibility of words that have similar meanings in Al-Qur’an.  Two words often 

considered synonymous are was-was and nazagha, which are literally often 

translated as whispers or disturbances.  However, from the semantic perspective, 

these two words have different nuances of meaning depending on the context of 

the verses containing them.  The formulations of the problems in this research 

were: (1) “how is the interpretation of was-was and nazagha words in Al-

Qur’an?”, and (2) “how is the semantic analysis of was-was and nazagha words in 

Al-Qur’an?”.  This research aimed at describing the interpretation of the 

commentators on was-was and nazagha words in Al-Qur’an and finding out the 

semantic analysis of was-was and nazagha words in Al-Qur’an.  It was library 

research with qualitative descriptive approach and thematic (maudhu’i) method.  

The main data were obtained from Al-Qur’an and books of interpretation in 

lughawi style such as Tafsir al-Kasysyaf work of al-Zamakhsyari, Tafsir al-Misbah 

work of M. Quraish Shihab, and Anwar al-Tanzil work of al-Baidhawi.  The 

research finding indicated that the word of was-was refers to a subtle whisper 

entering the human heart slowly and causing doubt or inner anxiety.  Meanwhile, 

the word of nazagha refers to a whisper which is more explained to disturbance 

encouraging humans to engage in conflict, anger, or real deviant actions.  

Although both have similar root meanings, there are contextual and psychological 

differences distinguishing the two in Al-Qur’an. 

Keywords: Synonymity, Was-Was, Nazagha, Semantics, and Al-Qur’an 

 

 

 

 

 

 

 

 



xii

خصا��  

" (دراس� د�لي���� )ن ال� الق�آ ال�س�س� وال�زع�ذه ال�س�ل� �� ���ان: "ال�ادف ب� ك�م� 

و��س" "���� ��� ����� ��� ا������ � ����م ا��ادف � ا���آن ا���� �� ��ل درا�� د�

�د  �� إ������ و��ى ������ �و"��غ". و�� ا���� ا�����ء � ����� و��ع ا��ادف � أ���ظ ا���آن، ���

. ���� ��� ا���مو ���ق ������ ا����� ����� ��� ا�����ت ذات ���نٍ ����ر��، ���� آ��ون إ� ا

أن  و ا������، ��أ��� ���ن ا��را�� ��� ���� ا��� ا���� ���� ا����� ا����� ���ً�� �� �ُ� 

ت ( ��� ورد١) ئ���:ر ا�� ا����ق ا���آ� �ُ��� ��وً�� د���� ������. و����� إ������ ا���� � �ؤ 

����ئ� ا�� ���� ���� ا( �� أ��ز ٢" � ا���آن ا����؟ )و��س" و"��غ��� ����� "����ات ا���

إ��ر ا����  �� ��������اا������ ا���� ���� ا�����؟ و�� ا����ت ا��را�� ��� ا���� ا����� 

  ا����ي، �����ا� ��� ��� �ا����، �����ام ا���� ا������ � ا�����، �� ا����ع إ� ���در رئ

أ��ار و ����� ار ا��ـ "ا����ف" ������ي، و"ا����� ا����ح" ����� ��� ���� ���ب، و"أ�� 

ا����  �� إ��� �����ل ��� ���ت �� "و��س"ا���و��" ������وي. و����� ا��را�� إ� أن ��� 

�، �ؤدي إ� � و���ً رة أ��ُ��� �� إ� "��غ"���ء، ���� ا����ك وا����ا�ت ا������، ����� ��� 

� ��� ا��ر  ������ �ا���� أو ا����� أو ا���� ا����ف. و�� ���، ���� أن ا���رق �� ا���

 .�آ�� ا��ا����ي، �� ����� � ا����ق وا��� ا����� وا������ ا������ دا�� ا��

ال��� ، ال��ل�، الق�آن، ال�س�س�، ال�زغال��م�ت ا����حي�: ال�ادف   

 

 

  

 

 

 



1

BAB I  

PENDAHULUAN 

 
A. Latar Belakang 

Keindahan bahasa dan keunggulan Al-Qur'an telah memunculkan 

minat para intelektual Muslim untuk menerapkan pendekatan sastra dalam 

menafsirkan Al-Qur'an dan salah satu cara untuk merekonstruksi pesan 

Ilahi yang dikandungnya. Mulai dari gaya bertutur yang komunikatif, 

sampai kepada banyaknya simbol yang sarat makna yang sebenarnya bisa 

mengantar penafsir teks pada makna yang terdalam dari teks itu sendiri. 

Sehingga tak heran jika banyak bermunculan macam-macam kitab tafsir.1 

Selain itu, mempelajari dan mengkaji kitab suci Al-Qur’an akan 

mendorong kita untuk menemukan betapa agungnya kemukjizatan Al-

Qur’an tersebut, ditambah lagi, jika kita mencermati ayat-ayatnya maka 

semakin diketahui bahwa ia merupakan kitab yang terjaga keotentikannya, 

redaksi serta susunan bahasa dan kandungan maknanya, semua senantiasa 

dalam penjagaan Allah SWT.2 Tidak seperti kalimat lain dalam Al-Qur'an, 

gaya bahasa yang digunakan dalam penulisan Al-Qur'an tidak dapat ditiru 

bahkan oleh para sastrawan Arab. Karena ada susunan yang indah yang 

berbeda dari setiap susunan Arab yang kita ketahui.3 

Dengan keistimewaan dan keindahan gaya bahasa Al-Qur’an, 

Allah menantang seluruh umat manusia, termasuk para ahli bahasa, untuk 

menciptakan yang sebanding. Namun, hingga kini, tidak ada yang mampu 

menandingi keagungan bahasa Al-Qur’an.4 Meskipun manusia tidak 

memiliki kemampauan untuk memahami sepenuhnya isi Al-Qur’an, Allah 

1 Fathimah Bintu Thohari, “‘Aisyah ‘Abd al-Rahman binti al-Shati’: Mufassir Wanita 
Zaman  Kontemporer,” Dirosat, Vol. 1, No. 1 (Januari-Juni 2016), hlm. 88

2 Ali Akbar, “Membalik Sejarah Pengumpulan dan Penulisan al-Qur’an”, Jurnal 
Ushuluddin, Vol. Xll, No. 1, (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2008), hlm. 18.

3 Islahul Yaumi, “Makna Al-Nūr Dan Al-Zhulumāt Dalam Al-Qur’an:  Pendekatan 
Semantik Toshihiko Izutsu” (2024), hlm. 1.

4 Badiuzzaman Said Nursi, Mukjizat Al-Qur’an: Ditinjau dari 40 Aspek Kemukjizatan, 
alih bahasa Fauzi Faisal Bahreisy (Jakarta: Risalah Nur Press, 2014), hlm. 9..



2

swt telah memberi mereka akal untuk berfikir, sehingga mereka dapat 

belajar dan mempelajari setiap huruf, surat, atau ayat nya. Dengan 

mempelajari Al-Qur’an setiap rahasia dan misterinya  akan terungkap.5 

Salah satu aspek kemukjizatan Al-Qur’an dari segi kebahasaannya 

adalah te$ntang ke$se$imbangan jumlah kata dan sinonimnya.6 Sinonim 

dalam  bahasa Arab dike$nal de$ngan istilah taraduf. Taraduf yang 

be$rmakna se$tiap lafadz mufrad yang me$nunjuk ke$pada se$suatu yang 

se$makna dan de$ngan ke$te$rangan yang juga sama, atau se$tiap yang 

lafadznya le$bih dari satu namun me$miliki makna yang satu (sama). 7 

Jika kita pe$rhatikan se$tiap kata dalam Al-Qur’an, tidak jarang 

dite$mukan adanya se$jumlah kata be$rbe$da yang me$miliki ke$samaan makna. 

Se$bagaimana halnya de$ngan kata was-was dan nazagha.  

Be$rikut pe$nggunaan kata was-was dalam salah satu ayat al-Qur’an, 

firman Allah dalam Q.S An-Nas ayat : 5 

يْ �َُ�ْ�ِ�سُ ِ�ْ صُُ�وْرِ ا����سِ�  ِ  ا��

Artinya: Yang me$mbisikkan (ke$jahatan) ke$ dalam dada manusia.” 8 

Ke$mudian contoh pe$nggunaan kata nazhaga dalam al-Qur’an, 

firman Allah dalam Q.s Al-A‘raf ayat : 200 

 ٌ�ْ�َِ� �ٌ�ْ ِ�َ �ٗ� ِ اِۗ� ��ٰ�ِ �ْ�ِ�َ ِ� �َْ�غٌ �َ���ْ ���ْ � �َْ�َ�َ��كَ ِ�َ� ا����  وَاِ��

Artinya: Dan jika kamu di timpa se$suatu bisikan syaitan, maka be$rlindung 

lah ke$pada Allah. Se$sungguhnya Allah maha me$nde$ngar lagi maha 

me$nge$tahui.”9 

5 Abdul Hamid, Pengantar Studi Al-Qur’an (Jakarta: Prenadamedia Group, 2016), hlm. 2.
6 Muhammad Iqbal, dkk, Al-Qur’an Imamku: Telaah Mendalam Mengenai Ulumul Quran  

(Jakarta: Azkiya Publishing, 2018), hlm. 197.
7 Muhammad Yusuf dan Ismail Suardi Wekke, Bahasa Arab Bahasa Alquran: Memaknai 

Alquran Berdasarkan Kaidah Bahasa Arab dan Kaidah Tafsir (Yogyakarta: Deepublish, 2018), 
hlm. 200.

8 LPMQ, Al-Qur’an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka Lajnah, 
2019), hlm. 604. 

9 LPMQ, Al-Qur’an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka Lajnah, 
2019), hlm. 176. 



3

Dari ke$dua ayat di atas, kata was-was, dan nazagha me$miliki 

makna yang sama yakni ‘bisikan atau godaaan’ yang be$rasal dari syaitan. 

Namun jika kita be$rusaha me$ngkaji le$bih dalam, se$tiap kata me$miliki 

maknanya te$rse$ndiri yang me$mbe$dakan dari kata lainnya. Se$bagaimana 

yang dise$butkan ole$h Sa’id Nursi te$ntang salah satu se$bab se$se$orang salah 

dalam me$mahami makna Al-Qur’an adalah kare$na be$rpatokan hanya pada  

makna te$kstual tanpa me$nggali le$bih lanjut e$se$nsi10 e$ksote$rik11 dari suatu 

lafadz (kata), me$ninggalkan maqashid-nya se$rta kurang ilmu untuk 

me$nguasai bahasa Arab.12 

Kata was-was dan nazagha bukan satu-satunya contoh taraduf 

(sinonimitas) dalam Al-Qur’an. Ada banyak kata yang dianggap me$miliki 

sinonim di dalam al-Qur’an. Se$pe$rti kata khauf dan khasyyah yang 

ke$duanya sama-sama diartikan se$bagai takut. Ke$mudian kata maut dan 

wafat ke$duanya dimaknai de$ngan ke$matian, kata qalb dan fuad diartikan 

se$bagai hati, kata dzanbun dan itsmun sama-sama be$rmakna dosa, dan 

masih banyak lagi contoh kata dalam Al-Qur’an yang dianggap se$bagai 

sinonim atau taraduf.  

Ole$h kare$na itu, untuk me$nghindari ke$salahan atau ke$gagalan 

dalam me$mahami makna Al-Qur’an, se$tiap kata harus dikaji dari be$rbagai 

aspe$k dan bukan hanya te$rpaku pada makna te$kstual yang te$rlihat saja. 

Be$gitupun te$rhadap kata was-was dan nazagha, yang se$cara te$kstual 

maknanya sama yakni se$bagai ‘bisikan atau godaan’ walau de$mikian 

se$tiap kata yang me$miliki makna yang sama se$cara umum namun me$miliki 

pe$rbe$daan te$rse$ndiri dari se$tiap kata yang dibangun atasnya, hal ini bisa 

dise$babkan pe$rbe$daan obje$k atau konte$ks pe$rmasalahan yang digunakan 

10 Esensi menurut KBBI adalah hakikat, inti atau sesuatu yang pokok. Lihat KBBI, 
dikutip dari https://kbbi.web.id/esensi diakses hari Sabtu, tanggal 17 Agustus 2024 pukul 23.37 
WIB.

11 Eksoterik menurut KBBI adalah sebuah pengetahuan yang boleh untuk diketahui atau 
Di  mengertu oleh siapa saja. Lihat KBBI, di kutip dari https://kbbi.web.id/eksoterik 
https://kbbi.web.id/eksoterik.  diakses hari Sabtu, tanggal 17 Agustus 2024 pukul 23.35 WIB. 

12 Moh. Bakir, “Konsep Maqasid Al-Qur’an Perspektif Badi’ Al-Zaman Sa’di Nursi 
(Upaya Memahami Makna Al-Qur’an Sesuai dengan Tujuannya)”, Jurnal El-Furqonia Vol. 01 No. 
01 Tahun 2015, hlm. 50-51. 



4

pada se$tiap ayat Al-Qur’an. Be$rangkat dari pe$rmasalahan yang te$lah 

diuraikan di atas pe$nulis me$rasa pe$rlu untuk me$mbahas le$bih lanjut 

te$ntang adanya sinonimitas dalam Al-Qur’an, yang dalam hal ini te$rdapat 

dua kata yang me$miliki ke$samaan makna se$cara te$kstual, yakni kata was-

was dan nazagha. Agar dike$tahui makna se$be$narnya dari ke$dua kata 

te$rse$but, maka pe$nulis te$rtarik untuk me$ngkajinya de$ngan me$ngangkat 

judul “SINONIMITAS KATA WAS-WAS DAN NAZAGHA  DALAM AL-

QUR’AN (Analisis Se$mantik ).” 

B. Penegasan Istilah  

Untuk me$mahami kajian ini de$ngan te$pat dan me$nghindari 

ke$salahan dalam me$mahami istilah kunci yang ada dalam judul pe$ne$litian, 

pe$nulis me$rasa pe$rlu me$mbe$rikan pe$nje$lasan le$bih lanjut me$nge$nai 

be$be$rapa istilah yang te$rcantum dalam judul pe$ne$litian ini, se$bagai be$rikut: 

1. Sinonimitas  

Be$rdasarkan Kamus Be$sar Bahasa Indone$sia, kata sinonim be$rarti 

be$ntuk bahasa yang maknanya mirip atau sama de$ngan be$ntuk bahasa 

lain.13 Dalam Bahasa Arab, sinonim dike$nal de$ngan istilah taraduf, 

yakni suatu lafadz (kata) be$rbilang yang me$ngandung satu makna yang 

sama se$cara lahiriah.14 Sinonim, se$cara bahasa be$rasal dari bahasa 

Yunani kuno yaitu dari suku kata “onoma” nama dan “syn” de$ngan. 

Se$dangkan se$cara istilah, bahwa sinonim adalah hubungan antar dua 

le$ksikal yang me$miliki arti yang sama.15 

2. Se$mantik 

Se$mantik pada dasarnya adalah ilmu yang me$mpe$lajari makna; 

dalam bahasa Inggris dike$nal de$ngan istilah me$aning. Kata se$mantik 

be$rasal dari bahasa Yunani, yaitu se$ma (kata be$nda) yang be$rarti "tanda" 

13 Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 
2008), hlm. 1357.

14 Try Apriliawi Nugraha. “SINONIMITAS DALAM ALQUR’AN (Analisis Semantik 
kata Rizq, Ni’mah dan Fadhl,” 2024. hlm.5

15 Mansoer Pateda, Semantik Leksikal, 1st ed. (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2001), hlm. 
222.



5

atau "simbol," se$dangkan be$ntuk kata ke$rjanya adalah se$maino, yang 

be$rarti "me$nandai" atau "me$lambangkan." Istilah ini ke$mudian diadopsi 

dalam lingkup linguistik untuk me$ngkaji hubungan antara tanda-tanda 

linguistik dan maknanya.16  

3. Was-was 

Me$nurut istilah bahasa Arab was-was ialah di ambil dari huruf  و 

dan س yaitu ( وس�) me$njadi (و�� ) yang me$mbe$ri makna “bisik” 

ke$mudian di ulang se$banyak dua kali maka me$njadi (و��س) yang 

me$mbawa maksud suara pe$lan se$pe$rti angin atau suara yang sangat 

halus.17  Kata was-was te$rbitan dari kata waswas-waswasah-wiswasan. 

Manakalah kalimat was-was di ta’rifkan se$bagai bisikan syaitan ole$h 

Ibnu Kathir.18  Me$nurut Kamus Be$sar Bahasa Indone$sia was-was 

artinya ragu-ragu, kurang yakin, khawatir dan curiga.19  

4. Nazagha  

kata nazagha yang be$rarti me$nusuk kulit de$ngan tangan atau 

me$ncabuk de$ngan ce$me$ti. Ia diartikan juga masuk ke$ se$suatu untuk 

me$rusaknya. Pe$laku dari kata ini biasanya adalah se$tan. Dari sini, ia 

biasa diartikan bisikan halus se$tan atau rayuan dan godaannya untuk 

me$malingkan dari ke$be$naran. Nazagha yang be$rsumbe$r dari se$tan 

adalah bisikannya ke$ dalam hati manusia se$hingga me$nimbulkan 

dorongan ne$gatif dan me$njadikan manusia me$ngalami suatu kondisi 

psikologis yang me$ngantarnya me$lakukan tindakan tidak te$rpuji.20

16 Andri Kurniawan dkk., semantik ( padang : PT GLOBAL EKSEKUTIF TEKNOLOGI  
Anggota IKAPI No. 033/SBA, 2022), hlm. 9 .

17 Al-Mawsu’ah al-Fiqhiyyah, Quwaid: Wizarah Al-awqaf wa al-Asyuun al-Islamiyyah, 
1983, vol 43, hlm. 146.

18 Ismail Ibnu Umar bin Kathir al-Qurashiy al-Dimasyqi, Tafsir al-Qur‟an Al-„Azim, 
Riyadh, Dar al-Taybah, 1999, hlm. 540. 

19 KBBI online, Pengertian Waswas, Di akses dari https://kbbi.web.id/ 
,https://kbbi.web.id/.  pada 10 september  2024, pukul 10:00.  

20 Meta Eltika Putri, “Godaan Setan Dan Cara Mengatasinya Menurut Alquran ( Kajian 
Tafsir Tematis )” (skripsi, Institut Agama Islam Negeri Batusangkar, 2018), hlm. 4



6

C. Identifikasi Masalah  

Be$rdasarkan latar be$lakang yang te$lah dipaparkan diatas, pe$nulis 

me$ne$mui be$be$rapa pe$rsoalan yang akan dikaji dalam pe$ne$litian. Ke$mudian 

dapat di ide$ntifikasikan pe$rmasalahannya se$bagai be$rikut: 

1. Adanya persamaan terjemahan kata was-was dan nazagha didalam Al-

Qur’an. 

2. Adanya anggapan bahwa setiap kata yang bersinonim bisa saling 

menggantikan. 

3. Marak nya trend metode semantik di kalangan akademisi.  

4. Kurang lengkap nya kajian sinonimitas (taraduf) “bisikan” di kalangan 

akademisi. 

5. Adanya perdebatan para ulama terhadap keberadaan lafadz 

sinonimitas/taraduf. 

6. Pe$san yang ingin disampaikan Al-Qur’an te$ntang makna Was-Was dan 

Nazagha.  

D. Batasan Masalah 

Pe$ne$ntuan batasan masalah dalam pe$ne$litian ini be$rtujuan untuk 

me$mfokuskan pe$mbahasan pada inti pe$rmasalahan yang dite$liti. Kitab 

tafsir yang dijadikan re$fe$re$nsi, pe$ne$litian ini dibatasi pada tafsir-tafsir 

be$rcorak lughawi, se$pe$rti Tafsir al-Misbah, Tafsir Anwar Tanzil wa Asrar 

Ta’wil" Tafsir al-Kasyaf ‘an Haqa’iq Tanzil wa Uyun al-qawil fi Wujuh 

al-Ta’wil”. Kemudian ayat-ayat yang memiliki lafaz was-was dan nazagha 

dalam Al-Qur’an terdapat 9 kali di sebutkan, yakni 5 kali dalam bentuk 

was-was dan 4 kali dalam bentuk nazagha yaitu: lafaz was-was surah al-

A’raf [7]:20, surah Taha [20]: 120 surah Qaf [50]: 16 dan surah an- Nas 

[114]: 5. Lafaz Nazagha di Surah Al-A’raf [7]: 200, Surah Al-Isra [17]: 

53, Surah Fushsilat [41]: 36 dan Surah Yusuf [12]: 100. 

 

 

 

 



7

E. Rumusan Masalah 

Be$rdasarkan latar be$lakang yang te$lah diuraikan di atas, maka 

pe$nulis me$rumuskan pe$rmasalahan yang dibahas dalam pe$ne$litian ini 

se$bagai be$rikut: 

1. Bagaimana pe$nafsiran kata was-was dan nazagha dalam Al-Qur’an.?  

2. Bagaimana analisis semantik terhadap kata was-was dan nazagha dalam 

Al-Qur’an?  

F. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Be$rdasarkan pe$nje$lasan rumusan masalah di atas, maka tujuan 

pe$ne$litian ini adalah untuk me$njawab be$rbagai masalah yang te$lah 

dise$butkan se$be$lumnya dan me$ncari jawaban atas pe$rsoalan-pe$rsoalan 

se$bagai be$rikut: 

1. Tujuan Penelitian 

a. Untuk me$nge$tahui pe$nafsiran ayat Al-Qur’an te$ntang was-was dan  

nazagha. 

b. Untuk mengetahui analisis semantik pada kata was-was dan nazagha 

dalam al-Qur’an. 

2. Manfaat Penelitian 

a. Manfaat Secara Akademisi  

         1. Manfaat Akade$mis dan Ke$ilmuan  

Pe$ne$litian ini be$rmanfaat se$bagai kajian ilmiah yang 

me$mbe$rikan sumbangan pe$mikiran dan wawasan ke$ilmuan, 

khususnya dalam bidang Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir. Pe$ne$litian ini 

diharapkan dapat me$mbe$rikan kontribusi bagi kajian ke$islaman, 

te$rutama dalam bidang tafsir, se$rta me$nambah khazanah ke$ilmuan 

dalam pe$mikiran Islam dan tafsir Al-Qur’an, khususnya te$rkait 

pe$nggunaan kata Was-Was dan Nazagha dalam Al-Qur’an be$se$rta 

pe$nafsiran dan analisis semantiknya. 

 

 

 



8

2. Pe$me$nuhan Pe$rsyaratan Akade$mis 

Pe$ne$litian ini juga me$miliki ke$gunaan se$bagai langkah akhir 

bagi pe$nulis untuk me$me$nuhi pe$rsyaratan akade$mis guna me$raih 

ge$lar S1 dalam bidang Ilmu Ushuluddin pada Program Studi Ilmu 

Al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Ushuluddin, Unive$rsitas Islam Ne$ge$ri 

Sultan Syarif Kasim Riau. Hal ini se$jalan de$ngan jurusan yang 

diambil ole$h pe$nulis. 

b. Manfaat Secara Praktis  

1. Me$njawab Rumusan Masalah 

Pe$ne$litian ini be$rmanfaat untuk me$njawab pe$rsoalan pada 

rumusan masalah, khususnya te$rkait be$ntuk pe$nggunaan kata Was-

Was dan Nazagha dalam Al-Qur’an se$rta pe$nafsiran ayat-ayat yang 

me$ngandung ke$dua kata te$rse$but. Hal ini akan me$mbe$rikan 

pe$mahaman me$ndalam ke$pada pe$mbaca te$ntang be$ntuk pe$nggunaan 

kata-kata be$rmakna bisikan yang dise$butkan dalam Al-Qur’an dan 

diuraikan me$lalui tafsirannya. 

2. Me$mbe$rikan Pe$nge$tahuan yang Be$nar  

Me$lalui pe$ne$litian ini, diharapkan dapat me$mbe$rikan 

pe$nge$tahuan yang baik dan be$nar ke$pada para pe$mbaca me$nge$nai 

makna dari kata Was-Was dan Nazagha yang dise$butkan dalam Al-

Qur’an. De$ngan de$mikian, pe$ne$litian ini dapat me$njadi sumbe$r 

informasi yang akurat dan be$rmanfaat bagi pe$mahaman ke$islaman, 

khususnya dalam bidang tafsir Al-Qur’an. 

G. Sistematika Penulisan 

Dalam pe$ne$litian ini,  agar susunan pe$ne$litian te$rtata rapi dan 

mudah dipahami se$rta me$mbe$rikan gambaran umum te$ntang isi 

pe$ne$litian te$rse$but, maka pe$nulis me$rumuskan siste$matika pe$ne$litian 

ini, antara lain: 

BAB I me$rupakan bab pe$ndahuluan yang te$rdiri dari latar 

be$lakang masalah, pe$ne$gasan istilah, ide$ntifikasi masalah, batasan 



9

masalah, rumusan masalah, tujuan dan manfaat pe$ne$litian, se$rta 

siste$matika pe$nulisan.  

 BAB II me$rupakan landasan te$ori yang be$risikan te$ori-te$ori yang 

digunakan dalam pe$ne$litian ini, yang te$rdiri dari landasan te$ori te$ntang 

te$ori se$mantik be$rupa de$finisi Sinonimitas / taraduf dalam Al-Qur’an, 

se$bab-se$bab te$rjadinya taraduf, ragam  taraduf, dampak,  se$mantik dan 

dilanjutkan de$ngan tinjauan pustaka (kajian-kajian te$rdahulu). 

BAB III me$rupakan bab me$tode$ pe$ne$litian yang digunakan dalam 

pe$ne$litian ini be$rupa be$risikan je$nis pe$ne$litian, pe$nde$katan pe$ne$litian, 

sumbe$r data yakni prime $r dan se$kunde$r dan te$knik pe$ngumpulan data.  

BAB IV me$rupakan hasil pe$ne$litian dan analisis. Me$nguraikan 

hubungan kata was-was  dan nazagha, Adapun data yang dike$mukakan 

pada bab ini te$rdiri dari ayat-ayat yang me$ngandung makna yang sama 

de$ngan re$daksi lafadz (kata) yang be$rbe$da atau dise$but de$ngan istilah 

sinonimitas (taraduf).  

BAB V me$rupakan ke$simpulan dari rumusan masalah pada bab 

pe$rtama dan me$mbe$rikan saran ke$pada para pe$mbaca. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10

BAB II 

KAJIAN TEORITIS 

 
A. Landasan Teori 

1. Sinonimitas  

a. Pengertian Sinonimitas  

Sinonim berasal etimologinya dari bahasa Yunani kuno, yang 

menggabungkan suku kata “onoma” yang berarti nama dan “syn” yang 

berarti dengan.21 Sedangkan dalam pengertian istilah, sinonim telah 

didefinisikan oleh sejumlah ahli linguistik. Salah satunya adalah 

Matthews, yang menyatakan bahwa sinonim merupakan relasi antara dua 

unsur leksikal yang memiliki makna yang serupa. Sementara itu, Verhaar 

menjelaskan bahwa sinonim adalah dua satuan bahasa, yang disimbolkan 

dengan X dan Y, yang memiliki arti yang hampir identik.22 Sinonim dalam 

bahasa arab di kenal dengan istilah Taraduf, taraduf be$rasal dari be$ntuk 

mashdar kata taradafa-yataradafu-taradufan, yang be$rarti al-tatabu’ 

(saling me$ngikuti). Makna ini se$suai de$ngan yang te$rcantum dalam kamus 

Lisan al-Arab, di mana taraduf diartikan se$bagai ‘se$gala se$suatu yang 

me$ngikuti se$suatu yang lain’.23 Me$nurut al-Munajjad, taraduf ialah 

me$nge$ndarai se$suatu di be$lakang pe$nge$ndara atau me$mbonce$ng. Dapat 

juga be$rmakna pe$rgantian malam dan siang, kare$na se$tiap salah satu dari 

ke$duanya saling me$ngikuti se$cara be$rurutan.24 Dikatakan taraduf al-

syakhsan, be$rarti saling me$mbantu atau gotong royong, dapat dipahami 

juga de$ngan saling me$ngikuti atau me$mbonce$ng.25 

21 Mansoer Pateda, Semantik Leksikal, 1st ed. (Jakarta: PT. Rineka Cipta, 2001), 222 
22 J.W.M. Verhaar, Asas Asas Linguistik Umum, 8th ed. (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2012), 394.
23 Muhammad bin Makram Ibn Mandzur, Lisan al-Arab, Juz XIX, (Kairo: Dar al-Ma’arif, 

t.th), 1625 
24 Muhammad Nuruddin al-Munajjad, al-Taraduf fi al-Qur’an al-Karim, (Baina al- 

Mazariyah wa al-Tatbiq, t.th), hlm.29. 
25 Emil Badi’ Ya’qub, Mausu’ah ‘Ulum al-Lugah al-‘Arabiyah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyah, 2006), hlm. 269. 



11

Se$cara te$rminologis, para ulama me$miliki pandangan yang 

be$ragam dalam me$nde$finisikan konse$p taraduf se$cara me$nye$luruh. Salah 

satu pe$rbe$daan pandangan ini adalah dari al-Jurjani, yang me$ngartikan 

taraduf se$bagai kumpulan kata yang be$rbagi satu makna, namun me$miliki 

be$ragam se$butan. Konse$p taraduf ini be$rlawanan de$ngan istilah 

musytarak.26 Se$me$ntara dalam pandangan al-Suyuthi, taraduf adalah dua 

kata yang me$miliki arti se$rupa atau be$rde$katan.27 Dalam Muqaddimah Li 

Dirasah Fiqhil-Lughah, definisi sinonim/Taraduf dinyatakan sebagai 

berikut:  

ا��ادف �� ���رة �� و��د ��� او ا�� ��� اي ان ا����ت ��� � ا����دة ا�� ا��� ��� 

 ����د

“Taraduf adalah satu ungkapan atau lebih yang memiliki makna 

satu, atau kata-kata yang beraneka ragam tetapi maknanya tidak 

beragam”.28  

Muradif me$rujuk pada konse$p pe$nggunaan dua kata atau le$bih yang 

me$miliki makna yang sama atau se$rupa dalam suatu konte$ks.29 

b. Pendapat ulama tentang Taraduf 

1) Taraduf dalam bahasa 

   Permasalahan taraduf (sinonimitas) menjadi topik 

perdebatan di kalangan ulama. Sebagian ulama mengakui 

keberadaan tarāduf dalam bahasa Arab. Di antara yang mendukung 

pandangan ini adalah ahli bahasa seperti Sibawaih, serta ahli usul 

seperti al-Razi, al-Zarkasyi, dan Ibn Taymiyyah. Sebaliknya, ada 

pula yang menolaknya, seperti Ibn al-A‘rabi, Ibn Faris, Ibn al-

Anbari, dan al-Raghib al-Asfahani. Ibn al-Anbari, misalnya, 

26 Ali bin Muhammad al-Jurjani, Mu’jam al-Ta’rifat, (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 
2009), 60.

27 Jalaluddin Abdurrahman al-Suyuthi, al-Muzhir, (Kairo: Maktabah Dar al-Turats, t.th), 
403.

28 Muhammad Ahmad Abdul faraj, “Muqaddimah Li Dirasah Fiqhil-Lughah”, BEIRUT: 
Darun Nahdah Al-Arabiyah., 1966.

29 Saifudin Shidiq, Ushul Fiqih (Jakarta:kencana prenada media grub,2011),hlm. 212



12

berpendapat bahwa dua kata yang tampaknya memiliki makna sama, 

sejatinya masing-masing memiliki makna tersendiri yang 

membedakannya.30 Para ulama yang menerima keberadaan al-

tarāduf menjelaskan bahwa tidak semua kata yang bersinonim dapat 

saling menggantikan dalam setiap konteks. Ada kata-kata tertentu 

yang tidak dapat diganti dengan sinonimnya, khususnya dalam 

konteks ibadah misalnya kata �����  dalam bacaan tasyahud tidak 

dapat diganti dengan ����. Namun, ada juga sinonim yang dapat saling 

menggantikan, seperti dalam konteks periwayatan hadis secara 

makna (riwayah bi al-ma‘na). Tarāduf dapat terjadi karena adanya 

dua sumber pengguna bahasa, dan hal ini merupakan yang paling 

umum. Namun, bisa juga muncul dari satu orang saja sebagai bentuk 

ekspresi yang memperluas, memperkaya, dan memperindah 

penyampaian makna. Kadang, tarāduf juga muncul karena adanya 

kendala dalam pengucapan beberapa huruf atau demi menjaga 

keindahan bunyi dan keserasian sajak. Misalnya dalam ungkapan: " ��َ

�ت�   alangkah jauhnya yang telah berlalu, dan yang) "���َْ�َ� َ�� �َ�تَ وََ�� ���َْ�بَ َ�� ُ�َ� �

akan datang begitu dekat), jika kata  ََ�ت�  diganti dengan sinonimnya  

�ت�  atau  َ�ضَ  �  diganti dengan  َ��ء َ�  atau  ُء� ِ�َ, maka keindahan iramanya 

akan hilang. Demikian pula dalam kalimat و������ � ا�ٰ� ا ٰ�ُ�� �ِ�  (belilah 

gandum dan nafkahkanlah di jalan kebaikan), jika kata  ٰ�ُا�  diganti 

dengan ��َ��ِا  dan  ٰا��  diganti dengan �َا�, maka nilai estetik ungkapan 

tersebut akan berkurang. 

 Dengan demikian, tarāduf memang merupakan kenyataan 

dalam bahasa Arab, meskipun masing-masing kata memiliki 

kekhususan makna dan penggunaannya yang tergantung pada 

30 Muhammad Syarif Hasyim, “Al-Tarāduf (Sinonim) dan Kaidah Penerapannya dalam 
Al-Qur’an”, Rausyan Fikr, Vol. 17, No. 2 (Desember 2021): hlm. 184.



13

konteks. Ada kata yang tepat digunakan dalam satu konteks, namun 

tidak bisa digantikan dengan sinonimnya, seperti ṣallā dan da‘ā, 

walaupun keduanya mengandung makna doa. Perbedaan pandangan 

ulama terletak pada bagaimana batasan tarāduf itu ditetapkan 

sebagian menolak adanya sinonim yang benar-benar identik dan 

saling menggantikan sepenuhnya, sementara yang lain mengakui 

keberadaan tarāduf meski tidak secara mutlak.31 

2) Taraduf dalam Al-Qur’an 

Perbedaan pandangan para ulama terkait keberadaan taraduf 

dalam bahasa Arab turut memengaruhi pandangan mereka terhadap 

kemungkinan terjadinya taraduf dalam Al-Qur’an. Ulama yang 

menolak adanya sinonimitas dalam bahasa Arab umumnya juga 

menjadi pihak pertama yang menolak keberadaan taraduf dalam Al-

Qur’an. Sebaliknya, ulama yang menerima adanya taraduf dalam 

bahasa memiliki sikap yang beragam, sebagian mengakui 

keberadaannya dalam Al-Qur’an, sementara sebagian lainnya tetap 

menolaknya.32 

Al-Raghib al-Asfahani merupakan salah satu ulama klasik 

yang menolak keberadaan al-taraduf dalam Al-Qur’an. Dalam 

mukadimah kitabnya, ia menjelaskan bahwa kata-kata yang tampak 

memiliki makna serupa sebenarnya masing-masing memiliki 

perbedaan makna yang tersembunyi. Oleh karena itu, suatu makna 

atau informasi hanya dapat diwakili oleh satu kata tertentu, dan tidak 

dapat digantikan oleh kata-kata lain yang dianggap sinonim. 

Pandangan ini dipertegas oleh ‘Abd al-Raḥman dalam karyanya Usul 

al-Tafsir wa qawa‘iduh, yang menyatakan bahwa tidak ditemukan 

kata-kata sinonim atau yang saling menggantikan dalam Al-Qur’an, 

31 Muhammad Syarif Hasyim, “Al-Tarāduf (Sinonim) dan Kaidah Penerapannya dalam 
Al-Qur’an”, Rausyan Fikr, Vol. 17, No. 2 (Desember 2021): hlm. 186

32 Husein ibn Ali ibn Husein al-Harbiy, Qaw‘id al-Tarjiḥ‘inda al-Mufassirin, Dirasah 
Naẓariyah Tatbiqiyah, juz 1 (Cet. I; al-Riyaḍ: Dar al-Qalam,1996), hlm. 485



14

kecuali setiap kata tersebut memiliki kekhususan makna tersendiri 

yang hanya bisa dipahami oleh orang yang mendalam 

pengetahuannya terhadap seluk-beluk bahasa Arab.33  

Perbedaan pandangan ulama mengenai keberadaan taraduf 

dalam Al-Qur’an sejatinya terletak pada bagaimana batasan taraduf 

itu ditentukan. Jika dimaknai sebagai kesamaan makna secara mutlak 

dari semua sisi, maka hal tersebut sulit ditemukan dalam Al-Qur’an. 

Sebab, setiap kata dalam Al-Qur’an dipilih dengan sangat tepat 

sesuai konteks, keindahan, dan kefasihannya. Banyak kata yang 

tampak serupa makna, namun sebenarnya memiliki perbedaan halus 

yang hanya bisa dikenali melalui pemahaman kontekstual. Karena 

itu, mufasir harus berhati-hati dalam menyimpulkan bahwa dua kata 

adalah mutaradif. 

c. Kaidah taraduf dan penerapannya  

Berdasarkan berbagai pendapat yang telah dikemukakan, para 

ulama merumuskan sejumlah kaidah yang berkaitan dengan konsep 

taraduf. Beberapa di antaranya adalah sebagai berikut: 

ادُفِ  َ ُ� ا��� ادُفِ �َ�َُ� ا�َْ��ْ َ��َْ�� ��ْ�َ�َ� َ�ْ َ �ُ�بُ �ََ� �ََ�مِ ا���  

"Apabila memungkinkan suatu bentuk taraduf (kesamaan 

makna) untuk ditafsirkan sebagai bukan taraduf (yakni memiliki 

perbedaan makna), maka itulah yang diutamakan (yang lebih tepat)."34 

Husein al-Harbiy dalam redaksinya: 

Pertama: 

 �ََ� �َ��ِ ُ� ���َْ��ظِ ا�َْ�ْ�ِ �ََ� ا���َ���ُِ� ��رَْ�حُ ِ�ْ� َ�ْ ادُفِ اَ�ْ َ ���  

“Mengarahkan lafal-lafal wahyu kepada makna tabayun lebih 

kuat dari pada mengarahkannya kepada makna taraduf.”35 

33 Abd Rahman al-‘Akk dalam kitabnya Usul al-tafsir wa Qawa‘iduh (Cet. III; Beirut: Dr 
al-Nafa’is, 1994), hlm. 271.

34 Khalid ibn Usman al-Sabt, Qawa’id al-Tafsir, Jama‘an wa Dirasatan, (Cet.I; Madinah 
al-Munawwarah: Dr Ibn ‘Affan, 1997), h. 460 

35 Husein ibn Ali ibn Husein al-Harbiy,......hlm. 481 



15

Penerapan kaidah: Lafaz ا���ة 

Firman Allah swt pada Q.S Al-Baqarah ayat 157: 

كَ 
�
�� ٌ�  ۗوَاُو�� ْ� وَرَْ�َ ِ ِ�ٰ ْ� ر� تٌ ٰ�ِ ْ� صَ�َ�� كَ �َ�َْ�ِ

�
��   ا�ُْ��َْ�ُ�وْنَ �ُُ اُو��

"Mereka itulah yang memperoleh ampunan dan rahmat dari 

Tuhannya dan mereka itulah orang-orang yang mendapat petunjuk."36 

 

 

 

Dalam kitab tafsirnya, al-Allusiy menyebutkan bahwa kata ةا���  

  menurut mayoritas ahli bahasa makna dasarnya adalah ا���ء, dan dari 

Allah bermakna ص��ات  37.ا���� bermakna ampunan yaitu ampunan Allah 

bagi hamba-hambanya.38 Quraisy Shihab memaknai ص��ات dengan 

banyak keberkahan yang sempurna.39 

Kedua:  

ا������� �� ���� ا�����ن ا��� �� �� ا���� ا��ا�� ، ������ح ذ���� �� و��   

“Dua lafaz yang digunakan untuk mengungkapkan satu hal bisa 

saja berbeda, keduanya disebutkan (sebagai isyarat) untuk 

menguatkan).”40 

Kaidah ini berperan dalam membimbing pemahaman terhadap 

bentuk penegasan dalam firman Allah, sekaligus mencerminkan salah 

satu corak gaya bahasa yang lazim ditemukan dalam Al-Qur’an dan 

tradisi lisan bangsa Arab. 

36 LPMQ, Al-Qur’an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka Lajnah, 
2019), hlm.24

37 Syihab al-Din Mahmud ibn Abdullah al-Huseiniy al-Allusiy,Ruḥal-Ma‘niy fi Tafsir al-
Qur’an al-‘Aẓim wa Sab‘ al-Masaniy, juz 2 (Beirut:Dr Iḥya’ al-Turas al-‘Arabiy, t.th), hlm. 23.

38 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir al-Tabariy, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta’wil Ay al-Qur’an, 
taḥqiq Mahmud Muhammad Syakir, juz 3 (Cet. II; Cairo: Maktabah Ibn Taimiyah, t.th.), hlm. 222. 

39 M. Quraish Shihab, Al-Qur’an & Maknanya (Cet.I; Ciputat, Tangerang: Penerbit 
Lentera Hati, 2010), hlm. 24

40 Khalid ibn Usman al-Sabt, Qawa’id al-Tafsir, Jama‘an wa Dirasatan (Cet.I; Madinah 
al-Munawwarah: Dr Ibn ‘Affan, 1997), hlm. 469



16

Penerapan kaidah: lafaz  ْ�ُ���ُ dan   �َُ�ْ�ن اَْ�َ  

Firman Allah swt pada Q.S Al-Hijr ayat 30: 

�َُ� ُ���ُْ� اَْ�َُ�ْ�نَ� 
�
��  �ََ�َ�َ� ا�َْ���

“Lalu, para malaikat itu bersujud semuanya bersama-sama.’’41 

Dalam ayat tersebut, kata "ن�����" digabungkan dengan "���", yang 

keduanya memiliki arti “semua”. Penggabungan ini berfungsi sebagai 

bentuk ta’kid (penegasan makna). Tanpa adanya "���", frasa "ا����� ��" 

bisa saja dipahami bahwa hanya sebagian malaikat yang sujud. Namun 

dengan tambahan "���", pemahaman itu menjadi hilang karena 

menunjukkan bahwa semua malaikat benar-benar sujud. Begitu pula 

penambahan kata "ن�����" semakin menegaskan bahwa mereka bersujud 

secara serempak, bukan secara terpisah.42 

Berdasarkan penafsiran ini, terjemahan kata "ن�����" menjadi 

“bersama-sama” bukanlah terjemahan secara lafẓiyah (harfiah), 

melainkan merupakan terjemahan maknawiyah, yaitu makna yang 

dipahami secara konteks dari isi ayat tersebut. 

Ketiga: 

ا����ا��� ا��ص� �� ��ع ا��اد�� َل ���� ��� ا���اد   

Makna yang dihasilkan dari penggabungan dua lafal yang 

mutaradif, tidak akan ada bila masing-masing berdiri sendiri.43 

Penerapan kaidah: lafaz  ٌ��ََ� dan  ٌُُ�ْ�ب� 

Firman Allah swt pada Q.S Fatir ayat 35: 

يْ� اََ����َ� دَارَ ا�ُْ�َ��َ�ِ� ِ�ْ�  ِ �َ� ِ�ْ�َ ا�� ����ََ� �َ  � �َ� ِ�ْ�َ� �ُُ�ْ�بٌ �َْ�ِ�ه ����ََ� �َ � �ََ�ٌ� و�  

41 LPMQ, Al-Qur’an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka Lajnah, 
2019), hlm.263

42 al-Imm Muhy al-Sunnah Abu Muhammad al-Husein ibn Mas‘ud al-Bagawiy, Tafsir al-
Bagawiy “Ma‘lim al-Tanzil” taḥqiq Muhammad Abdullah al-Nemr, dkk. jilid 4 (Riyd: Dr Tibah, 
1411), hlm. 380.

43 Khalid ibn Usman al-Sabt, Qawa’id al-Tafsir, Jama‘an wa Dirasatan (Cet.I; Madinah 
al-Munawwarah: Dr Ibn ‘Affan, 1997), hlm. 470



17

"(Dia) yang menempatkan kami di tempat yang kekal (surga) 

dengan karunia-Nya. Di dalamnya kami tidak lelah dan lesu.”44 

Kata    �ٌ�ََ� dan  ٌُ�ب� memiliki makna yang hampir serupa, yakni 

kelelahan. Namun, ketika keduanya disandingkan, ternyata terdapat 

perbedaan makna yang lebih spesifik. Ibn ‘Asyur menjelaskan bahwa 

 ٌ��ََ�  merujuk pada kelelahan yang disebabkan oleh kondisi eksternal 

seperti panas atau dingin yang ekstrem, sedangkan  ٌُ�ب�  menunjukkan 

kelelahan yang timbul akibat aktivitas fisik yang berat seperti bekerja 

keras atau berlari.45 

Dari ketiga kaidah beserta contoh penerapannya, terlihat bahwa 

ketiganya saling berkaitan erat, bahkan sulit untuk membedakan secara 

tegas antara satu kaidah dengan yang lainnya. Oleh karena itu, dalam 

pembahasan tentang taraduf (persamaan makna), al-Zarkasyi dan al 

Suyuṭi hanya mengacu pada satu kaidah, yaitu: 

 "� �����ظ �ُ�� �� ا��ادف و���� ���"

"Terdapat lafaz-lafaz yang disangka bersinonim, padahal 

sebenarnya tidak termasuk dalam sinonimi." 

Berdasarkan hal ini, perbedaan pendapat di kalangan ulama 

mengenai keberadaan taraduf dalam Al-Qur’an menjadi sesuatu yang 

tidak bisa dihindari.  

d. Sebab-Sebab Munculnya Taraduf 

Me$nurut Amil Badi’ Yaqub, ada be$be$rapa kompone$n yang 

me$latarbe$lakangi munculnya se$jumlah kata de$ngan makna sama yaitu: 

1) Banyak kosakata dari be$rbagai diale$k Arab be$rpindah dan 

be$radaptasi ke$ dalam diale$k Quraisy akibat inte$raksi yang 

be$rlangsung dalam jangka waktu yang panjang. Se$lain itu, 

44 LPMQ, Al-Qur’an Dan Terjemahan, Edisi Penyempurnaan (Jakarta: Pustaka Lajnah, 
2019), hlm. 438

45 al-Imam al-Syaikh Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ʿAsyur, Tafsir al-Taḥrir wa al-Tanwir, Juz 
4 (Tunis: al-Dar al-Tunisiyah li al-Nasyr, 1984), hlm. 317



18

se$jumlah lafaz mufradat yang tidak te$rlalu dibutuhkan ole$h suku 

Quraisy akhirnya dise$suaikan dan dise$rap ke$ dalam bahasa 

me$re$ka. 

2) Kamus-kamus bahasa Arab (mu’jam-mu’jam) disusun 

be$rdasarkan be$rbagai diale$k suku Arab, se$pe$rti Qais, Ailan, 

Tamim, Asad, Hudzail, Quraisy, dan be$be$rapa suku Kinanah. 

Pe$rbe$daan dalam be$be$rapa kosakata te$rjadi kare$na kamus-kamus 

te$rse$but me$ncakup variasi pe$nggunaan kata yang be$rbe$da dari 

diale$k yang digunakan ole$h suku Quraisy. 

3) Banyak kosakata yang te$rle$tak di dalam mu’jam dahulu tidak lagi 

dipakai dan te$lah digantikan ole$h kosakata yang lain.  

4) Dalam mu’jam-mu’jam (kamus-kamus bahasa Arab), se$ring kali 

tidak dite$mukan pe$mbe$daan yang je$las antara makna haqiqi 

(makna asli) dan majazi (makna kiasan). Akibatnya, banyak kata 

yang dianggap me$miliki taraduf (sinonimitas) se$be$narnya tidak 

se$pe$nuhnya se$suai de$ngan makna aslinya, me$lainkan le$bih se$ring 

digunakan dalam konte$ks makna kiasan. 

5) Te$rdapat be$be$rapa kata sifat yang dapat me$rujuk pada satu nama 

te$rte$ntu. Se$bagai contoh, istilah se$pe$rti al-Hindi, al-Husam, al-

amani, al ‘Adb, dan al-Qati’ se$muanya digunakan untuk 

me$nye$but al-Saif (pe$dang). Hal ini me$nunjukkan bahwa se$tiap 

istilah te$rse$but me$nce$rminkan karakte$ristik khusus dari al-Saif.  

6) Banyak kosakata dalam bahasa Arab yang me$miliki makna 

be$ragam te$rgantung pada konte$ks pe$nggunaannya. Hal ini 

dise$babkan ole$h karakte$ristik unik yang dimiliki se$tiap kata. 

Misalnya, kata ramaqo, lahadzo, hadaja, syafana, dan rana yang 

se$muanya me$miliki arti "me$lihat", namun masing-masing 

digunakan se$cara khusus se$suai de$ngan konte$ks yang 

me$nye$rtainya. 



19

7) Banyaknya ke$salahan me$mbaca kitab Arab te$rdahulu, te$rkhusus 

ke$pada kitab yang ditulis de$ngan tulisan Arab (khat al-Arabi) 

tanpa adanya tanda dan harakat.46 

e. Ragam Taraduf  
Banyak di antara ulama bahasa yang me$ngklasifikasikan taraduf 

dalam be$be$rapa macam, misalnya se$bagaimana yang dise$butkan ole$h 

Ahmad Mukhtar Umar dalam kitabnya ‘Ilm al-dilalah, se$tidaknya 

te$rdapat tujuh macam taraduf, di antaranya:47 

 yang dike$nal se$bagai pe$rfe$ct synonymy atau sinonim ,( ا��ادف ا�����) (1

se$mpurna, me$rujuk pada ke$se$taraan makna se$cara pe$nuh antara dua 

kata atau le$bih. Dalam kasus ini, kata-kata te$rse$but me$miliki arti 

yang be$nar-be$nar ide$ntik, se$hingga pe$nutur bahasa tidak me$rasakan 

pe$rbe$daan apa pun di antara me$re$ka. Akibatnya, kata-kata ini dapat 

digunakan se$cara be$bas dalam be$rbagai konte$ks tanpa me$ngubah 

makna. 

2) ( ا��دف ��� ), yang dike$nal se$bagai ne$ar synonymy atau sinonim 

me$nde$kati, me$rujuk pada kata-kata yang me$miliki makna yang mirip 

atau hampir sama. Dalam je$nis sinonim ini, pe$rbe$daan antara dua 

kata sangat tipis se$hingga sulit untuk dibe$dakan. Kare$na se$ring 

digunakan dalam be$rbagai konte$ks, pe$rbe$daan di antara kata-kata 

te$rse$but ke$rap diabaikan. 

3) ( ا���� ا����رب  ), yang juga dike$nal se$bagai se$mantic re$lation, 

me$rujuk pada hubungan makna antara kata-kata yang me$miliki 

ke$de$katan makna, te$tapi te$tap me$miliki pe$rbe$daan te$rte$ntu. 

Me$skipun kata-kata ini me$miliki inti makna yang sama, masing-

masing kata me$miliki nuansa atau aspe$k te$rte$ntu yang 

me$mbe$dakannya. 

46 Ibid, hlm. 299-300. 
47 Ahmad Mukhtar ‘Umar, ‘Ilm al-Dalalah… hlm. 220-223.



20

 yang dike$nal se$bagai e$ntailme$nt, me$rujuk pada hubungan ,(ا�����ام)  (4

se$bab-akibat atau ke$te$rkaitan logis antara dua hal, di mana 

ke$be$radaan suatu konse$p se$cara otomatis me$ngharuskan ke$be$radaan 

konse$p lainnya se$bagai konse$kue$nsinya.

5) (  yang dike$nal se$bagai paraphrase$, me$rujuk pada ,( اد��ا��  ا��� 

pe$nggunaan e$kspre$si yang me$miliki ke$se$taraan makna de$ngan 

nuansa re$pre$se$ntatif atau e$ste$tika yang be$rbe$da. Fe$nome$na ini te$rjadi 

ke$tika dua kalimat dalam bahasa yang sama me$nyampaikan makna 

yang se$rupa me$skipun de$ngan susunan kata yang be$rbe$da.

 ,atau yang dike$nal se$bagai translation (pe$ne$rje$mahan) ,(ا����)  (6

te$rjadi ke$tika dua kalimat me$miliki ke$se$larasan makna, te$tapi 

dinyatakan dalam dua bahasa yang be$rbe$da atau dalam satu bahasa 

de$ngan tingkat wacana yang be$rbe$da. 

 ,yang dike$nal se$bagai inte$rpre$tation atau pe$nafsiran ,(ا�����) (7

me$rujuk pada prose$s me$nje$laskan atau me$nguraikan makna suatu 

te$ks, konse$p, atau pe$rnyataan agar le$bih mudah dipahami. 

f. Dampak Adanya Taraduf 

  Adapun dampak dari adanya taraduf ini, para ulama 

me$mandangnya dari dua sisi yang be$rse$be$rangan, yakni dampak positif 

dan ne$gatif.  

1) Dampak Positif Taraduf 

  Para ulama yang me$ndukung ke$be$radaan taraduf be$rpe$ndapat 

bahwa sinonimitas dalam bahasa me$miliki dampak positif. 

Ke$be$radaan kata-kata yang me$miliki makna se$rupa dapat me$mbantu, 

te$rutama bagi pe$nyair dan pe$nulis, dalam me$nge$kspre$sikan ide$ 

de$ngan gaya bahasa yang le$bih e$le$gan. Pe$nggunaannya 

me$mungkinkan pe$nggantian kata yang sulit dipahami de$ngan kata 



21

lain yang le$bih je$las, ringan, atau bahkan le$bih fasih dalam 

me$nyampaikan suatu gagasan.48 

2) Dampak Ne$gatif Taraduf 

 Dampak ne$gatif dari taraduf adalah pote$nsi ke$sulitan dalam 

prose$s pe$ne$rje$mahan atau alih makna dari satu bahasa ke$ bahasa lain. 

Hal ini dapat me$nimbulkan ke$bingungan se$rta be$risiko me$ngganggu 

ke$utuhan suatu bahasa, kare$na dapat me$nghambat kata te$rte$ntu 

dalam me$njalankan fungsinya se$cara pe$nuh. Namun, ke$salahan ini 

se$be$narnya bukan te$rle$tak pada sinonim itu se$ndiri, me$lainkan pada 

ke$te$rbatasan se$se$orang dalam me$nguasai bahasa.49

g. Urgensi Mengetahui Taraduf dalam Al-Qur’an  

 Pe$nafsiran se$tiap kata dalam ayat-ayat Al-Qur’an te$ntu me$miliki 

makna yang unik dan istime $wa jika dibandingkan de$ngan pe$nafsiran 

te$rhadap tulisan yang dibuat ole$h manusia. Dalam kajian ‘Ulumul 

Qur’an, salah satu topik yang dibahas adalah pe$ne$litian me$nge$nai kata-

kata yang me$miliki makna se$rupa (taraduf) dalam Al-Qur’an.50

Me$ngkaji kata-kata dalam ayat-ayat Al-Qur’an yang me$miliki 

makna se$rupa dapat me$mpe$rluas dan me$mpe$rdalam pe$mahaman 

te$ntang ke$indahan bahasa se$rta ke$kayaan makna yang te$rkandung dalam 

firman Allah. Ole$h kare$na itu, me$mahami taraduf dalam Al-Qur’an 

me$njadi hal yang pe$nting bagi para pe$ngkaji Al-Qur’an. Salah satu 

faktor yang me$nye$babkan pe$rbe$daan pe$nafsiran di antara para mufassir 

adalah pe$rbe$daan pe$mahaman me$re$ka dalam me$nafsirkan kata-kata 

yang me$miliki makna se$rupa dalam Al-Qur’an.51 

 

 

 

48 Muhammad Nur al-Din al-Munajjad, Al-Taraduf fi al-Qur’an al-Karim... hlm. 90.
49 Ibid., hlm.. 89.
50 Muhammad Suherwannur, “Taraduf dalam Al-Qur’an: Kajian tentang Makna Kata 

Dzanbun dan Itsmun)” Skripsi, Pekanbaru: UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2022, hlm.. 14. 
51 Muhammad Abdul Ramadhoni, “Sinonim (Taraduf) dalam Al-Qur’an… hlm. 28-29 



22

2. Semantik  

a. Pengertian semantik  

Istilah se$mantik te$lah muncul di bagian linguistik mode$rn se$jak    

filolog be$rke$bangsaan Pe$rancis, Miche$l Jule$s Alfre$d Bre$al (lahir tanggal 

26 Mare$t 1832 dan wafat tanggal 25 Nove$mbe$r 1915) 

me$mpe$rke$nalkannya dalam se$buah artike$l de$ngan judul Le$ Lois 

Inte$lle $ctualle$s du Language$ tahun 1897.52 

Se$mantik me$nurut KBBI adalah Ilmu me$nge$nai makna kata dan 

Kalimat; ilmu yang be$rke$naan de$ngan se$luk-be$luk dan pe$rge$se$ran arti 

se$buah kata.53 Se$cara bahasa, se$mantik be$rasal dari bahasa Yunani, 

yakni se$mantikos yang artinya me$maknai, me$ngartikan, dan 

me$nandakan.54  

Me$nurut Saussure$ dalam Fitri Amilia,55 tanda linguistik te$rdiri 

dari dua bagian: kompone$n pe$nanda be$rupa bunyi, dan kompone$n 

pe$tanda be$rupa konse$p atau makna. Se$mantik linguistik be$rarti be$ragam 

simbol (tanda, kata, isyarat) dan be$ntuk-be$ntuk ucapan yang digunakan 

untuk me$ngkomunikasikan makna-makna atau arti-arti.56  

Ilmu se$mantik se$cara e$timologis be$rkaitan de$ngan fe$nome$na 

makna dalam pe$nge$rtian yang le$bih luas dari kata. Hingga hampir 

se$mua yang me$miliki makna me$rupakan obje$k se$mantik.57 Akan te$tapi, 

tanda atau lambang yang dimaksud dalam se$mantik te$rbatas pada 

lambang dalam bahasa be$rupa morfe$m, kata, kalimat, yang be$rbe$ntuk 

tulisan atau ucapan dalam komunikasi be$rbahasa. Se$mantik tidak 

me$ngkaji di luar tanda bahasa.58 Se$cara te$rminologi, se$mantik 

52 Lia Qurrota Aini, “Konsep ’Ilm Dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik),” Jurnal Ilmu Al-
Qur’an dan Hadist Vol. 1 No. 2 Tahun 2018, hlm. 156. 

53 “Hasil Pencarian - KBBI Daring,” accessed December 23, 2022, 
https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/semantik.

54 Fauzan Azima, “Semantik Al-Qur’an: Sebuah Metode Penafsiran,” Tajdid: Jurnal 
Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan 1, no. 1 (2017), hlm. 47.

55 Amilia and Anggraeni, Semantik: Konsep Dan Contoh Analisis, hlm. 4.
56 Lorens Bagus, Kamus Filsafat, 4th ed. (Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2005).
57 Izutsu, Relasi Tuhan Dan Manusia: Pendekatan Semantik Terhadap Al-Qur’an, hlm. 2 
58 Amilia and Anggraeni, Semantik: Konsep Dan Contoh Analisis, hlmhal. 5-6.



23

me$rupakan ilmu yang me$ne$lusuri suatu makna, baik yang be$rkaitan 

de$ngan hubungan antar kata-kata dan lambang-lambang de$ngan be$nda 

yang diwakilinya, maupun be$rkaitan de$ngan pe$lacakan atas riwayat 

makna-makna itu se$rta pe$rubahan-pe$rubahan yang te$rjadi padanya atau 

dise$but de$ngan se$miologi.59  

Lore$ns Bagus me$nguraikan pe$nge$rtian se$mantik se$bagai se$suatu 

yang be$rfokus pada ke$mampuan manusia untuk me$nafsirkan kalimat-

kalimat, sifat-sifat se$rta hubungan-hubungan yang ada di dalamnya.60 

Se$mantik me$rupakan studi te$ntang makna.61 Se$dangkan 

Se$mantik Al-Qur’an adalah se$mantik yang digunakan se$bagai alat untuk 

me$mahami Al-Qur’an.62 Se$mantik Al-Qur’an me$rupakan disiplin ilmu 

e$ra konte$mpore$r yang fokus kajiannya pada istilah kunci dalam Al-

Qur’an. Se$mantik Al-Qur’an mulai masyhur khususnya di pe$rguruan 

tinggi Islam se$te$lah kajian yang dilakukan ole$h Toshihiko Izutsu.63 

Ole$h kare$na itu, studi se$mantik be$rfokus pada makna dalam 

bahasa, me$ncakup kata, frasa, klausa, kalimat, dan wacana. Se$mantik 

dike$nal se$bagai cabang dalam ilmu bahasa (linguistik) yang 

me$nje$laskan makna suatu ungkapan atau kata dalam se$buah bahasa. 

De$ngan de$mikian, se$tiap kata dapat me$miliki makna yang be$ragam, 

be$rgantung pada siapa yang me$ngucapkannya dan dalam konte$ks apa 

kata te$rse$but digunakan.64 

 

 

 

59 Fauzan Azima, “Semantik Al-Qur’an…,”, hlm. 47. 
60 Bagus, Kamus Filsafat.
61 J. W. M. Verhaar et al., Asas-Asas Linguistik Umum, VII (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2010), hlm. 13.
62 Darmawan, Riyani, and Husaini, “Desain Analisis Semantik Alquran Model 

Ensiklopedik:Kritik Atas Model Semantik Toshihiko Izutsu”, hlm. 182.
63 Solehudin, Mulyana, and Nurlela, “Tiga Varian Metode Tematik Dalam Menafsirkan 

Al-Qur’an”, hlm. 5. 
64 Fauzan Azima, “Semantik Al-Qur’an…,”, hlm. 47-48. 



24

b. Sejarah pertumbuhan dan perkembangan semantik  

Awalnya, se$mantik me$rupakan bagian dari disiplin ilmu 

se$miotika, yaitu bidang studi yang me$mpe$lajari te$ntang tanda (sign).65 

Charle$s Morris me$masukkan se$mantik se$bagai salah satu bagian dalam 

kajian se$miotika, yang juga me$ncakup sintaksis dan pragmatik.66 Morris 

me$nyatakan bahwa bahasa, se$bagai se$buah siste$m tanda (sign), dapat 

dibe$dakan me$njadi dua je$nis, yaitu signal dan symbol.67 Se$orang ahli 

filsafat dari Yunani, Aristote$le$s (384-322 SM), me$rupakan orang 

pe$rtama yang me$nggunakan istilah "makna" dalam me$nde$finisikan kata. 

Me$nurutnya, "kata" adalah satuan te$rke$cil yang me$miliki makna. 

Aristote$le$s me$nyatakan bahwa ada dua je$nis makna dalam suatu kata: 

pe$rtama, makna yang muncul se$cara mandiri dari kata itu se$ndiri 

(otonom)68, dan ke$dua, makna yang te$rbe$ntuk me$lalui prose$s 

gramatikal.69  

Tidak hanya Aristote$le$s, Plato (429-347 SM) juga me$nyatakan 

dalam Cratylus bahwa se$cara implisit, bunyi-bunyi dalam bahasa 

me$ngandung makna-makna te$rte$ntu. Namun, pada masa itu, batasan 

antara e$timologi, studi makna, dan studi makna kata masih be$lum 

je$las.70 Kajian se$mantik dalam bahasa Arab muncul se$iring de$ngan 

ke$sadaran para ahli bahasa (linguis) untuk me$mahami dan me$ndalami 

ayat-ayat Al-Qur’an se$rta me$njaga ke$murnian bahasa Arab. Jika 

65 Tanda (sign) dalam hal ini dapat dipahami melalui contoh berikut: ketika kita melihat 
cabai yang telah berwarna merah, warna merah tersebut memberikan tanda (sign) bahwa cabai 
tersebut sudah matang dan siap untuk dipetik. Penafsiran terhadap tanda ini harus disesuaikan 
dengan konteksnya. Selain tanda (sign), kita juga akan menemukan istilah signal. Signal dapat 
diartikan sebagai stimulus pengganti. Sebagai contoh sederhana, bunyi lonceng di sekolah menjadi 
signal atau stimulus yang menandakan waktu istirahat atau masuk kelas.

66 J.D. Parera, Teori Semantik (Jakarta: Erlangga, 2004), hlm. 10
67 Ibid,hlm. 40 
68 Menurut Kamus Bahasa Indonesia, otonom bermakna berdiri sendiri. Lihat Tim 

Penyusun Kamus Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 
1025.

69 Diyan Permata Yanda dan Dina Ramadhanti, Pengantar Kajian Semantik… hlm. 9. 
Gramatikal menurut Kamus Bahasa Indonesia bermakna tata bahasa. Lihat Tim Penyusun Kamus 
Pusat Bahasa, Kamus Bahasa Indonesia (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 488.

70 Aminuddin, Semantik Pengantar Studi tentang Makna (Malang: Sinar Baru Algensindo, 
2003), hlm. 15-16.



25

dite$lusuri le$bih jauh, kajian se$mantik ini te$lah ada se$jak masa sahabat 

Nabi, khususnya Ibnu ‘Abbas. Ke$tika ada istilah dalam Al-Qur’an yang 

sulit dipahami, para sahabat se$ring be$rtanya ke$pada Ibnu ‘Abbas untuk 

me$nge$tahui maknanya. Me$skipun de$mikian, aktivitas yang dilakukan 

ole$h para ilmuwan pada masa klasik te$rkait se$mantik atau kajian makna 

be$lum cukup untuk dianggap se$bagai disiplin ilmu yang mandiri atau 

se$bagai cabang dari linguistik se$pe$rti yang kita ke$nal saat ini.71 

Pada awal abad ke$-19, te$patnya pada tahun 1825, se$orang 

ilmuwan asal Je$rman be$rnama C. Chr. Re$isig me$mpe$rke$nalkan konse$p 

baru te$ntang tata bahasa (grammar). Me$nurut Re$isig, tata bahasa 

me$ncakup tiga unsur utama, yaitu: 

1. Masa ini, yang be$rlangsung se$lama se$te$ngah abad, dise$but Ullman 

se$bagai unde$rground pe$riod. Plato me$nyatakan bahwa bunyi bahasa 

me$ngandung makna, se$pe$rti dije$laskan dalam Cryfillus de$ngan kata 

se$maine$in. Aristote$le$s me$nye $mpurnakan gagasan ini dalam Filsafat 

Pe$rtama, me$nye $but kata se$bagai satuan te$rke$cil be$rmakna, te$rdiri 

dari makna le$ksikal dan gramatikal. Ia juga me$rintis logika se$bagai 

lambang be$rmakna dan me$ne$kankan ke$je$lasan bahasa 

2. Pada tahap pe$rke$mbangan ke$dua, se$mantik dipandang se$bagai ilmu 

historis (historical se$mantics), ditandai ole$h karya klasik Bre$al 

(1883). Bre$al me$nghubungkan se$mantik de$ngan faktor di luar bahasa 

se$rta me$mbahas pe$rubahan makna, kaitannya de$ngan logika, dan 

aspe$k psikologisnya. 

3. Pe$rtumbuhan se$mantik ditandai ole$h karya filolog Swe$dia, Gustaf 

Ste$rn, Me$aning and Change$ of Me$aning (1931), yang me$ngkaji 

makna se$cara e$mpiris dalam bahasa Inggris. Se$be$lumnya, Cours de $ 

Linguistique$ Générale$ karya Fe$rdinand de$ Saussure$ di Je$ne$wa te$lah 

me$ngubah pandangan se$mantik dari pe$nde$katan se$be$lumnya. 72 

71 Moh. Matsna, Kajian Semantik Arab Klasik dan Kontemporer (Jakarta: Kencana, 
2016), hlm. 5-8.

72 Charles Butar-butar, Semantik (Medan: UMSU Press, 2021), hlm. 10-11. 



26

Pe$rke$mbangan se$mantik te$rus me$ningkat, ditandai ole$h karya 

filosof Swe$dia, Gustaf Ste$rn, Me$aning and Change$ of Me$aning (1931), 

yang me$ngkaji makna se$cara e$mpiris dalam bahasa Inggris. 

Se$be$lumnya, pada 1916, Cours de$ Linguistique$ Générale$ karya 

Fe$rdinand de$ Saussure$ di Je$ne$wa be$rpe$ngaruh be$sar te$rhadap 

pe$rke$mbangan linguistik.73 

Kajian se$mantik di Indone$sia dimulai pada 1964 de$ngan 

te$rbitnya Se $mantik ole$h Slame$t Mulyana, yang me$mbahas se$mantik 

le$ksikal dan gramatikal dalam bahasa Indone$sia. Pada 1977, Ve$rhaar 

me$nge$mbangkan te$ori se$mantik dalam Linguistik Umum. Tampubolon 

(1988) me$ngkaji se$mantik ge$ne$ratif me$lalui te$ori Chafe$ dan Fillmore$ 

dalam Se$mantik se$bagai Titik Tolak Analisis Linguistik. Pate$da 

me$ne$rbitkan Se$mantik Le$ksikal (1986), disusul Aminuddin de$ngan 

Pe$ngantar Studi te$ntang Makna (1988). Chae$r me$nulis Pe$ngantar 

Se$mantik Bahasa Indone$sia (1995), dan Manaf me$ne$rbitkan Se$mantik: 

Te$ori dan Aplikasinya dalam Bahasa Indone$sia (2008).74

c.  Urgensi Mempelajari Semantik  

   Se$mantik atau studi te$ntang makna dalam studi al-Qur’an dike$nal 

de$ngan istilah dalalah.75 Me$mpe$lajari se$mantik atau ilmu dalalah ayat 

al-Qur’an mampu me$mbe$rikan be$rbagai manfaat te$rutama bagi para 

pe$ngkaji al-Qur’an. Di antaranya se$bagai be$rikut:76 

1. Me$nge$tahui makna se$rta tujuan ayat al-Qur’an se$hingga dapat 

ditafsirkan ole$h mufassir de$ngan baik dan be$nar se$suai kaidah tafsir 

yang be$rlaku.  

2. Me$mbantu mujtahid dalam be$ristinbath (me$ne$ntukan) hukum yang 

be$rlaku dari ayat al-Qur’an be$rkaitan de$ngan hukum Islam.  

73 Aminuddin, Semantik Pengantar Studi… hlm. 16. 
74 Diyan Permata Yanda dan Dina Ramadhanti, Pengantar Kajian Semantik… hlm. 13. 
75 Dalalah merupakan ilmu yang mempelajari tentang makna-makna dari suatu kata, frasa, 

serta struktur kalimat dalam beberapa konteks atau keadaan berbeda. Lihat Fikri Mahmud, 
Qawa’id Tafsir: Kaidah-Kaidah Menafsirkan Al-Qur’an (Pekanbaru: El-Markazi, 2021), hlm. 12.

76 Fikri Mahmud, Qawa’id Tafsir: Kaidah-Kaidah Menafsirkan Al-Qur’an (Pekanbaru: 
El-Markazi, 2021), hlm. 15. 



27

3. Mampu me$ngore$ksi jika te$rdapat ke$ke$liruan dalam pe$nafsiran ayat-

ayat al-Qur’an, baik yang te$lah dilakukan ole$h ulama klasik 

maupun ulama konte$mpore$r. 

d. Makna Kontekstual (Al-Dalalah Al-Siyaqiyah) 

Makna konte$kstual adalah aturan bahasa yang te$rhubung e$rat 

antar satuannya dan te$rus me$ngalami pe$mbaruan se$rta pe$rubahan dalam 

struktur dan susunannya. Ole$h kare$na itu, dipe$rlukan adanya batasan 

konte$ks untuk me$ncakup makna te$rse$but.77 Makna konte$kstual ini 

me$rupakan istilah di e$ra klasik se$dangkan di e$ra mode$rn dise$but se$bagai 

konte$ks (siyaq).78  

Konte$ks (siyaq) adalah faktor te$rpe$nting yang me$mpe$ngaruhi 

makna kare$na makna yang te$rkandung dalam se$buah kata sangat je$las 

dipe$ngaruhi ole$h konte$ksnya. Maka daripada itu, makna se$buah kata 

tidak dibatasi pada makna le$ksikal saja, te$tapi juga me$ngacu pada 

orie$ntasi lain se$pe$rti pe$ngkhususan makna (takhsis), pe$ngumuman 

makna (ta’mim), pe$mutlakan makna (itlaq), pe$mbatasan makna (taqyid) 

dan pe$ngglobalan makna (ijmal) yang dipe$ngaruhi ole$h aspe$k ke$jiwaan 

dan sosial. Jadi, makna konte$kstual sangat me$me$ntingkan struktur 

bahasa yang ada di se$ke$liling kata atau kalimat te$rse$but, ke$mudian 

me$ngambil makna me$lalui konte$ks sosial dan konte$ks situasi yang 

dapat me$munculkan pe$rkataan te$rse$but.79  

Para ahli bahasa Arab klasik te$lah me$mbuktikan pe$ntingnya 

konte$ks dalam me$ne$ntukan makna kata. Misalnya, al-Jurjani dalam 

Dala’il al-I'jaz me$ne$kankan bahwa kata-kata se$cara individual tidak 

dimaksudkan untuk dipahami se$cara te$rpisah dari konte$ksnya. 

Se$baliknya, kata-kata te$rse$but pe$rlu disusun dan saling be$rhubungan 

77 Manqur Abdul Jalil, Ilmu Al-Dilalah Ushul Wa Mabahits Fi Turats ’Arab (Damaskus: 
Ittihad al-Kuttab al-’Arab, 2001), hlm. 92. 

78 Mohammad Yusuf Setyawan, “Urgensi Makna Kontekstual (Dalalah Siyaqiyyah) Dan 
Teori Kontekstual (Nazariyyah Al-Siyaq) Dalam Penelitian Semantik,” Insyirah: Jurnal Ilmu 
Bahasa Arab dan Studi Islam Vol. 5 No. 1 Tahun 2022, hlm. 31. 

79 Ibid, hlm. 30. 



28

untuk me$nghasilkan makna yang be$rmanfaat.80 Gagasan ini juga 

dipe$rkuat ole$h Wittge$nste$in dalam Manqur ‘Abd. Al-Jalil, di mana ia 

me$nyarankan untuk tidak me$ncari arti dari se$buah kata, te$tapi le$bih 

ke$pada bagaimana kata te$rse$but digunakan (dalam konte$ks).81  

Para ahli tafsir dan usul fiqh sangat be$rgantung pada konte$ks 

dalam me$mahami makna te$ks-te$ks suci. Tanpa konte$ks, se$buah kata 

ibarat wadah kosong yang tidak me$miliki makna, kare$na kata-kata baru 

be$rfungsi ke$tika dite$mpatkan dalam konte$ks yang te$pat. Makna suatu 

kata tidak te$rle$tak pada be$ntuk dasarnya, te$tapi pada bagaimana kata 

te$rse$but digunakan dalam se$buah konte$ks yang me$mbe$rikan makna 

fungsional se$rta me$ne$ntukan nilai kata se$cara akurat. Me$skipun dalam 

kamus suatu kata mungkin me$miliki banyak makna, namun dalam 

se$buah konte$ks te$rte$ntu, hanya satu makna yang re$le$van. Konte$ks 

(siyaq) be$rpe$ran se$bagai pe$tunjuk (qarinah) yang me$mbantu dalam 

me$ne$ntukan makna yang paling te$pat dari be$rbagai ke$mungkinan yang 

ada. Ole$h kare$na itu, pe$mahaman te$rhadap suatu kata hanya dapat 

dicapai de$ngan me$mpe$rtimbangkan konte$ks pe$nggunaannya.82 

Para ahli bahasa Arab me$mbagi konte$ks me$njadi e$mpat je$nis. 

pe$rtama adalah konte$ks bahasa (al-siyaq al-lughawi), yaitu makna yang 

muncul ke$tika suatu kata digunakan dalam kalimat dan digabungkan 

de$ngan kata-kata lain se$hingga me$nghasilkan makna yang spe$sifik. 

Makna dalam konte$ks bahasa (al-siyaq al-lughawi) be$rsifat khusus, 

me$miliki batasan yang je$las, dan tidak me$ngandung makna ganda.83 

Se$bagai contoh, kata mata (��) me$miliki banyak makna se$pe$rti mata 

untuk me$lihat, sumbe$r mata air, mata hati, mata-mata, pe$mimpin suatu 

kaum. Disini te$rlihat je$las bahwa makna yang te$rkandung di dalamnya 

be$rubah se$suai de$ngan konte$ks yang me$lingkupinya kare$na se$tiap 

80 Moh. Matsna, Kajian Semantik…hlm. 46.
81 Manqur Abdul Jalil, Ilmu Al-Dilalah…, hlm. 92-93. 
82 Mohammad Yusuf Setyawan, “Urgensi Makna...", hlm. 30-32. 
83 Moh. Matsna, Kajian Semantik Arab…, hlm. 47.



29

konte$ks yang ada kata (��) didalamnya, hanya akan me$nghasilkan satu 

makna yang dapat dipahami.84  

Ke $dua, konte$ks e$mosi (al-siyaq al-athifi) me$rujuk pada 

kumpulan pe$rasaan dan inte$raksi yang te$rkandung dalam makna kata-

kata. Konte$ks ini juga me$ncakup sikap pe$mbicara se$rta situasi saat 

pe$mbicaraan be$rlangsung. Se$tiap kata me$miliki muatan e$mosional yang 

be$rbe$da-be$da dalam hal inte$nsitas, ada yang be$rsifat le$mah, se$dang, 

atau kuat. Se$bagai contoh, e$kspre$si e$mosi yang te$rdapat dalam kata ����  

tidaklah sama de$ngan yang ada dalam kata ����, me$skipun ke$duanya 

me$ngandung makna ke$be$ncian. Namun, tingkat ke$be$ncian yang te$rsirat 

dalam kata  ���� le$bih kuat dibandingkan de$ngan ����. 

Ke$tiga, konte$ks situasi (siyaq al-mawqif) me$rujuk pada makna 

yang be$rkaitan de$ngan waktu dan te$mpat te$rjadinya suatu pe$rcakapan. 

Dalam konte$ks ini, suatu pe$rnyataan ditafsirkan be$rdasarkan pe$rtanyaan 

kapan, di mana, dan dalam situasi apa pe$rnyataan te$rse$but diucapkan. 

Faktor te$mpat, waktu, dan kondisi be$rpe$ran dalam me$ne$ntukan makna 

se$buah kalimat. De$ngan me$mahami konte$ks ini, se$orang pe$mbicara 

dapat me$nghindari pe$nggunaan kata-kata yang kurang te$pat dalam 

situasi te$rte$ntu. Se$bagai contoh, kata ����  digunakan dalam doa bagi 

se$se$orang yang be$rsin de$ngan ungkapan ه���� ا�� , yang diawali de$ngan 

kata ke$rja. Namun, ke$tika me$ndoakan se$se$orang yang te$lah wafat, 

digunakan ungkapan ���� �, yang diawali de$ngan kata be$nda.  

Unsur-unsur yang me$mbe$ntuk konte$ks situasi te$rdiri dari 

be$be$rapa aspe$k utama: 

84 Muhammad Daud, Al-Arabiyyah wa Ilmu Al-Lughoh Al-Hadis (Kairo: Dar Ghareeb, 
2001), hlm. 198. 



30

1. Pe$mbicara, yang me$ncakup ide$ntitasnya se$pe$rti je$nis ke$lamin (pria 

atau wanita), jumlah (individu, pasangan, atau ke$lompok), agama, 

ke$wargane$garaan, intonasi suara, status sosial, se$rta karakte$ristik 

yang me$mbe$dakannya dari orang lain. 

2. Pe$nde$ngar, yaitu hubungan antara pe$nde$ngar dan pe$mbicara, baik 

dari se$gi ke$ke$rabatan, pe$rsahabatan, maupun inte$raksi yang te$rjadi, 

te$rmasuk bagaimana pe$nde$ngar me$re$spons pe$mbicara. 

3. Pokok pe$mbicaraan, yang me$ncakup kondisi saat pe$rnyataan 

disampaikan, lokasi, waktu, cara pe$nyampaian, latar be$lakang 

pe$rcakapan, se$rta faktor-faktor lain yang me$me$ngaruhi struktur 

kalimat, makna, dan tujuan komunikasi. 

4. Dampak pe$mbicaraan, yaitu bagaimana pe$rnyataan te$rse$but 

me$me$ngaruhi orang-orang yang te$rlibat dalam pe$rcakapan, apakah 

me$re$ka me$rasa puas, tidak se$tuju, me$nantang, te$rtawa, atau 

me$mbe$rikan re$aksi lainnya.85

Ke$e$mpat, konte$ks budaya86 (Al-Siyaq Al-Saqafi) me$rujuk pada 

konte$ks budaya atau sosial yang me$ne$ntukan pe$nggunaan kata yang 

te$pat se$suai de$ngan lingkungan pe$nggunaannya. Se$bagai contoh, dalam 

situasi pujian (madh), dipe$rlukan ungkapan yang panjang dan rinci 

(itnab), se$dangkan jika be$rbicara de$ngan orang yang ce$rdas, le$bih 

e$fe$ktif me$nggunakan ungkapan yang ringkas (ijaz). Contoh lainnya 

adalah kata juzr (جزر), yang me$miliki makna be$rbe$da te$rgantung pada 

bidangnya—bagi pe$tani, kata ini me$rujuk pada tanaman worte$l, bagi 

linguis me$miliki arti te$rte$ntu dalam kajian bahasa, dan bagi 

mate$matikawan me$ngacu pada konse$p dalam pe$rhitungan angka. 

 

 

 

85 Moh. Matsna, Kajian Semantik Arab … hlm. 49-51. 
86 Mohammad Yusuf Setyawan, “Urgensi Makna ...”,hlm. 35. 



31

e. Kata was-was dan nazgha  

Se$cara bahasa kata waswas be$rasal dari huruf و (wawu) dan س (sin) 

yang diartikan se$bagai ‘bisikan’. Al-waswas me$rupakan turunan dari asal 

kata waswas- waswasah-wiswasan   ( و��ا��-و����-و��س  ). Pe$ngulangan 

huruf و dan س hingga me$mbe$ntuk lafal  سو��  yang me$mbawa maksud 

suara pe$lan se$pe$rti angin atau suara yang sangat halus.87 Me$nurut Al-

Raghib dalam kitabnya me$rujuk te$rma waswas ke$pada lintasan hati yang 

jahat yang datang se$kali se$kala, suara yang halus dan bisikan yang samar-

samar.88 Manakala istilah was-was yang digunakan ole$h Hans We$hr 

de$ngan me$rujuk ke$pada bisikan jahat atau godaan syaitan yang 

me$mbangkitkan ke$raguan yang me$nimbulkan rasa be$rsalah, pe$rasaan 

ce$mas, ragu-ragu, pe$rasaan ge$lisah, bimbang dan syak.89 Manakala 

me$nurut de$finisi yang dibe$rikan dalam Kamus De$wan, waswas 

me$mpunyai dua makna. Pe$rtama: Pe$rasaan sangsi, curiga dan khawatir. 

Ke$dua: Sangkaan buruk yang me$rungsingkan hati, fikiran dan godaan 

batin.90 Me$nurut ilmu balaghoh be$rarti me$nunjukkan pe$rbuatan yang 

be$rulang, dalam hal ini be$rarti bisikan yang be$rulang-ulang.91 

kata nazagha be$rasal dari huruf ن (nun), ز  (zai) dan غ (ghain)  yang 

di artikan se$bagai “me$nusuk” Nazagha me$rupakan turunan dari asal kata 

��غٌ -��غ-��غ   (Nazagha-yanzaghu-Nazghun) de$ngan maksud nazagha dapat 

be$rmakna me$nggoda, me$nghasut, me$mprovokasi, me$ngganggu, atau 

me$micu pe$rmusuhan. Dalam Al-Qur'an, kata ini biasanya digunakan untuk 

87 Mawsu’ah al-Fiqhiyyah, Quwaid: Wizarah Al-awqaf wa al-Asyuun al-Islamiyyah, 
1983,vol 43, hlm. 146.

88 Al-Raghib al-Asfahani (2009) Mufaradat al-Faz al-Quran. Dar al-Qalam, 869. 
89 Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic. ed 4.Urbana: Spoken Language 

Services Inc, tth, 1070.
90 Noresah bt Baharom (2016) Kamus Dewan edisi 4. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 

Pustaka, 1803.
91 Muhyi Al-din Al-Darwish, I’rab Al-Qur’an Al-Karim Wa Bayanuhu Volume 3 

(Yamamah,Daar Ibn Katsir, 1992), hlm. 318. 



32

me$nggambarkan tindakan se$tan yang be$rupaya me$mpe$ngaruhi manusia 

agar me$lakukan dosa atau me$nciptakan konflik di antara se$sama 

manusia.92 

B. Kajian Relevan 

Kajian Re$le$van atau yang dike$nal se$bagai Tinjauan ke$pustakaan, 

me$rupakan te$laah te$rhadap pe$ne$litian se$be$lumnya yang me$ncakup karya 

ilmiah, jurnal pe$ne$litian, dise$rtasi, te$sis, se$rta laporan pe$ne$litian. Kajian ini 

be$rtujuan untuk me$ne$mpatkan pe$ne$litian yang se$dang dilakukan dalam 

konte$ks pe$ne$litian yang te$lah ada, se$kaligus me$nce$gah te$rjadinya plagiasi.93

Se$pe$rti te$lah dije$laskan se$be$lumnya, pe$ne$litian ini be$rtujuan untuk 

me$ngkaji taraduf (pe$rsamaan kata) dalam Al-Qur'an, de$ngan fokus pada 

analisis se$mantik te$rhadap kata waswas dan nazagha. Walaupun banyak 

lite$ratur yang me$mbahas makna kata-kata dalam Al-Qur'an, be$lum ada yang 

se$cara khusus me$ne$liti ke$samaan dan pe$rbe$daan antara waswas dan nazagha 

dari se$gi se$mantik se$rta aspe$k taradufnya. Pe$ne$liti akan me$nyajikan tinjauan 

lite$ratur yang re$le$van de$ngan judul pe$ne$litian di antaranya : 

1. Skripsi Yang di tulis ole$h Sultan Zia Hikam Muharram De$ngan Judul 

Konse$p Kata Waswas Dalam Al-Qur’an (Kajian Se$mantik Toshihiko 

Izutsu) Unive$rsitas Islam Ne$ge$ri Sunan Gunung Djati Bandung 2023.94 

Pe$ne$litian ini me$ngkaji dan me$ngungkapkan bahwa kata waswas dalam 

Al-Qur’an, me$lalui pe$nde$katan se$mantik Toshihiko Izutsu, me$rujuk pada 

bisikan ne$gatif yang be$rasal dari se$tan, me$ngganggu batin manusia, dan 

me$nimbulkan ke$raguan yang me$njauhkan dari jalan Allah. Analisis 

me$ne$mukan bahwa Al-Qur’an me$nggambarkan waswas se$bagai ancaman 

spiritual yang pe$rlu dilawan de$ngan ke$imanan dan pe$rlindungan ke$pada 

92 Ahmad Warson Munawwir, Kamus Al-Munawwir: Arab-Indonesia Terlengkap 

(Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), diakses melalui 

https://archive.org/details/KamusAlMunawirDigital/page/n1407/mode/1up, pada 23 agustus 2024. 
93 Tim penyusun Pedoman Penulisan Skripsi (Edisi Revisi) Fakultas Ushuluddin UIN 

Sultan Syarif Kasim Riau, Pedoman Penulisan Skripsi (Edisi Revisi) ( Pekanbaru: Fakultas 
Ushuluddin UIN Sultan Syarif Kasim Riau,2023),hlm. 5.

94 Sultan Zia Hikam Muharram, Konsep Kata Waswas Dalam Al-Qur’an (Kajian 
Semantik Toshihiko Izutsu), Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung, 2023. 



33

Allah. Sedangkan penelitian ini membahas sinonimitas kata was-was dan 

nazagha dalam Al-Qur’an menggunakan pendekatan semantik dengan 

menelaah perbedaan dan persamaan makna keduanya berdasarkan konteks 

ayat.  

2. Skripsi di tulis ole$h Usi Se$ptiawaty de$ngan judul “Makna Al-waswas dan 

Al-khonnas Dalam Surah Annas dan Te$rapinya Dalam Pe$rspe$ktif Islam”. 

Uin Suska Riau, 2020.95 Pe$ne$litian ini me$mbahas pe$nafsiran makna kata 

al-waswas dan al-khonnas dalam Surah An-Nas, de$ngan fokus pada tafsir 

klasik dan konte$mpore$r se$rta pe$rbe$daannya. Se$lain itu, skripsi ini juga 

me$ngkaji te$rapi te$rhadap bisikan al-khonnas, yang dalam Islam me$liputi 

te$rapi syar'iyyah (ruqyah syar'iyyah, ikhlas, ke$taatan ke$pada Allah, dan 

dzikir) dan te$rapi psikologi (inte$rve$nsi otak, te$rapi psikodinamika, 

pe$rilaku, dan kognitif). Pe$ne$litian ini me$nggunakan me$tode$ te$matik 

de$ngan obje$k Surah An-Nas, yang diharapkan dapat me$mpe$rluas 

pe$mahaman me$nge$nai kata al-waswas. Sedangkan penelitian ini 

membahas sinonimitas kata was-was dan nazagha dalam Al-Qur’an secara 

semantik linguistik, dengan fokus pada perbedaan makna berdasarkan 

konteks. Berbeda dari penelitian Usi Septiawaty yang membahas al-

waswas dan al-khannas dalam satu surah serta aspek terapinya. 

3. Artike$l yang ditulis ole$h Muh Hikamudin Suyuti de$ngan judul Raiba dan 

Waswas dalam Al-Qur’an (Kajian Se$mantik) UIN K.H. Saifuddin Zuhri 

Purwoke$rto, Indone$sia di tulis pada tahun 2023.96 pe$ne$litian ini me$ngkaji 

raiba dan waswas ada ke$de$katan makna dan inte$rkone$ksi pe$nyampaikan 

te$ntang bahaya pe$nyakit yang ada dalam al qur’an yang te$rdapat pada awal 

dan akhir surat. Me$nurut Abu Qohir Aj Jurjani te$rdapat juga kalimah di 

dalam al-Quran yang me$nje$laskan makna ragu-ragu yaitu istilah Raiba 

se$cara umumnya, kata Raiba me$rupakan gabungan antara syak dan 

95 Usi Septiawaty , “Makna Al-waswas dan Al-khonnas Dalam Surah Annas dan 
Terapinya Dalam Perspektif Islam”. Uin Suska Riau, 2020. 

96 Muh Hikamudin Suyuti, Raiba dan Waswas dalam Al-Quran (Kajian Semantik), UIN 
K.H. Saifuddin Zuhri Purwokerto, Indonesia. 2023 



34

tohmah. Raiba dalam istilah ini be$rlaku jika ada ke$e$ngganan”dalam hati 

de$ngan dise$rtai dalam be$ntuk pe$rlakuan. Jika be$rlaku hanya ke$raguan di 

dalam hati maka dinamakan se$bagai syak. Sedangkan penelitian ini 

membahas sinonimitas was-was dan nazagha secara semantik dalam 

berbagai ayat, berbeda dengan Muh Hikamudin Suyuti yang mengkaji 

hubungan raiba dan waswas dalam konteks penyakit hati. 

4. Artike$l yang di tulis ole$h Rafi’atun Najah Qomariah dan Radiatun Nazwa 

de$ngan judul Taraduf ( sinonim) dalam pe$nafsiran Al-Qur’an. Pada tahun 

2022.97 Pe$ne$litian dalam, artike$l ini me$mbahas me$nge$nai pe$ndapat para 

mufassir te$rkait taraduf dalam pe$nafsiran al-Qur'an se$rta untuk me$nge$tahui 

lafadz-lafazd (kata) yang dianggap se$bagai lafazd taraduf dalam al-Qur'an. 

Hasil pe$ne$litiannya me$nye$butkan bahwa se$bagian ulama me$nolak adanya 

taraduf, akan te$tapi se$bagian be$sar ulama lainnya me$nye$tujui adanya 

taraduf dan me$ngatakan bahwa taraduf te$rmasuk salah satu ciri khas dari 

Bahasa Arab. Be$rbe$da de$ngan ke$lompok ulama yang me$nolak adanya 

taraduf, me$re$ka me$ngatakan bahwa se$tiap kata yang dianggap se$bagai 

taraduf hanya me$miliki makna yang mirip dan bukan makna yang sama. 

Sedangkan penelitian ini membahas sinonimitas was-was dan nazagha 

secara semantik, berbeda dengan artikel tersebut yang hanya mengulas 

konsep taraduf secara umum tanpa fokus pada lafaz tertentu. 

5. Artike$l di tulis ole$h Mohd Zahir Abdul Rahman, Ahmad Murshidi 

Mustapha, Shah Rizul Izyan Zulkiply “Waswas dan Kaitannya de$ngan 

Masalah Obse$ssive$-Compulsive$ Disorde$r (OCD) 2021.98 Artike$l ini 

me$mbahas ke$te$rkaitan antara waswas dan gangguan Obse$ssive$-

Compulsive $ Disorde$r (OCD) dari sudut pandang Islam dan psikiatri 

mode$rn. Pe$ne$kanan dibe$rikan pada makna waswas dan masalah 

97 Rafi’atun Najah Qomariah dan Radiatun Nazwa, ‘’taraduf (sinonim) dalam penafsiran 
Al-Qur’an’’ Jurnal Tarbawi,Vol.10, No. 01, Juni 2022.

98 Mohammad Zahir Abdul Rahman, Ahmad Murshidi Mustapha, and Shah Rizul Izyan 
Bt Zulkiply, “Waswas Dan Kaitanya Dengan Masalah Obsessive-Compulsive Disorder 
(OCD),”Proceedings of the 7 Th International Conference on Quran as Foundation of Civilization 
(SWAT), 2021. (OCD),”Proceedings of the 7 Th International Conference on Quran as Foundation 
of Civilization (SWAT), 2021.



35

pe$mahamannya di kalangan se$bagian masyarakat. Artike$l ini me$ngkaji 

hubungan antara waswas dan OCD de$ngan pe$nde$katan kualitatif, dan 

hasilnya me$nunjukkan bahwa prinsip waswas dalam Islam dapat me$njadi 

dasar untuk me$mahami gangguan OCD. Sedangkan penelitian ini 

membahas sinonimitas was-was dan nazagha secara semantik, berbeda 

dengan artikel ini yang fokus pada hubungan waswas dan gangguan OCD 

dari perspektif Islam dan psikiatri. 

6. Artike$l yang di tulis ole$h Mohd Zahir Bin Abdul Rahman, Robiatul 

Adawiyah Mohd Amat dkk. De$ngan judul “Pe$nde$katan Te$rapi Waswas 

Me$nurut Pe$rspe$ktif Sarjana Islam Di E$ra Ke$tamadunan Islam Abad Ke$ 8 

Se$hingga 19 Masihi” 2018.99 Artike$l ini me$nyatakan bahwa waswas atau 

Obse$ssive$-Compulsive$ Disorde$r (OCD) te$rmasuk dalam se$puluh pe$nyakit 

utama di dunia me$nurut klasifikasi Organisasi Ke$se$hatan Dunia (WHO) 

pada abad ke$-20. Me$skipun banyak pe$ne$litian dan pe$ngobatan yang 

me$ngacu pada psikiatri mode$rn dan psikologi klinis, pe$ngobatan waswas 

me$nurut ulama Islam masih kurang dike$nal di masyarakat. Ole$h kare$na itu, 

artike$l ini me$ngumpulkan dan me$ngide$ntifikasi pe$ngobatan waswas te$rkait 

OCD, de$ngan fokus pada me$tode$ yang diajarkan ole$h ulama Islam, 

khususnya dari abad ke$-8 hingga 19 Mase$hi. Pe$nde$katan ini didasarkan 

pada e$mpat aspe$k: biologi, psikologi, sosial, dan spiritual. Pe$ne$litian ini 

me$nggunakan me$tode$ kualitatif de$ngan pe$nde$katan dokume$ntasi. 

Sedangkan penelitian ini membahas sinonimitas was-was dan nazagha 

secara semantik, berbeda dengan artikel ini yang fokus pada terapi was-

was terkait OCD berdasarkan pendekatan ulama Islam abad ke-8 hingga 

19. 

7. Artike$l yang ditulis ole$h Mohd Zahir Abdul Rahman dkk., be$rjudul 

Te$rminologi dan Sinonim bagi Istilah Waswas: Suatu Huraian De$skriptif 

(A De$scriptive$ Study on Waswas Te$rminology and Its Synonym), 

99 Mohd Zahir bin Abdul Rahman et al., “Pendekatan Terapi Waswas Menurut Perspektif 
Sarjana Islam Di Era Ketamadunan Islam Abad Ke 8 Sehingga 19 Masihi,” JURNAL SAINS 
INSANI Centre for Core Studies Universitas Sains Islam Malaysia, 2018.



36

dite$rbitkan ole$h Unive$rsiti Sains Islam Malaysia pada tahun 2017.100 

me$mbahas te$ntang istilah waswas dan sinonimnya. Pe$ne$litian ini 

me$ne$mukan bahwa te$rdapat dua istilah yang me$miliki ke$miripan de$ngan 

waswas, yaitu khawatir dan syak. Namun, ke$miripan ini hanya be$rlaku 

apabila ke$dua istilah te$rse$but me$rujuk pada tindakan yang dilakukan 

se$cara be$rulang-ulang dan te$rus-me$ne$rus. Sedangkan penelitian ini 

membahas sinonimitas was-was dan nazagha secara semantik dalam 

konteks ayat Al-Qur’an, berbeda dengan artikel ini yang menguraikan 

istilah waswas dan sinonimnya secara deskriptif tanpa analisis konteks 

ayat. 

 

100 Mohd Zahir Abdul Rahman dkk, Terminologi Dan Sinonim Bagi Istilah Waswas: 
Suatu Huraian Deskriptif A Descriptive Study On Waswas Terminology And Its Synonym. 
Universiti Sains Islam Malaysia, 2017



37

BAB III 

METODE PENELITIAN 
 

A. Jenis Penelitian 

Jenis penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah penelitian 

kepustakaan (library research). Penelitian kepustakaan merupakan suatu 

pendekatan ilmiah yang mengandalkan sumber-sumber tertulis, seperti buku, 

jurnal ilmiah, artikel akademik, dan dokumen-dokumen lain yang relevan 

dengan topik penelitian. Penelitian ini dilakukan dengan cara menelusuri, 

mengklasifikasi, serta menganalisis berbagai literatur yang berkaitan langsung 

dengan pokok permasalahan yang diteliti.101  Dalam skripsi ini, pendekatan 

kepustakaan dipilih karena objek kajiannya bersifat konseptual dan tekstual, 

yaitu berfokus pada kajian semantik dalam Al-Qur’an terhadap lafaz waswas 

dan nazagha. Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap kedalaman makna 

kedua kata tersebut serta menelaah apakah keduanya benar-benar sinonim 

(taraduf) secara mutlak atau memiliki nuansa makna yang berbeda. Oleh 

karena itu, peneliti menggunakan berbagai rujukan utama seperti kitab-kitab 

tafsir klasik dan kontemporer, kamus-kamus bahasa Arab, serta literatur 

linguistik untuk memperkuat analisis. 

B. Pendekatan Penelitian 

 Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan 

kualitatif. Pendekatan ini dipilih karena bertujuan untuk memahami dan 

menginterpretasikan makna suatu fenomena bahasa secara mendalam 

berdasarkan data non-numerik. Dalam konteks skripsi ini, peneliti 

menganalisis literatur tertulis seperti kitab tafsir, kamus bahasa Arab, dan 

karya ilmiah yang membahas aspek semantik dalam Al-Qur’an, khususnya 

lafaz waswas dan nazagha.102 Pendekatan ini relevan karena kajian semantik 

dalam Al-Qur’an tidak cukup hanya dengan penjelasan leksikal, tetapi 

101 Sarjono. DD., Panduan Penulisan Skripsi, (Yogyakarta : Jurusan Pendidikan Agama 
Islam, 2008), hlm. 20

102 Jani Arni, Metode Penelitian Tafsir (Pekanbaru: Pustaka Riau, 2013) hlm. 11 



38

membutuhkan analisis kontekstual dan konseptual. Oleh karena itu, penelitian 

ini dilakukan dengan menelusuri, mengolah, dan menginterpretasi data secara 

sistematis guna mengungkap kedalaman makna dan hubungan sinonimitas 

antara kedua lafaz tersebut. 

C. Sumber Data 

a. Data Primer  

Sumbe$r data prime$r adalah data utama yang se$cara langsung be$rkaitan 

de$ngan pokok pe$ne$litian pe$nulis.103 Data prime$r pada pe$ne$litian ini me$rujuk 

ke$pada al-Qur’an, kitab-kitab tafsir se$rta kamus-kamus Bahasa Arab. Dalam 

pe$ne$litian ini pe$nulis me$mbatasi pe$nggunaan kitab-kitab tafsir ke$pada tiga 

kitab, di antaranya:  

1. Tafsir “al-Misbah” karya M. Quraish Shihab, al-Misbah Pe$san dan Ke$san 

ke$se$rasian al-qur’an. 

2. Tafsir “Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta’wil” karya Naṣir al-Din Abu Sa‘īd 

‘Abd Allah bin ‘Umar al-Baiḍhawi. (w. se$kitar 685 H)/1286 M).  

3. Tafsir “al-Kasyaf ‘an Haqa’iq al-Tanzil wa ‘Uyun al-Aqawil fi Wujuh al-

Ta’wil”  karya Imam al-Zamakhsyari. (w 538 H),  

b. Data Sekunder  

Data se$kunde$r me$rupakan data pe$le$ngkap yang me$ndukung judul 

yang dibahas, yakni me$rujuk ke$pada lite$ratur yang be$rkaitan de$ngan mate$ri 

pe$mbahasan be$rupa karya ilmiah.104 Dalam pe$ne$litian ini data se$kunde$r yang 

pe$nulis gunakan te$rdiri dari kitab Mu’jam Mufahros Li Alfadzil Qur’anil 

Karim karya Imam Muhammad Fuad ‘Abd al Baqi, dan se$je$nisnya. 

Ke$mudian artike$l-artike$l, jurnal, buku-buku, skripsi, majalah dan lain 

se$bagainya yang te$ntunya be$rkaitan de$ngan te$ori sinonimitas (taraduf) dalam 

al-Qur’an yang be$rke$naan de$ngan kata Was-Was dan Nazagha. 

 

 

103 Ade Heryana, Data dan Pengumpulan Data dalam Penelitian Kualitatif (Jakarta: 
Universitas Esa Unggul, Fakultas Ilmu Kesehatan, 2020), hlm. 7.

104  Ibid, hlm. 8



39

D. Teknik Pengumpulan Data 

Te$knik pe$ngumpulan data yang digunakan dalam pe$ne$litian ini 

me$nggunakan te$knik dokume$ntasi/studi dokume$n (docume$nt study), yang 

me$rupakan pe$ncarian data me$nge$nai hal-hal atau variabe$l yang be$rupa 

catatan, transkip, buku, artike$l, jurnal dan se$bagainya yang be$rkaitan de$ngan 

pe$ne$litian yang akan dilakukan. Tujuannya adalah untuk me$ngumpulkan 

dokume$n dan data-data yang dipe$rlukan dalam pe$rmasalahan pe$ne$litian lalu 

dite$laah se$cara me$ndalam se$hingga dapat me$ndukung dan me$nambah 

ke$pe$rcayaan se$rta pe$mbuktian suatu ke$jadian.105

Untuk me$ngumpulkan data yang digunakan dalam pe$ne$litian ini, 

be$rikut adalah me$nggunakan ke$rja me$tode$ Tafsir Maudhu’i se$bagaiman yang 

di ke$mukakan ole$h Abd. Al-Hayy al-Farmawi yaitu se$bagai be$rikut:

1. Me$ne$tapkan masalah yang akan dibahas (te$ma). 

2. Me$ninjau dan me$nghimpun ayat-ayat yang be$rkaitan de$ngan masalah 

te$rse$but (ayat Makiyyah dan Madaniyyah). 

3. Me$nyusun ayat-ayat te$rse$but se$cara be$rurutan be$rdasarkan masa 

turunnya se$rta me$nge$tahui latar be$lakang turunnya atau asbab al-nuzul. 

4. Me$nge$tahui hubungan (munasabah) ayat-ayat te$rse$but. 

5. Me$nyusun te$ma bahasan se$cara siste$matis, se$mpurna dan utuh. 

6. Menganalisis secara menyeluruh dan cermat secara objektif sesuai 

dengan aturan-aturan yang diakui dalam penelitian tafsir al-Qur’an, 

serta menggunakan berbagai argument dari al-Qur’an dan hadits.106 

E. Teknik Analisis Data 

Se$te$lah data yang didapatkan dari be$rbagai sumbe$r data prime$r dan 

se$kunde$r, maka analisis data dalam pe$ne$litian ini me$nggunakan conte$nt 

analysis (analisis isi) te$rhadap data yang sudah dikumpulkan se$bagai acuan 

dalam me$nggali le$bih dalam informasi. Adapun conte$nt analysis (analisis isi) 

105 Umar Sidiq and Moh. Miftachul Choiri, Metode Penelitian Kualitatif Di Bidang 
Pendidikan (Ponorogo: CV. Nata Karya, 2019), hlm. 58-74. 

106 Abd. al-Hayy Al-Farmawi, Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Mawdhu’iy, Alih Bahasa Suryan 
A. Jamrah (Jakarta: PT RajaGrafindo Persada, 1996), hlm. 45-46. 



40

adalah suatu me$tode$ pe$ne$litian de$ngan me$nganalisis isi buku.107 Te$knik analisis 

data ini dilakukan se$suai de$ngan prose$durnya se$bagai be$rikut: 

1. Pe$nulis me$ngumpulkan se$mua data yang be$rkaitan de$ngan lafadz kata was-

was dan nazagha dalam Al-Qur’an. 

2. Ke$mudian pe$nulis me$mahami le$bih dalam dari be$rbagai data yang te$lah 

te$rkumpul de$ngan me$nggunakan te$knik analisis de$skriptif. 

3. Se$te$lah kata was-was dan nazagha dalam Al-Qur’an be$rhasil diide$ntifikasi, 

maka se$lanjutnya ialah me$ne$lusuri makna katanya untuk me$ne$mukan titik 

pe$rsamaan dan pe$rbe$daan antara dua kata te$rse$but melalui analisis semantik. 

De$mikian, pe$nulis juga be$rusaha untuk me$mahami makna was-was dan 

nazagha dalam Al-Qur’an be$rdasarkan makna konte$kstual ayat, dan juga 

me$ngambil pe$ndapat para mufassir untuk me$nambah data dari sumbe$r-

sumbe$rnya. 

 

 

 

 

 

 

107 Nana Syaodih Sukmadinata, Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung: PT Remaja 
Rosdakarya, 2007), hlm. 81-82



69

BAB V 

PENUTUP 

 

A. Kesimpulan 

Be$rdasarkan penafsiran dan penguraian yang te$lah dipaparkan 

me$nge$nai tentang makna was-was dan nazagha dalam Al-Qur’an, dapat 

disimpulkan se$bagai be$rikut: 

1. Istilah makna kata was-was dapat diartikan sebagai bisikan yang masuk 

ke dalam hati manusia secara berulang dan tersembunyi, sehingga 

menimbulkan keraguan, kecemasan, dan ketidaktenangan batin. Dalam 

Al-Qur’an, was-was menggambarkan gangguan batiniah yang bekerja 

secara halus, dan tidak langsung, sering kali tanpa disadari oleh 

manusia. Bisikan ini berasal dari setan, jin, manusia dan bekerja untuk 

menanamkan keragu-raguan terhadap kebenaran atau memicu 

kekhawatiran dalam hati. Sementara itu, kata nazagha dapat diartikan 

bisikan sebagai gangguan atau godaan yang bersifat lebih menghasut 

dan perusak, yakni berupa dorongan setan untuk melakukan tindakan 

negatif yang nyata seperti amarah, pertengkaran, dan penyimpangan 

perilaku. Dalam Al-Qur’an, nazagha menggambarkan dorongan yang 

muncul secara tiba-tiba dan kuat, dan berpotensi membawa seseorang 

kepada tindakan buruk yang nyata, bukan hanya pergolakan batin. 

2. Berdasarkan pendekatan semantik menunjukkan bahwa kata was-was di 

dalam surat Al-A’raf ayat 20 bermakna godaan tersembunyi, di dalam 

surat Taha ayat 120 bermakna godaan, di dalam surat Qaf ayat 16 

bermakna jiwa manusia, di dalam surat An-Nas ayat 4 dan 5 bermakna 

gangguan tekanan batin. Sementara kata nazagha berdasarkan 

pendekatan semantik bahwa kata was-was di dalam surat Al-A’raf ayat 

200 bermakna dorongan, di dalam surat Yusuf ayat 100 bermakna 

perusak, di dalam surat Al-Isra ayat 53 bermakna menghasut dan di 

dalam surat Fussilat ayat 36 bermakna menggoda secara halus. 

 



70

B. Saran  

Pe$mbahasan me$nge$nai sinonim (taraduf) dalam Al-Qur’an 

me$rupakan salah satu aspe$k kajian yang banyak me$ndapat pe$rhatian dari 

para pe$ne$liti Al-Qur’an. Banyak kata dalam Al-Qur’an yang se$ring 

dianggap sinonim kare$na me$miliki makna yang se$rupa se$cara te$kstual. 

Namun, untuk me$mahami makna suatu kata se$cara le$bih me$ndalam, 

dipe$rlukan pe$ne$litian yang le$bih kompre$he$nsif. Ole$h kare$na itu, 

diharapkan para pe$mbaca tidak hanya me$rujuk pada skripsi ini se$bagai 

satu-satunya sumbe$r bacaan, te$tapi juga te$rus me$nambah wawasan dan 

me$mpe$rkaya re$fe$re$nsi agar pe$mahaman me$nge$nai sinonimitas dalam Al-

Qur’an se$makin luas.   

Pe$nulis me$nyadari bahwa skripsi ini masih jauh dari kata se$mpurna 

dan ke$mungkinan te$rdapat ke$kurangan di dalamnya. Ole$h se$bab itu, 

pe$nulis me$ndorong para pe$mbaca untuk te$rus me$nge$ksplorasi le$bih lanjut 

kajian me$nge$nai makna kata dalam Al-Qur’an. Pe$ne$litian di masa de$pan 

diharapkan dapat me$ngaitkan pe$mbahasan ini de$ngan situasi dan kondisi 

yang be$rke$mbang, se$hingga pe$mahaman te$rhadap makna kata dalam Al-

Qur’an dapat se$makin re$le$van de$ngan konte$ks zaman. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



71

DAFTAR PUSTAKA  

 
Abdul Baqi, Muhammad Fuad, 1364. Mu’jam Mufahros Li Alfadzil Qur’anil 

Karim. Kairo: Darul Kutubi Al-Mishriyyah. 

Abdul Rahman, Mohd Zahir, dkk.2017. “Te$rminologi Dan Sinonim Bagi Istilah 
Waswas: Suatu Huraian De$skriptif.” Unive$rsitas sains islam malaysia. 

Aini, Lia Qurrota.2018. “Konse$p ’Ilm Dalam Al-Qur’an (Kajian Se$mantik).” 
Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Hadist 1, no. 2. 

Al-Ashfahani, 2003. Al-Raghib. Mufradat Fi Ghoribi Al-Qur’an. Kairo: Al-
Maktabah At-Taufikiyah. 

Al-Baiḍawi, Naṣir al-Din, 1971. Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Ta'wil. Be$irut: Dar 
al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Al-Farmawi, Abd. al-Hayy. 1996. Al-Bidayah Fi Al-Tafsir Al-Mawdhu’iy, Alih 
Bahasa Suryan A. Jamrah. Jakarta: PT RajaGrafindo Pe$rsada. 

Al-Qar’awi, Sulaiman bin Shale$h. 2009.  Dirasat min al-Tafsir al-Mau’dhu’i. 
Riyadh: Dar al-Mayman. 

Aminuddin, 2003. Se$mantik Pe$ngantar Studi te$ntang Makna. Malang: Sinar Baru 
Alge$nsindo 

Arni, Jani. 2013. Me$tode$ Pe$ne$litian Tafsir. Pe$kanbaru: Daulat Riau. 

As-Suyuṭi, I. (2014). Asbab an-Nuzul (E$disi Indone$sia, A. & Y., Trans.). Jakarta: 
Al-Kautsar. 

Azima, Fauzan. 2017. “Se$mantik Al-Qur’an (Se$buah Me$tode$ Pe$nafsiran).” 
Tajdid: Jurnal Pe$mikiran Ke$islaman dan Ke$manusiaan 1, no. 1. 

Az-Zamakhsyari, 2006. Al-Kashshaf ‘an- Haqoiqi al-Tanzil wa Uyuuni al-Aqowili 
fi al-wujuh al-Takwi. Be$irut : Dar al-Kotob al-‘Ilmiyah. 

az-Zuhaili, Wahbah. 1991. Tafsir al-Munir fi al-‘Aqidah wa al-Syari’ah wa al-
Manhaj, Juz 30. Damaskus: Dar al-Fikr. 

Bakir, Moh. 2015. “Konse$p Maqasid Al-Qur’an Pe$rspe$ktif Badi’ Al-Zaman Sa’di 
Nursi (Upaya Me$mahami Makna Al-Qur’an Se$suai de$ngan Tujuannya).” 
Jurnal E $l-Furqonia Vol. 01, No. 01. 

Butar-butar, Charle$s, 2021. Se$mantik. Me$dan: UMSU Pre$ss. 

Daud, Muhammad. 2001. Al-Arabiyyah wa Ilmu al-Lughoh al-Hadis. Kairo: Dar 
Ghare$e$b. 

Fajri, Pathur Rahman, Sulaiman Mohammad Nur, dan De$ddy Ilyas,2023. 



72

“E $piste$mologis Tafsir Te$matik: Me$nuju Tafsir Al-Qur’an yang Holistik.” 
Jurnal Se$miotika Kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 1. 

Fajar, Saiful. 2018. Konse $p Syaiṭān Dalam Al-Qur’an (Kajian Se$mantik Toshihiko 
Izutsu). Skripsi, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. 

Hamid, Abdul. 2016. Pe$ngantar Studi Al-Qur’an. Jakarta: Pre$nadame$dia Group. 

Hasibuan, Ummi Kalsum, Risqo Faridatul Ulya, dan Je$ndri. 2020. “Tipologi 
Kajian Tafsir: Me$tode$, Pe$nde$katan, dan Corak dalam Mitra Pe$nafsiran Al-
Qur’an.” Ishlah: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Adab dan Dakwah 2, no. 2. 

Hasyim, Muhammad Syarif. 2021 “Al-Tarāduf (Sinonim) dan Kaidah 
Penerapannya dalam Al-Qur’an.” Rausyan Fikr, Vol. 17, No. 2,  Universitas 
Islam Negeri (UIN) Datokarama Palu. 

He$ryana, Ade$. 2020. Data dan Pe$ngumpulan Data dalam Pe$ne$litian Kualitatif. 
Jakarta: Unive$rsitas E $sa Unggul, Fakultas Ilmu Ke$se$hatan. 

Hidayatullah, Miftah Khilmi. 2018. “Konse$p dan Me$tode$ Tafsir Te$matik (Studi 
Komparasi antara Al-Kumi dan Mushthofa Muslim.” Al-Bayan: Jurnal Studi 
Al-Qur’an dan Tafsir 3, no. 2. 

Huda, Nurul. 2013. Pe$rlindungan Diri Dari Rasa Waswas Me$nurut Q.S. An-Naas 
(Studi Tafsir Tahlili Te$rhadap Q.S. An-Naas dan Imple$me$ntasinya Pada 
Pola Ke$hidupan Mode$rn).  

Ibnu ‘Asyur, Muhammad al-Tahir. 1997. At-Tahrīr wa at-Tanwīr. Be$irut : Dar 
Sahnun. 

Iqbal, Muhammad, dkk. 2018. Al-Qur’an Imamku: Te$laah Me$ndalam Me$nge$nai 
Ulumul Quran. Jakarta: Azkiya Publishing. 

Irsal Amin dkk. Makna Taraduf Dalam Al-Quran Pe$nde$katan Stilistika Dan 
Re$le$vansinya De$ngan Te$rje$mahan Al-Quran Indone$sia, E$l-Mahara: Jurnal 
Pe$ndidikan Dan Bahasa Arab Vol 2 No.1 Juni 2024 Unive$rsitas Islam Ne$ge$ri 
Imam Bonjol Padang. 

Iryani, E $va, dan Se$ntia Marrie$nlie$. 2020“Analisis Se$mantik Makna Konte$kstual 
Kata Wali dan Auliya’ Dalam Al-Qur’an Surah An-Nisa.” Ad-Dhuha: Jurnal 
Pe$ndidikan Bahasa Arab dan Budaya Islam 1, no. 1. 

Jalil, Manqur Abdul. 2001. Ilmu Al-Dilalah Ushul wa Mabahits fi Turats ’Arab. 
Damaskus: Ittihad al-Kuttab al-’Arab. 

J.D. Pare$ra, Te$ori Se$mantik, Jakarta: E$rlangga, 2004. 

Kurniawan, Andri, dkk. 2022. Se$mantik. Padang: PT Global E$kse$kutif Te$knologi, 
Anggota IKAPI No. 033/SBA. 



73

LPMQ, 2019. Al-Qur’an Dan Te$rje $mahan, E$disi Pe$nye$mpurnaan. Jakarta: 
Pustaka Lajnah 

Mandzur, Ibnu. 2003. Lisanul ’Arab Jilid 4. Kairo: Darul Hadith. 

Maryam Nur Annisa. “Analisis Se$miotika: Taraduf Kata Ghadab Dan Ghaiza 
Dalam Al- Qur’an.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an dan Tafsir, 
2022. https://doi.org/10.47435/al-mubarak.v7i1.991. 

Matsna, Moh. 2014. Kajian Se$mantik Arab Klasik dan Konte$mpore$r. Jakarta: 
Pre$nadame$dia Group. 

Muharram, Sultan Zia Hikam. 2023. Konse$p Kata Waswas Dalam Al-Qur’an 
(Kajian Se $mantik Toshihiko Izutsu). Skripsi, Unive$rsitas Islam Ne$ge$ri Sunan 
Gunung Djati Bandung. 

Muslim, Mustafa. Mabahits fi al-Tafsir al-Maudhu’i. Be$irut: Dar al-Kalam, 1979. 

Nursi, Badiuzzaman Said. 2014. Mukjizat Al-Qur’an: Ditinjau dari 40 Aspe$k 
Ke $mukjizatan. Alih bahasa ole$h Fauzi Faisal Bahre$isy. Jakarta: Risalah Nur 
Pre$ss. 

Pate$da, Mansoe$r. Se$mantik Le$ksikal. 1st e$d. Jakarta: PT. Rine$ka Cipta, 2001. 

Rokim, Syae$ful, dan Rumba Triana.2021. “Tafsir Maudhui: Asas dan Langkah 
Pe$ne$litian Tafsir Te$matik.” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 
1, no. 1. 

Se$tyawan, Mohammad Yusuf. 2022. “Urge$nsi Makna Konte$kstual (Dalalah 
Siyaqiyyah) dan Te$ori Konte$kstual (Nazariyyah al-Siyaq) dalam Pe$ne$litian 
Se$mantik.” Insyirah: Jurnal Ilmu Bahasa Arab dan Studi Islam 5, no. 1 . 

Shidiq, Sapiudin. 2011. Ushul Fiqh. Jakarta: Ke$ncana Pre$nada Me$dia Group.  

Sidiq, Umar, dan Moh. Miftachul Choiri.  2019. Me$tode$ Pe$ne$litian Kualitatif di 
Bidang Pe$ndidikssan. Ponorogo: CV. Nata Karya. 

Shihab, M. Quraish, 2002. Tafsir Al-Misbah  pe$san, Ke$san dan Ke$se$rasian Al-
Qur'an. Jakarta: Le$nte$ra Hati. 

 
Suaidi, P. 2016. Asbāb an-Nuzūl: Pe$nge$rtian, Macam-Macam, Re$daksi dan 

Urge$nsi. Me$dan: Fakultas Agama Islam Unive$rsitas Al-Washliyah. 
 
Syahrial, Muhammad Irfan Apri. 2019. Tafsir Te$matik Al-Qur’an (Studi Atas 

Buku “Tafsir Al-Qur’an Te$matik” Ke$me$nte$rian Agama RI). Jakarta: PTIQ 
Pre$ss. 

Tim Pe$nyusun Kamus Pusat Bahasa,2008. Kamus Bahasa Indone$sia (Jakarta: 
Pusat Bahasa. 



74

Tim Pe$nyusun Pe$doman Pe$nulisan Skripsi (E$disi Re$visi), 2023. Fakultas 
Ushuluddin Unive$rsitas Islam Ne$ge$ri Sultan Syarif Kasim Riau.Sultan Syarif 
Kasim Riau. 

Thohari, Fathimah Bintu. 2016.“‘Aisyah ‘Abd al-Rahman binti al-Shati’: Mufassir 
Wanita Zaman Konte$mpore$r.” Dirosat, Vol. 1, No. 1. 

Yanda, Diyan Pe$rmata, dan Ramadhanti, Dina, 2017. Pe$ngantar Kajian Se$mantik. 
Yogyakarta: De$e$publish 

Ya’qub, E$mil Badi’. 2006. Mausu’ah ’Ulum Al-Lughoh Al-’Arabiyyah Juz 4. 
Le$banon: Dar Al-Kutub Al-Ilmiyah. 

Yaumi, Islahul. 2024. “Makna Al-Nūr Dan Al-Zhulumāt Dalam Al-Qur’an: 
Pe $nde $katan Se$mantik Toshihiko Izutsu. UIN Suska Riau. 

Yusuf, Muhammad, dan Ismail Suardi We$kke$. 2018. Bahasa Arab Bahasa 
Alquran: Me$maknai Alquran Be$rdasarkan Kaidah Bahasa Arab dan Kaidah 
Tafsir. Yogyakarta: De$e$publish. 

Yusuf, M.Yunan. 2014.“Me$tode$ Pe$nafsiran Al-Qur’an (Tinjauan atas Pe$nafsiran 
Al-Qur’an se$cara Te$matik).” Jurnal Syamil 2, no. 1. 

WE $BSITE$ 

E$se$nsi me$nurut KBBI adalah hakikat, inti atau se$suatu yang pokok. Lihat KBBI, 
dikutip dari https://kbbi.we$b.id/e$se$nsi.  diakse$s tanggal 17  Agustus 2024 
pukul 23.37 WIB. 

 
E$ksote$rik me$nurut KBBI adalah se$buah pe$nge$tahuan yang bole$h untuk dike$tahui 

atau dime$nge$rti ole$h siapa saja. Lihat KBBI, dikutip dari 
https://kbbi.we$b.id/e$ksote$rikhttps://kbbi.we$b.id/e$ksote$rik.  diakse$s hari Sabtu, 
tanggal 17 Agustus 2024 pukul 23.35 WIB. 

 
KBBI online$, Pe$nge$rtian Waswas, Di akse$s dari https://kbbi.we$b.id/ 

,https://kbbi.we$b.id/.  pada 10 Se$pte$mbe$r  2024, pukul 10:00. 
 
Munawwir, Ahmad Warson. Kamus Al-Munawwir: Arab-Indone$sia Te$rle$ngkap. 

Surabaya: Pustaka Progre$ssif, 1997. Diakse$s me$lalui 
https://archive$.org/de$tails/KamusAlMunawirDigital/page$/n1407/mode$/1up, 
pada 23 Agustus 2024. 

 

 

 


