
MODERASI BERAGAMA DALAM TAFSIR SUFISTIK DAN 

RELEVANSINYA DENGAN KONSEP MODERASI 

BERAGAMA KEMENTERIAN 

AGAMA RI 
 

TESIS 

Diajukan Sebagai Salah Satu Syarat Untuk Memperoleh Gelar Magister 

Hukum (M.H) pada Program Studi Hukum Keluarga 

Konsentrasi Tafsir Hadits 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oleh : 

 

 

MUHAMMAD FITRI 

22190214902 

 

 

 

 

 

PASCASARJANA  

UNIVERSITAS ISLAM NEGERI (UIN) 

SULTAN SYARIF KASIM RIAU 

1446 H / 2025 M 



 

 



 



 

 



 

 

 



 



 

 



i 
 

KATA PENGANTAR 

 

 

 

 

 

S

egala puji dan syukur penulis panjatkan ke hadirat Allah Swt atas limpahan 

rahmat, karunia, dan keberkahan-Nya yang memungkinkan penulis 

menyelesaikan studi ini dengan baik. Shalawat dan salam semoga senantiasa 

tercurah kepada junjungan kita Nabi Muhammad saw, beserta keluarga, para 

sahabat, dan seluruh umatnya hingga akhir zaman. 

Proses penyusunan tesis ini telah dilalui dengan berbagai dinamika, mulai 

dari pengumpulan data, penyusunan naskah, hingga analisis yang memerlukan 

pemikiran mendalam dan tenaga yang tidak sedikit. Di tengah perjuangan 

tersebut, penulis merasakan kehadiran dan dukungan penuh kasih dari kedua 

orang tua yang menjadi sumber semangat dan motivasi. Penulis juga menyadari 

sepenuhnya bahwa penyelesaian tesis ini tidak akan tercapai tanpa bantuan, 

bimbingan, serta saran dan petunjuk dari berbagai pihak yang telah memberikan 

kontribusi berharga. Oleh karena itu, dengan penuh kerendahan hati, penulis 

menyampaikan terima kasih Ayahanda serta Ibunda, yang selalu mendoakan dan 

memotivasi penulis untuk menjadi pribadi yang lebih baik, serta istri, anak-anak, 

dan kakak-kakakku yang tercinta yang selalu memberikan semangat, tanpa 

mereka semua tidaklah sempurna pencapaian ini. yang sebesar-besarnya kepada 

semua pihak yang telah membantu, khususnya kepada: 

1. Rektor Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau, Prof. Dr. Hj. Leny 

Nofianti, MS., SE., AK, CA 

2. Bapak Prof. Dr. H. Ilyas Husti, M.A. selaku Direktur Pascasarjana UIN Sultan 

Syarif Kasim Riau 

3. Bapak Dr. H. Zailani, M.Ag. dan Dr. Khairunnas Jamal, M.Ag.  selaku 

pembimbing yang telah pemberikan waktu, perhatian dan segala bimbingan 

serta arahan selama penulisan tesis ini. 

4. Segenap Kiai dan para Ustadz dan Ustadzah yang telah memberikan 

pengetahuan agama hingga penulis dapat terbimbing sampai saat sekarang ini.  



ii 
 

5. Segenap Dosen Pascasarjana UIN Sultan Syarif Kasim Riau, yang telah 

mengajarkan ilmunya dan membimbing penulis dengan penuh tulus 

6. Segenap sahabat-sahabat seperjuanganku di kelas pascasarjana jurusan Tafsir 

Hadis UIN Sultan Syarif Kasim Riau 

7. Dan semua pihak yang telah membantu penulis selama menempuh studi dan 

menyelesaikan penyusunan tugas akhir ini yang tidak dapat disebutkan satu 

per satu. 

Penulis sadar bahwa tidak memiliki apa-apa untuk membalas jasa 

semua, hanya ucapan terimakasih dan doa yang dapat penulis persembahkan, 

semoga kebaikan dan keikhlasannya menjadi amal baik dan mendapat 

ganjaran dari Allah.  

Selanjutnya, sangat disadari bahwa terdapat banyak sekali kekurangan 

dalam penelitian ini, dengan sebab keterbatasan pengetahuan serta pengalaman 

penulis. Oleh karena itu, penulis sangat mengharapkan kritikan dan saran yang 

membangun, demi kesempurnaan penelitian ini. Pada akhirnya penulis berharap 

semoga tesis ini dapat bermanfaat bagi semua pihak.  

Pekanbaru Mei 2025 

Penulis, 

 

 

 

 

Muhammad Fitri 

NIM. 22190214902 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



iii 
 

DAFTAR ISI 

 

LEMBAR PERSETUJUAN 

NOTA DINAS 

SURAT PERNYATAAN 

KATA PENGANTAR  .................................................................................................. i 

DAFTAR ISI ............................................................................................................... iv 

TRANSLITASI ........................................................................................................... vi  

ABSTRAK  ............................................................................................................... viii 

 

BAB I PENDAHULUAN .............................................................................................1 

A. Latar Belakang ...................................................................................................1 

B. Batasan Masalah  ...............................................................................................7 

C. Rumusan Masalah ..............................................................................................8 

D. Tujuan dan Manfaat Penelirtian .........................................................................9 

E. Sistematika Pembahasan ..................................................................................10 

 

BAB II LANDASAN TEORITIS .............................................................................. 11 

A. Kerangka Teori  .................................................................................................. 11 

1. Tafsir Sufisfik Terminologi dan karakterristik ........................................... 11 

2. Konsepsi Moderasi Beragama ...................................................................16 

3. Landasan Teologis Moderasi Beragama ....................................................23 

B. Tinjauan Kepustakaan ......................................................................................28 

 

BAB III METODE PENELITIAN ...........................................................................33 

A. Metodologi Penelitian ......................................................................................33 

1. Jenis Penelitian...........................................................................................35 

2. Sumber Data ..............................................................................................35 

3. Teknik Pengumpulan Data .........................................................................36 

4. Teknik Analisis Data ..................................................................................37 

 

  BAB IV HASIL DAN PEMBAHASAN..................................................................38 

A. Moderasi Beragama dan Tasawuf ....................................................................38 



iv 
 

B. Penafsiran Sufistik terhadap Ayat-Ayat Moderasi ...........................................60 

C. Muatan Moderasi dalam Penafsiran.................................................................98 

D. Relevansinya dengan Konsep Moderasi Beragama Kementerian 

 Agama ...........................................................................................................107 

 

  BAB V PENUTUP .................................................................................................. 113 

A. Kesimpulan  ................................................................................................... 113 

B. Saran  ............................................................................................................. 114 

 

DAFTAR PUSTAKA 



vi 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

Pengalihan huruf Arab-Indonesia dalam naskah ini didasarkan atas Surat 

Keputusan Bersama (SKB) Menteri Agama dan Menteri Pendidikan dan 

Kebudayaan Republik Indonesia, tanggal 22 Januari 1988, No. 158/1987 dan 

0543.b/U/1987, sebagaimana yang tertera dalam buku Pedoman Transliterasi 

Bahasa Arab (A Guide to Arabic Transliteration), INIS Fellow 1992. 

A. Konsonan 

Arab Latin Arab Latin 

 Th ط A ا

 Zh ظ B ب

 ‗ ع T ت

 Gh غ Ts ث

 F ف J ج

 Q ق H ح

 K ك Kh خ

 L ل D د

 M م Dz ذ

 N ن R ر

 W و Z ز

 H ه S س

 ‗ ء Sy ش

 Y ي Sh ص

   Di ض

 

B. Vokal, panjang dan diftong 

Setiap penulisan bahasa Arab dalam bentuk tulisan latin vocal fathah ditulis dengan 

―a‖, kasrah dengan ―i‖, dlomah dengan ―u‖, sedangkan bacaan panjang masing-masing 

ditulis dengan cara berikut: 

Vocal (a) panjang =    Â       misalnya    قال        menjadi qâla 

Vocal (i) panjang =      Î        misalnya     قيل      menjadi qîla 

Vocal (u) panjang =    Û       misalnya       دون     menjadi dûna 

Khusus untuk bacaan ya‘ nisbat, maka tidak boleh digantikan dengan ―î‖, 

melainkan tetap ditulis dengan―iy‖ agar dapat menggambarkan ya‘ nisbat diakhirnya. 

Begitu juga untuk suara diftong, wawu dan ya‘ setelah fathah ditulis dengan ―aw‖ dan 

―ay‖. Perhatikan contoh berikut: 

Diftong (aw) =            ـو       misalnya     قول     menjadi qawlun 



vii 
 

Diftong (ay)  =            ـيــ       misalnya     خير     menjadi khayrun 

C. Ta’ marbûthah (ة) 

Ta‘ marbûthah ditransliterasikan dengan ―t‖ jika berada ditengah kalimat, tetapi 

apabila Ta‘ marbûthah tersebut berada di akhir kalimat, maka ditransliterasikan dengan 

menggunankan ―h‖ misalnya الرسلة للدرسة menjadi al-risalat li al-mudarrisah, atau 

apabila berada di tengah-tengah kalimat yang terdiri dari susunan mudlaf dan mudlaf 

ilayh, maka ditransliterasikan dengan kalimat berikutnya, misalnya   فـى رحمة الله 

menjadi fi rahmatillâh. 

D. Kata Sandang dan Lafdh al-jalâlah. 

Kata sandang berupa ―al‖ (ال) ditulis dengan huruf kecil, kecuali terletak di awal 

kalimat, sedangkan ―al‖ dalam lafadh jalâlah yang berada di tengah-tengah kalimat 

yang disandarkan (idhafah) maka dihilangkan. 

Perhatikan contoh-contoh berikut ini: 

a. Al-Imâm al-Bukhâriy mengatakan … 

b. Al-Bukhâriy dalam muqaddimah kitabnya menjelaskan … 

Masyâ‘Allâh kâna wa mâ lam yasya‘ lam yakun 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



viii 
 

ABSTRAK 

Muhammad Fitri, 2025 : Moderasi Beragama Dalam Tafsir Sufistik dan 

Relevansinya Dengan Konsep Moderasi 

Beragama Kementerian Agama RI.  
 

Penelitian ini bertujuan untuk menelusuri akar-akar teologis dari konsep moderasi 

beragama melalui pendekatan tafsir sufistik, serta menganalisis relevansinya 

dengan kerangka moderasi beragama yang dirumuskan oleh Kementerian Agama 

Republik Indonesia. Tiga karya tafsir yang menjadi objek kajian meliputi Ruh al-

Ma‘ani fi Tafsir al-Qur’an al-‘Azim wa al-Sab‘i al-Matsani karya Shihab al-Din 

al-Sayyid Mahmud al-Alusi (1217–1270 H), Lata’if al-Isharat karya ‗Abd al-

Karim ibn Hawazin al-Qushayri (w. 465 H), dan Tafsir al-Azhar oleh Haji Abdul 

Malik Karim Amrullah (Hamka, 1908–1981). Fokus kajian diarahkan pada tiga 

ayat kunci yang mencerminkan prinsip-prinsip moderasi beragama, yaitu QS. Al-

Baqarah [2]:143, QS. Yunus [10]:99, dan QS. Al-Nahl [16]:125. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis dalam 

kerangka penelitian kepustakaan (library research). Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa penafsiran ketiga mufassir tersebut, baik klasik maupun modern, 

menyuguhkan fondasi teologis yang kuat dalam mendukung moderasi beragama. 

Seluruhnya menolak segala bentuk ekstremisme dan kekerasan dalam beragama, 

menekankan prinsip keseimbangan dalam berkeyakinan dan berperilaku, serta 

menjunjung tinggi kebebasan beragama. Selain itu, metode dakwah yang 

ditawarkan bersifat bijaksana, edukatif, dan akomodatif terhadap keragaman 

budaya. Penemuan ini menunjukkan bahwa nilai-nilai moderasi beragama 

sebagaimana dirumuskan oleh Kementerian Agama RI memiliki legitimasi 

teologis yang kuat dalam khazanah tafsir Islam, dan sejalan dengan semangat 

keberagamaan yang damai, Islam yang rahmatan lil ‘alamin, serta komitmen 

terhadap NKRI dan Pancasila sebagai fondasi kebangsaan. 

 

 

Kata kunci: Moderasi Beragama, Kementerian Agama, Tafsir Sufistik 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ix 
 

ABSTRACT 

 

Muhammad Fitri, 2025 : Religious Moderation in Sufi Exegesis and Its 

Relevance to the Concept of Religious 

Moderation by the Indonesian Ministry of 

Religious Affairs. 

 

This study aims to explore the theological foundations of religious moderation 

through a Sufi exegetical approach and examine its relevance to the concept of 

religious moderation as formulated by Indonesia‘s Ministry of Religious Affairs. 

The study analyzes three major works of Qur‘anic exegesis: Ruh al-Ma‘ani fi 

Tafsir al-Qur’an al-‘Azim wa al-Sab‘i al-Matsani by Shihab al-Din al-Sayyid 

Mahmud al-Alusi (1217–1270 H), Lata’if al-Isharat by ‗Abd al-Karim ibn 

Hawazin al-Qushayri (d. 465 H), and Tafsir al-Azhar by Abdul Malik Karim 

Amrullah (Hamka, 1908–1981). The analysis focuses on three verses that reflect 

core values of moderation: QS. Al-Baqarah [2]:143, QS. Yunus [10]:99, and QS. 

Al-Nahl [16]:125. This research employs a qualitative method using a descriptive-

analytical approach within the framework of library research. The findings 

indicate that all three exegetical interpretations—classical and modern—provide a 

robust theological basis for promoting religious moderation. They unanimously 

reject extremism and violence in the name of religion, emphasize balance in 

thought and practice, and uphold freedom of belief and the right to choose one‘s 

faith. Furthermore, the exegetes advocate for a wise, educational, and culturally 

accommodating approach to religious propagation. These interpretations align 

closely with the framework of religious moderation proposed by the Ministry of 

Religious Affairs, which promotes peaceful religiosity, Islam as a mercy to all 

creation (rahmatan lil ‘alamin), and a strong commitment to the Republic of 

Indonesia (NKRI) and Pancasila as national consensus. 

 

 

Keywords : Religious Moderation, Ministry of Religious Affairs, Sufi Exegesis 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



x 
 

 خلاصة

 
: الاغتدال الديني في التفسير الصوفي وب هميته لمفهوم الاغتدال الديني  0203محمد الفطري، 

 لوزارت الدين الإهدوهيس ية

 

لى تتبع الجذور اللاهوتية لمفهوم الاغتدال الديني من  خلال منهج التفسير تهدف هذه الدراسة اإ

طار الاغتدال الديني الذي صاغته وزارت الدين في جمهورية  الصوفي، وتحليل مدى صلته بإ

هدوهيس يا. ومصيفاث التفسير الثلاثة محل الدراسة هي: روخ المؼاني في تفسير اللرب ن الؼظيم  اإ

هـ(، ولطائف ٢٣١١–٢٣٢١والس بع المطساني لشهاة الدين الس يد محمود ال لوسي )

هـ(، وتفسير ال زهر للحاح غبد الملك 243شااراث لؼبد الررم  نن هوازن اللشيري )ث. الإ 

(. تركز الدراسة ػلى ثلاج ب ياث ب ساس ية تؼرس مبادئ 8018–8021كرم  ب مر الله )حمرة، 

. 803[:84، و ق س. اليحل ]00[:82. ]يووس[ ]821[:0الاغتدال الديني وهي: البلرت ]

طار البحث المربي.. وتظهر هتاج يؼتمد هذا البحث ػلى المنه ج اليوغ  مننهج وصف  تحليي  في اإ

الدراسة ب ن تفسيراث المفسرين الثلاثة، الكلاس يريين والمؼاصرين، توفر ب ساسًا لهوتيًا كويًا في 

جميؼهم يًبذون كل ب شاكال التطرف والؼيف في الدين، ويؤكدون ػلى  -دعم الاغتدال الديني. 

تلاد والسلوك، ويؤيدون الحرية الديًية. وبلإضافة اإلى ذلك، فاإن ب ساليب مبدب  التوازن في الاغ 

الوغظ الملدمة هي حريمة، وتؼليمية، وتس توغب التيوع الثلافي. وتظهر هذه اليتيجة ب ن كيم 

الاغتدال الديني كما صاغتها وزارت الدين الإهدوهيس ية تتمتع بشرغية لهوتية كوية في خزاهة 

تتوافق مع روخ التدين السلم ، والإسلام الذي هو رحمة للؼالمين، التفسير الإسلامي، و 

هدوهيس يا وبىكاس يلا ك ساس لل مة.  والالتزام بلدولة الموحدت لجمهورية اإ

 

 الكلماث المفباحية: الاغتدال الديني، وزارت الشؤون الديًية، التفسير الصوفي
 



 
 
 

1 
 

 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

 

A. Latar Belakang 

Moderasi beragama telah menjadi tema yang semakin penting 

dalam wacana keagamaan dan sosial di Indonesia belakangan ini. Konsep 

ini menekankan pentingnya menjaga keseimbangan, toleransi, dan 

pemahaman yang seimbang terhadap ajaran agama dalam konteks 

kehidupan modern. Indonesia, dengan keragaman agama dan etnisnya, 

memerlukan kerangka kerja untuk menjaga harmoni dan toleransi 

antarumat beragama. Moderasi beragama menjadi salah satu solusi yang 

diusung pemerintah, di mana Kementerian Agama memainkan peran 

penting dalam implementasinya.
1
 Kementerian Agama telah mengusung 

konsep moderasi beragama yang disusun dengan berbagai pendekatan di 

antaranya pendekatan teologis. 

Konsep moderasi beragama dapat dianalisis lebih lanjut melalui 

studi khusus teks-teks keagamaan, seperti ayat tentang ummatan wastahan 

dalam al-Qur‘an yang sering ditempatkan sebagai landasan teologis dalam 

wacana moderasi beragama. Hal ini menekankan bahwa pemahaman 

moderasi dapat diakses melalui telaah mendalam terhadap ajaran agama.
2
 

                                                           
1
 Tim Pokja Moderasi Beragama Kementerian Agama, Peta Jalan (Roadmap) Penguatan 

Moderasi Beragama Tahun 2020-2024 (Kementerian Agama Ri, 2020). 
2
 Muhammad Faisal Hamdani, ―Interpretation Verse Of Religious Moderation: Systematic 

Library Review Meaning Of Ummatan Wasathan In Qs. 2: 143,‖ Siasat: Journal Of Social, 

Cultural And Political Studies 7, No. 1 (2022): 71–81,  

Https://Doi.Org/10.33258/Siasat.V7i1.112. 

1 



 
 
 

2 
 

 
 

 ٌَ ٚكَُٕ َٔ عَطبً نزِكََُُٕٕا شُٓذََاءَ ػَهَٗ انَُّبطِ  َٔ خً  كَزَنكَِ جَؼَهُْبَكُىْ أيَُّ َٔ

ْٛٓبَ ئلِا نُِؼَْهىََ  ُْذَ ػَهَ يَب جَؼَهُْبَ انْمجِْهخََ انَّزِٙ كُ َٔ ِٓٛذًا  ْٛكُىْ شَ عُٕلُ ػَهَ انشَّ

ُْمهَِ  َٚ ٍْ ًَّ عُٕلَ يِ ٍْ ٚزََّجغُِ انشَّ ٌْ كَبَذَْ نكََجِٛشَحً ئلِا يَ ئِ َٔ  ِّ ْٛ تُ ػَهَٗ ػَمجَِ

َ ثبِنَُّبطِ  ٌَّ اللََّّ بَكَُىْ ئِ ًَ ُ نِٛضُِٛغَ ئِٚ ٌَ اللََّّ يَب كَب َٔ  ُ ٍَ ْذََٖ اللََّّ ػَهَٗ انَّزِٚ

 نشََءُٔفٌ سَدِٛىٌ 

Artinya : Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), 

umat yang adil dan pilihan agar kamu menjadi saksi atas 

(perbuatan) manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi 

atas (perbuatan) kamu. Dan Kami tidak menetapkan kiblat yang 

menjadi kiblatmu (sekarang) melainkan agar Kami mengetahui 

(supaya nyata) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang 

membelot. Dan sungguh (pemindahan kiblat) itu terasa amat berat, 

kecuali bagi orang-orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah; 

dan Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah 

Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia (QS. Al-

Baqarah: 143).
3
 

Salah satu pendekatan yang patut diketengahkan dalam hal 

memperkaya wawasan moderasi beragama ialah pendekatan tafsir sufistik. 

Tafsir sufistik adalah pendekatan interpretasi al-Qur‘an yang menekankan 

aspek spiritual, metaforis, dan mistik dari teks suci Islam. Pendekatan ini 

memberikan penekanan pada dimensi batiniah dan universalitas pesan-pesan 

al-Qur‘an.
4
 Dalam konteks ini, tafsir sufistik menawarkan perspektif alternatif 

terhadap pemahaman agama yang lebih kental dengan aspek-aspek 

                                                           
3
 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an, 2019). 
4
 Muhammad Husein Al-Dzahabi, Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun (Kairo: Darul Hadits, 2005). 



 
 
 

3 
 

 
 

spiritualitas dan kebajikan.
5
 Keterkaitan antara tafsir sufistik dengan moderasi 

beragama dapat ditemukan dalam pendekatan pemahaman yang inklusif dan 

toleran terhadap beragam pandangan dan interpretasi. Tafsir sufistik sering 

kali menekankan pentingnya mencari titik tengah (wasatiyah) dalam 

pemahaman agama, yang sejalan dengan konsep moderasi beragama yang 

dianut oleh Kementerian Agama Indonesia. 

Terdapat akar teologis yang kuat dalam tafsir sufistik yang mendukung 

konsep moderasi beragama. Penelusuran akar teologis ini dapat memberikan 

pemahaman mendalam tentang konsistensi dan relevansi konsep moderasi 

beragama dalam konteks sufisme. Dengan penekanan pada cinta kasih, 

toleransi, dan perdamaian, tafsir sufistik menawarkan interpretasi teologis 

yang sejalan dengan moderasi beragama.
6
 Berikut beberapa prinsip utama 

yang tersirat dalam tafsir sufistik: 

1. Tauhid dan universalisme: Para sufi menekankan konsep tauhid, kesatuan 

Tuhan, yang meniscayakan persatuan umat manusia. Universalisme 

sufisme memandang semua agama sebagai jalan menuju Tuhan, 

melestarikan toleransi dan saling menghormati. 

2. Tasamuh dan toleransi: Tasawuf menekankan tasamuh, sikap toleran 

terhadap perbedaan. Sikap ini didasari keyakinan bahwa setiap manusia 

memiliki potensi untuk mencapai kesucian dan dekat dengan Tuhan. 

                                                           
5
 Abu Al-Qasim Abdul Karim Hawazin Al-Qusyairi, Risalah Qusyairiyah: Sumber Kajian 

Ilmu Tasawuf, Terj. Umar Faruq, (Jakarta: Pustaka Amani, 2007). 
6
 Handri Setyarama, ―Moderasi Beragama Perspektif Tafsir Sufi (Kajian Terhadap Qur‘an 

Surat Al-Baqarah Ayat 143 ),‖ June (2022): 1–17. 



 
 
 

4 
 

 
 

3. Cinta kasih dan kebaikan: Para sufi mengajarkan cinta kasih (mahabbah) 

dan kebaikan (ihsan) sebagai nilai utama. Hal ini mendorong tindakan 

yang penuh kasih sayang dan toleransi, serta menentang segala bentuk 

kekerasan dan diskriminasi. 

4. Penafsiran esoterik dan simbolis: Sufisme melampaui penafsiran literal 

teks agama, menggali makna esoterik dan simbolis. Pendekatan ini 

membuka ruang untuk interpretasi yang lebih fleksibel dan inklusif, 

menghindari penafsiran tekstual yang kaku dan eksklusif.
7
 

Tafsir bernuansa sufistik yang dikaji dalam penelitian ini yakni Ruh al-

Ma‘ani fi Tafsir al-Qur‘an al-‗Azim wa al-Sab‘i al-Matsani karya Shihab al-

Din al-Sayyid Mahmud al-Alusi. Interpretasi Imam al-Alusi terkait 

wasatiyyah dalam surah al-Baqarah ayat 143 mendapat perhatian khusus 

dalam penelitian ini. Berikut dipaparkan sepenggal penafsiran Imam al-Alusi 

tentang makna wasathan dalam ayat tersebut: 

عَطبً خٛبسا أٔ ػذٔلا ْٕٔ فٙ الأصم اعى نًب  َٔ ٔيؼُٗ 

ٛش ثى اعزؼ -كبنًشكض -ٚغزٕ٘ َغجخ انجٕاَت ئنّٛ

نهخصبل انًذًٕدح انجششٚخ نكَٕٓب أٔعبطب نهخصبل 

انزيًٛخ انًكزُفخ ثٓب يٍ طشفٙ الإفشاط ٔانزفشٚظ كبنجٕد 

ثٍٛ الإعشاف، ٔانجخم ٔانشجبػخ ثٍٛ انججٍ ٔانزٕٓس، 

 ٔانذكًخ ثٍٛ انجشثضح ٔانجلادح
Artinya : Makna wasathan adalah khiyar atau adil. Pada dasarnya, kata 

ini adalah nama untuk sesuatu yang memiliki proporsi yang 

sama dari semua sisi, seperti pusat (markaz). Kemudian, kata 

ini digunakan sebagai kiasan untuk sifat-sifat manusia yang 

                                                           
7
 U Abdurrahman, ―Metodologi Tafsir Falsafi Dan Tafsir Sufi,‖ Adliya‟ 9, No. 1 (2015): 252. 



 
 
 

5 
 

 
 

terpuji karena sifatnya yang moderat antara sifat-sifat tercela 

yang mengelilinginya dari sisi ifrath maupun tafrith. Contohnya 

adalah kedermawanan antara pemborosan dan kekikiran, 

keberanian antara pengecut dan sembrono, dan kebijaksanaan 

antara keserakahan dan kebodohan.‖
8
 

Penafsiran Imam al-Alusi di atas tentang makna wasathan 

menekankan aspek akhlak atau sifat manusia. Pemaknaan tersebut sesuai 

dengan pendekatan Imam al-Alusi yang bercorak sufistik. Berbeda dengan 

interpretasi Kementerian Agama yang mengarah kepada isme-isme tertentu, 

seperti ektremisme dan liberalisme.  Penafsiran Kementerian Agama ini 

senada dengan penafsiran Imam Al-Maraghi (Tafsir Al-Maraghi) dan Imam 

Al-Qurtuby (Tafsir Al-Jami li Ahkam Al-Quran) yang term wasthan dengan 

adil dan tidak berlebihan baik tafrith maupun ifrath. Secara lebih lengkap 

diuraikan di bawah ini: 

عَطب(ً  َٔ خً  كَزنكَِ جَؼَهُْبكُىْ أيَُّ َٔ انًغهًٍٛ خٛبسا أ٘ ٔلذ جؼهُب  )

ّٕ فٙ انذٍٚ  ٔػذٔلا، لأَٓى ٔعظ فهٛغٕا يٍ أسثبة انغه

 .انًفشطٍٛ، ٔلا يٍ أسثبة انزؼطٛم انًفشّطٍٛ

 

Artinya : Dan demikian pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), 

umat yang pertengahan, yakni Kami telah menjadikan umat Islam 

sebagai umat yang baik dan adil, karena mereka berada di tengah-

tengah, tidak berlebih-lebihan dalam beragama dan tidak pula 

melampaui batas dalam kemaksiatan.
9
 

 

                                                           
8
 Shihab Al-Din Al-Sayyid Mahmud Al-Alusi, Ruh Al-Ma‟ani Fi Tafsir Al-Qur‟an Al-„Azim 

Wa Al-Sab‟i Al-Matsani (Beirut: Dar Ihya Al-Turath Al-‗Arabi, 2001). 
9
 Ahmad Ibn Mustafa Al-Maraghi, Tafsir Al-Maraghi, Juz 2 (Kairo: Syirkah Maktabah Wa 

Mathbaah Musthafa Al-Bab Al-Halabi, 1946), 4-5. 



 
 
 

6 
 

 
 

ادِ٘ َٕ عَظُ انْ َٔ أكَْثشَُُِ : َٔ َٔ  ِّ ضِغٍ فِٛ ْٕ ْٛشُ يَ يَبءً. ٔنًب كبٌ  خَ َٔ كَلًََ 

خُ نىَْ  ِِ الْأيَُّ ْ٘ ْزَِ ٕدًا، أَ ًُ ٌَ يَذْ انزَّمْصِٛشِ كَب َٔ انٕعظ يجبَجب نهغهك 

شُٔا رمَْصِٛشَ انَُْٕٛٓدِ فِٙ  لَا لصََّ َٔ ِٓىْ،  َْجِٛبَئِ َّٕ انَُّصَبسَٖ فِٙ أَ رغُْمِ غُهُ

ِٓىْ  َْجِٛبَئِ  .أَ

Artinya : Bagian tengah lembah: Tempat terbaik di lembah dan tempat 

dengan pakan ternak dan air terbanyak. Karena tengah-tengah itu 

jauh dari kata tertutup dan pendek, maka ia terpuji, yakni umat ini 

tidak melebih-lebihkan yang berlebih-lebihan dari kaum Nashara 

dalam diri para nabi mereka, dan tidak pula mengurangi 

kekurangan dari kaum Yahudi dalam diri para nabi mereka.
10

 

 

Namun demikian secara substansi, konsep moderasi beragama 

Kementerian Agama memiliki beberapa kesamaan dengan prinsip-prinsip 

teologis sufisme, sebagai berikut: 

1. Penekanan pada wasathiyyah: Moderasi beragama mengusung prinsip 

wasathiyyah, jalan tengah yang seimbang antara ekstrem kanan dan kiri.
11

 

Prinsip ini sejalan dengan tasawuf yang menekankan keseimbangan antara 

spiritualitas dan kehidupan duniawi. 

2. Toleransi dan dialog antarumat beragama: Moderasi beragama mendorong 

toleransi dan dialog antarumat beragama. Hal ini sejalan dengan tasamuh 

dan universalisme sufisme yang menghargai keragaman dan perbedaan. 

3. Penguatan nilai-nilai kemanusiaan: Moderasi beragama menekankan nilai-

nilai kemanusiaan seperti cinta kasih, perdamaian, dan keadilan. Nilai-

nilai ini sejalan dengan ajaran sufisme tentang ihsan dan mahabbah. 

                                                           
10

 Muhammad Ibn Ahmad Al-Anshary Al-Qurtuby, Al-Jami Li Ahkam Al-Quran, Juz 1 (Kairo: 

Dar Al-Kutub Al-Misriyya, 1964), 342. 
11

 Kementerian Agama, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang Dan Diklat 

Kementerian Agama Ri, 2019). 



 
 
 

7 
 

 
 

4. Penanggulangan radikalisme: Moderasi beragama bertujuan untuk 

menanggulangi radikalisme dan ekstremisme. Tasawuf, dengan penekanan 

pada cinta kasih dan toleransi, dapat menjadi sumber daya penting dalam 

melawan ideologi ekstrem. 

Kajian terhadap Tafsir Ruh al-Maani tentang konsep wasathiyyah 

selain memperkaya konsepsi moderasi beragama Kementerian Agama, juga 

menjadi wawasan alternatif dalam memahami konsep moderasi beragama 

terutama dari perspektif tafsir sufistik. Pembacaan terhadap hal ini penting 

untuk memberi landasan teologis yang multidimensi terhadap konsep 

moderasi agama yang sejauh ini hanya mengakomodir penafsiran-penafsiran 

mainstream. Hal ini sekaligus merupakan signifikansi dan kekhasan 

penelitian.  

 

B. Batasan Masalah 

Adapun penelitian ini terbatas pada terminologi kunci moderasi 

beragama, seperti wasathan, „adil, tasammuh, dan lain-lain dalam tafsir 

sufistik. Adapun tafsir yang digunakan dalam penelitian ini di antaranya, 

Tafsir Ruh al-Ma‘ani fi Tafsir al-Qur‘an al-‗Azim wa al-Sab‘i al-Matsani 

karya Shihab al-Din al-Sayyid Mahmud al-Alusi (1217-1270 H), Lata„if al-

Isharat (Tafsir al-Qushayri) karya ‗Abd al-Karim ibn Hawazan al-Qushayri 

(w. 465 H), dan Tafsir al-Azhar oleh Abdul Malik Karim Amrullah (1908-

1981 H). Selain itu, juga dilengkapi dengan tafsir-tafsir sufistik lainnya untuk 

menambah wawasan penafsiran. Penelitian ini dibatasi pada tiga ayat yang 



 
 
 

8 
 

 
 

merepresentasikan prinsip atau nilai moderasi, yaitu Al-Baqarah [2]: 143, 

Yunus [10]: 99, dan Al-Nahl [16]: 125. Interpretasi terminologi moderasi 

dalam tafsir ini dikaitkan dengan konsep moderasi beragama Kementerian 

Agama berdasarkan buku dan roadmap yang dikeluarkan Kementerian Agama 

pada tahun 2020. Secara singkat, penelitian ini fokus pada kontribusi tafsir 

sufistik dalam memperkaya konsep moderasi beragama. 

 

C. Rumusan Masalah 

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini akan mengkaji akar teologis 

moderasi beragama dalam tafsir sufistik dan relevansinya dengan konsep 

moderasi beragama Kementerian Agama. Pertanyaan penelitian yang 

diajukan: 

1. Bagaimana tafsir-tafsir sufistik menjelaskan ayat-ayat yang 

mengandung nilai-nilai moderasi? 

2. Bagaimana relevansi tafsir sufistik dengan konsep moderasi beragama 

Kementerian Agama? 

3. Apa saja kontribusi tafsir sufistik dalam memperkuat moderasi 

beragama di Indonesia? 

 

D. Tujuan dan Manfaat Penelitian 

Pentingnya memahami dan mengaplikasikan konsep moderasi 

beragama dalam konteks kehidupan sehari-hari merupakan fokus utama 

Kementerian Agama. Dalam hal ini, relevansi antara konsep-konsep yang 



 
 
 

9 
 

 
 

ditemukan dalam tafsir sufistik dengan pendekatan moderasi beragama yang 

digunakan oleh Kementerian Agama perlu diteliti lebih lanjut. Identifikasi 

kesamaan dan perbedaan antara kedua pendekatan ini dapat memberikan 

wawasan yang berharga dalam mengembangkan strategi lebih lanjut untuk 

mempromosikan toleransi dan keberagaman di masyarakat. 

Penelitian ini juga bertujuan untuk menggali lebih dalam akar teologis 

moderasi beragama dalam tafsir sufistik dan mengkaji relevansinya dengan 

konsep moderasi beragama Kementerian Agama. Penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi dalam memperkuat landasan teologis moderasi 

beragama di Indonesia dan membantu mewujudkan kehidupan masyarakat 

yang harmonis dan toleran. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dalam beberapa 

hal: 

1. Memperkaya pemahaman tentang nilai-nilai moderasi beragama dalam 

Islam. 

2. Memperkuat argumentasi dan legitimasi konsep moderasi beragama 

Kementerian Agama. 

3. Memberikan solusi dan strategi untuk memperkuat moderasi beragama 

di Indonesia dengan memanfaatkan tradisi tasawuf. 

 

E. Sistematika Pembahasan 

Sebagai gambaran dan pola pikir dalam penelitian ini, maka penulis 

menyusun sistematika pembahasan yang terdiri dari 5 bab, yaitu:  



 
 
 

10 
 

 
 

Bab 1: berisi pendahuluan yang terdiri dari latar belakang masalah, rumusan 

masalah, tujuan dan manfaat penelitian, dan sistematika pembahasan.  

Bab II: landasan teoritis, berupa landasan teori mengenai konsepsi moderasi 

beragama dan tafsir sufistik, serta pemaparan telaah pustaka. 

Bab III: metode penelitian yang terdiri dari jenis dan pendekatan penelitian, 

teknik pengumpulan data, teknik analisis data, dan uji keabsahan data. 

Bab IV: pembahasan dan hasil penelitian tentang prinsip-prinsip teologis 

moderasi beragama dalam tafsir sufistik, relevansi, dan kontribusinya bagi 

agenda pengarusutamaan moderasi beragama Kementerian Agama Republik 

Indonesia 

Bab V: kesimpulan dan sara 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

11 
 

 
 

BAB II 

LANDASAN TEORITIS 

 

Dalam sebuah penelitian, landasan teoritis merupakan suatu yang 

sangat vital, karena di dalamnya memuat beberapa teori yang relevan untuk 

menjelaskan masalah yang sedang diteliti. Kemudian kerangka teori ini 

digunakan sebagai landasan teori atau dasar pemikiran dalam penelitian yang 

dilakukan. Oleh karena itu, sangat penting bagi seorang peneliti untuk 

menyusun kerangka teori yang memuat pokok-pokok pemikiran yang akan 

menggambarkan dari sudut mana suatu masalah akan dianalisis.
12

 

A. Kerangka Teori 

1. Tafsir Sufistik: Terminologi dan Karakteristik 

Tafsir sufistik adalah sebuah pendekatan dalam menafsirkan al-Qur‘an 

yang tidak hanya terikat pada makna literal atau teks tekstual semata. 

Sebaliknya, pendekatan tafsir ini melampaui batas-batas tersebut untuk 

mengungkapkan isyarat-isyarat makna alegoris yang tersembunyi di balik 

kata-kata suci al-Qur‘an. Melalui jalan takwil penafsirnya, tafsir sufistik 

membuka pintu ke pemahaman yang lebih dalam, yang terhubung erat dengan 

konsep dan pengalaman spiritual yang disebut dengan ahwal dalam tradisi 

sufistik.
13

 

                                                           
12

 Hadari Nawawi, Metode Penelitian Bidang Sosial (Yogyakarta: Gadjah Mada University 

Press, 2007), 39-40. 
13

 Muhamad Zaenal Muttaqin, ―Geneologi Tafsir Sufistik Dalam Khazanah Penafsiran Al-

Qur‘an,‖ Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan Islam 7, No. 1 (2019): 115–34, 

Https://Doi.Org/10.24235/Tamaddun.V7i1.4504. 

11 



 
 
 

12 
 

 
 

Sejarah tafsir sufistik dapat ditelusuri kembali hingga zaman Nabi 

Muhammad dan terus berkembang hingga saat ini. Pada awalnya, para sufi 

yang terinspirasi oleh ajaran dan petunjuk Nabi Muhammad mulai 

menafsirkan al-Qur‘an dengan pandangan yang lebih mendalam, melampaui 

batas makna harfiahnya. Mereka melihat al-Qur‘an sebagai bukan hanya 

sebuah kumpulan kata-kata, tetapi juga sebagai jalan menuju pemahaman 

yang lebih dalam tentang keberadaan Allah dan hubungan manusia dengan-

Nya. 

Tafsir sufistik menekankan pentingnya memahami al-Qur‘an melalui 

lensa spiritual dan batiniah, di mana setiap ayat dan kata memiliki makna 

yang lebih dalam yang terhubung dengan dimensi spiritual manusia. Para 

penafsir sufistik tidak hanya mencari pemahaman teks secara intelektual, 

tetapi juga berusaha untuk mengalami makna-makna yang terkandung 

dalamnya melalui pengalaman spiritual pribadi. Mereka percaya bahwa al-

Qur‘an bukan hanya menjadi petunjuk bagi kehidupan sehari-hari, tetapi juga 

merupakan sumber kebijaksanaan dan cahaya bagi jiwa yang haus akan 

kebenaran. Ringkasnya, dalam menafsirkan ayat suci al-Qur‘an, para sufi 

mengikuti tiga langkah utama. Pertama, mereka memilih ayat yang ingin 

ditafsirkan dengan cermat. Kedua, mereka menganalisis makna tekstual ayat 

dengan seksama, meneliti kata-kata dan struktur kalimatnya. Ketiga, para sufi 

menyelami makna batin ayat, mencari makna terdalam yang tersembunyi di 

balik teks.
14

 

                                                           
14

 Reflita Reflita And Jonni Syatri, ―Konstruksi Hermeneutika Tafsir Sufi,‖ Mashdar: Jurnal 

Studi Al-Qur‟an Dan Hadis 2, No. 2 (2020): 169–98, 

Https://Doi.Org/10.15548/Mashdar.V2i2.1675. 



 
 
 

13 
 

 
 

Dalam perjalanan sejarahnya, tafsir sufistik telah menghasilkan 

berbagai pendekatan dan metodologi yang beragam. Para ulama tasawuf 

mengembangkan berbagai teknik penafsiran yang memungkinkan mereka 

untuk menyelami makna-makna tersembunyi dalam al-Qur‘an. Salah satu 

teknik utama dalam tafsir sufistik adalah takwil, yaitu proses penafsiran yang 

menggali makna-makna alegoris dan simbolis di balik kata-kata al-Qur‘an. 

Melalui takwil, penafsir sufistik mencoba untuk memahami ayat-ayat al-

Qur‘an dalam konteks spiritual yang lebih luas, yang seringkali melampaui 

pemahaman literal atau historis.
15

 

Pentingnya pengalaman spiritual dalam tafsir sufistik juga tercermin 

dalam konsep ahwal, yang mengacu pada keadaan-keadaan spiritual yang 

dialami oleh seorang individu dalam perjalanan rohaninya.
16

 Para penafsir 

sufistik percaya bahwa pemahaman yang mendalam terhadap al-Qur'an hanya 

dapat dicapai melalui pengalaman spiritual yang intens dan pemurnian diri 

yang mendalam. Dengan memahami dan merasakan ahwal, seseorang dapat 

lebih memahami makna-makna alegoris dalam al-Qur‘an dan mengalami 

kehadiran Allah secara lebih langsung dalam kehidupannya.
17

 

Selain itu, tafsir sufistik juga menekankan pentingnya melihat al-

Qur‘an sebagai sebuah petunjuk untuk mencapai kesempurnaan spiritual, 

bukan hanya sebagai panduan hukum atau aturan-aturan formal. Para penafsir 

sufistik berusaha untuk menjadikan al-Qur'an sebagai sumber inspirasi dan 

                                                           
15

 Quraish Shihab, ―Tafsir, Ta‘wil, Dan Hermeneutika Suatu Paradigma Baru Dalam 

Pemahaman Al-Qur‘an,‖ Suhuf 2, No. 1 (2009): 1–10, 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.22548/Shf.V2i1.94. 
16

 Al-Qusyairi, Risalah Qusyairiyah: Sumber Kajian Ilmu Tasawuf. 
17

 Rosihan Anwar, Akhlak Tasawuf (Bandung: Pustaka Setia, 2010). 



 
 
 

14 
 

 
 

motivasi untuk meningkatkan kualitas hidup mereka dan mencapai 

keberadaan yang lebih dekat dengan Allah. Dengan mempraktikkan nilai-nilai 

moral dan spiritual yang terkandung dalam al-Qur‘an, mereka berusaha untuk 

mencapai keadaan fana‘ dan baqa‘, di mana mereka mengalami penyatuan 

dengan Allah dan hidup dalam kesadaran akan keberadaan-Nya yang abadi. 

Tafsir sufistik juga menekankan pentingnya memahami al-Qur‘an dalam 

konteks sosial dan historis yang relevan. Meskipun menekankan dimensi 

spiritual, para penafsir sufistik juga menyadari bahwa al-Qur‘an diturunkan 

dalam konteks sejarah dan budaya tertentu.
18

 Oleh karena itu, mereka 

berusaha untuk memahami ayat-ayat al-Qur‘an dalam konteks tersebut, sambil 

tetap mempertahankan fokus pada dimensi spiritual yang mendalam. 

Dalam konteks modern, tafsir sufistik masih memiliki relevansi yang 

besar. Di tengah-tengah kehidupan yang penuh dengan kezaliman dan 

ketidakpastian, banyak orang mencari arah dan makna yang lebih dalam 

dalam hidup mereka. Tafsir sufistik menawarkan sebuah jalan untuk 

menjawab kebutuhan tersebut, dengan mengajak individu untuk menjalani 

perjalanan spiritual yang mendalam melalui pemahaman dan pengalaman al-

Qur‘an.
19

 Melalui tafsir sufistik, al-Qur‘an diperkenalkan bukan hanya 

sebagai sebuah teks kuno yang kering dan kaku, tetapi sebagai sumber 

kebijaksanaan yang hidup dan relevan untuk setiap aspek kehidupan kita.  

                                                           
18

 Abdurrahman, ―Metodologi Tafsir Falsafi Dan Tafsir Sufi.‖ 
19

 Salman Faris, ―Metode Takwil Nasr Hamid Abu Zaid (Studi Atas Potensi Tafsir Esoterik 

Dalam Merespon Problem Tafsir Era Modern),‖ Kordinat Xvii, No. 1 (2018), 

Https://Doi.Org/10.15408/Kordinat.V17i1.8104. 



 
 
 

15 
 

 
 

Secara umum dapat diketahui beberapa karakteristik utama tafsir 

sufistik sebagai berikut:
20

 

a) Penekanan pada makna alegoris dan spiritual. Tafsir Sufistik tidak 

hanya terpaku pada makna literal ayat-ayat al-Qur‘an, tetapi lebih 

condong pada pengungkapan makna alegoris dan spiritual yang 

terkandung di dalamnya. Para penafsir Sufi meyakini bahwa al-

Qur‘an memiliki makna yang berlapis-lapis, dan makna alegoris ini 

dapat memberikan panduan dan pencerahan bagi mereka yang ingin 

mendalami spiritualitas Islam. 

b) Penggunaan metode takwil. Para penafsir Sufi menggunakan metode 

takwil untuk mengungkap makna alegoris al-Qur‘an. Takwil adalah 

metode penafsiran yang menggunakan akal dan intuisi untuk 

menemukan makna yang tersembunyi di balik teks. Metode ini 

memungkinkan para penafsir Sufi untuk menemukan makna yang 

sesuai dengan pengalaman spiritual mereka. 

c) Berkaitan dengan konsep dan pengalaman spiritual. Makna-makna 

alegoris yang diungkapkan dalam tafsir sufistik diarahkan pada 

konsep dan pengalaman spiritual sufistik. Konsep-konsep ini seperti 

cinta ilahi, zuhud (pengabaian duniawi), dan fana‘ (penyatuan 

dengan Allah) menjadi fokus utama dalam tafsir sufistik. 

d) Penggunaan simbol dan metafora. Para penafsir Sufi sering 

menggunakan simbol dan metafora untuk menyampaikan makna 

                                                           
20

 Al-Dzahabi, Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. 



 
 
 

16 
 

 
 

alegoris al-Qur‘an. Simbol dan metafora ini dapat membantu para 

pembaca untuk memahami makna yang lebih dalam dan kompleks 

dari ayat-ayat al-Qur‘an. 

2. Konsepsi Moderasi Beragama 

Moderasi beragama adalah suatu pendekatan atau sikap dalam 

menjalani kehidupan beragama yang ditandai oleh keseimbangan, toleransi, 

dan pemahaman yang menyeluruh terhadap ajaran agama serta penerapannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Konsep ini menekankan pentingnya 

menghindari ekstremisme, fanatisme, atau sikap yang menyebabkan 

perpecahan dalam masyarakat. Moderasi beragama mempromosikan dialog 

antaragama yang harmonis, penghargaan terhadap keberagaman, dan 

keterbukaan terhadap perbedaan keyakinan.
21

 

Kementerian Agama secara definitif menjabarkan moderasi beragama 

sebagai suatu konsep yang meliputi cara pandang, sikap, dan praktik dalam 

menjalani kehidupan beragama secara bersama-sama, dengan tujuan untuk 

mewujudkan esensi ajaran agama yang melindungi martabat kemanusiaan dan 

membangun kemaslahatan umum. Konsep ini didasarkan pada prinsip-prinsip 

seperti keadilan, keseimbangan, dan ketaatan terhadap konstitusi sebagai 

kesepakatan bersama dalam sebuah bangsa.
22

 Melalui moderasi beragama, 

masyarakat diharapkan dapat menjalin hubungan yang harmonis dan damai, 

                                                           
21

 M. Kholid Syeirazi, Wasathiyah Islam: Anatomi, Narasi, Dan Kontestasi Gerakan Islam 

(Jakarta: Alif.Id, 2020). 
22

 Tim Pokja Moderasi Beragama Kementerian Agama, Peta Jalan (Roadmap) Penguatan 

Moderasi Beragama Tahun 2020-2024. 



 
 
 

17 
 

 
 

tanpa terjerumus dalam konflik atau ekstremisme yang dapat merusak 

kebersamaan dan kesejahteraan bersama. 

Moderasi beragama menekankan pentingnya keselarasan antara nilai-

nilai agama dengan prinsip-prinsip kemanusiaan yang universal. Hal ini 

berarti menjalankan ajaran agama dengan memperhatikan aspek-aspek 

moralitas, keadilan, dan kasih sayang, tanpa meninggalkan nilai-nilai 

kemanusiaan yang mendasari prinsip-prinsip kehidupan beragama.
23

 Dalam 

konteks ini, moderasi beragama mengajarkan untuk menghormati martabat 

setiap individu, tanpa memandang perbedaan keyakinan atau latar belakang 

budaya. Selain itu, moderasi beragama juga menekankan pentingnya 

membangun kemaslahatan umum dalam masyarakat. Ini berarti menjalankan 

praktik keagamaan dengan memperhatikan dampaknya bagi kehidupan sosial, 

ekonomi, dan politik. Dengan kata lain, moderasi beragama mengajarkan 

untuk tidak hanya memikirkan kepentingan individu atau kelompok, tetapi 

juga memperhatikan kepentingan bersama dan kesejahteraan masyarakat 

secara keseluruhan. 

Prinsip-prinsip moderasi beragama juga berkaitan erat dengan ketaatan 

terhadap konstitusi sebagai landasan hukum dan moral dalam sebuah negara. 

Dalam konteks ini, moderasi beragama menekankan pentingnya menaati 

hukum dan aturan yang berlaku dalam sebuah negara, tanpa melanggar 

prinsip-prinsip agama yang diyakini. Hal ini menunjukkan bahwa moderasi 

beragama dapat berjalan seiring dengan prinsip-prinsip demokrasi dan 

                                                           
23

 Kementerian Agama, Moderasi Beragama. 



 
 
 

18 
 

 
 

supremasi hukum, sehingga dapat memberikan kontribusi positif bagi 

pembangunan masyarakat yang berkeadilan dan beradab.
24

 

Implementasi moderasi beragama dapat dilakukan melalui berbagai 

cara, mulai dari pendidikan, dialog antaragama, hingga pembentukan 

kebijakan publik yang inklusif dan berkeadilan. Pendidikan agama yang 

inklusif dapat membantu mengubah paradigma masyarakat tentang arti 

pentingnya moderasi dalam menjalani kehidupan beragama.
25

 Sementara itu, 

dialog antaragama dapat menjadi sarana untuk memperkuat hubungan 

antarumat beragama dan memperdalam pemahaman tentang nilai-nilai yang 

bersama-sama dijunjung tinggi. Penguatan institusi masyarakat sipil yang 

menganut sikap moderasi beragama juga dapat menjadi langkah penting 

dalam menciptakan lingkungan sosial yang kondusif bagi praktik keagamaan 

yang damai dan harmonis. Institusi-institusi tersebut dapat menjadi agen 

perubahan dalam mempromosikan nilai-nilai moderasi beragama dan 

mengatasi potensi konflik atau ketegangan antarumat beragama.
26

 

Dalam konteks globalisasi dan pluralisme agama yang semakin 

berkembang, moderasi beragama menjadi semakin penting sebagai landasan 

untuk membangun masyarakat yang inklusif dan berkeadilan. Dengan 

memahami dan menerapkan prinsip-prinsip moderasi beragama, masyarakat 

dapat menciptakan lingkungan yang menghargai keberagaman dan 

                                                           
24

 Tim Pokja Moderasi Beragama Kementerian Agama, Peta Jalan (Roadmap) Penguatan 

Moderasi Beragama Tahun 2020-2024. 
25

 Benny Afwadzi And Miski Miski, ―Religious Moderation In Indonesian Higher Educations: 

Literature Review,‖ Ulul Albab: Jurnal Studi Islam 22, No. 2 (2021): 203–31, 

Https://Doi.Org/10.18860/Ua.V22i2.13446. 
26

 R.F. Bhanu Viktorahadi, ―The Meaning Of Religious Moderation According To Franz 

Magnis-Suseno: A Phenomenological Approach,‖ Jurnal Iman Dan Spiritualitas 2, No. 2 

(2022): 177–86, Https://Doi.Org/10.15575/Jis.V2i2.17912. 



 
 
 

19 
 

 
 

mempromosikan perdamaian serta kerjasama antarumat beragama. Dalam 

konteks sejarah, moderasi beragama telah menjadi bagian integral dari 

kehidupan beragama dalam berbagai tradisi dan kepercayaan. Di berbagai 

budaya dan peradaban, konsep moderasi telah menginspirasi para pemimpin 

spiritual dan pemikir untuk mempromosikan perdamaian, toleransi, dan 

persaudaraan antarumat beragama. Hal ini tercermin dalam berbagai ajaran 

dan praktik keagamaan yang menekankan pentingnya menghormati martabat 

manusia dan membangun hubungan yang harmonis dengan sesama.
27

 

Dalam Islam, moderasi beragama memiliki akar dalam konsep 

wasatiyyah, yang mengajarkan untuk menjaga keseimbangan dan tengah-

tengah dalam segala hal.
28

 Konsep wasatiyyah ini dipahami sebagai jalan 

tengah yang menghindari ekstremisme dan fanatisme dalam menjalani ajaran 

Islam. Wasatiyyah juga mengajarkan untuk memperhatikan konteks dan 

realitas sosial dalam mengambil keputusan atau mengambil sikap dalam 

kehidupan beragama. Selain wasatiyyah, konsep moderasi dalam Islam juga 

tercermin dalam prinsip-prinsip maqasid al-syariah, yang menekankan 

pentingnya menjaga tujuan-tujuan agama yang mencakup hifz al-din 

(pemeliharaan agama), hifz al-nafs (pemeliharaan jiwa), hifz al-nasl 

(pemeliharaan keturunan), hifz al-„aql (pemeliharaan akal), dan hifz al-mal 

(pemeliharaan harta).
29

 Prinsip-prinsip ini memberikan landasan untuk 

memahami ajaran Islam dalam konteks moderasi dan keseimbangan, serta 

                                                           
27

 Moh Natsir Mahmud, ―Religious Moderation (Epistemological Perspective),‖ Jurnal 

Diskursus Islam 10, No. 1 (2022): 82–88, 

Https://Doi.Org/Https://Doi.Org/10.24252/Jdi.V10i1.28809. 
28

 Setyarama, ―Moderasi Beragama Perspektif Tafsir Sufi (Kajian Terhadap Qur‘an Surat Al-

Baqarah Ayat 143).‖ 
29

 Abu Ishaq Al-Syatibi, Al-Muwafaqat Fi Ushul Al-Syariah (Beirut: Dar Al-Ma‘rifah, 1996). 



 
 
 

20 
 

 
 

mendorong para penganutnya untuk menjalani kehidupan beragama dengan 

penuh tanggung jawab dan kesadaran akan konsekuensi dari setiap tindakan 

yang diambil.
30

 

Dalam konteks sosial dan politik, konsep moderasi beragama juga 

dapat menjadi landasan untuk membangun masyarakat yang inklusif dan 

berkeadilan. Dengan mempromosikan moderasi dalam kehidupan beragama, 

masyarakat dapat menciptakan lingkungan yang kondusif bagi toleransi, 

kerjasama, dan perdamaian antarumat beragama. Hal ini penting untuk 

menjaga stabilitas dan keberlanjutan sebuah negara, serta memastikan bahwa 

setiap individu memiliki kesempatan untuk berkembang dan berkontribusi 

dalam masyarakat secara adil dan merata.
31

 

Dalam era globalisasi dan modernisasi yang terus berkembang, 

tantangan terhadap moderasi beragama juga semakin kompleks. Globalisasi 

telah membawa perubahan sosial dan budaya yang cepat, yang dapat 

mempengaruhi tatanan nilai dan identitas keagamaan dalam masyarakat. Di 

samping itu, munculnya media sosial dan teknologi informasi juga 

memberikan platform baru bagi ekstremisme dan intoleransi untuk 

berkembang.
32

 Oleh karena itu, diperlukan upaya kolaboratif dari berbagai 

                                                           
30

 Abdul Aziz, ―Religious Moderation In A Review Of Practical Fiqh,‖ World Journal Of 

Islamic Learning And Teaching 1, No. 2 (2024): 1–10. 
31

 M Yuliasih, ―Cultivating Da‘wah Management For Religious Moderation In Multicultural 

Areas: A Systematic Literature Review,‖ Jurnal Bina Ummat: Membina Dan Membentengi … 

6, No. 2 (2023): 17–30, Http://Www.Jurnal-

Stidnatsir.Ac.Id/Index.Php/Binaummat/Article/View/208%0ahttp://Www.Jurnal-

Stidnatsir.Ac.Id/Index.Php/Binaummat/Article/Download/208/314. 
32

 Setiyawan Gunardi Musawar Mualimin, Mochammad Sahid, Ahmad Nur Jihadi, ―Moderate 

Islam As A Solution To Pluralism In The Islamic World: The Experience Of Indonesia,‖ Al-

Shajarah: Journal Of The International Institute Of Islamic Thought And Civilization (Istac), 

2019. 



 
 
 

21 
 

 
 

pihak, termasuk pemerintah, lembaga masyarakat sipil, dan tokoh agama, 

untuk mempromosikan nilai-nilai moderasi beragama dan melawan segala 

bentuk ekstremisme dan intoleransi. 

Dalam konteks Indonesia, moderasi beragama memiliki makna yang 

khusus, mengingat Indonesia merupakan negara dengan beragam kepercayaan 

dan tradisi keagamaan. Pancasila, sebagai dasar negara Indonesia, 

menegaskan pentingnya menjaga keseimbangan antara keberagaman agama 

dan kepercayaan dalam menjalani kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Konsep Bhinneka Tunggal Ika (berbeda-beda namun tetap satu) juga 

menegaskan pentingnya menghargai keberagaman agama dan budaya dalam 

masyarakat Indonesia.
33

 Sebagai negara dengan mayoritas penduduk Muslim 

terbesar di dunia, Indonesia juga memiliki peran penting dalam 

mempromosikan moderasi beragama di tingkat regional dan internasional. 

Melalui kerjasama dengan negara-negara lain dan lembaga-lembaga 

internasional, Indonesia dapat berperan sebagai teladan dalam menjalani 

kehidupan beragama yang damai, inklusif, dan berkeadilan. 

Dalam konteks globalisasi dan pluralisme, moderasi beragama menjadi 

semakin relevan untuk diimplementasikan oleh umat Islam. Di tengah situasi 

di mana konflik agama sering kali muncul akibat perbedaan pandangan atau 

ideologi, konsep moderasi menjadi solusi yang tepat untuk meredam potensi 

konflik tersebut. Moderasi tidak berarti mencampurkan ajaran agama atau 

kompromi yang mengorbankan prinsip-prinsip akidah, tetapi lebih kepada 

                                                           
33

 Iffati Zamimah, ―Moderatisme Islam Dalam Konteks Keindonesiaan (Studi Penafsiran 

Islam Moderat M. Quraish Shihab),‖ E-Jurnal Iiq 1, No. 1 (2018): 75–90, 

Https://Ejurnal.Iiq.Ac.Id/Index.Php/Alfanar. 



 
 
 

22 
 

 
 

sikap yang adil, terbuka, dan menghargai perbedaan. Sebagai contoh, dalam 

konteks kehidupan berbangsa dan bernegara, moderasi beragama sangat 

penting untuk membangun kehidupan yang harmonis dan toleran antarumat 

beragama. Di Indonesia, misalnya, moderasi beragama dipromosikan oleh 

berbagai organisasi keagamaan seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah, yang selalu menyerukan pentingnya sikap tengah dalam 

menjalankan agama di tengah-tengah masyarakat yang majemuk. Sikap ini 

sejalan dengan Pancasila sebagai dasar negara yang mengakui keberagaman 

suku, agama, ras, dan budaya di Indonesia. 

3. Landasan Teologis Moderasi Beragama 

Moderasi beragama merupakan gagasan yang semakin relevan dalam 

konteks kehidupan beragama di dunia saat ini, terutama ketika menghadapi 

tantangan-tantangan pluralisme, globalisasi, dan potensi konflik antaragama. 

Dalam Islam, moderasi beragama sering kali diidentifikasi dengan konsep 

wasatiyyah (keadilan, keseimbangan, atau sikap pertengahan) yang mendasari 

sikap toleransi dan harmoni dalam berinteraksi dengan sesama. Moderasi 

bukan berarti mengorbankan prinsip-prinsip agama, melainkan 

mengedepankan cara pandang yang adil, inklusif, dan proporsional sesuai 

dengan ajaran Al-Qur‘an dan sunnah Rasulullah saw.
34

 

Untuk memahamu landasan teologis moderasi beragama dari 

perspektif Islam perlu mengeksplorasi ayat-ayat Al-Qur‘an, hadis, serta 

interpretasi para ulama yang relevan. Penekanan pada moderasi beragama 

                                                           
34

 M.Quraish Shihab, Wasathiyyah: Wawasan Isam Tentang Moderasi Beragama (Jakarta: 

Lentera Hati, 2019). 



 
 
 

23 
 

 
 

dalam Islam bertujuan untuk menunjukkan bahwa Islam adalah agama yang 

mengajarkan keseimbangan dan keadilan dalam setiap aspek kehidupan, 

termasuk dalam hal beragama. 

Moderasi dalam Islam sering kali dikaitkan dengan konsep 

wasatiyyah, yang secara etimologis berasal dari kata wasat, yang berarti 

pertengahan, keseimbangan, atau sikap yang adil. Konsep ini secara teologis 

merujuk pada posisi Islam sebagai agama yang mempromosikan jalan tengah 

antara ekstremisme dan liberalisme. Ayat kunci yang sering dirujuk adalah 

dalam Surah Al-Baqarah ayat 143: 

Artinya : Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia 

dan agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) 

kamu. Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) 

kamu berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam 

kenyataan) siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke 

belakang. Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, 

kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah 

tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sesungguhnya Allah benar-

benar Maha Pengasih lagi Maha Penyayang kepada manusia. 

 

Ayat ini menegaskan bahwa umat Islam ditempatkan sebagai umat 

wasat atau umat yang berada di jalan tengah. Posisi ini bukan hanya berarti 



 
 
 

24 
 

 
 

keseimbangan dalam menjalani kehidupan sehari-hari, tetapi juga dalam 

menyikapi perbedaan dan menjalankan ajaran agama dengan prinsip 

moderasi. Wasatiyyah juga berarti menempatkan sesuatu pada tempatnya yang 

adil dan proporsional. Tidak condong pada satu ekstrem (ghuluw) dalam 

beragama, seperti radikalisme yang kaku dan tidak terbuka terhadap 

pandangan lain, serta tidak pula terlalu longgar atau liberal dalam menafsirkan 

ajaran agama. Wasatiyyah adalah jalan tengah yang penuh kehati-hatian, 

keseimbangan, dan keadilan. 

Selain dari Al-Qur‘an, konsep moderasi beragama juga sangat jelas 

tercermin dalam kehidupan Rasulullah, yang menjadi teladan utama bagi umat 

Islam. Nabi Muhammad senantiasa menunjukkan sikap moderasi, baik dalam 

ibadah, akhlak, maupun dalam hubungannya dengan umat beragama lain.
35

 

Dalam salah satu hadis, Rasulullah bersabda: 

 خٛش الاػًبل أٔعطٓب
Artinya : “Sebaik-baik perbuatan adalah yang pertengahan.” (HR. Al-

Baihaqi).
36

 

 

Hadis ini memperkuat pentingnya moderasi dan menolak segala bentuk 

sikap berlebihan dalam menjalankan agama. Rasulullah senantiasa menasihati 

para sahabatnya agar tidak terlalu keras dalam menjalani ibadah sehingga 

mengabaikan aspek-aspek lain dalam kehidupan, seperti kesehatan fisik dan 

kebutuhan keluarga. Contoh nyata dari sikap moderat Rasulullah adalah ketika 

                                                           
35

 Ardiansyah Ardiansyah, ―Islam Wasaṭîyah Dalam Perspektif Hadis: Dari Konsep Menuju 

Aplikasi,‖ Mutawatir 6, No. 2 (2018): 232–56, 

Https://Doi.Org/10.15642/Mutawatir.2016.6.2.232-256. 
36

 Ahmad Bin Al-Husayn Bin ‗Alî Al-Khurâsânî Abû Bakr Al-Bayhaqî, Al-Jâmi„ Li Shu„Ab 

Al-Îmân, Ed. ‗Abd Al-‗Alî ‗Abd Al-Hamîd Hâmid (Riyadh: Maktabah Al-Rushd, 2003). 



 
 
 

25 
 

 
 

beliau menghadapi perbedaan keyakinan dengan umat Yahudi dan Nasrani di 

Madinah. Dalam perjanjian Madinah (Mitsaq al-Madinah), Rasulullah 

menciptakan masyarakat yang plural dengan mengakui hak-hak non-Muslim 

untuk menjalankan agama mereka, selama tidak merugikan masyarakat 

umum.
37

 Ini adalah contoh nyata dari moderasi dan toleransi yang 

dicontohkan Rasulullah dalam konteks kehidupan sosial dan politik. 

Sepanjang sejarah peradaban Islam, para ulama juga menegaskan 

pentingnya moderasi beragama sebagai jalan hidup yang sesuai dengan ajaran 

Islam. Salah satu ulama besar yang menekankan hal ini adalah Imam Al-

Ghazali. Dalam karyanya yang monumental, Ihya‘ Ulum al-Din, Al-Ghazali 

membahas pentingnya keseimbangan dalam ibadah, akhlak, dan hubungan 

sosial. Menurut Al-Ghazali, sikap yang ekstrem dalam menjalankan agama 

bisa mengakibatkan seseorang kehilangan esensi dari ajaran Islam yang 

sesungguhnya,
38

 yaitu menjaga keharmonisan dan keseimbangan antara 

kehidupan dunia dan akhirat. Ulama kontemporer seperti Yusuf al-Qardhawi 

juga dikenal sebagai tokoh yang sangat menekankan konsep wasatiyyah. Al-

Qardhawi menjelaskan bahwa Islam sebagai agama yang bersifat wasatiyyah 

adalah agama yang menolak segala bentuk kekerasan dan ekstremisme. 

Menurutnya, Islam sebagai agama yang sempurna telah mengajarkan 

                                                           
37

 Bukhori Abdul Shomad, ―Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik,‖ Nizham; Jurnal Studi 

Keislaman 5, No. 1 (2013): 77–88, Https://E-

Journal.Metrouniv.Ac.Id/Index.Php/Nizham/Article/View/1067. 
38

 Imam Al-Ghazali, Ihya‟ Ulumuddin, Ed. Muhammad Zuhri (Semarang: Penerbit Asy-Syifa, 

1990). 



 
 
 

26 
 

 
 

keseimbangan dalam berbagai aspek kehidupan, baik dalam ibadah, 

muamalah, maupun hubungan antarmanusia.
39

 

Sikap moderasi dalam Islam juga tercermin dari ajaran Al-Qur‘an yang 

menekankan pentingnya toleransi dalam hubungan antarumat beragama. 

Dalam sebuah ayat, Allah menegaskan pentingnya menghormati keyakinan 

dan perbedaan agama: 

ٍْ ٚكَْفشُْ  ًَ ِّٙ فَ ٍَ انْغَ شْذُ يِ ٍَ انشُّ ٍِ لذَْ رجَََّٛ ٚ لا ئكِْشَاَِ فِٙ انذِّ

ثْمَٗ لا  ُٕ حِ انْ َٔ غَكَ ثِبنْؼُشْ ًْ ِ فمَذَِ اعْزَ ٍْ ثِبللََّّ ٚإُْيِ َٔ ثِبنطَّبغُٕدِ 

ٛغٌ ػَهِٛىٌ  ًِ ُ عَ اللََّّ َٔ َْفِصَبوَ نَٓبَ   ا
 

Artinya : “Tidak ada paksaan dalam (menganut) agama (Islam); 

sesungguhnya telah jelas jalan yang benar daripada jalan yang 

sesat. Barangsiapa yang ingkar kepada thaghut dan beriman 

kepada Allah, maka sesungguhnya ia telah berpegang kepada 

buhul tali yang amat kuat yang tidak akan putus. Dan Allah 

Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui” (QS. Al-Baqarah 

[2]: 256).
40

 

 

Ayat ini menjadi salah satu landasan penting dalam Islam untuk 

menolak segala bentuk pemaksaan agama. Umat Islam diajarkan untuk 

menghormati keyakinan orang lain dan tidak memaksakan Islam kepada 

siapapun. Ini merupakan manifestasi dari ajaran Islam yang moderat, yang 

mengakui keberagaman keyakinan sebagai bagian dari kehendak Allah. 

Selain itu, Surah Al-Kafirun juga menekankan prinsip toleransi 

beragama: ―Untukmu agamamu, dan untukkulah agamaku.‖ (QS. Al-Kafirun: 

6). Ayat ini menunjukkan bahwa Islam menghargai perbedaan keyakinan, 

                                                           
39

 Yusuf Qardhawi, Kalimat Fi Al-Wasathiyyah Al-Islamiyyah Wa Ma‟alimuha (Kairo: Dar 

Ash-Shuruq, 2011). 
40

 Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran Dan Terjemahnya. 



 
 
 

27 
 

 
 

dengan memberi ruang bagi setiap orang untuk memilih agama yang 

diyakininya, tanpa ada tekanan atau pemaksaan. 

Moderasi beragama tidak hanya menjadi konsep teologis, tetapi juga 

harus diterapkan dalam kehidupan sehari-hari umat Islam, terutama dalam 

hubungan sosial. Dalam masyarakat yang plural seperti Indonesia, sikap 

moderasi beragama sangat penting untuk menjaga keharmonisan antara umat 

Islam dengan pemeluk agama lain. Moderasi beragama mengajarkan umat 

Islam untuk menjalankan ajaran agama secara seimbang, tanpa mengorbankan 

nilai-nilai toleransi dan kemanusiaan. Sebagai contoh, dalam konteks 

bermasyarakat, moderasi beragama dapat diwujudkan melalui dialog 

antaragama, di mana setiap agama berhak untuk menyuarakan pandangan dan 

keyakinannya tanpa ada tekanan atau diskriminasi. Dialog ini bertujuan untuk 

saling memahami, bukan untuk mencari siapa yang benar atau salah. Sikap 

moderat ini sejalan dengan semangat ukhuwah insaniyah (persaudaraan 

kemanusiaan), di mana umat Islam diajarkan untuk hidup berdampingan 

dengan pemeluk agama lain dalam suasana damai dan saling menghormati.
41

 

 

B. Tinjauan Kepustakaan 

Kajian pustaka ini hakikatnya berperan penting dalam menentukan 

posisi yang jelas bagi seorang peneliti terhadap penelitian yang akan 

dilakukan, agar nantinya tampak jelas kontribusi yang akan dihasilkan dari 

penelitian tersebut. Di sini penulis akan mencoba melakukan mapping dan 

                                                           
41

 Mutmainah Mutmainah, ―Moderasi Beragama Perspektif Ayat-Ayat Al-Qur‘an Dalam 

Meningkatkan Kerukunan Umat Beragama,‖ Al-Thiqah : Jurnal Ilmu Keislaman 6, No. 2 

(2023): 15, Https://Doi.Org/10.56594/Althiqah.V6i2.145. 



 
 
 

28 
 

 
 

kategorisasi atas kajian-kajian sebelumnya terkait tema penelitian ini, 

memaparkan argumentasi masing-masing kajian tersebut, untuk kemudian 

melihat dan menganalisa gap dari kajian-kajian sebelumnya, sehingga posisi 

penulis dalam penelitian kali ini menjadi jelas dan terukur secara akademis. 

Penelitian tentang moderasi beragama dalam perspektif tafsir memang 

telah banyak dilakukan, namun secara umum bersifat normatif dan 

konseptual. Perlu kajian lebih lanjut yang menekankan pada wilayah praktis, 

sehingga dapat diimplementasikan secara konkrit. Dari pelacakan penulis 

ditemukan beberapa penelitian yang relevan dengan kajian penulis, di 

antaranya:  

1. Muhammad Ulinnuha dan Mamluatun Nafisah, ―Moderasi Beragama 

Perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy, Hamka, dan Quraish Shihab: Kajian Atas 

Tafsir an-Nur, Al-Azhar, dan Al-Mishbah.
42

 Penelitian ini mengkaji 

pandangan tiga cendekiawan Islam terkemuka Indonesia, yaitu Hasbi Ash-

Shiddieqy, Hamka, dan Quraish Shihab, mengenai konsep moderasi 

beragama dalam tafsir mereka. Berangkat dari problem misinterpretasi 

teks-teks keagamaan yang marak terjadi, penelitian ini menelusuri akar 

sosio-historisnya dalam literatur keilmuan Islam Indonesia, khususnya 

literatur tafsir. Tujuannya adalah menemukan bentuk interpretasi yang 

moderat sebagai solusi, atau bahkan antitesis, terhadap misinterpretasi 

                                                           
42

 Muhammad Ulinnuha And Mamluatun Nafisah, ―Moderasi Beragama Perspektif Hasbi 

Ash-Shiddieqy, Hamka, Dan Quraish Shihab: Kajian Atas Tafsir An-Nur, Al-Azhar, Dan Al-

Mishbah,‖ Ṣuḥuf: Jurnal Pengkajian Al-Qur‟an Dan Budaya 13, No. 1 (2020): 55–76, 

Https://Jurnalsuhuf.Online/Index.Php/Suhuf/Article/View/519. 



 
 
 

29 
 

 
 

tersebut. Untuk memahami pandangan ketiga cendekiawan ini, penulis 

menggunakan pendekatan historis-sosiologis. 

2. Akhmad Fajron dan Naf‘an Tarihoran, ―Moderasi Beragama (Perspektif  

Wasathiyah di Wilayah Banten).
43

 Tulisan ini membahas konsep moderasi 

beragama dari perspektif Quraish Shihab dan Syeikh Nawawi Al-Bantani, 

dan menganalisis ayat-ayat al-Qur‘an yang berkaitan dengan konsep 

wasathiyah (moderasi) dalam konteks wilayah Banten. Dalam perspektif 

Quraish Shihab, moderasi beragama mengacu pada prinsip keseimbangan 

dalam menjalani kehidupan beragama. Sedangkan dari perspektif Syeikh 

Nawawi Al-Bantani dalam Tafsir Marah Labid, moderasi beragama juga 

mengutamakan keseimbangan dalam menjalani kehidupan beragama, 

namun dengan penekanan yang lebih khusus pada aspek hukum dan 

praktik keagamaan. Syeikh Nawawi Al-Bantani menafsirkan konsep 

moderasi beragama dalam konteks pengamalan syariat Islam yang 

seimbang, yang tidak terlalu keras atau terlalu lembut. Dalam konteks 

wilayah Banten, kedua perspektif tersebut dianalisis dengan menggunakan 

ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang wasathiyah atau moderasi. 

Analisis ini bertujuan untuk memahami bagaimana konsep moderasi 

beragama dapat diaplikasikan dalam konteks lokal, terutama dalam 

konteks kehidupan masyarakat Banten. 

                                                           
43

 Akhmad Fajron And Naf‘an Tarihoran, ―Moderasi Beragama (Perspektif Quraish Shihab 

Dan Syeikh Nawawi Al-Bantani: Kajian Analisis Ayat Tentang Wasathiyah Di Wilayah 

Banten)‖ (Serang: Media Madani, 2020). 



 
 
 

30 
 

 
 

3. Ahmad Faisal dkk., ―Strengthening Religious Moderatism through the 

Traditional Authority of Kiai in Indonesia.‖
44

 Penelitian ini bertujuan 

untuk memperkuat moderasi beragama di Indonesia, khususnya di daerah 

pedesaan melalui peran tokoh agama (kiai) yang berpengaruh. Penulis 

menganggap program moderasi beragama pemerintah selama ini kurang 

efektif menjangkau masyarakat muslim di pedesaan, padahal mayoritas 

muslim Indonesia tinggal di sana. 

4. Akif Khilmiyah and Ahmat Wahyudi, ―Strengthening the Attitude of 

Religious Moderation Through the Study of Tolerance Values in Al-

Munir‘s Tafsir
.‖ 45 

Penelitian ini memfokuskan kajiannya pada nilai-nilai 

toleransi dalam QS. Al-Kāfirūn yang dikaji melalui Tafsir Al-Munir karya 

Wahbah Az-Zuhaili. Kajian tersebut mengungkap bahwa tafsir Al-Munir 

membahas toleransi dalam QS. Al-Kāfirūn dari tiga aspek fundamental, 

yaitu akidah, syariat, dan akhlak. 

5. Handri Setyarama, ―Moderasi Beragama Perspektif Tafsir Sufi (Kajian 

Terhadap Qur‘an Surat Al-Baqarah Ayat 143).‖
46

 Artikel ini menyajikan 

kaleidoskop pemikiran para ahli tafsir sufi tentang konsep moderasi 

beragama. Para mufasir sufi yang ditelaah dalam tulisan ini menyingkap 

bagaimana prinsip moderasi berakar kuat dalam ajaran Islam, memandu 

umat Muslim dalam menjalani kehidupan beragama dengan keseimbangan 

                                                           
44

 Ahmad Faisal Et Al., ―Strengthening Religious Moderatism Through The Traditional 

Authority Of Kiai In Indonesia,‖ Cogent Social Sciences 8, No. 1 (2022), 

Https://Doi.Org/10.1080/23311886.2022.2150450. 
45

 Akif Khilmiyah And Ahmat Wahyudi, ―Strengthening The Attitude Of Religious 

Moderation Through The Study Of Tolerance Values In Al-Munir‘s Tafsir,‖ Didaktika Religia: 

Journal Of Islamic Education 9, No. 2 (2021): P, Https://Doi.Org/10.30984/Ajip.V1i2.504. 
46

 Setyarama, ―Moderasi Beragama Perspektif Tafsir Sufi (Kajian Terhadap Qur‘an Surat Al-

Baqarah Ayat 143).‖ 



 
 
 

31 
 

 
 

dan toleransi. Mereka menjabarkan berbagai dimensi moderasi, mulai dari 

pemahaman teologis yang komprehensif, penerapan syariat secara 

proporsional, hingga penanaman akhlak mulia dalam interaksi sosial. 

6. Syarif, ―Understanding the Teaching of Religious Moderation from a 

Sufistic Perspective and Its Implications for Student Performance.‖
47

 

Penelitian ini dilakukan dengan tujuan untuk mendalami dan memperoleh 

pemahaman yang lebih mendalam mengenai cara pengajaran moderasi 

agama yang dipandang dari perspektif tasawuf, serta untuk 

mengeksplorasi dampak-dampak yang timbul dari pengajaran tersebut 

terhadap peningkatan kemampuan dan keterampilan mahasiswa. 

7.  Mohammad Syaifuddin and Ahmad Taufiq, ―Study of Moderation Verses 

in the Perspective of Nusantara Tafsir.‖
48

 Tulisan ini mengungkapkan 

temuan penting bahwa penafsiran para mufassir Indonesia tentang ayat-

ayat moderasi beragama tak lepas dari jejak sejarah dan budaya lokal 

yang mewarnai kehidupan mereka. Jejak ini terpatri dalam pilihan gaya 

bahasa, contoh, perumpamaan, dan penjelasan yang mereka gunakan. 

Pengaruh budaya lokal ini bukan berarti mendistorsi makna ayat, 

melainkan memperkaya pemahaman dan membuatnya lebih kontekstual. 

Bagi masyarakat Indonesia, contoh dan perumpamaan yang terambil dari 

budaya lokal membantu mereka memahami pesan moderasi secara lebih 

relatable dan mudah diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Lebih 

                                                           
47

 Syarif, ―Understanding The Teaching Of Religious Moderation From A Sufistic Perspective 

And Its Implications For Student Performance,‖ Journal Of Social Studies Education 

Research 12, No. 4 (2021): 320–43. 
48

 Mohammad Syaifuddin And Ahmad Taufiq, ―Study Of Moderation Verses In The 

Perspective Of Nusantara Tafsir,‖ Aqwal: Journal Of Qur‟an And Hadis Studies 4, No. 2 

(2023). 



 
 
 

32 
 

 
 

dari sekadar interpretasi teks, penafsiran para mufassir Indonesia adalah 

jembatan yang menghubungkan nilai-nilai universal Islam dengan realitas 

budaya lokal. Jembatan ini memungkinkan umat Islam di Indonesia untuk 

mengamalkan moderasi beragama dengan penuh makna dan selaras 

dengan konteks budaya mereka. 

Setelah melakukan penelaahan terhadap berbagai literatur di atas, 

penulis menyimpulkan dua hal: pertama, kendati banyak penelitian yang 

membahas tentang moderasi beragama dari perspektif tafsir, namun belum ada 

yang secara mendalam membahas tentang objek yang penulis teliti, yakni 

menjembatani penafsiran sufistik terhadap ayat-ayat moderasi dengan konsep 

moderasi beragama pemerintah (Kementerian Agama). Secara umum, 

Kementerian Agama hanya mengakomodir tafsir-tafsir arus utama sebagai 

landasan teologis program Moderasi Beragama. Karenanya penting untuk 

melihat perspektif lain moderasi, di antaranya dari sisi tafsir sufistik. Kedua, 

kajian tentang moderasi beragama dari perspektif tafsir sufistik masih butuh 

pengembangan dan eksplorasi baik dari segi metode maupun teori. Dengan 

demikian, dua hal di atas menjadi celah akademis dan layak untuk dijadikan 

objek penelitian. 

 

 

 

 



 
 
 

33 
 

 
 

BAB III 

METODE PENELITIAN 

 

Dalam penelitian ini, pemilihan metode yang tepat menjadi kunci 

untuk mencapai hasil yang optimal dan terarah. Metode ilmiah bagaikan 

kacamata yang membantu peneliti meneropong setiap persoalan yang dibahas, 

sehingga menghasilkan karya yang secara ilmiah dapat 

dipertanggungjawabkan. Teknik pengumpulan data merupakan cara untuk 

memperoleh data dalam kegiatan penelitian.
49

 Metodologi penelitian memiliki 

makna yang lebih luas, mencakup prosedur dan cara melakukan verifikasi 

untuk memecahkan atau menjawab masalah penelitian, termasuk menguji 

hipotesis. Peran metodologi penelitian sangatlah penting dalam upaya 

mengumpulkan data yang diperlukan dalam penelitian.
50

 

 

A. Metodologi Penelitian 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah penelitian 

kualitatif yang besifat deskriptif-analitis. Penelitian ini akan berusaha untuk 

menggambarkan, mencatat, dan menganalisa, serta mengintrepretasi topik 

permasalahan.  

1. Jenis Penelitian 

Adapun jenis penelitian ini merupakan penelitian pustaka 

(library reseach) yaitu, mengadakan penelitian dengan cara 

                                                           
49

 Suharsimi Arikunto, Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik (Jakarta: Rineka Cipta, 

2011). 
50

 Nana Sudjana And Ibrahim, Penelitian Dan Penilaian Pendidikan (Bandung: Sinar Baru 

Algensindo, 2012). 

33 



 
 
 

34 
 

 
 

mempelajari dan membaca literatur-literatur yang ada hubungannya 

dengan permasalahan yang menjadi obyek penelitian atau serangkaian 

kegiatan yang berkenaan dengan pengumpulan data pustaka, 

membaca, mencatat, serta mengolah bahan penelitian.
51

 

a. Membahas dan memberikan interpretasi terhadap pandangan yang 

telah dideskripsikan. 

b. Melakukan studi analisis, yakni studi terhadap sejumlah pandangan 

yang berkaitan dengan inti permasalahan. 

c. Menyimpulkan hasil penelitian. 

2. Sumber Data 

Dalam penelitian ini, sumber data adalah bahan-bahan pustaka 

yang relevan dengan topik penelitian.
52

 Berdasarkan sumbernya, data 

yang digunakan dibagi menjadi dua: 1) sumber data primer, yaitu data 

yang bersumber langsung dari bahan pustaka utama yang otoritatif, 

seperti al-Qur‘an, hadis, buku-buku klasik dari para ulama, atau 

dokumen resmi yang diakui keabsahannya. Adapun sumber data 

primer dalam studi ini yakni tafsir-tafsir sufistik seperti Tafsir al-Alusi, 

Tafsir Al-Azhar, dan tafsir-tafsir sufistik lainnya. 2) Sumber data 

sekunder merupakan data pendukung yang diambil dari bahan-bahan 

kepustakaan lain yang menjelaskan, mengkritik, atau mendukung tema 

yang diangkat dari sumber primer. Ini dapat berupa artikel ilmiah, 

buku-buku modern, atau hasil penelitian sebelumnya. Dalam studi ini 

                                                           
51

 Sutrisno Hadi, Metodologi Riset (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016). 
52

 John W. Creswell, Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan Mixed 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017). 



 
 
 

35 
 

 
 

yang termasuk data sekunder ialah buku-buku akademik modern yang 

membahas tema serupa, artikel jurnal yang relevan, dan tesis atau 

disertasi. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Penelitian ini adalah penelitian kepustakaan (library research), 

yaitu mengumpulkan data teoritis sebagai penyajian ilmiah yang 

dilakukan dengan memilih literatur yang berkaitan dengan penelitian.
53

 

Metode ini digunakan untuk menentukan literatur yang mempunyai 

hubungan dengan permasalahan yang diteliti, di mana penulis 

membaca dan menelaahnya dari buku-buku bacaan yang ada kaitannya 

dengan tema tesis. 

Secara spesifik, penelitian kepustakaan ini menggunakan 

metode maudhui atau metode tematik dalam pengumpulan data. 

Metode ini merupakan pendekatan dalam penelitian kepustakaan yang 

berfokus pada pengumpulan data berdasarkan tema tertentu yang 

diangkat dari teks atau literatur. Tahapan pengumpulan data dalam 

metode ini meliputi:
54

 

a. Menetapkan tema spesifik yang akan dibahas. 

b. Penggalian data dari sumber primer, yakni mencari dan 

mengumpulkan ayat-ayat Al-Qur‘an, hadis, atau teks-teks utama 

yang relevan dengan tema tersebut. Data primer diperoleh melalui 

kajian langsung terhadap teks asli. 

                                                           
53

 Creswell. 
54

 Lailia Muyasaroh, ―Metode Tafsir Maudu‘i (Perspektif Komparatif),‖ Jurnal Studi Ilmu-

Ilmu Al-Qur‟an Dan Hadis 18, No. 2 (2017): 163, Https://Doi.Org/10.14421/Qh.2017.1802-

02. 



 
 
 

36 
 

 
 

c. Penggalian data dari sumber sekunder. Setelah data dari sumber 

primer terkumpul, peneliti melengkapi analisisnya dengan kajian 

dari buku-buku atau artikel ilmiah yang mendukung dan 

memperkaya pemahaman tentang tema yang diangkat. 

d. Pengelompokan data berdasarkan tema-tema kecil. Setelah data 

terkumpul, penulis mengklasifikasikan data tersebut ke dalam 

sub-tema atau topik-topik kecil yang terkait dengan tema utama.  

4. Analisis Data 

Teknik analisis data Miles, Huberman, dan Saldana adalah 

metode penelitian kualitatif yang bersifat interaktif dan dinamis.
55

 

Ketiga tahapan utama dalam teknik ini, yaitu reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan/verifikasi, tidak dilakukan secara 

berurutan, tetapi saling terkait dan dapat dilakukan secara 

bersamaan. Berikut adalah penjelasan mengenai tahapan-tahapan 

tersebut: 

a. Reduksi Data (Data Reduction) 

Reduksi data merupakan proses penyederhanaan dan pemusatan 

data yang diperoleh dari penelitian. Tujuannya adalah untuk 

menyaring informasi yang penting dan relevan, serta 

menghilangkan data yang tidak diperlukan. Teknik-teknik yang 

dapat digunakan dalam reduksi data antara lain: memilih data 

yang penting, menyederhanakan data, membuat abstraksi, dan 

menentukan fokus secara tematis. 

                                                           
55

 Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, And Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: 

A Methods Sourcebook (Fourth Edition) (California: Sage Publications Ltd, 2018). 



 
 
 

37 
 

 
 

b. Penyajian Data (Data Display) 

Penyajian data merupakan proses mengorganisasikan dan 

menyajikan data yang telah direduksi agar mudah dipahami 

dan diinterpretasikan. Teknik-teknik yang dapat digunakan 

dalam penyajian data antara lain: tabel, grafik, bagan, dan 

narasi. 

c. Penarikan Kesimpulan/Verifikasi (Conclusions/Verification) 

Penarikan kesimpulan/verifikasi merupakan proses 

menginterpretasikan data yang telah direduksi dan disajikan 

untuk menghasilkan temuan penelitian. Temuan penelitian 

harus valid, reliabel, dan konsisten dengan data yang telah 

dikumpulkan. Teknik-teknik yang dapat digunakan dalam 

penarikan kesimpulan/verifikasi antara lain: membandingkan 

data, mencari pola, dan membuat generalisasi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

113 
 

 
 

BAB V 

PENUTUP 

 

A.  Kesimpulan 

Analisis terhadap penafsiran Surah Al-Baqarah 143, Yunus 99-100, 

dan Al-Nahl 125 dalam Tafsir Ruh al-Ma'ani, Tafsir Lata'if al-Isharat, dan 

Tafsir Al-Azhar menunjukkan adanya benang merah yang kuat terkait dengan 

konsep moderasi beragama. Ketiga tafsir, meskipun dengan pendekatan dan 

fokus yang berbeda, menekankan pentingnya keseimbangan, keadilan, 

toleransi, dan kebijaksanaan dalam praktik keagamaan. Konsep Ummatan 

Wasatan sebagai umat yang seimbang dan adil menjadi landasan teologis yang 

kuat, sementara ayat-ayat tentang kebebasan berkeyakinan dan metodologi 

dakwah memberikan panduan etis dalam berinteraksi dengan sesama, 

termasuk mereka yang berbeda keyakinan. 

Penafsiran-penafsiran ini memiliki relevansi yang signifikan dengan 

konteks Indonesia yang beragam. Hamka, sebagai ulama Indonesia, secara 

khusus menyoroti pentingnya keseimbangan antara kehidupan duniawi dan 

ukhrawi serta nilai-nilai sosial yang moderat, yang sangat sesuai dengan 

upaya menjaga harmoni di tengah pluralitas. Keselarasan antara interpretasi 

klasik dan kontemporer dengan kerangka moderasi beragama Kementerian 

Agama RI menunjukkan bahwa konsep ini memiliki akar yang kuat dalam 

tradisi pemikiran Islam. 

113 



 
 
 

114 
 

 
 

Studi terhadap ini menawarkan wawasan berharga untuk 

mempromosikan moderasi beragama di Indonesia. Dengan memahami 

landasan teologis dan perspektif historis tentang moderasi, para pembuat 

kebijakan dan pemimpin agama dapat mengembangkan strategi yang lebih 

efektif untuk membina masyarakat yang harmonis dan inklusif. Upaya lebih 

lanjut dapat dilakukan untuk mengintegrasikan pemahaman yang mendalam 

tentang ayat-ayat ini dari berbagai tafsir ke dalam kurikulum pendidikan dan 

wacana publik tentang moderasi beragama, sehingga memperkuat pemahaman 

dan praktik beragama yang seimbang, adil, dan toleran di Indonesia. 

B.  Saran 

Penelitian ini dapat diperluas dengan pendekatan sosiologis atau 

antropologis untuk melihat bagaimana pemahaman moderasi beragama dalam 

tafsir Al-Qur‘an direpresentasikan dalam praktik kehidupan beragama 

masyarakat Indonesia. Selain itu, disarankan adanya komparasi dengan tafsir-

tafsir kontemporer dari mufassir Nusantara lain, serta respons institusional 

ormas Islam terhadap konsep moderasi. Dengan demikian, penelitian tidak 

hanya bersifat deskriptif-teologis, tetapi juga mampu menjelaskan dinamika 

kontestasi dan artikulasi nilai-nilai moderasi dalam kerangka sosiopolitik 

keindonesiaan yang plural dan dinamis. 

Dari aspek teoritis, kajian ini dapat menjadi pijakan untuk 

pengembangan konsep moderasi beragama berbasis tafsir, yang selama ini 

masih minim dibahas secara sistematis. Sementara secara praktis, hasil 

penelitian ini bisa menjadi rujukan dalam merancang kebijakan dakwah, 



 
 
 

115 
 

 
 

kurikulum pendidikan agama, serta program penguatan ideologi kebangsaan 

yang berbasis nilai-nilai keislaman yang moderat. Dengan demikian, studi ini 

memiliki implikasi langsung terhadap pengembangan wacana keislaman yang 

kontekstual dan pembentukan karakter umat yang toleran dan berimbang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
 

116 
 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdurrahman, U. ―Metodologi Tafsir Falsafi Dan Tafsir Sufi.‖ Adliya‟ 9, no. 

1 (2015): 252. 

Aden, Shabrina, Alifarose Syahda Zahra, and Ubaidillah. ―Konsep Tasawuf 

Amaliyah Sebagai Internalisasi Moderasi Beragama Perspektif KH. 

Djamaluddin Ahmad.‖ Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, 

Pemikiran, Dan Fenomena Agama 24, no. 2 (2023). 

https://doi.org/https://doi.org/10.19109/jia.v24i2.19478. 

Afwadzi, Benny, and Miski Miski. ―RELIGIOUS MODERATION IN 

INDONESIAN HIGHER EDUCATIONS: Literature Review.‖ Ulul 

Albab: Jurnal Studi Islam 22, no. 2 (2021): 203–31. 

https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.13446. 

Al-Alusi, Shihab al-Din al-Sayyid Mahmud. Ruh Al-Ma‟ani Fi Tafsir Al-

Qur‟an Al-„Azim Wa Al-Sab‟i Al-Matsani. Beirut: Dar Ihya al-Turath al-

‗Arabi, 2001. 

Al-Bayhaqî, Ahmad bin al-Husayn bin ‗Alî al-Khurâsânî Abû Bakr. Al-Jâmi„ 

Li Shu„ab Al-Îmân. Edited by ‗Abd al-‗Alî ‗Abd al-Hamîd Hâmid. 

Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2003. 

Al-Dzahabi, Muhammad Husein. Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Kairo: Darul 

Hadits, 2005. 

Al-Ghazali, Imam. Ihya‟ Ulumuddin. Edited by Muhammad Zuhri. Semarang: 

Penerbit Asy-Syifa, 1990. 

Al-Maraghi, Ahmad ibn Mustafa. Tafsir Al-Maraghi. Kairo: Syirkah 

Maktabah wa Mathbaah Musthafa al-Bab al-Halabi, 1946. 

Al-Qurtuby, Muhammad ibn Ahmad al-Anshary. Al-Jami Li Ahkam Al-

Quran. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyya, 1964. 

Al-Qusyairi, Abu al-Qasim Abdul Karim Hawazin. Risalah Qusyairiyah: 

Sumber Kajian Ilmu Tasawuf. Jakarta: Pustaka Amani, 2007. 

Al-Qusyairī, Muḥammad Abū al-Qāsim ‗Abd al-Karīm. Laṭā‟if Al-Isyārāt. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‗Ilmiyyah, 2007. 

Al-Syatibi, Abu Ishaq. Al-Muwafaqat Fi Ushul Al-Syariah. Beirut: Dar al-

Ma‘rifah, 1996. 

Alba, Cecep. Tasawuf Dan Tarekat Dimensi Esitoris Ajaran Islam. Bnadung: 

Remaja Rosdakarya, 2012. 

Anwar, Rosihan. Akhlak Tasawuf. Bandung: Pustaka Setia, 2010. 

Ardiansyah, Ardiansyah. ―ISLAM WASAṬÎYAH DALAM PERSPEKTIF 

HADIS: Dari Konsep Menuju Aplikasi.‖ Mutawatir 6, no. 2 (2018): 



 
 
 

117 
 

 
 

232–56. https://doi.org/10.15642/mutawatir.2016.6.2.232-256. 

Arikunto, Suharsimi. Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktik. Jakarta: 

Rineka Cipta, 2011. 

Aziz, Abdul. ―Religious Moderation in a Review of Practical Fiqh.‖ World 

Journal of Islamic Learning and Teaching 1, no. 2 (2024): 1–10. 

Creswell, John W. Research Design: Pendekatan Kualitatif, Kuantitatif, Dan 

Mixed. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

Faisal, Ahmad, Mustaqim Pabbajah, Irwan Abdullah, Nova Effenty 

Muhammad, and Muh Rusli. ―Strengthening Religious Moderatism 

through the Traditional Authority of Kiai in Indonesia.‖ Cogent Social 

Sciences 8, no. 1 (2022). 

https://doi.org/10.1080/23311886.2022.2150450. 

Fajron, Akhmad, and Naf‘an Tarihoran. ―Moderasi Beragama (Perspektif 

Quraish Shihab Dan Syeikh Nawawi Al-Bantani: Kajian Analisis Ayat 

Tentang Wasathiyah Di Wilayah Banten).‖ Serang: Media Madani, 2020. 

Faris, Salman. ―Metode Takwil Nasr Hamid Abu Zaid (Studi Atas Potensi 

Tafsir Esoterik Dalam Merespon Problem Tafsir Era Modern).‖ Kordinat 

XVII, no. 1 (2018). https://doi.org/10.15408/kordinat.v17i1.8104. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi Riset. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2016. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional PTE LTD, 1999. 

Irama, Yoga, and Mukhammad Zamzami. ―Telaah Atas Formula 

Pengarusutamaan Moderasi Beragama Kementerian Agama Tahun 2019-

2020.‖ KACA (Karunia Cahaya Allah): Jurnal Dialogis Ilmu Ushuluddin 

11, no. 1 (2021). 

https://doi.org/https://doi.org/10.36781/kaca.v11i1.3244. 

Islamy, Athoillah. ―Nalar Sufisme Dalam Pengarustamaan Moderasi 

Beragama Di Indonesia.‖ POROS ONIM: Jurnal Sosial Keagamaan 4, 

no. 2 (2023): 95–107. https://doi.org/10.53491/porosonim.v4i2.715. 

Jayinto. ―Moderasi Beragama Untuk Pelayanan Pendidikan Dan Keagamaan.‖ 

Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah 4, no. 2 (2022): 209–22. 

https://doi.org/10.24952/tadbir.v4i2.4487. 

Jinan, Mutohharun. ―Konteks Religio-Politik Perkembangan Sufisme: Telaah 

Konsep Mahabbah Dan Ma‘rifah.‖ Profetika: Jurnal Studi Islam 18, no. 

1 (2017). https://doi.org/https://doi.org/10.23917/profetika.v18i1.6354. 

Junaedi, Edi. ―INILAH MODERASI BERAGAMA PERSPEKTIF 

KEMENAG.‖ Hamroni 18, no. 2 (2019). 

https://doi.org/https://doi.org/10.32488/harmoni.v18i2.414. 

Kementerian Agama. Moderasi Beragama. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama RI, 2019. 



 
 
 

118 
 

 
 

Kementerian Agama Republik Indonesia. Al-Quran Dan Terjemahnya. 

Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur‘an, 2019. 

Khilmiyah, Akif, and Ahmat Wahyudi. ―Strengthening the Attitude of 

Religious Moderation Through the Study of Tolerance Values in Al-

Munir‘s Tafsir.‖ Didaktika Religia: Journal of Islamic Education 9, no. 2 

(2021): p. https://doi.org/10.30984/ajip.v1i2.504. 

Mahmud, Moh Natsir. ―Religious Moderation (Epistemological Perspective).‖ 

Jurnal Diskursus Islam 10, no. 1 (2022): 82–88. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/jdi.v10i1.28809. 

Maulana, Wildhan Ichza. ―Konsep Moderasi Beragama Walisongo: Telaah 

Atas Buku Atlas Walisongo Karya Agus Sunyoto.‖ Universitas Islam 

Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2022. http://etheses.uin-

malang.ac.id/34994/. 

Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, and Johnny Saldaña. Qualitative 

Data Analysis: A Methods Sourcebook (Fourth Edition). California: 

SAGE Publications Ltd, 2018. 

Mubarok, Frenky. ―Konsep Neo-Sufisme Dalam Pengembangan Moderasi 

Beragama Di Indonesia.‖ Iktisyaf: Jurnal Ilmu Dakwah Dan Tasawuf 4, 

no. 1 (2022). 

Muhammad Faisal Hamdani. ―Interpretation Verse of Religious Moderation: 

Systematic Library Review Meaning of Ummatan Wasathan in QS. 2: 

143.‖ Siasat: Journal of Social, Cultural and Political Studies 7, no. 1 

(2022): 71–81. https://doi.org/10.33258/siasat.v7i1.112. 

Mujahidin. ―Internalisasi Nilai-Nilai Tasawuf Dalam Pembentukan Sikap 

Moderasi Beragama.‖ Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan 

Keislaman 13, no. 2 (2024): 285–99. 

https://doi.org/https://doi.org/10.54437/juw. 

Musawar Mualimin, Mochammad Sahid, Ahmad Nur Jihadi, Setiyawan 

Gunardi. ―MODERATE ISLAM AS A SOLUTION TO PLURALISM 

IN THE ISLAMIC WORLD: THE EXPERIENCE OF INDONESIA.‖ 

AL-SHAJARAH: JOURNAL OF THE INTERNATIONAL INSTITUTE OF 

ISLAMIC THOUGHT AND CIVILIZATION (ISTAC), 2019. 

Mutmainah, Mutmainah. ―Moderasi Beragama Perspektif Ayat-Ayat Al-

Qur‘an Dalam Meningkatkan Kerukunan Umat Beragama.‖ Al-Thiqah : 

Jurnal Ilmu Keislaman 6, no. 2 (2023): 15. 

https://doi.org/10.56594/althiqah.v6i2.145. 

Muttaqin, Muhamad Zaenal. ―Geneologi Tafsir Sufistik Dalam Khazanah 

Penafsiran Al-Qur‘an.‖ Tamaddun: Jurnal Sejarah Dan Kebudayaan 

Islam 7, no. 1 (2019): 115–34. 

https://doi.org/10.24235/tamaddun.v7i1.4504. 

Muyasaroh, Lailia. ―METODE TAFSIR MAUDU‘I (Perspektif Komparatif).‖ 



 
 
 

119 
 

 
 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur‟an Dan Hadis 18, no. 2 (2017): 163. 

https://doi.org/10.14421/qh.2017.1802-02. 

Nawawi, Hadari. Metode Penelitian Bidang Sosial. Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2007. 

Qardhawi, Yusuf. Kalimat Fi Al-Wasathiyyah Al-Islamiyyah Wa Ma‟alimuha. 

Kairo: Dar Ash-Shuruq, 2011. 

Rauf, Abdur. ―INTERPRETASI HAMKA TENTANG UMMATAN 

WASATAN DALAM TAFSIR AL-AZHAR.‖ Qof: Jurnal Studi Al-

Quran Dan Tafsir 3, no. 2 (2019). 

https://doi.org/https://doi.org/10.30762/qof.v3i2.1387. 

Reflita, Reflita, and Jonni Syatri. ―Konstruksi Hermeneutika Tafsir Sufi.‖ 

Mashdar: Jurnal Studi Al-Qur‟an Dan Hadis 2, no. 2 (2020): 169–98. 

https://doi.org/10.15548/mashdar.v2i2.1675. 

Setyarama, Handri. ―Moderasi Beragama Perspektif Tafsir Sufi (Kajian 

Terhadap Qur‘an Surat Al-Baqarah Ayat 143),‖ no. June (2022): 1–17. 

Shihab, M.Quraish. Wasathiyyah: Wawasan Isam Tentang Moderasi 

Beragama. Jakarta: Lentera Hati, 2019. 

Shihab, Quraish. ―Tafsir, Ta‘wil, Dan Hermeneutika Suatu Paradigma Baru 

Dalam Pemahaman Al-Qur‘an.‖ Suhuf 2, no. 1 (2009): 1–10. 

https://doi.org/https://doi.org/10.22548/shf.v2i1.94. 

Shomad, Bukhori Abdul. ―Piagam Madinah Dan Resolusi Konflik.‖ Nizham; 

Jurnal Studi Keislaman 5, no. 1 (2013): 77–88. https://e-

journal.metrouniv.ac.id/index.php/nizham/article/view/1067. 

Simuh. Tasawuf Dan Perkembangannya Dalam Islam. Yogyakarta: IRCiSoD, 

2019. 

Sudjana, Nana, and Ibrahim. Penelitian Dan Penilaian Pendidikan. Bandung: 

Sinar Baru Algensindo, 2012. 

Sumarto. ―Implementasi Program Moderasi Beragama Kementerian Agama 

RI.‖ Jurnal Pendidikan Guru 3, no. 1 (2021). 

Syaifuddin, Mohammad, and Ahmad Taufiq. ―Study of Moderation Verses in 

the Perspective of Nusantara Tafsir.‖ Aqwal: Journal of Qur‟an and 

Hadis Studies 4, no. 2 (2023). 

Syarif. ―Understanding the Teaching of Religious Moderation from a Sufistic 

Perspective and Its Implications for Student Performance.‖ Journal of 

Social Studies Education Research 12, no. 4 (2021): 320–43. 

Syeirazi, M. Kholid. Wasathiyah Islam: Anatomi, Narasi, Dan Kontestasi 

Gerakan Islam. Jakarta: alif.id, 2020. 

Tim Pokja Moderasi Beragama Kementerian Agama. Peta Jalan (Roadmap) 

Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-2024. Kementerian Agama 



 
 
 

120 
 

 
 

RI, 2020. 

Ulinnuha, Muhammad, and Mamluatun Nafisah. ―Moderasi Beragama 

Perspektif Hasbi Ash-Shiddieqy, Hamka, Dan Quraish Shihab: Kajian 

Atas Tafsir an-Nur, Al-Azhar, Dan Al-Mishbah.‖ ṢUḤUF: Jurnal 

Pengkajian Al-Qur‟an Dan Budaya 13, no. 1 (2020): 55–76. 

https://jurnalsuhuf.online/index.php/suhuf/article/view/519. 

Viktorahadi, R.F. Bhanu. ―The Meaning of Religious Moderation According 

to Franz Magnis-Suseno: A Phenomenological Approach.‖ Jurnal Iman 

Dan Spiritualitas 2, no. 2 (2022): 177–86. 

https://doi.org/10.15575/jis.v2i2.17912. 

Yuliasih, M. ―Cultivating Da‘wah Management for Religious Moderation in 

Multicultural Areas: A Systematic Literature Review.‖ Jurnal Bina 

Ummat: Membina Dan Membentengi … 6, no. 2 (2023): 17–30. 

http://www.jurnal-

stidnatsir.ac.id/index.php/binaummat/article/view/208%0Ahttp://www.ju

rnal-stidnatsir.ac.id/index.php/binaummat/article/download/208/314. 

Zamimah, Iffati. ―MODERATISME ISLAM DALAM KONTEKS 

KEINDONESIAAN (Studi Penafsiran Islam Moderat M. Quraish 

Shihab).‖ E-Jurnal IIQ 1, no. 1 (2018): 75–90. 

https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/alfanar. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BIODATA PENULIS 
 

 

Nama : Muhammad Fitri 

Tempat/Tgl. Lahir : BuluhRampai, 10 - Mei - 1992 

Pekerjaan : Swasta 

Alamat Rumah : Jl. Ahmad Yani Rt 10 Rw 04 Desa Buluh Rampai Kec. Seberida 

   Kab. Indragiri Hulu Riau  

No.Telp/HP : 0821 7435 6570 

Nama Orang Tua  : M. Harun (Alm) (Ayah) 

Khoiriyah (Ibu) 

 

RIWAYAT PENDIDIKAN: 

SD : MIN Buluh Rampai 

SLTP : PM. Al-Kautsar Pekanbaru Riau  

SLTA : PM. Al-Kautsar Pekanbaru Riau 

(S.1) : UIN SUSKA RIAU 

(S.2) : PASCASARJANA UIN SUSKA RIAU 

 

RIWAYAT PEKERJAAN 

a. Yayasan Darul Qur’an Buluh Rampai 

 

 

KARYA ILMIAH 

1. Skripsi: Terminologi Pikun Dalam Al-qur’an 


